IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

mit dem orakelnden Geist das menschliche Leben (GT:161). Man erfindet fiir den so-
genannten Kiinstler das >Telefon zum Jenseitse, die Heilige Schrift fiir die Herde bzw.
Objektivitit und Sachlichkeit fir traurige Wissenschaftler und Architekten. Die Vernei-
nung des Lebens ist so weit fortgeschritten, dass der Geist des Korpers, der hineingelegte
Sinn, kein menschlicher sein kann. Denn wer glaubt noch an den Menschen? Und auch
die Ermordung Gottes geschah nicht, um das Menschliche zu retten (oder/und Uber-
menschen zu schaffen), sondern lediglich, um seinen Platz (im Jenseits) einzunehmen.
Man verbannte die menschliche Fantasie, man unterband das Potenzial ihres >fulgurati-
ven< Werdens, innerhalb der Kollektivitit einen kooperativen inklusiven Geist der Polis
zu entwerfen (Platon hatte indirekt die Frage gestellt, ob der Kiinstler, dieser Outsider
seiner drei Klassen, noch ein Recht auf Stadt haben sollte). Man verkannte also die ei-
gentliche Aufgabe aller Kultur, das ewige kollektive Schaffen menschlicher Fiktionen.

22. Zwischenspiel fiir die Agnotologie

Kampfen fiir eine Wahrheit und Kimpfen um die Wahrheit ist etwas ganz Verschiede-
nes. (KSA7, §19[106])

Mag dies auch schwierig einzusehen sein, aber Nietzsches Primisse »die Unwahrheit als
Lebensbedingung zugestehn« (JGB: 10) ist das genaue Gegenteil von Skeptizismus oder
sonstiger Anzweiflerei der Wissenschaft. Sie ist eine Hymne an das Leben und sein un-
stabiles Gleichgewicht. Sie ordnet die Wissenschaft damit der Ethik im auflermorali-
schen Sinne zu (Deleuze 7: 139). Sie verurteilt jeglichen Konservatismus (zumal das heute
so fatale Wunschdenken, alles konne oder miisse sogar beim Alten bleiben, man denke an
die von Spengler erwihnte >fertige Idee« [Spengler: 686]) und macht Innovation zur ei-
gentlichen Aufgabe des Menschen. Man erspare sich also die unfruchtbare Frage, ob die
Wissenschaft, unsere hochste Kunst des Denkens, ohne Wahrheit leben kann. Erst die
Abschaffung des »Pathos der Wahrheit« (KSA7, § 19[103]) ermdglicht es, wieder das un-
stabile, fragile und von der Wissenschaft zu schiitzende Leben als oberste Pramisse an-
zusetzen (im Klimastreit werden wir noch bis zum endgiiltigen Untergang die Wahrheit
»suchen, statt neue Lebensmoglichkeiten zu >schaffen). Es geht damit um »das ethische
Mandat der Kunst« (Sloterdijk 8: 49), die Entwicklung stetig am nicht ewigen Leben zu
messen!

Der wissenschaftliche Geist erzeugt eine bestimmte Art, wie man sich zu den Dingen
dieser Welt einstellt. (Freud 4: 141)

Nietzsches Denken unserer »festen Glocke an Unwissenheit« (WZM: 416) ist selbstver-
stindlich das Gegenteil der gedeihenden Fabrik der Ignoranz, dieser bedenklichsten
wachsenden Wiiste der Wissenstilgung, Manipulation und Zweifelsstreuung, deren
Bekimpfung sich die heutige Agnotologie zur Aufgabe gestellt hat. »Die Geschichte
ist reich an solchen Anti-Artisten, an solchen Ausgehungerten des Lebens« (GD:136),
die Letzteres lediglich »auszehren, magerer machen miissen« (GD: 136). Die Fusion der
Kunst und Wissenschaft, beispielsweise in einer zukinftigen Architektur der Erkennenden,

13.02.2026, 21:46:32. - ET—

257


https://doi.org/10.14361/9783839470725-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Nietzsches Architektur der Erkennenden

die an die gezwungene perspektivische Umwandlung der Umwelt ankniipft, braucht
dieses ethische Mandat der Kunst, d.h. des Denkens/Entwerfens/Forschens, um das fiir
das Leben Essenzielle aus den Dingen (dem Kontext) sherauszutreiben« (GD: 135) und in
den Vordergrund, in den Lebensraum zu bringen. Dieses Streben nach Perfektion, d.h.
nach dem fiir das unstabile Leben optimierten Raum (bzw. Klima oder Umwelt), in dem
der Mensch eben wie in sich (als Bestandteil des werdenden Lebens) spazieren kann,
»dies Verwandeln-miissen ins Vollkommne ist — Kunst« (GD: 136).

Nietzsches Unwahrheit ist also niemals gegen Wissenschaft gerichtet, sondern ge-
gen die toxischen teleologischen Uberreste der alten Metaphysik in den neueren Natur-
und Geisteskunden,*® die wiederum auf Kontrolle und Ziel des offenzulassenden »abso-
luten Stromes« des Lebens hinauslaufen (vgl. Stiegler: 373ft.).

23. Skizze eines Denkmodells

O SANCTA simplicitas! In welcher seltsamen Vereinfachung und Filschung lebt der
Mensch! Man kann sich nicht zu Ende wundern, wenn man sich erst einmal die Au-
gen fiir dies Wunder eingesetzt hat! Wie haben wir alles um uns hell und frei und
leicht und einfach gemacht! Wie wuften wir unseren Sinnen einen Freipaf fir alles
Oberflachliche, unserm Denken eine gottliche Begierde nach mutwilligen Spriingen
und Fehlschliissen zu geben! — wie haben wir von Anfang an verstanden, uns unse-
re Unwissenheit zu erhalten, um eine kaum begreifliche Freiheit, Unbedenklichkeit,
Herzhaftigkeit, Heiterkeit des Lebens, um das Leben zu geniefien! Und erst auf die-
sem nunmehr festen und granitnen Grunde von Unwissenheit durfte sich bisher die
Wissenschaft erheben, der Wille zum Wissen auf dem Grunde eines viel gewaltigeren
Willens, des Willens zum Nicht-wissen, zum Ungewissen, zum Unwahren! Nicht als
sein Gegensatz, sondern — als seine Verfeinerung! Mag namlich auch die Sprache, hier
wie anderwarts, nicht tber ihre Plumpheit hinauskénnen und fortfahren, von Gegen-
sitzen zu reden, wo es nur Grade und mancherlei Feinheit der Stufen gibt. (JGB: 33)

Aus Furcht und Faulheit entsteht Gesetz und Macht. Man kann nicht genug daran er-
innern, dass der Weg das Ziel ist, dass er also niemals zu einem Ziel fithrt, dass es nur
das ewige Denken-Entwerfen gibt. Es gibt keinen Sinn (zwischen oder iiber den Atomen)
zu entdecken, sondern nur zu schaffen-denken-konzeptualisieren. Dies nicht zu erken-
nen (nicht erkennen zu wollen) fithrt zu Gesetz, Macht und Unmiindigkeit des Menschen
(zum letzten blinzelnden Menschen). Diese Art der (passiven, furchtsamen und aufok-
troyierten) Unkenntnis ist das Gegenteil der von Nietzsche erwihnten (aktiven, heroi-
schen, gepflegten) Unwissenheit.

58 »Unsiécle avant les débats brulants qui opposeront les théoriciens de I'évolution autour de la no-
tion d’adaptation, il [Nietzsche] a su voir que I>adaptationnisme« de certains darwiniens impli-
quait la croyance en une optimisation continue du vivant, ombre de la téléologie et de la théodicée
leibnizienne — croyance métaphysique qui fournit, aujourd’hui encore, la base d’'une appréhension
algorithmique de I'évolution, niant de part en part la force d'initiative et de rupture des vivants,
en méme temps que 'histoire imprédictible de leurs conflits.« (Stiegler: 382f.)

13.02.2026, 21:46:32. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

