2 Theoretische Perspektiven

2.1 Diskursanalyse

Um die Perspektive dieses Buches zu verdeutlichen, soll ein knap-
per Exkurs in die Diskurstheorie nach Michel Foucault und
die Gender-Philosophie Judith Butlers, die an Foucaults Dis-
kurstheorie mit dem Fokus auf die performative Herstellung
von Geschlecht ankniipft, erfolgen.?* Beide Theorien folgen der
Auftassung, dass es keine diskursunabhingige oder -vorgingige
Materialitit und Wirklichkeit gibt, sondern » [d]ie Wirkmich-
tigkeit diskursiver Macht das fundamentale Konstruktionsprin-
zip sozialer Realitit [ist]« (Bublitz, 2008, S. 196). Ich nutze
diese theoretischen Standpunkte, um die Analyse des Materials
vom LAZ innerhalb eines moglichst breiten Rahmens rezipie-
ren zu konnen. Das heifdt fir mich, anschliefend an Ulrike Auga
(2012), mithilfe einer Diskursanalyse sowohl die Wirkmachtig-
keit hegemonialer Krifte als auch die Widerstinde innerhalb
des Diskurses im LAZ zu sehen. Es soll eine Analyse zwischen
Potenzialen und Grenzen oder Schwierigkeiten der lesbisch-fe-
ministischen LAZ-Politiken sein.?*

Im Anschluss an Foucault ist der Diskurs das Zusammen-
spiel von Macht und Wissen, eine regulierende Praxis, die ein

33 Zur Kritik an Foucault in der feministischen Theorie vgl. u.a. Raab, 1998 so-
wie Bihrmann, 2001.

34 Zuden Grenzen lesbischer Identitciten allgemein vgl. Hark, 1996a. Im Folgen-
den werde ich eine Kritik an Identitdtskonstruktionen aus queerer Perspek-
tive ausfiihren.

35

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Perspektiven

Gebiet oder voneinander abgrenzbare Gruppen von Aussagen
hervorbringt und damit Wahrheit(en) produziert. In seiner Ana-
lyse des Sprechens von der »unterdriickten Sexualitit« seit dem
17. Jahrhundert beispielsweise interessiert es ihn nicht, was die-
se Unterdriickung beinhaltet, sondern, » daff man davon spricht,
wer davon spricht, [...] die Orte und Gesichtspunkte, von denen
aus man spricht, die Institutionen, die zum Sprechen anreizen
und das Gesagte speichern und verbreiten« (Foucault, 1991
[1976], S. 21). Also wie und wo das Sprechen von der un-
terdriickten Sexualitit und ein Wissen dariiber entstehen, die
diskursiven Praxen, die das Wissen so michtig werden lassen,
dass es »bis in die winzigsten und individuellsten Verhaltens-
weisen vorzudringen« (ebd.) vermag und als wahr gilt. Diskurse
sind demnach immer historisch gewachsen und beschrinken
sich keinesfalls nur auf die Sprache, sondern auch das Handeln,
Schreiben und Denken. Sie bringen diejenigen individuellen und
kollektiven Subjekte hervor, von denen sie sprechen (vgl. Parr,
2008, S. 233ft.). Die diskursiven Praxen sind mit Techniken
der Macht verkniipft, die den Diskurs, also auch das Wissen
und die Wahrheit(en), durch Formen des Ausschlusses, der Ein-
schrinkung und Aneignung produzieren und zu kontrollieren
versuchen (Foucault, 1994 [1972], S. 8). Diese Formen sind zum
Beispiel das verbotene Wort, die Ausgrenzung des Wahnsinns
und der Wille zum Wissen (ebd., S. 16). Die Macht und folglich
auch Diskurse sind fiir Foucault immer auch mit Widerstand
verkniipft, da sie nur relational, nur im Ausschluss von etwas,
funktionieren:

»Diese [Machtverhiltnisse] kénnen nur kraft einer Vielfalt von
Widerstandspunkten existieren, die in den Machtbezichungen die
Rolle von Gegnern, Zielscheiben, Stiitzpunkten, Einfallstoren spie-
len. Diese Widerstandspunkte sind iiberall im Machtnetz prisent.
[...] es gibt einzelne Widerstinde: mogliche, notwendige, unwahr-
scheinliche, spontane [...]. Sie sind in den Machtbezichungen die
andere Seite, das nicht wegzudenkende Gegeniiber. [...] Aber weit

36

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Diskursanalyse

hiufiger hat man es mit mobilen und transitorischen Widerstands-
punkten zu tun, die sich verschiebende Spaltungen in ecine Ge-
sellschaft einfithren, Einheiten zerbrechen und Umgruppierungen
hervorrufen, die Individuen selber durchkreuzen, zerschneiden und
umgestalten« (Foucault, 1991 [1976], S. 117£.).

BeiButler wird die gesamte Existenz eines Menschen von dem Ge-
schlecht entschieden, welches durch Performativitit hergestelle
wird (Butler, 2014 [1993], S. 14). Das bedeutet, » Geschlechts-
identitit als Wirkung produktiven Zwangs« (ebd., S. 15) zu
verstehen, die zugleich aus dem System hervorgeht und die-
ses System hervorbringt. So steht die Performativitit im Dienst
der heteronormativen Matrix und der patriarchalen Gesellschaft.
Diese bilden das Raster und die soziale Ordnung, durch die
Korper, Geschlechter und Begehren hergestellt, wahrgenommen,
bewertet und naturalisiert werden. Erst die Einlesbarkeit (Intel-
ligibilitit) in die heteronormative Matrix der Zweigeschlecht-
lichkeit bringt ein Subjekt, ein handelndes »Ich« und einen
lebbaren Korper hervor: »Damit die Korper eine Einheit bilden
und sinnvoll sind, muf} es ein festes Geschlecht geben, das durch
cine feste Geschlechtsidentitit zum Ausdruck gebracht wird, die
durch die zwanghafte Praxis der Heterosexualitit gegensitzlich
und hierarchisch definiert ist« (Butler, 1991 [1990], S. 21, Fufi-
note 6). Butler schlieft in der Formulierung des » produktiven
Zwangs « neben dem Moment der (unbewussten) Regulierungin
der Herstellung von Geschlechtlichkeit immer auch gleichzeitig
die potenzielle Hervorbringung von etwas Neuem, Abweichen-
dem, Unbecinflussbarem oder Widerstindigem ein. In der Folge
Foucaults ist Widerstand auch fiir Butler niemals von einem Au-
Berhalb méglich, sondern nur innerhalb des Machtgefiiges, des
Diskurses:

»Auch auf die Gefahr hin, mich zu wiederholen, mochte ich deut-
lich machen, dafl Performativitit nicht auflerhalb eines Prozesses
der Wiederholbarkeit verstanden werden kann, auferhalb einer ge-

37

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Perspektiven

regelten und restringierten Wiederholung von Normen. Und diese
Wiederholung wird nicht voz einem Subjeke performativ ausge-
fuhrt; diese Wiederholung ist das, was ein Subjekt erméglicht und
was die zeitliche Bedingtheit fiir das Subjekt konstituiert. Diese
Wiederholbarkeit impliziert, daff die >performative Ausfithrung<
keine vereinzelte >Handlung< oder ein vereinzeltes Vorkommnis
ist, sondern eine ritualisierte Produktion, ein Ritual, das unter
Zwang und durch Zwang wiederholt wird, unter der Macht und
durch die Macht des Verbots und des Tabus, bei Androhung der
Achtung und gar des Todes, die die Form der Produktion kontrollie-
ren und erzwingen, die sie aber nicht, darauflege ich Nachdruck, im
voraus vollstindig determinieren kénnen« (Butler, 2014, [1993],

S.139).

Ankniipfend an das »nicht wegzudenkende Gegeniiber« im
Machtbegriff bei Foucault konzipiert Butler die geschlechtliche
Identifikation als auf der Zuriickweisung einer anderen Identitat
beruhend, die den Bereich des Verwerflichen schafft (ebd., S. 23).
Das »Verworfene« kennzeichnet die Dynamik des Diskurses,
Macht und Normalitit durch Abgrenzung und Identifizierung
mit einer Ablehnung zu gewinnen. Als Beispiel fir die hetero-
sexuelle Matrix setzt Butler die Homosexualitit als das »Ver-
worfene« mit den beispielhaften Figuren des »verweiblichten
Schwulen [fag]« und der » phallizisierten Lesbe [dyke]« (ebd.,
S. 141) ein, die das Auflen des Diskurses, seine Rinder, bestim-
men und somit erst die Norm innerhalb des Diskurses etablieren:

»Der Binarismus aus verweiblichter minnlicher Homosexualitit
auf der einen Seite und verminnlichter weiblicher Homosexualitit
auf der anderen Seite wird selbst wiederum als das restriktive Ge-
spenst erschaffen, das die definierenden Grenzen des symbolischen
Tauschs konstituiert. Es ist wichtig zu sechen, daf§ dies Gespenster
sind, die voz jenem Symbolischen als dessen bedrohliches Aufien zur
Absicherung seiner ungebrochenen Vorherrschaft hervorgebracht

werden« (ebd., S. 150f.).

38

21012026, 19:38:10. r—


https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Diskursanalyse

Zugleich warnt Butler davor, dass sich die resignifizierte Ho-
mosexualitit ebenfalls der Logik der Verwerfung bedienen kann
und die Ablehnung von Heterosexualitit als konstitutiv fir die
cigene Subjektbildung manifestiert (ebd., S. 162). Im Fall des
LAZ koénnte die Ablehnung von Bisexualitit hinzugefiigt wer-
den (vgl. Kapitel 2.3). Die damit einhergehende Konstruktion
einer kohidrenten Identitdt lauft immer auf die Ausschliefung
und Verwerfung einer anderen Identitat hinaus. Damit werden
Subjektpositionen essenzialisiert. Dies stellt die Grenze und auch
die Gefahr von Identititspolitik(en) dar. Butler benennt dies als
eine »Okonomie der Differenz« (ebd., S. 168), die angesichts
eines unterdriickerischen Systems auch ihre Berechtigung hat, je-
doch kritisch reflektiert werden muss:

»Wenn die citlen Zumutungen des liberalen Humanismus infol-
ge ihrer Gewaltsamkeiten die Vervielfachung kulturell spezifischer
Identititen erzwungen haben, dann ist es umso wichtiger, in den
Artikulationskiampfen dieser besonderen Identititen, die aus einem
und durch cinen Belagerungszustand geschmiedet sind, jene Ge-
waltsamkeit nicht ohne einen bedeutenden Unterschied, und zwar

reflexiv und priskriptiv, zu wiederholen« (ebd., S. 169).

Butler bietet weitergehend mit der Analyse der Verwendung und
Wiederaneignung des Begriffs gueer eine beispielhafte Praxis fur
die gleichzeitige Identifizierung und Desidentifizierung mit he-
gemonialen Positionen und kohirenten Identititskonzeptionen
(ebd., S. 307ff.), die heute in den gesamten Queer Studies ver-
treten werden (vgl. Hark, 2013). Die Queer Theory analysiert
Sexualitdt in Verbindung mit Geschlecht und damit einherge-
hende Normierungen und Machtverhiltnisse. Insbesondere He-
teronormativitit, also die Strukturierung von Gesellschaften ent-
lang eines bindren, hierarchischen und heterosexuell gedachten
Geschlechter- und Sexualititsregimes. Durch Heteronormativi-
tit werden nicht-heterosexuelle und genderqueere Lebensweisen
marginalisiert. Queer Theory verfolgt eine normativitits- und

39

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Perspektiven

identititskritische sowie dekonstruktivistische Perspektive und
will unbestimmt, flexibel, verinderbar und antizipatorisch blei-
ben. Insbesondere essenzialisierende Festschreibungen versuchen
die Queer Studies zu durchbrechen und zu hinterfragen (vgl. Ja-
gose, 2001 [1996]). Queers of Color haben die Queer Theory
um entscheidende Perspektiven erweitert. José¢ Esteban Mufoz
beispielsweise hat das Konzept der »Disidentifications« durch
Performance-Kunst von queers of color entwickelt, da diese oft
mit ausschliefenden Ansitzen im queeren (weil dominant weifs)
oder ethnischen (weil dominant hetero) Feld konfrontiert sind.
Anstatt sich voll und ganz mit solch dominanten Diskursen zu
identifizieren, obwohl sie eine*n doch nicht ganz einschliefien,
oder eine Identifizierung komplett abzulehnen, benennt Mufioz
die »Disidentification« als widerstindige (Uberlebens-)Strate-
gie von minorisierten Subjekten, sich teilweise zu identifizieren
und damit Gegenoffentlichkeiten innerhalb eines dominanten
Diskurses zu (er)schaffen bzw. den dominanten Diskurs zu refor-
mulieren. Jene Strategie verortet er alternativ zu einem essenzia-
listisch-identitiren oder sozialkonstruktivistischen Verstindnis
von Subjektivierung. Stattdessen ist:

»Disidentification the third mode of dealing with dominant ideol-
ogy, one that neither opts to assimilate within such a structure
nor strictly opposes it; rather, disidentification is a strategy that
works on and against dominant ideology. Instead of buckling under
the pressures of dominant ideology (identification, assimilation) or
attempting to break free of its inescapable sphere (counteridenti-
fication, utopianism), this >working on and against«< is a strategy
that tries to transform a cultural logic from within, always laboring
to enact permanent structural change while at the same time val-
uing the importance of local or everyday struggles of resistance«

(Munoz, 1999, S. 11f.).

Munoz schliefit damit auch an Butlers Ausfihrungen zum » fail-
ure of identity« und der Gleichzeitigkeit, dass »one does and

40

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Diskursanalyse

does not belong« (ebd., S. 12), an und versteht Widerstand, Fou-
cault wie Butler folgend, nur als innerhalb des Diskurses méglich
(ebd., S. 19).35

Vor dem Hintergrund dieses diskursanalytischen und queer-
theoretischen Rahmens mochte ich die Gleichzeitigkeit einer
(historischen) Notwendigkeit der Formulierung einer lesbischen
Identitit (fiir einige) einerseits und die Gefahr einer Essenziali-
sierung der Kategorien »Frau« und »Lesbe« andererseits ver-
standlich machen. Zudem lote ich das queere Potenzial — das
heifdt die Widerstinde innerhalb von dominanten, identitiren
Diskursen und Praktiken der »Disidentification« — in den his-
torischen Kampfen des LAZ aus. Da in diesen Analysen der
Faktor von Zecitlichkeit eine besondere Rolle spielt, erweitere
ich den theoretischen Horizont im Folgenden hinsichtlich von
queeren Archiven und eines queeren Zeitverstindnisses. Ann
Cvetkovich hat in ihrem Buch An Archive of Feelings. Trauma,
Sexuality, and Lesbian Public Cultures ein Vorgehen formuliert,
das mein Bediirfnis, Queer- und Lesbisch-Feministisches zusam-
menzudenken, widerspiegelt:

»This book uses both the queer and the lesbian in order to resist
any presumptions that they are mutually exclusive — that the queer,
for instance, is the undoing of the identity politics signified by the
category lesbian, or that lesbian culture is hostile to queer forma-
tions « (Cvetkovich, 2003, S. 11).

35 Roderick A. Ferguson erweitert die »queer of color critique« um einen ma-
terialistischen Schwerpunkt, ebenfalls im Sinne der »Disidentification«, mit
Theorien des historischen Materialismus (vgl. Ferguson, 2004). Da ich mich
fur das vorliegende Buch jedoch nicht mit solchen Theorieansatzen (des
historischen Materialismus) beschéftigt habe, belasse ich es bei dieser er-
ganzenden Notiz.

41

21012026, 19:38:10. r—


https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Perspektiven

2.2 Die Bedeutung des Archivs

Knut Ebeling und Stephan Giinzel bezeichnen das Archiv als ei-
nen Baustein im Rahmen der allgemeinen Diskursanalyse von
Foucault (Ebeling/Giinzel, 2009, S. 15). Foucault definiert das
Archiv als »das Gesetz dessen, was gesagt werden kann, das Sys-
tem, das das Erscheinen der Aussagen als einzelne Ereignisse be-
herrscht« (Foucault, 1981 [1969],S. 187). Es bestimmt, der De-
finition des Diskurses folgend, die Bedingungen der Moglichkeit
und Wirklichkeit des Wissens (Ebeling/Giinzel, 2009, S. 14).
Das Archiv steht bei Foucault im Kontext seiner Methode der
Archiologie, die eine historische Analyse erméglicht, die nicht
auf das Auffinden oder Hervorbringen einer Wahrheit zielt, son-
dern eben darauf, die Gesetzmifigkeiten der Wissensproduktion
zu bestimmen. Derrida hat ebenso auf die normalisierende und
normative Funktion des Archivs hingewiesen (Derrida, 1997
[1995]). Zusammenfassend formulieren Ebeling und Giinzel:
»Das Archiv entscheidet, in welcher Form Geschichte verfugbar
ist und was unter Verschluss bleibt. [...] Archiv meint folglich
eine Instanz, die eine Ordnung der Vergangenheit produziert,
anstatt diese — wie die Geschichtswissenschaft — zu reprisen-
tiecren« (Ebeling/Giinzel, 2009, S. 13). Das Archiv entscheidet
aber nicht nur tiber Verfiigbarkeit, es stellt durch seine subjektive
Auslese Geschichte immer wieder her. Dieses konstruktivisti-
sche Verstindnis von Geschichte hat sich mittlerweile auch in
Teilen der Geschichtswissenschaft etabliert. Dazu hat vor allem
auch eine poststrukturalistische Kritik an dem Fach beigetra-
gen. Hayden White hat unter anderem analysiert, wie sehr auch
die Geschichtswissenschaft bestimmten Narrationen und Dis-
kursen folgt, nicht » objektiv« ist, sondern immer ein jeweiliges
Konstrukt derjenigen, die sie rezipieren (White, 1991 [1973]).
Joan W. Scott beispicelsweise konzipierte Geschlecht (verbunden
mit 7ace und c/ass) infolge feministischer Geschichtsschreibung
als Kategorie der historischen Analyse, durch die sichtbar (ge-
macht) wird, dass Geschichte immer wieder neu geschrieben

42

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Die Bedeutung des Archivs

wird und Geschlecht keine ahistorische Konstante ist (vgl. Scott,
1986).

Den vorherigen Ausfithrungen nachgehend, ist es nicht ver-
wunderlich, dass Bewegungen von marginalisierten Subjekten
immer auch auf die Normativitit einer Geschichtsschreibung
hinweisen, die zum Beispiel weiff3%, burgerlich, heteronormativ
und patriarchal ist und eigene Archive als Orte der Produkti-
on von Gegenwissen und im Widerstand zu einer hegemonialen
Geschichte etablieren. Diese Bewegungsarchive bergen im Ge-
gensatz zu institutionellen Archiven Potenziale fir neue und
alternative Formen des Wissens und eine » Geschichte von un-
ten« (vgl. Bacia/Wenzel, 2013). Ann Cvetkovich fiihrt aus,
dass allein die Auswahl- und Sammlungsmechanismen in quee-
ren (hier: lesbischen) Archiven andere als in institutionellen
Archiven sind. Thre Sammlungen beruhen hauptsichlich auf all-
tiglichen, marginalen oder ephemeren Dingen: »In contrast to
institutionalized forms of cultural memory, the grassroots lesbi-
an archive seems intimate and personal. It takes the documents
of everyday life — oral history, personal photographs and let-
ters, and ephemera — in order to insist that every life is worthy
of preservation« (Cvetkovich, 2003, S. 269). Muiioz hat Ephe-
meres als zentrale »Beweisstiicke« queeren Lebens und damit
auch von queerer Theorie bezeichnet: » ephemera is always about
specificity and resisting dominant systems of aesthetic and insti-
tutional classification « (Mufioz, 1996, S. 10). Dies wurde auch
als »archive of the ephemeral « rezipiert und zentral fiir queere

36 Die Schreibweise weil3, klein und kursiv, versucht die sozial wirkmachti-
ge Kategorie »bewusst von der Bedeutungsebene des Schwarzen Wider-
standspotenzials, das von Schwarzen und People of Color dieser Kategorie
eingeschrieben worden ist, abzugrenzen« (Eggers et al., 2009, S. 13). Da-
mit sollen nicht erneut essenzialistische Identitaten produziert, sondern auf
die Konstruktion dieser Kategorien verwiesen werden, die im Butler'schen
Sinne von Konstruktion diskursiv sind, auf die sozialen Verhaltnisse reale
Auswirkungen haben und in Machtverhéltnisse eingeschrieben sind (z.B.
in das Konzept einer weil8en Vorherrschaft).

43

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Perspektiven

Erinnerungspraktiken gesetzt (Rauchut, 2008, S. 166). Ein an-
deres wichtiges Moment queerer Archive ist die Geschichte ihrer
(Nicht-)Existenz, des Kampfes, ihre marginalisierten Geschich-
te/n zu archivieren und gleichzeitig das Scheitern an verlorenen
Spuren:

»The queer archive might be described, then, as a space where one
collects or cobbles together historical understandings of sexuality
and gender through an appraisal of presences and absences. In-
deed, as some accounts would have it, the archive is a space where
queer subjects put themselves together as historical subjects, even
if done in the context of archival lack« (Marshall et al., 2014,
S.2).

Dieses Zitat verdeutlicht, dass queere Archive ebenso eine Ord-
nung der Vergangenheit vornechmen und, gleich den institutio-
nellen Archiven, Geschichte/n und Wahrheit(en) produzieren.
Genau wie ich durch die Arbeit mit dem Archivmaterial eine
Geschichte des LAZ hervorbringe.

Joan Nestle, die 1974 die »Lesbian Herstory Archives« in
New York mitgegriindet hat, formulierte 1978 in Notes on Radi-
cal Archiving from a Lesbian Feminist Perspective 13 Punkte, die
ein lesbisches Archiv erfiillen muss, um ein Archiv von und fiir
die Bewegung zu sein und zu bleiben. Darunter fillt, dass ein
lesbisches Archiv jegliches Material sammeln muss, nicht nur
das von bekannten Personlichkeiten, alle Lesben Zugang zum
Archiv haben, das Archiv innerhalb der Community bleibt und
von ihr ausgestattet und betrieben wird, es die Atmosphire eines
Zuhauses hat, jegliche Kooperation mit der patriarchalen Ge-
sellschaft abzulehnen ist und die Sammlung niemals getauscht
oder verkauft wird. Zur Not, so formuliert Nestle, muss das Ar-
chiv mit seinen Leuten in den Untergrund gehen (vgl. Nestle,
1978).

Der Spinnboden gleicht mit seinen Riumlichkeiten und
der Atmosphire ebenso kaum einem institutionellen Archiv

44

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Die Bedeutung des Archivs

und folgt den Prinzipien Joan Nestles fiir ein »Radical Ar-
chiving« weitestgehend.?” Es ist gemiitlich, personlich, nicht
zu aufgerdumt, die Materialien sind frei zuginglich.?® Wie be-
reits erlautert, ist die Geschichte der Anfinge des Spinnbodens
immer auch mit persénlichen Bezichungen zwischen Lesben
und einem Wandern der Archivmaterialien von Ort zu Ort
verbunden (vgl. Fuflnote 19). Zur offiziellen Benutzung (als
Archiv und Bibliothek) wurde der Spinnboden erst am 1. Ok-
tober 1982 in der Privatwohnung von Gudrun S. geoffnet (vgl.
Rundbrief Juli 1982; Spinnboden, 2013, S. 8). Im zweiten
Rundbrief des Archivs vom Juli 1982 formulieren die Mitar-
beiterinnen:

»Wir wollen die Geschichte lesbischer Frauen bewahren, wollen
dokumentieren wie sie damals und heute lebten, liebten und sich
sich [sic!] darstellten. Wir wollen die Geschichte allen Lesben
zuginglich machen und Lesben bei ihrer Arbeit, die Geschichte les-
bischer Frauen aufzuschreiben helfen. [...] Wir sammeln a/les was
Lesben jemals aufgeschrieben, gemalt, angefertigt oder selbst ge-
sammelt haben « (Rundbrief Juli 1982, S. 1).

37 Ein groBBer Unterschied ist, dass der Spinnboden seit seiner Griindung
als Verein mit dem Namen »Archiv zur Sammlung und Bewahrung von
Frauenliebe« 1983 immer auch staatliche Fordergelder bezogen hat (die
Worter »Lesbe« oder »lesbisch« wurden im Vereinsnamen damals aus die-
sem Grund vermieden). Dafiir gab es offenbar aus den eigenen Reihen viel
Kritik, da es von einigen fiir autonome politische Projekte kritisch wahrge-
nommen wurde, sich mit »Staatsknete« zu finanzieren. Danke an Sabine
Balke flir die Hinweise.

38 Spannend ist, inwieweit mit dem geplanten Elberskirchen-Hirschfeld Haus
in Berlin-Kreuzberg, in das auch der Spinnboden umziehen und unter einem
Dach mit anderen queeren Archiven und Institutionen vereint werden soll,
eventuell eine Institutionalisierung erfolgt (vgl. Elberskirchen-Hirschfeld
Haus). Gleichzeitig stellt dies auch ein wiinschenswertes queeres Blindnis
dar. Katrin Koppert hat in einem Text untersucht, wie die »Professionalisie-
rung« queerer Bewegungsarchive, bspw. des Schwulen Museums, sich auf
den Raum und das Gefiihl auswirkt (Koppert, 2015).

45

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Perspektiven

Die Betonung auf »alles« lasst sich mit den zuvor genannten
Charakterisierungen queerer Archive verbinden.? Das Materi-
al zum LAZ, dessen Bestandteile ich aufgezahlt habe, spiegelt
ebenso die Merkmale des Ephemeren wider.®? »Die Geschich-
te lesbischer Frauen«, die in dem Zitat genannt wird, lése ich
mit der genealogischen Methode von Foucault (vgl. Foucault,
1971) in ein partikulares Konzept auf, das zu einem bestimmten
Zeitpunke, an einem bestimmten Ort fiir eine bestimmte Funk-
tion hervorgebracht wurde. Gemif dieser historischen Methode
liegt mir nicht daran, »die lesbische Geschichte« zu erzihlen,
sondern durch das Archiv historische Machtverhiltnisse und
Spannungsfelder nachzuvollzichen: Welche Diskurse kamen zu
welchem Zeitpunkt und mit welcher Funktion im LAZ auf ? Wie
wurden sie verhandelt? Welches widerstindige Wissen existierte
innerhalb dominanter Diskurse?

Archive sind eng mit Vorstellungen von Zeitlichkeit verbun-
den, hauptsichlich mit der Vorstellung von Vergangenheit, die
durch die Materialien aus dem Archiv zuginglich gemacht wird.
Theorien zu Zeitlichkeit sind auch in den Queer Studies popu-
lar geworden, was wiederum wichtig fiir das Nachdenken tber
queere Archive und spezifisch die Moglichkeit der Betrachtung
und Reflexion der LAZ-Materialien ist. Jack Halberstam hat den

39 Auch heute noch ist das Sammlungskriterium des Spinnbodens, alles von
und Uber Lesben und lesbisches Leben zu archivieren. Danke an Sabine
Balke fiir die Auskunft.

40 Weiter bestérkt wird die Besonderheit queerer Archive in Bezug auf das LAZ
durch eine Box im Spinnboden mit der Aufschrift LAZ-Kuriositdten, die un-
ter anderem ein goldenes Spekulum, Buttons, Aufkleber, Anstecker sowie
Postkarten enthalt und die ich eher zuféllig entdeckte. Oder eine selbst ge-
bastelte Einladung zu einer lesbischen »Hochzeitsféte« aus dem Jahr 1972,
die in einem der Ordner steckte. Auf der Einladung heif3t es: »Schwestern,
Briider, Solidargenossen! [...] Kommt in: Fummel - Frack - Gammelpelle,
Warme Atmosphare wird garantiertl« (Ak/LAZ/32, Abschnitt: Zeitungsbe-
richte). AuBerdem wiirde ich behaupten, dass sich weiteres »Ephemeres«
zum LAZ in den Raumen des Spinnbodens finden lief3e.

46

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Die Bedeutung des Archivs

Zusammenhang von gueerness und Zeitlichkeit folgendermaflen
formuliert:

»If we try to think about queerness as an outcome of strange
temporalities, imaginative life schedules, and eccentric economic
practices, we detach queerness from sexual identity and come clo-
ser to understanding Foucault’s comment in >Friendship as a Way
of Life< that >homosexuality threatens people as a »way of life ra-
ther« than as a way of having sex<« (Halberstam, 2005, S. 1).

Queer Temporality ist eine theoretische Begriffsprigung, die,
dem Zitat folgend, Leben und Zeitlichkeiten erfasst, die alterna-
tiv oder widerstindig zu (hetero)normativen Narrationen und
Lebensweisen sind. Damit ist vor allem eine Anordnung von Le-
ben(sweisen) gemessen an Linearitit, Fortschritt, Akkumulation,
Reproduktion und Langlebigkeit gemeint (Freeman, 2010, S. 4).
Queere Zeitlichkeit kann diese (chrono)normativen Lebensliu-
fe durchbrechen und hinterfragen. Sie wird in unterschiedlichen
Diskursen erfahrbar: zum Beispiel durch queere Geschichte(n),
queeres Nachtleben, queere Sex-Praktiken, queere Korper und
queere Bezichungen (vgl. Halberstam, 2005).4! Wichtig zu be-

41 Gleichzeitig konnten alle Subjekte, deren Leben auferhalb von Chrononor-
mativitat und Chronobiopolitiken liegt, innerhalb von Queer Temporality
gefasst werden. Chrononormativitat bedeutet die Regulierung durch Zeit,
die dafiir benutzt wird, Kérper und Subjekte hin zu gréBtmaglicher Pro-
duktivitat zu organisieren. Dieser Prozess wird in einem kapitalistischen
bzw. neoliberalen System naturalisiert und versteckt und erscheint des-
halb denen, die dadurch privilegiert werden, als selbstverstandlich und
»normal« (vgl. Freeman, 2010, S. 3). Chronobiopolitik ist nichts anderes, als
diese Organisation und Regulation fiir ganze Bevolkerungen geltend zu
machen bzw. Kérper und Subjekte nur innerhalb von diesen chrononor-
mativen Zeitvorstellungen tGiberhaupt wahrzunehmen (Dana Luciano nach
ebd., S. 3f). Diese Begriffspragung schlief3t an Foucaults Ausfiihrungen zur
biopolitischen Regulierung von Bevélkerungen und Korper durch domi-
nante Diskurse an, »der Macht, leben zu machen oder in den Tod zu stof3en«
(Foucault, 1991 [1976], S. 165).

47

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Perspektiven

merken ist, dass auch queeres Leben (chrono)normativ und bei-
spielsweise entlang von Linearitdt, Fortschritt, Reproduktion,
Akkumulation und Langlebigkeit strukturiert sein kann. Halber-
stam schreibt:

»Obviously not all gay, lesbian, and transgender people live their
lives in radically different ways from their heterosexual counter-
parts, but part of what has made queerness compelling as a form of
self-description in the past decade or so has to do with the way it
has the potential to open up life narratives and alternative relations
to space and time« (Halberstam, 2005, S. 1f.).

Queer Temporality umfasst ein Verstindnis von Vergangenheit
und Geschichte, welches in Relation zur Gegenwart und Zu-
kunft gedacht und verstanden wird.#> Wie auch Hayden White
es schon formulierte, ist Geschichte demnach nicht die »Vergan-
genheit« oder »das Vergangene« und damit unverinderlich,
sondern wird durch die Gegenwart hergestellt und diese und
die Zukunft verindernd konzipiert (vgl. Dinshaw et al., 2007,
S. 177ff). Der Anschluss von Queer Temporality ebenso an
das Foucault’sche, diskursive Verstindnis des Archivs ist evident:
Die Bedeutung des Archivs als blofles Abbild einer vergangenen
Realitit verschiebt sich hin zu einem Ort, wo Wissen und Ge-
schichte(n) produziert wird (werden): »Mit der Wende von der
Aufbewahrung zur Produktion des Wissens nahm Foucault dem
Archiv die dokumentarische Passivitit und konservierende Un-

schuld« (Ebeling/Giinzel, 2009, S. 18).

42 Ein Nachdenken tber queere Zeitlichkeit wurde vor allem auch im Kontext
des Aufkommens von HIV/AIDS und den vielen toten Queers, die es in der
Anfangsphase gab, angestof3en. Kostbares Leben konnte nicht anhand von
Gesundheit, Zukunftsperspektiven und Langlebigkeit gemessen werden,
vielmehr mussten alternative Praktiken und Umgange mit der Krankheit,
den Verlusten und der Trauer gefunden werden, die das Leben der Verstor-
benen oder Erkrankten wertschatzten und unterstiitzten (vgl. Halberstam,
2005, S. 2).

48

21012026, 19:38:10. r—


https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Die Bedeutung des Archivs

Gemif$ meiner dritten These — in den aktivistischen Bestre-
bungen des LAZ werden queere Strategien sichtbar — behaupte
ich, dass einige Lesben im und durch das LAZ versucht haben,
ein Leben und Lebensweisen abseits von heteronormativen, ka-
pitalistischen und patriarchalen Strukturen zu imaginieren und
zu realisieren. Dafiir werde ich vor dem Hintergrund der aus-
gefiihrten Theorien das Archivmaterial zum LAZ auch auf Le-
bensweisen und die Zeitlichkeiten, die darin sichtbar werden,
untersuchen.

Gleichzeitigverstehe ich innerhalb des hier dargelegten Theo-
rierahmens die Geschichte(n), die ich in den Materialien gelesen
habe, als erstens durch vergangene und gegenwirtige Diskur-
se produziert und zweitens als vergangene, gegenwirtige und
zukiinftige Diskurse und Wirklichkeiten beeinflussend und ver-
dndernd. Letzteres lasst sich einerseits durch Nestles Aussage
stiitzen, in der die Bedeutung des lesbischen Archivs fir gegen-
wirtige Politiken, des Archivs als Ort des Lebendigen, hervorge-
hoben wird: »The Archives should be involved in the political
struggles of the Lesbian people, a place where ideas and experi-
ences from the past interact with the living issues of the Lesbian
community« (Nestle, 1978). Und andererseits durch José Este-
ban Munoz’ Konzept von »Queer Futurity«. Dieses formuliert
eine Kritik an homonormativen Zugingen zu Queer Theory und
politischen Praxen, die ausschliefllich im Hier und Jetzt verortet
werden,® anstatt sich auch auf ein »then« (sowohl in der Zu-
kunft als auch in der Vergangenheit) zu bezichen. Fir Mufioz
bedeutet queer auch »not now«. Es bestirke das »becoming«,
die Performativitit von queer. Er nimmt an, dass »we are not
yet queer« (Mufoz, 2009, S. 1). Ebenso »queerness is not yet
here [...] an ideality« (ebd.). Inhirent in queeren Politiken, Le-
bensweisen, Diskursen und Theorien ist fiir Mufioz also immer

43 Hier entwirft Muioz ein Gegenkonzept zu der »Antisocial Thesis« in den
Queer Studies und vor allem dem Buch No Future: Queer Theory and the
Death Drive von Lee Edelman (vgl. Caserio et al., 2006).

49

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Perspektiven

auch die Imagination ciner Zukunft (oder, wie ich hinzufiigen
wiirde, einer Vergangenheit), die anders als das Jetzt ist: » Queer-
ness is essentially about the rejection of a here and now and
an insistence on potentiality or concrete possibility for another

world« (ebd.).

2.3 Das Konzept von »agency«

Seit der poststrukturalistischen Wende durch Foucault, Butler
u.a. ist es in feministischer Theorie und Analyse tblich, von
Widerstanden, Subversionen oder »agency« innerhalb eines
hegemonialen Systems im Gegensatz zur Unterordnung oder
Unterdriickung von Subjekten zu sprechen oder nach jenen zu
suchen.Im LAZ und der zeitgendssischen Lesben- und Frauenbe-
wegung, aber auch in einigen heutigen feministischen Ansitzen
wird ebenso hiufig der Begriff der »Emanzipation« benutzt,
um ein handlungsfihiges Subjekt zu lokalisieren, das sich wider-
standig zu unterdriickerischen Strukturen verhilt. Aus postko-
lonialen Perspektiven wurde daran Kritik getibt und auf wichti-
ge Normalisierungsprozesse innerhalb dieser Theoriebildungen
und Analysen hingewiesen. Saba Mahmood formuliert, dass den
genannten Bestrebungen allzu oft ein »normatives Subjekt des
Feminismus«, das aus liberal-progressiven (und damit oft auch
feministischen) Politiken hervorgeht, zugrunde liegt und »the
universality of the desire [...] to be free from relations of subor-
dination and, for women, from structures of male domination «
(Mahmood, 2005,% S. 10) vorherrschend ist. Da sie in ihrer Ar-
beit die Womens’s Mosque Movement als Teil der islamischen
Bewegung in Agypten untersucht, wo Werte und Praktiken auf-
rechterhalten werden, die Frauen einen untergeordneten Status
zuschreiben, konzeptualisiert sie »agency« »beyond the simple
binary of resistance/subordination« (ebd., S. 9) und denatura-

44 Es gibt eine Neuauflage von 2011 mit einem aktualisierten Vorwort.

50

21012026, 19:38:10. r—


https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Das Konzept von »agency«

lisiert das normative Subjekt des liberalen Feminismus, dessen
»agency« immer anhand dieses Binarismus konzipiert und ein-
geordnet wird. Damit schafft sie es, cinen bestimmten (liberal-
progressiven, feministischen) Diskurs um Freiheit und Autono-
mie, der sich an dem »freien Willen« des Subjekts orientiert,
sichtbar zu machen. Als Beispiel benennt sie das Bestreben in
den 1970er Jahren von weiffen Feministinnen* aus der Mittel-
schicht, die Kernfamilie als Institution aufzuldsen, woraufthin
Natives und Afroamerikanische Feministinnen* argumentierten,
dass Freiheit fir sie durch die Geschichte von Versklavung, Ge-
nozid und Rassismus gerade auch darin besteht, solche Familien
haben zu koénnen (ebd., S. 13). Autonomie und Freiheit miissen
im Kontext unterschiedlicher Perspektiven und intersektionaler
Machtverhiltnisse verstanden werden:

»If there is one lesson we have learned from the machinations of
colonial feminism and the politics of >global sisterhoodx, it is that
any social and political transformation is always a function of lo-
cal, contingent and emplaced struggles whose blueprint cannot be

worked or predicted in advance« (ebd., S. 36).

Mahmood greift auf Butlers Subjektverstindnis zurtick, das zwar
ein voluntaristisches, nach dem »freien Willen« handelndes
Subjeke negiert, jedoch verharrt auch Butlers Verstindnis von
»agency« in ihrem Frithwerk in dem Binarismus von doing/un-
doing und resignification/subversion von (Geschlechter-)Nor-
men (ebd., S. 20£.).45 Nach Mahmood ist es wichtig zu schen,
durch welchen politisch-theoretischen Rahmen Subjektformati-
on und deshalb auch Widerstand konzipiert wird und inwieweit

45 Butler hatihre Thesen nach der Arbeit von Mahmood weiterentwickelt (vgl.
Asad et al., 2009; Butler et al., 2011), weshalb die Kritik nur fir ihr friheres
Werk gilt. Letztlich ist das Ziel von Butler, genau wie das von Mahmood
oder auch Muioz, ein »undoingk, eine De-Essenzialisierung von gender,
race, class usw.

51

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Perspektiven

dieser naturalisiert und universalisiert wird. Threm Verstindnis
nach kann »agency« jeweils nur im Kontext von bestimmten
(historisch kontingenten) Diskursen analysiert werden: »the
meaning and sense of agency cannot be fixed in advance, but
must emerge through an analysis of the particular concepts that
enable specific modes of being, responsibility and effectivity«
(ebd., S. 14f.).

Ich finde Mahmoods Uberlegungen auf vielen Ebenen sehr
hilfreich. Zunichst werde ich mir dadurch meiner eigenen we;-
fsen christlich-sozialisierten Position als Schreibende und Analy-
sierende bewusster, die mein Verstindnis von Feminismus und
»agency« beeinflusst. Es zeigt, dass Handlungen nicht von ei-
nem »universalen« Standpunke als lesbisch_queer_feministisch
oder nicht eingeordnet werden kénnen, sondern immer nur
in partikularen Zusammenhingen. Ubertragen auf die Analy-
se des LAZ bedeutet es fiir mich, aufmerksam zu sein, welches
spezifische Verstindnis oder Verstindnisse von Emanzipation,
»agency« und/oder Widerstand fir Lesben im LAZ zugrunde
lagen oder wichtig waren, gerade auch aufgrund des historischen
Kontexts. Weitergehend kann ich fragen, inwieweit einzelne Ver-
standnisse ein normatives Subjekt des Feminismus, auch fiir ihre
Zeitgenossinnnen, produzierten, oder inwiefern in dem Aktivis-
mus des LAZ Prozesse feststellbar sind, die auf eine Befihigung
der einzelnen Frauen innerhalb ihres jeweiligen Lebenszusam-
menhangs eingehen, ohne auf dominante Befreiungsrhetoriken
und/oder auf ein Konzept von Widerstand oder Handlungsfa-
higkeit zurtickzugreifen. Bei einer eventuellen Kritik mochte ich
den historischen Kontext und die jeweiligen Moglichkeiten und
Bedingungen fiir Widerstand ebenso wenig aufler Acht lassen.

In diesem Kontext ist es sehr wichtig, darauf hinzuweisen,
dass dominante »liberale« und » progressive « Politikverstind-
nisse oft in weiffen feministischen Diskursen vorherrschend
sind/waren und eine Autoritit gegeniiber marginalisierten fe-
ministischen Positionen behaupten kénnen. Teile der zeitge-
ndssischen bundesdeutschen lesbischen und feministischen Be-

52

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Das Konzept von »agency«

wegung, einschlieflich des LAZ, waren nicht frei von struk-
turellem Rassismus. Zahlreiche Schwarze Personen, Personen
of Color, migrantische, ostdeutsche, jidische und/oder musli-
mische Personen haben auf unterschiedliche Erfahrungen von
Frauen® und die Uberschneidung verschiedener Diskriminie-
rungserfahrungen hingewiesen.4¢ Es ist anzunehmen, dass das
LAZ sehr weiff war, da es in den von mir untersuchten Archiv-
materialien keine Hinweise auf eine Auseinandersetzung mit
Rassismus oder den Privilegien einer weifSen Subjektposition in
den eigenen Reihen gibt und die Normalisierung von Weif3-
sein sich unter anderem in der Nichtbenennung zeigt (vgl. Sow,
2009 [2008]; Walgenbach, 2009). Hingegen wurde der Befrei-
ungskampf der (wahrscheinlich vorwiegend weiffen) Frauen in
manchen Schriften des Archivmaterials mit Schwarzen Befrei-
ungskimpfen aus der Versklavung verglichen, das N-Wort (vgl.
Kilomba, 2009) findet hiufiger Verwendung und tiber Schwar-
ze Lesben wird nur bei einem Reisebericht aus den USA ge-
sprochen (vgl. Ak/LAZ/6, Info 1 der Frauengruppe Freiburg;
Ak/LAZ/7, Texte und Tagebucheintrige; Kuckuc, 1975, S.51).
In einer Publikation fand ich jedoch den Hinweis, dass im LAZ
mehrheitlich » weifle deutsche Frauen vertreten [waren], verein-
zelt auch afro-deutsche Frauen und Frauen aus anderen west-
europiischen Staaten« (Weiland, 1994, S. 15), dazu konnte ich
nichts Konkreteres herausfinden, hier sind weitere Forschungen
notwendig.#’

46 Vgl. fur den amerikanischen Kontext als erste wichtige Sammelbande Mo-
raga/Anzaldua, 1981 sowie Hull et al., 1982. Fir den deutschsprachigen
Kontext vgl. die folgenden Literaturangaben im Text oben. Mufioz bezeich-
net seine Theorie der Praktiken von »Disidentification« als »critical, cultural
and political legacy« (Mufioz, 1999, S. 22) des Bandes von Moraga/Anzaldua
und intersektionalem Feminismus nach Kimberlé Crenshaw (vgl. Crenshaw,
1991 [1989]).

47 In einem der Interviews von Friederike Mehl mit Monika M., ehemaliger
LAZ-Aktivistin, gibt es sehr vereinzelte Hinweise auf afrodeutsche Lesben
und Lesben of Color im Umkreis des LAZ (Spinnboden Archiv, I/Men).

53

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Theoretische Perspektiven

Bezogen auf die Auseinandersetzung mit Religion gab es
ebenfalls eine Normalisierung in Bezug auf christlich soziali-
sierte Lebensrealititen.®® AufSerdem wurde Religion, wie es in
vielen damaligen linken Politikverstindnissen tiblich war, abge-
lehnt und kritisiert (vgl. Ak/LAZ/20, 2. Info zur Aktion »Raus
aus der Kirche« 1973; Ak/LAZ/4, Manuskript fir Rundfunk-
sendung »Wir um Zwanzig« vom 04.03.1973%). Die cigene
christliche Sozialisation wurde somit als vergangen und zu tiber-
winden konzipiert.® Nach meinen Recherchen kam es zu einer
»grofieren« (d.h. dokumentierten und diese Dokumentatio-
nen sind heute 6ffentlich zuginglich) Auseinandersetzung mit
Rassismus und Antisemitismus in der bundesdeutschen Frauen-
und Lesbenbewegung erst in den 1980er Jahren, was keineswegs
bedeuten soll, dass es davor nicht auch ein Thema war, wahr-
scheinlich aber in dem dominanten feministischen Diskurs nicht
als solches wahrgenommen wurde (siche die genannte Nichtthe-

48 So erfuhr das (Lesben-)Pfingsttreffen, das die HAWF initiierte (vgl. Kapi-
tel 3.1), erst 1991 eine Umbenennung in »Lesben-Frihling« und spater
»Lesbenfriihlingstreffen, da Pfingsten im Namen christliche Lebensrealita-
ten als Norm setzt (vgl. Hehsling/Taube, 2007, S. 242; Lahusen et al., 1992,
S.172).

49 Hier wird Homofeindlichkeit als dem Judentum inhérent beschrieben und
damit Religionsfeindlichkeit und Antisemitismus verschrankt und durchein-
ander legitimiert. Nach einem Besuch von Charlotte Wolff im LAZ schreibt
diese, wie sie antisemitisch von einer aus dem LAZ angegriffen wurde,
da diese Frau nicht glauben konnte, dass Wolff nach eigener Aussage in
einer liebevollen judischen Familie, die ihre Sexualitat akzeptierte, grof3
geworden war. Obwohl diese Lesbe behauptete, Homofeindlichkeit und
Sexismus seien dem Judentum inharent, wurde sie von den anderen nicht
als antisemitisch, sondern nur als »eine leicht erregbare Frau« (Lesbenpres-
se 11/1982, S. 31) dargestellt.

50 Vgl. aktuelle, postsdkulare Zugange zu Religion: Diese betonen Uber die,
auch im LAZ sichtbaren, »prejudices in critical and feminist theory towards
rreligion« hinausgehend »the importance of subject formation, agency,
and human flourishing also within and through religious practices« (Auga,
2014, 5. 19).

54

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Das Konzept von »agency«

matisierung im LAZ).5! Meinen Recherchen nach gab es jedoch
spitestens 1976 in Deutschland einen Aufruf Schwarzer Les-
ben zur Organisierung (Leidinger, 2015, S. 57). 1980 sollte cine
Gruppe lesbischer Arbeitsmigrantinnen gegriindet werden (ebd.,
S.58). 1984 griindete sich der Lesbisch-Feministische Schabbes-
kreis (Baader, 1993, S. 82). Audre Lorde, die 1984 als Gastdo-
zentin an der FU lehrte, war mafigeblich unterstiitzend fir die
organisierte Schwarze Frauenbewegung in Deutschland, in der
Schwarze Lesben ecine grofle Rolle spielten (Oguntoye, 2007;
Ani etal., 2007). Mitte der 1980er Jahre wurde der Verein ADE-
FRA (damals: Afrodeutsche Frauen, heute: Schwarze Frauen in
Deutschland) gegriindet und die Anthologic Farbe bekennen.
Afro-deutsche Frauen auf den Spuren ibrer Geschichte herausge-
geben (Oguntoye et al., 2006 [1986]). 1990 gab es die Zagung
von/fiir ethnische und afro-deutsche Minderheiten und 1991 den
bundesweiten Kongref§ von und fiir Immigrantinnen, Schwarze
deutsche, jiidische und im Exil lebende Frauen (Ayim & Prasad,
1992).

51 Ein Bericht von Dagmar Schultz aus dem Jahr 1981 Gber die dritte natio-
nale Konferenz der »National Women's Studies Association« in den USA
zum Thema Rassismus in der Frauenbewegung wird begleitet von der Re-
flexion, dass eine Auseinandersetzung mit Rassismus und Antisemitismus
in der bundesdeutschen »Frauenbewegung noch weitgehend umgangen
wird« (Zeitschrift Courage 1981/10) und sich Berliner Frauen seit einigen
Wochen treffen, um sich damit auseinanderzusetzen. Naemi Eifler unter-
sucht Erscheinungsformen von Antisemitismus in der (bundes)deutschen
Lesbenbewegung der 1970er Jahre (Eifler, 2019).

55

21012026, 19:38:10. r—



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21012026, 19:38:10.



https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Diskursanalyse
	Die Bedeutung des Archivs
	Das Konzept von »agency«

