
2 Theoretische Perspektiven

2.1 Diskursanalyse

Umdie Perspektive dieses Buches zu verdeutlichen, soll ein knap-
per Exkurs in die Diskurstheorie nach Michel Foucault und
die Gender-Philosophie Judith Butlers, die an Foucaults Dis-
kurstheorie mit dem Fokus auf die performative Herstellung
von Geschlecht anknüpft, erfolgen.33 Beide Theorien folgen der
Auffassung, dass es keine diskursunabhängige oder -vorgängige
Materialität und Wirklichkeit gibt, sondern »[d]ie Wirkmäch-
tigkeit diskursiver Macht das fundamentale Konstruktionsprin-
zip sozialer Realität [ist]« (Bublitz, 2008, S. 196). Ich nutze
diese theoretischen Standpunkte, um die Analyse des Materials
vom LAZ innerhalb eines möglichst breiten Rahmens rezipie-
ren zu können. Das heißt für mich, anschließend anUlrike Auga
(2012), mithilfe einer Diskursanalyse sowohl die Wirkmächtig-
keit hegemonialer Kräfte als auch die Widerstände innerhalb
des Diskurses im LAZ zu sehen. Es soll eine Analyse zwischen
Potenzialen und Grenzen oder Schwierigkeiten der lesbisch-fe-
ministischen LAZ-Politiken sein.34

Im Anschluss an Foucault ist der Diskurs das Zusammen-
spiel von Macht und Wissen, eine regulierende Praxis, die ein

33 Zur Kritik an Foucault in der feministischen Theorie vgl. u. a. Raab, 1998 so-

wie Bührmann, 2001.

34 Zu denGrenzen lesbischer Identitäten allgemein vgl. Hark, 1996a. Im Folgen-

den werde ich eine Kritik an Identitätskonstruktionen aus queerer Perspek-

tive ausführen.

35

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gebiet oder voneinander abgrenzbare Gruppen von Aussagen
hervorbringt und damitWahrheit(en) produziert. In seinerAna-
lyse des Sprechens von der »unterdrückten Sexualität« seit dem
17. Jahrhundert beispielsweise interessiert es ihn nicht, was die-
se Unterdrückung beinhaltet, sondern, »daßman davon spricht,
wer davon spricht, […] die Orte und Gesichtspunkte, von denen
aus man spricht, die Institutionen, die zum Sprechen anreizen
und das Gesagte speichern und verbreiten« (Foucault, 1991
[1976], S. 21). Also wie und wo das Sprechen von der un-
terdrückten Sexualität und ein Wissen darüber entstehen, die
diskursiven Praxen, die das Wissen so mächtig werden lassen,
dass es »bis in die winzigsten und individuellsten Verhaltens-
weisen vorzudringen« (ebd.) vermag und als wahr gilt. Diskurse
sind demnach immer historisch gewachsen und beschränken
sich keinesfalls nur auf die Sprache, sondern auch das Handeln,
Schreiben undDenken. Sie bringen diejenigen individuellen und
kollektiven Subjekte hervor, von denen sie sprechen (vgl. Parr,
2008, S. 233ff.). Die diskursiven Praxen sind mit Techniken
der Macht verknüpft, die den Diskurs, also auch das Wissen
und die Wahrheit(en), durch Formen des Ausschlusses, der Ein-
schränkung und Aneignung produzieren und zu kontrollieren
versuchen (Foucault, 1994 [1972], S. 8). Diese Formen sind zum
Beispiel das verbotene Wort, die Ausgrenzung des Wahnsinns
und derWille zumWissen (ebd., S. 16). Die Macht und folglich
auch Diskurse sind für Foucault immer auch mit Widerstand
verknüpft, da sie nur relational, nur im Ausschluss von etwas,
funktionieren:

»Diese [Machtverhältnisse] können nur kraft einer Vielfalt von
Widerstandspunkten existieren, die in den Machtbeziehungen die
Rolle von Gegnern, Zielscheiben, Stützpunkten, Einfallstoren spie-
len. Diese Widerstandspunkte sind überall im Machtnetz präsent.
[…] es gibt einzelne Widerstände: mögliche, notwendige, unwahr-
scheinliche, spontane […]. Sie sind in den Machtbeziehungen die
andere Seite, das nicht wegzudenkende Gegenüber. […] Aber weit

2 Theoretische Perspektiven

36

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


häufiger hat man es mit mobilen und transitorischenWiderstands-
punkten zu tun, die sich verschiebende Spaltungen in eine Ge-
sellschaft einführen, Einheiten zerbrechen und Umgruppierungen
hervorrufen, die Individuen selber durchkreuzen, zerschneiden und
umgestalten« (Foucault, 1991 [1976], S. 117f.).

BeiButlerwirddiegesamteExistenzeinesMenschenvondemGe-
schlecht entschieden, welches durch Performativität hergestellt
wird (Butler, 2014 [1993], S. 14). Das bedeutet, »Geschlechts-
identität als Wirkung produktiven Zwangs« (ebd., S. 15) zu
verstehen, die zugleich aus dem System hervorgeht und die-
ses System hervorbringt. So steht die Performativität im Dienst
der heteronormativenMatrix und der patriarchalenGesellschaft.
Diese bilden das Raster und die soziale Ordnung, durch die
Körper,Geschlechter undBegehrenhergestellt, wahrgenommen,
bewertet und naturalisiert werden. Erst die Einlesbarkeit (Intel-
ligibilität) in die heteronormative Matrix der Zweigeschlecht-
lichkeit bringt ein Subjekt, ein handelndes »Ich« und einen
lebbaren Körper hervor: »Damit die Körper eine Einheit bilden
und sinnvoll sind, muß es ein festes Geschlecht geben, das durch
eine feste Geschlechtsidentität zumAusdruck gebracht wird, die
durch die zwanghafte Praxis der Heterosexualität gegensätzlich
und hierarchisch definiert ist« (Butler, 1991 [1990], S. 21, Fuß-
note 6). Butler schließt in der Formulierung des »produktiven
Zwangs«nebendemMomentder (unbewussten)Regulierung in
der Herstellung von Geschlechtlichkeit immer auch gleichzeitig
die potenzielle Hervorbringung von etwas Neuem, Abweichen-
dem, Unbeeinflussbarem oderWiderständigem ein. In der Folge
Foucaults istWiderstand auch für Butler niemals von einemAu-
ßerhalb möglich, sondern nur innerhalb des Machtgefüges, des
Diskurses:

»Auch auf die Gefahr hin, mich zu wiederholen, möchte ich deut-
lich machen, daß Performativität nicht außerhalb eines Prozesses
derWiederholbarkeit verstandenwerden kann, außerhalb einer ge-

2.1 Diskursanalyse

37

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


regelten und restringiertenWiederholung vonNormen. Und diese
Wiederholung wird nicht von einem Subjekt performativ ausge-
führt; diese Wiederholung ist das, was ein Subjekt ermöglicht und
was die zeitliche Bedingtheit für das Subjekt konstituiert. Diese
Wiederholbarkeit impliziert, daß die ›performative Ausführung‹
keine vereinzelte ›Handlung‹ oder ein vereinzeltes Vorkommnis
ist, sondern eine ritualisierte Produktion, ein Ritual, das unter
Zwang und durch Zwang wiederholt wird, unter der Macht und
durch die Macht des Verbots und des Tabus, bei Androhung der
ÄchtungundgardesTodes, die dieFormderProduktionkontrollie-
ren und erzwingen, die sie aber nicht, darauf lege ichNachdruck, im
voraus vollständig determinieren können« (Butler, 2014, [1993],
S. 139).

Anknüpfend an das »nicht wegzudenkende Gegenüber« im
Machtbegriff bei Foucault konzipiert Butler die geschlechtliche
Identifikation als auf der Zurückweisung einer anderen Identität
beruhend, die denBereich desVerwerflichen schafft (ebd., S. 23).
Das »Verworfene« kennzeichnet die Dynamik des Diskurses,
Macht und Normalität durch Abgrenzung und Identifizierung
mit einer Ablehnung zu gewinnen. Als Beispiel für die hetero-
sexuelle Matrix setzt Butler die Homosexualität als das »Ver-
worfene« mit den beispielhaften Figuren des »verweiblichten
Schwulen [fag]« und der »phallizisierten Lesbe [dyke]« (ebd.,
S. 141) ein, die das Außen des Diskurses, seine Ränder, bestim-
men und somit erst dieNorm innerhalb desDiskurses etablieren:

»Der Binarismus aus verweiblichter männlicher Homosexualität
auf der einen Seite und vermännlichter weiblicher Homosexualität
auf der anderen Seite wird selbst wiederum als das restriktive Ge-
spenst erschaffen, das die definierenden Grenzen des symbolischen
Tauschs konstituiert. Es ist wichtig zu sehen, daß dies Gespenster
sind, die von jenemSymbolischenals dessenbedrohlichesAußenzur
Absicherung seiner ungebrochenen Vorherrschaft hervorgebracht
werden« (ebd., S. 150f.).

2 Theoretische Perspektiven

38

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zugleich warnt Butler davor, dass sich die resignifizierte Ho-
mosexualität ebenfalls der Logik der Verwerfung bedienen kann
und die Ablehnung von Heterosexualität als konstitutiv für die
eigene Subjektbildung manifestiert (ebd., S. 162). Im Fall des
LAZ könnte die Ablehnung von Bisexualität hinzugefügt wer-
den (vgl. Kapitel 2.3). Die damit einhergehende Konstruktion
einer kohärenten Identität läuft immer auf die Ausschließung
und Verwerfung einer anderen Identität hinaus. Damit werden
Subjektpositionen essenzialisiert.Dies stellt dieGrenze und auch
die Gefahr von Identitätspolitik(en) dar. Butler benennt dies als
eine »Ökonomie der Differenz« (ebd., S. 168), die angesichts
eines unterdrückerischen Systems auch ihre Berechtigung hat, je-
doch kritisch reflektiert werden muss:

»Wenn die eitlen Zumutungen des liberalen Humanismus infol-
ge ihrer Gewaltsamkeiten die Vervielfachung kulturell spezifischer
Identitäten erzwungen haben, dann ist es umso wichtiger, in den
Artikulationskämpfen dieser besonderen Identitäten, die aus einem
und durch einen Belagerungszustand geschmiedet sind, jene Ge-
waltsamkeit nicht ohne einen bedeutenden Unterschied, und zwar
reflexiv und präskriptiv, zu wiederholen« (ebd., S. 169).

Butler bietet weitergehendmit der Analyse der Verwendung und
Wiederaneignung des Begriffs queer eine beispielhafte Praxis für
die gleichzeitige Identifizierung und Desidentifizierung mit he-
gemonialen Positionen und kohärenten Identitätskonzeptionen
(ebd., S. 307ff.), die heute in den gesamten Queer Studies ver-
treten werden (vgl. Hark, 2013). Die Queer Theory analysiert
Sexualität in Verbindung mit Geschlecht und damit einherge-
hende Normierungen undMachtverhältnisse. Insbesondere He-
teronormativität, also die Strukturierung vonGesellschaften ent-
lang eines binären, hierarchischen und heterosexuell gedachten
Geschlechter- und Sexualitätsregimes. Durch Heteronormativi-
tät werden nicht-heterosexuelle und genderqueere Lebensweisen
marginalisiert. Queer Theory verfolgt eine normativitäts- und

2.1 Diskursanalyse

39

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


identitätskritische sowie dekonstruktivistische Perspektive und
will unbestimmt, flexibel, veränderbar und antizipatorisch blei-
ben. Insbesondere essenzialisierendeFestschreibungen versuchen
die Queer Studies zu durchbrechen und zu hinterfragen (vgl. Ja-
gose, 2001 [1996]). Queers of Color haben die Queer Theory
um entscheidende Perspektiven erweitert. José Esteban Muñoz
beispielsweise hat das Konzept der »Disidentifications« durch
Performance-Kunst von queers of color entwickelt, da diese oft
mit ausschließenden Ansätzen im queeren (weil dominantweiß)
oder ethnischen (weil dominant hetero) Feld konfrontiert sind.
Anstatt sich voll und ganz mit solch dominanten Diskursen zu
identifizieren, obwohl sie eine*n doch nicht ganz einschließen,
oder eine Identifizierung komplett abzulehnen, benennt Muñoz
die »Disidentification« als widerständige (Überlebens-)Strate-
gie von minorisierten Subjekten, sich teilweise zu identifizieren
und damit Gegenöffentlichkeiten innerhalb eines dominanten
Diskurses zu (er)schaffen bzw. den dominantenDiskurs zu refor-
mulieren. Jene Strategie verortet er alternativ zu einem essenzia-
listisch-identitären oder sozialkonstruktivistischen Verständnis
von Subjektivierung. Stattdessen ist:

»Disidentification the third mode of dealing with dominant ideol-
ogy, one that neither opts to assimilate within such a structure
nor strictly opposes it; rather, disidentification is a strategy that
works on and against dominant ideology. Instead of buckling under
the pressures of dominant ideology (identification, assimilation) or
attempting to break free of its inescapable sphere (counteridenti-
fication, utopianism), this ›working on and against‹ is a strategy
that tries to transform a cultural logic from within, always laboring
to enact permanent structural change while at the same time val-
uing the importance of local or everyday struggles of resistance«
(Muñoz, 1999, S. 11f.).

Muñoz schließt damit auch an Butlers Ausführungen zum»fail-
ure of identity« und der Gleichzeitigkeit, dass »one does and

2 Theoretische Perspektiven

40

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


does not belong« (ebd., S. 12), an und verstehtWiderstand, Fou-
cault wie Butler folgend, nur als innerhalb des Diskurses möglich
(ebd., S. 19).35

Vor dem Hintergrund dieses diskursanalytischen und queer-
theoretischen Rahmens möchte ich die Gleichzeitigkeit einer
(historischen)Notwendigkeit der Formulierung einer lesbischen
Identität (für einige) einerseits und die Gefahr einer Essenziali-
sierung der Kategorien »Frau« und »Lesbe« andererseits ver-
ständlich machen. Zudem lote ich das queere Potenzial – das
heißt die Widerstände innerhalb von dominanten, identitären
Diskursen und Praktiken der »Disidentification« – in den his-
torischen Kämpfen des LAZ aus. Da in diesen Analysen der
Faktor von Zeitlichkeit eine besondere Rolle spielt, erweitere
ich den theoretischen Horizont im Folgenden hinsichtlich von
queeren Archiven und eines queeren Zeitverständnisses. Ann
Cvetkovich hat in ihrem Buch An Archive of Feelings. Trauma,
Sexuality, and Lesbian Public Cultures ein Vorgehen formuliert,
das mein Bedürfnis, Queer- und Lesbisch-Feministisches zusam-
menzudenken, widerspiegelt:

»This book uses both the queer and the lesbian in order to resist
any presumptions that they are mutually exclusive – that the queer,
for instance, is the undoing of the identity politics signified by the
category lesbian, or that lesbian culture is hostile to queer forma-
tions« (Cvetkovich, 2003, S. 11).

35 Roderick A. Ferguson erweitert die »queer of color critique« um einen ma-

terialistischen Schwerpunkt, ebenfalls im Sinne der »Disidentification«, mit

Theorien des historischen Materialismus (vgl. Ferguson, 2004). Da ich mich

für das vorliegende Buch jedoch nicht mit solchen Theorieansätzen (des

historischen Materialismus) beschäftigt habe, belasse ich es bei dieser er-

gänzenden Notiz.

2.1 Diskursanalyse

41

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Die Bedeutung des Archivs

Knut Ebeling und Stephan Günzel bezeichnen das Archiv als ei-
nen Baustein im Rahmen der allgemeinen Diskursanalyse von
Foucault (Ebeling/Günzel, 2009, S. 15). Foucault definiert das
Archiv als »das Gesetz dessen, was gesagt werden kann, das Sys-
tem, das das Erscheinen der Aussagen als einzelne Ereignisse be-
herrscht« (Foucault, 1981 [1969], S. 187). Es bestimmt, derDe-
finitiondesDiskurses folgend, dieBedingungenderMöglichkeit
und Wirklichkeit des Wissens (Ebeling/Günzel, 2009, S. 14).
Das Archiv steht bei Foucault im Kontext seiner Methode der
Archäologie, die eine historische Analyse ermöglicht, die nicht
auf das Auffinden oderHervorbringen einerWahrheit zielt, son-
dernebendarauf, dieGesetzmäßigkeitenderWissensproduktion
zu bestimmen. Derrida hat ebenso auf die normalisierende und
normative Funktion des Archivs hingewiesen (Derrida, 1997
[1995]). Zusammenfassend formulieren Ebeling und Günzel:
»DasArchiv entscheidet, in welcher FormGeschichte verfügbar
ist und was unter Verschluss bleibt. […] Archiv meint folglich
eine Instanz, die eine Ordnung der Vergangenheit produziert,
anstatt diese – wie die Geschichtswissenschaft – zu repräsen-
tieren« (Ebeling/Günzel, 2009, S. 13). Das Archiv entscheidet
aber nicht nur über Verfügbarkeit, es stellt durch seine subjektive
Auslese Geschichte immer wieder her. Dieses konstruktivisti-
sche Verständnis von Geschichte hat sich mittlerweile auch in
Teilen der Geschichtswissenschaft etabliert. Dazu hat vor allem
auch eine poststrukturalistische Kritik an dem Fach beigetra-
gen. HaydenWhite hat unter anderem analysiert, wie sehr auch
die Geschichtswissenschaft bestimmten Narrationen und Dis-
kursen folgt, nicht »objektiv« ist, sondern immer ein jeweiliges
Konstrukt derjenigen, die sie rezipieren (White, 1991 [1973]).
JoanW. Scott beispielsweise konzipierte Geschlecht (verbunden
mit race und class) infolge feministischer Geschichtsschreibung
als Kategorie der historischen Analyse, durch die sichtbar (ge-
macht) wird, dass Geschichte immer wieder neu geschrieben

2 Theoretische Perspektiven

42

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird undGeschlecht keine ahistorischeKonstante ist (vgl. Scott,
1986).

Den vorherigen Ausführungen nachgehend, ist es nicht ver-
wunderlich, dass Bewegungen von marginalisierten Subjekten
immer auch auf die Normativität einer Geschichtsschreibung
hinweisen, die zum Beispiel weiß 36, bürgerlich, heteronormativ
und patriarchal ist und eigene Archive als Orte der Produkti-
on von Gegenwissen und imWiderstand zu einer hegemonialen
Geschichte etablieren. Diese Bewegungsarchive bergen im Ge-
gensatz zu institutionellen Archiven Potenziale für neue und
alternative Formen des Wissens und eine »Geschichte von un-
ten« (vgl. Bacia/Wenzel, 2013). Ann Cvetkovich führt aus,
dass allein die Auswahl- und Sammlungsmechanismen in quee-
ren (hier: lesbischen) Archiven andere als in institutionellen
Archiven sind. Ihre Sammlungen beruhen hauptsächlich auf all-
täglichen, marginalen oder ephemeren Dingen: »In contrast to
institutionalized forms of cultural memory, the grassroots lesbi-
an archive seems intimate and personal. It takes the documents
of everyday life – oral history, personal photographs and let-
ters, and ephemera – in order to insist that every life is worthy
of preservation« (Cvetkovich, 2003, S. 269). Muñoz hat Ephe-
meres als zentrale »Beweisstücke« queeren Lebens und damit
auch vonqueererTheorie bezeichnet:»ephemera is always about
specificity and resisting dominant systems of aesthetic and insti-
tutional classification« (Muñoz, 1996, S. 10). Dies wurde auch
als »archive of the ephemeral« rezipiert und zentral für queere

36 Die Schreibweise weiß, klein und kursiv, versucht die sozial wirkmächti-

ge Kategorie »bewusst von der Bedeutungsebene des Schwarzen Wider-

standspotenzials, das von Schwarzen und People of Color dieser Kategorie

eingeschrieben worden ist, abzugrenzen« (Eggers et al., 2009, S. 13). Da-

mit sollen nicht erneut essenzialistische Identitäten produziert, sondern auf

die Konstruktion dieser Kategorien verwiesen werden, die im Butler’schen

Sinne von Konstruktion diskursiv sind, auf die sozialen Verhältnisse reale

Auswirkungen haben und in Machtverhältnisse eingeschrieben sind (z.B.

in das Konzept einerweißen Vorherrschaft).

2.2 Die Bedeutung des Archivs

43

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erinnerungspraktiken gesetzt (Rauchut, 2008, S. 166). Ein an-
deres wichtigesMoment queerer Archive ist die Geschichte ihrer
(Nicht-)Existenz, des Kampfes, ihre marginalisierten Geschich-
te/n zu archivieren und gleichzeitig das Scheitern an verlorenen
Spuren:

»The queer archive might be described, then, as a space where one
collects or cobbles together historical understandings of sexuality
and gender through an appraisal of presences and absences. In-
deed, as some accounts would have it, the archive is a space where
queer subjects put themselves together as historical subjects, even
if done in the context of archival lack« (Marshall et al., 2014,
S. 2).

Dieses Zitat verdeutlicht, dass queere Archive ebenso eine Ord-
nung der Vergangenheit vornehmen und, gleich den institutio-
nellen Archiven, Geschichte/n und Wahrheit(en) produzieren.
Genau wie ich durch die Arbeit mit dem Archivmaterial eine
Geschichte des LAZ hervorbringe.

Joan Nestle, die 1974 die »Lesbian Herstory Archives« in
NewYorkmitgegründet hat, formulierte 1978 inNotes on Radi-
cal Archiving from a Lesbian Feminist Perspective 13 Punkte, die
ein lesbisches Archiv erfüllen muss, um ein Archiv von und für
die Bewegung zu sein und zu bleiben. Darunter fällt, dass ein
lesbisches Archiv jegliches Material sammeln muss, nicht nur
das von bekannten Persönlichkeiten, alle Lesben Zugang zum
Archiv haben, das Archiv innerhalb der Community bleibt und
von ihr ausgestattet und betrieben wird, es die Atmosphäre eines
Zuhauses hat, jegliche Kooperation mit der patriarchalen Ge-
sellschaft abzulehnen ist und die Sammlung niemals getauscht
oder verkauft wird. Zur Not, so formuliert Nestle, muss das Ar-
chiv mit seinen Leuten in den Untergrund gehen (vgl. Nestle,
1978).

Der Spinnboden gleicht mit seinen Räumlichkeiten und
der Atmosphäre ebenso kaum einem institutionellen Archiv

2 Theoretische Perspektiven

44

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und folgt den Prinzipien Joan Nestles für ein »Radical Ar-
chiving« weitestgehend.37 Es ist gemütlich, persönlich, nicht
zu aufgeräumt, die Materialien sind frei zugänglich.38 Wie be-
reits erläutert, ist die Geschichte der Anfänge des Spinnbodens
immer auch mit persönlichen Beziehungen zwischen Lesben
und einem Wandern der Archivmaterialien von Ort zu Ort
verbunden (vgl. Fußnote 19). Zur offiziellen Benutzung (als
Archiv und Bibliothek) wurde der Spinnboden erst am 1. Ok-
tober 1982 in der Privatwohnung von Gudrun S. geöffnet (vgl.
Rundbrief Juli 1982; Spinnboden, 2013, S. 8). Im zweiten
Rundbrief des Archivs vom Juli 1982 formulieren die Mitar-
beiterinnen:

»Wir wollen die Geschichte lesbischer Frauen bewahren, wollen
dokumentieren wie sie damals und heute lebten, liebten und sich
sich [sic!] darstellten. Wir wollen die Geschichte allen Lesben
zugänglichmachen und Lesben bei ihrer Arbeit, die Geschichte les-
bischer Frauen aufzuschreiben helfen. […] Wir sammeln alles was
Lesben jemals aufgeschrieben, gemalt, angefertigt oder selbst ge-
sammelt haben« (Rundbrief Juli 1982, S. 1).

37 Ein großer Unterschied ist, dass der Spinnboden seit seiner Gründung

als Verein mit dem Namen »Archiv zur Sammlung und Bewahrung von

Frauenliebe« 1983 immer auch staatliche Fördergelder bezogen hat (die

Wörter »Lesbe« oder »lesbisch« wurden im Vereinsnamen damals aus die-

sem Grund vermieden). Dafür gab es offenbar aus den eigenen Reihen viel

Kritik, da es von einigen für autonome politische Projekte kritisch wahrge-

nommen wurde, sich mit »Staatsknete« zu finanzieren. Danke an Sabine

Balke für die Hinweise.

38 Spannend ist, inwieweit mit dem geplanten Elberskirchen-Hirschfeld Haus

inBerlin-Kreuzberg, indasauchderSpinnbodenumziehenunduntereinem

Dach mit anderen queeren Archiven und Institutionen vereint werden soll,

eventuell eine Institutionalisierung erfolgt (vgl. Elberskirchen-Hirschfeld

Haus). Gleichzeitig stellt dies auch ein wünschenswertes queeres Bündnis

dar. Katrin Köppert hat in einem Text untersucht, wie die »Professionalisie-

rung« queerer Bewegungsarchive, bspw. des Schwulen Museums, sich auf

den Raum und das Gefühl auswirkt (Köppert, 2015).

2.2 Die Bedeutung des Archivs

45

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Betonung auf »alles« lässt sich mit den zuvor genannten
Charakterisierungen queerer Archive verbinden.39 Das Materi-
al zum LAZ, dessen Bestandteile ich aufgezählt habe, spiegelt
ebenso die Merkmale des Ephemeren wider.40 »Die Geschich-
te lesbischer Frauen«, die in dem Zitat genannt wird, löse ich
mit der genealogischen Methode von Foucault (vgl. Foucault,
1971) in ein partikulares Konzept auf, das zu einem bestimmten
Zeitpunkt, an einem bestimmten Ort für eine bestimmte Funk-
tion hervorgebracht wurde. Gemäß dieser historischenMethode
liegt mir nicht daran, »die lesbische Geschichte« zu erzählen,
sondern durch das Archiv historische Machtverhältnisse und
Spannungsfelder nachzuvollziehen: Welche Diskurse kamen zu
welchemZeitpunkt undmitwelcher Funktion imLAZauf ?Wie
wurden sie verhandelt? Welches widerständigeWissen existierte
innerhalb dominanter Diskurse?

Archive sind eng mit Vorstellungen von Zeitlichkeit verbun-
den, hauptsächlich mit der Vorstellung von Vergangenheit, die
durch die Materialien aus dem Archiv zugänglich gemacht wird.
Theorien zu Zeitlichkeit sind auch in den Queer Studies popu-
lär geworden, was wiederum wichtig für das Nachdenken über
queere Archive und spezifisch die Möglichkeit der Betrachtung
und Reflexion der LAZ-Materialien ist. JackHalberstam hat den

39 Auch heute noch ist das Sammlungskriterium des Spinnbodens, alles von

und über Lesben und lesbisches Leben zu archivieren. Danke an Sabine

Balke für die Auskunft.

40 Weiter bestärkt wird die Besonderheit queerer Archive in Bezug auf das LAZ

durch eine Box im Spinnboden mit der Aufschrift LAZ-Kuriositäten, die un-

ter anderem ein goldenes Spekulum, Buttons, Aufkleber, Anstecker sowie

Postkarten enthält und die ich eher zufällig entdeckte. Oder eine selbst ge-

bastelte Einladung zu einer lesbischen »Hochzeitsfête« aus dem Jahr 1972,

die in einem der Ordner steckte. Auf der Einladung heißt es: »Schwestern,

Brüder, Solidargenossen! […] Kommt in: Fummel – Frack – Gammelpelle,

Warme Atmosphäre wird garantiert!« (Ak/LAZ/32, Abschnitt: Zeitungsbe-

richte). Außerdem würde ich behaupten, dass sich weiteres »Ephemeres«

zum LAZ in den Räumen des Spinnbodens finden ließe.

2 Theoretische Perspektiven

46

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenhang von queerness und Zeitlichkeit folgendermaßen
formuliert:

»If we try to think about queerness as an outcome of strange
temporalities, imaginative life schedules, and eccentric economic
practices, we detach queerness from sexual identity and come clo-
ser to understanding Foucault’s comment in ›Friendship as a Way
of Life‹ that ›homosexuality threatens people as a »way of life ra-
ther« than as a way of having sex‹« (Halberstam, 2005, S. 1).

Queer Temporality ist eine theoretische Begriffsprägung, die,
dem Zitat folgend, Leben und Zeitlichkeiten erfasst, die alterna-
tiv oder widerständig zu (hetero)normativen Narrationen und
Lebensweisen sind. Damit ist vor allem eine Anordnung von Le-
ben(sweisen) gemessen anLinearität, Fortschritt, Akkumulation,
Reproduktion und Langlebigkeit gemeint (Freeman, 2010, S. 4).
Queere Zeitlichkeit kann diese (chrono)normativen Lebensläu-
fe durchbrechen und hinterfragen. Sie wird in unterschiedlichen
Diskursen erfahrbar: zum Beispiel durch queere Geschichte(n),
queeres Nachtleben, queere Sex-Praktiken, queere Körper und
queere Beziehungen (vgl. Halberstam, 2005).41 Wichtig zu be-

41 Gleichzeitig könnten alle Subjekte, deren Leben außerhalb von Chrononor-

mativität und Chronobiopolitiken liegt, innerhalb von Queer Temporality

gefasst werden. Chrononormativität bedeutet die Regulierung durch Zeit,

die dafür benutzt wird, Körper und Subjekte hin zu größtmöglicher Pro-

duktivität zu organisieren. Dieser Prozess wird in einem kapitalistischen

bzw. neoliberalen System naturalisiert und versteckt und erscheint des-

halb denen, die dadurch privilegiert werden, als selbstverständlich und

»normal« (vgl. Freeman, 2010, S. 3). Chronobiopolitik ist nichts anderes, als

diese Organisation und Regulation für ganze Bevölkerungen geltend zu

machen bzw. Körper und Subjekte nur innerhalb von diesen chrononor-

mativen Zeitvorstellungen überhaupt wahrzunehmen (Dana Luciano nach

ebd., S. 3f.). Diese Begriffsprägung schließt an Foucaults Ausführungen zur

biopolitischen Regulierung von Bevölkerungen und Körper durch domi-

nanteDiskurse an, »derMacht, leben zumachen oder in den Tod zu stoßen«

(Foucault, 1991 [1976], S. 165).

2.2 Die Bedeutung des Archivs

47

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


merken ist, dass auch queeres Leben (chrono)normativ und bei-
spielsweise entlang von Linearität, Fortschritt, Reproduktion,
Akkumulation undLanglebigkeit strukturiert sein kann.Halber-
stam schreibt:

»Obviously not all gay, lesbian, and transgender people live their
lives in radically different ways from their heterosexual counter-
parts, but part of what has made queerness compelling as a form of
self-description in the past decade or so has to do with the way it
has the potential to open up life narratives and alternative relations
to space and time« (Halberstam, 2005, S. 1f.).

Queer Temporality umfasst ein Verständnis von Vergangenheit
und Geschichte, welches in Relation zur Gegenwart und Zu-
kunft gedacht und verstanden wird.42 Wie auch Hayden White
es schon formulierte, ist Geschichte demnach nicht die »Vergan-
genheit« oder »das Vergangene« und damit unveränderlich,
sondern wird durch die Gegenwart hergestellt und diese und
die Zukunft verändernd konzipiert (vgl. Dinshaw et al., 2007,
S. 177ff.). Der Anschluss von Queer Temporality ebenso an
das Foucault’sche, diskursive Verständnis des Archivs ist evident:
Die Bedeutung des Archivs als bloßes Abbild einer vergangenen
Realität verschiebt sich hin zu einem Ort, wo Wissen und Ge-
schichte(n) produziert wird (werden): »Mit der Wende von der
Aufbewahrung zur Produktion desWissens nahm Foucault dem
Archiv die dokumentarische Passivität und konservierende Un-
schuld« (Ebeling/Günzel, 2009, S. 18).

42 Ein Nachdenken über queere Zeitlichkeit wurde vor allem auch im Kontext

des Aufkommens von HIV/AIDS und den vielen toten Queers, die es in der

Anfangsphase gab, angestoßen. Kostbares Leben konnte nicht anhand von

Gesundheit, Zukunftsperspektiven und Langlebigkeit gemessen werden,

vielmehr mussten alternative Praktiken und Umgänge mit der Krankheit,

den Verlusten und der Trauer gefunden werden, die das Leben der Verstor-

benen oder Erkrankten wertschätzten und unterstützten (vgl. Halberstam,

2005, S. 2).

2 Theoretische Perspektiven

48

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemäß meiner dritten These – in den aktivistischen Bestre-
bungen des LAZ werden queere Strategien sichtbar – behaupte
ich, dass einige Lesben im und durch das LAZ versucht haben,
ein Leben und Lebensweisen abseits von heteronormativen, ka-
pitalistischen und patriarchalen Strukturen zu imaginieren und
zu realisieren. Dafür werde ich vor dem Hintergrund der aus-
geführten Theorien das Archivmaterial zum LAZ auch auf Le-
bensweisen und die Zeitlichkeiten, die darin sichtbar werden,
untersuchen.

Gleichzeitig verstehe ich innerhalbdeshierdargelegtenTheo-
rierahmens die Geschichte(n), die ich in denMaterialien gelesen
habe, als erstens durch vergangene und gegenwärtige Diskur-
se produziert und zweitens als vergangene, gegenwärtige und
zukünftige Diskurse undWirklichkeiten beeinflussend und ver-
ändernd. Letzteres lässt sich einerseits durch Nestles Aussage
stützen, in der die Bedeutung des lesbischen Archivs für gegen-
wärtige Politiken, des Archivs als Ort des Lebendigen, hervorge-
hoben wird: »The Archives should be involved in the political
struggles of the Lesbian people, a place where ideas and experi-
ences from the past interact with the living issues of the Lesbian
community« (Nestle, 1978). Und andererseits durch José Este-
ban Muñoz’ Konzept von »Queer Futurity«. Dieses formuliert
eineKritik an homonormativenZugängen zuQueerTheory und
politischen Praxen, die ausschließlich imHier und Jetzt verortet
werden,43 anstatt sich auch auf ein »then« (sowohl in der Zu-
kunft als auch in der Vergangenheit) zu beziehen. Für Muñoz
bedeutet queer auch »not now«. Es bestärkt das »becoming«,
die Performativität von queer. Er nimmt an, dass »we are not
yet queer« (Muñoz, 2009, S. 1). Ebenso »queerness is not yet
here […] an ideality« (ebd.). Inhärent in queeren Politiken, Le-
bensweisen, Diskursen und Theorien ist für Muñoz also immer

43 Hier entwirft Muñoz ein Gegenkonzept zu der »Antisocial Thesis« in den

Queer Studies und vor allem dem Buch No Future: Queer Theory and the

Death Drive von Lee Edelman (vgl. Caserio et al., 2006).

2.2 Die Bedeutung des Archivs

49

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die Imagination einer Zukunft (oder, wie ich hinzufügen
würde, einer Vergangenheit), die anders als das Jetzt ist: »Queer-
ness is essentially about the rejection of a here and now and
an insistence on potentiality or concrete possibility for another
world« (ebd.).

2.3 Das Konzept von »agency«

Seit der poststrukturalistischen Wende durch Foucault, Butler
u. a. ist es in feministischer Theorie und Analyse üblich, von
Widerständen, Subversionen oder »agency« innerhalb eines
hegemonialen Systems im Gegensatz zur Unterordnung oder
Unterdrückung von Subjekten zu sprechen oder nach jenen zu
suchen. ImLAZundder zeitgenössischenLesben-undFrauenbe-
wegung, aber auch in einigen heutigen feministischen Ansätzen
wird ebenso häufig der Begriff der »Emanzipation« benutzt,
um ein handlungsfähiges Subjekt zu lokalisieren, das sich wider-
ständig zu unterdrückerischen Strukturen verhält. Aus postko-
lonialen Perspektiven wurde daran Kritik geübt und auf wichti-
ge Normalisierungsprozesse innerhalb dieser Theoriebildungen
und Analysen hingewiesen. SabaMahmood formuliert, dass den
genannten Bestrebungen allzu oft ein »normatives Subjekt des
Feminismus«, das aus liberal-progressiven (und damit oft auch
feministischen) Politiken hervorgeht, zugrunde liegt und »the
universality of the desire […] to be free from relations of subor-
dination and, for women, from structures of male domination«
(Mahmood, 2005,44 S. 10) vorherrschend ist. Da sie in ihrer Ar-
beit die Womens’s Mosque Movement als Teil der islamischen
Bewegung in Ägypten untersucht, woWerte und Praktiken auf-
rechterhalten werden, die Frauen einen untergeordneten Status
zuschreiben, konzeptualisiert sie »agency« »beyond the simple
binary of resistance/subordination« (ebd., S. 9) und denatura-

44 Es gibt eine Neuauflage von 2011 mit einem aktualisierten Vorwort.

2 Theoretische Perspektiven

50

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lisiert das normative Subjekt des liberalen Feminismus, dessen
»agency« immer anhand dieses Binarismus konzipiert und ein-
geordnet wird. Damit schafft sie es, einen bestimmten (liberal-
progressiven, feministischen) Diskurs um Freiheit und Autono-
mie, der sich an dem »freien Willen« des Subjekts orientiert,
sichtbar zu machen. Als Beispiel benennt sie das Bestreben in
den 1970er Jahren von weißen Feministinnen* aus der Mittel-
schicht, die Kernfamilie als Institution aufzulösen, woraufhin
Natives undAfroamerikanische Feministinnen* argumentierten,
dass Freiheit für sie durch die Geschichte von Versklavung, Ge-
nozid und Rassismus gerade auch darin besteht, solche Familien
haben zu können (ebd., S. 13). Autonomie und Freiheit müssen
im Kontext unterschiedlicher Perspektiven und intersektionaler
Machtverhältnisse verstanden werden:

»If there is one lesson we have learned from the machinations of
colonial feminism and the politics of ›global sisterhood‹, it is that
any social and political transformation is always a function of lo-
cal, contingent and emplaced struggles whose blueprint cannot be
worked or predicted in advance« (ebd., S. 36).

Mahmood greift auf Butlers Subjektverständnis zurück, das zwar
ein voluntaristisches, nach dem »freien Willen« handelndes
Subjekt negiert, jedoch verharrt auch Butlers Verständnis von
»agency« in ihrem Frühwerk in dem Binarismus von doing/un-
doing und resignification/subversion von (Geschlechter-)Nor-
men (ebd., S. 20f.).45 Nach Mahmood ist es wichtig zu sehen,
durch welchen politisch-theoretischen Rahmen Subjektformati-
on und deshalb auchWiderstand konzipiert wird und inwieweit

45 Butler hat ihre Thesen nach der Arbeit vonMahmoodweiterentwickelt (vgl.

Asad et al., 2009; Butler et al., 2011), weshalb die Kritik nur für ihr früheres

Werk gilt. Letztlich ist das Ziel von Butler, genau wie das von Mahmood

oder auch Muñoz, ein »undoing«, eine De-Essenzialisierung von gender,

race, class usw.

2.3 Das Konzept von »agency«

51

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser naturalisiert und universalisiert wird. Ihrem Verständnis
nach kann »agency« jeweils nur im Kontext von bestimmten
(historisch kontingenten) Diskursen analysiert werden: »the
meaning and sense of agency cannot be fixed in advance, but
must emerge through an analysis of the particular concepts that
enable specific modes of being, responsibility and effectivity«
(ebd., S. 14f.).

Ich finde Mahmoods Überlegungen auf vielen Ebenen sehr
hilfreich. Zunächst werde ich mir dadurch meiner eigenen wei-
ßen christlich-sozialisierten Position als Schreibende und Analy-
sierende bewusster, die mein Verständnis von Feminismus und
»agency« beeinflusst. Es zeigt, dass Handlungen nicht von ei-
nem»universalen« Standpunkt als lesbisch_queer_feministisch
oder nicht eingeordnet werden können, sondern immer nur
in partikularen Zusammenhängen. Übertragen auf die Analy-
se des LAZ bedeutet es für mich, aufmerksam zu sein, welches
spezifische Verständnis oder Verständnisse von Emanzipation,
»agency« und/oder Widerstand für Lesben im LAZ zugrunde
lagen oder wichtig waren, gerade auch aufgrund des historischen
Kontexts.Weitergehend kann ich fragen, inwieweit einzelneVer-
ständnisse ein normatives Subjekt des Feminismus, auch für ihre
Zeitgenossinnnen, produzierten, oder inwiefern in dem Aktivis-
mus des LAZ Prozesse feststellbar sind, die auf eine Befähigung
der einzelnen Frauen innerhalb ihres jeweiligen Lebenszusam-
menhangs eingehen, ohne auf dominante Befreiungsrhetoriken
und/oder auf ein Konzept von Widerstand oder Handlungsfä-
higkeit zurückzugreifen. Bei einer eventuellen Kritik möchte ich
den historischen Kontext und die jeweiligen Möglichkeiten und
Bedingungen fürWiderstand ebenso wenig außer Acht lassen.

In diesem Kontext ist es sehr wichtig, darauf hinzuweisen,
dass dominante »liberale« und »progressive« Politikverständ-
nisse oft in weißen feministischen Diskursen vorherrschend
sind/waren und eine Autorität gegenüber marginalisierten fe-
ministischen Positionen behaupten können. Teile der zeitge-
nössischen bundesdeutschen lesbischen und feministischen Be-

2 Theoretische Perspektiven

52

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wegung, einschließlich des LAZ, waren nicht frei von struk-
turellem Rassismus. Zahlreiche Schwarze Personen, Personen
of Color, migrantische, ostdeutsche, jüdische und/oder musli-
mische Personen haben auf unterschiedliche Erfahrungen von
Frauen* und die Überschneidung verschiedener Diskriminie-
rungserfahrungen hingewiesen.46 Es ist anzunehmen, dass das
LAZ sehr weiß war, da es in den von mir untersuchten Archiv-
materialien keine Hinweise auf eine Auseinandersetzung mit
Rassismus oder den Privilegien einer weißen Subjektposition in
den eigenen Reihen gibt und die Normalisierung von Weiß-
sein sich unter anderem in der Nichtbenennung zeigt (vgl. Sow,
2009 [2008]; Walgenbach, 2009). Hingegen wurde der Befrei-
ungskampf der (wahrscheinlich vorwiegend weißen) Frauen in
manchen Schriften des Archivmaterials mit Schwarzen Befrei-
ungskämpfen aus der Versklavung verglichen, das N-Wort (vgl.
Kilomba, 2009) findet häufiger Verwendung und über Schwar-
ze Lesben wird nur bei einem Reisebericht aus den USA ge-
sprochen (vgl. Ak/LAZ/6, Info 1 der Frauengruppe Freiburg;
Ak/LAZ/7, Texte undTagebucheinträge; Kuckuc, 1975, S. 51).
In einer Publikation fand ich jedoch den Hinweis, dass im LAZ
mehrheitlich»weiße deutsche Frauen vertreten [waren], verein-
zelt auch afro-deutsche Frauen und Frauen aus anderen west-
europäischen Staaten« (Weiland, 1994, S. 15), dazu konnte ich
nichts Konkreteres herausfinden, hier sind weitere Forschungen
notwendig.47

46 Vgl. für den amerikanischen Kontext als erste wichtige Sammelbände Mo-

raga/Anzaldúa, 1981 sowie Hull et al., 1982. Für den deutschsprachigen

Kontext vgl. die folgenden Literaturangaben im Text oben. Muñoz bezeich-

net seine Theorie der Praktiken von »Disidentification« als »critical, cultural

andpolitical legacy« (Muñoz, 1999, S. 22) des Bandes vonMoraga/Anzaldúa

und intersektionalem Feminismus nach Kimberlé Crenshaw (vgl. Crenshaw,

1991 [1989]).

47 In einem der Interviews von Friederike Mehl mit Monika M., ehemaliger

LAZ-Aktivistin, gibt es sehr vereinzelte Hinweise auf afrodeutsche Lesben

und Lesben of Color im Umkreis des LAZ (Spinnboden Archiv, I/Men).

2.3 Das Konzept von »agency«

53

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bezogen auf die Auseinandersetzung mit Religion gab es
ebenfalls eine Normalisierung in Bezug auf christlich soziali-
sierte Lebensrealitäten.48 Außerdem wurde Religion, wie es in
vielen damaligen linken Politikverständnissen üblich war, abge-
lehnt und kritisiert (vgl. Ak/LAZ/20, 2. Info zur Aktion »Raus
aus der Kirche« 1973; Ak/LAZ/4, Manuskript für Rundfunk-
sendung »Wir um Zwanzig« vom 04.03.197349). Die eigene
christliche Sozialisation wurde somit als vergangen und zu über-
winden konzipiert.50 Nach meinen Recherchen kam es zu einer
»größeren« (d.h. dokumentierten und diese Dokumentatio-
nen sind heute öffentlich zugänglich) Auseinandersetzung mit
Rassismus und Antisemitismus in der bundesdeutschen Frauen-
und Lesbenbewegung erst in den 1980er Jahren, was keineswegs
bedeuten soll, dass es davor nicht auch ein Thema war, wahr-
scheinlich aber in demdominanten feministischenDiskurs nicht
als solches wahrgenommen wurde (siehe die genannte Nichtthe-

48 So erfuhr das (Lesben-)Pfingsttreffen, das die HAWF initiierte (vgl. Kapi-

tel 3.1), erst 1991 eine Umbenennung in »Lesben-Frühling« und später

»Lesbenfrühlingstreffen«, da Pfingsten imNamen christliche Lebensrealitä-

ten als Norm setzt (vgl. Hehsling/Taube, 2007, S. 242; Lahusen et al., 1992,

S. 172).

49 Hier wird Homofeindlichkeit als dem Judentum inhärent beschrieben und

damitReligionsfeindlichkeitundAntisemitismusverschränktunddurchein-

ander legitimiert. Nach einem Besuch von Charlotte Wolff im LAZ schreibt

diese, wie sie antisemitisch von einer aus dem LAZ angegriffen wurde,

da diese Frau nicht glauben konnte, dass Wolff nach eigener Aussage in

einer liebevollen jüdischen Familie, die ihre Sexualität akzeptierte, groß

geworden war. Obwohl diese Lesbe behauptete, Homofeindlichkeit und

Sexismus seien dem Judentum inhärent, wurde sie von den anderen nicht

als antisemitisch, sondern nur als »eine leicht erregbare Frau« (Lesbenpres-

se 11/1982, S. 31) dargestellt.

50 Vgl. aktuelle, postsäkulare Zugänge zu Religion: Diese betonen über die,

auch im LAZ sichtbaren, »prejudices in critical and feminist theory towards

›religion‹« hinausgehend »the importance of subject formation, agency,

and human flourishing also within and through religious practices« (Auga,

2014, S. 19).

2 Theoretische Perspektiven

54

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matisierung im LAZ).51 Meinen Recherchen nach gab es jedoch
spätestens 1976 in Deutschland einen Aufruf Schwarzer Les-
ben zur Organisierung (Leidinger, 2015, S. 57). 1980 sollte eine
Gruppe lesbischerArbeitsmigrantinnen gegründetwerden (ebd.,
S. 58). 1984 gründete sich der Lesbisch-Feministische Schabbes-
kreis (Baader, 1993, S. 82). Audre Lorde, die 1984 als Gastdo-
zentin an der FU lehrte, war maßgeblich unterstützend für die
organisierte Schwarze Frauenbewegung in Deutschland, in der
Schwarze Lesben eine große Rolle spielten (Oguntoye, 2007;
Ani et al., 2007).Mitte der 1980er Jahre wurde der Verein ADE-
FRA (damals: Afrodeutsche Frauen, heute: Schwarze Frauen in
Deutschland) gegründet und die Anthologie Farbe bekennen.
Afro-deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte herausge-
geben (Oguntoye et al., 2006 [1986]). 1990 gab es die Tagung
von/für ethnische und afro-deutsche Minderheiten und 1991 den
bundesweiten Kongreß von und für Immigrantinnen, Schwarze
deutsche, jüdische und im Exil lebende Frauen (Ayim & Prasad,
1992).

51 Ein Bericht von Dagmar Schultz aus dem Jahr 1981 über die dritte natio-

nale Konferenz der »National Women’s Studies Association« in den USA

zum Thema Rassismus in der Frauenbewegung wird begleitet von der Re-

flexion, dass eine Auseinandersetzung mit Rassismus und Antisemitismus

in der bundesdeutschen »Frauenbewegung noch weitgehend umgangen

wird« (Zeitschrift Courage 1981/10) und sich Berliner Frauen seit einigen

Wochen treffen, um sich damit auseinanderzusetzen. Naemi Eifler unter-

sucht Erscheinungsformen von Antisemitismus in der (bundes)deutschen

Lesbenbewegung der 1970er Jahre (Eifler, 2019).

2.3 Das Konzept von »agency«

55

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.30820/9783837976205-35 - am 21.01.2026, 19:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30820/9783837976205-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Diskursanalyse
	Die Bedeutung des Archivs
	Das Konzept von »agency«

