Denkform und Anschauung

Bemerkungen zu Hans Leisegangs Denkformenlehre

Patrick Frei

1. Voriiberlegungen zum Dependenz-Theorem

Es ist ein Grundzug der Leisegangschen Denkformenlehre’, alles lo-
gische Denken auf zugrundeliegende Anschauungen zuriickzu-
fiihren. Das Theorem einer Dependenz des logisch-diskursiven Den-
kens von intuitiv-anschaulichen Grundlagen gehort zu den zentralen
Thesen der Denkformenlehre und ist sogar schon in Leisegangs
frither Untersuchung zum Denken des Apostels Paulus aus dem Jahre
1923 nachzuweisen.? Leisegang beschreibt darin seine Suche nach der
Rationalitit des Paulinischen Denkens und die Auffindung einer zir-
kuldren Struktur, die nicht zu denken, sondern nur zu erschauen und
zu erleben sei und dem Schreiber der Paulinischen Briefe bei allen
christologischen, soteriologischen und heilsgeschichtlichen Gedan-
kengangen vor dem geistigen Auge gestanden haben miisse.’ Das
im Jahre 1928 erschienene Werk iiber die Denkformen trigt das De-
pendenz-Theorem dann in einer stirkeren und in einer schwicheren
Variante vor. So behauptet Hans Leisegang teils, eine Denkform habe
in der Anschauung ihren »Ursprung«*, teils, daf$ das logische Denken
an gewissen Anschauungsbildern bestiandig »orientiert«® sei. Er zi-
tiert dabei eine Schopenhauersche These, die allen wahren Erkennt-
nissen einen anschaulichen »Kern« bzw. eine ebensolche »Wurzel«*
zuschreibt.

Es erhebt sich die Frage, ob die Leisegangsche Denkformenlehre
eine Dependenz der Logik von alogischen (anschaulichen) Grund-

' H. Leisegang: Denkformen, Berlin, Leipzig 1928, 2. Aufl. Berlin 1951. Ohne besonde-
re Angaben beziehen wir uns im folgenden immer auf die 2. Auflage.

! H. Leisegang: Der Apostel Paulus als Denker, Leipzig 1923.
3 Vgl.a.a.0,5.4,6,9.

* H. Leisegang: Denkformen, a.a.0,, S. 16.

' A.a.0,S. 446.

¢ Aa.Q,S 17.

56  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denkform und Anschauung

lagen und Urspriingen wirklich zu begriinden und zu exemplifizieren
verstanden habe. Eine sorgfiltige Priifung dieser Frage muf8 die fol-
genden Bemerkungen zum Anschauungsbegriff beherzigen:

Das >Anschauenc steht einmal im von Kant so hiufig hervor-
gehobenen Gegensatz zum >Begreifenc. In der Terminologie der neu-
zeitlichen Schulphilosophie bezeichnen die Termini >Begriffc und
>Anschauung« die zwei Spezies des Genus >Vorstellung:, wobei die
artbildende Differenz in die Unmittelbarkeit oder Mittelbarkeit einer
Vorstellung gesetzt wird. Demzufolge ist eine Vorstellung im An-
schauungsfalle eine unmittelbare, intuitive und im Falle des Begriffes
eine mittelbare, vermittelte, diskursive. Kant hat diese Terminologie
ibernommen und seiner Kritik der reinen Vernunft zugrunde gelegt,
wobei es ihm bei der Unterscheidung von Begriff und Anschauung
um die jeweilige >Vorstellungsart« ging, also um die modale Be-
wandtnis einer kognitiven Objekterfassung: Erfolgt eine solche in
unmittelbarer Schau, so ist uns der Gegenstand schlicht gegeben; er
erscheint uns, indem er unser rezeptives Erkenntnisvermogen affi-
ziert. Im Modus der Diskursivitdt hingegen miissen wir vielmehr
tiatig werden, ein Objekt zu ergreifen und es auf einem diskursiven
Wege iiber andere Objektbestimmungen und durch deren Vermitt-
lung einer begrifflichen Bestimmung zuzufiihren.”

Der Kantische Dualismus zweier Erkenntnisvermégen (Ver-
stand und Sinnlichkeit) manifestiert nicht nur eine modale Differenz
der Objekterfassung, sondern auch eine Differenz im Status dersel-
ben riicksichtlich der Empirie. Status und Modus einer Vorstellung
sind nicht zu vermengen: Es gibt eine (modal) intuitive Objekterfas-
sung sowohl aus wie vor der sinnlichen Erfahrung, also sowohl em-
pirische wie reine Anschauungen (wobei Kant diese letzteren auf die
Raum- und Zeitvorstellungen beschrinkt). Und es gibt sowohl vor
wie aus der Erfahrung eine (modal) diskursive Objektergreifung, also
sowohl reine Begriffe, wie Kant sie in den Kategorien und Pradikabi-
lien geltend macht, als auch empirische Begriffe. Der Dualismus der
beiden Modi (diskursiv und intuitiv) und derjenige der beiden Status
(a priori und a posteriori) tiberkreuzen sich demzufolge.

Wenn Kant von Anschauungen spricht, so meint er damit meist
empirische Anschauungen sinnlicher Objekte, mithin Vorstellungen,
die ihrem Modus nach intuitiv und ihrem Status nach empirisch sind
und dem Objektbezirke der sinnlichen Realitdt zugehoren. Hiervon

” Vgl. I. Kant: Kritik der reinen Vernunft A19B 33, A50B 74.

Rationalititstypen A

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.

57


https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Patrick Frei

unterscheidet er die reinen Anschauungen, die sowohl dem Modus
wie dem Objektbereiche nach mit den empirischen Anschauungen
tibereinstimmen und sich von diesen nur im Hinblick auf den Status
unterscheiden. Daneben erdrtert Kant auch intellektuelle Anschau-
ungen, die mit den beiden ersten Anschauungstypen im Modus der
Intuitivitdt iibereinstimmen — und mit den reinen Anschauungen
tiberdies den Status apriorischer Reinheit teilen —, aber von beiden
hinsichtlich des Objektbezuges divergieren, weil sie eben Anschau-
ungen intelligibler Gegenstindlichkeiten darstellen.

Diese Differenzierungen sollen in die folgende Diskussion des
Leisegangschen Dependenz-Theorems einfliefen, wobei es vor allem
darum gehen soll, zwischen dem Status und dem Modus einer soge-
nannten Denkform bzw. einer Anschauung zu unterscheiden und
nachzuvollziehen, daf§ Leisegang zweierlei Abhingigkeitsverhaltnis-
se behauptet: erstens die Dependenz der logischen Diskursivitit von
anschaulicher Intuitivitat, zweitens die Dependenz des denkformarti-
gen Apriorismus vom anschauungsfundierten Empirismus.

Die zwiefiltige Anschauungsabhingigkeit logischer Denkfor-
men soll im folgenden anhand der smystischen< und »dialektischenc
Denkform untersucht werden. Die konkreten Untersuchungsgegen-
stinde sind freilich nicht ohne weiteres eindeutig zu umgrenzen.
Zum einen riicken die mystische und die dialektische Denkform aus-
einander, wenn die Denkform des Heraklitismus®, der Paulinischen
Theologie® und der Goetheschen Naturphilosophie’ in der Denk-
form des Gedankenkreises zum >mystischen< Denken zusammenge-
fallt werden, wihrend die Denkform des Kreises aus Kreisen, die mit
der logischen Form des Hegelschen Denkens!! zusammentfallt, als die
»dialektische« Denkform ausgezeichnet wird.” Dieser Sonderung von
Mystik und Dialektik entspricht, daf8 Hans Leisegang fast nur die
Denkform des Gedankenkreises mit mystischer Geistigkeit in Bezie-
hung bringt™ und den Begriff der Dialektik der Hegelschen Denk-
form vorbehilt und ihn erst am Ende ihrer weitldufigen Darstellung
einfithrt, wobei wir kritisch vermerken miissen, da seine Ein-

* Vgl. H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., S. 61-88.
* Vgl.a.a.0, S. 88-130.

" Vgl a.a.0, S. 135-141.

" Vgl.a.a.0, S. 143-207.

? Vgl a.a.0, S. 204-206.

" Vgl a.a.0, S.73,79, 87, 130, 134, 139, 159.

+ Vgl.a.a.0, S. 206.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denkform und Anschauung

fithrung ohne eine nihere sachliche Rechtfertigung erfolgt. Sie ist
nur verstindlich, weil die Denkform des Kreises aus Kreisen von
vornherein auf die Dialektik Hegels ausgerichtet und auf sein ganzes
Denken zugeschnitten ist. Zum anderen aber fungiert der Terminus
der mystischen Denkform als Oberbegriff sowohl fiir den Gedanken-
kreis wie fiir den Kreis aus Kreisen. Diesem Sprachgebrauch folgt
Leisegang in der typologischen Reduktion der Denkformen auf den
Dualismus von »Mystik« und »Rationalismus«'®. Das gemeinsame
Kennzeichen der mystischen und dialektischen Denkform ist die
Kreisformigkeit und Kreislaufigkeit der jeweiligen Gedankenfiih-
rung in fester Verbindung mit dem Ineinander-Umschlagen und In-
einander-Ubergehen gegensitzlicher Groflen. ™

2. Zur Kreisform des mystisch-dialektischen Denkens

Es stellt sich als erstes die Frage, ob die kreisformigen Denkmodellex
- so nennt Hans Leisegang die sinnlichen Veranschaulichungen und
schematischen Illustrationen einer Denkform — wirklich die intuiti-
ven Grundlagen der zirkularen Denkformen darstellen. In der Hegel-
Forschung z.B. wird die Kreisformigkeit der dialektischen Logik in
sehr verschiedener Weise gedeutet. Die Anhinger einer symboli-
schen Deutung pflegen in ihr ein intuitiv zugéngliches Sinnbild fir
die Vollendung und Vollkommenheit des logischen Systems zu er-
blicken: Sie verweisen auf die Architektonik der logischen Wissen-
schaft als eines Kreises von Kreisen, worin sich dieselbe geometrische
Grundfigur bestindig wiederhole und das ganze Gedankengefiige in
einer einzigen intuitiven Schau iiberblickbar mache, und betonen da-
bei die Symbolisierungsfunktion der Kreisform bzw. die Symbolik
des Kreises?, der sich wie alle Symbole durch Polysemie und Ambi-

% A.a.0, 5. 58, 419.

¥ Vgl.a.a.0, S.167.

7 Vgl. W. R. Beyer: Das Sinnbild des Kreises im Denken Hegels und Lenins (Zeitschrift
fiir philosophische Forschung, Beiheft 26), Meisenheim a. Gl. 1971, S. 1-24. Auch Ver-
fasser wie H. Kimmerle: Zur Genesis des Hegelschen Systembegriffs, in: Zeitschrift fiir
systematische Theologie und Religionsphilosophie, Bd. 14 (1972), S.294-314, bes.
S. 295, bzw. ders.: Die allgemeine Struktur der dialektischen Methode, in: Zeitschrift
fiir philosophische Forschung, Bd. 33 (1979), S. 184-209, bes. S. 205, und W. Schulz:
Hegel und das Problem der Aufhebung der Metaphysik, in: Martin Heidegger zum
siebzigsten Geburtstag, Festschrift, Pfullingen 1959, S. 67-92, bes. S. 84, wiesen mehr-
fach auf die Symbolik der dialektischen Kreisform bei Hegel hin.

Rationalititstypen A

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.

59


https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

valenz auszeichne: also sowohl das Vollkommene, das ewig-géttliche
Gute-Ganze versinnbildliche als auch das Verderblich-Uble, das ne-
faste Damonische und Diabolische (man denke z.B. an den Bann-
kreis, den Hexenkreis).'® Die Vertreter einer formell-rationalen Deu-
tung hingegen schreiben der Kreisform der Hegelschen Logik keine
Symbolisierungs-, sondern nur eine Argumentationsfunktion zu in
der Meinung, die Kreisform des logischen Gedankenganges werde
lediglich um des Systems willen geltend gemacht, namlich um es als
ein geschlossenes und geniigsames zu erweisen: also um seiner
Selbsteinholung und Selbstbegriindung willen.” Die Kreisform
brauche dabei keineswegs intuitiv vergegenwirtigt zu werden, prige
nicht eigentlich die logische Gedankenfithrung und Begriffsbildung,
sondern lasse sich auf die Identifikation der absoluten Idee mit dem
anfanglichen reinen Sein reduzieren. Tatsichlich beruht diese Identi-
fikation lediglich auf einer logisch-begrifflichen Gesetzlichkeit, ndm-
lich auf derjenigen des dialektischen Umschlages totaler Bestimmung
und Vermitteltheit in unbestimmte Unmittelbarkeit.

Ganz dhnlich lassen sich auch die Heraklitischen und Paulini-
schen Kreismodelle einer zweifachen Deutung zufiihren. Wir kén-
nen in ihnen einmal die unabdinglichen intuitiven Grundlagen der
logisch-diskursiven Verfahrensweisen erblicken und die These auf-
stellen, dafl die denkformtypischen Regeln zur Begriffsverbindung,
Satzverkniipfung, Schluffolgerung, Beweisfiihrung und Theoriebil-
dung sich einzig am figirlichen Kreismodell als gedanklich zwangs-
laufige und formal folgerichtige zeigen. Wir kénnen aber auch den
Umkehrungsfall in Erwidgung ziehen und die intuitive Kreisfigur auf
die diskursiven Gesetzlichkeiten ihrer Konstruktion zuriickfithren.
Diese Deutung mag sich vor allem im Hinblick auf die sogenannten
>Urphianomene« aufdringen, die den Denkformen zugrunde liegen
sollen. In einem Urphédnomen sucht Leisegang das sinnliche Her-
kunfts- und Ursprungsgebiet einer Denkform zu erfassen, von dem
sie ihr strukturelles Geprige empfingt — dem sie sozusagen »abge-

¥ Vgl. M. Lurker: Der Kreis als Symbol im Denken, Glauben und kiinstlerischen Ge-
stalten der Menschheit, Tiibingen 1981.

¥ Vgl. A. Sarlemijn: Hegelsche Dialektik, Berlin 1971; W. Réd: Dialektische Philoso-
phie der Neuzeit, Miinchen 1972, S. 142; W. Schulz: Das Problem der absoluten Refle-
xion. Zur Auseinandersetzung mit dem Deutschen Idealismus, in: K. Oehler /
R. Schaeffler (Hrsg.): Einsichten. Festschrift fiir Gerhard Kriiger, Frankfurt a. M. 1962,
S. 334-360, bes. S. 341-345.

60  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denkform und Anschauung

lesen«® sein soll — und in welchem sie zum ersten Male ausgebildet
wird, ehe man sie auf fremde Sachbezirke iibertrdgt.”’ Insgesamt
macht Leisegang dreierlei urphidnomenale Wirklichkeitsbezirke
namhaft: erstens den Bezirk der anorganischen Natur, zweitens den
der organischen Natur und drittens den Bezirk der vom Menschen
geschaffenen Artefakten und Kunstwerke. Diesen drei Sachgebieten
sollen ferner drei grundlegende >Weltanschauungen« korrespondie-
ren: erstens der Materialismus, zweitens die Mystik (bzw. der Pan-
vitalismus) und drittens der Idealismus.?

Diese >Weltanschauungen« und >Urphdnomene« sind indessen
keineswegs rein intuitive Grundlagen. Die intuitive Vergegenwirti-
gung derselben mag sich auf einzelne Strukturen erstrecken. Doch
die Auffassung der weltanschaulichen und urphdnomenalen Struk-
turkomplexe als Seinsbezirke verrit die diskursiven Gedankenginge
einer zugrundeliegenden Ontologie. Und diese unterscheidet zwi-
schen ontologischen Strukturen und ontologischen Bezirken oder
Schichten.? Die elementaren Strukturen des Sinnlich-Realen kehren
in allen Bezirken bzw. Schichten des realen Seins wieder, wobei sie
sich modifizieren und differenzieren. Leisegang jedoch halt Struktu-
ren und Seinsbezirke kaum auseinander: So enthilt das Urphanomen
der Artefakte und Kunstwerke zweierlei strukturelle Bestimmungen,
die durchaus kein einheitliches Seinsgebiet konstituieren. Denn was
den materiellen Charakter von Kunstwerken und Artefakten betrifft,
so bilden sie einen Teilbereich des Seinsgebietes der anorganischen
Natur, und was ihren ideellen Charakter anbelangt, so sind sie an gar
kein reales Seinsgebiet gebunden. Was sich intuitiv vergegenwirti-
gen laBt, ist lediglich dies, daB8 bestimmte Strukturen in bestimmten
Seinsbereichen besonders hervortreten und daf sich von bestimmten
Anschauungsgegenstinden her bestimmte Denkformen stirker oder
schwicher ausprigen kénnen. So mag die mystisch-dialektische
Denkform, die vom intuitiven Vorbild der zyklischen Lebensprozesse
ihr Gepriage bekommen hat, sich im Sachbereiche der organischen
Natur entwickelt haben, wo die kreisldufigen Strukturmerkmale in
den Vordergrund riicken. Doch in dem Zustande, in dem die Denk-

® A.a.0,S. 16, 446.

M Vgl.a.a.0, S. 447.

2 Vgl.a.a.0, S. 447-451.

® Zum folgenden vgl. G. Miiller: Kritik der Leisegangschen Denkformen, in: Zeit-
schrift fiir philosophische Forschung, Bd. 9 (1955), S. 663683, bes. S. 6701, 672f.

Rationalititstypen A

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.

61


https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

formenlehre an das intuitive Vorbild ankniipft, ist es Produkt und
Konstrukt einer ontologischen Theorie. Die Diskursivitit der Onto-
logie wird von Hans Leisegang weitgehend verleugnet, wenn er
ausfiihrt, dafl die Denkformenlehre die Gegenstiande genau so eintei-
le, wie sie sich uns »unmittelbar«? darbieten, und daR sich das An-
schauungsmaterial »von selber«? (also ohne diskursive Bestimmung
und Vermittlung) in die drei grolen Gruppen der lebendigen Wesen,
der toten Kérper und der von Menschen geschaffenen Dinge gliedere.

Leisegang behauptet im kreisférmigen >Denkmodell;, im zu-
gehorigen >Urphdanomen« bzw. in der »Weltanschauung« nicht nur
die intuitiv-anschauliche Grundlage der mystisch-dialektischen
Denkform, sondern geradezu deren sensuale Grundlage. Das ist ein
Unterschied, den man bei der gangigen (Kantischen) Identifizierung
von >Anschauung« und >Sinnlichkeit< gerne iibersieht. Tatsichlich in-
dessen verhalt sich der Anschauungsbegriff zum Begriff der Sinn-
lichkeit wie ein Gattungs- zum Artbegriff: >Anschauung« steht fiir
Intuitivitat schlechthin, spezifiere sie sich zu sinnlicher oder zu un-
sinnlicher (kategorialer, intellektueller) Anschauung. Was die >Denk-
modellec betrifft, so wollen sie die Anschauungsgrundlagen des Den-
kens also buchstiblich sinnenfillig machen. Ferner zihlen zum
Sinnlichen auch das Empirische und Historische: So ist kein Hehl
daraus zu machen, daf8 die Denkformenlehre aus der philologischen
Erforschung des Hellenismus (besonders aus dem Studium der Pau-
linischen Briefliteratur) und der Geisteswissenschaft Wilhelm Dil-
theys hervorgegangen ist. Im Vorwort seines Werkes iiber die Denk-
formen beruft sich Leisegang auf die Diltheysche Empathie, indem er
festhilt, sein Buch sei ganz dem einfiihlenden Verstehen und dem
Problem der Méglichkeit des Verstehens fremden Geistes gewid-
met.*

Zuziiglich zum geisteswissenschaftlichen Einflufl macht sich auf
der anderen Seite aber auch die Beeinflussung von Nicolai Hart-
manns Seinslehre bemerkbar, vor allem darin, dafl die sinnlichen
Denkmodelle auf ontologische Wirklichkeitsbereiche (Schichten) be-
zogen werden. Stellt die Denkformenlehre in ihrer geisteswissen-
schaftlichen Orientierung eine Sammlung historischer Typen, eine
empirische Typologie dar, so sucht sie in der Ontologie eine iiberem-

¥ H. Leisegang: Denkformen, a.a.0,, S. 447.
% A.a.0, 1. Aufl. S. 56.
* Vgl.a.a.0, S. IIL

62  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denkform und Anschauung

pirische Verankerung. Wohl spricht Hans Leisegang von der Ge-
schichte einer jeweiligen Denkform. Doch er gibt dabei nichts weiter
als eine Zusammenstellung geschichtlich aufgetretener Beispiele,
wobei es ihm weniger um den historischen Werdegang einer Denk-
form geht als vielmehr um die Wiederkehr des Gleichen. Die Heraus-
hebung der wiederkehrendgleichen denkformartigen Strukturen aus
ihrer sinnlich-empirischen Umbhiillung und historischen Konkreti-
sierung gelingt ihm allerdings nur in unzulinglichem Umfange. Er
durchschaut z. B. den Hylozoismus des Heraklitischen bzw. den Spi-
ritualismus und die Pneumatologie des Paulinischen Denkens nicht
als historisch zufillige Komponenten der Heraklitischen bzw. Pau-
linischen Denkform. Unbefriedigend ist auch seine Darstellung der
Hegelschen Denkform, die sich in weitldufigen wortlichen Anfiih-
rungen und Paraphrasen ergeht, ohne den Versuch zu unternehmen,
die logische Struktur des Kreises von Kreisen aus der spekulativen
Begriffsmetaphysik herauszulésen.

Die logischen Gesetzlichkeiten einer Denkform betreffen den
instrumentellen Charakter derselben und stellen sie in die aristote-
lisch-scholastische Tradition, die in der Logik ein Organon, ein Werk-
zeug zur rationalen Wirklichkeitsbewaltigung erblickt. In der Tat de-
finiert Leisegang die Denkform wie eine Logik, wenn er unter ihr
»die auf die logische Struktur eines Bereiches gleichartiger Gegen-
stinde und der zwischen ihnen bestehenden Beziehungen zutreffen-
den Begriffbildungen und die Verbindungen der Begriffe in Sitzen
und Schliissen«? versteht. Diese in der zweiten Auflage der Denk-
formen hinzugekommene Definition steht in einem verschwiegenen
Spannungsverhiltnis zur ersten Definition, die ganz das Unterfan-
gen der historischen Forschung und den Habitus des geisteswissen-
schaftlichen Verstehens und Sich-Einfiihlens zum Ausdruck bringt,
wenn sie in der Denkform »das in sich zusammenhingende Ganze
der Gesetzmiligkeiten des Denkens« wahrnimmt, »das sich«, wie
es heiflt, »aus der Analyse von schriftlich ausgedriickten Gedanken
eines Individuums« ergebe und »sich als derselbe Komplex bei an-
dern [Individuen] ebenfalls auffinden«* lasse. So schwankt das We-
sen der Denkform zwischen historischem Typus und rein logischer
Struktur.

Diese Uneindeutigkeit bzw. Doppelsinnigkeit vererbt sich vom

¥ A.a.0,S.16.
* A.a.0, 1. Aufl. 5.9 =2. Aufl. S. 15 (Sperrdruck).

Rationalititstypen A

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.

63


https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

Grundbegriff der Denkformenlehre auf deren gesamtes Gedanken-
gut und verunklart insbesondere die These der sogenannten poly-
morphen Logik bzw. des Polylogismus. Die Wortbildung (ungarisch:
polilogizmus) stammt von Antal Schiitz.”” Sie ist nicht zu verwech-
seln mit dem Begriff der polyvalenten (mehrwertigen) Logik. Der
Gedanke der polymorphen Logik will vielmehr besagen, daf8 statt
einer einzigen und einheitlichen Logik mehrere verschiedenartige
Logiken zu beriicksichtigen seien. Diese These tritt einmal als blof3
historische Behauptung auf: So verweist Leisegang darauf, daf in der
Geschichte des Denkens schon lingst eine Mehrzahl von Logiken
aufgetreten sei: namentlich die aristotelische Logik, die transzenden-
tale Logik Kants und des Kantianismus, die spekulative Logik Hegels
und schlieSlich die moderne mathematische Logik oder Logistik.*
Einer rein philosophischen Begriindungsstrategie folgend, sucht Lei-
segang den Pluralismus der Denkformen aber auch mit der Mehrzahl
ihrer ontologischen Ursprungs- und Herkunftsgebiete zu erklaren:
Wenn der Seinsbezirk »in Gegenstinde von verschiedener Seins-
weise und in Seinsschichten von verschiedener Struktur« zerfalle, so
miisse »dem auch die Logik Rechnung tragen« und gefragt werden,
»ob es eine fiir alle Seinsweisen und alle Seinsschichten zutreffende
Logik« gebe oder ob nicht vielmehr »jede ihre eigene Logik«' ver-
lange. Die These der logischen Polymorphie wird so in zwei grund-
legend verschiedenen Bedeutungen vorgetragen: einer historischen
und einer ontologischen. Von einer erfolgreichen einseitigen Fundie-
rung der reinen bzw. diskursiven Denkform in zugehérigen An-
schauungsgrundlagen bzw. in der Empirie der Geschichtserfahrung
kann mithin keine Rede sein.

3. Kreisform und Dialektik der mystisch-dialektischen Denkform

Betrachten wir die Heraklitische Denkform, so verbindet sie kontra-
diktorische Bestimmungen in einem kreisformigen Gedankengange.
Die logischen Gesetzlichkeiten legen genau fest, wie die gegensitz-

¥ Vgl. A. Schiitz: Logikdk és logika. (Ertekezések a filozéfia és tarsadolmi tudomdnyok
kérébdl, Bd. 5, Nr. 6), Budapest 1941, S. 1. Zur Leisegangschen Denkformenlehre: S. 8f.,
461, 56f.

* Vgl. H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., S. 45.

M Aa.0,S. 56.

64  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy {Hg)

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denkform und Anschauung

lichen Termini zu Séitzen und Schluf$figuren zu verkniipfen sind. Die
Verkniipfung wird in der Regel dadurch bewerkstelligt, daff das
grammatische Subjekt eines nachfolgenden Satzes das grammatische
Pridikat des vorhergehenden Satzes wiederholt und der letzte Satz
den Subjektbegriff der ersten Satzes zu seinem Pridikate macht, so
daB der Kreis sich schlieit. Wenn (wie in vielen von Heraklit iiber-
lieferten Fragmenten) nur zwei thematische Begriffe vorliegen, z.B.
die Begriffe des Unsterblichen und des Sterblichen, so mufs es, wenn
es in der ersten Aussage heif8t, die Unsterblichen seien Sterbliche, in
der zweiten (und zugleich auch letzten) heiflen, daf3 Sterbliche Un-
sterbliche seien:

»Unsterbliche [sind] sterblich, Sterbliche [sind] unsterblich, lebend [ist] jener
Tod, jener Leben aber [ist] sterbend«.*

Die logische Struktur eines solchen Satzgefiiges bedarf zu ihrer Er-
klirung allerdings nicht notwendigerweise des Kreismodelles. Das
logische Schema, das die Denkform im Falle zweier Begriffe vor-
schreibt — AB BA —, muf3 keineswegs als dasjenige einer formlichen
Kreisbewegung, sondern kann auch als Schema einer bloen Satz-
umkehrung begriffen werden.” Die spezielle Form der Urteilsver-
kniipfung, die nur fiir das Denken Heraklits typisch sein soll, kann
in diesem Falle aber mit einer beliebigen Logik in Ubereinstimmung
gebracht werden. Denn die Umkehrbarkeit ist eine Eigenschaft samt-
licher Identitatsurteile, gleichviel, ob sie der Logik des Heraklitismus
oder der herkémmlichen Schullogik folgen. Leisegang besteht zwar
darauf, daf sich in einer Heraklitischen These kein Seinsverhiltnis,
sondern ein Werden artikuliere: Es komme darin eine »prozessuale«
Identitit, ein mystisch-dialektisches »Werden des einen aus dem an-
dern«* zum Ausdruck. Es gibt aber auch ein mystisch-dialektisches
Denken, das keine prozessualen, sondern gewissermaflen statische
Identititsurteile formuliert. Gerade die mittelalterliche Mystik
kennt in der unio mystica eine Einheitsvorstellung bzw. ein Einheits-
erlebnis, worin raumliche und zeitliche Vorginge zur Ruhe kommen
und letzterdings alles still steht. Uberhaupt kann man sich fragen, ob

% H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch-deutsch, hrsg. von W. Kranz,
3 Bde,, 6. Aufl. Berlin 1951-1952: Fr. 22 B 62 (in der Ubersetzung von H. Leisegang).
¥ Auf diese Deutungsmoglichkeit hat erstmals G. Miiller: Kritik der Leisegangschen
Denkformen, a.a.0., S. 675, aufmerksam gemacht.

H H. Leisegang: Denkformen, a.a.0., S. 63.

Rationalititstypen A

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.

65


https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

nicht diese statische oder simultane Identitit fiir das mystische Den-
ken weit kennzeichnender sei als jene prozessuale Identitat des He-
raklitischen und Paulinischen Gedankenkreises. Leisegang hat auf
mystische Denker wie Poseidonos und Spinoza, deren Identititsden-
ken véllig auflerhalb des Kreislaufmodelles steht, wohl beildufig hin-
gewiesen, sie aber zu Mischtypen herabgesetzt, die mit rationalen
Denkmitteln versucht hétten, eine ihnen fremde mystische Welt-
anschauung aufzubauen.” Historisches Faktum hingegen ist, daf3 es
zweierlei mystische Denkformen gibt (wenn man iiberhaupt beide so
nennen will): kreisldufige und solche, die ohne Kreisbewegung aus-
kommen. Die fiir den Leisegangschen Gedankenkreis typische Ver-
bindung von Dialektik und Kreismodell ist keine intuitive Basis, von
der die mystischen und dialektischen Denkformen schlechterdings
abhéngig zu machen wiren.

Die Verbindung von Dialektik und Kreismodell ist um so lok-
kerer, als sich die von Leisegang hervorgehobenen Heraklitischen
Sitze auch im Sinne der rhetorischen Figur des Chiasmus interpre-
tieren liefen:

A B
B A

Das Grundproblem der Leisegangschen Denkformenlehre und ihrer
Weiterentwicklung ist es daher, die intuitiv-anschauliche bzw. sinn-
liche Grundlage einer jeweiligen Denkform als die einzig zutreffende
nachzuweisen und zu zeigen, daf3 das logische Denken ohne sie un-
logisch wiirde. Es reicht keineswegs, auf die zirkuldren und zykli-
schen metaphysischen Theoreme der einzelnen Denker zu verwei-
sen, sondern die Kreisform muf als die conditio sine qua non der
jeweiligen logischen Begriffsbildung, Satzverkniipfung, Schlufifol-
gerung usw. ausgewiesen werden. Ob dies der Leisegangschen Denk-
formenlehre gelungen ist, kann bezweifelt werden. Doch ohne Zwei-
fel kann die zeitgendssische Rationalitdtstypenforschung von der
Leisegangschen Denkformenlehre lernen, hinter aller Materialwis-
senschaft, hinter aller Metaphysik und Realwissenschaft eines Den-
kens zu dessen formwissenschaftlichen Strukturen vorzudringen.

*» Vgl.a.a.0, S. 134f. Anm. 2.

66  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denkform und Anschauung

4. Leisegangs Denkformen und Cassirers symbolische Formen

Werfen wir einen abschlieflenden Blick auf die summarische Zusam-
menfassung, mit der Hans Leisegang die Darstellung einer Denk-
form jeweils beendet, so konnen wir feststellen, daf8 die Wesens-
merkmale einer Denkform in zweierlei Rubriken resiimiert werden.
Unter der Rubrik des »metaphysischen Grundes< wird das welt-
anschauliche und urphédnomenale Denkmodell vergegenwirtigt, das
der Denkform zugrunde liegen soll. Unter der Rubrik der >Logik
oder »>Dialektik« hingegen werden die jeweiligen logischen Gesetz-
lichkeiten zum Umgang mit Begriffen und Satzen, zur Schluf3folge-
rung, Beweisfithrung und Theoriebildung aufgelistet. In der Grund-
idee, logisch-begriffliche und intuitiv-alogische Strukturen einander
zu parallelisieren und aufeinander zu beziehen, dhnelt die Denkfor-
menlehre sehr der nahezu zeitgleich entwickelten Philosophie der
symbolischen Formen Ernst Cassirers. Symbole bzw. symbolische
Formen stellen nach Cassirer geistige Grundfunktionen dar, die teils
begrifflicher, teils anschaulicher Natur sind.* Es geniigt daher z.B.
keinesfalls, lediglich die Denkform des Mythos zu untersuchen, son-
dern es mufl auch seine Anschauungsform (und weiter dessen
Lebensform) zur Darstellung gelangen.”” So umfaft eine >spezielle
Formenlehre« des Mythos nicht nur Analysen des mythischen Ob-
jektbegriffes, des mythischen Wirklichkeitsbegriffes, des mythischen
Kausalbegriffes, des mythischen Relationsbegriffes und der mythi-
schen Deutung des Verhiltnisses von Teil und Ganzem usw., sondern
auch Analysen zur mythischen Zeit-, Raum- und Zahlvorstellung.
Diese Untersuchungen zur Anschauungsform sollen die Betrachtun-
gen iiber die Denkform erginzen und haben die unverzichtbare
Funktion, diese mit konkretem Gehalt zu erfiillen.”® Die Leisegang-
sche Denkformenlehre und die Cassirersche Kulturphilosophie stim-
men darin iiberein, dafl die anschaulichen, sinnlichen und empiri-
schen Momente keine #ufleren Gegeninstanzen zum logischen
Denken, sondern integrale Bestandteile desselben bilden und zusam-
men mit den genuin logisch-begrifflichen Bestandstiicken Anerken-
nung finden miissen. Beide widersprechen sowohl in ihrer Program-

% Vgl. E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde,, 10 Aufl. Darmstadt
1994, Bd. 1, S. 22,

7 Vgl.a.a.0, Bd. 2, S. 90.

*® Vgl.a.a.0, Bd. 2, S. 103.

Rationalititstypen A

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37.

67


https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Patrick Frei

matik als auch in ihren Einzelstudien dem traditionellen Intellektua-
lismus und Rationalismus des logischen Denkens. Wenn Hans Leise-
gang diesen Widerspruch allerdings auf die Spitze treibt und die Ge-
genposition eines einseitigen Empirismus und Positivismus zur
Geltung bringt, so vertritt er einen Standpunkt, den er weder in sei-
ner Denkformenforschung eingenommen noch sonstwie plausibel
gemacht hat.

68  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

hitps//dol.org/10.5771/9783495993851-56 - am 20.01.2026, 10:30:37. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993651-56
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

