
Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf 
Die Diskursivierung des Sakralen aus der Perspektive der Modallogik 
und der deontischen Logik

Hartmut Westermann

Abstract: Für die Bearbeitung der Frage nach einer Diskursivierung des Sakralen bieten sich 
zwei unterschiedliche Methoden an: Verwendet die erste Herangehensweise Modalbegriffe (wie 
„möglich“ und „notwendig“), so gebraucht die zweite eine deontische Terminologie und behandelt 
normative Thesen (wie etwa die vom Verbot einer Diskursivierung des Sakralen). Zwecks Klärung 
der logischen Syntax untersucht der Beitrag zunächst, welche Thesen in Anbetracht der gewählten 
Begrifflichkeit jeweils formulierbar sind und in welchen Relationen diese Thesen zueinander 
stehen. In der Folge wird das Verhältnis zwischen beiden Herangehensweisen genauer taxiert und 
zugunsten einer Position argumentiert, wonach (i) die modalen und die deontischen Thesen zwar 
als logisch unabhängig voneinander zu begreifen sind, da andernfalls ein Verstoß gegen Humes 
Gesetz drohen würde, (ii) zugleich allerdings – wie der Rechtsgrundsatz vom impossibilium nulla 
est obligatio und der Topos vom Unsagbaren zeigen – relevante pragmatische Präsuppositionen zu 
beachten sind.

Keywords: Diskursivierung, Versprachlichung, das Sakrale, das Heilige, das Unsagbare (arrhēton), 
deontische Logik, Modallogik, Implikationen, Präsuppositionen, Platon, Humes Gesetz

Einleitung

Stellt man – wie die vorliegende Festschrift – die Frage nach einer Dis­
kursivierung des Sakralen, so bieten sich zur genaueren Ausarbeitung des 
Themas zwei unterschiedliche Methoden an, die aus logischer Perspektive 
streng voneinander zu unterscheiden sind. Die erste Herangehensweise ver­
wendet eine modale Begrifflichkeit und fragt entsprechend, ob es möglich, 
unmöglich oder in gewissem Sinne sogar notwendig ist, das Sakrale zu dis­
kursivieren. Demgegenüber gebraucht die zweite Methode eine deontische 
Terminologie und behandelt normative Sätze wie die vom Verbot, vom 
Gebot oder von der Erlaubtheit einer Diskursivierung des Sakralen.1

1 Diese Dualität möglicher Herangehensweisen zeigt sich exemplarisch im Konzeptions­
text des vorliegenden Bandes, der für die Formulierung der „Paradoxie, die den Um­
gang des Menschen mit der Welt im Ganzen prägt“, sowohl modale als auch deontische 
Begriffe verwendet: „Auf der einen Seite ist es notwendig bzw. geboten, unser Erleben 
begrifflich zu verarbeiten, da es andernfalls blind und folgenlos bliebe und sich damit 
zugleich dem Anspruch moralischer Rechtfertigung entzöge. Auf der anderen Seite 

353

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im ersten Teil meines Beitrags werde ich die modale, im zweiten Teil 
die deontische Herangehensweise an das Thema skizzieren und jeweils 
darlegen, welche Thesen in Abhängigkeit von der gewählten Terminologie 
grundsätzlich formulierbar sind und in welchen logischen Relationen die 
betreffenden Thesen zueinander stehen. Dabei geht es mir nicht um eine 
argumentative Taxierung und inhaltliche Diskussion bestimmter Thesen, 
sondern lediglich um eine Sichtung des Tableaus dessen, was prinzipiell 
behauptet werden kann. Der Beitrag zielt also nur darauf, die Grundzüge 
der logischen Syntax einer modal und einer deontisch operierenden The­
matisierung zu klären, er behandelt weder die Semantik der verwendeten 
Terme (wie der Rede von der „Diskursivierung“, der „Versprachlichung“, 
dem „Sakralen“, dem „Heiligen“ etc.)2, deren Bedeutungen hier nicht präzi­
siert, sondern unanalysiert vorausgesetzt werden, noch die pragmatischen 
Aspekte religiöser Sprachspiele im Kontext einer pluralistischen Öffentlich­
keit. Der dritte Teil meines Beitrags thematisiert das Verhältnis zwischen 
den beiden genannten Herangehensweisen und entwickelt die Position, 
dass zwar eine logische Unabhängigkeit zwischen den modalen und den 
deontischen Thesen besteht, zugleich aber pragmatische Präsuppositionen 
zu berücksichtigen sind. Im abschließenden vierten Teil analysiere ich 
anhand des klassischen Konzepts vom arrhēton und unter Bezug auf den 
philosophischen Exkurs im Siebten Brief Platons die ambivalente Rede vom 
Unsagbaren bzw. von dem, was nicht zu sagen ist, die einerseits dasjenige 
meint, was nicht gesagt werden kann, und andererseits dasjenige, was nicht 
gesagt werden darf. Zugespitzt wird die Problematik in der Frage, ob das 
Verbot einer Versprachlichung pragmatisch überhaupt sinnvoll sein kann, 
wenn man eine Versprachlichung zugleich für unmöglich hält, sodass das 
betreffende Verbot in praxi gar nicht übertreten werden kann.

Zwecks leichterer Lesbarkeit des Beitrags werde ich möglichst wenig 
Formalsprache verwenden und mich auf die Instrumente und Vorgaben der 
klassischen Logik aristotelischer Provenienz beschränken.

ist eine solche Verarbeitung unmöglich bzw. verwerflich, insofern unsere Begriffe dem 
Erleben strukturell nicht gewachsen sind und das, worum es geht, unzureichend oder 
gar verzerrend wiedergeben.“ (Hervorh. H.W.)

2 Die zitierten Ausdrücke sind dem Konzeptionstext des vorliegenden Bandes entnom­
men.

Hartmut Westermann

354

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die modale Herangehensweise

Zu den Modalbegriffen, die in der Logik auch als Modaloperatoren oder 
Modalisatoren bezeichnet werden, zählen die Begriffe der Möglichkeit (M), 
der Notwendigkeit (N), der Negation der Möglichkeit (¬M) und der Ne­
gation der Notwendigkeit (¬N). Einen Spezialfall bildet der modallogisch 
ebenfalls relevante Begriff der Kontingenz, unter dem üblicherweise das 
verstanden wird, was weder notwendig noch unmöglich ist, so dass er 
logisch als Konjunktion von „nicht notwendig“ und „nicht nicht möglich“ 
resp. „möglich“ gefasst werden kann (¬N und ¬¬M) bzw. (¬N und M)3.

Wendet man die Modaloperatoren M und ¬M auf die Rede von der 
„Diskursivierung des Sakralen“ (p) und deren Negation (¬p) an, so ergeben 
sich insgesamt vier Aussagen, die sich mithilfe der Ausdrücke „möglich“ 
und „nicht möglich“ formulieren und damit im Grundsatz (d. h. in Abse­
hung von ihrer genaueren inhaltlichen Ausdeutung und ihrer jeweiligen 
argumentativen Stärke) auch thematisch vertreten lassen:

Aussage M1: Mp „Es ist möglich, das Sakrale zu diskursivieren.“
Aussage M2: M¬p „Es ist möglich, das Sakrale nicht zu diskursivieren.“
Aussage M3: ¬Mp „Es ist nicht möglich, das Sakrale zu diskursivieren.“
Aussage M4: ¬M¬p „Es ist nicht möglich, das Sakrale nicht zu diskursivieren.“

Ebenfalls vier aus logischer Sicht mögliche Aussagen ergeben sich, wenn 
man statt der Modaloperatoren M und ¬M die Modaloperatoren N und 
¬N auf die Rede von der „Diskursivierung des Sakralen“ (p) und deren 
Negation (¬p) anwendet und zur Formulierung die Ausdrücke „notwendig“ 
und „nicht notwendig“ gebraucht:

Aussage N1: Np „Es ist notwendig, das Sakrale zu diskursivieren.“
Aussage N2: N¬p „Es ist notwendig, das Sakrale nicht zu diskursivieren.“
Aussage N3: ¬Np „Es ist nicht notwendig, das Sakrale zu diskursivieren.“
Aussage N4: ¬N¬p „Es ist nicht notwendig, das Sakrale nicht zu diskursivieren.“

Zwischen den Aussagen M1 bis M4, die mithilfe des Möglichkeitsoperators, 
und den Aussagen N1 bis N4, die mithilfe des Notwendigkeitsoperators 
gebildet werden, bestehen die folgenden Äquivalenzbeziehungen:

3 Die Substituierbarkeit von ¬¬M durch M wird hier vorausgesetzt.

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf 

355

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aussage M1: Mp ⟺ Aussage N4: ¬N¬p
Aussage M2: M¬p ⟺ Aussage N3: ¬Np
Aussage M3: ¬Mp ⟺ Aussage N2: N¬p
Aussage M4: ¬M¬p ⟺ Aussage N1: Np

In Anbetracht dieser Äquivalenzen kann festgehalten werden, dass es im 
betreffenden Themenfeld nur vier modale Thesen gibt, die formal zu unter­
scheiden sind und die einerseits als Möglichkeitsaussagen (M1 bis M4) und 
andererseits als Notwendigkeitsaussagen (N1 bis N4) verbalisiert werden 
können.

Modale These I: Np resp. ¬M¬p
Modale These II: N¬p resp. ¬Mp
Modale These III: ¬N¬p resp. Mp
Modale These IV: ¬Np resp. M¬p

Der oben genannte Begriff der Kontingenz bringt keine weitere, keine fünf­
te modale These ins Spiel, sondern kombiniert lediglich These IV, welche 
die Notwendigkeit einer Diskursivierung des Sakralen negiert, und These 
III, welche die Unmöglichkeit einer Diskursivierung des Sakralen verneint 
(¬Np und ¬N¬p). Kontingent ist eine Diskursivierung des Sakralen also 
genau dann, wenn sie weder notwendig noch unmöglich ist.

Wenden wir uns nun der Frage zu, welche logischen Relationen zwi­
schen den modalen Thesen I bis IV veranschlagt werden können. Zwischen 
These I (Np resp. ¬M¬p) und These II (N¬p resp. ¬Mp) besteht ein 
Widerspruch. Präziser gesagt: These I und II verhalten sich konträr zuein­
ander, sie können also nicht zugleich wahr, wohl aber zugleich falsch sein. 
Zwischen These I (Np resp. ¬M¬p) und These IV (¬Np resp. M¬p) besteht 
ebenfalls ein Widerspruch, doch ist dieser nicht als Kontrarietät, sondern 
als Kontradiktion zu verstehen: These I und IV können weder zugleich 
wahr noch zugleich falsch sein. Analoges gilt für die logische Relation 
zwischen These II (N¬p resp. ¬Mp) und These III (¬N¬p resp. Mp), die 
sich ebenfalls kontradiktorisch zueinander verhalten, da sie weder zugleich 
wahr noch zugleich falsch sein können.

Zwischen These I (Np resp. ¬M¬p) und These III (¬N¬p resp. Mp) be­
steht die logische Relation der Implikation, insofern aus der Wahrheit von 
These I die Wahrheit von These III folgt, nicht aber umgekehrt. Dieselbe 
logische Relation besteht zwischen den Thesen II und IV: Die Wahrheit 
von These II (N¬p resp. ¬Mp) impliziert die Wahrheit von These IV (¬Np 
resp. M¬p), nicht aber umgekehrt. Die Relation zwischen These I und 

Hartmut Westermann

356

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III sowie zwischen These II und IV kann auch als modale Abschwächung 
bezeichnet werden, insofern jeweils vom Notwendigen auf das Mögliche 
geschlossen resp. „abgeschwächt“ wird.

Die letzte logische Relation, die es zu klären gilt, ist die zwischen These 
III (¬N¬p resp. Mp) und These IV (¬Np resp. M¬p). Beide Thesen können 
nicht zugleich falsch, wohl aber zugleich wahr sein. Eine solche Relation, 
bei der sich nicht die Wahrheit, sondern die Falschheit der betreffenden 
Thesen wechselseitig ausschließt, bezeichnet man als Subkontrarietät. Die­
ser Ausdruck verdankt sich der Positionierung der so benannten logischen 
Relation im logischen Quadrat, einem in der mittelalterlichen Dialektik4 

entwickelten Darstellungsschema, das sich gut zur Veranschaulichung der 
eben skizzierten logischen Relationen eignet:5

These I
Np resp. ¬M¬p

„Es ist notwendig, das Sa­
krale zu diskursivieren.“

Kontrarietät
Relation zwischen These I 

und II

These II
N¬p resp. ¬Mp

„Es ist notwendig, das Sa­
krale nicht zu diskursivie­

ren.“
Implikation/Subalternität
Relation zwischen These I 

und III

Kontradiktion
Relation zwischen These 
I und IV sowie zwischen 

These II und III

Implikation/Subalternität
Relation zwischen These II 

und IV

These III
¬N¬p resp. Mp

„Es ist möglich, das Sakrale 
zu diskursivieren.“

Subkontrarietät
Relation zwischen These 

III und IV

These IV
¬Np resp. M¬p

„Es ist möglich, das Sakrale 
nicht zu diskursivieren.“

In der klassischen Logik gilt die bereits oben genannte modale Abschwä­
chung gemeinhin als unproblematisch. So kann man zum einen von der 
Notwendigkeit auf die Wirklichkeit und zum anderen von der Wirklichkeit 
auf die Möglichkeit schließen. „Alles Notwendige ist wirklich (wahr), man­
ches Wirkliche notwendig. Alles Wirkliche ist möglich, manches Mögliche 
ist wirklich.“6 Akzeptiert man die Zulässigkeit modaler Abschwächungen, 
so lässt sich im Umkehrschluss mittels Kontraposition zeigen, dass etwas, 

4 Vgl. etwa die Introductiones in logicam (I 225–237) des William of Sherwood, eines 
englischen Logikers des 13. Jahrhunderts. Anstelle des von mir verwendeten Begriffs 
der Implikation spricht William von Subalternität, in der Sache gemeint ist dasselbe.

5 Für die Verbalisierung der vier Thesen verwende ich nur eine der beiden prinzipiell 
möglichen Formulierungsweisen. Ich wähle dabei jeweils diejenige, die mir die ver­
ständlichere bzw. weniger umständliche zu sein scheint.

6 Jacobi (1973), 932.

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf 

357

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das nicht möglich ist, auch nicht wirklich ist, und dass etwas, das nicht 
wirklich ist, auch nicht notwendig ist.

Np à p à Mp ¬Mp à ¬p à ¬Np

Für unseren thematischen Zusammenhang heißt dies, dass aus der Not­
wendigkeit einer Diskursivierung des Sakralen ihre Wirklichkeit und aus 
dieser wiederum ihre Möglichkeit folgt, während aus der Unmöglichkeit 
einer Diskursivierung des Sakralen ihre Nichtwirklichkeit und aus dieser 
wiederum ihre Nichtnotwendigkeit folgt. Diese Bemerkung mag trivial wir­
ken, doch scheint sie mir – angesichts des im Anschluss durchzuführenden 
Vergleichs mit der deontischen Herangehensweise ans Thema – dennoch 
wert, notiert zu werden.

Ein weiterer Punkt, den ich – den Abschnitt zur modalen Herangehens­
weise abschließend – eigens festhalten möchte, betrifft den grundsätzlichen 
Charakter der Aussagen und Thesen, die sich unter der Verwendung von 
Modalbegriffen formulieren lassen. Wer über die Möglichkeit und die 
Nichtmöglichkeit, über die Notwendigkeit und die Nichtnotwendigkeit 
einer Diskursivierung des Sakralen nachdenkt und entsprechende Thesen 
argumentativ erörtert, verhält sich reflektierend zur deskriptiv beschreib­
baren Wirklichkeit. Der modalen Herangehensweise geht es – allgemein 
gesprochen – angesichts dessen, was ist, und angesichts dessen, was nicht 
ist, um das, was sein kann, und um das, was nicht sein kann, und es geht 
ihr nicht um das, was sein soll, oder um das, was nicht sein soll. Das heißt: 
Die modale Herangehensweise ist nicht normativ.

2. Die deontische Herangehensweise

Zu den Grundbegriffen der deontischen Logik gehören die Begriffe des 
Gebots (G), des Verbots (V), der Negation des Gebots (¬G) und der 
Negation des Verbots (¬V). Der Begriff der Erlaubnis ist ein Spezialfall, der 
gerne als das deontische Gegenstück zum Modalbegriff der Kontingenz ver­
standen und als normative Kontingenz begriffen wird: Nach dieser Deutung 
ist dasjenige erlaubt, was weder geboten noch verboten ist (¬G und ¬V). 
Allerdings kann der Begriff der Erlaubnis auch weiter gefasst und unter 
einer Erlaubnis alles verstanden werden, was nicht verboten ist, unabhän­
gig davon, ob es geboten oder nicht geboten ist (¬V).

Hartmut Westermann

358

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Analogien zwischen der Modallogik und der deontischen Logik 
sind beträchtlich.7 Dies zeigt sich, wenn wir die betreffenden Operatoren 
wieder auf die Rede von der „Diskursivierung des Sakralen“ (p) und deren 
Negation (¬p) anwenden. Im Falle der deontischen Operatoren G und ¬G 
ergeben sich die folgenden vier – jeweils mittels der Ausdrücke „geboten“ 
und „nicht geboten“ formulierten – Aussagen:

Aussage G1: Gp „Es ist geboten, das Sakrale zu diskursivieren.“
Aussage G2: G¬p „Es ist geboten, das Sakrale nicht zu diskursivieren.“
Aussage G3: ¬Gp „Es ist nicht geboten, das Sakrale zu diskursivieren.“
Aussage G4: ¬G¬p „Es ist nicht geboten, das Sakrale nicht zu diskursivieren.“

Im Falle der deontischen Operatoren V und ¬V ergeben sich vier weitere 
Aussagen, deren Formulierung nun die Ausdrücke „verboten“ und „nicht 
verboten“ gebraucht:

Aussage V1: Vp „Es ist verboten, das Sakrale zu diskursivieren.“
Aussage V2: V¬p „Es ist verboten, das Sakrale nicht zu diskursivieren.“
Aussage V3: ¬Vp „Es ist nicht verboten, das Sakrale zu diskursivieren.“
Aussage V4: ¬V¬p „Es ist nicht verboten, das Sakrale nicht zu diskursivieren.“

Analog zu den oben ausgeführten Äquivalenzen in der Modallogik beste­
hen auch zwischen den Aussagen G1 bis G4 und den Aussagen V1 bis V4 
einschlägige Äquivalenzbeziehungen:

Aussage G1: Gp ⟺ Aussage V2: V¬p
Aussage G2: G¬p ⟺ Aussage V1: Vp
Aussage G3: ¬Gp ⟺ Aussage V4: ¬V¬p
Aussage G4: ¬G¬p ⟺ Aussage V3: ¬Vp

Damit lässt sich auch mit Blick auf die deontische Herangehensweise kon­
statieren, dass es im betreffenden Themenfeld nur vier logisch mögliche 
Thesen gibt und es freisteht, ob man für deren Verbalisierung die Ausdrü­
cke „geboten“ und „nicht geboten“ oder die Ausdrücke „verboten“ und 
„nicht verboten“ verwendet.

7 Mitunter wird die deontische Logik sogar als bloße Unterart der Modallogik verstan­
den. Dieser Auffassung möchte ich mich wegen der (später genauer auszuführenden) 
Disanalogien zwischen deontischer und Modallogik allerdings nicht anschließen.

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf 

359

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Deontische These I: Gp resp. V¬p
Deontische These II: G¬p resp. Vp
Deontische These III: ¬G¬p resp. ¬Vp
Deontische These IV: ¬Gp resp. ¬V¬p

Sowenig wie der Begriff der Kontingenz in der Modallogik bringt der 
deontische Begriff der Erlaubnis gegenüber den vier genannten eine weitere 
These ins Spiel. Versteht man den Begriff der Erlaubnis (E) nämlich analog 
zu dem modallogischen Begriff der Kontingenz, so fällt unter ihn das, was 
weder verboten noch geboten ist. Eine entsprechende These Ep ist als bloße 
Konjunktion der Thesen III und IV zu erachten (¬Vp und ¬Gp). Versteht 
man gemäß der weiteren Fassung des Begriffs dagegen all das als erlaubt, 
was nicht verboten ist, dann ist die so gelesene These Ep mit These III 
(¬Vp) schlicht identisch.

Auch eine Bestimmung der logischen Relationen zwischen den deonti­
schen Thesen I bis IV kann analog zu den obigen Ausführungen zur moda­
len Herangehensweise erfolgen. Um Redundanzen zu vermeiden, verzichte 
ich hier auf eine detaillierte Darlegung und Erläuterung der logischen Rela­
tionen und skizziere zwecks Veranschaulichung lediglich eine deontische 
Spielart des logischen Quadrats:8

These I
Gp resp. V¬p

„Es ist geboten, das Sakrale 
zu diskursivieren.“

Kontrarietät
Relation zwischen These I 

und II

These II
G¬p resp. Vp

„Es ist verboten, das Sakrale 
zu diskursivieren.“

Implikation/Subalternität
Relation zwischen These I 

und III

Kontradiktion
Relation zwischen These 
I und IV sowie zwischen 

These II und III

Implikation/Subalternität
Relation zwischen These II 

und IV

These III
¬G¬p resp. ¬Vp

„Es ist nicht verboten, das 
Sakrale zu diskursivieren.“

Subkontrarietät
Relation zwischen These 

III und IV

These IV
¬Gp resp. ¬V¬p

„Es ist nicht geboten, das 
Sakrale zu diskursivieren.“

Die Analogien zwischen der modalen und der deontischen Herangehens­
weise reichen also sehr weit, doch darf darüber nicht übersehen werden, 
dass es auch signifikante Disanalogien gibt.9 Eine für unseren thematischen 

8 Auch zur Verbalisierung der vier deontischen Thesen verwende ich wiederum nur eine 
der beiden prinzipiell möglichen Formulierungen.

9 Eine weitere zwar wichtige, in unserem Thematisierungszusammenhang aber aus­
blendbare Disanalogie besteht darin, dass bei deontischen Thesen (anders als bei 
modalen Thesen) strittig ist, ob ihnen (wegen ihres normativen Charakters) überhaupt 

Hartmut Westermann

360

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenhang besonders relevante Disanalogie lässt sich anhand der Fra­
ge aufzeigen, ob es in der deontischen Logik ein Gegenstück zur modalen 
Abschwächung gibt. Nach Maßgabe der klassischen Modallogik darf, wie 
bereits ausgeführt, vom Notwendigen auf das Wirkliche und vom Wirkli­
chen auf das Mögliche sowie vom Nichtmöglichen auf das Nichtwirkliche 
und vom Nichtwirklichen auf das Nichtnotwendige geschlossen werden.

Formulieren wir versuchsweise ein deontisches Pendant: Darf – so wie 
vom Notwendigen – auch vom Gebotenen auf das Wirkliche geschlossen 
werden? Offensichtlich nicht. Schließlich ist es möglich, Gebote trotz ihrer 
Geltung faktisch nicht zu befolgen. Daher funktioniert der Schluss vom Ge­
botenen auf das Wirkliche nicht. Darf nun vom Verbotenen auf das Nicht­
wirkliche oder (qua Kontraposition) vom Wirklichen auf das Nichtverbo­
tene geschlossen werden? Offensichtlich ebenfalls nicht. Schließlich ist es 
grundsätzlich möglich, Verbote trotz ihrer Geltung faktisch zu übertreten. 
Daher funktioniert auch der Schluss vom Verbotenen auf das Nichtwirkli­
che und vom Wirklichen auf das Nichtverbotene nicht. Wer gleichwohl 
zugunsten der Zulässigkeit einer „deontischen Abschwächung“ argumentie­
ren möchte, muss also den Bereich des Wirklichen konsequent außen vor 
lassen und sich auf die logischen Relationen zwischen rein normativen 
Sätzen beschränken. Hier gibt es in der Tat korrekte Schlussverfahren, die 
sich als Abschwächung verstehen lassen. So darf, wie im logischen Quadrat 
zu sehen ist, vom Gebotenen auf das Nichtverbotene (und in diesem Sin­
ne Erlaubte) geschlossen werden: Gp impliziert ¬Vp, und G¬p impliziert 
¬V¬p.

Für unseren thematischen Zusammenhang heißt dies: Aus einem Verbot 
der Diskursivierung des Sakralen folgt selbstverständlich nicht, dass dem 
Verbot auch faktisch Folge geleistet und Sakrales nicht diskursiviert wird. 
Ebenso wenig ist aus einem Gebot der Diskursivierung des Sakralen ableit­
bar, dass dem Gebot faktisch gefolgt und das Sakrale in der Tat diskursi­
viert wird. Erlaubt ist mithin nur, vom Gebot einer Diskursivierung (oder 
Nicht-Diskursivierung) des Sakralen darauf zu schließen, dass eine solche 
Diskursivierung (oder Nicht-Diskursivierung) nicht verboten ist.

Die aufgezeigte Disanalogie zwischen den modallogischen Thesen, die 
qua Abschwächung gewisse Schlüsse auf das Wirkliche erlauben, und den 
normativen deontischen Thesen, die gerade keine Schlüsse auf das Wirkli­

ein Wahrheitswert zugeschrieben werden kann. Ohne eine solche Zuschreibung aber 
wäre die oben ja gerade mittels der Wahrheitswerte vorgenommene Klärung der logi­
schen Relationen zwischen den deontischen Thesen (und auch deren Positionierung 
im logischen Quadrat) überhaupt nicht durchführbar.

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf 

361

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che zulassen, hat zur Folge, dass eine logische Unabhängigkeit zwischen 
den modalen Thesen I bis IV einerseits und den deontischen Thesen I 
bis IV andererseits besteht. Ausgehend von diesem Befund werde ich im 
dritten Teil meines Beitrags das Verhältnis zwischen der modalen und der 
deontischen Herangehensweise genauer analysieren.

3. Das Verhältnis zwischen der modalen und der deontischen 
Herangehensweise

Die bereits konstatierte logische Unabhängigkeit zwischen den modalen 
und den deontischen Thesen ist so zu verstehen, dass es keinerlei Implikati­
onsbeziehungen zwischen einer der modalen Thesen I bis IV und einer der 
deontischen Thesen I bis IV gibt. Die deontische These I beispielsweise ist 
also mit jeder der vier modalen Thesen vereinbar und kombinierbar. Da­
raus resultiert mathematisch, dass im Falle einer Kombination der modalen 
mit der deontischen Herangehensweise insgesamt 16 logisch konsistente 
Positionen zu berücksichtigen sind. So kann etwa die deontische These I 
mit der modalen These III kombiniert und entsprechend die (komplexe) 
Position vertreten werden, dass eine Diskursivierung des Sakralen geboten 
und zugleich auch in praxi möglich ist. Eine solche Positionierung, die 
zum einen eine normative und zum anderen eine nicht-normative These 
beinhaltet, ist unproblematisch, da sie Normatives und Nicht-Normatives 
ja nur kombiniert, sodass eine Analyse in ihre normativen und nicht-nor­
mativen Bestandteile möglich bleibt, und beides nicht miteinander konta­
miniert.

Dagegen läge eine Kontaminierung vor, wenn man die logische Unab­
hängigkeit zwischen normativen und nicht-normativen Thesen nicht hin­
reichend beachten und beispielsweise aus dem Gebot einer Diskursivierung 
des Sakralen (deontische These I) auf ihre Notwendigkeit (modale These 
I) schließen würde. Da man von der Notwendigkeit wiederum auf die 
Wirklichkeit einer Diskursivierung des Sakralen folgern darf, würde sich 
der Wirklichkeitsbezug, den die modale, nicht aber die deontische Heran­
gehensweise eröffnet, fälschlicherweise auf die normative Thematisierung 
übertragen. Wie wichtig es ist, eine solche Vermengung von modaler und 
deontischer Herangehensweise und eine Kontaminierung der Thesen zu 
vermeiden, zeigt sich an der scharfen Kritik, die andernfalls möglich wäre. 
Schließt man nämlich – wie eben vorgeführt – vom Gebot einer Diskursi­
vierung des Sakralen (fehlerhaft) auf ihre Notwendigkeit und über diese 

Hartmut Westermann

362

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermittelt auf ihre Wirklichkeit, so ist ein signifikanter Verstoß gegen Hu­
mes Gesetz10 zu attestieren, insofern die Sein-Sollen-Dichotomie ignoriert 
oder – je nach genauerer Ausführung – sogar gezielt unterminiert wird.

Dass bei der Diskursivierung des Sakralen zwischen einer modalen und 
einer deontischen Herangehensweise zu unterscheiden und – unter Aner­
kennung von Humes Gesetz und der Sein-Sollen-Dichotomie – die logi­
sche Unabhängigkeit von modalen und deontischen Thesen zu beachten 
ist, mag zwar als richtig, zugleich aber auch als recht trivial erscheinen. 
Um den Trivialitätsverdacht zu entkräften, versuche ich im Folgenden zu 
zeigen, dass die von mir vertretene Behauptung einer logischen Unabhän­
gigkeit keineswegs so selbstverständlich und unstrittig ist, wie es zunächst 
vielleicht den Anschein hat.

In dem obigen Beispiel wurde die deontische These I mit der modalen 
These III kombiniert, woraus sich die in der Sache unproblematische und 
intuitiv durchaus plausible Position ergab, dass eine Diskursivierung des 
Sakralen geboten und zugleich möglich ist. Dass die Kombination anderer 
Thesen jedoch zu Positionen führen kann, die prima facie alles andere als 
unproblematisch sind, zeigen die beiden folgenden Beispiele:

(a) Nehmen wir zunächst wieder die deontische These I, also das Gebot 
einer Diskursivierung des Sakralen, und kombinieren diese nun mit der 
modalen These II, die die Unmöglichkeit einer solchen Diskursivierung 
zum Ausdruck bringt. Sind beide Thesen miteinander kompatibel? Gegen 
eine Vereinbarkeit von Gebot und Unmöglichkeit scheint das bekannte 
Sollen impliziert Können-Prinzip zu sprechen: Setzt das Gebot, Sakrales 
zu diskursivieren, nicht zwingend voraus, dass es zumindest möglich sein 
muss, dieser Vorgabe in praxi zu folgen?

(b) Nehmen wir nun die deontische These II, also das Verbot einer Dis­
kursivierung des Sakralen, und kombinieren diese mit der modalen The­
se I, die die Notwendigkeit einer solchen Diskursivierung zum Ausdruck 
bringt. Bei dieser Kombination zeigt sich ein vergleichbares Problem, das 
sich auf so etwas wie ein Nichtdürfen impliziert Nichtmüssen-Prinzip beru­
fen könnte. Schließlich scheint das Verbot doch vorauszusetzen, dass man 

10 Ein die logische Unabhängigkeit zwischen normativen und nicht-normativen Thesen 
nicht beachtender Schluss wird nicht selten als naturalistischer Fehlschluss bezeich­
net, doch bezieht sich dieser Begriff streng genommen nicht auf Schlussverfahren 
bzw. Argumentationen, sondern auf Begriffsexplikationen und entsprechend auf die 
Kontaminierung normativer und nicht-normativer Begriffsmerkmale. Daher bevor­
zuge ich hier die Rede von Humes Gesetz.

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf 

363

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Vorgabe auch in praxi folgen kann und also nicht gezwungen ist, das 
Verbot zu verletzen.

Damit scheinen beide Beispiele Belege dafür zu liefern, dass eben doch 
nicht alle Kombinationen zwischen deontischen und modalen Thesen 
möglich sind und stattdessen Implikationsbeziehungen zwischen bestimm­
ten deontischen und bestimmten modalen Thesen bestehen: Gelten das 
Sollen impliziert Können-Prinzip und das Nichtdürfen impliziert Nichtmüs­
sen-Prinzip, dann folgt – so könnte man argumentieren – doch Mp aus Gp 
(bzw. ¬Gp aus ¬Mp) und ¬Np aus Vp (bzw. ¬Vp aus Np). Entsprechend 
müsste die von mir vertretene Behauptung einer logischen Unabhängigkeit 
modaler und deontischer Thesen aufgegeben werden.

Zur Verteidigung meiner Position schlage ich eine Deutung des Sollen 
impliziert Können-Prinzips vor, wonach die in dieser Formulierung ge­
brauchte Rede von „Implikation“ eine Façon de parler ist, die nicht dem 
logischen Begriff der Implikation entspricht. Historisch geht die heutige 
Rede vom „Sollen impliziert Können“ auf einen Rechtsgrundsatz zurück, 
der bereits im römischen Recht11 formuliert und etabliert wurde. Das klassi­
sche Diktum impossibilium nulla est obligatio bringt zum Ausdruck, dass 
es im Bereich des Unmöglichen keine Pflicht und kein Gebot gibt. In den 
Formulierungen ultra posse nemo obligatur und ad impossibilia nemo ten­
etur besagt dieser Rechtsgrundsatz, dass niemand über das Können/über 
das Mögliche hinaus verpflichtet ist und niemand zu Unmöglichem ange­
halten/genötigt wird.

Taxiert man den Charakter dieses Rechtsgrundsatzes genauer, so scheint 
es plausibel, ihn nicht deskriptiv, sondern selbst normativ zu verstehen. 
Nach dieser Lesart behauptet der Rechtsgrundsatz also nicht, dass realiter 
kein Gebot existiert, welches den Bereich des Möglichen übersteigt und 
zu etwas Unmöglichem verpflichtet, sondern besagt (im Sinne einer Nor­
mativität zweiter Stufe), dass es ein derartiges Gebot nicht geben soll. Ent­
sprechend besteht auch keine Möglichkeit, mittels dieses Rechtsgrundsatzes 
den Hiat zwischen deontischen und modalen Thesen zu überbrücken und 
aus Gp auf Mp zu schließen oder aus Vp auf ¬Np. resp. M¬p.

Der skizzierte Rechtsgrundsatz und die auf ihn rekurrierende Rede vom 
Sollen impliziert Können inauguriert also keine logischen Implikationsbe­
ziehungen, sondern bringt lediglich pragmatische Präsuppositionen zum 

11 Die Formulierung findet sich im 50. Buch der Pandekten bzw. Digesten, einer spätan­
tiken Kompilation von Rechtstexten der römischen Kaiserzeit. Vgl. Dig. 50, 17, 185 
(Celsus 8 Dig.): „Inpossibilium nulla obligatio est.“ Online verfügbar unter Digest of 
Justinian: Liber L.

Hartmut Westermann

364

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.thelatinlibrary.com/justinian/digest50.shtml
https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.thelatinlibrary.com/justinian/digest50.shtml


Ausdruck. Demnach ist ein bestimmtes Gebot (Gp) nur dann sinnvoll, 
wenn die entsprechende Möglichkeit (Mp) vorausgesetzt werden kann. Gp 
sollte also (wieder im Sinne einer Normativität zweiter Stufe) nur dann 
Geltungskraft besitzen, wenn die Voraussetzung Mp tatsächlich erfüllt ist. 
Aus der faktischen Geltung von Gp allein darf offensichtlich nicht auf Mp 
geschlossen werden, da ja nicht auszuschließen ist, dass Gp gerade nicht 
sinnvoll und die genannte Voraussetzung nicht erfüllt ist. Analog gilt, dass 
ein bestimmtes Verbot (Vp) nur dann als sinnvoll zu erachten ist, wenn 
M¬p pragmatisch präsupponiert werden kann, ohne dass damit die fakti­
sche Geltung von Vp allein die Erfülltheit der Voraussetzung M¬p logisch 
implizieren würde.

4. Das arrhēton: Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden 
darf

Die heutige Rede von einer Diskursivierung des Sakralen steht in einer 
begriffs- und ideengeschichtlichen Tradition, die unter Verwendung des 
Konzepts vom Unsagbaren bzw. Unaussprechlichen (arrhēton bzw. ineffabi­
le) das ontologische Optimum (je nach konkretem Theoriekontext benannt 
als das Heilige, das Erhabene, das Höchste, das Absolute, das Eine etc.) 
nicht nur als das begreift, was nicht gesagt werden kann, sondern zugleich 
als das, was nicht gesagt werden darf. Für unseren Thematisierungszusam­
menhang ist daher die bislang noch nicht berücksichtigte Kombination der 
modalen These II (¬Mp) mit der deontischen These II (Vp) von besonde­
rer Relevanz.

Eine solche Thesenkombination kann irritieren: Weshalb sollte man 
so etwas wie die Diskursivierung des Sakralen verbieten, wenn es doch 
ohnehin gar nicht möglich ist, sie zu praktizieren? Was ist – allgemein 
gesprochen – der Sinn eines Verbots von Unmöglichem? Oder terminolo­
gisch gefragt: Setzt Vp nicht Mp voraus, so dass eine Kombination von 
Vp und ¬Mp aberwitzig erscheinen muss? Intuitiv scheint es jedenfalls 
recht plausibel, eine Art Nichtdürfen impliziert Können-Prinzip einzufüh­
ren. Wie bei den beiden oben behandelten Problemfällen wäre wiederum 
der Hinweis angebracht, dass zwischen den Thesen Vp und Mp zwar keine 
logische Implikation besteht, wohl aber eine pragmatische Präsupposition 
zu konstatieren ist. Nach dieser Deutung dürfte zwar nicht von Vp auf Mp 
geschlossen werden, doch wäre Vp nur dann sinnvoll, wenn Mp vorausge­
setzt werden kann.

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf 

365

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So plausibel es klingen mag, Mp als pragmatische Präsupposition von Vp 
zu charakterisieren, fällt mit Blick auf die angesprochene begriffs- und ide­
enhistorische Tradition auf, dass diese aus heutiger Sicht so naheliegende 
Positionierung eben gerade nicht vorgenommen und stattdessen die Unsag­
barkeit (des ontologischen Optimums) ohne genauere Problematisierung 
als das begriffen wird, was weder gesagt werden kann noch gesagt werden 
darf. Um zu prüfen, ob hier nur von mangelnder Problemsensibilität auszu­
gehen ist und die Ambivalenz der Rede von dem, was nicht zu sagen ist, 
schlicht übersehen wird oder ob es vielleicht doch auch gute Gründe für 
die intuitiv absurd wirkende Kombination von Vp mit ¬Mp gibt, möchte 
ich gegen Ende meines Beitrags einen locus classicus der genannten Traditi­
on in den Blick nehmen.

In seinem (in der heutigen Forschung weitgehend als authentisch be­
trachteten) Siebten Brief äußert sich Platon kritisch über seinen früheren 
Schüler Dionysios, den Tyrannen von Syrakus, weil dieser meinte, die 
bedeutendsten Inhalte der Philosophie (ta megista) hinreichend verstanden 
zu haben und darüber sogar Schriften verfasste. Seine eigene Schrift- und 
allgemeine Sprachskepsis hinsichtlich der megista formuliert Platon wie 
folgt:

Das zumindest kann ich wahrlich über alle verkünden, die darüber 
schon geschrieben haben und noch schreiben werden und die zu kennen 
behaupten, worum ich mir Mühe mache, ob sie es nun von mir gehört 
oder von anderen oder selbst herausgefunden haben wollen. Die können 
nach meiner Auffassung von der Sache nichts verstehen. Es gibt ja auch 
von mir darüber keine Schrift und kann auch niemals eine geben; denn 
es lässt sich keineswegs in Worte fassen wie andre Lerngegenstände 
(mathēmata) […]. Wenn ich jedoch die Ansicht gehabt hätte, es könne 
für weite Kreise hinreichend geschrieben und gesagt werden, was hätte 
ich dann Herrlicheres tun können in meinem Leben, als dies niederzu­
schreiben zum großen Nutzen für die Menschen und allen die wahre 
Natur ans Licht zu ziehen. Doch ich meine, dass für die Menschen ein 
Versuch in der beschriebenen Art nicht gut wäre, außer für einige wenige 
[…]. Alle übrigen würden sich entweder mit unaufrichtiger Geringschät­
zung aufblasen und damit der Sache nicht gerecht werden oder mit der 
hohen eitlen Hoffnung, sie hätten irgendetwas Erhabenes gelernt.12

12 Ep 7, 341b-342a. Die Übersetzung stammt von Friedrich Schleiermacher.

Hartmut Westermann

366

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In meiner Auslegung dieser Passage beschränke ich mich auf die drei 
Punkte, die mir in unserem thematischen Kontext die wichtigsten zu sein 
scheinen:

(a) Platon präzisiert die These ¬Mp dahingehend, dass es nicht möglich 
ist, die megista in adäquater Weise zur Sprache zu bringen. Was hingegen 
praktisch unternommen werden kann, ist der notwendigerweise scheitern­
de Versuch, die megista in angemessener Weise zu versprachlichen. Mit an­
deren Worten: Unmöglich ist – so Platon – nur eine adäquate Versprachli­
chung der megista, eine inadäquate Versprachlichung ist hingegen möglich.

(b) Platons Kritik bezieht sich zwar auf nicht weniger als alle Versuche 
einer Versprachlichung der megista, dies aber nur, weil er die Möglichkeit 
einer adäquaten Versprachlichung für grundsätzlich ausgeschlossen erach­
tet. Wäre eine solche möglich, könnte Platon nach eigener Aussage „nichts 
Herrlicheres tun […] als dies niederzuschreiben zum großen Nutzen für 
die Menschen“. Entsprechend ist auch These Vp zu präzisieren: Was unter 
negative normative Vorgaben gestellt wird, ist die inadäquate Versprachli­
chung der megista, während eine (bedauerlicherweise nicht praktizierbare) 
adäquate Versprachlichung unter ganz anderen normativen Vorzeichen ste­
hen würde.

(c) In seiner Kritik an der (notwendig inadäquat bleibenden) Versprach­
lichung der megista macht Platon – grob gesprochen – von zwei Argumen­
ten Gebrauch: Zum einen schadet die inadäquate Versprachlichung ihren 
Adressaten, die aufgrund eines bloßen Scheinwissens zu „unaufrichtiger 
Geringschätzung“ oder „eitler Hoffnung“ motiviert werden, zum anderen 
schadet sie aber auch den thematisierten Gegenständen, den megista, da 
sie diesen nicht gerecht wird und gar nicht gerecht werden kann. Die 
Versprachlichung der megista ist also in hohem Maße kritikwürdig, weil sie 
weder sachangemessen noch adressatenadäquat ist.

Folgt man der vorgeschlagenen Deutung, so scheint die zunächst ab­
surd wirkende Kombination von Vp mit ¬Mp eine gewisse pragmatische 
Plausibilität zu gewinnen: Zu kritisieren und ggf. zu verbieten ist eine Ver­
sprachlichung der megista (oder analog: eine Diskursivierung des Sakralen 
etc.) gerade deshalb, weil ihre angemessene Realisierung unmöglich ist und 
eine inadäquate Versprachlichung sowohl zum Nachteil der Adressaten als 
auch zur Lädierung der thematisierten Gegenstände führt. Allerdings darf 
hier nicht übersehen werden, dass sich die deontische These vom Verbot 
der Versprachlichung und die modale These von der Unmöglichkeit der 
Versprachlichung stricto sensu nicht auf dasselbe beziehen. Die modale 
These referiert auf eine adäquate, die deontische These dagegen auf eine 

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf 

367

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inadäquate Versprachlichung der megista. Entsprechend sollte auch die ver­
wendete Formalisierung modifiziert und die von Platon vertretene Position 
nicht mit der Kombination von Vp und ¬Mp, sondern besser mit der 
Kombination von Vp1 und ¬Mp2 wiedergegeben werden, wobei p1 für eine 
inadäquate und p2 für eine adäquate Versprachlichung der megista steht.

Vor dem begriffs- und ideenhistorischen Hintergrund des Unsagbar­
keitstopos hat der Blick auf Platons Siebten Brief exemplarisch gezeigt, wie 
wichtig es ist, bei Ausdrücken wie „versprachlichen“ und „diskursivieren“ 
auf die jeweiligen Vollzugsmodi zu achten und insbesondere zwischen For­
men der Adäquatheit und Inadäquatheit, des Gelingens und Misslingens 
etc. zu unterscheiden. Da sich der damit deutlich gewordene Präzisierungs­
bedarf bereits auf die genauere semantische Auslegung dessen richtet, was 
mit Termen wie „Versprachlichung“, „Diskursivierung“ etc. gemeint ist, bin 
ich ans Ende meines Beitrags angelangt, der sich – wie einleitend gesagt – 
auf eine logisch-syntaktische Klärung aus der Perspektive der Modal- und 
der deontischen Logik beschränken möchte.

Schluss

Wer es unternimmt, ein begrifflich derart heikles Thema wie die Diskursi­
vierung des Sakralen zu untersuchen, tut gerade angesichts der Dualität 
von modaler und deontischer Herangehensweise gut daran, vorab die ei­
gene Methodik und Terminologie zu klären. Andernfalls droht, wie ich 
in meinem Beitrag zu zeigen versucht habe, eine Kontaminierung norma­
tiver und nicht-normativer Thesen und damit nichts Geringeres als ein 
Verstoß gegen Humes Gesetz. Demgegenüber erlaubt die Unterscheidung 
zwischen logischen Implikationen und pragmatischen Präsuppositionen 
eine komplexe Thematisierung, die die beiden genannten Herangehenswei­
sen nicht kontaminiert, sondern so kombiniert, dass man die zwischen 
dem Modalen und dem Deontischen changierende Rede vom Unsagbaren 
bzw. Unaussprechlichen analysieren kann, ohne – um mit Wittgenstein 
zu sprechen – einer „Verhexung unseres Verstandes durch die Mittel der 
Sprache“13 zu erliegen.

13 Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen § 109.

Hartmut Westermann

368

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Jacobi, Klaus: Möglichkeit, in: Hermann Krings et al. (Hrsg.): Handbuch philosophi­
scher Grundbegriffe, Bd. IV, München 1973, S. 930–947.

William of Sherwood: Introductiones in logicam/Einführung in die Logik. Lateinisch 
– deutsche Ausgabe, textkritisch hrsg., übers., eingeleitet und mit Anm. vers. von 
Hartmut Brands und Christoph Kann, Hamburg 1995.

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf 

369

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

