Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf

Die Diskursivierung des Sakralen aus der Perspektive der Modallogik
und der deontischen Logik

Hartmut Westermann

Abstract: Fiir die Bearbeitung der Frage nach einer Diskursivierung des Sakralen bieten sich
zwei unterschiedliche Methoden an: Verwendet die erste Herangehensweise Modalbegriffe (wie
»moglich® und ,notwendig®), so gebraucht die zweite eine deontische Terminologie und behandelt
normative Thesen (wie etwa die vom Verbot einer Diskursivierung des Sakralen). Zwecks Klarung
der logischen Syntax untersucht der Beitrag zunéchst, welche Thesen in Anbetracht der gewiéhlten
Begrifflichkeit jeweils formulierbar sind und in welchen Relationen diese Thesen zueinander
stehen. In der Folge wird das Verhiltnis zwischen beiden Herangehensweisen genauer taxiert und
zugunsten einer Position argumentiert, wonach (i) die modalen und die deontischen Thesen zwar
als logisch unabhdngig voneinander zu begreifen sind, da andernfalls ein Verstofl gegen Humes
Gesetz drohen wiirde, (ii) zugleich allerdings — wie der Rechtsgrundsatz vom impossibilium nulla
est obligatio und der Topos vom Unsagbaren zeigen - relevante pragmatische Préisuppositionen zu
beachten sind.

Keywords: Diskursivierung, Versprachlichung, das Sakrale, das Heilige, das Unsagbare (arrhéton),
deontische Logik, Modallogik, Implikationen, Prasuppositionen, Platon, Humes Gesetz

Einleitung

Stellt man - wie die vorliegende Festschrift — die Frage nach einer Dis-
kursivierung des Sakralen, so bieten sich zur genaueren Ausarbeitung des
Themas zwei unterschiedliche Methoden an, die aus logischer Perspektive
streng voneinander zu unterscheiden sind. Die erste Herangehensweise ver-
wendet eine modale Begrifflichkeit und fragt entsprechend, ob es mdglich,
unmoglich oder in gewissem Sinne sogar notwendig ist, das Sakrale zu dis-
kursivieren. Demgegeniiber gebraucht die zweite Methode eine deontische
Terminologie und behandelt normative Sitze wie die vom Verbot, vom
Gebot oder von der Erlaubtheit einer Diskursivierung des Sakralen.!

1 Diese Dualitit moglicher Herangehensweisen zeigt sich exemplarisch im Konzeptions-
text des vorliegenden Bandes, der fiir die Formulierung der ,Paradoxie, die den Um-
gang des Menschen mit der Welt im Ganzen pragt’, sowohl modale als auch deontische
Begriffe verwendet: ,Auf der einen Seite ist es notwendig bzw. geboten, unser Erleben
begrifflich zu verarbeiten, da es andernfalls blind und folgenlos bliebe und sich damit
zugleich dem Anspruch moralischer Rechtfertigung entzége. Auf der anderen Seite

353

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hartmut Westermann

Im ersten Teil meines Beitrags werde ich die modale, im zweiten Teil
die deontische Herangehensweise an das Thema skizzieren und jeweils
darlegen, welche Thesen in Abhéngigkeit von der gewdhlten Terminologie
grundsitzlich formulierbar sind und in welchen logischen Relationen die
betreffenden Thesen zueinander stehen. Dabei geht es mir nicht um eine
argumentative Taxierung und inhaltliche Diskussion bestimmter Thesen,
sondern lediglich um eine Sichtung des Tableaus dessen, was prinzipiell
behauptet werden kann. Der Beitrag zielt also nur darauf, die Grundziige
der logischen Syntax einer modal und einer deontisch operierenden The-
matisierung zu kldren, er behandelt weder die Semantik der verwendeten
Terme (wie der Rede von der ,Diskursivierung®, der ,Versprachlichung
dem ,Sakralen’, dem ,Heiligen® etc.)?, deren Bedeutungen hier nicht prazi-
siert, sondern unanalysiert vorausgesetzt werden, noch die pragmatischen
Aspekte religidser Sprachspiele im Kontext einer pluralistischen Offentlich-
keit. Der dritte Teil meines Beitrags thematisiert das Verhaltnis zwischen
den beiden genannten Herangehensweisen und entwickelt die Position,
dass zwar eine logische Unabhdngigkeit zwischen den modalen und den
deontischen Thesen besteht, zugleich aber pragmatische Prasuppositionen
zu beriicksichtigen sind. Im abschlieSenden vierten Teil analysiere ich
anhand des klassischen Konzepts vom arrhéton und unter Bezug auf den
philosophischen Exkurs im Siebten Brief Platons die ambivalente Rede vom
Unsagbaren bzw. von dem, was nicht zu sagen ist, die einerseits dasjenige
meint, was nicht gesagt werden kann, und andererseits dasjenige, was nicht
gesagt werden darf. Zugespitzt wird die Problematik in der Frage, ob das
Verbot einer Versprachlichung pragmatisch {iberhaupt sinnvoll sein kann,
wenn man eine Versprachlichung zugleich fiir unméglich halt, sodass das
betreffende Verbot in praxi gar nicht {ibertreten werden kann.

Zwecks leichterer Lesbarkeit des Beitrags werde ich mdglichst wenig
Formalsprache verwenden und mich auf die Instrumente und Vorgaben der
klassischen Logik aristotelischer Provenienz beschranken.

ist eine solche Verarbeitung unmaglich bzw. verwerflich, insofern unsere Begriffe dem
Erleben strukturell nicht gewachsen sind und das, worum es geht, unzureichend oder
gar verzerrend wiedergeben“ (Hervorh. HW.)

2 Die zitierten Ausdriicke sind dem Konzeptionstext des vorliegenden Bandes entnom-
men.

354

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf

1. Die modale Herangehensweise

Zu den Modalbegriften, die in der Logik auch als Modaloperatoren oder
Modalisatoren bezeichnet werden, zéhlen die Begriffe der Moglichkeit (M),
der Notwendigkeit (N), der Negation der Moglichkeit (-M) und der Ne-
gation der Notwendigkeit (-N). Einen Spezialfall bildet der modallogisch
ebenfalls relevante Begriff der Kontingenz, unter dem iiblicherweise das
verstanden wird, was weder notwendig noch unmdglich ist, so dass er
logisch als Konjunktion von ,nicht notwendig” und ,nicht nicht méglich®
resp. ,moglich” gefasst werden kann (=N und -=M) bzw. (=N und M)>.

Wendet man die Modaloperatoren M und —-M auf die Rede von der
»Diskursivierung des Sakralen® (p) und deren Negation (—p) an, so ergeben
sich insgesamt vier Aussagen, die sich mithilfe der Ausdriicke ,,moglich®
und ,nicht moglich® formulieren und damit im Grundsatz (d. h. in Abse-
hung von ihrer genaueren inhaltlichen Ausdeutung und ihrer jeweiligen
argumentativen Starke) auch thematisch vertreten lassen:

Aussage M1: Mp »Es ist moglich, das Sakrale zu diskursivieren.

Aussage M2:  M-p  ,Esist moglich, das Sakrale nicht zu diskursivieren.*
Aussage M3: -Mp  ,Esist nicht moglich, das Sakrale zu diskursivieren.*
Aussage M4: ~M-p ,Esist nicht moglich, das Sakrale nicht zu diskursivieren.

Ebenfalls vier aus logischer Sicht mdgliche Aussagen ergeben sich, wenn
man statt der Modaloperatoren M und ~-M die Modaloperatoren N und
-N auf die Rede von der ,Diskursivierung des Sakralen® (p) und deren
Negation (-p) anwendet und zur Formulierung die Ausdriicke ,notwendig*
und ,,nicht notwendig“ gebraucht:

Aussage N1: Np »Es ist notwendig, das Sakrale zu diskursivieren.*

Aussage N2: N-p »Es ist notwendig, das Sakrale nicht zu diskursivieren.”
Aussage N3: -Np »Es ist nicht notwendig, das Sakrale zu diskursivieren.
Aussage N4: -N-p ,Esist nicht notwendig, das Sakrale nicht zu diskursivieren.

Zwischen den Aussagen M1 bis M4, die mithilfe des Mdglichkeitsoperators,
und den Aussagen N1 bis N4, die mithilfe des Notwendigkeitsoperators
gebildet werden, bestehen die folgenden Aquivalenzbeziehungen:

3 Die Substituierbarkeit von =M durch M wird hier vorausgesetzt.

355

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hartmut Westermann

Aussage M1: Mp &  Aussage N4: -N-p
Aussage M2: M-p &=  Aussage N3: -Np
Aussage M3: -Mp &=  Aussage N2: N-p
Aussage M4: “M-p &  Aussage N1: Np

In Anbetracht dieser Aquivalenzen kann festgehalten werden, dass es im
betreffenden Themenfeld nur vier modale Thesen gibt, die formal zu unter-
scheiden sind und die einerseits als Moglichkeitsaussagen (M1 bis M4) und
andererseits als Notwendigkeitsaussagen (N1 bis N4) verbalisiert werden
kénnen.

Modale These I: Np resp. “M-p
Modale These II: N-p resp. “Mp
Modale These III: —N-p resp. Mp
Modale These IV: -Np resp. M—p

Der oben genannte Begriff der Kontingenz bringt keine weitere, keine fiinf-
te modale These ins Spiel, sondern kombiniert lediglich These IV, welche
die Notwendigkeit einer Diskursivierung des Sakralen negiert, und These
ITI, welche die Unméglichkeit einer Diskursivierung des Sakralen verneint
(=Np und -N-p). Kontingent ist eine Diskursivierung des Sakralen also
genau dann, wenn sie weder notwendig noch unmdéglich ist.

Wenden wir uns nun der Frage zu, welche logischen Relationen zwi-
schen den modalen Thesen I bis IV veranschlagt werden konnen. Zwischen
These I (Np resp. -M-p) und These II (N-p resp. “Mp) besteht ein
Widerspruch. Préziser gesagt: These I und II verhalten sich kontrdr zuein-
ander, sie konnen also nicht zugleich wahr, wohl aber zugleich falsch sein.
Zwischen These I (Np resp. “M-p) und These IV (=Np resp. M-p) besteht
ebenfalls ein Widerspruch, doch ist dieser nicht als Kontrarietdt, sondern
als Kontradiktion zu verstehen: These I und IV konnen weder zugleich
wahr noch zugleich falsch sein. Analoges gilt fiir die logische Relation
zwischen These II (N-p resp. “Mp) und These III (=N-p resp. Mp), die
sich ebenfalls kontradiktorisch zueinander verhalten, da sie weder zugleich
wahr noch zugleich falsch sein kénnen.

Zwischen These I (Np resp. “M-p) und These III (-N-p resp. Mp) be-
steht die logische Relation der Implikation, insofern aus der Wahrheit von
These I die Wahrheit von These III folgt, nicht aber umgekehrt. Dieselbe
logische Relation besteht zwischen den Thesen II und IV: Die Wahrheit
von These II (N-p resp. “Mp) impliziert die Wahrheit von These IV (-Np
resp. M-p), nicht aber umgekehrt. Die Relation zwischen These I und

356

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf

III sowie zwischen These II und IV kann auch als modale Abschwéichung
bezeichnet werden, insofern jeweils vom Notwendigen auf das Mdgliche
geschlossen resp. ,abgeschwiécht® wird.

Die letzte logische Relation, die es zu kldren gilt, ist die zwischen These
III (=N-p resp. Mp) und These IV (-Np resp. M—p). Beide Thesen konnen
nicht zugleich falsch, wohl aber zugleich wahr sein. Eine solche Relation,
bei der sich nicht die Wahrheit, sondern die Falschheit der betreffenden
Thesen wechselseitig ausschliefit, bezeichnet man als Subkontrarietdt. Die-
ser Ausdruck verdankt sich der Positionierung der so benannten logischen
Relation im logischen Quadrat, einem in der mittelalterlichen Dialektik*
entwickelten Darstellungsschema, das sich gut zur Veranschaulichung der
eben skizzierten logischen Relationen eignet:®

These I Kontrarietdt These II
Np resp. “M-p Relation zwischen These I N-p resp. “Mp
»Es ist notwendig, das Sa- und II »Es ist notwendig, das Sa-
krale zu diskursivieren. krale nicht zu diskursivie-
ren.
Implikation/Subalternitdt Kontradiktion Implikation/Subalternitdt
Relation zwischen These I ~ Relation zwischen These  Relation zwischen These II
und III I und IV sowie zwischen und IV
These IT und III
These III Subkontrarietdt These IV
—~N-p resp. Mp Relation zwischen These -Np resp. M—p
»Es ist moglich, das Sakrale III und IV »Es ist moglich, das Sakrale
zu diskursivieren. nicht zu diskursivieren.

In der klassischen Logik gilt die bereits oben genannte modale Abschwi-
chung gemeinhin als unproblematisch. So kann man zum einen von der
Notwendigkeit auf die Wirklichkeit und zum anderen von der Wirklichkeit
auf die Moglichkeit schlielen. ,Alles Notwendige ist wirklich (wahr), man-
ches Wirkliche notwendig. Alles Wirkliche ist moglich, manches Mogliche
ist wirklich.“® Akzeptiert man die Zulédssigkeit modaler Abschwéchungen,
so ldsst sich im Umkehrschluss mittels Kontraposition zeigen, dass etwas,

4 Vgl. etwa die Introductiones in logicam (1 225-237) des William of Sherwood, eines
englischen Logikers des 13. Jahrhunderts. Anstelle des von mir verwendeten Begriffs
der Implikation spricht William von Subalternitt, in der Sache gemeint ist dasselbe.

5 Fiir die Verbalisierung der vier Thesen verwende ich nur eine der beiden prinzipiell
moglichen Formulierungsweisen. Ich wihle dabei jeweils diejenige, die mir die ver-
standlichere bzw. weniger umstandliche zu sein scheint.

6 Jacobi (1973), 932.

357

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hartmut Westermann

das nicht méglich ist, auch nicht wirklich ist, und dass etwas, das nicht
wirklich ist, auch nicht notwendig ist.

Np>p=>Mp -~Mp > -p > -Np

Fiir unseren thematischen Zusammenhang heifit dies, dass aus der Not-
wendigkeit einer Diskursivierung des Sakralen ihre Wirklichkeit und aus
dieser wiederum ihre Moglichkeit folgt, wahrend aus der Unmdglichkeit
einer Diskursivierung des Sakralen ihre Nichtwirklichkeit und aus dieser
wiederum ihre Nichtnotwendigkeit folgt. Diese Bemerkung mag trivial wir-
ken, doch scheint sie mir — angesichts des im Anschluss durchzufithrenden
Vergleichs mit der deontischen Herangehensweise ans Thema - dennoch
wert, notiert zu werden.

Ein weiterer Punkt, den ich — den Abschnitt zur modalen Herangehens-
weise abschlieflend - eigens festhalten mdchte, betrifft den grundsétzlichen
Charakter der Aussagen und Thesen, die sich unter der Verwendung von
Modalbegriffen formulieren lassen. Wer iiber die Moglichkeit und die
Nichtmaoglichkeit, tiber die Notwendigkeit und die Nichtnotwendigkeit
einer Diskursivierung des Sakralen nachdenkt und entsprechende Thesen
argumentativ erortert, verhilt sich reflektierend zur deskriptiv beschreib-
baren Wirklichkeit. Der modalen Herangehensweise geht es — allgemein
gesprochen - angesichts dessen, was ist, und angesichts dessen, was nicht
ist, um das, was sein kann, und um das, was nicht sein kann, und es geht
ihr nicht um das, was sein soll, oder um das, was nicht sein soll. Das heifit:
Die modale Herangehensweise ist nicht normativ.

2. Die deontische Herangehensweise

Zu den Grundbegriffen der deontischen Logik gehéren die Begriffe des
Gebots (G), des Verbots (V), der Negation des Gebots (-G) und der
Negation des Verbots (V). Der Begriff der Erlaubnis ist ein Spezialfall, der
gerne als das deontische Gegenstiick zum Modalbegriff der Kontingenz ver-
standen und als normative Kontingenz begriffen wird: Nach dieser Deutung
ist dasjenige erlaubt, was weder geboten noch verboten ist (-G und -V).
Allerdings kann der Begriff der Erlaubnis auch weiter gefasst und unter
einer Erlaubnis alles verstanden werden, was nicht verboten ist, unabhan-
gig davon, ob es geboten oder nicht geboten ist (V).

358

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf

Die Analogien zwischen der Modallogik und der deontischen Logik
sind betrédchtlich.” Dies zeigt sich, wenn wir die betreffenden Operatoren
wieder auf die Rede von der ,Diskursivierung des Sakralen (p) und deren
Negation (—p) anwenden. Im Falle der deontischen Operatoren G und -G
ergeben sich die folgenden vier - jeweils mittels der Ausdriicke ,geboten®
und ,nicht geboten® formulierten — Aussagen:

Aussage G1: Gp »Es ist geboten, das Sakrale zu diskursivieren.”

Aussage G2: G-p »Es ist geboten, das Sakrale nicht zu diskursivieren.*
Aussage G3: -Gp »Es ist nicht geboten, das Sakrale zu diskursivieren.
Aussage G4: -G-p »Es ist nicht geboten, das Sakrale nicht zu diskursivieren.*

Im Falle der deontischen Operatoren V und -V ergeben sich vier weitere
Aussagen, deren Formulierung nun die Ausdriicke ,verboten® und ,nicht
verboten“ gebraucht:

Aussage V1: Vp ,Es ist verboten, das Sakrale zu diskursivieren.”

Aussage V2: V-p ,Es ist verboten, das Sakrale nicht zu diskursivieren.
Aussage V3: -Vp »Es ist nicht verboten, das Sakrale zu diskursivieren.”
Aussage V4: ~V-p »Es ist nicht verboten, das Sakrale nicht zu diskursivieren.*

Analog zu den oben ausgefithrten Aquivalenzen in der Modallogik beste-
hen auch zwischen den Aussagen Gl bis G4 und den Aussagen V1 bis V4
einschligige Aquivalenzbeziehungen:

Aussage G1: Gp &  Aussage V2: V-p
Aussage G2: Gp &  Aussage V1: Vp
Aussage G3: ~Gp &  Aussage V4: =V-p
Aussage G4: ~Gp &  Aussage V3: =Vp

Damit lasst sich auch mit Blick auf die deontische Herangehensweise kon-
statieren, dass es im betreffenden Themenfeld nur vier logisch mdégliche
Thesen gibt und es freisteht, ob man fiir deren Verbalisierung die Ausdrii-
cke ,geboten® und ,nicht geboten® oder die Ausdriicke ,verboten® und
»nicht verboten® verwendet.

7 Mitunter wird die deontische Logik sogar als blofle Unterart der Modallogik verstan-
den. Dieser Auffassung méchte ich mich wegen der (spiter genauer auszufithrenden)
Disanalogien zwischen deontischer und Modallogik allerdings nicht anschliefien.

359

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hartmut Westermann

Deontische These I: Gp resp. Vp
Deontische These II: G-p resp. Vp
Deontische These III: ~G-p resp. ~Vp
Deontische These IV: -~Gp resp. =V-p

Sowenig wie der Begriff der Kontingenz in der Modallogik bringt der
deontische Begrift der Erlaubnis gegeniiber den vier genannten eine weitere
These ins Spiel. Versteht man den Begriff der Erlaubnis (E) ndmlich analog
zu dem modallogischen Begriff der Kontingenz, so fillt unter ihn das, was
weder verboten noch geboten ist. Eine entsprechende These Ep ist als blof3e
Konjunktion der Thesen IIT und IV zu erachten (=Vp und -Gp). Versteht
man gemaf$ der weiteren Fassung des Begriffs dagegen all das als erlaubt,
was nicht verboten ist, dann ist die so gelesene These Ep mit These III
(=Vp) schlicht identisch.

Auch eine Bestimmung der logischen Relationen zwischen den deonti-
schen Thesen I bis IV kann analog zu den obigen Ausfithrungen zur moda-
len Herangehensweise erfolgen. Um Redundanzen zu vermeiden, verzichte
ich hier auf eine detaillierte Darlegung und Erlauterung der logischen Rela-
tionen und skizziere zwecks Veranschaulichung lediglich eine deontische
Spielart des logischen Quadrats:®

These I Kontrarietdt These 1T
Gp resp. V-p Relation zwischen These I G-p resp. Vp
»Es ist geboten, das Sakrale und II »Es ist verboten, das Sakrale
zu diskursivieren. zu diskursivieren.

Implikation/Subalternitit Kontradiktion Implikation/Subalternitit
Relation zwischen These I ~ Relation zwischen These  Relation zwischen These I1

und III I und IV sowie zwischen und IV

These IT und III
These III Subkontrarietdt These IV
~G-p resp. =Vp Relation zwischen These =Gp resp. =“V-p

,»Es ist nicht verboten, das T und IV »Es ist nicht geboten, das
Sakrale zu diskursivieren. Sakrale zu diskursivieren.

Die Analogien zwischen der modalen und der deontischen Herangehens-
weise reichen also sehr weit, doch darf dariiber nicht iibersehen werden,
dass es auch signifikante Disanalogien gibt.® Eine fiir unseren thematischen

8 Auch zur Verbalisierung der vier deontischen Thesen verwende ich wiederum nur eine
der beiden prinzipiell moglichen Formulierungen.

9 Eine weitere zwar wichtige, in unserem Thematisierungszusammenhang aber aus-
blendbare Disanalogie besteht darin, dass bei deontischen Thesen (anders als bei
modalen Thesen) strittig ist, ob ihnen (wegen ihres normativen Charakters) tiberhaupt

360

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf

Zusammenhang besonders relevante Disanalogie lasst sich anhand der Fra-
ge aufzeigen, ob es in der deontischen Logik ein Gegenstiick zur modalen
Abschwichung gibt. Nach Mafigabe der klassischen Modallogik darf, wie
bereits ausgefiihrt, vom Notwendigen auf das Wirkliche und vom Wirkli-
chen auf das Mdgliche sowie vom Nichtmdglichen auf das Nichtwirkliche
und vom Nichtwirklichen auf das Nichtnotwendige geschlossen werden.

Formulieren wir versuchsweise ein deontisches Pendant: Darf - so wie
vom Notwendigen - auch vom Gebotenen auf das Wirkliche geschlossen
werden? Offensichtlich nicht. Schlief3lich ist es méglich, Gebote trotz ihrer
Geltung faktisch nicht zu befolgen. Daher funktioniert der Schluss vom Ge-
botenen auf das Wirkliche nicht. Darf nun vom Verbotenen auf das Nicht-
wirkliche oder (qua Kontraposition) vom Wirklichen auf das Nichtverbo-
tene geschlossen werden? Offensichtlich ebenfalls nicht. Schliefillich ist es
grundsatzlich moglich, Verbote trotz ihrer Geltung faktisch zu iibertreten.
Daher funktioniert auch der Schluss vom Verbotenen auf das Nichtwirkli-
che und vom Wirklichen auf das Nichtverbotene nicht. Wer gleichwohl
zugunsten der Zulédssigkeit einer ,,deontischen Abschwachung® argumentie-
ren mochte, muss also den Bereich des Wirklichen konsequent aufSen vor
lassen und sich auf die logischen Relationen zwischen rein normativen
Satzen beschranken. Hier gibt es in der Tat korrekte Schlussverfahren, die
sich als Abschwichung verstehen lassen. So darf, wie im logischen Quadrat
zu sehen ist, vom Gebotenen auf das Nichtverbotene (und in diesem Sin-
ne Erlaubte) geschlossen werden: Gp impliziert -Vp, und G-p impliziert
=V=p.

Fir unseren thematischen Zusammenhang heif’t dies: Aus einem Verbot
der Diskursivierung des Sakralen folgt selbstverstindlich nicht, dass dem
Verbot auch faktisch Folge geleistet und Sakrales nicht diskursiviert wird.
Ebenso wenig ist aus einem Gebot der Diskursivierung des Sakralen ableit-
bar, dass dem Gebot faktisch gefolgt und das Sakrale in der Tat diskursi-
viert wird. Erlaubt ist mithin nur, vom Gebot einer Diskursivierung (oder
Nicht-Diskursivierung) des Sakralen darauf zu schlieflen, dass eine solche
Diskursivierung (oder Nicht-Diskursivierung) nicht verboten ist.

Die aufgezeigte Disanalogie zwischen den modallogischen Thesen, die
qua Abschwéchung gewisse Schliisse auf das Wirkliche erlauben, und den
normativen deontischen Thesen, die gerade keine Schliisse auf das Wirkli-

ein Wahrheitswert zugeschrieben werden kann. Ohne eine solche Zuschreibung aber
wire die oben ja gerade mittels der Wahrheitswerte vorgenommene Klarung der logi-
schen Relationen zwischen den deontischen Thesen (und auch deren Positionierung
im logischen Quadrat) tiberhaupt nicht durchfiithrbar.

361

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hartmut Westermann

che zulassen, hat zur Folge, dass eine logische Unabhingigkeit zwischen
den modalen Thesen I bis IV einerseits und den deontischen Thesen I
bis IV andererseits besteht. Ausgehend von diesem Befund werde ich im
dritten Teil meines Beitrags das Verhéltnis zwischen der modalen und der
deontischen Herangehensweise genauer analysieren.

3. Das Verhdltnis zwischen der modalen und der deontischen
Herangehensweise

Die bereits konstatierte logische Unabhéngigkeit zwischen den modalen
und den deontischen Thesen ist so zu verstehen, dass es keinerlei Implikati-
onsbeziehungen zwischen einer der modalen Thesen I bis IV und einer der
deontischen Thesen I bis IV gibt. Die deontische These I beispielsweise ist
also mit jeder der vier modalen Thesen vereinbar und kombinierbar. Da-
raus resultiert mathematisch, dass im Falle einer Kombination der modalen
mit der deontischen Herangehensweise insgesamt 16 logisch konsistente
Positionen zu beriicksichtigen sind. So kann etwa die deontische These I
mit der modalen These III kombiniert und entsprechend die (komplexe)
Position vertreten werden, dass eine Diskursivierung des Sakralen geboten
und zugleich auch in praxi méglich ist. Eine solche Positionierung, die
zum einen eine normative und zum anderen eine nicht-normative These
beinhaltet, ist unproblematisch, da sie Normatives und Nicht-Normatives
ja nur kombiniert, sodass eine Analyse in ihre normativen und nicht-nor-
mativen Bestandteile méglich bleibt, und beides nicht miteinander konta-
miniert.

Dagegen ldge eine Kontaminierung vor, wenn man die logische Unab-
héngigkeit zwischen normativen und nicht-normativen Thesen nicht hin-
reichend beachten und beispielsweise aus dem Gebot einer Diskursivierung
des Sakralen (deontische These I) auf ihre Notwendigkeit (modale These
I) schlielen wiirde. Da man von der Notwendigkeit wiederum auf die
Wirklichkeit einer Diskursivierung des Sakralen folgern darf, wiirde sich
der Wirklichkeitsbezug, den die modale, nicht aber die deontische Heran-
gehensweise erdfinet, falschlicherweise auf die normative Thematisierung
tibertragen. Wie wichtig es ist, eine solche Vermengung von modaler und
deontischer Herangehensweise und eine Kontaminierung der Thesen zu
vermeiden, zeigt sich an der scharfen Kritik, die andernfalls moglich wére.
Schliefit man ndmlich - wie eben vorgefiihrt - vom Gebot einer Diskursi-
vierung des Sakralen (fehlerhaft) auf ihre Notwendigkeit und iiber diese

362

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf

vermittelt auf ihre Wirklichkeit, so ist ein signifikanter Verstof3 gegen Hu-
mes Gesetz!0 zu attestieren, insofern die Sein-Sollen-Dichotomie ignoriert
oder - je nach genauerer Ausfithrung - sogar gezielt unterminiert wird.

Dass bei der Diskursivierung des Sakralen zwischen einer modalen und
einer deontischen Herangehensweise zu unterscheiden und - unter Aner-
kennung von Humes Gesetz und der Sein-Sollen-Dichotomie - die logi-
sche Unabhingigkeit von modalen und deontischen Thesen zu beachten
ist, mag zwar als richtig, zugleich aber auch als recht trivial erscheinen.
Um den Trivialitatsverdacht zu entkréften, versuche ich im Folgenden zu
zeigen, dass die von mir vertretene Behauptung einer logischen Unabhin-
gigkeit keineswegs so selbstverstdndlich und unstrittig ist, wie es zunéchst
vielleicht den Anschein hat.

In dem obigen Beispiel wurde die deontische These I mit der modalen
These IIT kombiniert, woraus sich die in der Sache unproblematische und
intuitiv durchaus plausible Position ergab, dass eine Diskursivierung des
Sakralen geboten und zugleich méglich ist. Dass die Kombination anderer
Thesen jedoch zu Positionen fithren kann, die prima facie alles andere als
unproblematisch sind, zeigen die beiden folgenden Beispiele:

(a) Nehmen wir zunachst wieder die deontische These I, also das Gebot
einer Diskursivierung des Sakralen, und kombinieren diese nun mit der
modalen These II, die die Unmdglichkeit einer solchen Diskursivierung
zum Ausdruck bringt. Sind beide Thesen miteinander kompatibel? Gegen
eine Vereinbarkeit von Gebot und Unmdglichkeit scheint das bekannte
Sollen impliziert Konnen-Prinzip zu sprechen: Setzt das Gebot, Sakrales
zu diskursivieren, nicht zwingend voraus, dass es zumindest maglich sein
muss, dieser Vorgabe in praxi zu folgen?

(b) Nehmen wir nun die deontische These II, also das Verbot einer Dis-
kursivierung des Sakralen, und kombinieren diese mit der modalen The-
se I, die die Notwendigkeit einer solchen Diskursivierung zum Ausdruck
bringt. Bei dieser Kombination zeigt sich ein vergleichbares Problem, das
sich auf so etwas wie ein Nichtdiirfen impliziert Nichtmiissen-Prinzip beru-
fen konnte. Schliefllich scheint das Verbot doch vorauszusetzen, dass man

10 Ein die logische Unabhingigkeit zwischen normativen und nicht-normativen Thesen
nicht beachtender Schluss wird nicht selten als naturalistischer Fehlschluss bezeich-
net, doch bezieht sich dieser Begriff streng genommen nicht auf Schlussverfahren
bzw. Argumentationen, sondern auf Begriffsexplikationen und entsprechend auf die
Kontaminierung normativer und nicht-normativer Begriftsmerkmale. Daher bevor-
zuge ich hier die Rede von Humes Gesetz.

363

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hartmut Westermann

dieser Vorgabe auch in praxi folgen kann und also nicht gezwungen ist, das
Verbot zu verletzen.

Damit scheinen beide Beispiele Belege dafiir zu liefern, dass eben doch
nicht alle Kombinationen zwischen deontischen und modalen Thesen
moglich sind und stattdessen Implikationsbeziehungen zwischen bestimm-
ten deontischen und bestimmten modalen Thesen bestehen: Gelten das
Sollen impliziert Konnen-Prinzip und das Nichtdiirfen impliziert Nichtmiis-
sen-Prinzip, dann folgt — so kdnnte man argumentieren — doch Mp aus Gp
(bzw. =Gp aus =Mp) und -Np aus Vp (bzw. =Vp aus Np). Entsprechend
miisste die von mir vertretene Behauptung einer logischen Unabhingigkeit
modaler und deontischer Thesen aufgegeben werden.

Zur Verteidigung meiner Position schlage ich eine Deutung des Sollen
impliziert Konnen-Prinzips vor, wonach die in dieser Formulierung ge-
brauchte Rede von ,Implikation® eine Facon de parler ist, die nicht dem
logischen Begrift der Implikation entspricht. Historisch geht die heutige
Rede vom ,Sollen impliziert Kénnen“ auf einen Rechtsgrundsatz zuriick,
der bereits im romischen Recht!! formuliert und etabliert wurde. Das klassi-
sche Diktum impossibilium nulla est obligatio bringt zum Ausdruck, dass
es im Bereich des Unmdglichen keine Pflicht und kein Gebot gibt. In den
Formulierungen ultra posse nemo obligatur und ad impossibilia nemo ten-
etur besagt dieser Rechtsgrundsatz, dass niemand iiber das Konnen/iiber
das Mogliche hinaus verpflichtet ist und niemand zu Unméglichem ange-
halten/genétigt wird.

Taxiert man den Charakter dieses Rechtsgrundsatzes genauer, so scheint
es plausibel, ihn nicht deskriptiv, sondern selbst normativ zu verstehen.
Nach dieser Lesart behauptet der Rechtsgrundsatz also nicht, dass realiter
kein Gebot existiert, welches den Bereich des Moglichen iibersteigt und
zu etwas Unmoglichem verpflichtet, sondern besagt (im Sinne einer Nor-
mativitat zweiter Stufe), dass es ein derartiges Gebot nicht geben soll. Ent-
sprechend besteht auch keine Moglichkeit, mittels dieses Rechtsgrundsatzes
den Hiat zwischen deontischen und modalen Thesen zu iiberbriicken und
aus Gp auf Mp zu schlieflen oder aus Vp auf =Np. resp. M-p.

Der skizzierte Rechtsgrundsatz und die auf ihn rekurrierende Rede vom
Sollen impliziert Konnen inauguriert also keine logischen Implikationsbe-
ziehungen, sondern bringt lediglich pragmatische Prisuppositionen zum

11 Die Formulierung findet sich im 50. Buch der Pandekten bzw. Digesten, einer spatan-
tiken Kompilation von Rechtstexten der romischen Kaiserzeit. Vgl. Dig. 50, 17, 185
(Celsus 8 Dig.): ,Inpossibilium nulla obligatio est.“ Online verfiigbar unter Digest of
Justinian: Liber L.

364

04:31:47. [ —


https://www.thelatinlibrary.com/justinian/digest50.shtml
https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.thelatinlibrary.com/justinian/digest50.shtml

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf

Ausdruck. Demnach ist ein bestimmtes Gebot (Gp) nur dann sinnvoll,
wenn die entsprechende Moglichkeit (Mp) vorausgesetzt werden kann. Gp
sollte also (wieder im Sinne einer Normativitit zweiter Stufe) nur dann
Geltungskraft besitzen, wenn die Voraussetzung Mp tatsichlich erfiillt ist.
Aus der faktischen Geltung von Gp allein darf offensichtlich nicht auf Mp
geschlossen werden, da ja nicht auszuschlieflen ist, dass Gp gerade nicht
sinnvoll und die genannte Voraussetzung nicht erfiillt ist. Analog gilt, dass
ein bestimmtes Verbot (Vp) nur dann als sinnvoll zu erachten ist, wenn
M-p pragmatisch prisupponiert werden kann, ohne dass damit die fakti-
sche Geltung von Vp allein die Erfiilltheit der Voraussetzung M-p logisch
implizieren wiirde.

4. Das arrhéton: Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden

darf

Die heutige Rede von einer Diskursivierung des Sakralen steht in einer
begriffs- und ideengeschichtlichen Tradition, die unter Verwendung des
Konzepts vom Unsagbaren bzw. Unaussprechlichen (arrhéton bzw. ineffabi-
le) das ontologische Optimum (je nach konkretem Theoriekontext benannt
als das Heilige, das Erhabene, das Hoéchste, das Absolute, das Eine etc.)
nicht nur als das begreift, was nicht gesagt werden kann, sondern zugleich
als das, was nicht gesagt werden darf. Fiir unseren Thematisierungszusam-
menhang ist daher die bislang noch nicht beriicksichtigte Kombination der
modalen These II (-Mp) mit der deontischen These II (Vp) von besonde-
rer Relevanz.

Eine solche Thesenkombination kann irritieren: Weshalb sollte man
so etwas wie die Diskursivierung des Sakralen verbieten, wenn es doch
ohnehin gar nicht moglich ist, sie zu praktizieren? Was ist — allgemein
gesprochen — der Sinn eines Verbots von Unmdéglichem? Oder terminolo-
gisch gefragt: Setzt Vp nicht Mp voraus, so dass eine Kombination von
Vp und -Mp aberwitzig erscheinen muss? Intuitiv scheint es jedenfalls
recht plausibel, eine Art Nichtdiirfen impliziert Konnen-Prinzip einzufiih-
ren. Wie bei den beiden oben behandelten Problemfillen wire wiederum
der Hinweis angebracht, dass zwischen den Thesen Vp und Mp zwar keine
logische Implikation besteht, wohl aber eine pragmatische Prasupposition
zu konstatieren ist. Nach dieser Deutung diirfte zwar nicht von Vp auf Mp
geschlossen werden, doch wire Vp nur dann sinnvoll, wenn Mp vorausge-
setzt werden kann.

365

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hartmut Westermann

So plausibel es klingen mag, Mp als pragmatische Prasupposition von Vp
zu charakterisieren, fallt mit Blick auf die angesprochene begrifts- und ide-
enhistorische Tradition auf, dass diese aus heutiger Sicht so naheliegende
Positionierung eben gerade nicht vorgenommen und stattdessen die Unsag-
barkeit (des ontologischen Optimums) ohne genauere Problematisierung
als das begriffen wird, was weder gesagt werden kann noch gesagt werden
darf. Um zu priifen, ob hier nur von mangelnder Problemsensibilitéit auszu-
gehen ist und die Ambivalenz der Rede von dem, was nicht zu sagen ist,
schlicht {ibersehen wird oder ob es vielleicht doch auch gute Griinde fiir
die intuitiv absurd wirkende Kombination von Vp mit -Mp gibt, méchte
ich gegen Ende meines Beitrags einen locus classicus der genannten Traditi-
on in den Blick nehmen.

In seinem (in der heutigen Forschung weitgehend als authentisch be-
trachteten) Siebten Brief duflert sich Platon kritisch iiber seinen fritheren
Schiiler Dionysios, den Tyrannen von Syrakus, weil dieser meinte, die
bedeutendsten Inhalte der Philosophie (ta megista) hinreichend verstanden
zu haben und dariiber sogar Schriften verfasste. Seine eigene Schrift- und
allgemeine Sprachskepsis hinsichtlich der megista formuliert Platon wie
folgt:

Das zumindest kann ich wahrlich iiber alle verkiinden, die dariiber
schon geschrieben haben und noch schreiben werden und die zu kennen
behaupten, worum ich mir Miithe mache, ob sie es nun von mir gehort
oder von anderen oder selbst herausgefunden haben wollen. Die kénnen
nach meiner Auffassung von der Sache nichts verstehen. Es gibt ja auch
von mir dariiber keine Schrift und kann auch niemals eine geben; denn
es lasst sich keineswegs in Worte fassen wie andre Lerngegenstinde
(mathémata) [...]. Wenn ich jedoch die Ansicht gehabt hitte, es konne
fiir weite Kreise hinreichend geschrieben und gesagt werden, was hitte
ich dann Herrlicheres tun konnen in meinem Leben, als dies niederzu-
schreiben zum grofien Nutzen fiir die Menschen und allen die wahre
Natur ans Licht zu ziehen. Doch ich meine, dass fur die Menschen ein
Versuch in der beschriebenen Art nicht gut wire, aufler fiir einige wenige
[...]. Alle Gibrigen wiirden sich entweder mit unaufrichtiger Geringschit-
zung aufblasen und damit der Sache nicht gerecht werden oder mit der
hohen eitlen Hoffnung, sie hitten irgendetwas Erhabenes gelernt.!?

12 Ep 7, 341b-342a. Die Ubersetzung stammt von Friedrich Schleiermacher.

366

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf

In meiner Auslegung dieser Passage beschrinke ich mich auf die drei
Punkte, die mir in unserem thematischen Kontext die wichtigsten zu sein
scheinen:

(a) Platon prézisiert die These “Mp dahingehend, dass es nicht méglich
ist, die megista in addquater Weise zur Sprache zu bringen. Was hingegen
praktisch unternommen werden kann, ist der notwendigerweise scheitern-
de Versuch, die megista in angemessener Weise zu versprachlichen. Mit an-
deren Worten: Unméglich ist — so Platon - nur eine addquate Versprachli-
chung der megista, eine inaddquate Versprachlichung ist hingegen maglich.

(b) Platons Kritik bezieht sich zwar auf nicht weniger als alle Versuche
einer Versprachlichung der megista, dies aber nur, weil er die Moglichkeit
einer addquaten Versprachlichung fiir grundsatzlich ausgeschlossen erach-
tet. Wire eine solche moglich, konnte Platon nach eigener Aussage ,,nichts
Herrlicheres tun [...] als dies niederzuschreiben zum grofien Nutzen fiir
die Menschen®. Entsprechend ist auch These Vp zu prézisieren: Was unter
negative normative Vorgaben gestellt wird, ist die inaddquate Versprachli-
chung der megista, wahrend eine (bedauerlicherweise nicht praktizierbare)
addquate Versprachlichung unter ganz anderen normativen Vorzeichen ste-
hen wiirde.

(¢) In seiner Kritik an der (notwendig inaddquat bleibenden) Versprach-
lichung der megista macht Platon - grob gesprochen - von zwei Argumen-
ten Gebrauch: Zum einen schadet die inaddquate Versprachlichung ihren
Adressaten, die aufgrund eines blofien Scheinwissens zu ,unaufrichtiger
Geringschitzung® oder ,eitler Hoffnung“ motiviert werden, zum anderen
schadet sie aber auch den thematisierten Gegenstinden, den megista, da
sie diesen nicht gerecht wird und gar nicht gerecht werden kann. Die
Versprachlichung der megista ist also in hohem Maf3e kritikwiirdig, weil sie
weder sachangemessen noch adressatenadidquat ist.

Folgt man der vorgeschlagenen Deutung, so scheint die zunéchst ab-
surd wirkende Kombination von Vp mit ~Mp eine gewisse pragmatische
Plausibilitdt zu gewinnen: Zu kritisieren und ggf. zu verbieten ist eine Ver-
sprachlichung der megista (oder analog: eine Diskursivierung des Sakralen
etc.) gerade deshalb, weil ihre angemessene Realisierung unmdaglich ist und
eine inaddquate Versprachlichung sowohl zum Nachteil der Adressaten als
auch zur Ladierung der thematisierten Gegenstande fiihrt. Allerdings darf
hier nicht ubersehen werden, dass sich die deontische These vom Verbot
der Versprachlichung und die modale These von der Unmdglichkeit der
Versprachlichung stricto sensu nicht auf dasselbe beziehen. Die modale
These referiert auf eine addquate, die deontische These dagegen auf eine

367

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hartmut Westermann

inaddquate Versprachlichung der megista. Entsprechend sollte auch die ver-
wendete Formalisierung modifiziert und die von Platon vertretene Position
nicht mit der Kombination von Vp und -Mp, sondern besser mit der
Kombination von Vp! und -Mp? wiedergegeben werden, wobei p! fiir eine
inaddquate und p? fiir eine addquate Versprachlichung der megista steht.

Vor dem begriffs- und ideenhistorischen Hintergrund des Unsagbar-
keitstopos hat der Blick auf Platons Siebten Brief exemplarisch gezeigt, wie
wichtig es ist, bei Ausdriicken wie ,versprachlichen® und ,diskursivieren®
auf die jeweiligen Vollzugsmodi zu achten und insbesondere zwischen For-
men der Adédquatheit und Inaddquatheit, des Gelingens und Misslingens
etc. zu unterscheiden. Da sich der damit deutlich gewordene Prézisierungs-
bedarf bereits auf die genauere semantische Auslegung dessen richtet, was
mit Termen wie ,Versprachlichung’, ,Diskursivierung® etc. gemeint ist, bin
ich ans Ende meines Beitrags angelangt, der sich — wie einleitend gesagt —
auf eine logisch-syntaktische Klarung aus der Perspektive der Modal- und
der deontischen Logik beschrianken mochte.

Schluss

Wer es unternimmt, ein begrifflich derart heikles Thema wie die Diskursi-
vierung des Sakralen zu untersuchen, tut gerade angesichts der Dualitdt
von modaler und deontischer Herangehensweise gut daran, vorab die ei-
gene Methodik und Terminologie zu kldren. Andernfalls droht, wie ich
in meinem Beitrag zu zeigen versucht habe, eine Kontaminierung norma-
tiver und nicht-normativer Thesen und damit nichts Geringeres als ein
Verstofy gegen Humes Gesetz. Demgegeniiber erlaubt die Unterscheidung
zwischen logischen Implikationen und pragmatischen Prasuppositionen
eine komplexe Thematisierung, die die beiden genannten Herangehenswei-
sen nicht kontaminiert, sondern so kombiniert, dass man die zwischen
dem Modalen und dem Deontischen changierende Rede vom Unsagbaren
bzw. Unaussprechlichen analysieren kann, ohne - um mit Wittgenstein
zu sprechen - einer ,Verhexung unseres Verstandes durch die Mittel der
SpracheB zu erliegen.

13 Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen § 109.

368

04:31:47. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was nicht gesagt werden kann und was nicht gesagt werden darf

Literatur

Jacobi, Klaus: Moglichkeit, in: Hermann Krings et al. (Hrsg.): Handbuch philosophi-
scher Grundbegriffe, Bd. IV, Miinchen 1973, S. 930-947.

William of Sherwood: Introductiones in logicam/Einfithrung in die Logik. Lateinisch
- deutsche Ausgabe, textkritisch hrsg., {ibers., eingeleitet und mit Anm. vers. von
Hartmut Brands und Christoph Kann, Hamburg 1995.

369

04:31:47.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

04:31:47.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-353
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

