Uber die Unméglichkeit der Dichtung,
die Stille zu ersteigen.

Zu einem Wort Paul Celans

ULISSE DOGA

Dem seit Mallarmé traditionellen Topos des Schweigens der her-
metischen Dichtung, dem hermeneutischen Klischee des Verstum-
mens der Sprache, versperrt sich Celans Spatwerk. Seine Lyrik ist
Klage, eine Anklage, die unsere Aufmerksamkeit verlangt und
unsere Gewissheiten in Frage stellt. Im Gegensatz zum Traum der
Moderne, das Gedicht sei der Ort, wo die uneigentliche Rede zum
Stillstand kommt und wo die »disparition élocutoire du poete«! in
der Apotheose einer Poetik des Schweigens gipfelt, steht in Celans
Spétwerk vielmehr das Scheitern der Dichtung, die Klage tiber eine
nicht erstiegene Stille am Ende vom Gebirgsweg der Dichtung im
Zentrum. Das Gedicht »Ein Teil«? aus Celans Nachlass darf als
dessen Versinnbildlichung gelten. Es lautet:

»Ein Teil aller Teile sein,
in der Groflern Zerstreuung,

1 Stéphane Mallarmé: »Crise de vers«, in: Henry Mondor/G. Jean
Aubry (Hg.), Stéphane Mallarmé: (Euvres completes, Paris: Galli-
mard 1945, S. 360-368, hier S. 366.

2 Paul Celan: Gesammelte Werke in 7 Bédnden, hrsg. v. Bertrand
Badiou, Jean-Claude Rambach u. Barbara Wiedeman, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp 2000, Bd. 7, S. 161.

189

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ULISSE DOGA

zerheiligt, zerweiligt,
zernut. (2.09.1967)«

Noch im Gedicht »Schreib dich nicht«® vom 12. Juli 1966, ein Jahr
vor »Ein Teil« also, hief3 es:

»SCHREIB DICH NICHT
Zwischen die Welten,

komm auf gegen
der Bedeutungen Vielfalt,

vertrau der Tranenspur
und lerne leben.«

In »Schreib dich nicht« kommt einmal mehr Celans grundlegende
Zerrissenheit zum Ausdruck, wie der Zerstreuung des Sinns wi-
derstanden werden kann. Die Trauer, das Gedenken der Toten, ist
der bedeutsame Horizont, der rote Faden, die Bindekraft und Ver-
bindlichkeit der Dichtung, ihnen entgegen stehen die Gefahr des
Vergessens und damit des Vervielfachens und Zerfaserns der Be-
deutungen. Wie aber bereits ein Jahr spater das Gedicht »Ein Teil«
zeigt, bedeutet das »Hindurchgehen durch ihre eigenen Antwort-
losigkeiten« fiir die Dichtung auch ein Hindurchgehen durch die-
se Zerstreuung, so dass das Vertrauen in die Trauer sich jetzt in ei-
ne Klage gegen die symbolische Schwiche der Sprache, gegen ihre
Unfahigkeit ndmlich, die transzendente stille Welt des Todes mit
der Welt des Menschen zu vereinigen, verwandelt.

In dem Gedicht weist das Wort »zerheiligt« auf die verlorene
Beziehung zur Transzendenz hin, das Wort »zerweiligt« auf eine
verlorene qualitative Dimension der Zeit - die Weile, eine Zeit-
strecke, im alten theologischen Deutsch die Stunde, die >ora cano-
nica« des Gebets - aber das Wort »zernut«? Das Prifix »zer« deu-
tet bereits an, dass auch dieses Wort mit der Negation von etwas
zu tun hat. Wovon aber ist dieser Neologismus eine Negation? Im
Gegensatz zu den Negationen von »heiligen« und »weilen« han-
delt es sich hier offenbar nicht um die Negation eines Verbs. Wer
mit Theologie und Mystik vertraut ist, wird allerdings im Wort

3 Ebd., S.133.
4 Ebd., Bd.3,S. 186.

190

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER DIE UNMOGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN — CELAN

»zernut« unschwer die Silbe >Nu« wiedererkennen. Das Nu ist das
mittelhochdeutsche Lehnwort fiir Moment, Augenblick, Jetzt, ab-
geleitet vom griechischen >nyn< oder dem lateinischen >nunc«.

Eine semantisch-begriffliche Analyse des >Nu< - und entspre-
chend des »zernut« - wird zeigen, wie man anhand dieses Neolo-
gismus exemplarisch einige der entscheidenden theologischen,
philosophischen und linguistischen Beztige von Celans Spéatdich-
tung aufweisen kann> und wie sich dariiber hinaus die Haltung
des Dichters gegeniiber der Moglichkeit des Schweigens verdeut-
lichen lasst.

Die Quelle, aus der Celan das Wort >Nu« schopft, ist offensichtlich
das Werk Meister Eckharts. Im Mittelhochdeutsch des rheinischen
Mystikers wird das Wort >Nuc< als Ubersetzung des griechischen
»nyn« und des lateinischen >nunc aeternitatis« iiberhaupt erst zum
zentralen Begriff der deutschen Mystik. Neben der mystischen Be-
deutung des >Nug, die zunidchst erdrtert werden soll, gibt es je-
doch auch eine philosophische bzw. anthropologische und eine
linguistische Bedeutung. Die Analyse des profanen Nu wird not-
wendig sein, um Celans Neologismus und damit die Negation des
Nu in ihrer ganzen Tragweite zu erfassen.

Die Predigt Eratis enim aliquando tenebrae fangt mit einem Zitat
aus den Paulusbriefen an, wo der Apostel sagt: »Einst wart ihr
eine Finsternis, nun aber ein Licht in Gott«.6 Im Anschluss an Pau-
lus” Begriff der Finsternis kommentiert Eckhart, die Propheten sei-
en verstummt, als sie die in Gott geschaute Wahrheit den Men-
schen mitteilen sollten. Es ist das Einstige, das Zeitliche, das die
Propheten behindert. Im Gegensatz zum Zeitlichen und seiner
Finsternis steht die Ewigkeit, das ewige Nu Gottes und sein Licht,
in dem die Seele die Dinge in ihrem Ursprung kennt. In der Pre-

5 Fir eine ausfiihrlichere Auseinandersetzung mit diesen Motiven im
Spitwerk verweise ich auf meine Studie: Der Entreimte. Uber Paul
Celans Spétwerk, Celan-Studien. Neue Folge, Berlin: Rimbaud 2007,
Bd. 1.

6 Meister Eckhart: Die deutschen und lateinischen Werke, hrsg. und
iibers. v. Josef Quint, Stuttgart: Kohlhammer 1968, Bd. 1, S. 533.

191

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ULISSE DOGA

digt In illo tempore missus est angelus Gabriel a deo” erklart Eckhart,
dass das Nu, die Fiille der Zeit, nicht blofs eine Negation der Zeit,
sondern vielmehr eine Aufhebung der Zeit ist. Genauer: das Nu,
die Uberzeitlichkeit und Uberrdumlichkeit, ist der Vernunft, dem
Haupt der Seele, zuganglich. Mit Boethius fasst Eckhart diese Er-
fullung als interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio, als
vollendeten und zeitlosen Besitz des unbegrenzten Lebens. Ich
mochte hier betonen: Das Erkennen der Dinge in ihrem Ursprung
vollzieht sich, und es vollzieht sich im Nu, simul. Bekanntlich
verldsst die Seele den Korper fiir die Scholastik und insbesondere
fiir Thomas erst nach dem Tode. Aristotelisch und nicht plato-
nisch wie Eckhart identifiziert Thomas den Menschen nicht mit
seiner Seele (»homo non est anima tantum«). Der Mensch ist im-
mer die Einheit von Form (Seele) und Materie (Kérper). Nur als
Denkvermogen erhélt die Seele eine gewisse Unabhéngigkeit, alle
Erkenntnis aber beginnt fiir Thomas wie fiir Aristoteles und fiir
Kant bei den Sinnen. Ndamlich, wie es in der Questio 14 der Summa
Theologicae heifit: Nur Gottes Erkenntnis ist simul et non succesive,
nur Gott schaut alles zugleich und nicht nacheinander. Auch fiir
Thomas verdankt sich die menschliche Erkenntnis dem géttlichen
Geist, dennoch bleibt sie immer diskursiv, wirklichkeitsabhingig,
zeitlich. Einmal mehr zeigt sich hier die Stofsrichtung von Eck-
harts Polemik: Sie zielt auf nichts weniger als auf die Erkenntnis-
philosophie des Doctor Angelicus. Das Uberschreiten der zeitli-
chen Dimension ist fiir Eckhart aber nicht blofs, wie fiir die Gnos-
tiker, ein Sprung in den tiberzeitlichen Augenblick einer absoluten
Schau, sondern vielmehr die Transformation der menschlichen
Existenz im Blick Gottes. Das heif3t, dieser Begriff des gegenwarti-
gen, ewigen Nu umfasst sowohl alles Erkennen als auch alles
Handeln und driickt ihre Einheit aus, vita contemplativa und vita
activa. Das Nu und die Zeitlichkeit sind nicht Gegenpole und die
Askese Eckharts ist nicht pure Kontemplation, vielmehr ist das Er-
reichen des Nu die Voraussetzung fiir die vollstindige Transfor-
mation der menschlichen Existenz, fiir die Uberformung der Per-
son, weil im gegenwértigen Nu, im Nu der Ewigkeit alle verlo-
rene Zeit zuriickkehrt. In dem stillen, iiberzeitlichen Licht Gottes
gewinnt die Seele wahre Freude. Diese Einheit von vita contempla-
tiva und vita activa, der Akzent Eckharts auf die individuelle, per-

7 Ebd., Bd.2,S.231.

192

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER DIE UNMOGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN — CELAN

sonliche mystische Erfahrung des Nu fiihrt in die N&he des be-
kannten Begriffs des Augenblicks Kierkegaards. Wie Eckhart ge-
gen das abstrakte System Thomas’, so wird auch Kierkegaard in
seiner Polemik gegen Hegel die Kategorien von Zeit und Ewigkeit
neu werten. Der Augenblick, der Moment ndmlich, wo der Mensch
die Zeitlichkeit bzw. das dsthetische und das ethische Leben auf-
hebt, ist die entscheidende Kategorie, die einzige, wahre und wirk-
liche Synthese in der Existenz des Individuums. Die Figur Mar-
thas fiir Eckhart und die Figur des Ritters des Glaubens fiir Kier-
kegaard sollen eben Muster eines nicht rein kontemplativen Le-
bens sein: Die Erfiillung des Lebens setzt den Akt des Entscheids
voraus, die Nachfolge Christi anzutreten, die plenitudo temporis ist
imitatio Christi.

Dieses mystische Nu Eckharts ist hochstwahrscheinlich der
erste und auch der einzige direkte Bezug fiir Celans »zernut«, das
auf die Unmoglichkeit einer tiberzeitlichen, verstummenden, der
Finsternis der Geschichte abgewonnenen Freude verweist. Den-
noch ldsst sich, um den Preis eines eklektischen Umwegs, auch
eine andere, nicht allein mystische Bedeutung des Nu bestimmen.

In den antiken und mittelalterlichen Leib-Seele-Theorien haben
wir zwischen einer platonischen und einer aristotelischen Inter-
pretation unterschieden, auf die Thomas und Eckhart sich jeweils
berufen. Eben jene tausendjihrige Tradition steht seit Foucault im
Zentrum der biopolitischen, biophilosophischen Debatte tiber das
Wesen des Menschen. Die mittelalterliche Philosophie bestimmte
das Wesen des Menschen nicht nur in Bezug auf die niederen Le-
bewesen und Dinge (Tiere, Pflanze, Steine usw.), sondern auch in
Bezug auf iibermenschliche Wesen wie Ddmonen, Engel und
Geister. Man denke nur an Dionysius Areopagitas oder Bonaven-
turas bewundernswerte Werke tiber die Schopfungshierarchien.
Mit dem Untergang der Metaphysik ist aber auch dieser tiber-
menschliche Horizont verschwunden. Die humanitas bestimmt
sich einzig im Unterschied oder im Vergleich mit der animalitas.

193

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ULISSE DOGA

Das Buch Giorgio Agambens Das Offene ist eben diesem Problem
gewidmet.8 Aber was hat dies mit dem Nu zu tun?

Jakob von Uexkiill, Biologe und Philosoph, Schiiler von Hei-
degger und Griinder der modernen Umweltforschung, unter-
nahm in seiner Theoretischen Biologie (1928) eine Grundlagenerfor-
schung der Kategorien von Raum und Zeit in der Tierwelt bzw.
der Beziehungen der Tiere zu den Gegenstidnden.? Das klingt nicht
nur kantisch, es war auch tatsdchlich eine nachgerade kopernika-
nische Revolution. Uexkiills Analyse der Zeitkategorie in der Tier-
welt zufolge muss zwischen zwei Zeitmodi unterschieden wer-
den: zwischen Merkzeit und Wirkzeit. Die Merkzeit regelt die ge-
samten Sinneseindriicke, dieser Kategorie sind alle beobachteten
inneren und &dufleren Vorgidnge unterworfen. Sie gliedert unsere
Empfindungen, nicht aber unsere Willensimpulse. »Die Impulse,
sagt Uexkiill, »veranlassen jeweils eine bestimmte Tétigkeit unserer
Muskeln, die ihrerseits eine gewisse Zeitspanne beansprucht.«10
Die Merkzeit ist jedenfalls langer als die Wirkzeit. Zum Beispiel
kann man an der Stubenfliege feststellen, dass der Moment, in
dem sie fremde Bewegungen wahrnimmt, viel linger wahrt als
das Intervall, das die Kontraktionen ihrer antagonistischen Fliigel-
muskeln trennt. Es ist also nach Uexkiill notwendig, die Wirkzeit
von der Merkzeit zu trennen und gesondert zu behandeln. Jetzt
kommen wir zum entscheidenden Punkt: Uexkiill weist darauf
hin, dass im franzosischen Sprachgebrauch diese beiden verschie-
denen Zeitfaktoren deutlich unterschieden werden. »Un moment«
oder »un instant< bedeutet einen Merkmoment, wihrend dem die
ganze Welt stillsteht. Dagegen bezeichnet >un clin d’oeil< einen
Wirkmoment oder die Zeitspanne, die die kiirzeste Bewegung,
das Blinzeln, beansprucht. »Um den Wirkmoment auch im Deut-
schen festzuhalten«, sagt Uexkiill, »schlage ich vor, fiir ihn das
alte gute deutsche Wort >Ein Nu« zu verwenden«. Und gleich da-
nach fiigt er den fiir uns entscheidenden Satz hinzu: »Das Nu ist
fiir den Menschen noch nicht gemessen worden.«!! Die Argumen-

8 Vgl. Giorgio Agamben: Das Offene. Der Mensch und das Tier,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002.

9 Vgl Jakob von Uexkiill: Theoretische Biologie, Berlin: Springer 1928,
S.3.

10 Ebd., S. 55.

11 Ebd,, S. 56.

194

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER DIE UNMOGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN — CELAN

tation Uexkiills bleibt zumeist rein naturwissenschaftlich, doch
wenn es um das Nu des Menschen geht, ist deutlich auch die
Stimme des Philosophen zu horen, die hier fast schon theologische
Toéne anschlédgt. So heifit es am Ende der Stelle tiber die Wirkzeit:

»Es wird sich moglicherweise dabei herausstellen, dafl die gesamte
Zeitspanne des Nu auf die Muskeltitigkeit anzurechnen ist und nichts
fiir den Willensimpuls iibrigbleibt. In diesem Fall miifite man anneh-
men, dafl der unbekannte Naturfaktor eine blofie Qualitit darstellt, die
selbst aufSerhalb der Zeit liegt. Dafs in unserem Gedéchtnis eine zeitlose
Ordnung verwirklicht ist, diirfte wohl keinem Zweifel unterliegen.«!2

v

Der Gedanke Uexkiills scheint von seinem Meister Martin Hei-
degger bestitigt worden zu sein. Ein Jahr nach der Veroffentli-
chung der Theoretischen Biologie (und fast 40 Jahre vor der Todt-
nauberger Begegnung zwischen dem Dichter und dem Denker)
hilt Heidegger seine Vorlesungen tiber Die Grundbegriffe der Meta-
physik. Welt - Endlichkeit — Einsamkeit, in denen er die Betrachtungen
tiber die Tierwelt und die Unterschiede zwischen Tier und Mensch
seines Schiilers, des Biologen Uexkiill, in die Seinssprache tibertragt
und fiir die Philosophie fruchtbar macht.’* In unserem Zusam-
menhang sind vor allem die Paragraphen 19-36 der Vorlesungen
iiber die Langeweile von Bedeutung; hier, so meine Hypothese,
versucht Heidegger, das Nu des Menschen zu messen. Heidegger
unterscheidet drei Formen von Langeweile. Die erste: Gelang-
weiltwerden von etwas in einer bestimmten Situation. Die zweite:
Sichlangweilen bei etwas gelegentlich einer bestimmten Situation.
Und die dritte, die tiefe Langeweile, wenn man schweigend weif3,
dass einem langweilig ist. Die tiefe Langeweile, die Form, die uns
jetzt interessiert, hat nicht mit einer bestimmten Situation oder ei-
nem Ding zu tun, »sie nimmt uns«, sagt Heidegger, »darauf zu-
riick, wo uns jedes mit jedem gleichgiiltig erscheint«.!* Die tiefe

12 Ebd.

13 Vgl. Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt-
Endlichkeit-Einsamkeit (1929/1930), Frankfurta. M.: Klostermann
1983.

14 Ebd.,S.207.

195

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ULISSE DOGA

Langeweile wird damit eine zentrale Kategorie des Daseins, eine
wesentliche Stimmung wie in Sein und Zeit die Angst. Das Dasein
findet sich durch die tiefe Langeweile vor das Seiende im Ganzen
gestellt, sofern in dieser Langeweile sich keine Moglichkeit des
Tuns und keine Moglichkeit des Lassens mehr bietet. Wenn alles
gleichgiiltig wird, finden wir uns im Stich gelassen, doch im Ver-
sagen der Moglichkeiten des Tuns und Lassens meldet sich etwas
anderes an: das Ansagen der brachliegenden Moglichkeiten.

Die Frage, die uns hierbei beschiftigt, ist folgende: Welche Zeit
entspricht dieser Form der tiefen Langeweile, kann man {iber-
haupt den Zeitverlauf der brachliegenden Moglichkeiten bestim-
men? Heidegger gibt folgende Antwort: Wihrend in der ersten
und zweiten Form der Langeweile von einer zégernden und einer
stehenden Zeit gesprochen wird, ist man bei dieser dritten Form
eher versucht zu sagen, dass einem »zeitlos zumute [ist], man
fuihlt sich herausgehoben aus dem Fluss der Zeit«.’> Die Dimen-
sion aufSerhalb der Zeit bestimmt Heidegger als den urspriingli-
chen Horizont der Zeit. Die Stimmung der Langeweile, wenn sie
tief ist, hat das Eigentiimliche des Gebanntseins, ist eine andere
Art und Weise, um das Brachliegen des Daseins zu charakterisie-
ren. Und eben das Bannende ist fiir Heidegger nichts anderes als
der urspriingliche Zeithorizont. Die Schwierigkeit, diesen Hori-
zont zu umschreiben, wenn man nicht gerade ein Mystiker ist und
auch keiner sein will, 1dsst sich wiederum mit einem Zitat Heideg-
gers ausdriicken:

»Das Bannende in dieser Stimmung ist nicht der bestimmte Zeitpunkt,
in dem die betreffende Langeweile aufsteigt; denn dieses bestimmte
Jetzt versinkt mit einem Schlage; das Zeichen dafiir ist, dafs wir uns um
die Uhr und dergleichen nicht kitmmern. Das Bannende ist aber eben-
sowenig ein gedehnteres Jetzt, etwa die Zeitspanne, wahrend der diese
Langeweile anhdlt. Sie braucht gar keine solche, kann blitzartig wie ein
Moment uns fassen, und doch, gerade in diesem Moment ist die ganze
Weite der ganzen Zeit des Daseins da und gar nicht eigens gegliedert
und abgegrenzt nach Vergangenheit und Zukunft. Weder nur Gegen-
wart noch nur Vergangenheit, noch nur Zukunft, aber ebensowenig die-
se zusammengerechnet - sondern ihre ungegliederte Einheit in der Ein-
fachheit dieser Einheit ihres Horizontes zumal.«1°

15 Ebd., S.213.
16 Ebd., S.223.

196

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER DIE UNMOGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN — CELAN

Um das zu verstehen, miissen wir noch einen Schritt weitergehen:
Das Bannende als Zeithorizont ist, was ansagend freigibt und die
Moglichkeit im Grunde ermdéglich, die bannende Zeit ist die Spitze,
sagt Heidegger, die das Dasein wesentlich ermoglich.

Fassen wir kurz zusammen: Moment aufSerhalb der Zeit, Di-
mension aus dem Fluss der Zeit, weder Gegenwart, noch Vergan-
genheit, noch Zukunft, Spitze, Freiheit des Daseins, also in einem
Wort das Nu des Daseins. Es wird daher kaum verwundern,
wenn Heidegger am Ende seiner Analyse tiber die Zeitlichkeit der
tiefen Langeweile das Wesen des Bannenden eben mit einem Be-
griff belegt, den wir schon kennen: der Augenblick. »Was dem-
nach die bannende Zeit an sich halt und im Ansichhalten zugleich
als Freigebbares ansagt und als Moglichkeit zu wissen gibt, ist et-
was von ihr selbst, das Ermoglichende, das sie selbst und nur sie
sein kann, der Augenblick«.’” Der Augenblick ist das Wesen der
Zeit, doch um ihn zu bezeichnen erlaubt sich Heidegger dieses Mal
keine sprachliche Pirouette. Er weist einfach auf Kierkegaard hin:

»Was wir mit >Augenblick« bezeichnen, ist dasjenige, was Kierkegaard
zum erstenmal in der Philosophie wirklich begriffen hat - ein Begreifen,
mit dem seit der Antike die Moglichkeit einer vollkommen neuen Epo-
che der Philosophie beginnt. Die Moglichkeit, sage ich; heute, wo Kier-
kegaard aus irgendwelchen Griinden Mode geworden ist, sind wir so
weit, daf diese Kierkegaard-Literatur und alles, was sich damit umgibt,
in aller Weise dafiir sorgt, dieses Entscheidende der Kierkegaardschen
Philosophie nicht zu begreifen.«!8

Diese Passage, dieser Schluss ist aus unserem Gesichtspunkt aus
zwei Griinden enttduschend: Erstens, weil Heidegger mit unge-
wohnlicher Arroganz die Resultate der Kierkegaard-Renaissance
tibergeht - und damit, neben anderen, die Essays des jungen Lu-
kécs tiber die Tragik bei Kierkegaard, die fiir die ganze philosophi-
sche Generation der 20er Jahre einen unabdingbaren Zielpunkt der
Exegese dargestellt haben. Zweitens, weil Heidegger nicht weiter
argumentiert und mit Hinweis auf Kierkegaard seinen eigenen
Diskurs mit christlichen, ja geradezu pietistischen Tonen einfarbt.
Dies aber sollte uns nicht tiberraschen. Die Schwierigkeit, jenseits

17 Ebd., S.224.
18 Ebd., S. 225.

197

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ULISSE DOGA

der Sprache der Metaphysik eine neue Terminologie zu finden,
hat Heidegger selbst mehrmals angemerkt und begriindet.

Uber das Nu, das nunc stans, ist auch Nietzsche gestolpert. Die
Lehre der >Mittagsstunde« kann geradezu als der Meridian von
Nietzsches Philosophie gelten. Die Mittagsstunde, in der der
Mensch fiir einen Augenblick den Willen zum Leben erleben kann,
der grofle Mittag als momentane Flucht aus dem ewigen Kreislauf
der Zeit, ist von christlichen Unterténen nicht frei, ist Meister
Eckharts Darstellung des ewigen Nu sogar erstaunlich nah. So
heifst es im Paragraphen 308 aus Menschliches, Allzumenschliches:

»Am Mittag. - Wem ein thétiger und stiirmereicher Morgen des Lebens
beschieden war, dessen Seele tiberfillt um den Mittag des Lebens eine
seltsame Ruhesucht, die Monden und Jahre lang dauern kann. Es wird
still um ihm, die Stimmen klingen fern und ferner; die Sonne scheint
steil auf ihn herab. [...] Er will Nichts, er sorgt sich um Nichts, sein Herz
steht still, nur sein Auge lebt. [...] Vieles sieht da der Mensch, was er nie
sah, und soweit er sieht, ist Alles in ein Lichtnetz eingesponnen und
gleichsam darin begraben. Er fiihlt sich gliicklich dabei, aber es ist ein
schweres, schweres Gliick.«1?

Vv

Nachdem das Nu der Mystik, der Biologie und der Philosophie in
den Blick genommen wurde, soll nun noch ein viertes Nu in Be-
tracht gezogen werden, namlich das Nu der Sprache. Bekanntlich
hat sich die Linguistik lange mit dem Problem beschiftigt, wie der
Ubergang von der saussureschen langue zur parole, von der poten-
tiellen zur aktuellen Rede zu verstehen ist. In den gleichen Jahren,
in denen Celan an der Ecole Normale Supérieure unterrichtete,
schlug ein franzosischer Linguist, Gustave Guillaume, ein Losungs-
modell vor, das schlicht darin besteht, das Verhiltnis als ein zeitli-
ches Geschehen zu denken, das erst durch die konstitutive »opera-
tive Zeit der Sprache« moglich sei.20

19 Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbdnden,
hrsg. v. Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Miinchen: de Gruyter
1999, Bd. 2, S. 690.

20 Vgl. Gustave Guillaume: Grundziige einer theoretischen Linguistik,
Tubingen: Niemeyer 2000, S. 64-68.

198

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER DIE UNMOGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN — CELAN

In seinen Studien zur sogenannten linguistischen »Psychody-
namik« schldgt Guillaume die Unterscheidung zwischen einer On-
togenese und einer Praxeogenese der Sprache vor. Von einem exis-
tentiellen Standpunkt aus erfiillt die Sprache dieselben struktu-
rellen Bedingungen wie alle nicht-finiten Entitdten, insbesondere
die Bedingungen der Zeit (Ontogenese). Von einem funktionalen
Standpunkt aus jedoch sind die strukturellen Bedingungen, die
die Sprache erfiillen, ausschliefSlich jene der menschlichen Spra-
che, der einzigen Art von Sprache, mit der sich die Linguistik aus-
einandersetzt (Praxeogenese). Die Ontogenese verlduft in der his-
torischen Zeit; die Praxeogenese ist zu jeglichem historischen Mo-
ment formal gleich, obwohl sich ihr Entwicklungszustand &ndern
kann, da sie sich im ontogenetischen Spielraum vollzieht.

Der Erwerb der funktionalen Moglichkeit der Sprache unter-
liegt bestimmten abstrakten Bedingungen und erfolgt notwendi-
gerweise in dieser Reihenfolge: 1. Verwandlung des Unsagbaren
in Sagbares; 2. Verwandlung des Sagbaren in ein Sagen; 3. Ver-
wandlung des Sagens in Gesagtes. Uber die erste Mutation sagt
Guillaume: »Sie ist es, die uns zu schaffen macht, wenn wir etwas
Subtiles, schwer in uns zu Fassendes ausdriicken miissen. Doch in
der Strukturgeschichte der Sprache bezieht sich der Terminus un-
sagbar auf etwas anderes als das schwierig Auszudriickende. Er
bezieht sich auf das, was vor dem Sagbaren existierte«.2! Was da-
vor existierte, war die menschliche Erfahrung, ndmlich die Erfah-
rung, die der Mensch im physischen Universum hatte. Diese war
wegen ihrer Unermesslichkeit und inkohédrenten Mannigfaltigkeit
»nicht vorstellbar« und daher »nicht sagbar«.

»Ihre Erhshung zum Sagbaren hiefi, die inkohdrente Mannigfaltigkeit in
Reihen aufzulosen, die zu ein- und derselben Représentation fithrten und
darin zusammenliefen. Es ist leicht, Beispiele dafiir zu finden: Nehmen
wir die Erfahrung von Baum: dies ist eine wiederholte mannigfaltige, in-
kohirente Erfahrung, die, wenn in Reihen geordnet, zur Représentation
von Baum fiihrt, was wiederum Baum geistig sagbar macht, und die, so-
bald ein passendes Zeichen gefunden worden ist, miindlich sagbar
wird.«2?

21 Ebd., S.119.
22 Ebd., S.120.

199

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ULISSE DOGA

Der Terminus geistige Sagbarkeit ist die Verbindung zwischen ei-
nem Gedachten und einem Zeichen, das dem Gedachten gegeben
werden kann. Das Hinzutreten eines Zeichens macht die Sagbar-
keit aus (zweite Verwandlung).

Die grofie Neuerung seiner Untersuchungen besteht darin,
dass er den Begriff »operative Zeit der Sprache« in die Linguistik
eingefithrt hat. Mit Rekurs auf Aristoteles erkennt Guillaume,
dass auch die Sprache potentiell ist, bevor sie aktuell ist. Das System
der Sprache ist, wie wir am Beispiel der Praxeogenese gesehen
haben, ein geistiger Mechanismus, der die verschiedenen Ele-
mente des Systems hervorbringt. Die »operative Zeit« eines Sys-
tems (>man braucht Zeit zum Denken wie man Zeit zum Gehen
braucht¢, sagt Guillaume) stellt den Parameter dar, der es dem
Linguisten erlaubt, die »Begriffschronologie« der Elemente der
Sprache zu bestimmen und ihre potentielle Bedeutung als die
Konsequenz ihrer Position (initial, medial oder final) zu sehen.
Diese Chronologie ldsst sich in zwei Phasen gliedern: 1. Eine An-
fangsphase der Potentialitdt, die von den formativen Elementen
eines Wortes bis zum konstruierten Wort reicht. 2. Eine Endphase
der Aktualisierung, die vom Wort zum Satz reicht, das heifit, von
der Potentialitdt zur Aktualisierung.

Noch genauer: Phase 1 ist die Représentation, die Operation,
die etwas geistig sagbar macht und die sich ausschliefslich auf das
Denkbare als Gesamtheit der Potentialitdt der Sprache (langue) be-
zieht, wihrend man in Phase 2 das ausdriickt, was man gedacht
hat, der Ausdruck bezieht sich ndmlich auf das Gedachte (die
Materie fiir die Rede) als aktualisierender Teil der Sprache. Es gibt
nun eine Zeit der Sprache (langue) und eine Zeit der Rede. Der
Ubergang vom Denkbaren zum Gedachten ist also der Ubergang
von der Potentialitdt zur Aktualisierung der Sprache. Und so er-
klart Guillaume die Operativitit der langue:

»Es gibt kein Substantiv: in der langue gibt es lediglich eine Substanti-
vierung, die frither oder spéter aufgehalten worden ist. Es gibt auch
kein Adjektiv, sondern nur eine Adjektivierung, die im Moment, wo sie
von Geist erfasst wird, mehr oder weniger fortgeschritten ist. Es gibt
kein Wort, sondern nur eine auierordentlich komplizierte Genese des

200

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER DIE UNMOGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN — CELAN

Wortes, eine Lexigenese. Es gibt kein Tempus, sondern das Phanomen
der Entstehung des Zeit-Bildes - die Chronogenese.«?

Folglich ist es notwendig, im Falle des Zeit-Bildes eine weitere
Unterscheidung zu treffen: zwischen der Chronogenese und der
Chronothese: »Ein Modus fasst ein gewisses, bereits erworbenes,
aber vielleicht noch nicht endgiiltiges Potential zusammen, um
die Zeit aufzubauen. Die Tempora der Modi driicken die Nutzung
dieses Potentials - soweit es erworben ist - aus.«2 Man kann also
das Zeit-Bild in seinem rein potentiellen Zustand (Zeit in posse),
im Prozess seiner Entstehung (Zeit in fieri) und letztlich in seinem
vollendeten Zustand (Zeit in esse) schematisieren.2

Guillaumes Zeitmodell der Sprache hatte auf die Sprachtheo-
rie der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts einen nicht unerhebli-
chen Einfluss, unter anderem auf Merleau-Pontys Schriften der
50er Jahre, spéter aber auch auf Deleuze oder Agamben, die sich
alle drei anerkennend auf ihn berufen. Wihrend Deleuze und
Agamben in Guillaume einen Ansatz sehen, der die Potentialitét
von Sprache unterstreicht, haben andere jedoch den teloshaften
Zug in Guillaumes Theorie moniert, in der die Potentialitét - bei
aller Prioritit - stets dazu bestimmt ist, im Redeakt zu miinden.
Mit Merleau-Ponty, aber auch mit Lévinas, liefle sich das chrono-
logische Phasenmodell hinterfragen, in dem das Sagen (dire) stets
im Gesagten (dit) aufzugehen hat.

Ebendieses Telos ist es, das in Celans Dichtung fraglich wird.
Weder in der vollendeten Zeit in esse, im reinen Sprechakt der Per-
formanztheoretiker, noch in der rein virtuellen Zeit in posse lasst
sich Prousts »un peu de temps a l'état pur« mehr finden. Gegen-
tiber sowohl dem produktiven Akt als auch der reinen Potenz
driickt Celans »zernut« im Gegenteil einen Zustand der Sterilit4t
aus. Die dichterische Sprache ist hinsichtlich ihrer Moglichkeiten
impotent geworden; als Eingedenken der Toten ist sie gescheitert
und ist hoffnungslos geworden. Ihr bleibt allein die Moglichkeit,
den Verlust der Hoffnung anzuzeigen. Wo die Vorstellbarkeit ge-
bricht, verbleibt allein die Anzeige einer Erfahrung der fehlenden

23 Ebd,, S. 115-116.

24 Ebd., S. 116.

25 Vgl. Gustave Guillaume: Temps et Verbe, Paris: Honoré Champion
1965.

201

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ULISSE DOGA

Représentation: das Scheitern der Dichtung als Erinnerung an die
Shoa. Lyotard sagt: »Die Kunst vermag weiniger vom Erhabenen
Zeugnis abzulegen als von dieser Aporie, an der sie arbeitet, und
dem Schmerz, den sie ihr bereitet. Sie sagt nicht das Unsagbare,
sie sagt vielmehr, daf3 sie es nicht sagen kann«.26 Die Sprache des
Zeugens ist eine negative Morphologie, die negativ-dialektisch
das Unsagbare zum Ausdruck bringt, indem sie die Unmoglich-
keit oder besser gesagt das Scheitern der Zeugenschaft darstellt:
Linguistisch kann man noch hinzufiigen, dass die Definition »ne-
gative Morphologie« auch von Guillaume stammt; er merkte, dass
es Sprachen gibt, in denen die Morphologie eher negativ als posi-
tiv ist; der expressive Wert einer Form bestimmt sich bei ihnen
weniger aus dem, was sie bedeutet, als aus dem, was sie alles
nicht bedeuten will.

Vi

Das mystische, philosophische und sprachliche Nu weist somit,
wie wir gesehen haben, auf einen bestimmten symbolischen Zu-
stand oder eine Verfassung des Menschen und der Sprache hin.
Mit »symbolisch« meine ich eine harmonische, urspriingliche, un-
zeitliche, vollendete, plastische, perfekte Form oder Uberformung
des Menschen und der Sprache. Und das Nu erhellt sich nach un-
seren Exkursen als das Zeitmaf} oder der Zeitbegriff der Symbol-
erfahrung. »Zernut« wére somit die Negation dieses symbolischen
Zustands und dieser Verfassung, oder vielmehr die Klage dar-
tiber, diesen Zustand oder diese Verfassung nicht erreichen zu
konnen. Ist das Nu symbolisch, dann kénnen wir, mit Benjamin,
seine Negation als »allegorisch« definieren. Ein Zitat aus Benja-
mins Trauerspielbuch fiihrt uns ins Herz der Sache:

»Wihrend im Symbol mit der Verklarung des Untergangs das transfi-
gurierte Antlitz der Natur im Lichte der Erlosung fliichtig sich offen-
bart, liegt in der Allegorie die facies hippocratica der Geschichte als er-
starrte Urlandschaft dem Betrachter vor Augen. Die Geschichte in al-

26 Jean-Frangois Lyotard: Heidegger und die Juden, Wien: Passagen
1988, S. 59.

202

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER DIE UNMOGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN — CELAN

lem, was sie Unzeitiges, Leidvolles, Verfehltes von Beginn an hat, préagt
sich in einem Antlitz - nein in einem Totenkopfe aus.«?”

Celan driickt mit dem Wort »zernut« seine Distanz zur symboli-
schen Erlgsung, gleich welcher Art, aus. Zernut ist eine Klage tiber
die Unmoglichkeit, eine mystische, freudige, ja selbst eine ver-
stummende Erfahrung des Menschen zu machen, und es ist auch
eine Klage tiber die Unfahigkeit des Menschen zu einer - im Sinne
Heideggers - tiefen Langeweile, die erst fiir das Dasein einen Zu-
gang zur Seinserfahrung darstellt. Celans Wort »zerweiligt« bes-
tatigt, was die Weile der tiefen Langeweile betrifft, diese Hypo-
these: zernut stellt schliellich die Negation des sprachlichen Nus
dar, der Potentialitit der Sprache nadmlich. Zernut driickt ein
»Klemmen« des sprachlichen Mechanismus aus, des Ubergangs
von der Ebene der Sprache zur Ebene der Rede bzw. der perfor-
mierten Nicht-Rede: Die Dichtung erreicht den paradiesischen,
symbolischen Status der Sprache nicht, sie kommt nicht zur Voll-
endung, kann weder sprechen noch nicht-sprechen, sondern ver-
bleibt von jetzt an, allegorisch geworden, im Modus des Stotterns
und Stammelns.

Zernut driickt in einem Wort dichterisch aus, was Benjamin
als Kern der allegorischen Erfahrung bestimmt hat: die Exposition
der Geschichte als Leidensgeschichte der Welt. Die nicht erstiege-
ne Stille und Freude ist die Botschaft von Celans Spitlyrik. Diese
Sprache ist etwas anderes als die Stille oder das Schweigen der
Dichtung, das oft eine Form von »Erreichung« oder »Vollendung«
sein kann: Mit den Worten des Dichters Andrea Zanzotto - der
dieses Stammeln, dieses »verminderte« Sprechen zum Prinzip sei-
ner eigenen Dichtung erhob? - verhiillt und erprobt sie zugleich
ihre Kraft. Eine vergangene, vergehende Kraft tiberdauert in ihr
oder sollte es zumindest. Besonders in der Spitlyrik - und das Ge-
dicht »Ein Teil« ist nur ein Beispiel - dringt Celan in eine Sprache
ein, die immer mehr ausdiinnt, aber paradoxerweise auch unge-
heuerlich dicht und reich ist. Es gibt in der Spitdichtung Celans

27 Walter Benjamin: Gesammelte Schriften, hrsg. v. Rolf Tiedemann,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, Bd. 1, S. 343.

28 Vgl. zu diesem Motiv Ulisse Doga: » And the poem stammers« - Ar-
chi-writing in Andrea Zanzotto«, in: ATOPIA 6: »architextures«
(Online: http:/ /www.atopia.tk (Stand November 2004)).

203

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ULISSE DOGA

kein Zurtick und keine Wiedergeburt, keine Heimat und keine
Hoffnung, doch tritt in der Darstellung des Scheiterns der poeti-
schen Aufgabe ein Wort, eine Mitteilung, eine Gabe zutage, die
vielmehr ein schwieriges Erbe ist. Celans Sprache ist eine Pas-
sionssprache, die Zeugnis ablegt von einer erlittenen und im Text
sedimentierten Gewalt, in der

»der Eindruck einer Trennung, einer schrillen Dissonanz, eines von ei-
ner ganzen Kultur gegen den Dichter begangenen Verrats bleibt. Celan
hat alles unternommen, um sich tiber die absolute Verzweiflung zu er-
heben, doch er kam dabei um. Es bleibt der Eindruck einer Spaltung im
Herzen der deutschen und européischen Kultur, die leider noch heute,
iiber die Zeit eines neuen menschlichen Zusammenlebens, untriiglich
ihren Schatten wirft.«?

Literatur

Agamben, Giorgio: Das Offene. Der Mensch und das Tier, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2002.

ATOPIA 6: » And the poem stammers« - Archi-writing in Andrea
Zanzotto«, in: »architextures«, http://www.atopia.tk (Stand
November 2004).

Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften, hrsg. v. Rolf Tiedemann,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991.

Celan, Paul: Gesammelte Werke in 7 Banden, hrsg. v. Bertrand
Badiou/Jean-Claude Rambach/Barbara Wiedeman, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2000.

Doga, Ulisse: Der Entreimte. Uber Paul Celans Spatwerk, Ce-
lan-Studien. Neue Folge, Berlin: Rimbaud 2007, Bd. 1.

Guillaume, Gustave: Grundziige einer theoretischen Linguistik,
Ttibingen: Niemeyer 2000.

Guillaume, Gustave: Temps et Verbe, Paris: Honoré Champion
1965.

Heidegger, Martin: Die Grundbegriffe der Metaphysik.
Welt-Endlichkeit-Einsamkeit  (1929/1930), Frankfurta. M.:
Klostermann 1983.

29 Andrea Zanzotto: Scritti sulla letteratura, Milano: Mondadori 2001,
S. 349.

204

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER DIE UNMOGLICHKEIT DER DICHTUNG, DIE STILLE ZU ERSTEIGEN — CELAN

Lyotard, Jean-Frangois: Heidegger und die Juden, Wien: Passagen
1988.

Mallarmé, Stéphane: »Crise de vers«, in: Henry Mondor/G. Jean
Aubry (Hg.), Stéphane Mallarmé: (Euvres completes, Paris:
Gallimard 1945, S. 360-368.

Meister Eckhart: Die deutschen und lateinischen Werke, hrsg. und
iibers. v. Josef Quint, Stuttgart: Kohlhammer 1968, Bd. 1.

Nietzsche, Friedrich: Kritische Studienausgabe in 15 Einzelb&n-
den, hrsg. v. Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Miinchen: de
Gruyter 1999.

Uexkiill, Jakob von: Theoretische Biologie, Berlin: Springer 1928.

Zanzotto, Andrea: Scritti sulla letteratura, Milano: Mondadori 2001.

205

am 14.02.2026, 16:40:23. /del O


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 16:40:23.


https://doi.org/10.14361/9783839408285-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

