5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

5.1 Viresque acquirit eundo - Das wachsende Text-Kind

Die Voraussetzungen fiir die Erhebung von Les Essais zum Text-Kind sowie fiir dessen
letztliche Ubertragung wurden gelegt, als Montaigne bei seinen Besuchen auf dem An-
wesen der Familie Gournay im Jahr 1588 Druckfahnen seines Werks mit sich fithrte, um,
unter Mitarbeit Marie de Gournays, das Textkonvolut einer griindlichen Revision zu un-
terziehen." Mittels handschriftlicher, von ihm als allongeails* bezeichneter Anmerkun-
gen, Erweiterungen und Verinderungen,® die nicht nur er, sondern auch Marie de Gour-
nay selbst auf den Bogen anbrachte,* erfolgte somit die letztlich vollstindige Durchsicht
und Erweiterung des Werks.® Dabei reicht die von der Forschung identifizierte Band-
breite der allongeails von Wortersetzungen iiber Anmerkungen fiir die Drucklegung bis
hin zu Kommentaren zu Textpassagen.®

1 Allerdings war Marie de Gournay mehr als Montaignes >Sekretérin¢, wie es aber Desan (2014),
504-505, darstellt: »Il [Montaigne] se complait dans son réle d’auteur et de commentateur et la
jeune Marie est ravie de lui servir de secrétaire.«

2 Diese Bezeichnung der Erweiterungen geht auf eine Formulierung Montaignes in I11,9 (De la vani-
té) zuriick. Vgl. dazu die Ausfihrungen von Tournon (*2018a), 41: »Prise a la lettre, I'expression
signifie a la fois que le livre ajouté en 1588 est le troisiéme terme d’'une série (1, 2, 3) et qu'il
prolonge I'ensemble formé par les deux précédents, indissociables par rapport a lui ([1-2], 3).«
Montaignes Annotationspraxis, Notizen an den Randern der Druckfahnen anzubringen, nahm erst
mit seinen Besuchen auf Schloss Gournay seinen Anfang; vgl. dazu erneut Desan (2004), 510.

3 Vgl. dazu ebd., 487.

4 Marie de Gournays Handschrift lasst sich auf EB klar ausmachen. Allerdings belaufen sich die von
ihr gemachten Anmerkungen auf lediglich drei: »En 1588 lors d’un séjour en Picardie, il trouvera
en Marie de Gournay une amanuensis bénévole qui écrit, sous sa dictée, trois éditions dans les
marges de I'exemplaire de Bordeaux (feuillets 42v, 47r et 290v), sans doute parmi les premiéres
(@ l'actualité).« Hoffmann/Legros (*2018), 1699.

5 Es sei daran erinnert, dass das Werk bereits mit der Drucklegung der Neuedition im Jahr 1588 um
einen dritten Band erweitert wurde und insgesamt 543 Zusatze erhielt. Vgl. zu dieser Erweiterung
der Edition von 1588 erneut Desan (*2018h), 1557. Das Werk wuchs bis 1594 weiter, und wie gezeigt
sollte Abel LAngelier diese erste posthume Edition als eine um ein Drittel erweiterte Neuauflage
vermarkten. Vgl. dazu ebd., 1558.

6 Vgl. dazu erneut Tournon (*2018a), 41.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Amalia Witt: Texte vererben

Nach Abschluss der Revisionsarbeiten entstand somit jene spiter von der Forschung
Exemplaire de Bordeaux genannte Fassung. Auf dieser notierte Montaigne — zwischenzeit-
lich auf sein Anwesen in der Gascogne zuriickgekehrt und nun nicht mehr in Begleitung
Marie de Gournays — mit eigener Hand den bereits erwihnten Halbvers Vergils auf dem
Einband jenes Exemplars, das er als Leitsatz auserkoren hatte: Viresque acquirit eundo.”
Meint das bei Vergil Fama, die voranschreitende Gottin des Geriichts, die im weiteren
Vorangehen an Kriften zunahm und damit die Nachrede betreffend die Liebe Didos zu
Aeneas verbreitete, bezog Montaigne die Devise auf das Anwachsen seines Textes. In der
Tat hatten Les Essais bedeutend an Umfang zugelegt: von der Erstverdffentlichung 1580 in
Bordeaux iiber die Erweiterung um einen dritten Band und rund 600 Erginzungen 1588
bis hin zu den nun angebrachten allongeails in Vorbereitung einer sechsten Edition, die
Montaigne aufgrund seines Todes im September 1592 jedoch nicht mehr selbst besorgen
konnte.® Mit jener Devise erhob er das organisch gewachsene Schriftkorpus also zu sei-
nem geistigen und textuellen Kind,’ dessen Entwicklung als ein >Von-Tag-zu-Tag-Kraft-
Erwerbenc er, der >Vater« dieses wachsenden Kindes, begleitete. Wie gezeigt sollte es je-
doch Marie de Gournay zu verdanken sein, dass diese Devise nach Montaignes Ableben
fir die posthumen Editionen ttbernommen wurde. Dem Textkorper, der so unbindig
wuchs wie Montaignes Geist umherritt — und ihm laut dem essai »Vom MiRiggang« (,8)
»Chimiren und fantastische Monster gebar«,'® — wurde somit ein Motto eingeschrieben,
das sich an seine wuchernde Konstitution flexibel anpasste und hierbei dennoch dauer-
haft war. Zunichst werden deshalb im Folgenden Passagen in Les Essais erortert, die in
ihrem Zusammenspiel fir die Erhebung des Werks zum Text-Kind Montaignes heran-
zuziehen sind. Hierbei wird auf zwei wichtige Konzepte Montaignes eingegangen, jenes
der Konsubstantialitit und jenes des Primats geistiger Kinder tiber leibliche Nachkom-
men. Daraufhin werden die kulturgeschichtlichen Grundlagen fiir den mannlichen Ge-
barwunsch und die Vorstellung des Autors als gebarender Vater seines Textes in Form
eines geistigen Kindes schwerpunktmif3ig firr die Renaissance und die Antike beleuch-
tet. Abschlieflend erfolgt eine Riickkehr zur Textebene von Les Essais, da ein Exkurs zum
Stellenwert des semantischen Feldes des Kindes im Werk die umfassendste Betrachtung
des Themenfeldes erméoglicht.

7 Vgl. Legros (2014/15) sowie Charpentier/Legros (*2018).

8 Vgl. dazu Balsamo (2007), XXXIX.

9 »Le frontispice de I'édition de 1588 présente aux quatre coins des putti bien robustes. Est-ce un
hasard ? Ce qui, en tout cas, ne I'est pas, cest I'épigraphe virgilienne que Montaigne a placée,
en ce lieu et de sa main, sur 'Exemplaire de Bordeaux: Viresque acquirit eundo, « Et il acquiert
des forces en allant », autrement dit «il est en pleine croissance ». Montaigne parle ainsi de son
livre comme un enfant. Unique.« Charpentier/Legros (*2018), 608.

10 Montaigne (2007p): De l'oisiveté (1,8), 54—55: »[...] et m'enfante tant de chiméres et monstres fantasques
les uns sur les autres [Herv. d. Verf], sans ordre, et sans propos, que pour en contempler & mon
aise I'ineptie et I'étrangeté, j’'ai commencé de les mettre en rolle [de les enregistrer], espérant
avec le temps lui en faire honte a lui-méme.« Auf diese Stelle wird zuriickzukommen sein.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais
5.2 Montaignes Text-Kind: Das einzigartige, konsubstantielle Werk

Der Status von Les Essais als geistiges und textgeborenes >Kind« des >Vaters« Montaig-
ne fufdt auf Argumentationsstringen, die sich aus dem Zusammenwirken verschiede-
ner essais ergeben und anhand von Ausziigen nun beleuchtet werden." Im Folgenden
wird deutlich, dass diese >Infantilisierung« des Werks erstens mit seiner von Montaig-
ne als schwankend, ja geradezu wuchernd definierten Kérperlichkeit zusammenhingt.
Zweitens wird diese Korperlichkeit des Textes auffallend hiufig im Zusammenhang mit
Uberlegungen Montaignes zu seinem kiinftigen Ableben sowie zu dem Andenken an ihn
evoziert. Dem liegt die Vorstellung eines symbolisch-geistigen sowie vornehmlich textu-
ellen Korpers zugrunde, der im Sinne einer Substitution des bereits verstorbenen oder,
mit Blick in die Zukunft, erst kiinftig verblichenen irdischen Kérper fungiert oder fun-
gieren soll. Montaigne sollte also nicht nur, wie gezeigt, firr La Boétie einen textuellen
Raum einrichten und somit dem letzten Wunsch des Freundes, ihm >einen Platz zu ge-
bens, nachkommen." Auch fiir sich selbst und sein eigenes posthumes Nachleben be-
anspruchte er einen Text-Korper, was anhand der bereits in der Einleitung dieser Arbeit
genannten Widmung an Madame de Duras deutlich wurde.” Im Hinblick auf sein kiinf-
tiges Ableben sowie seinen posthumen Ruf spricht Montaigne dort ndmlich von Les Es-
sais als einem >soliden Textkorpers, der als posthumes Behiltnis nicht nur des von ihm
verfassten Textes, sondern fiir ihn selbst fungieren und die Erinnerung an sein authen-
tisches Ich erméglichen sollte.

Doch allein die Funktion des kiinftigen posthumen Behiltnisses erklirt die Erhe-
bung von Les Essais zum geistigen, textgeborenen Kind Montaignes noch nicht umfas-
send. Vielmehr ist hierfir ein eingehenderer Blick auf sein Verhiltnis zu Les Essais von-
noten. In »Uber die Liebe der Viter zu ihren Kindern« (II,8) — einem Madame d’Estisssac
gewidmeten essai' — geht Montaigne auf die Entstehungsbedingungen seines Werks ein
und stellt dessen Einzigartigkeit heraus:*

Cest une humeur mélancolique, et une humeur par conséquent trés ennemie de
ma complexion naturelle, produite par le chagrin de la solitude, en laquelle il y a
quelques années que je m'étais jeté, qui m'a mis premiérement en téte cette réverie
de me méler d’écrire. Et puis me trouvant entiérement dépourvu et vide de toute
autre matiére, je me suis présenté moi-méme a moi pour argument et pour sujet.
Ceest le seul livre au monde de son espéce et d’un dessin farouche et extravaguant.
Il n’y a rien aussi en cette besogne digne d’étre remarqué que cette bizarrerie: car a
un sujet si vain et si vil, le meilleur ouvrier du monde n’e(it su donner fagon.

11 Hierbei sei erwéhnt, dass das Kind nicht nur als Metapher fiir das Werk als Kind, sondern auch
fur die Thematisierung von Kindern in Les Essais einen wichtigen Stellenwert einnimmt, wie im
nachfolgenden Kapitel beleuchtet wird.

12 Vgl. zu dieser in Lettre d son pére sur la mort d’Etienne de La Boétie kolportierten Bitte La Boéties
erneut Montaigne (2012), 8688, sowie Bardyn (2015), 237.

13 Vgl. Montaigne (2007¢): A Madame de Duras, 824.

14 Dabei handelt es sich nicht um eine nachtrigliche Widmung, wie sie jene an Diane d’Andoins
alias »Corisande« darstellt, sondern Widmung und Text gehen ineinander iber.

15 Montaigne (2007v): De l'affection des peres aux enfants (11,8), 404.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

203


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Amalia Witt: Texte vererben

Hervorzuheben ist hieran, dass die Entstehung von Les Essais von ihm als Produkt eines
psychischen Ausnahmezustands gekennzeichnet wird, der wiederum — obgleich nicht
explizit genannt — auf den Tod La Boéties zuriickzufithren ist. Entgegen der von Montai-
gne an seinem 38. Geburtstag an der Wand seines Rundturm-Refugiums angebrachten
Inschrift, mit der sein Riickzug von éffentlichen Amtern als die Befreiung aus den Fes-
seln der ihm leidig gewordenen Titigkeit des Rechtsmagistrats dargestellt wird,'® wirft
diese Formulierung in I1,8 also ein anderes Licht auf jene Abkehr von seinen Pflichten
als Staatsdiener: Montaignes damals vollzogene Abwendung von allem AufReren glich
demnach eher einer durch den unnatiirlichen Zustand der Melancholie induzierten Ein-
samkeit. Damit wird das aus diesem Zustand heraus entstandene Werk in den nekro-
logischen Kontext der Melancholie als langfristige Folge der Trauer um den Freund ge-
stellt. Bereits in den vorherigen Kapiteln ist ja deutlich geworden, dass die Schreibpra-
xis des Verfassens von essais als eine geradezu therapeutische Verarbeitung des Verlus-
tes La Boéties gelten muss:"” Jene Melancholie sei dafiir verantwortlich gewesen, dass er,
Montaigne, als er allen anderen Stoffes ermangelte, sich der >Traumerei< des Schreibens
hingegeben und sich selbst zum Thema und Gegenstand seines Buches gemacht habe.
Les Essais als >in seiner Art einzigartige Buchc sei in seiner wildwuchernden Extravaganz
derart bizarr, dass selbst der beste Kunsthandwerker es nicht in eine Form zu pressen
oder zurechtzustutzen vermoge. Erneut wird hier also das schriftliche Werk als ein Kor-
per beschrieben, allerdings in seiner Beschaffenheit als derart unbandig wachsend, un-
f6rmig und instabil wuchernd, dass er nicht eingefangen und auf normierte dsthetische
Formen heruntergebrochen werden konne.

Eben diese Analogie zwischen Handwerk sowie Text-Werk und Korperlichkeit findet
sich prominent auch an anderer Stelle, nimlich zu Beginn des essai »Von der Freund-
schaft« (1,27), in dem geschildert wird, dass ein mit dem Ausmalen einer Wand beauf-
tragter Handwerker im Haus Montaignes Grotesken angebracht habe.” Eigentlich sind
dies ornamentale Tier- und Pflanzenmotive, doch in diesem Kontext sind Grotesken un-
formige Gebilde, deren Grazie laut Montaigne lediglich in ihrem Variationsreichtum und
ihrer Absonderlichkeit besteht.” Daraus schlussfolgert er, auch Les Essais seien nichts an-
deres als »Grotesken und monstrése Korper, die in ihrer prekiren Statik aus verschie-
denen Gliedern zusammengesetzt seien und lediglich eine zufillige Anordnung und Ge-
stalt besifSen.”® In »Vom MiilRiggang« (I,8) fithrt Montaigne jenen inhaltlichen >Wild-
wuchs« und die daraus entstehende >Monstrositit« des eigenen Textkorpers auf seinen
Geist zuriick, wobei dort vor allem das Verb enfanter — »ein Kind gebirenc — auffille:*

16 Vgl hierzu erneut das Zitat bei Bardyn (2015), 234.

17 Vgl. hierzu Kritzman (1991, 2009) sowie Desan (*2018¢).

18 »ll choisit le plus bel endroit et milieu de chaque paroi pour y loger un tableau élaboré de toute
sa suffisance, et le vide tout autour, il le remplit de grotesques et corps monstrueux.« Montaigne
(2007k): De l'amitié (1,27),189.

19 »[..] qui sont peintures fantasques nayant grice quen la variété et étrangeté.« Ebd.

20  »Que sont ceux-ci [Les Essais] aussi a la vérité que grotesques et corps monstrueux, rapiécés de
diverses membres, sans certaine figure, n'ayant ordre, suite ni proportion que fortuite >« Ebd.

21 Vgl. erneut Montaigne (2007p): De l'oisiveté (1,8), 54—55.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

Derniérement que je me retirai chez moi, délibéré autant que je pourrais, ne me
méler d’autre chose que de passer en repos, et a part, ce peu qui me reste de vie [Herv.
d. Verf]: il me semblait ne pouvoir faire plus grande faveur a mon esprit, que de le
laisser en pleine oisiveté [Herv. d. Verf], s’entretenir soi-méme, et s’arréter et rasseoir
en soi: ce que jespérais qu’il peut désormais faire plus aisément, devenu avec le
temps plus pondéré, et plus mir. Mais je trouve, variam semper dant otia mentem, qu’au
rebours, faisant le cheval échappé, il se donne cent fois plus d’affaire a soi-méme,
quil 'en prenait pour autrui ; et m'enfante tant de chimeres et monstres fantasques [Herv.
d. Verf] les uns sur les autres, sans ordre, et sans propos, que pour en contempler a
mon aise 'ineptie et I'étrangeté, j’ai commencé de les mettre en rolle [de les enre-
gistrer], espérant avec le temps lui en faire honte a lui-méme.

Erneut spielt hier der Riickzug eine Rolle, der nun jedoch nicht Melancholie nach sich
zieht, sondern einen im Zustand des MiifSiggangs frenetisch umherwandernden Geist,
der, gleich einem durchgegangenen Pferd, ziigellos umherreite und deshalb »Chiméren
und fantastische Monster« hervorbringe oder wortlich: ihm, Montaigne, selbige gebire.
In »Wenn man einander des Liigens bezichtigt« (I1,18)** erhebt Montaigne schlieRlich
sein Werk zu einem zweiten Ich. Es sei folglich ein ihm >konsubstantielles« Werk:*

Et quand personne ne me lira, ai-je perdu mon temps, de m'étre entretenu tant
d’heures oisives, a pensements si utiles et si agréables ? Moulant sur moi cette figure,
il m’a fallu si souvent me faconner et me coiffer et marranger, pour mextraire, que
le modele s’est affermi et, en quelque mesure, formé soi-méme. Me peignant pour
autrui, je me suis peint en moi, de couleurs plus nettes, que n'étaient les miennes
premiéres. Je nai plus fait mon livre que mon livre m'a fait. Livre consubstantiel a son auteur.
[Herv. d. Verf] D’'une occupation propre : Membre de ma vie [Herv. d. Verf.]: Non d’'une
occupation et fin, tierce et étrangére, comme tous autres livres.

Waren all die von Miifdiggang geprigten Stunden also umsonst, fragt Montaigne hier,
in denen er sich der Beschreibung seiner selbst gewidmet habe? Anscheinend war dies
nicht vergeblich, denn Montaigne erliutert im Folgenden, dass er sich derart intensiv
mit sich selbst auseinandergesetzt, sich umgestellt und >frisiert< habe, dass jenes diese
Beschreibungen seiner selbst empfangende Objekt — Les Essais — letztendlich zu einem
Teil seiner selbst und damit >konsubstantiell geworden sei: »Ich habe mein Buch nicht
mehr gemachtals es mich gemacht hat«, sagt Montaigne zu diesem ihn grundlegend ver-
indernden Weg der intensiven Selbstbeschreibung und -darstellung, wobei dieses sMa-
len seiner selbst fiir andere« ihn lebhaftere Farben in sich habe entdecken lassen als jene,
die ihm urspriinglich eigen gewesen seien.

Folglich rekurriert Montaigne nicht nur auf die Handwerkstitigkeit, sondern auch
auf die Malerei als weitere kiinstlerische Analogie, um die Entstehung seines Werks und
zugleich die Beschreibung seiner selbst zu metaphorisieren: nicht nur hier, sondern auch
wenn er in Au lecteur von einem Malen seiner selbst spricht* oder er sich, erneut in 1,27,

22 Vgl. zu dieser Ubersetzung von Du démentir (11,18) Enzensberger (82011), 329-333.
23 Montaigne (2007d): Du démentir (11,18), 703—704.
24 »[..] car Cest moi que je peins.« Montaigne (2007a): Au lecteur, 26.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

205


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Amalia Witt: Texte vererben

auf sein Werk als ein nicht formvollendetes Gemailde bezieht.? Auch in »Wenn man ein-
ander des Ligens bezichtigt« (11,18) formuliert er, dass »indem ich mich fiir andere mal-
te, malte ich mich in lebendigeren Farben als jene, die mir urspriinglich sind«.?® All dies
wird immer wieder in den Kontext von Erliuterungen Montaignes gestellt, die sich auf
die Art und Weise beziehen, wie ihn die Nachwelt in und durch Les Essais wahrnehmen
und wie sie Gebrauch von seinem Werk nach seinem Ableben machen sollte.?” So heifSt
es in 11,18 unter anderem — was analog zu den bereits erwihnten Erliuterungen in Au
lecteur sowie in Montaignes Widmung an Madame de Duras in 11,8 zu lesen ist —, er ha-
be Les Essais nicht als Statue seiner selbst verfasst, sondern das Werk sei gedacht fiir eine
Bibliothek sowie fiir den Austausch mit einem Nachbarn, einem Verwandten oder einem
Freund, der ihn, Montaigne, auf diese Weise — wortlich: in diesem Bilde — besuchen so-
wie mit ihm hierdurch eine neue Beziehung eingehen wollte.?® In diesem Kontext betont
er, dass er selbst das Andenken seiner Verwandten stets in Ehren gehalten habe, indem
er einstmals ihnen gehérende Gegenstinde aufbewahrte.*

Trotz dieses Hinweises, die materiellen Relikte von Verstorbenen liebevoll aufzube-
wahren, gibt sich Montaigne, erneut in 11,18, in Bezug auf die Drucklegung von Les Es-
sais sowie auf das kiinftige materielle Schicksal seines Werks nach seinem Ableben be-

tont nonchalant:*°

Werde die Nachwelt also weniger daran interessiert sein, ihn materi-
ell ebenso in Ehren zu halten, wie er es mit den Relikten seiner Verwandten halte — und
gemeint ist hier offensichtlich die Bewahrung von Les Essais als materielle Hinterlassen-
schaft seiner selbst —, so werde er, bemerkt Montaigne spitzbiibisch, es ihnen heimzah-
len, denn sie kénnten sich ja schliefilich jetzt nicht weniger aus ihm machen, als er sich
dann® aus ihnen machen werde (also gar nichts). Im Ubrigen bestehe seine einzige Be-
ziehung zur Offentlichkeit darin, fihrt Montaigne ebenso ostentativ gleichgiiltig fort,
dasserlediglich ihre »bequemsten und unmittelbarsten Schreibwerkzeuge« in Anspruch

genommen habe — gemeint ist freilich der Buchdruck — um sein Werk zu vervielfachen.

25  »Je vais bien jusqua ce second point avec mon peintre, mais je demeure court en l'autre, et
meilleure partie : car ma suffisance ne va pas si avant que d’oser entreprendre un tableau riche,
poli et formé selon l'art.« Montaigne (2007k): De l'amitié (1,27), 189—190.

26  »Me peignant pour autrui, je me suis peint en moi, de couleurs plus nettes, que n'étaient les
miennes premiéres.« Montaigne (2007d): Du démentir (11,18), 703.

27  Vgl. ebd., 703: »Si toutefois ma postérité est d’autre appétit [..].«

28 »)e ne dresse pas ici une statue a planter au carrefour d’une ville, ou dans une Eglise, ou place
publique: [..]. Cest pour un coin de librairie et pour en amuser un voisin, un parent, un ami
qui aura plaisir a me fréquenter de nouveau et a avoir d’autres relations avec moi sous cette
image.« Montaigne (2007d): Du démentir (11,18), 702—703.

29 »Vraiment, cela partirait d'une mauvaise nature, d’avoir & mépris les portraits mémes de nos
amis et prédécesseurs, la forme de leurs vétements et des leurs armes. J’en conserve I'écriture,
le sceau, et une épée particuliére et n'ai point chassé de mon cabinet des longues cannes que
mon pére portait ordinairement en la main [..].« Ebd., 703.

30 »Si toutefois ma postérité est d’autre appétit, j'aurais bien de quoi me revancher, car ils ne sau-
raient faire moins de compte de moi que jen ferais d’eux en ce temps-la. Tout le commerce
que j'ai en ceci avec le public cest que j'emprunte les outils de son écriture [Herv. d. Verf] la plus
immédiate et la plus commode: En récompense, jempécherais peut-étre que quelque coin de
beurre ne se fonde au marché.« Ebd.

31 Gemeintist: nach seinem Ableben.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

Mit diesem Papierkonvolut trage er wahrscheinlich dazu bei, bemerkt er ironisch, ein
Stiick Butter auf dem Markt vor dem Dahinschmelzen zu bewahren.

Diese vordergriindige, auto-ironische Gleichgiiltigkeit ist charakteristisch fiir Mon-
taignes Stil, doch auch in diesem Fall verstecken sich hinter der betont indifferenten Fas-
sade profunde Gedanken. Erneut in »Uber die Liebe der Viter zu ihren Kindern« (I1,8)
argumentiert Montaigne schlieRlich, dass textuelle Erzeugnisse als geistige Kinder iiber
leibliche Nachkommenschaft zu stellen seien. Nun l6sen geradezu liebevolle Gedanken
der Fiirsorge um das Textgeborene die vormals affichierte Nonchalance ab.?* Unter an-
derem grenzt er die Liebe zu natiirlichen Kindern von jener zu anders gearteten >Kin-
dern<ab, indem er Zweifel an den Beweggriinden fiir die Liebe zu biologischen Kindern
juflert:?

Or, a considérer cette simple occasion d’aimer nos enfants, pour les avoir engendrés,
pour laquelle nous les appelons autres nous-mémes: il semble qu'il y ait bien une
autre production venant de nous, qui ne soit pas de moindre recommandation. Car
ce que nous engendrons par 'dme, les enfantements de notre esprit, de notre courage et suffi-
sance [Herv. d. Verf], sont produits par une plus noble partie que la corporelle, et
sont plus notres. Nous sommes pére et mére ensemble en cette génération : ceux-
ci nous colitent bien plus cher, et nous apportent plus d’honneur, s’ils ont quelque
chose de bon. Car la valeur de nos autres enfants est beaucoup plus leur que notre.

»Wenn ich bedenke, dass wir unsere Kinder nur darum lieben, weil wir sie gezeugt haben
(weswegen wir sie als von uns verschieden bezeichnen), kommt mir in den Sinn, dass wir
doch noch anders hervorzubringen vermégen.« Diese andere Schopfung verdiene nicht
minder Wertschitzung, und zwar sei sie »die Schépfung der Seele, diese Kinder unseres
Geistes, unseres Herzens und unserer Kunstfertigkeit«. Da sie nimlich »Friichte eines
edleren Teils als des Korpers« seien, konnten sie als »viel mehr unser Eigen gelten« als
jene auf korperlichem Wege gezeugten Kinder. Folglich sieht Montaigne in diesem auf
biologische Zeugung nicht angewiesenen Akt eigenstindiger, geistiger Erschaffung eine
Art Jungfernzeugung, die mit dem heutigen Fachbegriff als Parthogenese®* greifbar wi-
re:** »Bei der Zeugung derartiger Kinder sind wir zugleich Vater und Mutter«, konstatiert
er, und dies habe eine grofRere Verausgabung fiir diese geistigen Kinder zur Folge. Doch
»sollten sie etwas Gutes an sich haben, triigen sie uns auch viel mehr Ehre ein«. Denn
der Wert leiblicher Kinder sei in weit héherem Mafie ihnen selbst zuzuschreiben, »da
wir, die biologischen Eltern, nur einen dufierst geringen Anteil daran hitten«. In jenen
anderen, geistigen Schopfungen seien jedoch alle Schonheit, alle Anmut und alle Kost-
barkeit dem ureigenen Werk zu verdanken. Sie wiirden uns somit auf viel lebendigere

32 Deshalb werden im Folgenden diejenigen Aspekte in 11,8 vorerst bewusst vernachléssigt, die sich
auf den Umgang mit dem wortwortlichen, physisch prasenten Kind beziehen sowie auf Montai-
gnes eigene Kindheit, die ihm zuteilgewordene Erziehung und seine eigenen Vorstellungen von
Erziehung und elterlicher Zuneigung.

33 Montaigne (2007v): De l'affection des péres aux enfants (11,8), 421.

34  Vgl. die Applizierung des Begriffs fiir den literarischen Kontext in Raddatz (2012), 34.

35  Montaigne (2007v): De l'affection des péres aux enfants (11,8), 421.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

207


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Amalia Witt: Texte vererben

Weise vertreten und verkorpern als unsere leiblichen Kinder. Platon, so Montaigne wei-
ter, behaupte gar, dass »solche Kinder unsterblich seien und auf diese Weise auch ihre
Viter unsterblich machten, ja zu Géttern erhoben, wie es bei Lykurg, Solon und Minos
der Fall war«.%

Hierauf folgen verschiedene historische, vornehmlich auf die Antike bezogene Ex-
empla, anhand derer das Verhiltnis von Urhebern schriftlicher Texte zu ihren Schrift-
werken als Liebe >geistiger«< Viter fiir ihre textuellen, geistigen und nicht-leiblichen Kin-
der thematisiert wird.*” Dadurch wird auf frappierende Weise eine somit bereits Jahr-
tausende alte Priferenz zur geistigen Zeugung illustriert: Zunichst genannt wird die
»geistige und weiter andauernde Tochter« des Heliodoros aus Emesa — das heifst des-
sen zehnbindige Aithiopika, auf die Heliodoros auch unter Androhung des Verlustes sei-
ner Stellung als Bischof nicht habe verzichten wollen.*® Allerdings ist gleich dieses erste
Beispiel frivolerer Natur, denn jene >Tochter«< des Bischofs stellt Montaigne in ironisch
ausgestalteter Personifizierung dar als »ein reizendes Wesen zwar, doch fiir eine Toch-
ter der Kirche und des Priestertums vielleicht doch ein wenig zu kurios gestaltet in der
Darstellung des Handlungsverlaufes, aufierdem zu tippig, dariiber hinaus allzu liebes-
hungrig«.* Hierauf folgt die Schilderung des Falls des Rémers Labienus, dessen sich ge-
gen Tyrannei richtende Schriften zu einem Autodafé verurteilt worden seien. Da Labie-
nus nicht im Stande gewesen sei, »ohne seine ihm so teuren Geisteskinder weiterzule-
benc,*® habe er sich selbst das Leben genommen, indem er sich lebendig begraben lief3
- ein Beweis, so Montaigne, fiir »die vehementeste viterliche Zuneigung«.*

Hervorzuheben ist, dass sich in der Gesamtschau aller vorgebrachten exempla drei im
Kontext des gewaltsamen Todes des Urhebers, von anderen oder selbstverursacht, ab-
spielen (Labienus, Cremutius Cordus, Lukan), zwei mit angedrohtem Tod befasst sind
(Cassius Severus, Augustinus) — dem eigenen oder jenem der eigenen, leiblichen Kinder
- und schlieflich einmal der nahende, natiirliche Tod thematisiert wird (Epikur). Folg-
lich ist der Grofteil dieser angefiihrten historischen Verweise auf die viterliche Liebe
zum metaphorischen Text-Kind verbunden mit drohender oder realer Todeserfahrung.
Hiervon ausgehend ldsst sich deshalb argumentieren, dass der herausragende, nahezu
alle diese exempla einigende Gesichtspunkt weniger die affektive Ebene der Urheber fiir
ihre geistigen Kinder ist. Vielmehr geht ihr gemeinsames Moment auf den Umstand zu-
riick, dass das textuell erzeugte Kind vor dem Hintergrund baldigen Ablebens zu einem
Hoffnungstriger avanciert, da es das vergingliche Leben seines Erzeugers iiberdauern
und dessen Namen weiterfithren werde. Umgekehrt, und derselben Logik folgend, wird

36  »[..] ce sontici des enfants immortels, qui immortalisent leurs péres, voire et les déifient, comme
a Lycurgus, a Solon, & Minos.« Montaigne (2007v): De l'affection des péres aux enfants (11,8), 421.

37  »Or les histoires étant pleines d’exemples de cette amitié commune des péres envers les enfants,
il ne m'a pas semblé hors de propos d’en tirer aussi quelquun de cette ci.« Ebd.

38 Ebd, 422.

39  »[..] fille qui dure encore, bien gentille, mais a I'aventure un peu trop curieusement et mollement
godronnée pour fille ecclésiastique et sacerdotale, et de trop amoureuse fagon.« Ebd.

40 »Or Labienus ne peut souffrir cette perte, ni de survivre a cette sienne si chére géniture.« Ebd.

41 »ll est malaisé de montrer aucune autre plus véhémente affection paternelle que celle-la.« Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

dem Urheber des Textes durch gewaltsame Vernichtung dieses Hoffnungstrigers jegli-
che Lebenshoffnung genommen. Diese Leseart findet sich in I1,8 durch ein nachfolgen-
des, personliches Gestindnis Montaignes bestitigt, das von seiner eigenen Zuneigung
fiir seine geistige Hinterlassenschaft handelt, denn schlieflich formuliert er nun sein
eigenes Kokettieren dahingehend, geistiger Kreation den Vorzug vor ehelicher Pflicht-
erfiillung zu gewihren:*

Et je ne sais si je maimerais pas mieux beaucoup en avoir produit un parfaitement
bien formé, de l'accouplement avec les Muses, que de l'accouplement avec ma
femme. A celui-ci, tel quil est, ce que je donne, je le donne purement et irrévoca-
blement, comme on donne aux enfants corporels. Ce peu de bien, que je lui ai fait,
il nest plus en ma disposition. Il peut savoir assez des choses que je ne sais plus,
et tenir de moi ce que je mai point retenu: et quil faudrait que tout ainsi qu'un
étranger, jempruntasse de lui, si besoin m'en venait. Si je suis plus sage que lui, il
est plus riche que moi.

Was nun ihn, Montaigne, angehe, so sei er sich keineswegs sicher, ob er »statt in Umar-
mung mit meiner Frau« es nicht eher vorzoge, »ein vollkommen wohlgeformtes, da aus
der Umarmung mit den Musen hervorgehendes Kind gezeugt zu haben«. Wie bereits
erwihnt ist der Topos des durch und als Text konstituierten Kindes — ge- und erzeugt
als >Kopfgeburt«von Seiten seines Verfassers — keine Praigung Montaignes, sondern geht
aufein bereits in der Antike und der Bibel allgegenwirtiges minnliches Gebarphantasma
sowie eine in der Renaissance beliebte Metapher zuriick, wobei diese kulturgeschichtli-
chen Grundlagen noch zu betrachten sind.

Erwihnt werden kann jedoch bereits an dieser Stelle, dass bei Montaigne eine origi-
nelle Ausgestaltung dieses antiken Topos vorliegt, wenn er in 11,8 erklirt, er gebe »die-
sem [Kind] hier« — Les Essais — »jedenfalls das, was ich gebe, riickhaltlos und unwider-
ruflich, wie man es bei leiblichen Kindern tut«. Allerdings ist es wohl die von Montai-
gne hier nicht explizit ausformulierte >Geburt« des Textes, die, einmal erfolgt, im Zuge
der schriftlichen Niederlegung des geistigen Kindes bedingt, dass »das wenige, das ich
ihm an Gutem zukommen liefR«, nun »meiner Verfiigung entzogen«ist. Somit ergibt sich
ein Problem: Das hier vorgestellte geistige und textgeborene >Kind< Montaignes fungiert
namlich als ein seinen Urheber/>Vater«letztlich in seiner Selbstindigkeit iibersteigender
Wissens- und Erinnerungsfundus. »Es mag vieles wissen, was ich nicht mehr weif}, und
von mir Dinge bewahren, die ich nicht bewahrt habe und die ich notfalls von ihm, wie von
einem Fremden, borgen miisste«. Folglich sei es »reicher als ich, selbst wenn ich weiser
sein sollte«.

Zwar findet das kiinftige Ableben Montaignes in dieser Passage keine Erwihnung, je-
doch kann diese Uberhdhung des Werks — im Sinne eines seinen Urheber iibertreffenden
Wissensschatzes — gelesen werden als ein >Kinds, das seinen >Vater« auch itber dessen
Tod hinaus auf unvorhersehbare Art und Weise tiberdauert. Folglich ist das Text-Kind

42 Ebd., 423.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

209


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Amalia Witt: Texte vererben

nicht nur ein Hoffnungstriger im Hinblick auf eine mégliche Art des posthumen Fort-
lebens des >Vaters« Montaigne, sondern ihm wohnt dariiber hinaus ein deviantes Poten-
tial inne, das es einldsen kénnte, indem es sich nach dem Ableben seines Urhebers in
seinem schutzlosen oder vielmehr unbeaufsichtigten Zustand fir Fehlinterpretationen
Offnet und damit mehr preisgibt, als von Montaigne als >Vater« beabsichtigt war.* Auf-
grund des in ihm gespeicherten Text-, Wissens- und Erinnerungskonvolutes konnte es
den>Vater<zwar reprisentierten — allerdings anders, alsvon diesem intendiert, da es ihm
als geistigem >Erzeuger<nicht mehr zugingliche Facetten seines eigenen Selbst aufzeige,
so Richard Regosin.*

Zu Recht bedarf dieses geistige Kind aufgrund des ihm eigenen Potenzials der De-
vianz also eines Vormunds, der es auch iiber das Ableben seines geistigen Vaters hinaus
betreut. Montaigne selbst hat Marie de Gournay hierfiir jedoch nicht explizit vorgese-
hen: Er war nicht davon iiberzeugt, dass es einen Menschen gibe, der dieser Aufgabe
nach seinem Ableben ebenso zufriedenstellend nachgehen wiirde, wie er dies einst fir
La Boétie getan hatte.* Deshalb rief er wie erwihnt in »Von der Freundschaft« (I,27) mit
Aristoteles aus: »O meine Freunde, es gibt keinen Freund!«*® Hierdurch sei, konstatiert
erneut Regosin, Montaignes geistiges und textgeborenes >Kind« Gefahr gelaufen, sich
der Schutzlosigkeit und somit der Fehlinterpretation preiszugeben.*” Jedoch wurde ge-
zeigt, dass es trotzdem oder gerade deshalb letztlich Montaignes fille dalliance sein soll-
te, die sich dieses >Kindes< annahm. Dass sie im Ubrigen selbst bis zu einem gewissen,
wenn auch umstrittenen Grad als >sTochter« Montaignes in den Text von Les Essais selbst
eingeschrieben ist, wird noch zu eruieren sein. Indes werden im Folgenden die kultur-
geschichtlichen Wurzeln der Vorstellung des Urhebers als >Vater« eines Text-Kindes frei-
gelegt, um zu zeigen, dass eine rein metaphorische Leseart des Textes als >Kind< auch fir
Les Essais zu kurz greift.

43 Ebendies bespricht Richard L. Regosin unter dem Stichwort des Herausforderns vaterlicher Auto-
ritat durch das Werk selbst; vgl. dazu Regosin (1996), besonders 13—47.

44 »In the preceding analysis of the complex status of the child of the mind we encountered the
gap between the father’s intention and the way the child carries it out, and | concluded with the
image of a textual offspring who is at the same time faithful and rebellious, who simultaneously
represents its author and betrays him as well, both in spite of itself and because it is in its nature
to do so. In this context we witnessed Montaigne’s concern for what he himself identified as the
intended meaning of La Boétie’s writing and the role he took on to protect the integrity of his
friend and his text. And we witnessed as well the essayist’s misgivings about the future reading
of his own text as he positioned himself, once again, beyond the grave.« Regosin (1996), 48.

45  Vgl. erneut Montaigne (2007b): De la vanité (111,9), 1029: »)e ne laisse rien a désirer et deviner
de moi. Si on doit s’en entretenir, je veux que ce soit véritablement et justement. Je reviendrais
volontiers de l'autre monde pour démentir celui qui me formerait autre que je n'étais, fut-ce pour m'honorer
[Herv. d. Verf].«

46 Vgl erneut Montaigne (2007k): De l'amitié (1,27), 197: »Ce précepte qui est abominable en cette
souveraine et maitresse amitié, il est salubre en l'usage des amitiés ordinaires et coutumiéres:
A lendroit desquelles il faut employer le mot qu'Aristote avait trés familier, O mes amis, il ny
a nul ami.«

47  Vgl. hierzu Regosin (1996), 49: »If this is the legacy that the essayist will leave to his child of the
mind, then the answer to my opening question is that no one will second that offspring, no one
will protect it (and its author) from being misread and misrepresented.«

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

5.3 Gebarende Vater und ihre Werke - eine skizzenhafte
kulturgeschichtliche Einordnung

»Dass auch Manner Kinder gebiren kénnen, ist ein uralter Traume,*® konstatiert Chris-
tine Kanz fiir das bereits in der Antike sowie in der Bibel auftauchende ménnliche Ge-
biarphantasma in ihrer Monographie Maternale Moderne.*’ Die von Kanz dort entwickelte
These besagt, dass das Projekt der imaginiren Kunstgeburt im 19. und 20. Jahrhundert
sich in der kulturellen Moderne zur Materialitit realer Geburten und zur prinzipiellen
Umsetzbarkeit von Minnern ausgetragenen Geburten im 21. Jahrhundert entwickelt ha-
be.*° Folglich sei eine rein metaphorische Auslegung der Geburtsmetapher als Kunst-
schopfungsanalogie, wie sie meist innerhalb der Literatur- und Kulturwissenschaften
im Sinne der Erschaffung von etwas v6llig Neuem herangezogen werde,” fiir jenen Zeit-
raum nicht mehr sinnvoll.>* Aber auch fiir Montaignes textuellen Gebiarwunsch greift

48  SoderKlappentext bei Kanz (2009); vgl. auch Kanz (2015), 60: »Die mannliche Wunschvorstellung,
ein Kind zu gebaren, ist uralt, vermutlich eine archaische Fantasie, die von den griechischen My-
then Gber die Bibel bis in die Gegenwart hinein in immer neuen Varianten auftaucht.«

49  Kanz (2009) legte zu dem Thema eine Kultur- und Wissensgeschichte fiir den Beginn des 20. Jahr-
hunderts und damit fiir eine Hochphase literarisch und kiinstlerisch vermittelter mannlicher Ge-
barsehnstichte vor: »Zwischen 1830 und 1933 wurden mannliche Gebarphantasien zu einem in Li-
teratur, Kunst und Film geradezu obsessiv prasentierten Phanomen.«, heifdt es im Klappentext.
Kanz thematisiert darin u.a. die Abfassung literarischer Texte und ihre Vollendung durch Litera-
ten als geistige Zeugungsakte und >Geburt<. Eine hingegen bis in die Antike zuriick- und von dort
bis zum 19. Jahrhundert reichende Kulturgeschichte des schwangeren Mannes hat Roberto Zap-
peri mit seiner 1979 erschienenen Monographie Luomo incinto. La donna, I'vomo e il potere vorgelegt
—eine schon etwas iltere, jedoch die immer noch umfassendste Arbeit zu diesem Thema. Vorlie-
gend wird die franzosische Ubersetzung (1983) herangezogen.

50 Kanz (2009).

51 »Wenn innerhalb der Literatur- und Kulturwissenschaften von mannlicher Schwangerschaft oder
mannlicher Reproduktion die Rede ist, so wird damit meist auf Schwangerschaft als Metapher und
Kunstschépfungsanalogie angespielt. Geburt markiert dann den Beginn von etwas vollig Neuem
im kinstlerischen, kreativen, geistigen Bereich, steht etwa fiir einen dsthetischen Durchbruch,
poetischen Neuanfang oder die Schaffung eines Werks per se.« Kanz (2015), 59.

52 Und zwar dann nicht, »wenn das Cebdren in Werken verhandelt wird, die [..] eindeutig in spe-
zifischen wissenshistorischen Kontexten entstanden sind, die sich mit der Entstehung neuen Le-
bens befassen.« Ebd. Dass im Ubrigen minnliche Gebarwiinsche iiber das kiinstlerisch-literari-
sche Feld hinausgehend in Erfiilllung gehen konnen, zeigen Fille physiologisch tatsichlich reali-
sierter Schwangerschaften von Mannern. So brachte im Februar 2017 Osterreichs erster schwange-
rer Mann, dervormals eine Frauwar, in Graz ein gesundes Baby zur Welt. Vgl. dazu Hubmann, Didi:
»Erstmals in Graz: schwangerer Mann bringt Kind zur Welt.« In: kleinezeitung.at vom 25.02.2017
(veroffentlicht online am selben Tag, 6.00 Uhr). Der von dem Kind Entbundene hatte zuvor eine
Ceschlechtsumwandlung von der Frau zum Mann durchlaufen und lebt in einer Partnerschaft mit
einem Mann, wobei das Kind aufgrund der nach wie vor intakten Gebarmutter des vormals weib-
lichen Gebarenden auf natiirlichem Wege gezeugt werden konnte. Ebd. heifdt es weiter, trotz der
Ceschlechtsumwandlung kénnten auf Wunsch Gebarmutter und Vagina bestehen bleiben, wobei
die Gabe von Hormonen zur Ceschlechtsumwandlung bei bestehendem Schwangerschaftswunsch
unterbrochen werden misse und folglich nur ein gewisser Prozentsatz von Frauen, die sich fiir die
Ceschlechtsumwandlung zum Mann entschieden hitten, sich auch fir eine Schwangerschaft ent-
scheide. Im Ubrigen entscheide sich auch nur ein geringer Prozentsatz fiir einen intimchirurgi-
schen Eingriff, um ein Penoid — eine Art Penisersatz —ausbilden zu lassen.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

M


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Amalia Witt: Texte vererben

eine rein metaphorische Lesart zu kurz, wie im Folgenden deutlich werden soll. Dass
Montaignes geistig-textuelles Kind sich bereits nach seinem Dafiirhalten verselbstin-
digte und tber sein Ableben hinaus fiir Marie de Gournay eine tragende Rolle spielen
sollte, bedeutet eine originelle Weiterentwicklung des urspriinglichen, antiken Topos.**
In Les Essais — und mit dem Textkorpus seines gedruckten Werks an sich - stellte Mon-
taigne wie dargestellt die Zeugung und Geburt geistiger Erzeugnisse auf Papier iiber die
leibliche Zeugung und die Entbindung eines Kindes aus Fleisch und Blut. Nachfolgend
seien nun die kulturgeschichtlichen Wurzeln der Metaphern des Textes als Kind sowie
des Text-Urhebers als >Vater« skizziert.**

Die Vorstellung des eigenen Werks als Kind ist ein Gemeinplatz der europiischen
Geistes- und Literaturgeschichte. Sie erfreute sich in Renaissance und Barock grofier
Beliebtheit, wie Ernst Robert Curtius feststellt.® Beispielsweise findet sie sich bei Ron-
sard®® ebenso wie bei Agrippa d’Aubigné (1552-1630),” zudem auch bei Shakespeare
(1564—1616), Bacon (1561-1626), Miguel de Cervantes (1547-1616), John Donne (1572—1631)

).%® Fiir die franzdsische Renaissance selbst liegt im

sowie Tommaso Stigliani (1573-1651
Ubrigen keine umfassende Untersuchung vor, die minnliche Gebirsehnsiichte sowie
geistige Erzeugnisse als literarische Text-Kinder thematisiert, sondern es finden sich
lediglich punktuelle Aussagen hierzu.*® Nicht zufillig habe, konstatiert Douglas A.
Brooks fiir England in der Einleitung des von ihm herausgegebenen Sammelbands
Printing and Parenting in Early Modern England, der Topos des geistigen Schwanger-Seins
eines Mannes mit seinem literarischen Werk und die >Geburt« desselbigen als >Kindx
zur Zeit des aufkommenden Buchdrucks eine auffillige Aktualisierung erfahren, wo-
bei sich gleichzeitig Analogien zwischen menschlicher Fortpflanzung und modernen
Schreibtechnologien, zwischen Tinte und Blutslinien sowie zwischen Elternschaft und
Drucklegung perpetuierten.® Auch Margareta de Grazia weist mit ihrem Beitrag im sel-
ben Band daraufhin, dass sich fiir das rinascimentale England ein deutliches Ansteigen
von Vergleichen zwischen mechanischer Druck-Reproduktion von Text und menschli-
cher Fortpflanzung sowie gedruckten Erzeugnissen und Kindern feststellen lasse, was
eine auffillige Wiederbelebung der antiken Trope des Textabdrucks als Kind nach sich

53  So auch die Auffassung Regosins zur Ausgestaltung dieses Topos durch Montaigne; vgl. Regosin
(1996), 47: »The child and the text as child, the seed and the word: forms of resemblance and
of difference, of fidelity and of betrayal.« Dies ist vor dem Hintergrund der Ausfithrungen Mon-
taignes in vier essais zu sehen, und zwar De l'institution des enfants (1,26), De l'affection des peres aux
enfants (11,8), D'un enfant monstrueux (11,30) und De la ressemblance des enfants aux peres (11,37).

54  Eineausfiihrliche Betrachtung dieser Grundlagen wird hier nicht intendiert, da dies zu weit ginge.

55  Vgl. Curtius ("1993), 141-144, hier 143. Curtius untersucht mit Kapitel 7 seines Klassikers zur his-
torischen Topik, Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter, die auf die Antike zuriickgehende
historische Metaphorik und dort u.a. Personalmetaphern.

56 In Ronsards Elegie an Pierre Lescot (1515—1578), zitiert nach ebd., bezeichnet er die beiden Wer-
ke Homers — Ilias und Odyssee — als »les deux filles d’Homere«. Vgl. dazu ebd. Auerdem ist auch
Ronsards Elegie A son Livre zu nennen; vgl. dazu Larsen (2006), 285, Anm. 68.

57  Vgl. dazu ebenfalls Curtius ("1993), 143, sowie Larsen (2006), 285, Anm. 68.

58  Vgl. Textbeispiele in Curtius ("1993), 143—144.

59  Vgl. dazu Kenny (2020), 117-118.

60 Vgl. dazu und zum Folgenden Brooks (2005), 2—4.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

gezogen habe.® Vor diesem Hintergrund héchst interessant ist auch Katharine Eisaman
Maus’ Feststellung in ihrem ebenfalls in jenem Sammelband von Brooks erschienenen
Beitrag »A Womb of his Own: Male Renaissance Poets in the Female Body«, dass minn-
liche Poeten in der Renaissance kreative Prozesse mit Terminologien beschrieben, die
mit dem weiblichen Kérper zusammenhingen.®* So habe beispielsweise Philip Sidney
(1554—1586) sich im ersten Sonett seiner um 1580 entstandenen Sonettsequenz Astrophil
and Stella als ein mit seinem Werk schwanger Gehender geriert, der in den Wehen liege.®
Ahnliche Metaphern finden sich auch bei seinen Dichterkollegen Ben Jonson (1572-1637)
und Shakespeare (1564-1616).%

Die Elternschaftsmetaphern in der Renaissance und namentlich jene des schreiben-
den>Vaters«in Bezug auf sein >Text-Kind« spielten auch deshalb eine entscheidende Rol-
le, weil die neue, den Buchmarkt revolutionierende Technologie des Buchdrucks neben
Begeisterung auch die Furcht vor unkontrollierter Verbreitung schriftlicher Erzeugnis-
se hervorrief.> Aus einer nekrologisch-posthumen Warte hing damit auch die Sorge um
den Verbleib der eigenen, nun >schutzlos< gewordenen Text-Erzeugnisse nach dem Able-
ben des Urhebers oder der Urheberin zusammen.* Eben diese Art der Besorgnis scheint
in den Ausfithrungen Montaignes in 11,18 zu dem Text als >Kinds, das ihn in gespeicher-
tem Wissen bereits iibersteige, durch, und zwar trotz seiner affichierten nonchalanten
Haltung zur Drucklegung seines Textes und zum posthumen Verbleib seines Werks. Zu-
dem istdies eine Form der Sorge um den geistigen, textgeborenen sNachwuchs, der Ma-
rie de Gournay in gleich doppelter Weise beschiftigen sollte. Sie unternahm ja Mafnah-
men zur Bewahrung nicht nur des Werks Montaignes, sondern auch ihres eigenen, und
zwar dergestalt, dass sie Les Advis und Les Essais als geistige, textgeborene und schiitzens-
werte Kinder im Zuge von Festschreibungen an firsorgliche >Aufsichtspersonenc iiber-
antwortete. Die Beweggriinde hierfiir werden mit de Grazias erneut fiir die englische
Renaissance formuliertem Kommentar erhellt, dass es sich bei einer solchen Wiederbe-
lebung der Trope des gedruckten Textes als Kind um die Herstellung einer doppelten

61 »In the English Renaissance, comparisons of mechanical and sexual reproduction, imprints and
children, seem to multiply, as if the new technology of the printing press revitalized the ancient
trope. A cluster of infantilizing tropes anticipates the nineteenth-century term for early printed
books, incunabula (from cunabula, cradle).« De Grazia (2005), 34—35.

62  »In the English Renaissance, the creative imagination commonly is associated with the female
body.« Eisaman Maus (2005), 89.

63 »In the first sonnet of Astrophil and Stella, Philip Sidney describes himself as >great with child to
speak, and helpless in my throes«« Ebd., 89-90.

64 »Ben Jonson, often described as the most aggressively smasculine< of English Renaissance writ-
ers, nonetheless frequently depicts his own creativity as maternal. In Poetaster’s sapologetical di-
alogues, for instance, he represents his >longwatched labours< as >Things, that were born, when
none but the still night,/And his dumb candle saw his pinching throes«. In the Cary-Morison ode,
the turn of the infant of Saguntum, shalf got out« but already retreating back into a womb that
will become its tomb, rehearses the >turns< and >counterturnss, the strophes and antistrophes,
of a poem generated to commemorate the dead.« Ebd.

65  Vgl. Brooks (2005), 5-6, der von der in der Frithen Neuzeit hergestellten Analogie zwischen der
Druckerpresse und der Dirne spricht. Hierauf wird zuriickzukommen sein.

66  Ebd., 5ff.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

213


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Amalia Witt: Texte vererben

Kontinuititslinie gehandelt habe, nimlich einer schriftgebundenen und einer genealo-
gischen, die in ihrer wechselseitigen Verschrinkung auf ein posthumes Weiterleben des
Texturhebers oder der Texturheberin hoffen liefen.”” Dabei spielte der physische Text-
korper als materialisiertes Buch eine wichtige Rolle, so Brooks , da dieser stotes, aus be-
drucktem Pergament oder Papier zu einem Ganzen gebundene Korper dem geschriebe-
nen Wort den ndtigen stabilen Rahmen verlieh, um das Weiterleben geistiger Erzeug-
nisse iiber den eigenen Tod hinaus zu erméglichen.®®

In diesem Kontext ist erneut an La Boéties auf dem Sterbebett an den Freund ge-
richtete Bitte zu erinnern, ihm »einen Platz zu geben<, wobei Montaigne diesem flehent-
lichen Wunsch nachkam, indem er ihm mittels der Inschrift in seiner Bibliothek sowie
der Verdffentlichung seiner Schriften als auch der Nennung im essai »Von der Freund-
schaft« (I,27) nicht nur mehrfach einen Platz gewihrte, sondern auch in Text gemeif3elte
Denkmiler setzte. Wiederholt wird hier jene Bemerkung Montaignes in der Widmung
an Madame de Duras in I1,8 zu dem genannten >soliden Textkorper« aktualisiert, den er
fiir das Andenken an ihn beanspruchte.®” Nebenbei bemerkt ldsst sich die zunehmende
Verschrinkung zwischen physischer Kérperlichkeit und Textkdérpern mit der in der Re-
naissance zunehmend florierenden Publikation anatomischer Darstellungen und Ana-
tomieatlasse ebenso in Verbindung bringen’ wie mit lyrischen Formen, die mit dem
verbalen Sezieren des (weiblichen) Korpers spielten — prominent vertreten durch Clé-
ment Marot und seinen im italienischen Exil begriindeten lyrischen Wettstreit rund um
die sogenannten blasons anatomiques du corps féminin.” Literarisch, so Curtius, komme

67  Vgl. dazu und zum Folgenden De Grazia (2005), 35: »The textual imprint as child recurs in prelim-
inaries to early modern books, putting into play the semantics shared by biological and textual
reproduction: of issue, generation, copying, duplication, multiplying, engraving and gravidity;
of textual and sexual inscriptions that survive the grave through enduring ideas and successive children;
of two types of lines, scripted and genealogical which promise to extend the parent/author beyond death
[Herv. d. Verf.].«

68  Vgl. Brooks (2005), 5.

69 Vgl. erneut Montaigne (2007¢): A Madame de Duras, 824.

70  »No doubt, what Sawday calls the sanatomical Renaissances, and its reliance on increased access
to publication and the growth of literacy, brought printed books and bodies into close proximity
with one another.« Brooks (2005), 8. Was Frankreich anbelangt, so studierte der flimische Begrin-
der der modernen Anatomie, der Briisseler Andreas Vesalius (1514—1564), von 1533 bis 1536 in Paris.
Sein siebenbandiges Werk De humani corporis fabrica erschien 1543 in Basel. In dieser Zeit wurden
in Paris die Anatomica (1543) von Walther Hermann Ryff (um 1500-1548) und De dissectione partium
corporis humani (1545), bzw. in franzésischer Ubersetzung La Dissection des parties du corps humain
(1546), beide von Charles Estienne (um 1504/05-1564/65) veroffentlicht. Vgl Goeury (2016), 13—14.

71 Vgl. Goeury (2016), 3—15. Mit »Le beau tétin, der lyrischen Hommage an das — weibliche —>Briist-
chens, hatte im Frithjahr oder Sommer 1535 Clément Marot (1496—1541) ein »kunstvolle[s] Wap-
pen des weiblichen Korpers« (Bohme (2001), 229) erstellt, das er blason anatomique du corps féminin
nannte. Damit gab Marot einer bereits seit dem 15. Jahrhundert bestehenden Schriftproduktion
versifizierter, jedoch urspriinglich meist satirisch-politischer und teils bereits an organischen The-
men orientierter blasons einen entscheidenden erotischen Einschlag. 1534 war der in Frankreich
aus Sicht seiner Gegner allzu offen mit der Reformation sympathisierende Marot nach Ferrara, an
den Hof der Renée de France, gefliichtet. Nach Verfassen seines ersten blason rief er 1535 Dichter-
kollegen dazu auf, weitere blasons im selben Stil zu kreieren — ein Unterfangen, das nach Marots
Riickkehr nach Frankreich 1536 in einer Reihe gedruckter Publikationen miinden sollte. Diese kol-

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

das Bild des Werks des Dichters als dessen Kind im Altertum nicht hiufig vor, doch ste-
he das geistige Schwanger-Sein mit und das >Gebiren« eines Textes als >Kind<in der Tra-
dition der >Klagelieder«, der Tristia, Ovids” und finde sich auch bei Petronius sowie, al-
lerdings in uneindeutiger Weise, bei Catull (1. Jahrhundert v. u. Z.) wieder.” Gelten so-
mit Ovids Werke als Vermittler fir die Verbreitung der Personalmetapher des Buches
als Kind ins Mittelalter und in die Renaissance, geht diese allerdings urspriinglich auf
Platons Eroslehre zuriick und wird im Symposion evoziert.” Dort argumentiert die wei-
se Diotima,” dass die (Er-)Zeugung (206b)”® — sowohl die kérperliche als auch die see-
lische - die hochste Form von Eros sei, wobei das Streben nach Erzeugen im Schonen
mit dem Wunsch danach zusammenhinge, das Gute immer fiir sich zu beanspruchen
sowie Unsterblichkeit zu erlangen (207d). Diese Aussagen stehen im Kontext von Dio-
timas Unterweisung des Sokrates (469 v. u. Z.— 399 v. u. Z.) in Liebesdingen sowie des

lektive Offnung des neu entdeckten Genres zur gemeinschaftlichen Neuinterpretation ist nicht als
hofischer Zeitvertreib zu sehen, sondern passte zu der von Marot angestrebten Erneuerung lyri-
scher Formen. Selbstredend wurden die blasons anatomiques zu keinem Zeitpunkt zur Vermittlung
medizinisch-anatomischen Wissens eingesetzt, auch nicht in einer wie auch immer vulgarisier-
ten Form, obgleich ihr Zusammenfallen mit der Publikation einer Fiille anatomischer Lehrwerke
auch in Frankreich frappierend ist. lhr inhaltlicher Dreh- und Angelpunkt wurde fortan jeweils ei-
ne ausgesuchte Einzelpartie des weiblichen Korpers, auf die es in brillanter Manier lyrisches Lob
und lyrischen Tadel — im Sinne der beiden Zielsetzungen epideiktischer Rede — zu formulieren
galt. Auf jene separat betrachteten Korperpartien musste sich diese erneuerte lyrische Gattung
in erotischer Art und Weise beziehen und mit etwa dreiRig Achtsilbern eine gewisse Kiirze sowie
ein pointiertes, originelles Ende aufweisen. Gegenstand der blasons wurden verschiedene weiblich
Korperpartien, vom Haar bis zu den FiifSen, vom Hals bis zu den Schenkeln — und immer wieder
die Vagina.

72 Vgl. Curtius ("1993), 143, sowie Kritzman (1991), 58-59, in Bezug auf Montaigne: »Montaigne’s
anti-oratorical exordium to the essay >De linstitution des enfants« situates the text within the
Ovidian tradition of the Tristia where the author is father of a poem which ostensibly becomes

his child.«
73 Curtius ("M1993), 143.
74  Ebd.

75  Alle Angaben beziehen sich auf die kritische, griechisch-deutsche Ausgabe des Symposion von
Zehnpfennig (*2012), wobei Zitate aus dem Originaltext im Folgenden mit Platon (*2012) ausge-
zeichnet werden. Diotima wird als eine aus der griechischen Polis Mantineia stammende Figurim
Symposion dargestellt, die jedoch sehr wahrscheinlich fiktiv ist (vgl. dazu sowie zum Stellenwert
der Ausfithrungen Diotimas im Symposion Zehnpfennig (*2012), besonders XXIX=XL). Als Sohn der
Peneia und des Poros, so erklart Diotima Sokrates, sei Eros eben nicht ein Gott (wie es die Vorred-
ner des Sokrates wihrend des Gastmahls annehmen). Als Sohn des spitzfindigen Poros und der
an Mangel leidenden Peneia, sei er ein zwischen Mangel und Reichtum, zwischen Unwissenheit
und Weisheit schwankender Damon, der das Schone und Gute nicht besitze, sondern es bestian-
dig erstrebe. Die hochste Form des Eros sei das Erzeugen. Der Mensch sei seelisch und kérperlich
furchtbar.

76  Vgl. dazu die Anmerkung von Zehnpfennig in Platon (*2012), 190, Anm. 170, die herausstellt, dass
es eine tiefere Bedeutung habe, dass eine Frau diese Zeugungstheorie referiere: »Als Frau weif3
Diotima, was Empfiangnis ist: die Bereitschaft etwas Nicht-Eigenes aufzunehmen und dadurch
lber sich selbst hinauszuzeugen.« Diese Aussage ist allerdings gerade im frithneuzeitlichen Kon-
text fir die femmes de lettres kritisch zu sehen angesichts von bewusst kinderlos bleibenden Frau-
en, die sich —so etwa Catherine des Roches und Marie de Gournay — mit der Entscheidung gegen
Heirat und Kinder fiir die Erzeugung schriftlicher Werke entschieden.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

215


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Amalia Witt: Texte vererben

in diesem Zuge von ihr referierten Stufenmodells der fiinf Etappen der Erkenntnis zum
Schonen — von der Liebe fiir schone Korper bis hin zum letztendlichen Gewahrwerden
und Verstehen des Schénen selbst (210a-212a) — wobei sie Sokrates damit die Mysterien
der Liebe offenbart.”” Der narrative Rahmen fiir Diotimas Rede ist die Vermittlung ihrer
Lehren durch Sokrates, da er seine Vorredner, die sich wihrend des Gastmahls der Reihe
nach lobpreisend, aber unwissend iiber die Natur des Eros ergingen, mit ihren Aussa-
genwiderlegt, wobei wiederum sie ihn in der Vergangenheit selbst mittels priesterlichen
Wissens belehrt und mit ihren Ausfithrungen iiberzeugt hatte (209d).”® Die Diskussion
um Wesen und Wirken von Eros nimmt mit Diotimas Worten, die ihr Schiiler Platon
also wiedergibt, eine von den Vorrednern im Rahmen des Gastmahls nicht diskutierte
transzendente Dimension an, die sowohl die Reproduktion und die Neuschépfung als
auch die Bewahrung eigener Erzeugnisse betrifft:” Der Mensch sei von Natur aus nicht
nur kérperlich, sondern auch seelisch fruchtbar (206c), und der seelisch Erzeugende —
zu dieser Kategorie gehoren laut Diotima auch Poeten und andere Kiinstler (209a) — ge-
he ebenso wie alle anderen Zeugungswilligen umher, um im Schénen zu zeugen (209b).
Jenen, die iiber grofe seelische Zeugungskraft verfiigten und »die in der Seele Zeugungs-
kraft haben, mehr noch als im Korper, und zwar alles, was der Seele zu erzeugen und her-
vorzubringen zukommt« (209a), erhielten »Einsicht und alle anderen Tugenden« (ebd.).

Hervorzuheben in der nun nachfolgenden Argumentation Diotimas zur seelischen
Zeugung ist, dass sie zuvorderst die innige Gemeinschaft zwischen Freunden als idealen
Ort des Erzeugens geistiger Kinder herausstellt (209b—c).®° Im Kontakt mit dem ande-

77 Vgl. hierzu auch die Erlduterungen von Zehnpfennig in Platon (*2012), XVII-XVIII.

78  Constant Venesoen (1990), 28—29, quittiert Marie de Gournays Bezug auf Diotima in Egalité des
Hommes et des Femmes (1622) als Unwissenheit. Im Symposion sei Platons Auftreten als Schiler
Diotimas ironisch zu verstehen und nicht etwa als Anerkennung Diotimas fiir ihre Weisheit. Denn
das Thema Liebe, das Diotima im Symposion erldutere, sei ein typisch weibliches und somit tra-
ditionelles: »Il semble toutefois que Marie de Gournay n'ait pas saisi le ton ironique de Socrate,
que Iérudition moderne a relevé [..]. Il n'est d’ailleurs pas étonnant que ce soit Diotime qui
ait été chargée d’'un discours sur 'amour.« [...] Venesoen stellt fest, dass Marie de Gournay, als
selbststilisierte Vorreiterin des Feminismus, somit die traditionelle und alles andere als emanzi-
pierte Rolle Diotimas im Symposion nicht klar gewesen sei: »En somme, le réle assigné a Diotime
est parfaitement traditionnel, ou discriminatoire : subtilité dialectique, qui, de toute évidence,
avait échappé a Marie de Gournay. Beauté et Amour sont les termes du discours masculinisant.
Pas une seule féministe authentique ne s’y laisserait prendre aujourd’hui.« Hingegen vertritt
Zehnpfennigin Platon (*2012), 190, Anm. 170, diesbezlglich eine ganzlich andere Auffassung, die
jedoch in ihrer Formulierung nach meinem Daflirhalten ebenso kritisch zu sehen ist.

79  Vgl. dazu sowie zum Stellenwert der Ausfiihrungen Diotimas im Symposion Zehnpfennigin Platon
(22012), besonders XXIX—XL: »Denn die Frage der Reproduktion, Neuschépfung oder Bewahrung
der vorhandenen Substanz ist eine Frage, die unmittelbar mit dem Thema Liebe verbunden ist.«

80 »An den schénen Korpern findet er nun mehr Gefallen als an hagllichen, da er ja erzeugen will,
und wenn er auf eine schone, edle und wohlgestaltete Seele trifft, findet er ein ganz besonderes
Gefallen an der Verbindung von beidem, und fiir einen solchen Menschen hat er sofort eine Fiille
von Reden liber die Tugend und dariiber, wie ein guter Mann beschaffen sein und worum er sich
bemiithen muss, und er versucht, ihn zu erziehen. Dennindem er, glaube ich, den Schonen beriihrt
und mitihm umgeht, erzeugt er und bringt hervor, womit er schon lange schwanger ging [Herv. d. Verf.],
und in seiner Anwesenheit wie in seiner Abwesenheit an ihn denkend, zieht er gemeinsam mit
jenem das Erzeugte auf.« Platon (*2012), 101.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

ren, dem Schonen, ist nun also nicht mehr nur von Erzeugung die Rede, sondern auch
von der Hervorbringung, das heifdt der Geburt dessen, mit dem der Erzeugende zuvor,
wie es wortwortlich heifdt, »schwanger ging«. Sehr wichtig ist fiir den Kontext des Erzeu-
gens also, dass hierbei der Erzeugende des Umgangs mit einem Schénen bedarf, ebenso
wie es bei der korperlichen Zeugung der Fall ist. Erst aus diesen Erliuterungen tiber die
gemeinschaftliche, tugendhafte Zeugung erwichst Diotimas Schlussfolgerung, dass in
dieser Gemeinschaft und Freundschaft aus geistiger Zeugung unsterbliche Kinder ent-
stitnden (209¢).%
ab, denn (209d)®*

Hieraus leitet sie die Superioritit geistiger itber menschliche Kinder

es wiirde sich wohl jeder eher solche Kinder wiinschen als die menschlichen, und, auf
Homer, Hesiod und die (ibrigen vortrefflichen Poeten blickend, sie darum beneiden,
was fiir Sprosslinge sie hinterlassen haben, die ihnen unsterblichen Ruhm und un-
sterbliche Erinnerung verschaffen, da sie selbst unsterblich sind.

Folglich stellt der Wunsch nach Unsterblichkeit sowie der Erwerb immerwihrender Er-
innerung an die eigene Person den mafigeblichen Beweggrund fiir die Erzeugung geis-
tiger Kinder dar. Vor diesem Hintergrund scheint es zunichst so, als entsprichen Mon-
taignes Ausfithrungen zu jenem ihm >konsubsantiellen« Werk, das ihm als >solider Text-
korper< nach seinem Ableben dienen solle, in recht konservativer und wenig origineller
Weise diesen im Symposion referierten Beweggriinden fiir die Schaffung eines geistigen
Sprosslings. Dass dem nicht so ist, wird abschlieRend herauszustellen sein. Zuvor ist der
Stellenwert des Kindes als literarisches Symbol in Les Essais zu eruieren.

5.4 Der Stellenwert von Kindern in Les Essais

Neben den gezeigten kulturgeschichtlichen Hintergriinden des Werks als Kind im Sinne
einer besonderen Ausprigung der Personalmetapher fungiert das Kind als literarisches
Symbolin der europiischen Literaturgeschichte als Reprisentant eines naturhaften, un-
verbildeten Elementarzustandes des menschlichen Geschlechts, wie Eva Erdmann dar-
stellt.®* Dabei kann es fiir Neubeginn und Unschuld, aber auch fiir Rebellion, Unord-
nung und Anarchie stehen.® Auch in Les Essais fungiere das Kind als ein Archetypus und
sei dem Kannibalen und dem Bauern verwandst, stellen Frangois Charpentier und Alain
Legros fest.®® Mit dieser Nihe des Kindes zu Kannibalen und Bauern ist demnach bei-

81  »Sohaben diese dann eine weit innigere Gemeinschaft miteinander und eine festere Freundschaft
als eine auf Kinder gegriindete, da sie ja schonere und unsterblichere Kinder miteinander haben.«
Platon (22012), 101.

82  Ebd.
83  Vgl. dazu und zum Folgenden Erdmann (2008), 180.
84  Ebd.

85  »Quel que soit le regard porté sur les enfants réels qu’il [Montaigne] a pu observer «bien faits »
et « monstrueux » (11,30, 712), ou, a distance, sur ses propres enfants disparus, il se référe souvent
a I'enfant comme un archétype, voisin de ceux du cannibale et du paysan.« Charpentier/Legros
(22018), 608.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

07


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Amalia Witt: Texte vererben

den von Erdmann genannten Aspekten Rechnung getragen: Das Kind steht sowohl fiir
Unschuld, einen urspriinglichen Zustand sowie ein auf die Natur bezogenes Wissen als
auch fir eine gewisse gesellschaftliche Devianz, obgleich sie nicht unbedingt als Unord-
nung oder Rebellion charakterisiert werden kann.®® Regosin stellt zudem die gesamte
Bandbreite des semantischen Netzes heraus, dass sich in Les Essais und zwischen den
essais durch das im Text prasente >Kind« aufgespannt findet und das sowohl wortwort-
lich als auch sinnbildlich ist: Diese »Kinder« seien sowohl klassisch als auch modern und
oszillierten zwischen heroischer Vorbildhaftigkeit in Sachen urspriinglicher Weisheit ei-
nerseits und stupider Einfachheit andererseits.®”

Eine Frequenzanalyse fiir das Wort enfants ergibt zudem, dass es an 18. Stelle der am
hiufigsten in Les Essais gebrauchten Nomen steht, das heif3t, dass es 237 Mal Erwihnung
findet, und zwar in 56 der insgesamt 107 essais.*® Zudem tauchen Derivate — wie enfance,
enfant, enfanter, enfantement — weitere 147 Mal im Gesamttext auf.®” In Les Essais wimmelt
es also von Kindern, so etwa dem monstrésen Kind im essai »Uber ein missgeborenes
Kind (I1,30)«,”° dem zu erziehenden Kind in »Von der Knabenerziehung« (I,26)”* sowie
dem miitterlich von Madame d’Estissac geliebten Sohn in »Von der Zuneigung der Viter
zu ihren Kindern« (11,8).”* Auch Montaignes eigene Rollen des Sohnes und Kindes blei-
ben nicht unerwihnt, sei es der von Musik sanft geweckte Knabe in II,8 oder der dem
Vater dhnelnde und deshalb auch an Nierenkoliken leidende Sohn in »Uber die Ahnlich-
keit der Kinder mit ihren Vitern« (I1,37).” Hiermit sind auch jene vier essais benannt, die
das Wort enfant« bereits im Titel tragen.** Das Kind ist jedoch auch in Nebenbemerkun-
gen innerhalb weiterer Textpassagen von Les Essais prisent, etwa in »Uber den Diinkel«

86  Vgl. zu den Kannibalen in Les Essais Dubois (2018), zu den Bauern Legros (*2018b). Eines der
wohl berithmtesten essais ist Montaigne (2007q): Des cannibales (1,30): Hier nimmt Montaigne Be-
zug auf die Kannibalen als ethnozentrische Kritik an der vermeintlichen Grausamkeit der indige-
nen Bevolkerung, die vom europdischen Volksmund als sbarbarisch<angesehen werden, obgleich
doch ihre Sitten und Gebriauche im Umgang mit gefangengesetzten Feinden menschlicher seien
als jene der europdischen Kolonisatoren. Letztere seien somit die wahrhaftigen Barbaren. Mon-
taignes Ausfithrungen in 1,30 speisen sich nicht nur aus Lektiiren, sondern sind auch von einem
personlichen Treffen in Rouen mit Vertretern der indigenen Bevolkerung der Tupinamb4, die an
der Kiiste Rio de Janeiros beheimatet sind, genéhrt.

87 »Montaigne’s children are both classical and modern, they appear in essays treating subjects as
diverse as affections (1,3), custom (1,23), solitude (1,39), drunkenness (11,2), cowardice (l1,27), and
vanity (111,9) and are evoked 18 times in the >Apologie de Raimond Sebond:« (I1,12) alone. They
are successively heroes, victims, or fools, either models of a natural wisdom or examples of a
stupid simplicity. At times children represent continuity with the past and at other times they
allow the essayist to speak about the future. And, most striking, they are both literal, physical
children and figurative children of the mind as well.« Regosin (1996), 13.

88  Vgl. Leake (1981), 403—405, zitiert nach Regosin (1996), 13.

89  Ebd.

90  Montaigne (2007w): D'un enfant monstrueux (11,30).

91 Montaigne (2007u): De linstitution des enfants (1,26).

92 Montaigne (2007v): De l'affection des peres aux enfants (11,8).

93  Montaigne (2007t): De la ressemblance des enfants aux péres (11,37).

94  Dies sind auch die essais, die fiir die Erhellung der Einstellung Montaignes zu Kindern — biologi-
schen wie geistigen—von Belang sind, wobei fiir das Thema des Text-Kinds besonders 11,8 relevant
ist und nachfolgend besprochen wird.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

(IL,17),>* wenn Montaigne davon berichtet, er stelle sich »wahrhaftig nicht geschickter
als ein Kind« dabei an, Dichtkunst eigenstindig zu verfassen, weshalb er seine »Sachen
[Dichtung] unausstehlich« finde.*® Rezipiert man zudem eine Passage von »Ob wir et-
was als Wohl oder Ubel empfinden, hingt weitgehend von unserer Einstellung ab« (I,14)””
wortlich, ist Montaignes Haltung zum Verlust seiner leiblichen Kinder allerdings gera-
dezu gleichgiiltig:*® Im Kontext von Beispielen mehrerer rémischer Konsuln, die unge-
rithrt den Tod sowie die Bestattung ihrer eigenen Kinder verkrafteten, nennt Montaigne
zunichst den Fall eines Zeitgenossen, der den Verlust dreier erwachsener Kinder nicht
beweinte, sondern gar als besonderen Gnadenerweis des Himmels begriifite.”® Montai-
gne kommentiert dies, indem er schreibt, er habe selbst »sie [Kinder] im frithen Kindes-
alter verloren«, wobei er mit gewohnter Vergesslichkeit die Anzahl seiner frith verstor-
benen Sprésslinge mit einer approximativen Schitzung von »zwei bis drei« quittiert.’*®
Wenn auch »gewiss nicht ohne Bedauerng, so habe er diesen Verlust »doch, ohne dariiber
tritbsinnig zu werdenc, erlebt, auch wenn es wohl keinen gréfReren Verlust gibe, der die
Menschen tiefer ergreife.®

An einer anderen Stelle in 1,14 heifdt es zudem, dass »der groRte und gesiindeste Teil
der Menschen es fir ein grofRes Gliick [halte], Kinder zu habeng, jedoch er, Montaigne,
und »einige andere es fiir ein ebenso grofies Gliick hielten, keine [Kinder] zu haben«.'**
Unmittelbar wird erginzt, Thales habe auf die Frage hin, warum er nicht heirate, ge-

95  Montaigne (2007e): De la présomption (11,17).

96  »[Clomme jessaie plus évidemment en la poésie. Je I'aime infiniment : je me connais assez aux
ouvrages d’autrui; mais je fais, a la vérité, 'enfant quand j'y veux mettre la main ; je ne me puis
souffrir.« Ebd., 673.

97  Montaigne (2007r): Que le goiit des biens et des maux dépend en bonne partie de l'opinion que nous en
avons (1,14), 270—271.

98  Wie erwdhnterreichte nur eine von insgesamt sechs Tochtern das Erwachsenenalter, alle anderen
starben im Sauglings- oder Kleinkindalter.

99  »)e disais en mes jours de quelquun en plaisantant qu’il avait trompé la justice divine. Car la
mort violente de trois grands enfants, lui ayant été envoyé en un jour, pour un dpre coup de
verge, comme il est a croire: peu s'en fallut qu'il ne la pris a faveur et gratification singuliére
du ciel.« Montaigne (2007r): Que le goiit des biens et des maux dépend en bonne partie de l'opinion que
nous en avons (1,14), 270.

100 In Bezug auf die zuvor geschilderte Anekdote heifit es: »Je nensuis pas ces humeurs mons-
trueuses, mais j'en ai perdu en nourrice deux ou trois, sinon sans regret, au moins sans facherie.«
Ebd.

101 Montaigne erklart unmittelbar im Anschluss an diese Ausfithrungen den Grund fir seine Gleich-
giiltigkeit: Diese rithre von seiner Art her, eine Reihe alltaglicher Anlasse, die Anlass zur Betriibnis
mit sich bringen wiirden, kaum wahrzunehmen. Und selbst von jenen, die fiir die Leute den In-
begriff des Schreckens bildeten, habe er manche derart leichtgenommen, dass er es nicht wagen
wiirde, sich dessen 6ffentlich zu rithmen, ohne zu Erroten: »)e vois assez d’autres communes occa-
sions d’affliction, qua peine sentirais-je, si elles me venaient, et en ai méprisé quand elles me sont
venues, de celles auxquelles le monde donne une si atroce figure, que je n'oserais m'en vanter au
peuple sans rougir.« Erneut Montaigne (2007r): Que le golit des biens et des maux dépend en bonne
partie de ['opinion que nous en avons (1,14), 270.

102 »la plus commune et plus saine part des hommes tient a grand bonheur I'abondance des en-
fants: moi et quelques autres, a pareille bonheur, le défaut.« Ebd., 271.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

219


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Amalia Witt: Texte vererben

antwortet, dass er es nicht mége, Nachkommen zu hinterlassen.' In 11,8 nennt Mon-
taigne jedoch seine Tochter Léonor und besagt in einer Nebenbemerkung — im Kontext
der gewaltfreien Erziehung, die man ihr habe angedeihen lassen —, dass ihr das Schick-
sal erspart geblieben sei, so frith zu versterben wie jene anderen seiner Kinder."* Zudem
findetsich anverschiedenen weiteren Stellenin I1,8 die Verteidigung der Rechte von Kin-
dern, beispielsweise dann, wenn Montaigne sich gegen altersbedingten Geiz so mancher
Eltern ausspricht, die ihren Kindern ihr Vermégen vorenthielten, und zwar aus einem
diffusen Gefiihl der Eifersucht auf deren gerade erst beginnendes Leben heraus.’® Im
Ubrigen mag dieser Gegensatz zwischen den recht kalt wirkenden Ausfithrungen in 1,14
und dem wohlwollenden Duktus in I1,8 im Hinblick auf den Umgang mit Kindern dem
Umstand geschuldet sein, dass I1,8 nicht nur mit einer Widmung an Madame d’Estissac
beginnt, sondern insgesamt als ihr gewidmet konzipiert worden ist: Die Adressatin und
ihre Meriten als Mutter und Witwe werden zu Beginn mit gebotener Ehrerbietung direkt

angesprochen und von Montaigne als geradezu heroisch dargestellt.'*®

103 »Et quand on demande a Thales pourquoi il ne se marie point, il répond qu’il naime point a
laisser lignée de soi.« Ebd.

104 »lls [les enfants] me meurent tous en nourrisse; mais Léonor, une seule fille qui est échappée a
cette infortune [..].« Montaigne (2007v): De l'affection des peres aux enfants (11,8), 408.

105 »Voire, il semble que la jalousie que nous avons de les voir paraitre et jouir du monde, quand
nous sommes a méme de le quitter, nous rende plus épargnants et rétreins envers eux [..].«
Ebd., 405.

106 Vgl. Trinquet (1956), der mit seiner Studie ein in der Forschungsdiskussion um die Identitit von
»Madame d’Estissac«vorherrschendes Missverstindnis aufloste, das auch deshalb tragend fiir den
vorliegenden Kontext ist, da es die Forschungsrezeption von De l'affection des péres aux enfants be-
stimmte — u.a. etwa die Beurteilung des Bruchs, der in der Diskrepanz zwischen der anfinglichen
Lobesrhetorik in Bezug auf Mme d’Estissac und dem Ende von 11,8 deutlich wird, das in einem
ungleich harscheren rhetorischen Duktus endet. Dies sei dem Umstand zuzuschreiben, dass je-
ne Frau, deren heroische Mutter- und Witwenschaft Montaigne zu Beginn von 11,8 lobend heraus-
stellt, sich im Verlauf der Abfassung dieses essai im fortgeschrittenen Alter erneut verheiratet habe
— ein von ihren Zeitgenossen als Skandal verschriene zweite Heirat. Gendhrt wurde dieses Miss-
verstandnis lange Zeit von der Annahme, dass es sich bei der Adressatin des Lobes Montaignes in
11,8 angeblich um jene Louise de la Béraudiére handele, die einstmals Angehérige der berithmt-
beriichtigten »fliegenden Schwadron« um die Kéniginmutter Katharina von Medici gewesen sei —
eine Gruppejunger, erlesener Hofdamen, deren Schonheit und Verfithrungskiinste Letztere strate-
gisch im Dienste des Bezirzens politisch ranghoher Manner einsetzte. Doch laut Trinquet handelt
es sich bei der in 1,8 Erwahnten nicht um diese berithmte, auch als belle Rouet bekannte Hof-
dame, »l'une des plus capteuses parmi les filles d’honneur de Catherine de Médicis« (Trinquet (1956), 23),
sondern um eine gleichnamige Cousine, die einem anderen Zweig der Familie de la Béraudiere
entstammte: »Nous sommes en présence d’un beau cas d’homonymie : deux parentes— deux cousines sans
doutes — [...] ont porté au méme moment le nom de Louise de la Béraudiere« (ebd., 26). Diese Homo-
nymie zog die Verwechslung der biographischen Etappen im Leben der einen und der anderen
nach sich. Trinquet folgert, das Lob Montaignes fiir die tatsichlich standhafte Witwe Louise de la
Béraudiere in 11,8 sei somit gerechtfertigt gewesen. Folglich musse er aus dem Vorwurf entlassen
werden, dass er vermeintlich lediglich der einstigen Schénheit am Hofe Katharina von Medicis er-
legen sein und ihr mit Worten habe schmeicheln wollen: »Le moraliste n'avait donc pas ici [..] fait
I'éloge, en benét ou en flargoneur, de vertus qui nexistait pas! Egoiste, vaniteux, il avait ses fai-
blesses : pourquoi lui en préter qui ne sont pas son fait? Fier, un peu rude, cabré parfois par

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

Abschliefiend sei darauf hingewiesen, dass in Les Essais die Thematisierung des Kin-
des auch auf eine pervertierte Genealogie hinweist, und zwar, wenn Montaigne dies fir
sich selbst als Kind feststellt: In der »Apologie de Raimond Sebond« (I1,12) referiert er
antike Zeugungstheorien insbesondere zu der Frage, ob Frauen mittels einer Art Samen
ebenfalls am Zeugungsakt beteiligt sein konnten:*’

Voila les médecins, les philosophes, les jurisconsultes, et les théologiens, aux prises
péle—-méle avec nos femmes, sur la dispute a quels termes les femmes portent leur
fruit. Et moi je secours par I'exemple de moi-méme, ceux d’entre eux, qui main-
tiennent la grossesse d'onze mois. Le monde est bati de cette expérience, il n'est
si simple femmelette qui ne puisse dire son avis sur toutes ces contestations, et si
nous ne saurions étre d’accord.

Hervorzuheben ist hierbei Montaignes ironische Bemerkung, er halte sich an jene, die an
eine elfmonatige Schwangerschaft glaubten, da er selbst aus einer solchen hervorgegan-
gen sei. Hiermit wird intertextuell sehr transparent auf Gargantua verwiesen, den 1534
erschienenen ersten Band der Pentalogie Frangois Rabelais’ um die beiden volkstiimli-
chen Riesen Gargantua und Pantagruel. Im dritten Kapitel des ersten Bandes der Pen-
talogie ist die Rede von der elfmonatigen Schwangerschaft Badebecs:**® Frauen kénnten
die Leibesfrucht so lange zuriickhalten, heifit es dort, wenn der in ihnen heranwachsen-
de Mensch ein >Meisterstiick« sei und spiter Heldentaten vollbringen werde.'® Folge-
richtig werden, hieran anschliefend, Beispiele aus der antiken Mythologie angefiihre,
um eine derart widernatiirlich lang andauernde Schwangerschaft durch Belege argu-
mentativ abzusichern, wobei zu diesem Zweck teils auch, wie fiir Rabelais typisch, auf
erfundene GeistesgréfRen rekurriert wird."® Im Zuge einer solchen Schwangerschaft, so
heifdt es weiter, kénnten Wirtsfrauen sich weitere zwei Monate nach dem Dahinschei-
den ihres Gatten dem Liebesspiel hingeben, was in Bezug auf Erbangelegenheiten vor-
trefflich sei:™* Werde die Betreffende im dritten Monat schwanger, so erbe ihre Leibes-

frucht die Hinterlassenschaft des Verblichenen."* Die Offenlegung seines eigenen ver-

«I'opposition du respect », Montaigne ma jamais été un flatteur, un courtisan, au mauvais sens
du mot« (ebd., 36).

107 Vgl. erneut Montaigne (2007l): Apologie de Raimond Sebond (11,12), 588-590, hier 590.

108 Im Abschnitt »Comment Gargantua fut onze mois porté ou [dans le] ventre de sa mére« heifdt es:
»En son 4ge virile épousa Gargamelle [...] tant quelle engrossa d’un beau fils, et le porta jusqu’a
onze mois.« Rabelais (1994), 27—29, hier 27—28. Die Orthographie hat die Verfasserin dieser Arbeit
zur besseren Verstandlichkeit dem Neufranzdsischen angendhert.

109 »Car autant, voire d’avantage, peuvent les femmes ventre porter, mémement quand cest
quelque chef-d’ceuvre et personnage qui doit en son temps faire grandes prouesses.« Ebd.

110 »Messieurs les anciens Pantagruelistes ont conformé ce que je dis et ont déclaré non seulement
possible, mais aussi [égitime, I'enfant né de femme I'onziéme mois aprés la mort de son mari.«
Ebd., 27—28. Vgl. zur Nennung der weiteren antiken Autorititen ebd., 29, Anm. 6.

111 »Moyennant lesquelles lois, les femmes veuves peuvent franchement jouer du serrecroupiére a
tous envis et toutes restes, deux mois apres le trépas de leurs maris.« Ebd., 29.

112 »Je vous prie par grice, vous autres, mes bons averlans, si d’icelles en trouvez que vaillent le
débraguetter, montez dessus et me les amenez. Car si en troisiéme mois elles engrossent, leur
fruit sera héritier du défunt.« Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

22


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Amalia Witt: Texte vererben

meintlich elf Monate dauernden Heranwachsens im Mutterleib kann somit als spotti-
sche Kontribution zur Ehefrage innerhalb der Querelle des Femmes gelesen werden, wobei
diese bereits seit Christine de Pizan und damit seit dem Mittelalter diese Geschlechter-

B wihrend im 16. Jahrhundert — wie bereits im Kontext

debatte mafigeblich bestimmte,
von LUHeptaméron verdeutlicht — die Krise der Ehe als Institution den Blick hierauflenkte.
Montaignes amiisierter Spott ist somit auch jener bereits erwihnte burleske Humor, den
Rabelais selbst angesichts dieses zeitgendssischen Disputs mit seinem Tiers Livre walten
lief3.

Hingegen sieht Christophe Bardyn in dieser Selbststilisierung Montaignes als
Leibesfrucht einer elfmonatigen Schwangerschaft personlichere, biographische Be-
weggriinde und einen bewusst ambivalenten, doch ihm letztendlich zum Vorteil ge-
reichenden Verweis:"* Einerseits stelle sich Montaigne somit als von der Natur mit
auergewohnlichen Fihigkeiten Beschenkter dar. Andererseits spiele er jedoch recht
unverhohlen darauf an, dass er aus einer auflerehelichen Liaison seiner Mutter hervor-
gegangen sei, die in Abwesenheit ihres Mannes und nach dem Verlust ihres ersten Kinds
Trost bei einem Stalldiener gesucht habe."> Montaignes Vater Pierre Eyquem habe
diesen von einem anderen gezeugten Sohn zihneknirschend an Kindes statt annehmen
miissen, und letztendlich habe Montaigne Zeit seines Lebens darunter gelitten, trotz
seiner Illegitimitit das Anwesen des Vaters geerbt und somit das Gros des viterlichen
Erbes angetreten zu haben.™ Unter Riickgriff auf diese Argumentation Bardyns, die er
anhand verschiedener Textstellen in Les Essais, in denen sich von Montaigne formulierte
Hinweise auf seine uneheliche Abkunft und auf sein schwieriges Verhiltnis zu beiden
Elternteilen finden, iiberzeugend verdeutlicht, sind nicht nur Les Essais das geistige,
textgeborene Kind Montaignes, sondern er selbst ist das geistige — da nicht leibliche —
Kind seines Vaters.

5.5 Zusammenfassung und Deutung

Bei Montaignes Text-Kind liegt eine originelle Ausgestaltung des Topos des Texturhe-
bers als >Vater« seines Text-Kindes vor: Zwar scheint sich mit den Ausfithrungen Dioti-
mas im Symposion zum Wunsch nach Unsterblichkeit durch das Zeugen geistiger Kinder
der Kreis zu Montaignes Text als von ihm gewiinschtem >solidem Kérpers, der ihm die
unsterbliche Erinnerung an ihn gewihren konne, zu schlieRen: Dem Streben nach Un-
sterblichkeit, das im Symposion Diotima als Motivation fir die Zeugung geistiger Kinder

113 Vgl. dazu Telle (1937), 10; Timmermans (1993), 20—22; Albistur/Armogathe (1977), 70—-72.

114 »Des deux interprétations proposées par Rabelais (lui-méme médecin), la premiére était flat-
teuse pour Montaigne, mais que penser de la seconde ? Nous allons voir que ce détail apparem-
ment insignifiant a eu des répercussions décisives sur 'ensemble de sa vie. En réalité, avec cette
anecdote, il gagnait sur les deux tableaux: ce bon fils insinuait que sa mére n'avait peut-étre
pas été si vertueuse quelle le prétendait, et se présentait en méme temps comme un individu
hors norme.« Bardyn (2015), 27.

115 Ebd.

116  Vgl. zum Antritt des Erbes seines Vaters nach dessen Ableben 1569 ebd., 226.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

herausstellt, wobei sie deren Hoherwertigkeit gegeniiber leiblichen betont, zeigt Mon-
taigne sich zugeneigt, und zwar mit seinem Wunsch nach einem »soliden Textkorper« fir
die Generierung moglichst lebensnaher Erinnerungen an ihn sowie mit der Herausstel-
lung seines Werks als ihm konsubstantielle >Gliedmafie<.'” Allerdings bestimmte er, wie
evident wurde, fiir den Fall seines Ablebens weder testamentarisch noch anderweitig ei-
ne diesen Text beschiitzende Person, und er duflerte sich, was die Drucklegung seines
Textes sowie seine Beziehung zur Offentlichkeit anbelangt, wie gezeigt nonchalant-iro-
nisch.

Die Originalitit des Text-Kindes Montaignes besteht zum einen darin, dass die von
ihm angestrebte Unsterblichkeit nicht mit einer ruhmvollen, sondern mit einer még-

lichst authentischen Erinnerung an ihn zusammenhingt.™®

Des Weiteren ist Regosins
Bemerkung zuzustimmen, wonach Montaignes Text-Kind zwar seine geistige Nach-
kommenschaft darstellen kénne, sich dann Probleme jedoch ergiben, wenn es nach
Ableben seines >Vaters« fiir Letzteren sprechen miisse: Denn als >Sohn« des Vaters wohne
ihm auch das subversive, smonstrose« Potenzial der Devianz von der urspriinglichen
Intention seines Urhebers inne, indem es sich nach dem Ableben seines >Vaters« fiir
mancherlei Fehlinterpretationen 6ffnen kénne.™ In der Tat formulierte Montaigne ja
selbst, dass sein Werk zwar ihm konsubstantiell, jedoch auch wuchernd und in dieser
Qualitit geradezu >monstrds« sei, weshalb selbst der beste Kunsthandwerker nicht
vermoge, es in angemessene Bahnen zu lenken. Aulerdem stellt er klarsichtig fest, dass
es ihn bereits zu seinen Lebzeiten, was die Akkumulation all seiner in ihm formulier-
ten Gedankenginge anbelange, an Wissen iibersteige. Vor diesem Hintergrund muss,
gemifd dem Motto Viresque acquirit eundo, das >von Tag zu Tag Krifte gewinnende« Kind
Montaignes als ein tiberbordend und ziigellos an Kraft zulegender Spréssling gesehen
werden, der zu einem geradezu gefihrlich kraftstrotzenden Nachkommen mutiert.
Folglich kennzeichnet das Text-Kind hier eine potentiell bedrohliche Eigenstindigkeit
— die Gefahr, sich nach Montaignes Ableben Fehlinterpretationen zu 6ffnen. Das aber
findet sich bei der Charakterisierung jener schriftlichen Produkte geistiger Zeugung
im Symposion sowie bei anderen antiken wie frithneuzeitlichen Autoren in dieser Form
nicht — mit einer Ausnahme freilich: der in Platons Phaidros von Sokrates (275d) dar-
gelegten Argumentation mit Blick auf die Folgen der Erfindung der Schrift.”® Dort

117 Vgl. erneut Montaigne (2007d): Du démentir (11,18), 703—704): »Membre de ma vie: [..] [Herv.
d. Verf]«.

118 Vgl. abermals Montaigne (2007¢): A Madame de Duras, 824.

119 »This reading has important consequences for Montaigne’s desire that this text be taken as a
natural child and for the metaphoric transfer he operates to accomplish that end. The natural,
my discussion reveals, is not absolutely originary, nor can it wholly transform what is organic
or factitious by transferring its own properties because those properties are never primordial,
pure, and integral but are always already inscribed in a context of difference. [..] The child and
the text as a child, the seed and the word: forms of resemblance and of difference, of fidelity
and of betrayal.« Regosin (1996), 47.

120 Vgl. hierzu auch Raible (1993), 20, der seine Ausfithrungen zum »Text und seinen vielen Vatern«
auch auf diese berithmte Stelle stiitzt: »Aufschlussreich ist dieser Passus [275d] nun unter ande-
rem deshalb, weil er ganz anschaulich eins verdeutlicht: Jede Schriftkultur hat ihr Korrelat in der
Zunft der Textausleger oder —um in Platons Bild zu bleiben —in der Zunft derer, die in die Rolle des
abwesenden oder verblichenen Text-Vaters schliipfen [Herv. d. Verf.] und so zum Pflege- oder Stiefva-

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

223


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Amalia Witt: Texte vererben

heifit es, das Problem der Schrift bestehe darin, dass ihr Erzeuger nicht mehr Herr
iiber die Interpretation des Geschriebenen sei, denn in Fillen, in denen der Philosoph
im miindlichen Gesprich mit seinen Schiilern iiber das richtige Verstindnis seiner
Lehre wachen konne, wuchere hingegen der verschriftlichte Text wild, da ein jeder ihn
nach seinem Gutdiinken interpretieren konne. Mit dem Buchdruck wurde diese Gefahr
unkontrollierten Wucherns der autonom gewordenen Schrift durch eine potenziell
fehlerhafte Vervielfiltigung nochmals amplifiziert, die umso mehr fiir einen bereits
genuin derart wuchernden, da unabgeschlossenen und bestindig wachsenden Text wie
Les Essais galt.

Uber die genannten Aspekte hinaus spielen Kinder in Les Essais eine tragende Rolle,
wobei Montaigne beispielsweise seine eigene Kindheit und Erziehung sowie das Auf-
ziehen seiner Tochter Léonor ebenso in den einzelnen essais erwihnt, wie er das Kind
als literarisches Symbol mannigfach Einzug im Gesamttext halten lisst. Gezeigt werden
konnte, dass diese und alle weiteren Ausfithrungen Montaignes dergestalt den von ihm
zusammengefiigten Textkorper pragten, dass er auf einer Metaebene zum ihm konsub-
stantiellen Opus magnum heranwuchs: Les Essais, Montaignes mit Vergils Halbsatz Schritt
fiir Schritt Kraft gewinnendes Text-Kind, sollten nach dem Willen seines >Vaters< diesen
im Anschluss an sein Ableben beherbergen. Mit seiner konsubstantiellen Art wurde Mon-
taignes Text-Kind ihm allerdings bereits zu Lebzeiten in einer Art und Weise zum Teil
seiner selbst, die ihn von Grund auf transformierte und ebenso konstituierte wie umge-
kehrt. In jedem Fall fand sich die historische Materialitit jener losen Druckfahnen von
Les Essais des Jahres 1588, an denen Montaigne mit seiner fille dalliance in zierlichen allon-
geails Erweiterungen anbrachte, durch die Tragweite dieser >Infantilisierung« iiberfithrt
in einen Status, der dazu gedacht war, dem gesamten Textkorpus en bloc eine wirkmich-
2! Da somit das Anbrin-

gen der Inschrift Viresque acquirit eundo nicht als kreierender, sondern als bestitigender

tige Dauerhaftigkeit als Montaignes Text-Kind zu bestitigen.

symbolischer Schlussakt eines auf posthumes Nachleben gerichteten jahrzehntelangen
Schreib- und Schaffensprozesses zu sehen ist,””* kann eine rein metaphorische Leseart
des Textes als Kind fiir Les Essais nicht ausreichen. Diese auf dem Titelblatt eingeprig-
te Bestitigung dessen, was im und durch den Text von Les Essais generiert wird, das —
geistige, textuelle, metaphorische — Kind des >Vaters« Montaigne, wurde nimlich zum
Grundstein einer produktiven, die rein metaphorische Ebene deutlich iibersteigenden

ter werden. Die Zunft hat verschiedene schone Namen (die meist zugleich Programm sind): Am
haufigsten etikettieren sich ihre Mitglieder als logophil, d.h. als Textfreunde oder Philologen; sie
nennen sich aber auch Exegeten, Schriftgelehrte, Interpreten, Dolmetscher oder Hermeneuten,
mitunter sogar Texttheoretiker. (Stiefvater nennen sie sich, wen wundert es, dagegen eher sel-
ten.)«

121 Vgl. erneut Desan (2014), 509. »Cest en dehors du mariage que Montaigne donna naissance a
sa seule progéniture : les Essais restérent longtemps un enfant batard dont Marie de Gournay
fut la nourrice, puis la tutrice. Aprés 1588, Montaigne se préoccupa plus que jamais d’assurer la
transmission de son nom grace a son livre, né des muses, mais élevé aprés sa mort par Marie
de Gournay, qui n'eut de cesse de faire mieux connaitre cet «orphelin » dont elle pensait avoir
la responsabilité.«

122 Ich lbernehme hier im Wortlaut einen Abschnitt aus Witt (2020a), 61-63.

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

Transmissionspraxis, die von Marie de Gournay als Amme und Vormund dieses Text-
Kindes Montaignes ausgestaltet wurde.

Bezeichnend ist nun, dass Marie de Gournay diejenige sein sollte, die jene Inschrift
wihrend ihres Aufenthalts auf Schloss Montaigne bei der Witwe und Tochter des Ver-
storbenen im Zuge der Durchsicht von Montaignes letzten Aufzeichnungen entdeckte
und dafir sorgte, dass sie ab diesem Zeitpunkt in alle weiteren Editionen von Les Essais
aufgenommen wurde.'”* Allerdings ist das Besondere an der Ubertragungspraxis Marie
de Gournays, dass sie diese nicht nur fiir Les Essais in Gang setzte, sondern auch fiir ihr
eigenes Werk, Les Advis, und so den kulturgeschichtlich mannlich geprigten Topos der
geistigen Zeugung mit grofiter Selbstverstindlichkeit fiir sich appropriierte, wie noch
aufgezeigt wird. Zuvor wird der Status von Marie de Gournay in Les Essais zu beleuchten
sein.

123 Vgl. Martin (2005), 656—657; Legros (2014/15); Charpentier/Legros (*2018).

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [

225


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

