
5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais

5.1 Viresque acquirit eundo – Das wachsende Text-Kind

Die Voraussetzungen für die Erhebung von Les Essais zum Text-Kind sowie für dessen

letztliche Übertragung wurden gelegt, als Montaigne bei seinen Besuchen auf dem An-

wesen der Familie Gournay im Jahr 1588 Druckfahnen seinesWerksmit sich führte, um,

unterMitarbeit Marie de Gournays, das Textkonvolut einer gründlichen Revision zu un-

terziehen.1 Mittels handschriftlicher, von ihm als allongeails2 bezeichneter Anmerkun-

gen,Erweiterungen undVeränderungen,3 die nicht nur er, sondern auchMarie deGour-

nay selbst auf den Bögen anbrachte,4 erfolgte somit die letztlich vollständige Durchsicht

und Erweiterung des Werks.5 Dabei reicht die von der Forschung identifizierte Band-

breite der allongeails von Wortersetzungen über Anmerkungen für die Drucklegung bis

hin zu Kommentaren zu Textpassagen.6

1 Allerdings war Marie de Gournay mehr als Montaignes ›Sekretärin‹, wie es aber Desan (2014),

504–505, darstellt: »Il [Montaigne] se complaît dans son rôle d’auteur et de commentateur et la

jeune Marie est ravie de lui servir de secrétaire.«

2 Diese Bezeichnung der Erweiterungen geht auf eine Formulierung Montaignes in III,9 (De la vani-

té) zurück. Vgl. dazu die Ausführungen von Tournon (22018a), 41: »Prise à la lettre, l’expression

signifie à la fois que le livre ajouté en 1588 est le troisième terme d’une série (1, 2, 3) et qu’il

prolonge l’ensemble formé par les deux précédents, indissociables par rapport à lui ([1-2], 3).«

MontaignesAnnotationspraxis, Notizen andenRändern derDruckfahnen anzubringen, nahmerst

mit seinen Besuchen auf Schloss Gournay seinen Anfang; vgl. dazu erneut Desan (2004), 510.

3 Vgl. dazu ebd., 487.

4 Marie de Gournays Handschrift lässt sich auf EB klar ausmachen. Allerdings belaufen sich die von

ihr gemachten Anmerkungen auf lediglich drei: »En 1588 lors d’un séjour en Picardie, il trouvera

en Marie de Gournay une amanuensis bénévole qui écrit, sous sa dictée, trois éditions dans les

marges de l’exemplaire de Bordeaux (feuillets 42v, 47r et 290v), sans doute parmi les premières

(à l’actualité).« Hoffmann/Legros (22018), 1699.

5 Es sei daran erinnert, dass das Werk bereits mit der Drucklegung der Neuedition im Jahr 1588 um

einen dritten Band erweitert wurde und insgesamt 543 Zusätze erhielt. Vgl. zu dieser Erweiterung

der Edition von 1588 erneut Desan (22018h), 1557. DasWerk wuchs bis 1594 weiter, und wie gezeigt

sollte Abel L’Angelier diese erste posthume Edition als eine um ein Drittel erweiterte Neuauflage

vermarkten. Vgl. dazu ebd., 1558.

6 Vgl. dazu erneut Tournon (22018a), 41.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Amalia Witt: Texte vererben

Nach Abschluss der Revisionsarbeiten entstand somit jene später von der Forschung

Exemplaire deBordeaux genannte Fassung.Aufdieser notierteMontaigne–zwischenzeit-

lich auf sein Anwesen in der Gascogne zurückgekehrt und nun nichtmehr in Begleitung

Marie de Gournays –mit eigener Hand den bereits erwähnten Halbvers Vergils auf dem

Einband jenes Exemplars, das er als Leitsatz auserkoren hatte: Viresque acquirit eundo.7

Meint das bei Vergil Fama, die voranschreitende Göttin des Gerüchts, die im weiteren

Vorangehen an Kräften zunahm und damit die Nachrede betreffend die Liebe Didos zu

Aeneas verbreitete, bezogMontaigne die Devise auf das Anwachsen seines Textes. In der

Tat hattenLesEssaisbedeutendanUmfangzugelegt: vonderErstveröffentlichung 1580 in

Bordeaux über die Erweiterung um einen dritten Band und rund 600 Ergänzungen 1588

bis hin zu den nun angebrachten allongeails in Vorbereitung einer sechsten Edition, die

Montaigne aufgrund seines Todes im September 1592 jedoch nichtmehr selbst besorgen

konnte.8Mit jener Devise erhob er das organisch gewachsene Schriftkorpus also zu sei-

nemgeistigen und textuellenKind,9 dessenEntwicklung als ein ›Von-Tag-zu-Tag-Kraft-

Erwerben‹ er, der ›Vater‹ dieses wachsenden Kindes, begleitete.Wie gezeigt sollte es je-

doch Marie de Gournay zu verdanken sein, dass diese Devise nach Montaignes Ableben

für die posthumen Editionen übernommen wurde. Dem Textkörper, der so unbändig

wuchswieMontaignes Geist umherritt – und ihm laut dem essai »VomMüßiggang« (I,8)

»Chimärenund fantastischeMonster gebar«,10 –wurde somit einMotto eingeschrieben,

das sich an seine wuchernde Konstitution flexibel anpasste und hierbei dennoch dauer-

haft war. Zunächst werden deshalb im Folgenden Passagen in Les Essais erörtert, die in

ihrem Zusammenspiel für die Erhebung des Werks zum Text-Kind Montaignes heran-

zuziehen sind.Hierbei wird auf zweiwichtige KonzepteMontaignes eingegangen, jenes

der Konsubstantialität und jenes des Primats geistiger Kinder über leibliche Nachkom-

men. Daraufhin werden die kulturgeschichtlichen Grundlagen für den männlichen Ge-

bärwunsch und die Vorstellung des Autors als gebärender Vater seines Textes in Form

eines geistigen Kindes schwerpunktmäßig für die Renaissance und die Antike beleuch-

tet. Abschließend erfolgt eine Rückkehr zur Textebene von Les Essais, da ein Exkurs zum

Stellenwert des semantischen Feldes des Kindes imWerk die umfassendste Betrachtung

desThemenfeldes ermöglicht.

7 Vgl. Legros (2014/15) sowie Charpentier/Legros (22018).

8 Vgl. dazu Balsamo (2007), XXXIX.

9 »Le frontispice de l’édition de 1588 présente aux quatre coins des putti bien robustes. Est-ce un

hasard ? Ce qui, en tout cas, ne l’est pas, c’est l’épigraphe virgilienne que Montaigne a placée,

en ce lieu et de sa main, sur l’Exemplaire de Bordeaux : Viresque acquirit eundo, « Et il acquiert

des forces en allant », autrement dit « il est en pleine croissance ». Montaigne parle ainsi de son

livre comme un enfant. Unique.« Charpentier/Legros (22018), 608.

10 Montaigne (2007p): De l’oisiveté (I,8), 54–55: »[…] et m’enfante tant de chimères et monstres fantasques

les uns sur les autres [Herv. d. Verf.], sans ordre, et sans propos, que pour en contempler à mon

aise l’ineptie et l’étrangeté, j’ai commencé de les mettre en rolle [de les enregistrer], espérant

avec le temps lui en faire honte à lui-même.« Auf diese Stelle wird zurückzukommen sein.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 203

5.2 Montaignes Text-Kind: Das einzigartige, konsubstantielle Werk

Der Status von Les Essais als geistiges und textgeborenes ›Kind‹ des ›Vaters‹ Montaig-

ne fußt auf Argumentationssträngen, die sich aus dem Zusammenwirken verschiede-

ner essais ergeben und anhand von Auszügen nun beleuchtet werden.11 Im Folgenden

wird deutlich, dass diese ›Infantilisierung‹ des Werks erstens mit seiner von Montaig-

ne als schwankend, ja geradezu wuchernd definierten Körperlichkeit zusammenhängt.

Zweitens wird diese Körperlichkeit des Textes auffallend häufig im Zusammenhangmit

ÜberlegungenMontaignes zu seinem künftigen Ableben sowie zu demAndenken an ihn

evoziert.Dem liegt dieVorstellung eines symbolisch-geistigen sowie vornehmlich textu-

ellen Körpers zugrunde, der im Sinne einer Substitution des bereits verstorbenen oder,

mit Blick in die Zukunft, erst künftig verblichenen irdischen Körper fungiert oder fun-

gieren soll. Montaigne sollte also nicht nur, wie gezeigt, für La Boétie einen textuellen

Raum einrichten und somit dem letzten Wunsch des Freundes, ihm ›einen Platz zu ge-

ben‹, nachkommen.12 Auch für sich selbst und sein eigenes posthumes Nachleben be-

anspruchte er einen Text-Körper, was anhand der bereits in der Einleitung dieser Arbeit

genanntenWidmung anMadame deDuras deutlichwurde.13 ImHinblick auf sein künf-

tiges Ableben sowie seinen posthumen Ruf spricht Montaigne dort nämlich von Les Es-

sais als einem ›soliden Textkörper‹, der als posthumes Behältnis nicht nur des von ihm

verfassten Textes, sondern für ihn selbst fungieren und die Erinnerung an sein authen-

tisches Ich ermöglichen sollte.

Doch allein die Funktion des künftigen posthumen Behältnisses erklärt die Erhe-

bung von Les Essais zum geistigen, textgeborenen Kind Montaignes noch nicht umfas-

send. Vielmehr ist hierfür ein eingehenderer Blick auf sein Verhältnis zu Les Essais von-

nöten. In »Über die Liebe der Väter zu ihrenKindern« (II,8) – einemMadamed’Estisssac

gewidmeten essai14 –gehtMontaigne auf die Entstehungsbedingungen seinesWerks ein

und stellt dessen Einzigartigkeit heraus:15

C’est une humeur mélancolique, et une humeur par conséquent très ennemie de

ma complexion naturelle, produite par le chagrin de la solitude, en laquelle il y a

quelques années que je m’étais jeté, qui m’a mis premièrement en tête cette rêverie

de me mêler d’écrire. Et puis me trouvant entièrement dépourvu et vide de toute

autre matière, je me suis présenté moi-même à moi pour argument et pour sujet.

C’est le seul livre au monde de son espèce et d’un dessin farouche et extravaguant.

Il n’y a rien aussi en cette besogne digne d’être remarqué que cette bizarrerie : car à

un sujet si vain et si vil, le meilleur ouvrier du monde n’eût su donner façon.

11 Hierbei sei erwähnt, dass das Kind nicht nur als Metapher für das Werk als Kind, sondern auch

für die Thematisierung von Kindern in Les Essais einen wichtigen Stellenwert einnimmt, wie im

nachfolgenden Kapitel beleuchtet wird.

12 Vgl. zu dieser in Lettre à son père sur la mort d’Étienne de La Boétie kolportierten Bitte La Boéties

erneut Montaigne (2012), 86–88, sowie Bardyn (2015), 237.

13 Vgl. Montaigne (2007c): À Madame de Duras, 824.

14 Dabei handelt es sich nicht um eine nachträgliche Widmung, wie sie jene an Diane d’Andoins

alias ›Corisande‹ darstellt, sondern Widmung und Text gehen ineinander über.

15 Montaigne (2007v): De l’affection des pères aux enfants (II,8), 404.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Amalia Witt: Texte vererben

Hervorzuheben ist hieran, dass die Entstehung von Les Essais von ihm als Produkt eines

psychischen Ausnahmezustands gekennzeichnet wird, der wiederum – obgleich nicht

explizit genannt –auf den Tod LaBoéties zurückzuführen ist. Entgegen der vonMontai-

gne an seinem 38. Geburtstag an der Wand seines Rundturm-Refugiums angebrachten

Inschrift, mit der sein Rückzug von öffentlichen Ämtern als die Befreiung aus den Fes-

seln der ihm leidig gewordenen Tätigkeit des Rechtsmagistrats dargestellt wird,16 wirft

diese Formulierung in II,8 also ein anderes Licht auf jene Abkehr von seinen Pflichten

als Staatsdiener: Montaignes damals vollzogene Abwendung von allem Äußeren glich

demnach eher einer durch den unnatürlichen Zustand derMelancholie induzierten Ein-

samkeit. Damit wird das aus diesem Zustand heraus entstandene Werk in den nekro-

logischen Kontext der Melancholie als langfristige Folge der Trauer um den Freund ge-

stellt. Bereits in den vorherigen Kapiteln ist ja deutlich geworden, dass die Schreibpra-

xis des Verfassens von essais als eine geradezu therapeutische Verarbeitung des Verlus-

tes La Boéties geltenmuss:17 JeneMelancholie sei dafür verantwortlich gewesen, dass er,

Montaigne, als er allen anderen Stoffes ermangelte, sich der ›Träumerei‹ des Schreibens

hingegeben und sich selbst zum Thema und Gegenstand seines Buches gemacht habe.

Les Essais als ›in seiner Art einzigartige Buch‹ sei in seiner wildwuchernden Extravaganz

derart bizarr, dass selbst der beste Kunsthandwerker es nicht in eine Form zu pressen

oder zurechtzustutzen vermöge. Erneut wird hier also das schriftlicheWerk als ein Kör-

per beschrieben, allerdings in seiner Beschaffenheit als derart unbändig wachsend, un-

förmig und instabil wuchernd, dass er nicht eingefangen und auf normierte ästhetische

Formen heruntergebrochen werden könne.

Eben diese Analogie zwischenHandwerk sowie Text-Werk undKörperlichkeit findet

sich prominent auch an anderer Stelle, nämlich zu Beginn des essai »Von der Freund-

schaft« (I,27), in dem geschildert wird, dass ein mit dem Ausmalen einer Wand beauf-

tragter Handwerker im Haus Montaignes Grotesken angebracht habe.18 Eigentlich sind

dies ornamentale Tier- und Pflanzenmotive, doch in diesemKontext sindGrotesken un-

förmigeGebilde,derenGrazie lautMontaigne lediglich in ihremVariationsreichtumund

ihrerAbsonderlichkeit besteht.19Daraus schlussfolgert er,auchLesEssais seiennichts an-

deres als »Grotesken und monströse Körper«, die in ihrer prekären Statik aus verschie-

denenGliedern zusammengesetzt seien und lediglich eine zufällige Anordnung undGe-

stalt besäßen.20 In »Vom Müßiggang« (I,8) führt Montaigne jenen inhaltlichen ›Wild-

wuchs‹ und die daraus entstehende ›Monstrosität‹ des eigenen Textkörpers auf seinen

Geist zurück, wobei dort vor allem das Verb enfanter – ›ein Kind gebären‹ – auffällt:21

16 Vgl. hierzu erneut das Zitat bei Bardyn (2015), 234.

17 Vgl. hierzu Kritzman (1991, 2009) sowie Desan (22018c).

18 »Il choisit le plus bel endroit et milieu de chaque paroi pour y loger un tableau élaboré de toute

sa suffisance, et le vide tout autour, il le remplit de grotesques et corps monstrueux.« Montaigne

(2007k): De l’amitié (I,27), 189.

19 »[…] qui sont peintures fantasques n’ayant grâce qu’en la variété et étrangeté.« Ebd.

20 »Que sont ceux-ci [Les Essais] aussi à la vérité que grotesques et corps monstrueux, rapiécés de

diverses membres, sans certaine figure, n’ayant ordre, suite ni proportion que fortuite ?« Ebd.

21 Vgl. erneut Montaigne (2007p): De l’oisiveté (I,8), 54–55.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 205

Dernièrement que je me retirai chez moi, délibéré autant que je pourrais, ne me

mêler d’autre chose que de passer en repos, et à part, ce peu qui me reste de vie [Herv.

d. Verf.] : il me semblait ne pouvoir faire plus grande faveur à mon esprit, que de le

laisser en pleine oisiveté [Herv. d. Verf.], s’entretenir soi-même, et s’arrêter et rasseoir

en soi : ce que j’espérais qu’il peut désormais faire plus aisément, devenu avec le

temps plus pondéré, et plus mûr. Mais je trouve, variam semper dant otiamentem, qu’au

rebours, faisant le cheval échappé, il se donne cent fois plus d’affaire à soi-même,

qu’il n’en prenait pour autrui ; et m’enfante tant de chimères etmonstres fantasques [Herv.

d. Verf.] les uns sur les autres, sans ordre, et sans propos, que pour en contempler à

mon aise l’ineptie et l’étrangeté, j’ai commencé de les mettre en rolle [de les enre-

gistrer], espérant avec le temps lui en faire honte à lui-même.

Erneut spielt hier der Rückzug eine Rolle, der nun jedoch nicht Melancholie nach sich

zieht, sondern einen im Zustand des Müßiggangs frenetisch umherwandernden Geist,

der, gleich einem durchgegangenen Pferd, zügellos umherreite und deshalb »Chimären

und fantastischeMonster« hervorbringe oder wörtlich: ihm,Montaigne, selbige gebäre.

In »Wenn man einander des Lügens bezichtigt« (II,18)22 erhebt Montaigne schließlich

seinWerk zu einem zweiten Ich. Es sei folglich ein ihm ›konsubstantielles‹ Werk:23

Et quand personne ne me lira, ai-je perdu mon temps, de m’être entretenu tant

d’heures oisives, à pensements si utiles et si agréables ? Moulant sur moi cette figure,

il m’a fallu si souvent me façonner et me coiffer et m’arranger, pour m’extraire, que

le modèle s’est affermi et, en quelque mesure, formé soi-même. Me peignant pour

autrui, je me suis peint en moi, de couleurs plus nettes, que n’étaient les miennes

premières. Je n’ai plus fait mon livre que mon livre m’a fait. Livre consubstantiel à son auteur.

[Herv. d. Verf.] D’une occupation propre : Membre de ma vie [Herv. d. Verf.]: Non d’une

occupation et fin, tierce et étrangère, comme tous autres livres.

Waren all die von Müßiggang geprägten Stunden also umsonst, fragt Montaigne hier,

in denen er sich der Beschreibung seiner selbst gewidmet habe? Anscheinend war dies

nicht vergeblich, denn Montaigne erläutert im Folgenden, dass er sich derart intensiv

mit sich selbst auseinandergesetzt, sich umgestellt und ›frisiert‹ habe, dass jenes diese

Beschreibungen seiner selbst empfangende Objekt – Les Essais – letztendlich zu einem

Teil seiner selbst und damit ›konsubstantiell‹ geworden sei: »Ich habe mein Buch nicht

mehrgemacht als esmichgemachthat«, sagtMontaignezudiesem ihngrundlegendver-

änderndenWeg der intensiven Selbstbeschreibung und -darstellung, wobei dieses ›Ma-

len seiner selbst für andere‹ ihn lebhaftere Farben in sich habe entdecken lassen als jene,

die ihm ursprünglich eigen gewesen seien.

Folglich rekurriert Montaigne nicht nur auf die Handwerkstätigkeit, sondern auch

auf dieMalerei als weitere künstlerische Analogie, um die Entstehung seinesWerks und

zugleichdieBeschreibungseiner selbst zumetaphorisieren:nichtnurhier, sondernauch

wenn er in Au lecteur von einemMalen seiner selbst spricht24 oder er sich, erneut in I,27,

22 Vgl. zu dieser Übersetzung von Du démentir (II,18) Enzensberger (82011), 329–333.

23 Montaigne (2007d): Du démentir (II,18), 703–704.

24 »[…] car c’est moi que je peins.« Montaigne (2007a): Au lecteur, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Amalia Witt: Texte vererben

auf seinWerk als ein nicht formvollendetes Gemälde bezieht.25 Auch in »Wennman ein-

ander des Lügens bezichtigt« (II,18) formuliert er, dass »indem ichmich für anderemal-

te,malte ich mich in lebendigeren Farben als jene, die mir ursprünglich sind«.26 All dies

wird immer wieder in den Kontext von Erläuterungen Montaignes gestellt, die sich auf

die Art und Weise beziehen, wie ihn die Nachwelt in und durch Les Essais wahrnehmen

und wie sie Gebrauch von seinemWerk nach seinem Ableben machen sollte.27 So heißt

es in II,18 unter anderem – was analog zu den bereits erwähnten Erläuterungen in Au

lecteur sowie in MontaignesWidmung anMadame de Duras in II,8 zu lesen ist –, er ha-

be Les Essais nicht als Statue seiner selbst verfasst, sondern dasWerk sei gedacht für eine

Bibliothek sowie für denAustauschmit einemNachbarn, einemVerwandten oder einem

Freund, der ihn,Montaigne, auf dieseWeise –wörtlich: in diesem Bilde – besuchen so-

wiemit ihmhierdurch eine neueBeziehung eingehenwollte.28 In diesemKontext betont

er, dass er selbst das Andenken seiner Verwandten stets in Ehren gehalten habe, indem

er einstmals ihnen gehörende Gegenstände aufbewahrte.29

Trotz dieses Hinweises, die materiellen Relikte von Verstorbenen liebevoll aufzube-

wahren, gibt sich Montaigne, erneut in II,18, in Bezug auf die Drucklegung von Les Es-

sais sowie auf das künftige materielle Schicksal seines Werks nach seinem Ableben be-

tont nonchalant:30Werde die Nachwelt also weniger daran interessiert sein, ihnmateri-

ell ebenso in Ehren zu halten, wie er es mit den Relikten seiner Verwandten halte – und

gemeint ist hier offensichtlich die Bewahrung von Les Essais als materielle Hinterlassen-

schaft seiner selbst –, so werde er, bemerkt Montaigne spitzbübisch, es ihnen heimzah-

len, denn sie könnten sich ja schließlich jetzt nicht weniger aus ihmmachen, als er sich

dann31 aus ihnen machen werde (also gar nichts). Im Übrigen bestehe seine einzige Be-

ziehung zur Öffentlichkeit darin, fährt Montaigne ebenso ostentativ gleichgültig fort,

dass er lediglich ihre »bequemstenundunmittelbarstenSchreibwerkzeuge« inAnspruch

genommen habe – gemeint ist freilich der Buchdruck – um seinWerk zu vervielfachen.

25 »Je vais bien jusqu’à ce second point avec mon peintre, mais je demeure court en l’autre, et

meilleure partie : car ma suffisance ne va pas si avant que d’oser entreprendre un tableau riche,

poli et formé selon l’art.« Montaigne (2007k): De l’amitié (I,27), 189–190.

26 »Me peignant pour autrui, je me suis peint en moi, de couleurs plus nettes, que n’étaient les

miennes premières.« Montaigne (2007d): Du démentir (II,18), 703.

27 Vgl. ebd., 703: »Si toutefois ma postérité est d’autre appétit […].«

28 »Je ne dresse pas ici une statue à planter au carrefour d’une ville, ou dans une Église, ou place

publique : […]. C’est pour un coin de librairie et pour en amuser un voisin, un parent, un ami

qui aura plaisir à me fréquenter de nouveau et à avoir d’autres relations avec moi sous cette

image.« Montaigne (2007d): Du démentir (II,18), 702–703.

29 »Vraiment, cela partirait d’une mauvaise nature, d’avoir à mépris les portraits mêmes de nos

amis et prédécesseurs, la forme de leurs vêtements et des leurs armes. J’en conserve l’écriture,

le sceau, et une épée particulière et n’ai point chassé de mon cabinet des longues cannes que

mon père portait ordinairement en la main […].« Ebd., 703.

30 »Si toutefois ma postérité est d’autre appétit, j’aurais bien de quoi me revancher, car ils ne sau-

raient faire moins de compte de moi que j’en ferais d’eux en ce temps-là. Tout le commerce

que j’ai en ceci avec le public c’est que j’emprunte les outils de son écriture [Herv. d. Verf.] la plus

immédiate et la plus commode : En récompense, j’empêcherais peut-être que quelque coin de

beurre ne se fonde au marché.« Ebd.

31 Gemeint ist: nach seinem Ableben.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 207

Mit diesem Papierkonvolut trage er wahrscheinlich dazu bei, bemerkt er ironisch, ein

Stück Butter auf demMarkt vor demDahinschmelzen zu bewahren.

Diese vordergründige, auto-ironische Gleichgültigkeit ist charakteristisch fürMon-

taignes Stil, doch auch in diesemFall verstecken sich hinter der betont indifferenten Fas-

sade profunde Gedanken. Erneut in »Über die Liebe der Väter zu ihren Kindern« (II,8)

argumentiertMontaigne schließlich, dass textuelle Erzeugnisse als geistige Kinder über

leibliche Nachkommenschaft zu stellen seien. Nun lösen geradezu liebevolle Gedanken

der Fürsorge um das Textgeborene die vormals affichierte Nonchalance ab.32 Unter an-

derem grenzt er die Liebe zu natürlichen Kindern von jener zu anders gearteten ›Kin-

dern‹ ab, indem er Zweifel an den Beweggründen für die Liebe zu biologischen Kindern

äußert:33

Or, à considérer cette simple occasion d’aimer nos enfants, pour les avoir engendrés,

pour laquelle nous les appelons autres nous-mêmes : il semble qu’il y ait bien une

autre production venant de nous, qui ne soit pas de moindre recommandation. Car

ce que nous engendrons par l’âme, les enfantements de notre esprit, de notre courage et suffi-

sance [Herv. d. Verf.], sont produits par une plus noble partie que la corporelle, et

sont plus nôtres. Nous sommes père et mère ensemble en cette génération : ceux-

ci nous coûtent bien plus cher, et nous apportent plus d’honneur, s’ils ont quelque

chose de bon. Car la valeur de nos autres enfants est beaucoup plus leur que notre.

»Wenn ichbedenke,dasswir unsereKinder nurdarum lieben,weilwir sie gezeugt haben

(weswegenwir sie als vonuns verschieden bezeichnen), kommtmir in denSinn,dasswir

doch noch anders hervorzubringen vermögen.« Diese andere Schöpfung verdiene nicht

minderWertschätzung, und zwar sei sie »die Schöpfung der Seele, diese Kinder unseres

Geistes, unseres Herzens und unserer Kunstfertigkeit«. Da sie nämlich »Früchte eines

edleren Teils als des Körpers« seien, könnten sie als »viel mehr unser Eigen gelten« als

jene auf körperlichem Wege gezeugten Kinder. Folglich sieht Montaigne in diesem auf

biologische Zeugungnicht angewiesenenAkt eigenständiger, geistiger Erschaffung eine

Art Jungfernzeugung, diemit dem heutigen Fachbegriff als Parthogenese34 greifbar wä-

re:35 »BeiderZeugungderartigerKinder sindwir zugleichVaterundMutter«,konstatiert

er, und dies habe eine größere Verausgabung für diese geistigen Kinder zur Folge. Doch

»sollten sie etwas Gutes an sich haben, trügen sie uns auch viel mehr Ehre ein«. Denn

der Wert leiblicher Kinder sei in weit höherem Maße ihnen selbst zuzuschreiben, »da

wir, die biologischen Eltern, nur einen äußerst geringen Anteil daran hätten«. In jenen

anderen, geistigen Schöpfungen seien jedoch alle Schönheit, alle Anmut und alle Kost-

barkeit dem ureigenen Werk zu verdanken. Sie würden uns somit auf viel lebendigere

32 Deshalb werden im Folgenden diejenigen Aspekte in II,8 vorerst bewusst vernachlässigt, die sich

auf den Umgang mit dem wortwörtlichen, physisch präsenten Kind beziehen sowie auf Montai-

gnes eigene Kindheit, die ihm zuteilgewordene Erziehung und seine eigenen Vorstellungen von

Erziehung und elterlicher Zuneigung.

33 Montaigne (2007v): De l’affection des pères aux enfants (II,8), 421.

34 Vgl. die Applizierung des Begriffs für den literarischen Kontext in Raddatz (2012), 34.

35 Montaigne (2007v): De l’affection des pères aux enfants (II,8), 421.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Amalia Witt: Texte vererben

Weise vertreten und verkörpern als unsere leiblichen Kinder. Platon, so Montaigne wei-

ter, behaupte gar, dass »solche Kinder unsterblich seien und auf diese Weise auch ihre

Väter unsterblich machten, ja zu Göttern erhöben, wie es bei Lykurg, Solon und Minos

der Fall war«.36

Hierauf folgen verschiedene historische, vornehmlich auf die Antike bezogene Ex-

empla, anhand derer das Verhältnis von Urhebern schriftlicher Texte zu ihren Schrift-

werken als Liebe ›geistiger‹ Väter für ihre textuellen, geistigen und nicht-leiblichen Kin-

der thematisiert wird.37 Dadurch wird auf frappierende Weise eine somit bereits Jahr-

tausende alte Präferenz zur geistigen Zeugung illustriert: Zunächst genannt wird die

»geistige und weiter andauernde Tochter« des Heliodoros aus Emesa – das heißt des-

sen zehnbändige Aithiopikà, auf die Heliodoros auch unter Androhung des Verlustes sei-

ner Stellung als Bischof nicht habe verzichten wollen.38 Allerdings ist gleich dieses erste

Beispiel frivolerer Natur, denn jene ›Tochter‹ des Bischofs stellt Montaigne in ironisch

ausgestalteter Personifizierung dar als »ein reizendes Wesen zwar, doch für eine Toch-

ter der Kirche und des Priestertums vielleicht doch ein wenig zu kurios gestaltet in der

Darstellung des Handlungsverlaufes, außerdem zu üppig, darüber hinaus allzu liebes-

hungrig«.39Hierauf folgt die Schilderung des Falls des Römers Labienus, dessen sich ge-

gen Tyrannei richtende Schriften zu einem Autodafé verurteilt worden seien. Da Labie-

nus nicht im Stande gewesen sei, »ohne seine ihm so teuren Geisteskinder weiterzule-

ben«,40 habe er sich selbst das Leben genommen, indem er sich lebendig begraben ließ

– ein Beweis, so Montaigne, für »die vehementeste väterliche Zuneigung«.41

Hervorzuheben ist, dass sich in der Gesamtschau aller vorgebrachten exempla drei im

Kontext des gewaltsamen Todes des Urhebers, von anderen oder selbstverursacht, ab-

spielen (Labienus, Cremutius Cordus, Lukan), zwei mit angedrohtem Tod befasst sind

(Cassius Severus, Augustinus) – dem eigenen oder jenem der eigenen, leiblichen Kinder

– und schließlich einmal der nahende, natürliche Tod thematisiert wird (Epikur). Folg-

lich ist der Großteil dieser angeführten historischen Verweise auf die väterliche Liebe

zummetaphorischen Text-Kind verbunden mit drohender oder realer Todeserfahrung.

Hiervon ausgehend lässt sich deshalb argumentieren, dass der herausragende, nahezu

alle diese exempla einigende Gesichtspunkt weniger die affektive Ebene der Urheber für

ihre geistigen Kinder ist. Vielmehr geht ihr gemeinsamesMoment auf denUmstand zu-

rück, dass das textuell erzeugte Kind vor demHintergrund baldigen Ablebens zu einem

Hoffnungsträger avanciert, da es das vergängliche Leben seines Erzeugers überdauern

und dessen Namenweiterführen werde. Umgekehrt, und derselben Logik folgend, wird

36 »[…] ce sont ici des enfants immortels, qui immortalisent leurs pères, voire et les déifient, comme

à Lycurgus, à Solon, à Minos.« Montaigne (2007v): De l’affection des pères aux enfants (II,8), 421.

37 »Or les histoires étant pleines d’exemples de cette amitié commune des pères envers les enfants,

il ne m’a pas semblé hors de propos d’en tirer aussi quelqu’un de cette ci.« Ebd.

38 Ebd., 422.

39 »[…] fille qui dure encore, bien gentille, mais à l’aventure un peu trop curieusement et mollement

godronnée pour fille ecclésiastique et sacerdotale, et de trop amoureuse façon.« Ebd.

40 »Or Labienus ne peut souffrir cette perte, ni de survivre à cette sienne si chère géniture.« Ebd.

41 »Il est malaisé de montrer aucune autre plus véhémente affection paternelle que celle-là.« Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 209

dem Urheber des Textes durch gewaltsame Vernichtung dieses Hoffnungsträgers jegli-

che Lebenshoffnung genommen. Diese Leseart findet sich in II,8 durch ein nachfolgen-

des, persönliches Geständnis Montaignes bestätigt, das von seiner eigenen Zuneigung

für seine geistige Hinterlassenschaft handelt, denn schließlich formuliert er nun sein

eigenes Kokettieren dahingehend, geistiger Kreation den Vorzug vor ehelicher Pflicht-

erfüllung zu gewähren:42

Et je ne sais si je n’aimerais pas mieux beaucoup en avoir produit un parfaitement

bien formé, de l’accouplement avec les Muses, que de l’accouplement avec ma

femme. À celui-ci, tel qu’il est, ce que je donne, je le donne purement et irrévoca-

blement, comme on donne aux enfants corporels. Ce peu de bien, que je lui ai fait,

il n’est plus en ma disposition. Il peut savoir assez des choses que je ne sais plus,

et tenir de moi ce que je n’ai point retenu : et qu’il faudrait que tout ainsi qu’un

étranger, j’empruntasse de lui, si besoin m’en venait. Si je suis plus sage que lui, il

est plus riche que moi.

Was nun ihn,Montaigne, angehe, so sei er sich keineswegs sicher, ob er »statt in Umar-

mung mit meiner Frau« es nicht eher vorzöge, »ein vollkommen wohlgeformtes, da aus

der Umarmung mit den Musen hervorgehendes Kind gezeugt zu haben«. Wie bereits

erwähnt ist der Topos des durch und als Text konstituierten Kindes – ge- und erzeugt

als ›Kopfgeburt‹ von Seiten seines Verfassers –keine PrägungMontaignes, sondern geht

auf einbereits inderAntikeundderBibel allgegenwärtigesmännlichesGebärphantasma

sowie eine in der Renaissance beliebte Metapher zurück, wobei diese kulturgeschichtli-

chen Grundlagen noch zu betrachten sind.

Erwähnt werden kann jedoch bereits an dieser Stelle, dass bei Montaigne eine origi-

nelle Ausgestaltung dieses antiken Topos vorliegt, wenn er in II,8 erklärt, er gebe »die-

sem [Kind] hier« – Les Essais – »jedenfalls das, was ich gebe, rückhaltlos und unwider-

ruflich, wie man es bei leiblichen Kindern tut«. Allerdings ist es wohl die von Montai-

gne hier nicht explizit ausformulierte ›Geburt‹ des Textes, die, einmal erfolgt, im Zuge

der schriftlichen Niederlegung des geistigen Kindes bedingt, dass »das wenige, das ich

ihmanGutemzukommen ließ«,nun»meinerVerfügungentzogen« ist.Somit ergibt sich

ein Problem:Das hier vorgestellte geistige und textgeborene ›Kind‹Montaignes fungiert

nämlich als ein seinenUrheber/›Vater‹ letztlich in seiner Selbständigkeit übersteigender

Wissens- und Erinnerungsfundus. »Esmag vieles wissen,was ich nichtmehr weiß, und

vonmirDingebewahren,die ichnicht bewahrt habeunddie ichnotfalls von ihm,wie von

einem Fremden, borgen müsste«. Folglich sei es »reicher als ich, selbst wenn ich weiser

sein sollte«.

Zwar findet das künftige Ableben Montaignes in dieser Passage keine Erwähnung, je-

dochkanndieseÜberhöhungdesWerks– imSinne eines seinenUrheberübertreffenden

Wissensschatzes – gelesen werden als ein ›Kind‹, das seinen ›Vater‹ auch über dessen

Tod hinaus auf unvorhersehbare Art und Weise überdauert. Folglich ist das Text-Kind

42 Ebd., 423.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Amalia Witt: Texte vererben

nicht nur ein Hoffnungsträger im Hinblick auf eine mögliche Art des posthumen Fort-

lebens des ›Vaters‹ Montaigne, sondern ihmwohnt darüber hinaus ein deviantes Poten-

tial inne, das es einlösen könnte, indem es sich nach dem Ableben seines Urhebers in

seinem schutzlosen oder vielmehr unbeaufsichtigten Zustand für Fehlinterpretationen

öffnet und damit mehr preisgibt, als von Montaigne als ›Vater‹ beabsichtigt war.43 Auf-

grund des in ihm gespeicherten Text-, Wissens- und Erinnerungskonvolutes könnte es

den ›Vater‹ zwar repräsentierten–allerdingsanders,als vondiesemintendiert,da es ihm

als geistigem ›Erzeuger‹ nichtmehr zugänglicheFacetten seines eigenenSelbst aufzeige,

so Richard Regosin.44

Zu Recht bedarf dieses geistige Kind aufgrund des ihm eigenen Potenzials der De-

vianz also eines Vormunds, der es auch über das Ableben seines geistigen Vaters hinaus

betreut. Montaigne selbst hat Marie de Gournay hierfür jedoch nicht explizit vorgese-

hen: Er war nicht davon überzeugt, dass es einen Menschen gäbe, der dieser Aufgabe

nach seinem Ableben ebenso zufriedenstellend nachgehen würde, wie er dies einst für

La Boétie getan hatte.45 Deshalb rief er wie erwähnt in »Von der Freundschaft« (I,27) mit

Aristoteles aus: »O meine Freunde, es gibt keinen Freund!«46 Hierdurch sei, konstatiert

erneut Regosin, Montaignes geistiges und textgeborenes ›Kind‹ Gefahr gelaufen, sich

der Schutzlosigkeit und somit der Fehlinterpretation preiszugeben.47 Jedoch wurde ge-

zeigt, dass es trotzdem oder gerade deshalb letztlich Montaignes fille d’alliance sein soll-

te, die sich dieses ›Kindes‹ annahm. Dass sie im Übrigen selbst bis zu einem gewissen,

wenn auch umstrittenen Grad als ›Tochter‹ Montaignes in den Text von Les Essais selbst

eingeschrieben ist, wird noch zu eruieren sein. Indes werden im Folgenden die kultur-

geschichtlichenWurzeln der Vorstellung des Urhebers als ›Vater‹ eines Text-Kindes frei-

gelegt, umzu zeigen, dass eine reinmetaphorische Leseart des Textes als ›Kind‹ auch für

Les Essais zu kurz greift.

43 Eben dies bespricht Richard L. Regosin unter dem Stichwort des Herausforderns väterlicher Auto-

rität durch das Werk selbst; vgl. dazu Regosin (1996), besonders 13–47.

44 »In the preceding analysis of the complex status of the child of the mind we encountered the

gap between the father’s intention and the way the child carries it out, and I concluded with the

image of a textual offspring who is at the same time faithful and rebellious, who simultaneously

represents its author and betrays him as well, both in spite of itself and because it is in its nature

to do so. In this context we witnessed Montaigne’s concern for what he himself identified as the

intended meaning of La Boétie’s writing and the role he took on to protect the integrity of his

friend and his text. And we witnessed as well the essayist’s misgivings about the future reading

of his own text as he positioned himself, once again, beyond the grave.« Regosin (1996), 48.

45 Vgl. erneut Montaigne (2007b): De la vanité (III,9), 1029: »Je ne laisse rien à désirer et deviner

de moi. Si on doit s’en entretenir, je veux que ce soit véritablement et justement. Je reviendrais

volontiers de l’autre monde pour démentir celui qui me formerait autre que je n’étais, fut-ce pour m’honorer

[Herv. d. Verf.].«

46 Vgl. erneut Montaigne (2007k): De l’amitié (I,27), 197: »Ce précepte qui est abominable en cette

souveraine et maitresse amitié, il est salubre en l’usage des amitiés ordinaires et coutumières :

À l’endroit desquelles il faut employer le mot qu’Aristote avait très familier, Ô mes amis, il n’y

a nul ami.«

47 Vgl. hierzu Regosin (1996), 49: »If this is the legacy that the essayist will leave to his child of the

mind, then the answer to my opening question is that no one will second that offspring, no one

will protect it (and its author) from being misread and misrepresented.«

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 211

5.3 Gebärende Väter und ihre Werke – eine skizzenhafte
kulturgeschichtliche Einordnung

»Dass auchMänner Kinder gebären können, ist ein uralter Traum«,48 konstatiert Chris-

tine Kanz für das bereits in der Antike sowie in der Bibel auftauchende männliche Ge-

bärphantasma in ihrerMonographieMaternaleModerne.49 Die von Kanz dort entwickelte

These besagt, dass das Projekt der imaginären Kunstgeburt im 19. und 20. Jahrhundert

sich in der kulturellen Moderne zur Materialität realer Geburten und zur prinzipiellen

Umsetzbarkeit vonMännern ausgetragenenGeburten im21. Jahrhundert entwickelt ha-

be.50 Folglich sei eine rein metaphorische Auslegung der Geburtsmetapher als Kunst-

schöpfungsanalogie, wie sie meist innerhalb der Literatur- und Kulturwissenschaften

imSinne der Erschaffung von etwas völlig Neuemherangezogenwerde,51 für jenen Zeit-

raum nicht mehr sinnvoll.52 Aber auch für Montaignes textuellen Gebärwunsch greift

48 So der Klappentext bei Kanz (2009); vgl. auch Kanz (2015), 60: »DiemännlicheWunschvorstellung,

ein Kind zu gebären, ist uralt, vermutlich eine archaische Fantasie, die von den griechischen My-

then über die Bibel bis in die Gegenwart hinein in immer neuen Varianten auftaucht.«

49 Kanz (2009) legte zu dem Thema eine Kultur- undWissensgeschichte für den Beginn des 20. Jahr-

hunderts und damit für eine Hochphase literarisch und künstlerisch vermittelter männlicher Ge-

bärsehnsüchte vor: »Zwischen 1830 und 1933 wurden männliche Gebärphantasien zu einem in Li-

teratur, Kunst und Film geradezu obsessiv präsentierten Phänomen.«, heißt es im Klappentext.

Kanz thematisiert darin u.a. die Abfassung literarischer Texte und ihre Vollendung durch Litera-

ten als geistige Zeugungsakte und ›Geburt‹. Eine hingegen bis in die Antike zurück- und von dort

bis zum 19. Jahrhundert reichende Kulturgeschichte des schwangeren Mannes hat Roberto Zap-

peri mit seiner 1979 erschienenen Monographie L’uomo incinto. La donna, l’uomo e il potere vorgelegt

– eine schon etwas ältere, jedoch die immer noch umfassendste Arbeit zu diesem Thema. Vorlie-

gend wird die französische Übersetzung (1983) herangezogen.

50 Kanz (2009).

51 »Wenn innerhalb der Literatur- und Kulturwissenschaften von männlicher Schwangerschaft oder

männlicher Reproduktion die Rede ist, so wird damitmeist auf Schwangerschaft alsMetapher und

Kunstschöpfungsanalogie angespielt. Geburt markiert dann den Beginn von etwas völlig Neuem

im künstlerischen, kreativen, geistigen Bereich, steht etwa für einen ästhetischen Durchbruch,

poetischen Neuanfang oder die Schaffung eines Werks per se.« Kanz (2015), 59.

52 Und zwar dann nicht, »wenn das Gebären in Werken verhandelt wird, die […] eindeutig in spe-

zifischen wissenshistorischen Kontexten entstanden sind, die sich mit der Entstehung neuen Le-

bens befassen.« Ebd. Dass im Übrigen männliche Gebärwünsche über das künstlerisch-literari-

sche Feld hinausgehend in Erfüllung gehen können, zeigen Fälle physiologisch tatsächlich reali-

sierter Schwangerschaften vonMännern. So brachte im Februar 2017 Österreichs erster schwange-

rerMann, der vormals eine Frauwar, in Graz ein gesundes Baby zurWelt. Vgl. dazuHubmann, Didi:

»Erstmals in Graz: schwangerer Mann bringt Kind zur Welt.« In: kleinezeitung.at vom 25.02.2017

(veröffentlicht online am selben Tag, 6.00 Uhr). Der von dem Kind Entbundene hatte zuvor eine

Geschlechtsumwandlung von der Frau zumMann durchlaufen und lebt in einer Partnerschaft mit

einemMann, wobei das Kind aufgrund der nach wie vor intakten Gebärmutter des vormals weib-

lichen Gebärenden auf natürlichemWege gezeugt werden konnte. Ebd. heißt es weiter, trotz der

Geschlechtsumwandlung könnten auf Wunsch Gebärmutter und Vagina bestehen bleiben, wobei

dieGabe vonHormonen zurGeschlechtsumwandlungbei bestehendemSchwangerschaftswunsch

unterbrochen werdenmüsse und folglich nur ein gewisser Prozentsatz von Frauen, die sich für die

Geschlechtsumwandlung zumMann entschieden hätten, sich auch für eine Schwangerschaft ent-

scheide. Im Übrigen entscheide sich auch nur ein geringer Prozentsatz für einen intimchirurgi-

schen Eingriff, um ein Penoid – eine Art Penisersatz – ausbilden zu lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Amalia Witt: Texte vererben

eine rein metaphorische Lesart zu kurz, wie im Folgenden deutlich werden soll. Dass

Montaignes geistig-textuelles Kind sich bereits nach seinem Dafürhalten verselbstän-

digte und über sein Ableben hinaus für Marie de Gournay eine tragende Rolle spielen

sollte, bedeutet eine originelle Weiterentwicklung des ursprünglichen, antiken Topos.53

In Les Essais – und mit dem Textkorpus seines gedruckten Werks an sich – stellte Mon-

taignewie dargestellt die Zeugung undGeburt geistiger Erzeugnisse auf Papier über die

leibliche Zeugung und die Entbindung eines Kindes aus Fleisch und Blut. Nachfolgend

seien nun die kulturgeschichtlichen Wurzeln der Metaphern des Textes als Kind sowie

des Text-Urhebers als ›Vater‹ skizziert.54

Die Vorstellung des eigenen Werks als Kind ist ein Gemeinplatz der europäischen

Geistes- und Literaturgeschichte. Sie erfreute sich in Renaissance und Barock großer

Beliebtheit, wie Ernst Robert Curtius feststellt.55 Beispielsweise findet sie sich bei Ron-

sard56 ebenso wie bei Agrippa d’Aubigné (1552–1630),57 zudem auch bei Shakespeare

(1564–1616), Bacon (1561–1626), Miguel de Cervantes (1547–1616), John Donne (1572–1631)

sowie Tommaso Stigliani (1573–1651).58 Für die französische Renaissance selbst liegt im

Übrigen keine umfassende Untersuchung vor, die männliche Gebärsehnsüchte sowie

geistige Erzeugnisse als literarische Text-Kinder thematisiert, sondern es finden sich

lediglich punktuelle Aussagen hierzu.59 Nicht zufällig habe, konstatiert Douglas A.

Brooks für England in der Einleitung des von ihm herausgegebenen Sammelbands

Printing and Parenting in Early Modern England, der Topos des geistigen Schwanger-Seins

eines Mannes mit seinem literarischen Werk und die ›Geburt‹ desselbigen als ›Kind‹

zur Zeit des aufkommenden Buchdrucks eine auffällige Aktualisierung erfahren, wo-

bei sich gleichzeitig Analogien zwischen menschlicher Fortpflanzung und modernen

Schreibtechnologien, zwischen Tinte und Blutslinien sowie zwischen Elternschaft und

Drucklegung perpetuierten.60 AuchMargareta deGraziaweistmit ihremBeitrag im sel-

ben Band darauf hin, dass sich für das rinascimentale England ein deutliches Ansteigen

von Vergleichen zwischen mechanischer Druck-Reproduktion von Text und menschli-

cher Fortpflanzung sowie gedruckten Erzeugnissen und Kindern feststellen lasse, was

eine auffällige Wiederbelebung der antiken Trope des Textabdrucks als Kind nach sich

53 So auch die Auffassung Regosins zur Ausgestaltung dieses Topos durch Montaigne; vgl. Regosin

(1996), 47: »The child and the text as child, the seed and the word: forms of resemblance and

of difference, of fidelity and of betrayal.« Dies ist vor dem Hintergrund der Ausführungen Mon-

taignes in vier essais zu sehen, und zwar De l’institution des enfants (I,26), De l’affection des pères aux

enfants (II,8), D’un enfant monstrueux (II,30) und De la ressemblance des enfants aux pères (II,37).

54 Eine ausführliche Betrachtung dieser Grundlagen wird hier nicht intendiert, da dies zu weit ginge.

55 Vgl. Curtius (111993), 141–144, hier 143. Curtius untersucht mit Kapitel 7 seines Klassikers zur his-

torischen Topik, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, die auf die Antike zurückgehende

historische Metaphorik und dort u.a. Personalmetaphern.

56 In Ronsards Elegie an Pierre Lescot (1515–1578), zitiert nach ebd., bezeichnet er die beiden Wer-

ke Homers – Ilias und Odyssee – als »les deux filles d’Homère«. Vgl. dazu ebd. Außerdem ist auch

Ronsards Elegie À son Livre zu nennen; vgl. dazu Larsen (2006), 285, Anm. 68.

57 Vgl. dazu ebenfalls Curtius (111993), 143, sowie Larsen (2006), 285, Anm. 68.

58 Vgl. Textbeispiele in Curtius (111993), 143–144.

59 Vgl. dazu Kenny (2020), 117–118.

60 Vgl. dazu und zum Folgenden Brooks (2005), 2–4.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 213

gezogen habe.61 Vor diesemHintergrund höchst interessant ist auchKatharine Eisaman

Mausʼ Feststellung in ihrem ebenfalls in jenem Sammelband von Brooks erschienenen

Beitrag »AWomb of his Own: Male Renaissance Poets in the Female Body«, dass männ-

liche Poeten in der Renaissance kreative Prozesse mit Terminologien beschrieben, die

mit dem weiblichen Körper zusammenhängen.62 So habe beispielsweise Philip Sidney

(1554–1586) sich im ersten Sonett seiner um 1580 entstandenen Sonettsequenz Astrophil

andStella als einmit seinemWerk schwangerGehender geriert, der in denWehen liege.63

ÄhnlicheMetaphern fänden sich auch bei seinenDichterkollegenBen Jonson (1572–1637)

und Shakespeare (1564–1616).64

Die Elternschaftsmetaphern in der Renaissance und namentlich jene des schreiben-

den ›Vaters‹ in Bezug auf sein ›Text-Kind‹ spielten auch deshalb eine entscheidende Rol-

le, weil die neue, den Buchmarkt revolutionierende Technologie des Buchdrucks neben

Begeisterung auch die Furcht vor unkontrollierter Verbreitung schriftlicher Erzeugnis-

se hervorrief.65 Aus einer nekrologisch-posthumenWarte hing damit auch die Sorge um

denVerbleib der eigenen, nun ›schutzlos‹ gewordenen Text-Erzeugnisse nach demAble-

ben desUrhebers oder derUrheberin zusammen.66 Eben diese Art der Besorgnis scheint

in den Ausführungen Montaignes in II,18 zu dem Text als ›Kind‹, das ihn in gespeicher-

tem Wissen bereits übersteige, durch, und zwar trotz seiner affichierten nonchalanten

Haltung zur Drucklegung seines Textes und zumposthumen Verbleib seinesWerks. Zu-

dem ist dies eine Formder Sorgeumdengeistigen, textgeborenen ›Nachwuchs‹, derMa-

rie de Gournay in gleich doppelterWeise beschäftigen sollte. Sie unternahm jaMaßnah-

men zur Bewahrung nicht nur desWerks Montaignes, sondern auch ihres eigenen, und

zwardergestalt,dass sieLesAdvisundLesEssais als geistige, textgeboreneund schützens-

werte Kinder im Zuge von Festschreibungen an fürsorgliche ›Aufsichtspersonen‹ über-

antwortete. Die Beweggründe hierfür werden mit de Grazias erneut für die englische

Renaissance formuliertem Kommentar erhellt, dass es sich bei einer solchenWiederbe-

lebung der Trope des gedruckten Textes als Kind um die Herstellung einer doppelten

61 »In the English Renaissance, comparisons of mechanical and sexual reproduction, imprints and

children, seem to multiply, as if the new technology of the printing press revitalized the ancient

trope. A cluster of infantilizing tropes anticipates the nineteenth-century term for early printed

books, incunabula (from cunabula, cradle).« De Grazia (2005), 34–35.

62 »In the English Renaissance, the creative imagination commonly is associated with the female

body.« Eisaman Maus (2005), 89.

63 »In the first sonnet of Astrophil and Stella, Philip Sidney describes himself as ›great with child to

speak, and helpless in my throes‹.« Ebd., 89–90.

64 »Ben Jonson, often described as the most aggressively ›masculine‹ of English Renaissance writ-

ers, nonetheless frequently depicts his own creativity as maternal. In Poetaster’s ›apologetical di-

alogue‹, for instance, he represents his ›longwatched labours‹ as ›Things, that were born, when

none but the still night,/And his dumb candle saw his pinching throes‹. In the Cary-Morison ode,

the turn of the infant of Saguntum, ›half got out‹ but already retreating back into a womb that

will become its tomb, rehearses the ›turns‹ and ›counterturns‹, the strophes and antistrophes,

of a poem generated to commemorate the dead.« Ebd.

65 Vgl. Brooks (2005), 5–6, der von der in der Frühen Neuzeit hergestellten Analogie zwischen der

Druckerpresse und der Dirne spricht. Hierauf wird zurückzukommen sein.

66 Ebd., 5ff.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Amalia Witt: Texte vererben

Kontinuitätslinie gehandelt habe, nämlich einer schriftgebundenen und einer genealo-

gischen, die in ihrer wechselseitigen Verschränkung auf ein posthumesWeiterleben des

Texturhebers oder der Texturheberin hoffen ließen.67 Dabei spielte der physische Text-

körper als materialisiertes Buch eine wichtige Rolle, so Brooks , da dieser ›tote‹, aus be-

drucktem Pergament oder Papier zu einemGanzen gebundene Körper dem geschriebe-

nen Wort den nötigen stabilen Rahmen verlieh, um das Weiterleben geistiger Erzeug-

nisse über den eigenen Tod hinaus zu ermöglichen.68

In diesem Kontext ist erneut an La Boéties auf dem Sterbebett an den Freund ge-

richtete Bitte zu erinnern, ihm ›einen Platz zu geben‹,wobeiMontaigne diesem flehent-

lichen Wunsch nachkam, indem er ihm mittels der Inschrift in seiner Bibliothek sowie

der Veröffentlichung seiner Schriften als auch der Nennung im essai »Von der Freund-

schaft« (I,27) nicht nurmehrfach einen Platz gewährte, sondern auch in Text gemeißelte

Denkmäler setzte. Wiederholt wird hier jene Bemerkung Montaignes in der Widmung

anMadame de Duras in II,8 zu dem genannten ›soliden Textkörper‹ aktualisiert, den er

für das Andenken an ihn beanspruchte.69 Nebenbei bemerkt lässt sich die zunehmende

Verschränkung zwischen physischer Körperlichkeit und Textkörpern mit der in der Re-

naissance zunehmend florierenden Publikation anatomischer Darstellungen und Ana-

tomieatlasse ebenso in Verbindung bringen70 wie mit lyrischen Formen, die mit dem

verbalen Sezieren des (weiblichen) Körpers spielten – prominent vertreten durch Clé-

mentMarot und seinen im italienischen Exil begründeten lyrischenWettstreit rund um

die sogenannten blasons anatomiques du corps féminin.71 Literarisch, so Curtius, komme

67 Vgl. dazu und zum Folgenden De Grazia (2005), 35: »The textual imprint as child recurs in prelim-

inaries to early modern books, putting into play the semantics shared by biological and textual

reproduction: of issue, generation, copying, duplication, multiplying, engraving and gravidity;

of textual and sexual inscriptions that survive the grave through enduring ideas and successive children;

of two types of lines, scripted and genealogical which promise to extend the parent/author beyond death

[Herv. d. Verf.].«

68 Vgl. Brooks (2005), 5.

69 Vgl. erneut Montaigne (2007c): À Madame de Duras, 824.

70 »No doubt, what Sawday calls the ›anatomical Renaissance‹, and its reliance on increased access

to publication and the growth of literacy, brought printed books and bodies into close proximity

with one another.« Brooks (2005), 8.Was Frankreich anbelangt, so studierte der flämische Begrün-

der dermodernen Anatomie, der Brüsseler Andreas Vesalius (1514–1564), von 1533 bis 1536 in Paris.

Sein siebenbändiges Werk De humani corporis fabrica erschien 1543 in Basel. In dieser Zeit wurden

in Paris die Anatomica (1543) vonWalther Hermann Ryff (um 1500–1548) und De dissectione partium

corporis humani (1545), bzw. in französischer Übersetzung La Dissection des parties du corps humain

(1546), beide von Charles Estienne (um 1504/05-1564/65) veröffentlicht. Vgl Goeury (2016), 13–14.

71 Vgl. Goeury (2016), 3–15. Mit »Le beau tétin«, der lyrischen Hommage an das – weibliche – ›Brüst-

chen‹, hatte im Frühjahr oder Sommer 1535 Clément Marot (1496–1541) ein »kunstvolle[s] Wap-

pen des weiblichen Körpers« (Böhme (2001), 229) erstellt, das er blason anatomique du corps féminin

nannte. Damit gab Marot einer bereits seit dem 15. Jahrhundert bestehenden Schriftproduktion

versifizierter, jedoch ursprünglichmeist satirisch-politischer und teils bereits an organischen The-

men orientierter blasons einen entscheidenden erotischen Einschlag. 1534 war der in Frankreich

aus Sicht seiner Gegner allzu offen mit der Reformation sympathisierende Marot nach Ferrara, an

den Hof der Renée de France, geflüchtet. Nach Verfassen seines ersten blason rief er 1535 Dichter-

kollegen dazu auf, weitere blasons im selben Stil zu kreieren – ein Unterfangen, das nach Marots

Rückkehr nach Frankreich 1536 in einer Reihe gedruckter Publikationen münden sollte. Diese kol-

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 215

das Bild desWerks des Dichters als dessen Kind im Altertum nicht häufig vor, doch ste-

he das geistige Schwanger-Seinmit und das ›Gebären‹ eines Textes als ›Kind‹ in der Tra-

dition der ›Klagelieder‹, der Tristia, Ovids72 und finde sich auch bei Petronius sowie, al-

lerdings in uneindeutiger Weise, bei Catull (1. Jahrhundert v. u. Z.) wieder.73 Gelten so-

mit Ovids Werke als Vermittler für die Verbreitung der Personalmetapher des Buches

als Kind ins Mittelalter und in die Renaissance, geht diese allerdings ursprünglich auf

Platons Eroslehre zurück und wird im Symposion evoziert.74 Dort argumentiert die wei-

se Diotima,75 dass die (Er-)Zeugung (206b)76 – sowohl die körperliche als auch die see-

lische – die höchste Form von Eros sei, wobei das Streben nach Erzeugen im Schönen

mit dem Wunsch danach zusammenhänge, das Gute immer für sich zu beanspruchen

sowie Unsterblichkeit zu erlangen (207d). Diese Aussagen stehen im Kontext von Dio-

timas Unterweisung des Sokrates (469 v. u. Z.– 399 v. u. Z.) in Liebesdingen sowie des

lektive Öffnung des neu entdeckten Genres zur gemeinschaftlichenNeuinterpretation ist nicht als

höfischer Zeitvertreib zu sehen, sondern passte zu der von Marot angestrebten Erneuerung lyri-

scher Formen. Selbstredend wurden die blasons anatomiques zu keinem Zeitpunkt zur Vermittlung

medizinisch-anatomischen Wissens eingesetzt, auch nicht in einer wie auch immer vulgarisier-

ten Form, obgleich ihr Zusammenfallen mit der Publikation einer Fülle anatomischer Lehrwerke

auch in Frankreich frappierend ist. Ihr inhaltlicher Dreh- und Angelpunkt wurde fortan jeweils ei-

ne ausgesuchte Einzelpartie des weiblichen Körpers, auf die es in brillanter Manier lyrisches Lob

und lyrischen Tadel – im Sinne der beiden Zielsetzungen epideiktischer Rede – zu formulieren

galt. Auf jene separat betrachteten Körperpartien musste sich diese erneuerte lyrische Gattung

in erotischer Art und Weise beziehen und mit etwa dreißig Achtsilbern eine gewisse Kürze sowie

ein pointiertes, originelles Ende aufweisen. Gegenstand der blasonswurden verschiedeneweiblich

Körperpartien, vom Haar bis zu den Füßen, vom Hals bis zu den Schenkeln – und immer wieder

die Vagina.

72 Vgl. Curtius (111993), 143, sowie Kritzman (1991), 58–59, in Bezug auf Montaigne: »Montaigne’s

anti-oratorical exordium to the essay ›De l’institution des enfants‹ situates the text within the

Ovidian tradition of the Tristia where the author is father of a poem which ostensibly becomes

his child.«

73 Curtius (111993), 143.

74 Ebd.

75 Alle Angaben beziehen sich auf die kritische, griechisch-deutsche Ausgabe des Symposion von

Zehnpfennig (22012), wobei Zitate aus dem Originaltext im Folgenden mit Platon (22012) ausge-

zeichnet werden. Diotima wird als eine aus der griechischen Polis Mantineia stammende Figur im

Symposion dargestellt, die jedoch sehr wahrscheinlich fiktiv ist (vgl. dazu sowie zum Stellenwert

der Ausführungen Diotimas im Symposion Zehnpfennig (22012), besonders XXIX–XL). Als Sohn der

Peneia und des Poros, so erklärt Diotima Sokrates, sei Eros eben nicht ein Gott (wie es die Vorred-

ner des Sokrates während des Gastmahls annehmen). Als Sohn des spitzfindigen Poros und der

an Mangel leidenden Peneia, sei er ein zwischen Mangel und Reichtum, zwischen Unwissenheit

und Weisheit schwankender Dämon, der das Schöne und Gute nicht besitze, sondern es bestän-

dig erstrebe. Die höchste Form des Eros sei das Erzeugen. Der Mensch sei seelisch und körperlich

furchtbar.

76 Vgl. dazu die Anmerkung von Zehnpfennig in Platon (22012), 190, Anm. 170, die herausstellt, dass

es eine tiefere Bedeutung habe, dass eine Frau diese Zeugungstheorie referiere: »Als Frau weiß

Diotima, was Empfängnis ist: die Bereitschaft etwas Nicht-Eigenes aufzunehmen und dadurch

über sich selbst hinauszuzeugen.« Diese Aussage ist allerdings gerade im frühneuzeitlichen Kon-

text für die femmes de lettres kritisch zu sehen angesichts von bewusst kinderlos bleibenden Frau-

en, die sich – so etwa Catherine des Roches und Marie de Gournay – mit der Entscheidung gegen

Heirat und Kinder für die Erzeugung schriftlicher Werke entschieden.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Amalia Witt: Texte vererben

in diesem Zuge von ihr referierten Stufenmodells der fünf Etappen der Erkenntnis zum

Schönen – von der Liebe für schöne Körper bis hin zum letztendlichen Gewahrwerden

und Verstehen des Schönen selbst (210a–212a) –wobei sie Sokrates damit die Mysterien

der Liebe offenbart.77 Der narrative Rahmen für Diotimas Rede ist die Vermittlung ihrer

Lehren durch Sokrates, da er seine Vorredner, die sichwährend des Gastmahls der Reihe

nach lobpreisend, aber unwissend über die Natur des Eros ergingen, mit ihren Aussa-

genwiderlegt,wobeiwiederumsie ihn inderVergangenheit selbstmittels priesterlichen

Wissens belehrt und mit ihren Ausführungen überzeugt hatte (209d).78 Die Diskussion

um Wesen und Wirken von Eros nimmt mit Diotimas Worten, die ihr Schüler Platon

also wiedergibt, eine von den Vorrednern im Rahmen des Gastmahls nicht diskutierte

transzendente Dimension an, die sowohl die Reproduktion und die Neuschöpfung als

auch die Bewahrung eigener Erzeugnisse betrifft:79 Der Mensch sei von Natur aus nicht

nur körperlich, sondern auch seelisch fruchtbar (206c), und der seelisch Erzeugende –

zu dieser Kategorie gehören laut Diotima auch Poeten und andere Künstler (209a) – ge-

he ebenso wie alle anderen Zeugungswilligen umher, um im Schönen zu zeugen (209b).

Jenen,dieüber große seelischeZeugungskraft verfügtenund»die inderSeeleZeugungs-

kraft haben,mehrnoch als imKörper,und zwar alles,wasder Seele zu erzeugenundher-

vorzubringen zukommt« (209a), erhielten »Einsicht und alle anderen Tugenden« (ebd.).

Hervorzuheben in der nun nachfolgenden Argumentation Diotimas zur seelischen

Zeugung ist, dass sie zuvörderst die innigeGemeinschaft zwischen Freunden als idealen

Ort des Erzeugens geistiger Kinder herausstellt (209b–c).80 Im Kontakt mit dem ande-

77 Vgl. hierzu auch die Erläuterungen von Zehnpfennig in Platon (22012), XVII–XVIII.

78 Constant Venesoen (1990), 28–29, quittiert Marie de Gournays Bezug auf Diotima in Égalité des

Hommes et des Femmes (1622) als Unwissenheit. Im Symposion sei Platons Auftreten als Schüler

Diotimas ironisch zu verstehen und nicht etwa als Anerkennung Diotimas für ihreWeisheit. Denn

das Thema Liebe, das Diotima im Symposion erläutere, sei ein typisch weibliches und somit tra-

ditionelles: »Il semble toutefois que Marie de Gournay n’ait pas saisi le ton ironique de Socrate,

que l’érudition moderne a relevé […]. Il n’est d’ailleurs pas étonnant que ce soit Diotime qui

ait été chargée d’un discours sur l’amour.« […] Venesoen stellt fest, dass Marie de Gournay, als

selbststilisierte Vorreiterin des Feminismus, somit die traditionelle und alles andere als emanzi-

pierte Rolle Diotimas im Symposion nicht klar gewesen sei: »En somme, le rôle assigné à Diotime

est parfaitement traditionnel, ou discriminatoire : subtilité dialectique, qui, de toute évidence,

avait échappé à Marie de Gournay. Beauté et Amour sont les termes du discours masculinisant.

Pas une seule féministe authentique ne s’y laisserait prendre aujourd’hui.« Hingegen vertritt

Zehnpfennig in Platon (22012), 190, Anm. 170, diesbezüglich eine gänzlich andere Auffassung, die

jedoch in ihrer Formulierung nach meinem Dafürhalten ebenso kritisch zu sehen ist.

79 Vgl. dazu sowie zum Stellenwert der Ausführungen Diotimas im Symposion Zehnpfennig in Platon

(22012), besonders XXIX–XL: »Denn die Frage der Reproduktion, Neuschöpfung oder Bewahrung

der vorhandenen Substanz ist eine Frage, die unmittelbar mit dem Thema Liebe verbunden ist.«

80 »An den schönen Körpern findet er nun mehr Gefallen als an häßlichen, da er ja erzeugen will,

und wenn er auf eine schöne, edle und wohlgestaltete Seele trifft, findet er ein ganz besonderes

Gefallen an der Verbindung von beidem, und für einen solchen Menschen hat er sofort eine Fülle

von Reden über die Tugend und darüber, wie ein guter Mann beschaffen sein und worum er sich

bemühenmuss, und er versucht, ihn zu erziehen. Denn indem er, glaube ich, den Schönen berührt

undmit ihmumgeht, erzeugt er und bringt hervor,womit er schon lange schwanger ging [Herv. d. Verf.],

und in seiner Anwesenheit wie in seiner Abwesenheit an ihn denkend, zieht er gemeinsam mit

jenem das Erzeugte auf.« Platon (22012), 101.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 217

ren, dem Schönen, ist nun also nicht mehr nur von Erzeugung die Rede, sondern auch

von der Hervorbringung, das heißt der Geburt dessen, mit dem der Erzeugende zuvor,

wie eswortwörtlich heißt, »schwanger ging«.Sehrwichtig ist für denKontext desErzeu-

gens also, dass hierbei der Erzeugende des Umgangsmit einem Schönen bedarf, ebenso

wie es bei der körperlichen Zeugung der Fall ist. Erst aus diesen Erläuterungen über die

gemeinschaftliche, tugendhafte Zeugung erwächst Diotimas Schlussfolgerung, dass in

dieser Gemeinschaft und Freundschaft aus geistiger Zeugung unsterbliche Kinder ent-

stünden (209c).81 Hieraus leitet sie die Superiorität geistiger über menschliche Kinder

ab, denn (209d)82

es würde sich wohl jeder eher solche Kinder wünschen als die menschlichen, und, auf

Homer, Hesiod und die übrigen vortrefflichen Poeten blickend, sie darum beneiden,

was für Sprösslinge sie hinterlassen haben, die ihnen unsterblichen Ruhm und un-

sterbliche Erinnerung verschaffen, da sie selbst unsterblich sind.

Folglich stellt der Wunsch nach Unsterblichkeit sowie der Erwerb immerwährender Er-

innerung an die eigene Person den maßgeblichen Beweggrund für die Erzeugung geis-

tiger Kinder dar. Vor diesemHintergrund scheint es zunächst so, als entsprächenMon-

taignes Ausführungen zu jenem ihm ›konsubsantiellen‹ Werk, das ihm als ›solider Text-

körper‹ nach seinem Ableben dienen solle, in recht konservativer und wenig origineller

Weise diesen im Symposion referierten Beweggründen für die Schaffung eines geistigen

Sprösslings.Dass demnicht so ist,wird abschließendherauszustellen sein.Zuvor ist der

Stellenwert des Kindes als literarisches Symbol in Les Essais zu eruieren.

5.4 Der Stellenwert von Kindern in Les Essais

Neben den gezeigten kulturgeschichtlichenHintergründen desWerks als Kind imSinne

einer besonderen Ausprägung der Personalmetapher fungiert das Kind als literarisches

Symbol in der europäischenLiteraturgeschichte als Repräsentant eines naturhaften,un-

verbildeten Elementarzustandes des menschlichen Geschlechts, wie Eva Erdmann dar-

stellt.83 Dabei kann es für Neubeginn und Unschuld, aber auch für Rebellion, Unord-

nung und Anarchie stehen.84 Auch in Les Essais fungiere das Kind als ein Archetypus und

sei dem Kannibalen und dem Bauern verwandt, stellen François Charpentier und Alain

Legros fest.85 Mit dieser Nähe des Kindes zu Kannibalen und Bauern ist demnach bei-

81 »So haben diese dann eineweit innigere Gemeinschaftmiteinander und eine festere Freundschaft

als eine auf Kinder gegründete, da sie ja schönere und unsterblichere Kindermiteinander haben.«

Platon (22012), 101.

82 Ebd.

83 Vgl. dazu und zum Folgenden Erdmann (2008), 180.

84 Ebd.

85 »Quel que soit le regard porté sur les enfants réels qu’il [Montaigne] a pu observer « bien faits »

et « monstrueux » (II,30, 712), ou, à distance, sur ses propres enfants disparus, il se réfère souvent

à l’enfant comme un archétype, voisin de ceux du cannibale et du paysan.« Charpentier/Legros

(22018), 608.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Amalia Witt: Texte vererben

den von Erdmann genannten Aspekten Rechnung getragen: Das Kind steht sowohl für

Unschuld, einen ursprünglichen Zustand sowie ein auf die Natur bezogenes Wissen als

auch für eine gewisse gesellschaftliche Devianz, obgleich sie nicht unbedingt als Unord-

nung oder Rebellion charakterisiert werden kann.86 Regosin stellt zudem die gesamte

Bandbreite des semantischen Netzes heraus, dass sich in Les Essais und zwischen den

essais durch das im Text präsente ›Kind‹ aufgespannt findet und das sowohl wortwört-

lich als auch sinnbildlich ist: Diese ›Kinder‹ seien sowohl klassisch als auchmodern und

oszillierten zwischenheroischerVorbildhaftigkeit in SachenursprünglicherWeisheit ei-

nerseits und stupider Einfachheit andererseits.87

Eine Frequenzanalyse für dasWort enfants ergibt zudem, dass es an 18. Stelle der am

häufigsten in LesEssais gebrauchtenNomen steht, das heißt, dass es 237 Mal Erwähnung

findet, und zwar in 56 der insgesamt 107 essais.88 Zudem tauchen Derivate –wie enfance,

enfant, enfanter, enfantement –weitere 147 Mal imGesamttext auf.89 In Les Essaiswimmelt

es also von Kindern, so etwa dem monströsen Kind im essai »Über ein missgeborenes

Kind (II,30)«,90 dem zu erziehenden Kind in »Von der Knabenerziehung« (I,26)91 sowie

demmütterlich vonMadame d’Estissac geliebten Sohn in »Von der Zuneigung der Väter

zu ihren Kindern« (II,8).92 Auch Montaignes eigene Rollen des Sohnes und Kindes blei-

ben nicht unerwähnt, sei es der von Musik sanft geweckte Knabe in II,8 oder der dem

Vater ähnelnde und deshalb auch an Nierenkoliken leidende Sohn in »Über die Ähnlich-

keit der Kindermit ihrenVätern« (II,37).93Hiermit sind auch jene vier essais benannt, die

dasWort ›enfant‹ bereits imTitel tragen.94 DasKind ist jedoch auch inNebenbemerkun-

gen innerhalb weiterer Textpassagen von Les Essais präsent, etwa in »Über den Dünkel«

86 Vgl. zu den Kannibalen in Les Essais Dubois (22018), zu den Bauern Legros (22018b). Eines der

wohl berühmtesten essais ist Montaigne (2007q): Des cannibales (I,30): Hier nimmt Montaigne Be-

zug auf die Kannibalen als ethnozentrische Kritik an der vermeintlichen Grausamkeit der indige-

nen Bevölkerung, die vom europäischen Volksmund als ›barbarisch‹ angesehen werden, obgleich

doch ihre Sitten und Gebräuche im Umgang mit gefangengesetzten Feinden menschlicher seien

als jene der europäischen Kolonisatoren. Letztere seien somit die wahrhaftigen Barbaren. Mon-

taignes Ausführungen in I,30 speisen sich nicht nur aus Lektüren, sondern sind auch von einem

persönlichen Treffen in Rouen mit Vertretern der indigenen Bevölkerung der Tupinambá, die an

der Küste Rio de Janeiros beheimatet sind, genährt.

87 »Montaigne’s children are both classical and modern, they appear in essays treating subjects as

diverse as affections (I,3), custom (I,23), solitude (I,39), drunkenness (II,2), cowardice (II,27), and

vanity (III,9) and are evoked 18 times in the ›Apologie de Raimond Sebond‹ (II,12) alone. They

are successively heroes, victims, or fools, either models of a natural wisdom or examples of a

stupid simplicity. At times children represent continuity with the past and at other times they

allow the essayist to speak about the future. And, most striking, they are both literal, physical

children and figurative children of the mind as well.« Regosin (1996), 13.

88 Vgl. Leake (1981), 403–405, zitiert nach Regosin (1996), 13.

89 Ebd.

90 Montaigne (2007w): D’un enfant monstrueux (II,30).

91 Montaigne (2007u): De l’institution des enfants (I,26).

92 Montaigne (2007v): De l’affection des pères aux enfants (II,8).

93 Montaigne (2007t): De la ressemblance des enfants aux pères (II,37).

94 Dies sind auch die essais, die für die Erhellung der Einstellung Montaignes zu Kindern – biologi-

schenwie geistigen – von Belang sind, wobei für das Thema des Text-Kinds besonders II,8 relevant

ist und nachfolgend besprochen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 219

(II,17),95 wenn Montaigne davon berichtet, er stelle sich »wahrhaftig nicht geschickter

als ein Kind« dabei an, Dichtkunst eigenständig zu verfassen, weshalb er seine »Sachen

[Dichtung] unausstehlich« finde.96 Rezipiert man zudem eine Passage von »Ob wir et-

was alsWohl oderÜbel empfinden,hängtweitgehendvonunsererEinstellungab« (I,14)97

wörtlich, ist Montaignes Haltung zum Verlust seiner leiblichen Kinder allerdings gera-

dezu gleichgültig:98 Im Kontext von Beispielen mehrerer römischer Konsuln, die unge-

rührt den Tod sowie die Bestattung ihrer eigenen Kinder verkrafteten, nenntMontaigne

zunächst den Fall eines Zeitgenossen, der den Verlust dreier erwachsener Kinder nicht

beweinte, sondern gar als besonderen Gnadenerweis des Himmels begrüßte.99 Montai-

gne kommentiert dies, indem er schreibt, er habe selbst »sie [Kinder] im frühen Kindes-

alter verloren«, wobei er mit gewohnter Vergesslichkeit die Anzahl seiner früh verstor-

benen Sprösslinge mit einer approximativen Schätzung von »zwei bis drei« quittiert.100

Wennauch »gewiss nicht ohneBedauern«, sohabe er diesenVerlust »doch,ohnedarüber

trübsinnig zu werden«, erlebt, auch wenn es wohl keinen größeren Verlust gäbe, der die

Menschen tiefer ergreife.101

An einer anderen Stelle in I,14 heißt es zudem, dass »der größte und gesündeste Teil

der Menschen es für ein großes Glück [halte], Kinder zu haben«, jedoch er, Montaigne,

und »einige andere es für ein ebenso großes Glück hielten, keine [Kinder] zu haben«.102

Unmittelbar wird ergänzt, Thales habe auf die Frage hin, warum er nicht heirate, ge-

95 Montaigne (2007e): De la présomption (II,17).

96 »[C]omme j’essaie plus évidemment en la poésie. Je l’aime infiniment : je me connais assez aux

ouvrages d’autrui ; mais je fais, à la vérité, l’enfant quand j’y veux mettre la main ; je ne me puis

souffrir.« Ebd., 673.

97 Montaigne (2007r): Que le goût des biens et des maux dépend en bonne partie de l’opinion que nous en

avons (I,14), 270–271.

98 Wie erwähnt erreichte nur eine von insgesamt sechs Töchtern das Erwachsenenalter, alle anderen

starben im Säuglings- oder Kleinkindalter.

99 »Je disais en mes jours de quelqu’un en plaisantant qu’il avait trompé la justice divine. Car la

mort violente de trois grands enfants, lui ayant été envoyé en un jour, pour un âpre coup de

verge, comme il est à croire : peu s’en fallut qu’il ne la pris à faveur et gratification singulière

du ciel.« Montaigne (2007r): Que le goût des biens et des maux dépend en bonne partie de l’opinion que

nous en avons (I,14), 270.

100 In Bezug auf die zuvor geschilderte Anekdote heißt es: »Je n’ensuis pas ces humeurs mons-

trueuses, mais j’en ai perdu en nourrice deux ou trois, sinon sans regret, au moins sans fâcherie.«

Ebd.

101 Montaigne erklärt unmittelbar im Anschluss an diese Ausführungen den Grund für seine Gleich-

gültigkeit: Diese rühre von seiner Art her, eine Reihe alltäglicher Anlässe, die Anlass zur Betrübnis

mit sich bringen würden, kaum wahrzunehmen. Und selbst von jenen, die für die Leute den In-

begriff des Schreckens bildeten, habe er manche derart leichtgenommen, dass er es nicht wagen

würde, sich dessen öffentlich zu rühmen, ohne zu Erröten: »Je vois assez d’autres communes occa-

sions d’affliction, qu’à peine sentirais-je, si elles me venaient, et en ai méprisé quand ellesme sont

venues, de celles auxquelles le monde donne une si atroce figure, que je n’oserais m’en vanter au

peuple sans rougir.« Erneut Montaigne (2007r): Que le goût des biens et des maux dépend en bonne

partie de l’opinion que nous en avons (I,14), 270.

102 »La plus commune et plus saine part des hommes tient à grand bonheur l’abondance des en-

fants : moi et quelques autres, à pareille bonheur, le défaut.« Ebd., 271.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Amalia Witt: Texte vererben

antwortet, dass er es nicht möge, Nachkommen zu hinterlassen.103 In II,8 nennt Mon-

taigne jedoch seine Tochter Léonor und besagt in einer Nebenbemerkung – im Kontext

der gewaltfreien Erziehung, die man ihr habe angedeihen lassen –, dass ihr das Schick-

sal erspart geblieben sei, so früh zu versterbenwie jene anderen seiner Kinder.104 Zudem

findet sichanverschiedenenweiterenStellen in II,8dieVerteidigungderRechte vonKin-

dern,beispielsweise dann,wennMontaigne sich gegen altersbedingtenGeiz somancher

Eltern ausspricht, die ihren Kindern ihr Vermögen vorenthielten, und zwar aus einem

diffusen Gefühl der Eifersucht auf deren gerade erst beginnendes Leben heraus.105 Im

Übrigenmag dieser Gegensatz zwischen den recht kalt wirkenden Ausführungen in I,14

und dem wohlwollenden Duktus in II,8 im Hinblick auf den Umgang mit Kindern dem

Umstand geschuldet sein, dass II,8 nicht nurmit einerWidmung anMadame d’Estissac

beginnt, sondern insgesamt als ihr gewidmet konzipiert worden ist: Die Adressatin und

ihreMeriten alsMutter undWitwewerden zuBeginnmit gebotener Ehrerbietungdirekt

angesprochen und vonMontaigne als geradezu heroisch dargestellt.106

103 »Et quand on demande à Thales pourquoi il ne se marie point, il répond qu’il n’aime point à

laisser lignée de soi.« Ebd.

104 »Ils [les enfants] me meurent tous en nourrisse; mais Léonor, une seule fille qui est échappée à

cette infortune […].« Montaigne (2007v): De l’affection des pères aux enfants (II,8), 408.

105 »Voire, il semble que la jalousie que nous avons de les voir paraitre et jouir du monde, quand

nous sommes à même de le quitter, nous rende plus épargnants et rétreins envers eux […].«

Ebd., 405.

106 Vgl. Trinquet (1956), der mit seiner Studie ein in der Forschungsdiskussion um die Identität von

»Madamed’Estissac« vorherrschendesMissverständnis auflöste, das auch deshalb tragend für den

vorliegenden Kontext ist, da es die Forschungsrezeption von De l’affection des pères aux enfants be-

stimmte – u.a. etwa die Beurteilung des Bruchs, der in der Diskrepanz zwischen der anfänglichen

Lobesrhetorik in Bezug auf Mme d’Estissac und dem Ende von II,8 deutlich wird, das in einem

ungleich harscheren rhetorischen Duktus endet. Dies sei dem Umstand zuzuschreiben, dass je-

ne Frau, deren heroische Mutter- undWitwenschaft Montaigne zu Beginn von II,8 lobend heraus-

stellt, sich imVerlauf der Abfassung dieses essai im fortgeschrittenenAlter erneut verheiratet habe

– ein von ihren Zeitgenossen als Skandal verschriene zweite Heirat. Genährt wurde dieses Miss-

verständnis lange Zeit von der Annahme, dass es sich bei der Adressatin des Lobes Montaignes in

II,8 angeblich um jene Louise de la Béraudière handele, die einstmals Angehörige der berühmt-

berüchtigten »fliegenden Schwadron« um die Königinmutter Katharina von Medici gewesen sei –

eineGruppe junger, erlesenerHofdamen, deren Schönheit undVerführungskünste Letztere strate-

gisch imDienste des Bezirzens politisch ranghoher Männer einsetzte. Doch laut Trinquet handelt

es sich bei der in II,8 Erwähnten nicht um diese berühmte, auch als belle Rouet bekannte Hof-

dame, »l’une des plus capteuses parmi les filles d’honneur de Catherine de Médicis« (Trinquet (1956), 23),

sondern um eine gleichnamige Cousine, die einem anderen Zweig der Familie de la Béraudière

entstammte: »Nous sommes en présence d’un beau cas d’homonymie : deux parentes – deux cousines sans

doutes – […] ont porté au même moment le nom de Louise de la Béraudière« (ebd., 26). Diese Homo-

nymie zog die Verwechslung der biographischen Etappen im Leben der einen und der anderen

nach sich. Trinquet folgert, das Lob Montaignes für die tatsächlich standhafte Witwe Louise de la

Béraudière in II,8 sei somit gerechtfertigt gewesen. Folglich müsse er aus dem Vorwurf entlassen

werden, dass er vermeintlich lediglich der einstigen Schönheit amHofe Katharina vonMedicis er-

legen sein und ihr mit Worten habe schmeicheln wollen: »Le moraliste n’avait donc pas ici […] fait

l’éloge, en benêt ou en flargoneur, de vertus qui n’existait pas! Egoïste, vaniteux, il avait ses fai-

blesses : pourquoi lui en prêter qui ne sont pas son fait ? Fier, un peu rude, cabré parfois par

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 221

Abschließend sei darauf hingewiesen, dass in Les Essais dieThematisierung des Kin-

des auch auf eine pervertierte Genealogie hinweist, und zwar, wennMontaigne dies für

sich selbst als Kind feststellt: In der »Apologie de Raimond Sebond« (II,12) referiert er

antike Zeugungstheorien insbesondere zu der Frage, ob Frauenmittels einer Art Samen

ebenfalls am Zeugungsakt beteiligt sein könnten:107

Voilà les médecins, les philosophes, les jurisconsultes, et les théologiens, aux prises

pêle–mêle avec nos femmes, sur la dispute à quels termes les femmes portent leur

fruit. Et moi je secours par l’exemple de moi-même, ceux d’entre eux, qui main-

tiennent la grossesse d’onze mois. Le monde est bâti de cette expérience, il n’est

si simple femmelette qui ne puisse dire son avis sur toutes ces contestations, et si

nous ne saurions être d’accord.

Hervorzuheben ist hierbeiMontaignes ironischeBemerkung,er halte sich an jene,die an

eine elfmonatige Schwangerschaft glaubten, da er selbst aus einer solchen hervorgegan-

gen sei. Hiermit wird intertextuell sehr transparent auf Gargantua verwiesen, den 1534

erschienenen ersten Band der Pentalogie François Rabelaisʼ um die beiden volkstümli-

chen Riesen Gargantua und Pantagruel. Im dritten Kapitel des ersten Bandes der Pen-

talogie ist die Rede von der elfmonatigen Schwangerschaft Badebecs:108 Frauen könnten

die Leibesfrucht so lange zurückhalten, heißt es dort, wenn der in ihnen heranwachsen-

de Mensch ein ›Meisterstück‹ sei und später Heldentaten vollbringen werde.109 Folge-

richtig werden, hieran anschließend, Beispiele aus der antiken Mythologie angeführt,

um eine derart widernatürlich lang andauernde Schwangerschaft durch Belege argu-

mentativ abzusichern, wobei zu diesem Zweck teils auch, wie für Rabelais typisch, auf

erfundeneGeistesgrößen rekurriert wird.110 ImZuge einer solchen Schwangerschaft, so

heißt es weiter, könnten Wirtsfrauen sich weitere zwei Monate nach dem Dahinschei-

den ihres Gatten dem Liebesspiel hingeben, was in Bezug auf Erbangelegenheiten vor-

trefflich sei:111 Werde die Betreffende im dritten Monat schwanger, so erbe ihre Leibes-

frucht die Hinterlassenschaft des Verblichenen.112 Die Offenlegung seines eigenen ver-

« l’opposition du respect », Montaigne n’a jamais été un flatteur, un courtisan, au mauvais sens

du mot« (ebd., 36).

107 Vgl. erneut Montaigne (2007l): Apologie de Raimond Sebond (II,12), 588–590, hier 590.

108 Im Abschnitt »Comment Gargantua fut onze mois porté ou [dans le] ventre de sa mère« heißt es:

»En son âge virile épousa Gargamelle […] tant qu’elle engrossa d’un beau fils, et le porta jusqu’à

onze mois.« Rabelais (1994), 27–29, hier 27–28. Die Orthographie hat die Verfasserin dieser Arbeit

zur besseren Verständlichkeit dem Neufranzösischen angenähert.

109 »Car autant, voire d’avantage, peuvent les femmes ventre porter, mêmement quand c’est

quelque chef-d’œuvre et personnage qui doit en son temps faire grandes prouesses.« Ebd.

110 »Messieurs les anciens Pantagruelistes ont conformé ce que je dis et ont déclaré non seulement

possible, mais aussi légitime, l’enfant né de femme l’onzième mois après la mort de son mari.«

Ebd., 27–28. Vgl. zur Nennung der weiteren antiken Autoritäten ebd., 29, Anm. 6.

111 »Moyennant lesquelles lois, les femmes veuves peuvent franchement jouer du serrecroupière à

tous envis et toutes restes, deux mois après le trépas de leurs maris.« Ebd., 29.

112 »Je vous prie par grâce, vous autres, mes bons averlans, si d’icelles en trouvez que vaillent le

débraguetter, montez dessus et me les amenez. Car si en troisième mois elles engrossent, leur

fruit sera héritier du défunt.« Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Amalia Witt: Texte vererben

meintlich elf Monate dauernden Heranwachsens im Mutterleib kann somit als spötti-

sche Kontribution zur Ehefrage innerhalb derQuerelle des Femmes gelesenwerden,wobei

diese bereits seit Christine de Pizan und damit seit demMittelalter diese Geschlechter-

debatte maßgeblich bestimmte,113 während im 16. Jahrhundert –wie bereits im Kontext

von L’Heptaméron verdeutlicht –dieKrise der Ehe als Institution denBlick hierauf lenkte.

Montaignes amüsierter Spott ist somit auch jener bereits erwähnte burleskeHumor,den

Rabelais selbst angesichts dieses zeitgenössischen Disputs mit seinem Tiers Livrewalten

ließ.

Hingegen sieht Christophe Bardyn in dieser Selbststilisierung Montaignes als

Leibesfrucht einer elfmonatigen Schwangerschaft persönlichere, biographische Be-

weggründe und einen bewusst ambivalenten, doch ihm letztendlich zum Vorteil ge-

reichenden Verweis:114 Einerseits stelle sich Montaigne somit als von der Natur mit

außergewöhnlichen Fähigkeiten Beschenkter dar. Andererseits spiele er jedoch recht

unverhohlen darauf an, dass er aus einer außerehelichen Liaison seiner Mutter hervor-

gegangen sei, die in Abwesenheit ihresMannes und nach demVerlust ihres ersten Kinds

Trost bei einem Stalldiener gesucht habe.115 Montaignes Vater Pierre Eyquem habe

diesen von einem anderen gezeugten Sohn zähneknirschend an Kindes statt annehmen

müssen, und letztendlich habe Montaigne Zeit seines Lebens darunter gelitten, trotz

seiner Illegitimität das Anwesen des Vaters geerbt und somit das Gros des väterlichen

Erbes angetreten zu haben.116 Unter Rückgriff auf diese Argumentation Bardyns, die er

anhand verschiedener Textstellen in Les Essais, in denen sich vonMontaigne formulierte

Hinweise auf seine uneheliche Abkunft und auf sein schwieriges Verhältnis zu beiden

Elternteilen finden, überzeugend verdeutlicht, sind nicht nur Les Essais das geistige,

textgeborene Kind Montaignes, sondern er selbst ist das geistige – da nicht leibliche –

Kind seines Vaters.

5.5 Zusammenfassung und Deutung

Bei Montaignes Text-Kind liegt eine originelle Ausgestaltung des Topos des Texturhe-

bers als ›Vater‹ seines Text-Kindes vor: Zwar scheint sich mit den Ausführungen Dioti-

mas im Symposion zumWunsch nachUnsterblichkeit durch das Zeugen geistiger Kinder

der Kreis zu Montaignes Text als von ihm gewünschtem ›solidem Körper‹, der ihm die

unsterbliche Erinnerung an ihn gewähren könne, zu schließen: Dem Streben nach Un-

sterblichkeit, das im SymposionDiotima alsMotivation für die Zeugung geistiger Kinder

113 Vgl. dazu Telle (1937), 10; Timmermans (1993), 20–22; Albistur/Armogathe (1977), 70–72.

114 »Des deux interprétations proposées par Rabelais (lui-même médecin), la première était flat-

teuse pour Montaigne, mais que penser de la seconde ? Nous allons voir que ce détail apparem-

ment insignifiant a eu des répercussions décisives sur l’ensemble de sa vie. En réalité, avec cette

anecdote, il gagnait sur les deux tableaux : ce bon fils insinuait que sa mère n’avait peut-être

pas été si vertueuse qu’elle le prétendait, et se présentait en même temps comme un individu

hors norme.« Bardyn (2015), 27.

115 Ebd.

116 Vgl. zum Antritt des Erbes seines Vaters nach dessen Ableben 1569 ebd., 226.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 223

herausstellt, wobei sie deren Höherwertigkeit gegenüber leiblichen betont, zeigt Mon-

taigne sich zugeneigt,und zwarmit seinemWunschnach einem ›solidenTextkörper‹ für

die Generierungmöglichst lebensnaher Erinnerungen an ihn sowie mit der Herausstel-

lung seinesWerks als ihm konsubstantielle ›Gliedmaße‹.117 Allerdings bestimmte er, wie

evident wurde, für den Fall seines Ablebens weder testamentarisch noch anderweitig ei-

ne diesen Text beschützende Person, und er äußerte sich, was die Drucklegung seines

Textes sowie seine Beziehung zur Öffentlichkeit anbelangt, wie gezeigt nonchalant-iro-

nisch.

Die Originalität des Text-Kindes Montaignes besteht zum einen darin, dass die von

ihm angestrebte Unsterblichkeit nicht mit einer ruhmvollen, sondern mit einer mög-

lichst authentischen Erinnerung an ihn zusammenhängt.118 Des Weiteren ist Regosins

Bemerkung zuzustimmen, wonach Montaignes Text-Kind zwar seine geistige Nach-

kommenschaft darstellen könne, sich dann Probleme jedoch ergäben, wenn es nach

Ableben seines ›Vaters‹ für Letzteren sprechenmüsse: Denn als ›Sohn‹ des Vaters wohne

ihm auch das subversive, ›monströse‹ Potenzial der Devianz von der ursprünglichen

Intention seines Urhebers inne, indem es sich nach dem Ableben seines ›Vaters‹ für

mancherlei Fehlinterpretationen öffnen könne.119 In der Tat formulierte Montaigne ja

selbst, dass sein Werk zwar ihm konsubstantiell, jedoch auch wuchernd und in dieser

Qualität geradezu ›monströs‹ sei, weshalb selbst der beste Kunsthandwerker nicht

vermöge, es in angemessene Bahnen zu lenken. Außerdem stellt er klarsichtig fest, dass

es ihn bereits zu seinen Lebzeiten, was die Akkumulation all seiner in ihm formulier-

ten Gedankengänge anbelange, an Wissen übersteige. Vor diesem Hintergrund muss,

gemäß dem Motto Viresque acquirit eundo, das ›von Tag zu Tag Kräfte gewinnende‹ Kind

Montaignes als ein überbordend und zügellos an Kraft zulegender Sprössling gesehen

werden, der zu einem geradezu gefährlich kraftstrotzenden Nachkommen mutiert.

Folglich kennzeichnet das Text-Kind hier eine potentiell bedrohliche Eigenständigkeit

– die Gefahr, sich nach Montaignes Ableben Fehlinterpretationen zu öffnen. Das aber

findet sich bei der Charakterisierung jener schriftlichen Produkte geistiger Zeugung

im Symposion sowie bei anderen antiken wie frühneuzeitlichen Autoren in dieser Form

nicht – mit einer Ausnahme freilich: der in Platons Phaidros von Sokrates (275d) dar-

gelegten Argumentation mit Blick auf die Folgen der Erfindung der Schrift.120 Dort

117 Vgl. erneut Montaigne (2007d): Du démentir (II,18), 703–704): »Membre de ma vie: […] [Herv.

d. Verf.]«.

118 Vgl. abermals Montaigne (2007c): À Madame de Duras, 824.

119 »This reading has important consequences for Montaigne’s desire that this text be taken as a

natural child and for the metaphoric transfer he operates to accomplish that end. The natural,

my discussion reveals, is not absolutely originary, nor can it wholly transform what is organic

or factitious by transferring its own properties because those properties are never primordial,

pure, and integral but are always already inscribed in a context of difference. […] The child and

the text as a child, the seed and the word: forms of resemblance and of difference, of fidelity

and of betrayal.« Regosin (1996), 47.

120 Vgl. hierzu auch Raible (1993), 20, der seine Ausführungen zum »Text und seinen vielen Vätern«

auch auf diese berühmte Stelle stützt: »Aufschlussreich ist dieser Passus [275d] nun unter ande-

rem deshalb, weil er ganz anschaulich eins verdeutlicht: Jede Schriftkultur hat ihr Korrelat in der

Zunft der Textausleger oder – um in Platons Bild zu bleiben – in der Zunft derer, die in die Rolle des

abwesenden oder verblichenen Text-Vaters schlüpfen [Herv. d. Verf.] und so zum Pflege- oder Stiefva-

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Amalia Witt: Texte vererben

heißt es, das Problem der Schrift bestehe darin, dass ihr Erzeuger nicht mehr Herr

über die Interpretation des Geschriebenen sei, denn in Fällen, in denen der Philosoph

im mündlichen Gespräch mit seinen Schülern über das richtige Verständnis seiner

Lehre wachen könne, wuchere hingegen der verschriftlichte Text wild, da ein jeder ihn

nach seinem Gutdünken interpretieren könne. Mit dem Buchdruck wurde diese Gefahr

unkontrollierten Wucherns der autonom gewordenen Schrift durch eine potenziell

fehlerhafte Vervielfältigung nochmals amplifiziert, die umso mehr für einen bereits

genuin derart wuchernden, da unabgeschlossenen und beständig wachsenden Text wie

Les Essais galt.

Über die genannten Aspekte hinaus spielen Kinder in Les Essais eine tragende Rolle,

wobei Montaigne beispielsweise seine eigene Kindheit und Erziehung sowie das Auf-

ziehen seiner Tochter Léonor ebenso in den einzelnen essais erwähnt, wie er das Kind

als literarisches Symbolmannigfach Einzug imGesamttext halten lässt. Gezeigt werden

konnte, dass diese und alle weiteren Ausführungen Montaignes dergestalt den von ihm

zusammengefügten Textkörper prägten, dass er auf einer Metaebene zum ihm konsub-

stantiellenOpusmagnumheranwuchs:LesEssais,MontaignesmitVergilsHalbsatzSchritt

für Schritt Kraft gewinnendes Text-Kind, sollten nach demWillen seines ›Vaters‹ diesen

imAnschluss an seinAblebenbeherbergen.Mit seinerkonsubstantiellenArtwurdeMon-

taignes Text-Kind ihm allerdings bereits zu Lebzeiten in einer Art und Weise zum Teil

seiner selbst, die ihn von Grund auf transformierte und ebenso konstituierte wie umge-

kehrt. In jedem Fall fand sich die historische Materialität jener losen Druckfahnen von

LesEssais des Jahres 1588, an denenMontaignemit seiner fille d’alliance in zierlichen allon-

geails Erweiterungen anbrachte, durch die Tragweite dieser ›Infantilisierung‹ überführt

in einen Status, der dazu gedacht war, dem gesamten Textkorpus en bloc einewirkmäch-

tige Dauerhaftigkeit als Montaignes Text-Kind zu bestätigen.121 Da somit das Anbrin-

gen der Inschrift Viresque acquirit eundo nicht als kreierender, sondern als bestätigender

symbolischer Schlussakt eines auf posthumes Nachleben gerichteten jahrzehntelangen

Schreib- und Schaffensprozesses zu sehen ist,122 kann eine rein metaphorische Leseart

des Textes als Kind für Les Essais nicht ausreichen. Diese auf dem Titelblatt eingepräg-

te Bestätigung dessen, was im und durch den Text von Les Essais generiert wird, das –

geistige, textuelle, metaphorische – Kind des ›Vaters‹ Montaigne, wurde nämlich zum

Grundstein einer produktiven, die rein metaphorische Ebene deutlich übersteigenden

ter werden. Die Zunft hat verschiedene schöne Namen (die meist zugleich Programm sind): Am

häufigsten etikettieren sich ihre Mitglieder als logophil, d.h. als Textfreunde oder Philologen; sie

nennen sich aber auch Exegeten, Schriftgelehrte, Interpreten, Dolmetscher oder Hermeneuten,

mitunter sogar Texttheoretiker. (Stiefväter nennen sie sich, wen wundert es, dagegen eher sel-

ten.)«

121 Vgl. erneut Desan (2014), 509. »C’est en dehors du mariage que Montaigne donna naissance à

sa seule progéniture : les Essais restèrent longtemps un enfant bâtard dont Marie de Gournay

fut la nourrice, puis la tutrice. Après 1588, Montaigne se préoccupa plus que jamais d’assurer la

transmission de son nom grâce à son livre, né des muses, mais élevé après sa mort par Marie

de Gournay, qui n’eut de cesse de faire mieux connaître cet « orphelin » dont elle pensait avoir

la responsabilité.«

122 Ich übernehme hier imWortlaut einen Abschnitt aus Witt (2020a), 61–63.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Vater gebiert: Montaigne und Les Essais 225

Transmissionspraxis, die von Marie de Gournay als Amme und Vormund dieses Text-

Kindes Montaignes ausgestaltet wurde.

Bezeichnend ist nun, dass Marie de Gournay diejenige sein sollte, die jene Inschrift

während ihres Aufenthalts auf Schloss Montaigne bei der Witwe und Tochter des Ver-

storbenen im Zuge der Durchsicht von Montaignes letzten Aufzeichnungen entdeckte

und dafür sorgte, dass sie ab diesem Zeitpunkt in alle weiteren Editionen von Les Essais

aufgenommen wurde.123 Allerdings ist das Besondere an der Übertragungspraxis Marie

de Gournays, dass sie diese nicht nur für Les Essais in Gang setzte, sondern auch für ihr

eigenes Werk, Les Advis, und so den kulturgeschichtlich männlich geprägten Topos der

geistigen Zeugung mit größter Selbstverständlichkeit für sich appropriierte, wie noch

aufgezeigt wird. Zuvor wird der Status vonMarie de Gournay in Les Essais zu beleuchten

sein.

123 Vgl. Martin (2005), 656–657; Legros (2014/15); Charpentier/Legros (22018).

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472538-007 - am 13.02.2026, 17:29:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

