
VI  Theater des Selbstbewusstseins 

  Moritz’ Anton Reiser und das Spiel um Anerkennung1 

 
 
 

1.  SOKRATISCHES WISSEN,  
»LEIDEN DER EINBILDUNGSKRAFT« UND 

THEATERFEINDLICHE TRADITION 
 

Eine der möglichen Vorlagen für die Kritik an der schauspielerischen Praxis des 
›Nachäffens‹, die von den Erziehern in Goethes pädagogischer Provinz vorge-
bracht wird, liefert Karl Philipp Moritz’ Abhandlung »Über die bildende Nach-
ahmung des Schönen« von 1788. Die ersten Zeilen dieses kunsttheoretischen 
Traktats verbinden die Problematik der Mimesis mit der des Wissens, denn Mo-
ritz verhandelt sie an der Figur des Sokrates und damit am Prototyp des aufge-
klärten Philosophen. Der Text behauptet einen unhintergehbaren Gegensatz zwi-
schen einer mimetischen Theaterdarstellung der Figur des Sokrates (in der anti-
ken Komödie des Aristophanes) und der Orientierung an seiner philosophischen 
Praxis im eigenen Lebensentwurf. Bei der ersten Form der Mimesis handelt es 
sich um ein irrelevantes ›Nachäffen‹, bei der zweiten hingegen um produktive 
›Nachahmung‹:  

 
»Wenn der griechische Schauspieler […] dem Sokrates auf dem Schauplatze und der Wei-

se ihm im Leben nachahmt so ist das Nachahmen von beiden so sehr verschieden, daß es 

nicht wohl mehr unter einer und ebenderselben Benennung begriffen werden kann: wir 

sagen daher, der […] [äfft dem Sokrates nach], und der Weise ahmt ihm nach.«2  

                                                             
1 Vorüberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jörg Schäfer: »Thea-

terereignisse. Anton Reisers Eitelkeit«, in: Anna Häusler/Martin Schneider (Hg.): Er-

eignis Erzählen. ZfdPh (Sondernummer 2016), S. 91-103.  

2 Moritz: »Über die bildende Nachahmung des Schönen«, S. 958. Vgl. Kapitel II.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Der Schauspieler imitiert demnach nur die oberflächliche Erscheinung; das zu-
grundeliegende Prinzip bleibt ihm fremd. Aufgegriffen findet sich hier nicht nur 
die platonische Einschätzung am minderwertigen Wissen der theatralen Mimesis. 
Sie wird über das Sokrates-Beispiel auch mit Platons moralischer Verwerfung 
verknüpft: Der Schauspieler kann nicht zu dem idealtypischen Philosophen und 
Menschen werden, den Sokrates verkörpert.  

Die auf diesen Einstieg folgende Abhandlung würdigt Theater und Schau-
spielerei entsprechend mit keinem weiteren Wort. Die kurze Passage verweist 
jedoch auf Moritz’ andere schriftstellerische und editorische Unternehmungen 
der Zeit:3 Zum einen steht über dem Magazin zur Erfahrungsseelenkunde, das er 
von 1783 bis 1793 ediert und mit zahlreichen eigenen Beiträgen versieht, mit 
dem griechischen gnothi sauton das Lebensmotto eben des Sokrates, welches 
dieser vom Orakel von Delphi übernimmt und im Sinne der Aufklärung trans-
formiert. Zum anderen publiziert Moritz zwischen 1785 und 1790 vier Teile des 
›psychologischen Romans‹ Anton Reiser, dessen Titelheld von der für die Zeit 
sprichwörtlichen Theaterbesessenheit befallen ist. Diese Theatromanie aber wird 
als direkte Folge mangelnder (sokratischer) Selbsterkenntnis präsentiert und die-
se wiederum zunächst als Folge einer an den familiären und sozialen Umständen 
scheiternden Erziehungs- und Bildungsgeschichte. Gut platonisch wirkt die Affi-
zierung durch das Theater auf die Bildung zurück und wirft sie immer wieder 
aus der Bahn. Nicht zuletzt der Kontakt mit Moritz’ Wiederaufnahme dieser pla-
tonischen Figur als Romannarrativ bringt bei Goethes Umarbeitung des Entwurfs 
von Wilhelm Meisters theatralischer Sendung in Wilhelm Meisters Lehrjahre in 
den 1790ern einen theaterfeindlichen Diskursstrang in den Text, der die in der 
Sendung angelegte Kritik an der Differenz zwischen dem Traum vom Theater 
und seiner Realität bei Weitem übersteigt.4 Als Prätext der Lehrjahre stellt der 
Anton Reiser-Roman eine weitere Vorgeschichte der pädagogischen Provinz in 
den Wanderjahren dar: Die Anton Reiser-Figur steht beispielhaft für die Gefahr 
des ›Verworrenen‹ und des gerade nicht ›Wohlgebildeten‹, vor der die Pädago-
gen das Kind der Theaterliebe, Felix, bewahren wollen.  

Mit Anton Reiser treten vier weitere Aspekte zum in den vorherigen Kapiteln 
Entwickelten hinzu: Erstens weist die Anton Reiser-Figur mit ihrem immer wie-
der anders ansetzenden Bildungsweg letztlich auf das nie zu einem Ende kom-
mende ›lebenslange Lernen‹ des 21. Jahrhunderts voraus. Im historischen Kon-

                                                             
3 Vgl. insgesamt Christopher J. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically: Karl Phil-

ipp Moritz’s Theatromania«, in: MLN 120/3 (2005), S. 507-538. 

4 Vgl. Kapitel VII. Übernommen findet sich für die in der Sendung noch mit den Zügen 

des Genies ausgestattete Wilhelm-Figur etwa die Dilettantismus-Kritik.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 173 

 

text geht es zweitens nun vordergründig um ein Theater, das einen Bildungsgang 
auf Abwege bringt statt um die erzieherische Domestikation einer frühkindlichen 
theatralen Veranlagung. Und es geht drittens damit nicht mehr um die Konstitu-
tion eines stabilen Selbst und damit eines ›selbsttätigen‹ Innenlebens wie noch 
bei den Philantropinisten, die sich dann aber nicht weiter für dieses Innenleben 
interessieren. Darin, sich in diesem zu verlieren, besteht aber genau das Problem 
der Reiser-Figur. Ihre »Leiden der Einbildungskraft« (A 157) nehmen genau von 
jenem Vermögen ihren Ausgang, das in der pädagogischen Diskussion der Zeit 
erst langsam den ›Nachahmungstrieb‹ ablöst.5 Damit ist aber schon nicht mehr 
Baumgartens die imitatio ersetzender Begriff gemeint, sondern Pate steht inzwi-
schen diejenige Einbildungskraft, wie sie in Kants Bewusstseinsphilosophie 
entwickelt wird: Dieses Bewusstsein ist, wie am Ende der folgenden Ausführun-
gen pointiert werden soll, metaphorisch gleich einer Theaterbühne gestaltet. Das 
für die Pädagogik rein äußerliche Theaterproblem verlagert sich hier ins Innere 
eines zu erziehenden und bildenden Subjekts, das in seiner Erziehung und Bil-
dung jedoch aus den entsprechenden Institutionen relativ ungeregelt ein- und 
austritt und die eigene Entwicklung über weite Strecken gar selbst in die Hand 
nimmt.6 Viertens hat diese Verinnerlichung einer Guckkastenbühne Auswirkun-
gen auf die Beschreibung des Theaters als einer Institution und der Tätigkeit des 
Schauspielens im Roman: Die mangelnde Selbstanerkennung des »von der Wie-
ge an unterdrückt[en]« (A 91) Subjekts Anton Reiser führt dazu, dass er auf der 
Theaterbühne den anerkennenden Blick des Publikums sucht, um diesen inneren 
Mangel zu kompensieren: sowohl auf einer metaphorischen Bühne des sozialen 
Lebens als auch auf der Bühne des Theaters. Aus dem später von Hegel be-
schriebenen sprichwörtlichen ›Kampf um Anerkennung‹7 wird ein Spiel um An-
erkennung, welches die Erzählinstanz von vornherein zum Scheitern verurteilt 
sieht.  

Auf eine theaterfeindliche Haltung der Erzählinstanz im Anton Reiser-
Roman verweist bereits der Titel: Der verkappten Autobiographie des Schrift-

                                                             
5 Vgl. Kapitel V. Vgl. zur Diskussion über die Einbildungskraft Jutta Heinz: Wissen 

vom Menschen und Erzählen vom Einzelfall. Untersuchungen zum anthropologischen 

Roman der Spätaufklärung. Berlin 1996, S. 88-101. 

6 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57. 

7 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes, in: Ders.: Werke. 

Band 3. Frankfurt a.M. 1986, S. 145-155. Vgl. Schäfer: Szenischer Materialismus, S. 

136-150. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

stellers Karl Philipp Moritz8 ist ein Name gegeben, bei dem es sich auch um den 
Namen des historischen Hamburger Pastors Anton Reiser handelt. Gegen die der 
Hamburger Oper zugeschriebene Immoralität polemisiert dieser 1681 im ersten 
Hamburgischen Theaterstreit mit der Schrift Theatromania, Oder Die Wercke 

Der Finsterniß : In denen öffentlichen Schau-Spielen von den alten Kirchen-

Vätern verdammet.9 Es handelt sich in erster Linie um eine Kompilation der ent-
sprechenden Stellen aus Tertullians De spectaculis, aber auch neuerer theater-
feindlicher Manifeste wie z.B. dem 50 Jahre alten Londoner Pamphlet von Wil-
liam Prynne. Hier finden sich die üblichen, später auch bei Rousseau aufge-
nommenen und von den Pädagogen in Goethes pädagogischer Provinz reprodu-
zierten Argumente bezüglich des Theaters als Lüge und Sündenpfuhl. Besonde-
res Befremden löst Reisers Kritik an der Schädlichkeit des Rollenspiels aus, auf 
das die Zeitgenossen mit dem Hinweis auf die Ritualisierung auch religiöser 
Praktiken antworten.10 

Diese Frage nach dem gesellschaftlichen Rollenspiel wird in der gesell-
schaftlichen Umbruchsphase um 1800 neu virulent: Zum einen entstehen im Zu-
ge gesellschaftlicher Ausdifferenzierung Semantiken von Privatheit und Indivi-
dualität. Zum anderen verlangt eben diese Ausdifferenzierung die Übernahme 
wechselnder sozialer Rollen.11 Im Anton Reiser-Roman zeugt davon die Sensibi-
lität der Titelfigur für den jeweiligen gesellschaftlichen Status und seine Impli-
kationen.12 

Im Namen der Fiktion eines autonomen Individuums finden sich viele der 
tradierten Argumente der Theaterfeinde auch in der neuen Pädagogik. Beschrie-
ben wurde dies bereits für die theatralen und antitheatralen Praktiken der Erzie-
hung.13 Aber auch, wo es explizit um Theaterspielen als Unterhaltung für Kinder 
(mit einem leicht erzieherischen Beigeschmack) geht, wie in den zeitgenössisch 

                                                             
8 Vgl. z.B. Hans Esselborn: »Der gespaltene Autor. Anton Reiser zwischen autobiogra-

phischem Roman und psychologischer Fallgeschichte«, in: Recherches Germanique 

25 (1995), S. 69-90. 

9 Vgl. Kapitel II. 

10 Vgl. Bernhard Jahn: Die Sinne und die Oper. Sinnlichkeit und das Problem ihrer Ver-

sprachlichung im Musiktheater des nord- und mitteldeutschen Raumes (1680-1740). 

Tübingen 2005, S. 143-159.  

11 Vgl. Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssozio-

logie der modernen Gesellschaft. Band 3. Frankfurt a.M. 1989, S. 149-257. Vgl. Sen-

nett: The Fall of Public Man, S. 28-44, S. 107-122.  

12 Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 526-529. 

13 Vgl. Kapitel V. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 175 

 

modischen Kindertheaterstücken,14  greift die neue Pädagogik die alten Argu-
mente auf: Joachim Heinrich Campe veröffentlicht einige Jahre, nachdem er sei-
ne eigene Tätigkeit den neuen experimentellen Schulanstalten in Dessau unter 
Basedow und in eigener Leitung bei Hamburg hinter sich gelassen hat, 1788 ei-
nen kurzen Text im selbst herausgegebenen Braunschweigischen Journal. Die ti-
telgebende Frage »Soll man Kinder Komödien spielen lassen?« wird in einem 
Dialog dreier Teilnehmer (A, B und C) diskutiert. Der erste trägt die aus der tra-
ditionellen Schulbildung bekannten Argumente für das Theaterspiel vor: als der 
Stimmbildung, Körperhaltung, Fremdsprachenkenntnis usw. förderlich.  

Der zweite liefert die Kontraposition und folgt den seit Platon bekannten Ar-
gumenten: Eine Aufführung statt einer bloßen Lektüre führe zu einer Identifika-
tion mit dem gespielten Charakter. Auch in den vorbildlichsten Stücken müsse 
es moralisch weniger einwandfreie Charaktere geben. Und immer bleibe hier et-
was »haften«15. Die Kinderschauspiele, die diese Charaktere weitgehend außen 
vor ließen, seien hingegen »langweilig«16 und daher für eine im Stile Rousseaus 
und Lockes die kindliche Energie abschöpfende Erziehung ebenfalls ungeeignet. 
Und selbst bei einer perfekten Vorlage führt das Theaterspielen zur charakterli-
chen Verwahrlosung: Die Maßstäbe der Zöglinge verschieben sich demnach in 
die falsche Richtung. Die Einbildungskraft werde nicht auf die zukünftige Exis-
tenz als Hausvater oder Hausfrau ausgerichtet, sondern nimmt die gespielten kö-
niglichen Identitäten an; die Rückkehr zur Realität ist dann entsprechend unge-
liebt. Vor allem verführt der Applaus des Publikums »zur Eitelkeit, zur Kokette-
rie und zur Lobsucht«17: Die jungen Schauspielerinnen und Schauspieler bräuch-
ten den Auftritt vor Publikum.  

Campes dritter Gesprächsteilnehmer hat eine salomonische Lösung parat, die 
(auch wenn A und B beide Recht bekommen) doch sehr zu den Argumenten von 
B tendiert. Um die nachteiligen Folgen zu vermeiden, müssen sich alle Figuren 
des Dramas zum »Muster der Nachahmung aufstellen lassen«18 können. Dass 
dies eigentlich auf die zuvor als langweilig abgetanen Kinderschauspiele hinaus-
laufen müsste, schert den Vermittler nicht. Insbesondere muss das Theaterspiel 
ein Spiel wie andere »ohne alle weitere Bedeutung«19 sein; es darf keine weitere 

                                                             
14 Vgl. Gunda Mairbäurl: Die Familie als Werkstatt der Erziehung: Rollenbilder des 

Kindertheaters und soziale Realität im späten 18. Jahrhundert. München 1983.  

15 Campe: »Soll man Kinder Komödien spielen lassen?«, S. 211. 

16 Ebd., S. 212. 

17 Ebd., S. 216. 

18 Ebd., S. 218. 

19 Ebd., S. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Wichtigkeit erhalten. In diesem Sinne darf es nicht in der Öffentlichkeit oder 
Semi-Öffentlichkeit aufgeführt werden. Der eine Teil des Theaters, das Publi-
kum, entfällt damit. An Stelle der öffentlichen Aufführung aufreizender Angele-
genheiten, durch deren Bedeutsamkeitsproduktion Platon und Rousseau die Ord-
nung des Gemeinwesen insgesamt infrage gestellt sehen, setzt Campe also ein 
langweiliges Theater im Verborgenen; pädagogisch akzeptables Theater soll ihm 
zufolge jedoch keine Bedeutsamkeit produzieren. Aber vor dem Hintergrund der 
vorhergegangenen Kapitel scheint ohne diese Produktivität letztlich die Theatra-
lität des Theaters abgeschafft: Es entfallen sowohl die Ereignishaftigkeit auf der 
Bühne als auch das spezifische Aufführungsereignis des Theaters.  

Beide Dimensionen liegen auch der spezifischen Theatromanie zugrunde, die 
die Anton Reiser-Figur bei Karl Philipp Moritz auszeichnet. Beide Dimensionen 
sind jedoch gleichzeitig, wie im Folgenden entfaltet werden soll, nicht von der 
eigentlich angestrebten Bildung zu trennen, die von der Anton-Figur laut Erzähl-
instanz immer wieder verfehlt wird. Die emphatisch vom Text zur Schau gestell-
te Theaterfeindschaft verdeckt ähnlich wie später bei Goethes Pädagogen die 
Theatralität des entworfenen Bildungsszenarios und der mit ihm einhergehenden 
Subjektstruktur. Während der betreffende Auszug aus Goethes Wanderjahren 
diesen Zusammenhang reflektiert und ironisch ausstellt, handelt es sich beim An-

ton Reiser-Roman jedoch um zwei Diskursstränge, die der Text letztlich nicht 
miteinander zu vermitteln sucht. Er reflektiert sie jedoch implizit auf der Ebene 
metaphorischer Parallelführungen.  

 
 

2.  KOMPENSATIONSPHANTASIEN UND ZUKÜNFTIGE 

WISSENSCHAFT VON DER SUBJEKTBILDUNG 
 

Für die Anton-Figur verspricht das Theaterspiel die Verwirklichung ihrer Phan-
tasien im Leben. Diese Phantasien folgen einer Logik der »Entschädigung«: Die 
»täuschenden Bilder [...], die oft seine Phantasie sich vormalt« (A 92), kompen-
sieren dafür, »daß er von der Wiege an unterdrückt ward« (A 91). Diese in die 
unbehagliche wirkliche Welt eingelagerte Gegenwelt20 soll das Theater sinnlich 
realisieren: Als Zuschauer findet Anton auf dem Theater eine Manifestation sei-
ner Phantasiewelt; als Schauspieler glaubt er sie aktiv leben zu können. Für ein 
praktisches Leben wird er so laut Beschreibung der Erzählinstanz unbrauchbar 
und nicht nur in seelische, sondern auch körperliche Zerrüttung gestürzt. Die al-

                                                             
20 Vgl. Michel Foucault: Die Heterotopien. Der utopische Körper: Zwei Radiovorträge. 

Berlin 2005, S. 9-11, S. 14f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 177 

 

ten platonischen Vorbehalte gegen die Mimesis finden sich damit auch hier auf-
gerufen, nunmehr vor dem Hintergrund der neueren Subjekt- und Bewusstseins-
philosophie: Das Theater greift deren Ordnung an, zersetzt und unterminiert sie. 

Mit Anklang an Rousseau21 ist die Einbildungskraft aber nicht nur Vorstufe 
der Hingabe ans Theater, sondern auch Bedingung des Erziehungs- und Bil-
dungswegs, von dem das Theater hinterher abbringt. Die von der Erzählinstanz 
behaupteten und von der Forschung häufig übernommenen »Pole« von Einbil-
dungskraft und »Denkkraft«22 stellen sich im Roman komplexer dar: Der Beginn 
der Bildungsgeschichte reproduziert zunächst die Schizophrenie der Lebensge-
schichte. Die zerstrittenen Eltern, von denen er nicht wusste, »an wen er sich an-
schließen, an wen er sich halten sollte« (A 91), verdoppeln sich in widersprüch-
lichen Büchern, »wovon das eine eine Anleitung zum Buchstabieren, das andere 
eine Abhandlung gegen das Buchstabieren enthielt«. Die Ordnung der Trennung 
durch Widerspruch verschiebt sich aber in eine anschließend benannte zeitliche 
Ordnung sowie eine der »Begierde«. Antons »Begierde, lesen zu lernen« will ei-
ne Trennung zwischen Gegenwart und Zukunft überwinden, zwischen der die 
unentzifferbaren Buchstaben stehen. Diese ›Begierde‹ entspringt der Initialer-
kenntnis, »daß wirklich vernünftige Ideen durch die zusammengesetzten Buch-
staben ausgedrückt waren«. Deren Vernünftigkeit hatte der Text eben noch zu-
rückgenommen: Vorgegeben waren »schwere altbiblische Namen […], bei de-
nen er auch keinen Schatten einer Vorstellung haben konnte« (A 93). Das Initial-
erlebnis der ›vernünftigen Ideen‹ kann daher entweder aus dem andern buchsta-
bierfeindlichen Buch stammen, oder diese ›Ideen‹ können so ›vernünftig‹ nicht 
sein. In beiden Fällen führt Anton seine Begierde nicht zur Vernunft als solcher, 
sondern unmittelbar zu Ideen, ohne dass von deren Vernünftigkeit noch die Rede 
ginge: »[N]ach einigen Wochen« (A 94) ist die Lektüre fließend; die Buchstaben 
sind für Anton nur noch ein Vehikel der Ideen, das als nicht weiter störend oder 
in seiner Medialität eigendynamische Effekte entfaltend ausgegeben werden 
kann.23 Der späteren Theaterbesessenheit geht eine »Wut […] zu lesen« (A 254) 
voran:24 »Seine Begierde zu lesen war nun unersättlich.« (A 94) – Und dies nicht, 

                                                             
21 Vgl. Kapitel IV. Vgl. Barbara Völkel: Karl Philipp Moritz und Jean-Jacques Rous-

seau. Außenseiter der Aufklärung. New York 1991. 

22 Lothar Müller: Die kranke Seele und das Licht der Erkenntnis. Karl Philipp Moritz’ 

›Anton Reiser‹. Frankfurt a.M. 1987, S. 44. 

23 Vgl. Kittler: Aufschreibesysteme, S. 37-67. Vgl. Geulen: »Erziehungsakte«, S. 638-

640. 

24 Vgl. Alexander Košenina: Karl Philipp Moritz. Literarische Experimente auf dem 

Weg zum psychologischen Roman. Göttingen 2006, S. 120-133. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

weil die Ideen hinter den Buchstaben nie ganz erreicht werden können,25 sondern 
weil das Lesen Ideen produzieren kann, die eine Flucht aus der das lesende Sub-
jekt unterdrückenden Welt ermöglichen. Entsprechend folgen die wenigen Sze-
nen gelingender Bildung, in denen Anton sich der »Wonne des Denkens« hingibt 
und Wissen erwirbt, später einem parallel strukturierten Muster:  

 
»Die immerwährende Begierde, das Ganze bald zu überschauen, leitete ihn durch alle 

Schwierigkeiten des Einzelnen hindurch. 

[…] 

Er vergaß hierüber fast Essen und Trinken, und alles was ihn umgab, und kam unter dem 

Vorwande von Kränklichkeit, in einer Zeit von sechs Wochen fast gar nicht von seinem 

Boden herunter – in dieser Zeit saß er vom Morgen bis an den Abend mit der Feder in der 

Hand bei seinem Buche, und ruhete nicht eher, bis er vom Anfang bis zum Ende durch 

war.« (A 300) 

 
Gleichzeitig ist es möglich, diese Lesewut gar nicht auf eine Ausbildung der ei-
genen Vernunft zu richten, sondern auf verführerische Dramentexte: Und dieses 
führt dann direkt zur Entscheidung, selbst Schauspieler zu werden. Die sich im 
›Leiden der Einbildungskraft‹ und am Theater manifestierende Instabilität führt 
der Text mit der Prekarität der Lebenssituation der Anton-Figur parallel: Gelin-
gende Bildung im Sinne der Erzählinstanz geschieht an Stellen im Text, an de-
nen eine gewisse Ruhe in der Lebenssituation eingekehrt ist.26 Eine solche Ruhe 
kann Anton zu ›vernünftigen Ideen‹ führen; die Unruhe führt ihn zur negativen 
Bildung durch das Theater. Dieses erscheint daher nicht nur die vom Text be-
nannte wirkliche Institution in der erzählten Welt, sondern auch als eine Allego-
rie dieser negativen Bildung. Während die Anton-Figur ungehindert von den 
Buchstaben direkt die ›Ideen‹ zu lesen lernt, allegorisieren die Buchstaben des 
Romantexts den beständigen Aufschub der Idee gelingender Bildung, welche 
den Beschreibungen der psychischen Zerrüttung Antons zugrunde liegt.  

Die Schreibweisen, deren sich der im Untertitel als »psychologischer Ro-
man« vorgestellte Text bedient, stehen bekanntlich im Zusammenhang mit Mo-

                                                             
25 Vgl. Jacques Lacan: »Das Drängen des Buchstaben im Unbewußten oder die Vernunft 

seit Freud«, in: Anselm Haverkamp (Hg.): Theorie der Metapher. Darmstadt 1996, S. 

175-215, hier: S. 186-207.  

26 Vgl. Eva Blome: »Zerstückte Laufbahn. Karl Philipp Moritz’ Anton Reiser«, in: IASL 

(43/2016). Im Erscheinen begriffen.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 179 

 

ritz’ wissenschaftlichem Projekt einer »Erfahrungs-Seelenkunde«27. Durch das 
Protokollieren von Selbstbeobachtungen soll letztlich ein Wissen über das Selbst 
hergestellt werden und zum erwähnten sokratischen gnothi sauton führen, zur 
Selbsterkenntnis. Säkularisiert findet sich hier die pietistische Technik der be-
ständigen Seelen- und Gewissensprüfung28, und in dem Maße, in dem der Text 
das pietistische bzw. quietistische Milieu, in dem die Titelfigur aufwächst, mit-
tels dieser Technik beschreibt, stellt er gleich eingangs die Bedingungen der ei-
genen Hervorbringung aus. Das Beobachten und Notieren der Ereignisse des ei-
genen inneren Lebens soll ein Subjekt hervorbringen, welches sich gleich Sokra-
tes selbst erkennt. Ein solches Großereignis des Subjekts kann daraus entstehen, 
dass jede Kleinigkeit in seinem Leben zum beobachtungswürdigen Ereignis er-
klärt wird. Aus dem Muster und der Verkettung dieser Kleinstereignisse kann 
dann das Großereignis, das sich selbst erkennende Subjekt, hervorgehen. Sein 
Magazin zur Erfahrungsseelenkunde versteht Moritz als Experimentierfeld für 
eine zukünftige Wissenschaft von der Seele, auf dem Interessierte sich gegensei-
tig ihre und fremde Detailbeobachtungen vorstellen. Auch als Experimentierfeld 
für eine zukünftige psychologisch orientierte schöne Literatur kann das Magazin 
dienen. Nicolas Pethes hat in seinen Forschungen zu Menschenexperiment und 
Fallgeschichte darauf hingewiesen, dass es sich hier um die Geburt der Individu-
alität aus seiner Archivierung handelt, wie Michel Foucault sie in Überwachen 

und Strafen als Disziplinar- und Kontrolltechnik beschrieben hat.29 
Foucault geht davon aus, dass das moderne Beobachtungsparadigma der 

Disziplinierung ein von ihm in der Antike verortetes Theaterparadigma der öf-
fentlichen Zurschaustellung ablöst.30  Diese These trifft aber vor dem Hinter-
grund der vorhergehenden Kapitel nur eingeschränkt zu: Im von Foucault her-
ausgearbeiteten Paradox von Individualität als durch Machttechniken des Beob-
achtens und Schreibens hervorgebrachten allgemeinen Modell greift die auch 

                                                             
27 Vgl. Karl Philipp Moritz (Hg): Gnothi sauton oder Magazin zur Erfahrungsseelen-

kunde als ein Lesebuch für Gelehrte und Ungelehrte. Band 1 (1783). Nördlingen 1986.  

28 Vgl. Fritz Stemme: »Die Säkularisation des Pietismus zur Erfahrungsseelenkunde«, 

in: Zeitschrift für Deutsche Philologie 72 (1953), S. 144-158. 

29 Vgl. Michel Foucault: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frank-

furt a.M. 1976, S. 238-250. Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 289-293. Vgl. Nicolas 

Pethes: »Ästhetik des Falls. Zur Konvergenz anthropologischer und literarischer The-

orien der Gattung«, in: Sheila Dickson/Stefan Goldmann/Christof Wingertszahn 

(Hg.): Fakta, und kein moralisches Geschwätz. Zu den Fallgeschichten im ›Magazin 

zur Erfahrungs‹. Göttingen 2011, S. 13-32.  

30 Vgl. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 278f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

schon am pädagogischen Paradox einer ›Erziehung zur Freiheit‹ herausgearbei-
tete theatrale Struktur, die sich von einer Öffentlichkeit der Zuschaustellung in 
die Innerlichkeit der zu bildenden Subjektivität verlagert:31 Diese zu bildenden je 
individuellen Subjekte sind gleichzeitig Modelle von Individualität. An ihnen 
manifestiert sich nicht nur eine Spannung zwischen Besonderem und Allgemei-
nem, sondern auch die theatrale Problematik von Individualität und imitatio: Wie 
Modelle von individueller Subjektivität liefern, wie dieses Ereignis dingfest ma-
chen? Und wäre es dann noch die jeweils besondere Hervorbringung des Sub-
jekts, wenn sie sich wiederholen und imitieren lässt? Die von Foucault beschrie-
bene Gouvernementalität der je individuellen Subjektbildung mag nicht mehr 
nach einem Theaterparadigma der Zurschaustellung funktionieren. Sie handelt 
sich jedoch die Theatralität einer solchen Subjektbildung als Problem ein.  

Davon dass Moritz eine solche Abhängigkeit keineswegs in einer Logik des 
Theaters verstanden haben möchte, zeugt seine eingangs zitierte Polemik gegen 
eine schauspielerische Darstellung des Sokrates: ›Wenn der griechische Schau-
spieler […] dem Sokrates auf dem Schauplatze und der Weise ihm im Leben 
nachahmt so ist das Nachahmen von beiden so sehr verschieden, daß es nicht 
wohl mehr unter einer und ebenderselben Benennung begriffen werden kann.‹ 
Demgegenüber hat Christopher Wild herausgearbeitet, in welchem Ausmaß Mo-
ritz zur Beschreibung seines Vorhabens im Magazin Metaphern des Zuschauens 
und Schauspielens benutzt. Um das eigene Leben beobachtbar zu machen, muss 
der Beobachter sich demnach selbst zum distanzierten Theaterzuschauer machen 
und das Leben, auch das eigene, als ein Schauspiel betrachten, gerade wenn das 
eigene Leben ein beschwerliches ist: Der »Beobachter des Menschen« braucht 
»Kälte und Heiterkeit der Seele dazu, alles was geschieht, so wie ein Schauspiel 
zu beobachten, und die Personen, die ihn oftmals kränken, wie Schauspieler«32. 
Das Psychologen-Ich, das seine ›Erfahrungsseelenkunde‹ begründet, leitet diese 
transformierte theatrum mundi-Metapher aus eben den Erfahrungen der Ernied-
rigung und des gesellschaftlichen Ausschlusses ab, die später im Anton Reiser-
Roman so ausführlich entfaltet werden: »So bald ich also sehe, daß man mir sel-
ber keine Rolle geben will, stelle ich mich vor die Bühne, und bin ruhiger, kalter 

                                                             
31 Vgl. Kapitel II. 

32 Karl Philipp Moritz: »Vorschlag zu einem Magazin der Erfahrungsseelenkunde«, in: 

Ders.: Werke in zwei Bänden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 783-809, hier S. 801. 

Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 530. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 181 

 

Beobachter.«33 – und zwar des eigenen Innenlebens und des Verhaltens der an-
deren auf der Bühne des Lebens.  

Diese metaphorischen Theaterereignisse sind also Mittel zum Zweck: Sie 
lassen eine Flüchtigkeit erscheinen, die dann notiert werden und den sie Notie-
renden zu einem Nachfolger des Sokrates machen kann. Andersherum liegt das 
Problem der nichtmetaphorischen Theaterereignisse (also eines geschauspieler-
ten Sokrates) jedoch gerade (und mit den traditionellen theaterfeindlichen Ar-
gumenten) in ihrer Flüchtigkeit und Instabilität: Sie bringen nur Oberflächliches 
zur Erscheinung; ein solches Innenleben fehlt ihnen. Und sie lassen ihr Publikum 
gerade nicht kalt. Es handelt sich hier also nicht nur um die Entgegensetzung 
zwischen dem metaphorischen und wirklichen Theaterereignis. Es handelt sich 
auch nicht, wie sowohl die Absage an das Schauspiel als auch die Pathologisie-
rung der Theatromanie im Anton Reiser zunächst vermuten lassen, um eine 
Verwerfung des Theaters, sondern um die seit Platon tradierte Unterscheidung 
zwischen gutem und schlechtem Theater: zwischen dem Theater als Mittel zum 
Zweck der Herstellung eines zukünftigen Ereignisses höherer Ordnung (nämlich 
eines sokratischen Subjekts) und den nutzlosen oder gar gefährlichen Theaterer-
eignissen als solchen, die keinem Zweck untergeordnet werden und so zur Ent-
bildung und Zerrüttung des Subjekts beitragen.  

 
 

3.  THEATROPHOBE ROLLEN, BILDUNGSTHEATER  
UND VERFEHLTER BILDUNGSGANG  

 
Die dem Magazin zugrunde liegende Beobachtungsstruktur verkompliziert sich 
im Hinblick auf den Anton Reiser-Text.34 Diese monoton Tiefpunkt an Tiefpunkt 
reihende Niederschrift einer aus sozialen Erniedrigungen bestehenden Bildungs- 
und Lebensgeschichte könnte laut Vorrede zum ersten Teil nicht nur ›psycholo-
gischer Roman‹, sondern »auch eine Biographie genannt werden«. Von einer 
»pädagogische[n] Rücksicht« geht zusätzlich die Rede und bereitet so auf den 

                                                             
33 Vgl. Moritz: »Vorschlag zu einem Magazin der Erfahrungsseelenkunde«, S. 802. Vgl. 

Raimund Bezold: Popularphilosophie und Erfahrungsseelenkunde im Werk von Karl 

Philipp Moritz. Würzburg 1984, S. 152-163.  

34 Zum Verhältnis von Magazin und Roman vgl. Steffi Baumann: »Geschichten, die hel-

fen, die Seele zu erkunden«. Karl Philipp Moritz’ ›Anton Reiser‹ und das ›Magazin 

zur Erfahrungsseelenkunde‹. Berlin 2009. Vgl. Christiane Frey: »Der Fall Anton Rei-

ser. Vom Paratext zum Paradigma«, in: Anthony Krupp (Hg.): Karl Philipp Moritz. 

Signaturen des Denkens. Amsterdam 2010, S. 19-43. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Charakter eines pädagogischen und anthropologischen Traktats vor, wie er sich 
dann in den kommentierten Passagen wiederfindet. Der Roman liefert zwar mo-
dellhaft die »innere Geschichte« (A 86) eines Menschen, aber dieser modellhafte 
Text geht über zahlreiche Signale mit den Lesenden doch einen abgeschwächten 
autobiographischen Pakt ein:35 Es scheint sich um eine nachträgliche Selbstbe-
obachtung von Karl Philipp Moritz zu handeln. In der Niederschrift, Verknüp-
fung und natürlich auch häufig genug in einer literarischen Inszenierung der Er-
eignisse, die dem Anspruch des Magazins auf ›kalte‹ Beobachtung zuwiderläuft, 
wird dem Ich aber eine persona, d.h. eine im Sinne der ›Erfahrungsseelenkunde‹ 
distanzierende Rolle gegeben: ›Anton Reiser‹. Die Forschung ist diesbezüglich 
seit jeher gespalten: zwischen einer Lektüre des Texts als eines sozialgeschicht-
lichen Zeugnisses, einer verkappten Autobiographie und einer poetischen Konst-
ruktion tummeln sich unterschiedlichste Ansätze.36 Der Name Anton Reiser er-
hält dabei erstaunlich wenig Interesse bis hin zu der These, um eine historische 
Referenz auf den Theaterfeind könne es sich ja aufgrund mangelnder Relevanz 
nicht handeln.37  

In der Tat handelt es sich bei Antons Theatromanie weniger um das Haupt-
thema des Texts als vielmehr um ein Symptom. Dem psychologischen Ansatz 
gemäß werden Theatererlebnisse beschrieben, wie sie sich in Reisers Seele ma-
nifestieren: von der Dramenlektüre über Aufführungsbesuche bis hin zu dem 
Entschluss, selbst Schauspieler zu werden, und den Folgen. Die Theaterbeses-
senheit und die vorherige Lesewut werden zum anderen von der Erzählinstanz 
als Effekte der frühkindlichen Vernachlässigung und der sich daraus in die fol-
gende Bildungsgeschichte entspinnende Demütigungskette präsentiert: Das The-
ater setzt das frühkindliche ›Leiden der Einbildungskraft‹ fort und vollendet es. 
»[W]as bis jetzt nur noch in seiner Phantasie aufgeführt war,« das kann Anton 
»nun auf dem Schauplatz mit aller möglichen Täuschung wirklich dargestellt zu 
sehn« (A 269) bekommen. Die Produkte der Einbildungskraft werden real, ohne 
ihren fiktionalen Status zu verlieren. »[D]ie Welt ihrer Phantasie« ist »gewis-
sermaßen wirklich gemacht« (A 270); ein gelungener Kompromiss scheint ge-
bildet. Denn das Theater ermöglicht erstens die Flucht aus der realen Welt, ohne 
dass die Einbildungskraft noch aktiv werden müsste: Ihm wird eine alternative 

                                                             
35 Nicht im ganz strikten Sinne von Philippe Lejeune: Der autobiographische Pakt. 

Frankfurt a.M. 1994. 

36 Vgl. Heide Hollmer/Albert Meier: »Deutungsaspekte«, in: Karl Philipp Moritz: Werke 

in zwei Bänden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 982-989. 

37 Vgl. Müller: Die kranke Seele und das Licht der Erkenntnis, S. 415. Vgl. dagegen 

Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 507f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 183 

 

Realität ja bereits vorgesetzt. Nun kann das Theater zweitens auch als Stimulanz 
gegen die Eintönigkeit des Alltags wirken. In der pseudo-kompensatorischen 
Logik einer Suchtgeschichte wirkt das jeweilige Lese- oder Theatererlebnis wie 
»Opium« (255); Anton ist von seinen Phantasiegebilden »wie berauscht«. Das 
Produkt der Einbildungskraft verspricht die melancholische Lücke in Reisers 
Existenz zu füllen und reproduziert in seiner Substanzlosigkeit nur deren Melan-
cholie.38 »Und alles, was er tat, […] war im Grunde eine bloße Betäubung seines 
innern Schmerzes, und keine Heilung desselben – sie erwachte mit jedem Tage 
wieder« (A 270). Die kleinteilige Protokollierung des Seelenlebens der Anton-
Figur mit all ihren Mikro-Ereignissen bestätigt, dass das angestrebte Ereignis ei-
nes sich selbst erkennenden Subjekts noch in der Zukunft liegt: entweder in der 
Zukunft der Figur oder in der Zukunft einer durch Reisers Exempel abgeschreck-
ten Lektüre.  

Die Theatromanie der Anton Reiser-Figur entspricht allerdings nur einge-
schränkt dem vom historischen Anton Reiser an die Wand gemalten Schreckge-
spenst: Der asexuelle Anton, der selbst den Werther ohne einen Gedanken an 
Erotik rezipieren kann, geht keinesfalls ins Theater als die von seinem Namens-
patron beschriebene »allgemeine Schule der Geilheit«39. Zwar führt der fließen-
de »Übergang von der Affektation zur Heuchelei und Verstellung« (A 290) im-
mer wieder dazu, dass die Anton-Figur sich selbst betrügt oder anlügt – und da-
durch auch ihre Umgebung. Dadurch nimmt ihre Umgebung sie immer wieder 
als »niederträchtig« (A 260), »verdorben« und der »Lüderlichkeit« hingegegeben 
wahr und damit eben so, wie der Theaterfeindschaftsdiskurs sich traditionell ei-
nen Theatergänger vorstellen. Die Erzählinstanz markiert aber, dass die Anton-
Figur oft bloß fälschlich so »schien« (A 296), weil das Umfeld ihre verborgene 
psychologische Vorgeschichte nicht in diese Beurteilung einbezieht. Die morali-
sche Verderbtheit, die dann nicht zuletzt Antons Theaterbesessenheit zuge-
schrieben wird, resultiert also aus einer Betrachtung, die selbst in der dem Thea-
ter von seinen Feinden unterstellten Oberflächlichkeit verharrt. Die traditionelle 
Theaterkritik findet sich gegen sich selbst gewendet.  

Die vom Text dargestellte Verführung der Anton-Figur durch das Theater 
geschieht dabei in markanter Weise nicht durch eben dessen Lüge und Sündhaf-
tigkeit, sondern orientiert sich an den zeitgenössischen avantgardistischen und in 

                                                             
38 Vgl. Hans-Jürgen Schings: Melancholie und Aufklärung. Melancholiker und ihre Kri-

tiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts. Stuttgart 1977, S. 

226-254. 

39 Reiser: Theatromania, S. 294. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit des 

Theaters, S. 167-215. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

der Praxis noch wenig verbreiteten Theaterprogrammatiken: Der Roman evoziert 
die Konzepte Diderots und Lessings, mit denen das Theater zu einer Bildungsan-
stalt reformiert werden soll und die in den 1780ern noch alles andere als kano-
nisch oder gar für die Theaterpraxis übergreifend relevant sind.40  

Statt des niederen Unterhaltungsspektakels, als das die traditionelle Wander-
bühne von den Reformern gerne beschrieben wird, hat Anton sein Initialerlebnis 
mit dem neuen reformierten Bildungstheater par excellence: In seiner Heimat-
stadt macht die aus den Stars des deutschen Theaters bestehende Ackermannsche 
Truppe Station. Zur Aufführung kommt ausgerechnet Emilia Galotti, das schon 
damals zwar als Modellstück des zukünftigen Theaters gilt, aber relativ selten 
tatsächlich den Weg auf die Spielpläne findet.41 Gerade die hohe Qualität des 
Gesehenen macht der Text für Antons spätere Besessenheit verantwortlich: »Da-
durch bildete sich ein Ideal von der Schauspielkunst in ihm, das nachher nir-
gends befriedigt wurde, und ihm doch weder Tag und Nacht Ruhe ließ, sondern 
ihn unaufhörlich umhertrieb, und sein Leben unstet und flüchtig machte.« (A 
272) 

Allerdings wird das Initialerlebnis Theater gleich über seine Nachträglichkeit 
beschrieben: Anton hat bereits einmal in einem weniger avancierten Kontext 
Theater »spielen sehen«, ohne dass der Text Näheres davon berichtet, »und 
schon von jener Zeit her, schwebten die rührendsten Scenen aus diesen Stücken 
noch seinem Gedächtnis vor« (A 272). Diese Phantasie hat er nun in Lektüre und 
Deklamation in kleinem Kreise weiterentwickelt. Wenn Anton  

 
»irgend eines seiner Lieblingstrauerspiele als Emilia Galotti, Ugolino, oder sonst etwas 

Tränenvolles […] vorlesen konnte, [empfand] […] er denn ein unbeschreibliches Entzü-

cken […], wenn er rund um sich her jedes Auge in Tränen erblickte, und darin den Beweis 

las, daß ihm sein Endzweck, durch die Sache, die er vorlas, zu rühren, gelungen war.« (A 

261 f.)  

 
Das wirkliche Initialerlebnis Theater erfolgt also erst, nachdem es bereits eine 
Phantasie vom Theater gibt und das Versprechen auf eine Theaterpraxis, die für 
das ›unterdrückte‹ Subjekt Anton mit der Semantik des ›Gelingens‹ aufgeladen 
ist.  

                                                             
40 Vgl. immer noch einschlägig Rudolf Münz: Das andere Theater. Studien über ein 

deutschsprachiges teatro dell’arte der Lessingzeit. Berlin 1979.  

41 Vgl. z.B. Peter Heßelmann: Gereinigtes Theater? Dramaturgie und Schaubühne im 

Spiegel deutschsprachiger Theaterperiodika des 18. Jahrhunderts (1750-1800). 

Frankfurt a.M. 2002, S. 171-195. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 185 

 

Dass zwischen der wohltemperierten Rührung durch Lessings Text und dem 
Exzess in Gerstenbergs kein Unterschied gemacht wird, weist bereits auf ein 
mangelndes Urteilsvermögen der Anton-Figur hin. Der Theaterbesuch bewirkt 
bei Anton dann jedoch präzise die von Diderot angestrebte Absorption ins für 
Realität genommene Bühnengeschehen,42 wenn die Handlung »mit aller mögli-
chen Täuschung wirklich« (A 269) erscheint, statt ihre Effekte über Spektakel, 
Improvisation oder deklamatorischem Bombast zu erzielen. Ebenso orientiert 
Antons Theaterrezeption sich an der von Lessing proklamierten Identifizierung 
mit den Figuren.43 Bei Lessing intensiviert ein solches Mitleiden die allgemein 
menschliche Eigenschaft schlechthin und verstärkt so die Menschlichkeit des 
Menschen. Wie bei Diderot basiert diese Konzeption aber darauf, dass die Gren-
ze zwischen Bühne und Publikum erhalten bleibt. Diderots Zuschauer dürfen nur 
»beinahe«44 so sehr absorbiert sein, dass sie die Bühne betreten wollen. Lessings 
Mitleid basiert auf einer Furcht um sich45; der Fremdbezug basiert auf einem 
stabilen Selbstbezug. Da Anton diesen stabilen Selbstbezug nicht besitzt, ver-
stärkt die Wirkung des neuen Bildungstheaters nur seinen Selbstverlust: Zwar  

 
»flossen [seine Tränen] im Grunde eben sowohl über sein eignes Schicksal, als über das 

Schicksal der Personen, an denen er Teil nahm, er fand sich immer auf eine nähere oder 

entferntere Weise in dem unschuldig Unterdrückten, in dem Unzufriednen mit sich und 

der Welt, in dem Schwermutsvollen, und dem Selbsthasser wieder.« (A 271)  

 
Aber damit ist Lessings Konzeption übererfüllt: Statt sich an die Stelle der Büh-
nenfiguren zu setzen, setzt Anton die Bühnenfiguren an die eigene Stelle: Er 
kompensiert für das ›unterdrückte‹ und noch nicht ausgebildete Selbst, zu dem 
seine Selbstaufgabe an das Theater ihm einen weiteren Bildungsweg von nun an 
versperren wird: »Er dachte von nun an keinen andern Gedanken mehr, als das 
Theater, und schien nun für alle seine Aussichten und Hoffnungen im Leben 

                                                             
42 Vgl. für das Folgende Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 523-527. Vgl. 

Michael Fried: Absorption and Theatricality. Painting and Beholder in the Age of Di-

derot. Berkeley 1980. Vgl. Johannes Friedrich Lehmann: Der Blick durch die Wand. 

Zur Geschichte des Theaterzuschauers und des Visuellen bei Diderot und Lessing. 

Freiburg 2000. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit – Keuschheit des Theaters, S. 306-

328.  

43 Vgl. Lessing: Hamburgische Dramaturgie, S. 444-448. 

44 Diderot: Das Theater des Herrn Diderot, S. 97. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit – 

Keuschheit des Theaters, S. 307-312. 

45 Vgl. Lessing: Hamburgische Dramaturgie, S. 445. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

gänzlich verloren zu sein.« (A 270) Anton schafft es, das eigene Leiden mittels 
dieser Übererfüllung auch im Genre der Komödie wiederzuerkennen: »Dies ging 
so weit, daß er selbst bei komischen Stücken, wenn sie nur einige rührende 
Scenen enthielten, als z.B. bei der Jagd, mehr weinte, als lachte« (A 271). Statt 
sich in der Identifizierung mit dem Leiden der Bühnenfigur zu einem besseren 
Menschen zu bilden, verliert Anton sich in der fiktiven Welt. Dieser Selbstver-
lust im Theater stellt also das Gegenteil zu der kalten Abstraktionsleistung dar, 
die der sokratische Selbstbeobachter des Magazins zur Erfahrungsseelenkunde 
erbringt, der sich auch mit einigen Fällen von Theatromanie befasst. – Ironischer 
Weise ist die erste Bühnenrolle, die Anton Reiser sich erträumt, die des sterben-
den Sokrates.46 

Auf der Ebene des Erzählten weist diese Überidentifikation Anton als Dilet-
tanten aus:47 Er ist nicht zum professionellen Schauspieler bestimmt, weil er das 
Theaterereignis nicht selbst technisch und kontrolliert erzeugen kann. Stattdes-
sen verliert er sich auch auf der Bühne in seiner Zuschauerphantasie von der 
Rolle. Erzähltechnisch heißt das, dass iterativ eigentlich immer wieder dieselben 
Vorkommnisse in Variationen erzählt werden: Auf Erniedrigung und Melancho-
lie folgt Eskapismus. Auf diesen Genesung oder erneute Erniedrigung oder Lan-
geweile und damit erneut Melancholie und Eskapismus usw. Das verfehlte Bil-
dungsereignis Theater zieht eine Kette von weiteren Bildungsverfehlungen nach 
sich. Der Anton Reiser-Figur gelingt es nicht, das eigentlich für sie von der Er-
zählinstanz angestrebte Ereignis der Selbsterkenntnis zu erzeugen. Zum Schluss 
greift die Erzählung der verfehlten Ereignisse auf die thematische Ebene über: 
Das Theater zerfällt als Institution. Der vierte Teil endet damit, dass Anton nach 
entbehrungsreicher Wanderschaft endlich auf eine Schauspielergesellschaft stößt, 
bei der er sich Aufnahme erhofft. Diese Gesellschaft findet sich aber gerade in 
Auflösung begriffen: »Die […] Truppe war […] eine zerstreuete Herde« (A 518) 
und entspricht gänzlich der Verfassung von Antons vom Theater unterminierten 
Psyche. Dem Theater und seiner Rezeption fehlt bis zu guter Letzt eine feste 
Struktur; die Unbeständigkeit der erzählten Seelenvorgänge findet keine feste 
Verankerung in der Welt. Einen fünften Teil des ›psychologischen Romans‹ gibt 
es dann nicht mehr. 
 

                                                             
46 Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 529f. 

47 Vgl. Nadja Wick: Apotheosen narzisstischer Individualität. Dilettantismus bei Karl 

Philipp Moritz, Gottfried Keller und Robert Gernhardt. Bielefeld 2008, S. 137-142. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 187 

 

4.  EITELKEIT, SELBSTGEFÜHL    
TUND HEATER DER ANERKENNUNG 

 
Der Bezug auf das Theater funktioniert im Anton Reiser-Roman auf zwei Ebe-
nen: Der Selbstverlust im Theater wird als paradigmatisch für die ihr Ziel be-
ständig verfehlende Bildungsgeschichte ausgegeben, deren Ereignisabfolge in 
Anlehnung an den Stil des Magazins notiert wird. In diesem Sinne ist der Be-
zugsrahmen Theater der Bildungsgeschichte vorgeordnet. Gleichzeitig ist die 
Theatromanie der Anton-Figur ein zwar extremes, aber letztlich beliebiges Bei-
spiel für eine durch die ›Leiden der Einbildungskraft‹ vom Weg abgekommene 
Bildung; in diesem Sinne wiederum ist das Theater der Bildungsgeschichte 
nachgeordnet. Das Initialerlebnis für Antons Hingabe ans Theater anlässlich von 
Emilia Galotti bildet diese doppelte Struktur ab: Es bezieht sich auf ein noch 
nicht in der Geschichte erzähltes, jedoch bereits in der Vergangenheit liegendes 
Theatererlebnis, ist aber gleichzeitig aus der vormaligen Lesewut abgeleitet. 

Die Vorläufigkeit des Theaters hat ihre Wurzel in der vom Text aufgerufenen 
Semantik und Metaphorik aus dem subjektphilosophischen Diskurs: Der Selbst-
verlust ans und im Theater wird dadurch ermöglicht, dass die Anton-Figur gar 
kein stabiles Selbst ausgebildet hat. Die Metaphorik ist hier zunächst eine des 
Fühlens; es mangelt ihm an einem »Selbstgefühl[]«: Sein verfehlter Bildungs-
weg ist »eine natürliche Folge seines von Kindheit an unterdrückten Selbstge-
fühls« (A 292), das vom Blick der anderen abhängig bleibe. 48  Ein solches 
Selbstgefühl erklärt die Erzählinstanz zur Grundlage der »Selbstachtung« (A 
283) eines gesunden Subjekts. Verwendet wird der Begriff des Selbstgefühls, der 
später zu philosophischer Prominenz kommen soll,49 ganz im Sinne der von Im-
manuel Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft beschriebenen »Selbstaffekti-
on«50. Der eigentlich rhetorische Begriff der Autoaffektion beschreibt bekannt-

                                                             
48 »Selbstgefühl: das Gefühl, die lebhafte, anschauende Erkenntniß, seines eigenen Zu-

standes, besonders seines moralischen.« (Adelung: Grammatisch-kritisches Wörter-

buch der hochdeutschen Mundart. Bd. 3, S. 49) 

49 Vgl. Manfred Frank: Selbstgefühl. Eine historisch-systematische Erkundung. Frank-

furt a.M. 2002. 

50 Vgl. Martin Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt a.M. 1973, 

S. 182-189, hier: S. 184: »die endliche, reine Anschauung, die den reinen Begriff (den 

Verstand), der in wesenhafter Dienststellung zur Anschauung steht überhaupt trägt 

und ermöglicht«.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

lich die Selbsterregung des Redners mit den zu vermittelnden Affektzuständen.51 
Die Schauspieltheorien seit dem 18. Jahrhundert arbeiten sich an dieser Figur ab; 
Antons Dilettantismus liegt gerade darin, dass er die eigene Erregung schon für 
eine schauspielerisch (bzw. rhetorisch) hinreichende Leistung hält.  

Beim erwähnten ›Selbstgefühl‹ und Kants Rede von der ›Selbstaffektion‹ 
handelt es sich aber um etwas Grundsätzlicheres: darum, überhaupt in einem 
sinnlich fühlbaren Selbstverhältnis zu sich zu stehen, noch vor jeder aktiven 
Formung. An dieser ›Selbstaffektion‹ hängt bei Kant nun die visuelle Metapher 
der Guckkastenbühne: Sinnliche Anschauungen und begrifflicher Verstand ver-
binden sich zu »Vorstellungen« 52 . Ein solches Selbstgefühl ermöglicht mein 
Wissen davon, dass die inneren Vorstellungen, die vor mir erscheinen, die mei-
nen sind.53 Kants Subjektphilosophie lässt sich hier also metaphorisch mit der 
identifikatorischen Struktur des Theaters im Sinne Diderots und Lessings paral-
lel führen. Weil diese Verankerung fehlt, kann die Anton-Figur ihr Selbst an die 
Vorstellungen des Theaters verlieren, statt diese als Vorstellung für sich selbst 
zu begreifen und das eigene Selbstgefühl bestätigt zu fühlen. Ihre Entsprechung 
findet diese Struktur im Sozialen: Die Erzählinstanz erläutert, dass ›Selbstach-
tung‹ für Anton nur durch die »Achtung anderer Menschen« (A 283) zu haben 
ist. Sie soll die fehlende ›Selbstachtung‹ ersetzen, kann die Lücke des fehlenden 
Selbstbezugs aber nicht füllen. Einer solchen Achtung muss Anton also auf ähn-
liche Weise hinterherlaufen wie der Erfüllung durch das Theatererlebnis.  

Szenen der gesuchten und verfehlten Anerkennung durch andere beschreibt 
der Text primär in visuellen Metaphern und teilweise ganz wörtlich in Szenen 
des Schauens: Es geht darum, von den anderen gesehen zu werden, statt im »un-
terträglichen Nichtbemerktwerden« (A 320) zu verharren. Anton braucht auch 
schon im Sozialen den theatralen Auftritt vor anderen, um das mangelnde 
Selbstgefühl zu kompensieren: Die Figur ist nicht in einen Kampf um Anerken-
nung verwickelt, sondern in ein Theaterspiel um Anerkennung. Der Text fasst 
dies mit dem Begriff der »Eitelkeit« im einerseits zeitgenössisch noch nicht ge-

                                                             
51 Vgl. Rüdiger Campe: »Affizieren und Selbstaffizieren. Rhetorisch-anthropologische 

Näherung ausgehend von Quintilian, Institutio oratoria VI, 1-2«, in: Josef Kopper-

schmidt (Hg.): Rhetorische Anthropologie. München 2000, S. 135-152. 

52 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 3. Frank-

furt a.M. 1974, S. 73. 

53 Vgl. Schäfer: Szenischer Materialismus, S. 32-36. Vgl. Marco Baschera: Das drama-

tische Denken. Studien zur Beziehung von Theorie und Theater anhand von Kants 

»Kritik der reinen Vernunft« und Diderots »Paradoxe sur le comédien«. Heidelberg 

1989, S. 9-29.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 189 

 

bräuchlichen modernen Sinne: als übertriebene Selbstbezogenheit, deren die Er-
zählinstanz die Anton-Figur immer wieder anklagt, die sich aber andererseits 
immer nur in Bezug auf das Auftreten vor dem Blick der anderen äußert. Antons 
Einbildungskraft stimuliert sich an Szenen, in denen er in der Zukunft von ande-
ren als bedeutsam gesehen werden wird: von Erwachsenen, die das so glaubens-
feste Kind loben, vom Pastor, dem der brave Kirchgänger auffallen wird, vom 
Schulrektor, von den Klassenkameraden. Die »süße Nahrung« (A 136), die sol-
che Bilder seiner Eitelkeit liefern, kompensieren den Hunger, den der physische 
Körper Antons oft leidet. Die Eitelkeit markiert ein nicht vorhandenes Selbstge-
fühl, das die fehlende eigene innere Selbstaffektion durch den Anerkennung ver-
sprechenden Blick der anderen von außen ausgleichen soll. Das institutionelle 
Theater tritt auch hier an die Stelle eines ihm vorgängigen metaphorischen Thea-
ters: Zu Antons  
 
»Begierde, sich auf irgend eine Weise […] öffentlich zu zeigen, um Ruhm und Beifall 

einzuernten, […] [mußte] ihm nun freilich nichts bequemer, als das Theater scheinen […], 

wo es einem nicht einmal darf zur Eitelkeit angerechnet werden, daß er sich so oft wie 

möglich zu seinem Vorteil zeigen will, sondern, wo die Sucht nach Beifall gleichsam pri-

vilegiert ist« (A 398 f.).  

 
Aus Sicht der vom Pfad der Bildung und Tugend abgekommenen Titelfigur fin-
det sich hier das Argumentationsmuster des theaterfeindlichen Diskurses umge-
kehrt: Nicht das Theater ist der Sündenpfuhl. Vielmehr entlastet es von der eige-
nen Charakterschwäche, weil diese institutionell gefordert wird. Die Distanzie-
rung der Erzählinstanz lässt diese Entlastungsstrategie der beschriebenen Figur 
als Tugend- und Perspektivverlust erscheinen. Letztlich unterstreicht die Erzähl-
instanz mit dieser Argumentation die Parallelführung von Bewusstseins- und 
Theaterbühne in der dem Text zugrunde liegenden diskursiven Ordnung.  

Aufgenommen und variiert wird so vom Roman die Argumentation Jean-
Jacques Rousseaus aus Émile und dem Brief an d’Alembert über die Schauspiele, 
der Sündenfall der Eitelkeit (und ihrem falschen ›amour propre‹) werde vom 
Theaterauftritt erzeugt: von der Mimesis als dem etwas Vorführen vor anderen.54 
Der Text orientiert sich auch bei der Umsetzung von Antons Eitelkeitsphantasien 
am Theater an Rousseau. Während Émile allerdings durch eine Szene öffentli-
cher Beschämung von der Eitelkeit geheilt wird, laufen beim unverbesserlichen 
Anton die sich wiederholenden Eitelkeits- und Anerkennungsphantasien immer 
auf Szenen der Beschämung hinaus: auf Blicke der anderen (Eltern, Lehrer, Mit-

                                                             
54 Vgl. Kapitel IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

schüler), die abwerten, verachten, erniedrigen und bloßstellen. Die Auftritte An-
tons auf der sozialen Bühne erfolgen immer wieder »in einem verächtlichen 
Lichte« (A 229), »in einem lächerlichen Lichte« oder sind doch von der »Furcht 
davor« begleitet (A 230). Die Eitelkeit spekuliert auf eine in der Zukunft ver-
wirklichte Anerkennung, schiebt sich immer wieder in diese auf und bringt nur 
neue Schamerlebnisse: In diesen erscheint das Ich sich selbst ›lächerlich‹ oder 
›verächtlich‹; die Erzählinstanz sieht es vom Verschwinden, nicht nur sozialer 
Art, bedroht: »Die Scham ist ein so heftiger Affekt, wie irgend einer, und es ist 
zu verwundern, daß die Folgen desselben nicht zuweilen tödlich sind.« (A 228) 

Nur ein einziges Mal beschreibt der Text die Verwirklichung einer Eitel-
keits- und Anerkennungsphantasie der Anton-Figur – und damit ein in ihrem 
Sinne gelingendes Theaterereignis. Dies geschieht der beschriebenen Ordnung 
des Texts gemäß noch bevor Anton dem Theater verfällt: Anton darf vor öffent-
lichen Würdenträgern deklamieren. Hier taucht der Begriff ›Eitelkeit‹ nicht auf, 
sehr wohl aber ein Synonym seiner vormodernen Bedeutung als »Nichtigkeit«55, 
wie sie auch beim historischen Anton Reiser Verwendung findet: »Indes kam 
Reisern an diesem Tage alles so tot, so öde vor; die Phantasie mußte zurücktre-
ten – das Wirkliche war nun da […]. [E]he er noch anfing zu reden, dachte er an 
etwas ganz anders, als an seinen gegenwärtigen Triumph – er dachte und fühlte 
die Nichtigkeit des Lebens« (A 361). Eben eine solche Nichtigkeit war ein paar 
Seiten zuvor als die »Eitelkeit aller menschlichen Dinge« (A 305) beschrieben 
worden. Antons verwirklichte Eitelkeit, deren Selbstbezug über den Umweg der 
anderen gelingt, entpuppt sich als nichtige Eitelkeit im Sinne der traditionellen 
Theaterfeinde. – Statt zum gelingenden Selbstgefühl vorzustoßen, lässt der Text 
Anton an dieser Stelle natürlich einen Rückfall erleiden.  

Für die Erzählinstanz ist die Sache klar: Das mangelnde Selbstgefühl kann 
nicht durch den Blick der anderen erzeugt werden. Es muss im Subjekt als der 
wohlwollende narzisstische Blick auf sich selbst installiert werden und zwar be-
reits in der frühkindlichen Prägung. Der Text geht bis in die früheste Kindheit 
zurück, um diese misslungene Selbstspiegelung zu rekonstruieren, die einem 
verfehlten Selbstgefühl entspricht: Mit der Lieblosigkeit der zerstrittenen Eltern, 
von denen Anton nicht wusste, »an wen [der beiden] er sich halten« (A 91) sollte, 
ist noch das mimetische Modell der Orientierung an Vorbildern aufgerufenen, 
über das auch der Philantropinismus operiert.56 Hinzu treten die fehlende Zärt-
lichkeit der Berührung sowie der fehlende Blick auf das lächelnde Antlitz der 

                                                             
55 Vgl. Adelung: Grammatisch-kritisches Wörterbuch der hochdeutschen Mundart. Bd. 

2, S. 1779f. 

56 Vgl. Kapitel V. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 191 

 

Bezugspersonen: »In seiner frühesten Jugend hat er nie die Liebkosungen zärtli-
cher Eltern geschmeckt, nie nach einer kleinen Mühe ihr belohnendes Lächeln.« 
(A 91) Dieser Durchgang durch die Sinne endet damit, dass Anton mit der Ge-
burt eines Bruders aus dem Blickfeld rückt und nur noch abwertend seinen Na-
men »mit einer Art von Geringschätzung und Verachtung nennen hörte, die ihm 
durch die Seele ging« (A 92). Zwar differenziert der Text im Folgenden zwi-
schen dem inneren »niederschlagende[n] Gefühl der Verachtung, die er von sei-
nen Eltern erlitten, und die Scham, wegen seiner armseligen, schmutzigen, und 
zerrißnen Kleidung« (A 93) vor anderen, aber Inneres und Äußeres verhalten 
sich im in seiner frühkindlichen Entwicklung angelegten Mangel strukturgleich 
zueinander. Durch sämtliche Register der Sinne hindurch wird das mangelnde 
spätere ›Selbstgefühl‹ durch seine frühkindliche Störung begründet. Das fehlen-
de elterliche Lächeln weist dabei schon auf die für die spätere Theatermetapher 
grundlegende Ordnung des Blicks: Mit der späteren Metaphorik der Psychoana-
lyse, auf die Moritz’ Projekt in Vielem vorausweist,57 zeichnet eine Störung der 
mimetischen Identifizierung im narzisstischen »Spiegelstadium«58 für sein ge-
störtes Selbstgefühl verantwortlich. Dass es ein solches Selbstgefühl immer gibt, 
setzt der Text mit einer rhetorischen Frage voraus: »Woher mochte wohl dies 
sehnliche Verlangen nach einer liebreichen Behandlung bei ihm entstehen, da er 
doch derselben nie gewohnt gewesen war, und also kaum einige Begriffe davon 
haben konnte?« (A 92) In der fehlenden kindlichen Befriedigung dieses mimeti-
schen ›Verlangens‹ nach Identifizierung mit einem als Selbst erkannten Anderen 
ist die theatrale Spaltung angelegt, die durch den Text hindurch nicht mehr ein-
geholt werden kann: Im Spiegelbild, mit dem das Ich sich narzisstisch identifi-
ziert, blickt das Ich sich nicht nur als sich selbst an, sondern auch als einen An-
deren.  

Mit der frühkindlichen Fixierung des Ursprungs der späteren Theatromanie 
zeigt sich aber ein doppeltes Argumentationsmuster der Erzählinstanz: Einerseits 
behauptet diese durch den Text hindurch in ihrer pädagogischen Funktion, dass 
der Blick der Anderen das nötige ›Selbstgefühl‹ nie geben können wird. Das von 
der Hauptfigur im sozialen Bereich und auf der Theaterbühne gespielte Theater 
um Anerkennung wird aus dem Bereich einer gelingenden Subjektbildung ver-
bannt. Andererseits beschreibt die Erzählinstanz in den frühkindlichen Szenen 

                                                             
57 Vgl. Hartmut Raguse: »Autobiographie als Prozeß der Selbstanalyse. Karl Philipp 

Moritz’ Anton Reiser und die Erfahrungsseelenkunde«, in: Johannes Cremerius et al. 

(Hg.): Über sich selber reden. Zur Psychoanalyse autobiographischen Schreibens. 

Würzburg 1992, S. 145-157. 

58 Vgl. Jacques Lacan: Schriften I. Berlin 1986, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

doch den Ursprung eines solchen ›Selbstgefühls‹ als von diesen Anderen und ih-
rer Affirmation abhängig: Das Selbstgefühl basiert auf dem liebenden Blick von 
außen. Die Doppelstrategie des Texts besteht darin, einerseits die Spaltung, die 
Anton nicht überwinden kann und mit seiner Eitelkeitsphantasie füllt, als die ei-
nes leeren Theaterereignisses zu pathologisieren. Das zur angestrebten sokrati-
schen Selbsterkenntnis befähigte Subjekt basiert aber ebenfalls auf einer solchen 
grundlegenden Spaltung und ist eine Gabe der anderen, in diesem Fall der Eltern. 
Damit schreibt der Text, ohne seiner eigenen Argumentation zu folgen, eine 
Problematik aus, die schon von den späteren Nachfolgern und Kritikern Kants 
als Problem seiner Subjektphilosophie erkannt wird und auf die Ausrichtung der 
Subjekttheorie auf den ›Anderen‹ in der Psychoanalyse Lacans endet:59 Das Sub-
jekt, welches sich selbst fühlen und anblicken soll, ist schon in sich geteilt und 
kommt nie ganz bei sich an. In seinem Selbstgefühl fühlt es sich schon selbst als 
die eigene Andersheit. Mit der Theatermetaphorik von Kants Bewusstseinsphilo-
sophie gesprochen ist die Vorstellung auf der eigenen Bewusstseinsbühne schon 
eine Vorstellung von Andersheit und umgekehrt auch die Vorstellung von sich 
selbst auf der eigenen Bühne schon strukturell einem Blick dargeboten, von dem 
nicht sicher ist, dass er der eigene ist: Die anderen, um deren Anerkennung die 
Anton-Figur Theater spielt, um sein eigenes Selbstgefühl zu finden, lassen sich 
nicht abschütteln. Sie sind in seinem Selbstbewusstsein schon konstitutiv ange-
legt. – Und solange dieses Selbstbewusstsein wie eine Theaterbühne gedacht 
wird, ist auch die Besessenheit mit dem Theater ein strukturell konstitutives 
Moment für diese Bildungsgeschichte.  

 
 

5.  VERQUERE BILDUNGSVERHÄLTNISSE 
 

Der Name des Theaterfeindes Anton Reiser liefert im Sinne des hier Ausgeführ-
ten eine äußerst passende persona bzw. Theatermaske für die Selbst- oder auch 
Fremdbeobachtung eines Subjekts im Stile des Magazins zur Erfahrungsseelen-

kunde. Und dies bleibt unabhängig davon, ob ein solches Subjekt nun mit bür-
gerlichem Namen Karl Philipp Moritz heißt oder nicht. Als Name steht ›Anton 
Reiser‹ zwar für eine traditionelle Kritik an der Substanzlosigkeit und morali-
schen Verwerflichkeit des Theaters. Das theatrale Spiel mit der Maske der Thea-
terfeindschaft, das später auch in Goethes pädagogischer Provinz wiederkehren 

                                                             
59 Vgl. Derrida: Das Tier, das ich also bin, S. 175-202. (Derridas Lesart Lacans basiert 

auf der eigenen Weiterführung von Heideggers Analyse der Selbstaffektion bei Kant: 

in ihrer beim Wort genommenen sexuellen und onanistischen Dimension.) 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 193 

 

wird, verdeckt aber auch, dass die Theaterbühne als metaphorische Struktur auch 
des Selbstbewusstseins eine Bedingung für diese Erzählung und diese Selbstbe-
obachtung darstellt: Weil ihr die Stabilität der Selbstanerkennung fehlt, sucht die 
Anton-Figur in ihrer Eitelkeit die Anerkennung anderer durch das Theaterspiel. 
Die Spaltung des Selbstbewusstseins, das in seinem Selbstbezug immer auch 
schon in Differenz zu sich steht, bleibt aber unausweichlich – durch die Aner-
kennung der anderen ist sie nicht einzuholen.  

Die Einsetzung des Namens ›Anton Reiser‹ in ein autobiographisches Pro-
jekt hat nicht nur eine metaphorische Funktion; sie zeitigt auch auf der buchstäb-
lichen Ebene ihre Effekte: Einerseits tritt zur Theatromanie die durch den Namen 
wörtlich bezeichnete Reisebesessenheit: »Theater – und reisen – wurden unver-
merkt die beiden herrschenden Vorstellungen in seiner Einbildungskraft, woraus 
sich denn auch sein nachheriger Entschluß erklärt« (A 379), dem fahrenden The-
atervolk hinterherzuwandern. Und die unstete Dynamik des Reisens, die nir-
gendwo und schon gar nicht bei sich ankommen kann, strukturiert dann auch die 
Handlung des Romans über weite Strecken. Andererseits deutet die Einsetzung 
des Namens ›Anton Reiser‹ auch einen positiven Alternativentwurf zu den ver-
queren Familienverhältnissen des Kindes Anton an, für die die Erzählinstanz den 
scheiternden Bildungsweg verantwortlich macht. Der literarische Anton Reiser 
findet in der historisch verbürgten Figur Phillip Reiser einen treuen Gefährten. 
Die in die historische Vorlage eingeführte Namensgleichheit macht die beiden 
zu Spiegelfiguren; die Anerkennung eines anderen, der vom Namen her als ein 
Teil des eigenen Selbst präsentiert wird, bewirkt jene Stabilisierung bei der An-
ton-Figur, die ihr sonst oft fehlt. Mit seinem Spiegelbild gemeinsam tritt Anton 
dann in einem weiteren Kreis von unabhängig vom Bildungssystem Lernenden 
und Lehrenden ein. Dort hat die Figur zahlreiche Bildungserlebnisse, die die Er-
zählinstanz auf der gesamten Skala zwischen positiver Weitererntwicklung, ne-
gativer Schwärmerei und zwiespältigen Zwischenschritten (wie der Shakespea-
rebegeisterung) verortet.60  

Der negativen Verquerung einer heterosexuellen Normfamilie setzt der Text 
also auch eine verquere Familien- und Bildungsgeschichte im positiven Sinne 
entgegen. Diese Ersatzfamilie fällt erst auseinander, als das Phillip-Spiegelbild 
der gänzlich asexuellen Anton-Figur seinerseits in die heterosexuelle Ordnung 
abdriftet und Anton Reiser mit sich und seinem theatralen Selbstbewusstsein al-

                                                             
60 Vgl. A 278ff. Vgl. Susan Gustafson: »›Ich suchte meinen Freund‹: Melancholy Nar-

cissism, Writing, and Same-Sex Desire in Moritz’s Anton Reiser«, in: Lessing Year-

book (2008/2009), S. 135-159. Vgl. zu ›queeren‹ Familienverhältnissen Judith Butler: 

Undoing Gender. New York 2004, S. 152-160. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

leine lässt. Neben der expliziten Theaterfeindschaft und der versteckten Ange-
wiesenheit auf das Theater bietet der Text somit nicht zuletzt auch einen Erzähl-
strang an, in dem die Unhintergehbarkeit des Theaters statt zu Verwerfungen zu 
alternativen, vom Bildungssystem nicht unbedingt vorgesehenen diskontinuierli-
chen Verkettungen und Vernetzungen führt.61 Damit weist der Text nicht zuletzt 
auf die Erziehungs- und Bildungslandschaft des 21. Jahrhunderts voraus, die im 
›lebenslangen Lernen‹ eine solche Produktivität mehr oder minder offen zu ih-
rem Maßstab gemacht hat. 

                                                             
61 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006 - am 14.02.2026, 21:38:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

