VI Theater des Selbstbewusstseins

Moritz’ Anton Reiser und das Spiel um Anerkennung'

1. SOKRATISCHES WISSEN,
» LEIDEN DER EINBILDUNGSKRAFT« UND
THEATERFEINDLICHE TRADITION

Eine der moglichen Vorlagen fiir die Kritik an der schauspielerischen Praxis des
>Nachiffens<, die von den Erziehern in Goethes piddagogischer Provinz vorge-
bracht wird, liefert Karl Philipp Moritz’ Abhandlung »Uber die bildende Nach-
ahmung des Schonen« von 1788. Die ersten Zeilen dieses kunsttheoretischen
Traktats verbinden die Problematik der Mimesis mit der des Wissens, denn Mo-
ritz verhandelt sie an der Figur des Sokrates und damit am Prototyp des aufge-
klirten Philosophen. Der Text behauptet einen unhintergehbaren Gegensatz zwi-
schen einer mimetischen Theaterdarstellung der Figur des Sokrates (in der anti-
ken Komddie des Aristophanes) und der Orientierung an seiner philosophischen
Praxis im eigenen Lebensentwurf. Bei der ersten Form der Mimesis handelt es
sich um ein irrelevantes >Nachéffen<, bei der zweiten hingegen um produktive
>Nachahmung«:

»Wenn der griechische Schauspieler [...] dem Sokrates auf dem Schauplatze und der Wei-
se ihm im Leben nachahmt so ist das Nachahmen von beiden so sehr verschieden, dal3 es
nicht wohl mehr unter einer und ebenderselben Benennung begriffen werden kann: wir

sagen daher, der [...] [dfft dem Sokrates nach], und der Weise ahmt ihm nach. &

1 Voriiberlegungen zu diesem Kapitel sind erschienen in: Martin Jorg Schéfer: »Thea-
terereignisse. Anton Reisers Eitelkeit«, in: Anna Hausler/Martin Schneider (Hg.): Er-
eignis Erzdhlen. ZfdPh (Sondernummer 2016), S. 91-103.

2 Moritz: »Uber die bildende Nachahmung des Schénen, S. 958. Vgl. Kapitel II.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Der Schauspieler imitiert demnach nur die oberfldchliche Erscheinung; das zu-
grundeliegende Prinzip bleibt ihm fremd. Aufgegriffen findet sich hier nicht nur
die platonische Einschédtzung am minderwertigen Wissen der theatralen Mimesis.
Sie wird liber das Sokrates-Beispiel auch mit Platons moralischer Verwerfung
verknliipft: Der Schauspieler kann nicht zu dem idealtypischen Philosophen und
Menschen werden, den Sokrates verkorpert.

Die auf diesen Einstieg folgende Abhandlung wiirdigt Theater und Schau-
spielerei entsprechend mit keinem weiteren Wort. Die kurze Passage verweist
jedoch auf Moritz’ andere schriftstellerische und editorische Unternehmungen
der Zeit:’ Zum einen steht iiber dem Magazin zur Erfahrungsseelenkunde, das er
von 1783 bis 1793 ediert und mit zahlreichen eigenen Beitrdgen versieht, mit
dem griechischen gnothi sauton das Lebensmotto eben des Sokrates, welches
dieser vom Orakel von Delphi iibernimmt und im Sinne der Aufkldrung trans-
formiert. Zum anderen publiziert Moritz zwischen 1785 und 1790 vier Teile des
>psychologischen Romans«< Anton Reiser, dessen Titelheld von der fiir die Zeit
sprichwortlichen Theaterbesessenheit befallen ist. Diese Theatromanie aber wird
als direkte Folge mangelnder (sokratischer) Selbsterkenntnis prisentiert und die-
se wiederum zunichst als Folge einer an den familidren und sozialen Umstdnden
scheiternden Erziehungs- und Bildungsgeschichte. Gut platonisch wirkt die Affi-
zierung durch das Theater auf die Bildung zuriick und wirft sie immer wieder
aus der Bahn. Nicht zuletzt der Kontakt mit Moritz’ Wiederaufnahme dieser pla-
tonischen Figur als Romannarrativ bringt bei Goethes Umarbeitung des Entwurfs
von Wilhelm Meisters theatralischer Sendung in Wilhelm Meisters Lehrjahre in
den 1790ern einen theaterfeindlichen Diskursstrang in den Text, der die in der
Sendung angelegte Kritik an der Differenz zwischen dem Traum vom Theater
und seiner Realitdt bei Weitem ijbersteigt.4 Als Pritext der Lehrjahre stellt der
Anton Reiser-Roman eine weitere Vorgeschichte der padagogischen Provinz in
den Wanderjahren dar: Die Anton Reiser-Figur steht beispielhaft fiir die Gefahr
des »Verworrenen«< und des gerade nicht >Wohlgebildeten<, vor der die Padago-
gen das Kind der Theaterliebe, Felix, bewahren wollen.

Mit Anton Reiser treten vier weitere Aspekte zum in den vorherigen Kapiteln
Entwickelten hinzu: Erstens weist die Anton Reiser-Figur mit ihrem immer wie-
der anders ansetzenden Bildungsweg letztlich auf das nie zu einem Ende kom-
mende >lebenslange Lernen< des 21. Jahrhunderts voraus. Im historischen Kon-

3 Vgl. insgesamt Christopher J. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically: Karl Phil-
ipp Moritz’s Theatromania«, in: MLN 120/3 (2005), S. 507-538.
4 Vgl. Kapitel VII. Ubernommen findet sich fiir die in der Sendung noch mit den Ziigen

des Genies ausgestattete Wilhelm-Figur etwa die Dilettantismus-Kritik.

P’ 1:38:38, Acces



https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 173

text geht es zweitens nun vordergriindig um ein Theater, das einen Bildungsgang
auf Abwege bringt statt um die erzieherische Domestikation einer friihkindlichen
theatralen Veranlagung. Und es geht drittens damit nicht mehr um die Konstitu-
tion eines stabilen Selbst und damit eines >selbsttitigen< Innenlebens wie noch
bei den Philantropinisten, die sich dann aber nicht weiter fiir dieses Innenleben
interessieren. Darin, sich in diesem zu verlieren, besteht aber genau das Problem
der Reiser-Figur. Ihre »Leiden der Einbildungskraft« (A 157) nehmen genau von
jenem Vermogen ihren Ausgang, das in der pddagogischen Diskussion der Zeit
erst langsam den >Nachahmungstrieb< ablost.” Damit ist aber schon nicht mehr
Baumgartens die imitatio ersetzender Begriff gemeint, sondern Pate steht inzwi-
schen diejenige Einbildungskraft, wie sie in Kants Bewusstseinsphilosophie
entwickelt wird: Dieses Bewusstsein ist, wie am Ende der folgenden Ausfiithrun-
gen pointiert werden soll, metaphorisch gleich einer Theaterbiihne gestaltet. Das
fiir die Pddagogik rein duBerliche Theaterproblem verlagert sich hier ins Innere
eines zu erziehenden und bildenden Subjekts, das in seiner Erziehung und Bil-
dung jedoch aus den entsprechenden Institutionen relativ ungeregelt ein- und
austritt und die eigene Entwicklung iiber weite Strecken gar selbst in die Hand
nimmt.® Viertens hat diese Verinnerlichung einer Guckkastenbiihne Auswirkun-
gen auf die Beschreibung des Theaters als einer Institution und der Tatigkeit des
Schauspielens im Roman: Die mangelnde Selbstanerkennung des »von der Wie-
ge an unterdriickt[en]« (A 91) Subjekts Anton Reiser fiihrt dazu, dass er auf der
Theaterbiihne den anerkennenden Blick des Publikums sucht, um diesen inneren
Mangel zu kompensieren: sowohl auf einer metaphorischen Biihne des sozialen
Lebens als auch auf der Biihne des Theaters. Aus dem spiter von Hegel be-
schriebenen sprichwortlichen >Kampf um Anerkennung<7 wird ein Spiel um An-
erkennung, welches die Erzéhlinstanz von vornherein zum Scheitern verurteilt
sieht.

Auf eine theaterfeindliche Haltung der Erzihlinstanz im Anfon Reiser-
Roman verweist bereits der Titel: Der verkappten Autobiographie des Schrift-

5 Vgl Kapitel V. Vgl. zur Diskussion iiber die Einbildungskraft Jutta Heinz: Wissen
vom Menschen und Erzdhlen vom Einzelfall. Untersuchungen zum anthropologischen
Roman der Spdtaufkldrung. Berlin 1996, S. 88-101.

Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57.

Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phinomenologie des Geistes, in: Ders.: Werke.
Band 3. Frankfurt a.M. 1986, S. 145-155. Vgl. Schifer: Szenischer Materialismus, S.
136-150.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

stellers Karl Philipp Moritz® ist ein Name gegeben, bei dem es sich auch um den
Namen des historischen Hamburger Pastors Anton Reiser handelt. Gegen die der
Hamburger Oper zugeschriebene Immoralitit polemisiert dieser 1681 im ersten
Hamburgischen Theaterstreit mit der Schrift Theatromania, Oder Die Wercke
Der Finsternif3 : In denen dffentlichen Schau-Spielen von den alten Kirchen-
Viitern verdammet.” Es handelt sich in erster Linie um eine Kompilation der ent-
sprechenden Stellen aus Tertullians De spectaculis, aber auch neuerer theater-
feindlicher Manifeste wie z.B. dem 50 Jahre alten Londoner Pamphlet von Wil-
liam Prynne. Hier finden sich die iiblichen, spiter auch bei Rousseau aufge-
nommenen und von den Padagogen in Goethes pddagogischer Provinz reprodu-
zierten Argumente beziiglich des Theaters als Liige und Siindenpfuhl. Besonde-
res Befremden 16st Reisers Kritik an der Schadlichkeit des Rollenspiels aus, auf
das die Zeitgenossen mit dem Hinweis auf die Ritualisierung auch religioser
Praktiken antworten. "’

Diese Frage nach dem gesellschaftlichen Rollenspiel wird in der gesell-
schaftlichen Umbruchsphase um 1800 neu virulent: Zum einen entstehen im Zu-
ge gesellschaftlicher Ausdifferenzierung Semantiken von Privatheit und Indivi-
dualitit. Zum anderen verlangt eben diese Ausdifferenzierung die Ubernahme
wechselnder sozialer Rollen."" Im Anton Reiser-Roman zeugt davon die Sensibi-
litdt der Titelfigur fiir den jeweiligen gesellschaftlichen Status und seine Impli-
kationen."”

Im Namen der Fiktion eines autonomen Individuums finden sich viele der
tradierten Argumente der Theaterfeinde auch in der neuen Pddagogik. Beschrie-
ben wurde dies bereits fiir die theatralen und antitheatralen Praktiken der Erzie-
hung.13 Aber auch, wo es explizit um Theaterspielen als Unterhaltung fiir Kinder
(mit einem leicht erzieherischen Beigeschmack) geht, wie in den zeitgendssisch

8 Vgl. z.B. Hans Esselborn: »Der gespaltene Autor. Anton Reiser zwischen autobiogra-
phischem Roman und psychologischer Fallgeschichte«, in: Recherches Germanique
25 (1995), S. 69-90.

9 Vgl Kapitel II.

10 Vgl. Bernhard Jahn: Die Sinne und die Oper. Sinnlichkeit und das Problem ihrer Ver-
sprachlichung im Musiktheater des nord- und mitteldeutschen Raumes (1680-1740).
Tiibingen 2005, S. 143-159.

11 Vgl. Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssozio-
logie der modernen Gesellschaft. Band 3. Frankfurt a.M. 1989, S. 149-257. Vgl. Sen-
nett: The Fall of Public Man, S. 28-44, S. 107-122.

12 Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 526-529.

13 Vgl. Kapitel V.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 175

modischen Kindertheaterstiicken, " greift die neue Pddagogik die alten Argu-
mente auf: Joachim Heinrich Campe verdffentlicht einige Jahre, nachdem er sei-
ne eigene Titigkeit den neuen experimentellen Schulanstalten in Dessau unter
Basedow und in eigener Leitung bei Hamburg hinter sich gelassen hat, 1788 ei-
nen kurzen Text im selbst herausgegebenen Braunschweigischen Journal. Die ti-
telgebende Frage »Soll man Kinder Komddien spielen lassen?« wird in einem
Dialog dreier Teilnehmer (A, B und C) diskutiert. Der erste trigt die aus der tra-
ditionellen Schulbildung bekannten Argumente fiir das Theaterspiel vor: als der
Stimmbildung, Korperhaltung, Fremdsprachenkenntnis usw. forderlich.

Der zweite liefert die Kontraposition und folgt den seit Platon bekannten Ar-
gumenten: Eine Auffithrung statt einer bloSen Lektiire fithre zu einer Identifika-
tion mit dem gespielten Charakter. Auch in den vorbildlichsten Stiicken miisse
es moralisch weniger einwandfreie Charaktere geben. Und immer bleibe hier et-
was »haften«". Die Kinderschauspiele, die diese Charaktere weitgehend auflen
vor liefen, seien hingegen >>langweilig«16 und daher fiir eine im Stile Rousseaus
und Lockes die kindliche Energie abschopfende Erziehung ebenfalls ungeeignet.
Und selbst bei einer perfekten Vorlage fiihrt das Theaterspielen zur charakterli-
chen Verwahrlosung: Die Mafstibe der Zoglinge verschieben sich demnach in
die falsche Richtung. Die Einbildungskraft werde nicht auf die zukiinftige Exis-
tenz als Hausvater oder Hausfrau ausgerichtet, sondern nimmt die gespielten ko-
niglichen Identitdten an; die Riickkehr zur Realitét ist dann entsprechend unge-
liebt. Vor allem verfiihrt der Applaus des Publikums »zur Eitelkeit, zur Kokette-
rie und zur Lobsucht«'”: Die jungen Schauspielerinnen und Schauspieler briuch-
ten den Auftritt vor Publikum.

Campes dritter Gesprichsteilnehmer hat eine salomonische Losung parat, die
(auch wenn A und B beide Recht bekommen) doch sehr zu den Argumenten von
B tendiert. Um die nachteiligen Folgen zu vermeiden, miissen sich alle Figuren
des Dramas zum »Muster der Nachahmung aufstellen lassen«'® konnen. Dass
dies eigentlich auf die zuvor als langweilig abgetanen Kinderschauspiele hinaus-
laufen miisste, schert den Vermittler nicht. Insbesondere muss das Theaterspiel
ein Spiel wie andere »ohne alle weitere Bedeutung«19 sein; es darf keine weitere

14 Vgl. Gunda Mairbédurl: Die Familie als Werkstatt der Erziehung: Rollenbilder des
Kindertheaters und soziale Realitdit im spditen 18. Jahrhundert. Miinchen 1983.

15 Campe: »Soll man Kinder Komddien spielen lassen?«, S. 211.

16 Ebd., S.212.

17 Ebd, S. 216.

18 Ebd., S.218.

19 Ebd, S. 219.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Wichtigkeit erhalten. In diesem Sinne darf es nicht in der Offentlichkeit oder
Semi-Offentlichkeit aufgefiihrt werden. Der eine Teil des Theaters, das Publi-
kum, entféllt damit. An Stelle der 6ffentlichen Auffiihrung aufreizender Angele-
genheiten, durch deren Bedeutsamkeitsproduktion Platon und Rousseau die Ord-
nung des Gemeinwesen insgesamt infrage gestellt sehen, setzt Campe also ein
langweiliges Theater im Verborgenen; padagogisch akzeptables Theater soll ihm
zufolge jedoch keine Bedeutsamkeit produzieren. Aber vor dem Hintergrund der
vorhergegangenen Kapitel scheint ohne diese Produktivitit letztlich die Theatra-
litdt des Theaters abgeschafft: Es entfallen sowohl die Ereignishaftigkeit auf der
Biihne als auch das spezifische Auffithrungsereignis des Theaters.

Beide Dimensionen liegen auch der spezifischen Theatromanie zugrunde, die
die Anton Reiser-Figur bei Karl Philipp Moritz auszeichnet. Beide Dimensionen
sind jedoch gleichzeitig, wie im Folgenden entfaltet werden soll, nicht von der
eigentlich angestrebten Bildung zu trennen, die von der Anton-Figur laut Erzihl-
instanz immer wieder verfehlt wird. Die emphatisch vom Text zur Schau gestell-
te Theaterfeindschaft verdeckt dhnlich wie spéter bei Goethes Pddagogen die
Theatralitidt des entworfenen Bildungsszenarios und der mit ihm einhergehenden
Subjektstruktur. Wahrend der betreffende Auszug aus Goethes Wanderjahren
diesen Zusammenhang reflektiert und ironisch ausstellt, handelt es sich beim An-
ton Reiser-Roman jedoch um zwei Diskursstringe, die der Text letztlich nicht
miteinander zu vermitteln sucht. Er reflektiert sie jedoch implizit auf der Ebene
metaphorischer Parallelfiihrungen.

2. KOMPENSATIONSPHANTASIEN UND ZUKUNFTIGE
WISSENSCHAFT VON DER SUBJEKTBILDUNG

Fiir die Anton-Figur verspricht das Theaterspiel die Verwirklichung ihrer Phan-
tasien im Leben. Diese Phantasien folgen einer Logik der »Entschddigung«: Die
»tduschenden Bilder [...], die oft seine Phantasie sich vormalt« (A 92), kompen-
sieren dafiir, »da3 er von der Wiege an unterdriickt ward« (A 91). Diese in die
unbehagliche wirkliche Welt eingelagerte Gegenwelt™ soll das Theater sinnlich
realisieren: Als Zuschauer findet Anton auf dem Theater eine Manifestation sei-
ner Phantasiewelt; als Schauspieler glaubt er sie aktiv leben zu konnen. Fiir ein
praktisches Leben wird er so laut Beschreibung der Erzihlinstanz unbrauchbar
und nicht nur in seelische, sondern auch korperliche Zerriittung gestiirzt. Die al-

20 Vgl. Michel Foucault: Die Heterotopien. Der utopische Korper: Zwei Radiovortriige.
Berlin 2005, S. 9-11, S. 14f.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 177

ten platonischen Vorbehalte gegen die Mimesis finden sich damit auch hier auf-
gerufen, nunmehr vor dem Hintergrund der neueren Subjekt- und Bewusstseins-
philosophie: Das Theater greift deren Ordnung an, zersetzt und unterminiert sie.
Mit Anklang an Rousseau’' ist die Einbildungskraft aber nicht nur Vorstufe
der Hingabe ans Theater, sondern auch Bedingung des Erziehungs- und Bil-
dungswegs, von dem das Theater hinterher abbringt. Die von der Erzihlinstanz
behaupteten und von der Forschung héufig iibernommenen »Pole« von Einbil-
dungskraft und »Denkkraft«* stellen sich im Roman komplexer dar: Der Beginn
der Bildungsgeschichte reproduziert zunichst die Schizophrenie der Lebensge-
schichte. Die zerstrittenen Eltern, von denen er nicht wusste, »an wen er sich an-
schlieBen, an wen er sich halten sollte« (A 91), verdoppeln sich in widerspriich-
lichen Biichern, »wovon das eine eine Anleitung zum Buchstabieren, das andere
eine Abhandlung gegen das Buchstabieren enthielt«. Die Ordnung der Trennung
durch Widerspruch verschiebt sich aber in eine anschlieBend benannte zeitliche
Ordnung sowie eine der »Begierde«. Antons »Begierde, lesen zu lernen« will ei-
ne Trennung zwischen Gegenwart und Zukunft iiberwinden, zwischen der die
unentzifferbaren Buchstaben stehen. Diese >Begierde« entspringt der Initialer-
kenntnis, »dafl wirklich verniinftige Ideen durch die zusammengesetzten Buch-
staben ausgedriickt waren«. Deren Verniinftigkeit hatte der Text eben noch zu-
riickgenommen: Vorgegeben waren »schwere altbiblische Namen [...], bei de-
nen er auch keinen Schatten einer Vorstellung haben konnte« (A 93). Das Initial-
erlebnis der »verniinftigen Ideen< kann daher entweder aus dem andern buchsta-
bierfeindlichen Buch stammen, oder diese >Ideen< kdnnen so >verniinftig< nicht
sein. In beiden Fillen fiihrt Anton seine Begierde nicht zur Vernunft als solcher,
sondern unmittelbar zu Ideen, ohne dass von deren Verniinftigkeit noch die Rede
ginge: »[N]ach einigen Wochen« (A 94) ist die Lektiire flieBend; die Buchstaben
sind fiir Anton nur noch ein Vehikel der Ideen, das als nicht weiter storend oder
in seiner Medialitit eigendynamische Effekte entfaltend ausgegeben werden
kann.” Der spiiteren Theaterbesessenheit geht eine »Wut [...] zu lesen« (A 254)
voran:** »Seine Begierde zu lesen war nun unersittlich.« (A 94) — Und dies nicht,

21 Vgl. Kapitel IV. Vgl. Barbara Voélkel: Karl Philipp Moritz und Jean-Jacques Rous-
seau. Auflenseiter der Aufkldrung. New York 1991.

22 Lothar Miiller: Die kranke Seele und das Licht der Erkenntnis. Karl Philipp Moritz’
»Anton Reiser<. Frankfurt a.M. 1987, S. 44.

23 Vgl. Kittler: Aufschreibesysteme, S. 37-67. Vgl. Geulen: »Erziehungsakte«, S. 638-
640.

24 Vgl. Alexander KoSenina: Karl Philipp Moritz. Literarische Experimente auf dem
Weg zum psychologischen Roman. Gottingen 2006, S. 120-133.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

weil die Ideen hinter den Buchstaben nie ganz erreicht werden kﬁnnen,25 sondern
weil das Lesen Ideen produzieren kann, die eine Flucht aus der das lesende Sub-
jekt unterdriickenden Welt ermoglichen. Entsprechend folgen die wenigen Sze-
nen gelingender Bildung, in denen Anton sich der »Wonne des Denkens« hingibt
und Wissen erwirbt, spiter einem parallel strukturierten Muster:

»Die immerwihrende Begierde, das Ganze bald zu iiberschauen, leitete ihn durch alle
Schwierigkeiten des Einzelnen hindurch.

[..]

Er vergal} hieriiber fast Essen und Trinken, und alles was ihn umgab, und kam unter dem
Vorwande von Krinklichkeit, in einer Zeit von sechs Wochen fast gar nicht von seinem
Boden herunter — in dieser Zeit saf3 er vom Morgen bis an den Abend mit der Feder in der
Hand bei seinem Buche, und ruhete nicht eher, bis er vom Anfang bis zum Ende durch
war.« (A 300)

Gleichzeitig ist es moglich, diese Lesewut gar nicht auf eine Ausbildung der ei-
genen Vernunft zu richten, sondern auf verfiihrerische Dramentexte: Und dieses
fiihrt dann direkt zur Entscheidung, selbst Schauspieler zu werden. Die sich im
>Leiden der Einbildungskraft< und am Theater manifestierende Instabilitit fiihrt
der Text mit der Prekaritit der Lebenssituation der Anton-Figur parallel: Gelin-
gende Bildung im Sinne der Erzdhlinstanz geschieht an Stellen im Text, an de-
nen eine gewisse Ruhe in der Lebenssituation eingekehrt ist.”® Eine solche Ruhe
kann Anton zu >verniinftigen Ideenc fiihren; die Unruhe fiihrt ihn zur negativen
Bildung durch das Theater. Dieses erscheint daher nicht nur die vom Text be-
nannte wirkliche Institution in der erzdhlten Welt, sondern auch als eine Allego-
rie dieser negativen Bildung. Wéhrend die Anton-Figur ungehindert von den
Buchstaben direkt die >Ideen< zu lesen lernt, allegorisieren die Buchstaben des
Romantexts den bestdndigen Aufschub der Idee gelingender Bildung, welche
den Beschreibungen der psychischen Zerriittung Antons zugrunde liegt.

Die Schreibweisen, deren sich der im Untertitel als »psychologischer Ro-
man« vorgestellte Text bedient, stehen bekanntlich im Zusammenhang mit Mo-

25 Vgl. Jacques Lacan: »Das Dringen des Buchstaben im UnbewuBten oder die Vernunft
seit Freud«, in: Anselm Haverkamp (Hg.): Theorie der Metapher. Darmstadt 1996, S.
175-215, hier: S. 186-207.

26 Vgl. Eva Blome: »Zerstiickte Laufbahn. Karl Philipp Moritz’ Anton Reiser«, in: IASL
(43/2016). Im Erscheinen begriffen.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 179

ritz> wissenschaftlichem Projekt einer >>Erfahrungs-Seelenkunde<<27. Durch das
Protokollieren von Selbstbeobachtungen soll letztlich ein Wissen iiber das Selbst
hergestellt werden und zum erwihnten sokratischen gnothi sauton fithren, zur
Selbsterkenntnis. Sdkularisiert findet sich hier die pietistische Technik der be-
stindigen Seelen- und Gewissenspriifung™, und in dem MaBe, in dem der Text
das pietistische bzw. quietistische Milieu, in dem die Titelfigur aufwéchst, mit-
tels dieser Technik beschreibt, stellt er gleich eingangs die Bedingungen der ei-
genen Hervorbringung aus. Das Beobachten und Notieren der Ereignisse des ei-
genen inneren Lebens soll ein Subjekt hervorbringen, welches sich gleich Sokra-
tes selbst erkennt. Ein solches GroBereignis des Subjekts kann daraus entstehen,
dass jede Kleinigkeit in seinem Leben zum beobachtungswiirdigen Ereignis er-
kldart wird. Aus dem Muster und der Verkettung dieser Kleinstereignisse kann
dann das GroBereignis, das sich selbst erkennende Subjekt, hervorgehen. Sein
Magazin zur Erfahrungsseelenkunde versteht Moritz als Experimentierfeld fiir
eine zukiinftige Wissenschaft von der Seele, auf dem Interessierte sich gegensei-
tig ihre und fremde Detailbeobachtungen vorstellen. Auch als Experimentierfeld
fiir eine zukiinftige psychologisch orientierte schone Literatur kann das Magazin
dienen. Nicolas Pethes hat in seinen Forschungen zu Menschenexperiment und
Fallgeschichte darauf hingewiesen, dass es sich hier um die Geburt der Individu-
alitdt aus seiner Archivierung handelt, wie Michel Foucault sie in Uberwachen
und Strafen als Disziplinar- und Kontrolltechnik beschrieben hat.”

Foucault geht davon aus, dass das moderne Beobachtungsparadigma der
Disziplinierung ein von ihm in der Antike verortetes Theaterparadigma der 6f-
fentlichen Zurschaustellung ablost.” Diese These trifft aber vor dem Hinter-
grund der vorhergehenden Kapitel nur eingeschrinkt zu: Im von Foucault her-
ausgearbeiteten Paradox von Individualitiit als durch Machttechniken des Beob-
achtens und Schreibens hervorgebrachten allgemeinen Modell greift die auch

27 Vgl. Karl Philipp Moritz (Hg): Gnothi sauton oder Magazin zur Erfahrungsseelen-
kunde als ein Lesebuch fiir Gelehrte und Ungelehrte. Band 1 (1783). Nordlingen 1986.

28 Vgl. Fritz Stemme: »Die Sidkularisation des Pietismus zur Erfahrungsseelenkunde,
in: Zeitschrift fiir Deutsche Philologie 72 (1953), S. 144-158.

29 Vgl. Michel Foucault: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses. Frank-
furt a.M. 1976, S. 238-250. Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 289-293. Vgl. Nicolas
Pethes: »Asthetik des Falls. Zur Konvergenz anthropologischer und literarischer The-
orien der Gattung«, in: Sheila Dickson/Stefan Goldmann/Christof Wingertszahn
(Hg.): Fakta, und kein moralisches Geschwdtz. Zu den Fallgeschichten im >Magazin
zur Erfahrungs<. Gottingen 2011, S. 13-32.

30 Vgl. Foucault: Uberwachen und Strafen, S. 278f.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

schon am péddagogischen Paradox einer >Erziehung zur Freiheit< herausgearbei-
tete theatrale Struktur, die sich von einer Offentlichkeit der Zuschaustellung in
die Innerlichkeit der zu bildenden Subjektivitiit verlagel“[:31 Diese zu bildenden je
individuellen Subjekte sind gleichzeitig Modelle von Individualitidt. An ihnen
manifestiert sich nicht nur eine Spannung zwischen Besonderem und Allgemei-
nem, sondern auch die theatrale Problematik von Individualitit und imitatio: Wie
Modelle von individueller Subjektivitit liefern, wie dieses Ereignis dingfest ma-
chen? Und wire es dann noch die jeweils besondere Hervorbringung des Sub-
jekts, wenn sie sich wiederholen und imitieren ldsst? Die von Foucault beschrie-
bene Gouvernementalitit der je individuellen Subjektbildung mag nicht mehr
nach einem Theaterparadigma der Zurschaustellung funktionieren. Sie handelt
sich jedoch die Theatralitiit einer solchen Subjektbildung als Problem ein.

Davon dass Moritz eine solche Abhingigkeit keineswegs in einer Logik des
Theaters verstanden haben mdochte, zeugt seine eingangs zitierte Polemik gegen
eine schauspielerische Darstellung des Sokrates: sWenn der griechische Schau-
spieler [...] dem Sokrates auf dem Schauplatze und der Weise ihm im Leben
nachahmt so ist das Nachahmen von beiden so sehr verschieden, daf} es nicht
wohl mehr unter einer und ebenderselben Benennung begriffen werden kann.<
Demgegentiber hat Christopher Wild herausgearbeitet, in welchem Ausmafl Mo-
ritz zur Beschreibung seines Vorhabens im Magazin Metaphern des Zuschauens
und Schauspielens benutzt. Um das eigene Leben beobachtbar zu machen, muss
der Beobachter sich demnach selbst zum distanzierten Theaterzuschauer machen
und das Leben, auch das eigene, als ein Schauspiel betrachten, gerade wenn das
eigene Leben ein beschwerliches ist: Der »Beobachter des Menschen« braucht
»Kilte und Heiterkeit der Seele dazu, alles was geschieht, so wie ein Schauspiel
zu beobachten, und die Personen, die ihn oftmals krinken, wie Schauspieler<<32.
Das Psychologen-Ich, das seine >Erfahrungsseelenkunde« begriindet, leitet diese
transformierte theatrum mundi-Metapher aus eben den Erfahrungen der Ernied-
rigung und des gesellschaftlichen Ausschlusses ab, die spéter im Anton Reiser-
Roman so ausfiihrlich entfaltet werden: »So bald ich also sehe, dal man mir sel-
ber keine Rolle geben will, stelle ich mich vor die Biihne, und bin ruhiger, kalter

31 Vgl. Kapitel II.

32 Karl Philipp Moritz: »Vorschlag zu einem Magazin der Erfahrungsseelenkunde, in:
Ders.: Werke in zwei Béinden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 783-809, hier S. 801.
Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 530.

P’ 1:38:38, Acces



https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 181

Beobachter.«” — und zwar des eigenen Innenlebens und des Verhaltens der an-
deren auf der Biihne des Lebens.

Diese metaphorischen Theaterereignisse sind also Mittel zum Zweck: Sie
lassen eine Fliichtigkeit erscheinen, die dann notiert werden und den sie Notie-
renden zu einem Nachfolger des Sokrates machen kann. Andersherum liegt das
Problem der nichtmetaphorischen Theaterereignisse (also eines geschauspieler-
ten Sokrates) jedoch gerade (und mit den traditionellen theaterfeindlichen Ar-
gumenten) in ihrer Fliichtigkeit und Instabilitiit: Sie bringen nur Oberflichliches
zur Erscheinung; ein solches Innenleben fehlt ihnen. Und sie lassen ihr Publikum
gerade nicht kalt. Es handelt sich hier also nicht nur um die Entgegensetzung
zwischen dem metaphorischen und wirklichen Theaterereignis. Es handelt sich
auch nicht, wie sowohl die Absage an das Schauspiel als auch die Pathologisie-
rung der Theatromanie im Anfon Reiser zundchst vermuten lassen, um eine
Verwerfung des Theaters, sondern um die seit Platon tradierte Unterscheidung
zwischen gutem und schlechtem Theater: zwischen dem Theater als Mittel zum
Zweck der Herstellung eines zukiinftigen Ereignisses hoherer Ordnung (ndmlich
eines sokratischen Subjekts) und den nutzlosen oder gar gefahrlichen Theaterer-
eignissen als solchen, die keinem Zweck untergeordnet werden und so zur Ent-
bildung und Zerriittung des Subjekts beitragen.

3. THEATROPHOBE ROLLEN, BILDUNGSTHEATER
UND VERFEHLTER BILDUNGSGANG

Die dem Magazin zugrunde liegende Beobachtungsstruktur verkompliziert sich
im Hinblick auf den Anton Reiser-Text.”* Diese monoton Tiefpunkt an Tiefpunkt
reihende Niederschrift einer aus sozialen Erniedrigungen bestehenden Bildungs-
und Lebensgeschichte konnte laut Vorrede zum ersten Teil nicht nur >psycholo-
gischer Romans, sondern »auch eine Biographie genannt werden«. Von einer
»pdadagogische[n] Riicksicht« geht zusitzlich die Rede und bereitet so auf den

33 Vgl. Moritz: »Vorschlag zu einem Magazin der Erfahrungsseelenkunde, S. 802. Vgl.
Raimund Bezold: Popularphilosophie und Erfahrungsseelenkunde im Werk von Karl
Philipp Moritz. Wiirzburg 1984, S. 152-163.

34 Zum Verhiltnis von Magazin und Roman vgl. Steffi Baumann: »Geschichten, die hel-
fen, die Seele zu erkunden«. Karl Philipp Moritz’ >Anton Reiser< und das >Magazin
zur Erfahrungsseelenkunde<. Berlin 2009. Vgl. Christiane Frey: »Der Fall Anton Rei-
ser. Vom Paratext zum Paradigma«, in: Anthony Krupp (Hg.): Karl Philipp Moritz.
Signaturen des Denkens. Amsterdam 2010, S. 19-43.

P’ 1:38:38, Acces



https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Charakter eines piddagogischen und anthropologischen Traktats vor, wie er sich
dann in den kommentierten Passagen wiederfindet. Der Roman liefert zwar mo-
dellhaft die »innere Geschichte« (A 86) eines Menschen, aber dieser modellhafte
Text geht iiber zahlreiche Signale mit den Lesenden doch einen abgeschwichten
autobiographischen Pakt ein:* Es scheint sich um eine nachtrigliche Selbstbe-
obachtung von Karl Philipp Moritz zu handeln. In der Niederschrift, Verkniip-
fung und natiirlich auch héufig genug in einer literarischen Inszenierung der Er-
eignisse, die dem Anspruch des Magazins auf >kalte< Beobachtung zuwiderlduft,
wird dem Ich aber eine persona, d.h. eine im Sinne der >Erfahrungsseelenkunde«<
distanzierende Rolle gegeben: >Anton Reiser<. Die Forschung ist diesbeziiglich
seit jeher gespalten: zwischen einer Lektiire des Texts als eines sozialgeschicht-
lichen Zeugnisses, einer verkappten Autobiographie und einer poetischen Konst-
ruktion tummeln sich unterschiedlichste Ansiitze.” Der Name Anton Reiser er-
hilt dabei erstaunlich wenig Interesse bis hin zu der These, um eine historische
Referenz auf den Theaterfeind konne es sich ja aufgrund mangelnder Relevanz
nicht handeln.”

In der Tat handelt es sich bei Antons Theatromanie weniger um das Haupt-
thema des Texts als vielmehr um ein Symptom. Dem psychologischen Ansatz
gemil werden Theatererlebnisse beschrieben, wie sie sich in Reisers Seele ma-
nifestieren: von der Dramenlektiire tiber Auffithrungsbesuche bis hin zu dem
Entschluss, selbst Schauspieler zu werden, und den Folgen. Die Theaterbeses-
senheit und die vorherige Lesewut werden zum anderen von der Erzéhlinstanz
als Effekte der frithkindlichen Vernachlédssigung und der sich daraus in die fol-
gende Bildungsgeschichte entspinnende Demiitigungskette prasentiert: Das The-
ater setzt das frithkindliche >Leiden der Einbildungskraft< fort und vollendet es.
»[W]as bis jetzt nur noch in seiner Phantasie aufgefiihrt war,« das kann Anton
»nun auf dem Schauplatz mit aller moglichen Tduschung wirklich dargestellt zu
sehn« (A 269) bekommen. Die Produkte der Einbildungskraft werden real, ohne
ihren fiktionalen Status zu verlieren. »[D]ie Welt ihrer Phantasie« ist »gewis-
sermaflen wirklich gemacht« (A 270); ein gelungener Kompromiss scheint ge-
bildet. Denn das Theater ermoglicht erstens die Flucht aus der realen Welt, ohne
dass die Einbildungskraft noch aktiv werden miisste: Thm wird eine alternative

35 Nicht im ganz strikten Sinne von Philippe Lejeune: Der autobiographische Pakt.
Frankfurt a.M. 1994.

36 Vgl. Heide Hollmer/Albert Meier: »Deutungsaspekte«, in: Karl Philipp Moritz: Werke
in zwei Bdnden. Band 1. Frankfurt a.M. 1999, S. 982-989.

37 Vgl. Miiller: Die kranke Seele und das Licht der Erkenntnis, S. 415. Vgl. dagegen
Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 507f.

P’ 1:38:38, Acces



https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 183

Realitit ja bereits vorgesetzt. Nun kann das Theater zweitens auch als Stimulanz
gegen die Eintonigkeit des Alltags wirken. In der pseudo-kompensatorischen
Logik einer Suchtgeschichte wirkt das jeweilige Lese- oder Theatererlebnis wie
»Opium« (255); Anton ist von seinen Phantasiegebilden »wie berauscht«. Das
Produkt der Einbildungskraft verspricht die melancholische Liicke in Reisers
Existenz zu fiillen und reproduziert in seiner Substanzlosigkeit nur deren Melan-
cholie.®® »Und alles, was er tat, [...] war im Grunde eine blo3e Betdubung seines
innern Schmerzes, und keine Heilung desselben — sie erwachte mit jedem Tage
wieder« (A 270). Die kleinteilige Protokollierung des Seelenlebens der Anton-
Figur mit all ihren Mikro-Ereignissen bestitigt, dass das angestrebte Ereignis ei-
nes sich selbst erkennenden Subjekts noch in der Zukunft liegt: entweder in der
Zukunft der Figur oder in der Zukunft einer durch Reisers Exempel abgeschreck-
ten Lektiire.

Die Theatromanie der Anton Reiser-Figur entspricht allerdings nur einge-
schrinkt dem vom historischen Anton Reiser an die Wand gemalten Schreckge-
spenst: Der asexuelle Anton, der selbst den Werther ohne einen Gedanken an
Erotik rezipieren kann, geht keinesfalls ins Theater als die von seinem Namens-
patron beschriebene »allgemeine Schule der Geilheit«’’. Zwar fiihrt der flieBen-
de »Ubergang von der Affektation zur Heuchelei und Verstellung« (A 290) im-
mer wieder dazu, dass die Anton-Figur sich selbst betriigt oder anliigt — und da-
durch auch ihre Umgebung. Dadurch nimmt ihre Umgebung sie immer wieder
als »niedertrichtig« (A 260), »verdorben« und der »Liiderlichkeit« hingegegeben
wahr und damit eben so, wie der Theaterfeindschaftsdiskurs sich traditionell ei-
nen Theatergidnger vorstellen. Die Erzihlinstanz markiert aber, dass die Anton-
Figur oft bloB filschlich so »schien« (A 296), weil das Umfeld ihre verborgene
psychologische Vorgeschichte nicht in diese Beurteilung einbezieht. Die morali-
sche Verderbtheit, die dann nicht zuletzt Antons Theaterbesessenheit zuge-
schrieben wird, resultiert also aus einer Betrachtung, die selbst in der dem Thea-
ter von seinen Feinden unterstellten Oberfldchlichkeit verharrt. Die traditionelle
Theaterkritik findet sich gegen sich selbst gewendet.

Die vom Text dargestellte Verfithrung der Anton-Figur durch das Theater
geschieht dabei in markanter Weise nicht durch eben dessen Liige und Siindhaf-
tigkeit, sondern orientiert sich an den zeitgendssischen avantgardistischen und in

38 Vgl. Hans-Jiirgen Schings: Melancholie und Aufkldirung. Melancholiker und ihre Kri-
tiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts. Stuttgart 1977, S.
226-254.

39 Reiser: Theatromania, S. 294. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit des
Theaters, S. 167-215.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

der Praxis noch wenig verbreiteten Theaterprogrammatiken: Der Roman evoziert
die Konzepte Diderots und Lessings, mit denen das Theater zu einer Bildungsan-
stalt reformiert werden soll und die in den 1780ern noch alles andere als kano-
nisch oder gar fiir die Theaterpraxis iibergreifend relevant sind.*

Statt des niederen Unterhaltungsspektakels, als das die traditionelle Wander-
biihne von den Reformern gerne beschrieben wird, hat Anton sein Initialerlebnis
mit dem neuen reformierten Bildungstheater par excellence: In seiner Heimat-
stadt macht die aus den Stars des deutschen Theaters bestehende Ackermannsche
Truppe Station. Zur Auffiihrung kommt ausgerechnet Emilia Galotti, das schon
damals zwar als Modellstiick des zukiinftigen Theaters gilt, aber relativ selten
tatsichlich den Weg auf die Spielpline findet.*' Gerade die hohe Qualitiit des
Gesehenen macht der Text fiir Antons spitere Besessenheit verantwortlich: »Da-
durch bildete sich ein Ideal von der Schauspielkunst in ihm, das nachher nir-
gends befriedigt wurde, und ihm doch weder Tag und Nacht Ruhe lie§3, sondern
ihn unaufhorlich umbhertrieb, und sein Leben unstet und fliichtig machte.« (A
272)

Allerdings wird das Initialerlebnis Theater gleich iiber seine Nachtriglichkeit
beschrieben: Anton hat bereits einmal in einem weniger avancierten Kontext
Theater »spielen sehen«, ohne dass der Text Niheres davon berichtet, »und
schon von jener Zeit her, schwebten die rithrendsten Scenen aus diesen Stiicken
noch seinem Gedichtnis vor« (A 272). Diese Phantasie hat er nun in Lektiire und
Deklamation in kleinem Kreise weiterentwickelt. Wenn Anton

»irgend eines seiner Lieblingstrauerspiele als Emilia Galotti, Ugolino, oder sonst etwas
Tranenvolles [...] vorlesen konnte, [empfand] [...] er denn ein unbeschreibliches Entzii-
cken [...], wenn er rund um sich her jedes Auge in Trinen erblickte, und darin den Beweis
las, daBl ihm sein Endzweck, durch die Sache, die er vorlas, zu rithren, gelungen war.« (A
261 f.)

Das wirkliche Initialerlebnis Theater erfolgt also erst, nachdem es bereits eine
Phantasie vom Theater gibt und das Versprechen auf eine Theaterpraxis, die fiir
das >unterdriickte< Subjekt Anton mit der Semantik des >Gelingens< aufgeladen
ist.

40 Vgl. immer noch einschligig Rudolf Miinz: Das andere Theater. Studien iiber ein
deutschsprachiges teatro dell’arte der Lessingzeit. Berlin 1979.

41 Vgl. z.B. Peter HeBelmann: Gereinigtes Theater? Dramaturgie und Schaubiihne im
Spiegel deutschsprachiger Theaterperiodika des 18. Jahrhunderts (1750-1800).
Frankfurt a.M. 2002, S. 171-195.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 185

Dass zwischen der wohltemperierten Riithrung durch Lessings Text und dem
Exzess in Gerstenbergs kein Unterschied gemacht wird, weist bereits auf ein
mangelndes Urteilsvermogen der Anton-Figur hin. Der Theaterbesuch bewirkt
bei Anton dann jedoch prizise die von Diderot angestrebte Absorption ins fiir
Realitiit genommene Biihnengeschehen,” wenn die Handlung »mit aller mogli-
chen Tauschung wirklich« (A 269) erscheint, statt ihre Effekte iiber Spektakel,
Improvisation oder deklamatorischem Bombast zu erzielen. Ebenso orientiert
Antons Theaterrezeption sich an der von Lessing proklamierten Identifizierung
mit den Figuren.43 Bei Lessing intensiviert ein solches Mitleiden die allgemein
menschliche Eigenschaft schlechthin und verstirkt so die Menschlichkeit des
Menschen. Wie bei Diderot basiert diese Konzeption aber darauf, dass die Gren-
ze zwischen Biihne und Publikum erhalten bleibt. Diderots Zuschauer diirfen nur
»beinahe«* so sehr absorbiert sein, dass sie die Biihne betreten wollen. Lessings
Mitleid basiert auf einer Furcht um sich45; der Fremdbezug basiert auf einem
stabilen Selbstbezug. Da Anton diesen stabilen Selbstbezug nicht besitzt, ver-
starkt die Wirkung des neuen Bildungstheaters nur seinen Selbstverlust: Zwar

»flossen [seine Trdanen] im Grunde eben sowohl {iber sein eignes Schicksal, als iiber das
Schicksal der Personen, an denen er Teil nahm, er fand sich immer auf eine nidhere oder
entferntere Weise in dem unschuldig Unterdriickten, in dem Unzufriednen mit sich und

der Welt, in dem Schwermutsvollen, und dem Selbsthasser wieder.« (A 271)

Aber damit ist Lessings Konzeption iibererfiillt: Statt sich an die Stelle der Biih-
nenfiguren zu setzen, setzt Anton die Biihnenfiguren an die eigene Stelle: Er
kompensiert fiir das »unterdriickte< und noch nicht ausgebildete Selbst, zu dem
seine Selbstaufgabe an das Theater ihm einen weiteren Bildungsweg von nun an
versperren wird: »Er dachte von nun an keinen andern Gedanken mehr, als das
Theater, und schien nun fiir alle seine Aussichten und Hoffnungen im Leben

42 Vgl. fir das Folgende Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 523-527. Vgl.
Michael Fried: Absorption and Theatricality. Painting and Beholder in the Age of Di-
derot. Berkeley 1980. Vgl. Johannes Friedrich Lehmann: Der Blick durch die Wand.
Zur Geschichte des Theaterzuschauers und des Visuellen bei Diderot und Lessing.
Freiburg 2000. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit — Keuschheit des Theaters, S. 306-
328.

43 Vgl. Lessing: Hamburgische Dramaturgie, S. 444-448.

44 Diderot: Das Theater des Herrn Diderot, S. 97. Vgl. Wild: Theater der Keuschheit —
Keuschheit des Theaters, S. 307-312.

45 Vgl. Lessing: Hamburgische Dramaturgie, S. 445.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ginzlich verloren zu sein.« (A 270) Anton schafft es, das eigene Leiden mittels
dieser Ubererfiillung auch im Genre der Komddie wiederzuerkennen: »Dies ging
so weit, da} er selbst bei komischen Stiicken, wenn sie nur einige rithrende
Scenen enthielten, als z.B. bei der Jagd, mehr weinte, als lachte« (A 271). Statt
sich in der Identifizierung mit dem Leiden der Biihnenfigur zu einem besseren
Menschen zu bilden, verliert Anton sich in der fiktiven Welt. Dieser Selbstver-
lust im Theater stellt also das Gegenteil zu der kalten Abstraktionsleistung dar,
die der sokratische Selbstbeobachter des Magazins zur Erfahrungsseelenkunde
erbringt, der sich auch mit einigen Fillen von Theatromanie befasst. — Ironischer
Weise ist die erste Bithnenrolle, die Anton Reiser sich ertrdumt, die des sterben-
den Sokrates.*’

Auf der Ebene des Erzihlten weist diese Uberidentifikation Anton als Dilet-
tanten aus:* Er ist nicht zum professionellen Schauspieler bestimmt, weil er das
Theaterereignis nicht selbst technisch und kontrolliert erzeugen kann. Stattdes-
sen verliert er sich auch auf der Biihne in seiner Zuschauerphantasie von der
Rolle. Erzéhltechnisch heif3t das, dass iterativ eigentlich immer wieder dieselben
Vorkommnisse in Variationen erzidhlt werden: Auf Erniedrigung und Melancho-
lie folgt Eskapismus. Auf diesen Genesung oder erneute Erniedrigung oder Lan-
geweile und damit erneut Melancholie und Eskapismus usw. Das verfehlte Bil-
dungsereignis Theater zieht eine Kette von weiteren Bildungsverfehlungen nach
sich. Der Anton Reiser-Figur gelingt es nicht, das eigentlich fiir sie von der Er-
zihlinstanz angestrebte Ereignis der Selbsterkenntnis zu erzeugen. Zum Schluss
greift die Erzdhlung der verfehlten Ereignisse auf die thematische Ebene iiber:
Das Theater zerfillt als Institution. Der vierte Teil endet damit, dass Anton nach
entbehrungsreicher Wanderschaft endlich auf eine Schauspielergesellschaft stoBt,
bei der er sich Aufnahme erhofft. Diese Gesellschaft findet sich aber gerade in
Auflosung begriffen: »Die [...] Truppe war [...] eine zerstreuete Herde« (A 518)
und entspricht gédnzlich der Verfassung von Antons vom Theater unterminierten
Psyche. Dem Theater und seiner Rezeption fehlt bis zu guter Letzt eine feste
Struktur; die Unbestindigkeit der erzéhlten Seelenvorginge findet keine feste
Verankerung in der Welt. Einen fiinften Teil des >psychologischen Romans« gibt
es dann nicht mehr.

46 Vgl. Wild: »Theorizing Theater Antitheatrically«, S. 529f.
47 Vgl. Nadja Wick: Apotheosen narzisstischer Individualitit. Dilettantismus bei Karl
Philipp Moritz, Gottfried Keller und Robert Gernhardt. Bielefeld 2008, S. 137-142.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 187

4. EITELKEIT, SELBSTGEFUHL
UND THEATER DER ANERKENNUNG

Der Bezug auf das Theater funktioniert im Anfon Reiser-Roman auf zwei Ebe-
nen: Der Selbstverlust im Theater wird als paradigmatisch fiir die ihr Ziel be-
stindig verfehlende Bildungsgeschichte ausgegeben, deren Ereignisabfolge in
Anlehnung an den Stil des Magazins notiert wird. In diesem Sinne ist der Be-
zugsrahmen Theater der Bildungsgeschichte vorgeordnet. Gleichzeitig ist die
Theatromanie der Anton-Figur ein zwar extremes, aber letztlich beliebiges Bei-
spiel fiir eine durch die >Leiden der Einbildungskraft< vom Weg abgekommene
Bildung; in diesem Sinne wiederum ist das Theater der Bildungsgeschichte
nachgeordnet. Das Initialerlebnis fiir Antons Hingabe ans Theater anldsslich von
Emilia Galotti bildet diese doppelte Struktur ab: Es bezieht sich auf ein noch
nicht in der Geschichte erzéhltes, jedoch bereits in der Vergangenheit liegendes
Theatererlebnis, ist aber gleichzeitig aus der vormaligen Lesewut abgeleitet.

Die Vorlédufigkeit des Theaters hat ihre Wurzel in der vom Text aufgerufenen
Semantik und Metaphorik aus dem subjektphilosophischen Diskurs: Der Selbst-
verlust ans und im Theater wird dadurch ermdoglicht, dass die Anton-Figur gar
kein stabiles Selbst ausgebildet hat. Die Metaphorik ist hier zunéchst eine des
Fiihlens; es mangelt ihm an einem »Selbstgefiihl[]«: Sein verfehlter Bildungs-
weg ist »eine natiirliche Folge seines von Kindheit an unterdriickten Selbstge-
fiihls« (A 292), das vom Blick der anderen abhiingig bleibe.*® Ein solches
Selbstgefiihl erklidrt die Erzdhlinstanz zur Grundlage der »Selbstachtung« (A
283) eines gesunden Subjekts. Verwendet wird der Begriff des Selbstgefiihls, der
spiter zu philosophischer Prominenz kommen soll,” ganz im Sinne der von Im-
manuel Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft beschriebenen »Selbstaffekti-
on«”. Der eigentlich rhetorische Begriff der Autoaffektion beschreibt bekannt-

48 »Selbstgefiihl: das Gefiihl, die lebhafte, anschauende Erkenntnif3, seines eigenen Zu-
standes, besonders seines moralischen.« (Adelung: Grammatisch-kritisches Worter-
buch der hochdeutschen Mundart. Bd. 3, S. 49)

49 Vgl. Manfred Frank: Selbstgefiihl. Eine historisch-systematische Erkundung. Frank-
furt a.M. 2002.

50 Vgl. Martin Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt a.M. 1973,
S. 182-189, hier: S. 184: »die endliche, reine Anschauung, die den reinen Begriff (den
Verstand), der in wesenhafter Dienststellung zur Anschauung steht iiberhaupt tragt

und ermoglicht«.

P’ 1:38:38, Acces



https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

lich die Selbsterregung des Redners mit den zu vermittelnden Affektzustinden.”'
Die Schauspieltheorien seit dem 18. Jahrhundert arbeiten sich an dieser Figur ab;
Antons Dilettantismus liegt gerade darin, dass er die eigene Erregung schon fiir
eine schauspielerisch (bzw. rhetorisch) hinreichende Leistung hlt.

Beim erwihnten >Selbstgefiihl< und Kants Rede von der »>Selbstaffektion«
handelt es sich aber um etwas Grundsitzlicheres: darum, iiberhaupt in einem
sinnlich fiihlbaren Selbstverhiltnis zu sich zu stehen, noch vor jeder aktiven
Formung. An dieser >Selbstaffektion< hingt bei Kant nun die visuelle Metapher
der Guckkastenbiihne: Sinnliche Anschauungen und begrifflicher Verstand ver-
binden sich zu »Vorstellungen<™. Ein solches Selbstgefiihl ermdglicht mein
Wissen davon, dass die inneren Vorstellungen, die vor mir erscheinen, die mei-
nen sind.”® Kants Subjektphilosophie lisst sich hier also metaphorisch mit der
identifikatorischen Struktur des Theaters im Sinne Diderots und Lessings paral-
lel fithren. Weil diese Verankerung fehlt, kann die Anton-Figur ihr Selbst an die
Vorstellungen des Theaters verlieren, statt diese als Vorstellung fiir sich selbst
zu begreifen und das eigene Selbstgefiihl bestitigt zu fiihlen. Thre Entsprechung
findet diese Struktur im Sozialen: Die Erzihlinstanz erldutert, dass >Selbstach-
tung« fiir Anton nur durch die »Achtung anderer Menschen« (A 283) zu haben
ist. Sie soll die fehlende >Selbstachtung« ersetzen, kann die Liicke des fehlenden
Selbstbezugs aber nicht fiillen. Einer solchen Achtung muss Anton also auf @hn-
liche Weise hinterherlaufen wie der Erfiillung durch das Theatererlebnis.

Szenen der gesuchten und verfehlten Anerkennung durch andere beschreibt
der Text primir in visuellen Metaphern und teilweise ganz wortlich in Szenen
des Schauens: Es geht darum, von den anderen gesehen zu werden, statt im »un-
tertriglichen Nichtbemerktwerden« (A 320) zu verharren. Anton braucht auch
schon im Sozialen den theatralen Auftritt vor anderen, um das mangelnde
Selbstgefiihl zu kompensieren: Die Figur ist nicht in einen Kampf um Anerken-
nung verwickelt, sondern in ein Theaterspiel um Anerkennung. Der Text fasst
dies mit dem Begriff der »Eitelkeit« im einerseits zeitgenodssisch noch nicht ge-

51 Vgl. Rudiger Campe: »Affizieren und Selbstaffizieren. Rhetorisch-anthropologische
Néherung ausgehend von Quintilian, Institutio oratoria VI, 1-2«, in: Josef Kopper-
schmidt (Hg.): Rhetorische Anthropologie. Miinchen 2000, S. 135-152.

52 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, in: Ders.: Werkausgabe. Band 3. Frank-
furt a.M. 1974, S. 73.

53 Vgl. Schifer: Szenischer Materialismus, S. 32-36. Vgl. Marco Baschera: Das drama-
tische Denken. Studien zur Beziehung von Theorie und Theater anhand von Kants
»Kritik der reinen Vernunft« und Diderots »Paradoxe sur le comédien«. Heidelberg
1989, S. 9-29.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 189

brauchlichen modernen Sinne: als iibertriebene Selbstbezogenheit, deren die Er-
zdhlinstanz die Anton-Figur immer wieder anklagt, die sich aber andererseits
immer nur in Bezug auf das Auftreten vor dem Blick der anderen dufert. Antons
Einbildungskraft stimuliert sich an Szenen, in denen er in der Zukunft von ande-
ren als bedeutsam gesehen werden wird: von Erwachsenen, die das so glaubens-
feste Kind loben, vom Pastor, dem der brave Kirchginger auffallen wird, vom
Schulrektor, von den Klassenkameraden. Die »siile Nahrung« (A 136), die sol-
che Bilder seiner Fitelkeit liefern, kompensieren den Hunger, den der physische
Korper Antons oft leidet. Die Eitelkeit markiert ein nicht vorhandenes Selbstge-
fiihl, das die fehlende eigene innere Selbstaffektion durch den Anerkennung ver-
sprechenden Blick der anderen von auflen ausgleichen soll. Das institutionelle
Theater tritt auch hier an die Stelle eines ihm vorgédngigen metaphorischen Thea-
ters: Zu Antons

»Begierde, sich auf irgend eine Weise [...] offentlich zu zeigen, um Ruhm und Beifall
einzuernten, [...] [muBte] ihm nun freilich nichts bequemer, als das Theater scheinen [...],
wo es einem nicht einmal darf zur Eitelkeit angerechnet werden, daf} er sich so oft wie
moglich zu seinem Vorteil zeigen will, sondern, wo die Sucht nach Beifall gleichsam pri-
vilegiert ist« (A 398 f.).

Aus Sicht der vom Pfad der Bildung und Tugend abgekommenen Titelfigur fin-
det sich hier das Argumentationsmuster des theaterfeindlichen Diskurses umge-
kehrt: Nicht das Theater ist der Siindenpfuhl. Vielmehr entlastet es von der eige-
nen Charakterschwiche, weil diese institutionell gefordert wird. Die Distanzie-
rung der Erzdhlinstanz ldsst diese Entlastungsstrategie der beschriebenen Figur
als Tugend- und Perspektivverlust erscheinen. Letztlich unterstreicht die Erzéhl-
instanz mit dieser Argumentation die Parallelfiihrung von Bewusstseins- und
Theaterbiihne in der dem Text zugrunde liegenden diskursiven Ordnung.
Aufgenommen und variiert wird so vom Roman die Argumentation Jean-
Jacques Rousseaus aus Emile und dem Brief an d’Alembert iiber die Schauspiele,
der Siindenfall der Eitelkeit (und ihrem falschen >amour propre<) werde vom
Theaterauftritt erzeugt: von der Mimesis als dem etwas Vorfithren vor anderen.”
Der Text orientiert sich auch bei der Umsetzung von Antons Eitelkeitsphantasien
am Theater an Rousseau. Wihrend Emile allerdings durch eine Szene offentli-
cher Beschimung von der FEitelkeit geheilt wird, laufen beim unverbesserlichen
Anton die sich wiederholenden Eitelkeits- und Anerkennungsphantasien immer
auf Szenen der Beschdmung hinaus: auf Blicke der anderen (Eltern, Lehrer, Mit-

54 Vgl. Kapitel IV.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

schiiler), die abwerten, verachten, erniedrigen und blofstellen. Die Auftritte An-
tons auf der sozialen Biihne erfolgen immer wieder »in einem veréchtlichen
Lichte« (A 229), »in einem ldcherlichen Lichte« oder sind doch von der »Furcht
davor« begleitet (A 230). Die Eitelkeit spekuliert auf eine in der Zukunft ver-
wirklichte Anerkennung, schiebt sich immer wieder in diese auf und bringt nur
neue Schamerlebnisse: In diesen erscheint das Ich sich selbst »ldcherlich< oder
>verachtlich¢; die Erzédhlinstanz sieht es vom Verschwinden, nicht nur sozialer
Art, bedroht: »Die Scham ist ein so heftiger Affekt, wie irgend einer, und es ist
zu verwundern, dal} die Folgen desselben nicht zuweilen tédlich sind.« (A 228)

Nur ein einziges Mal beschreibt der Text die Verwirklichung einer Eitel-
keits- und Anerkennungsphantasie der Anton-Figur — und damit ein in ihrem
Sinne gelingendes Theaterereignis. Dies geschieht der beschriebenen Ordnung
des Texts gemif noch bevor Anton dem Theater verfillt: Anton darf vor 6ffent-
lichen Wiirdentrdagern deklamieren. Hier taucht der Begriff >Eitelkeit< nicht auf,
sehr wohl aber ein Synonym seiner vormodernen Bedeutung als »Nichtigkeit«55 R
wie sie auch beim historischen Anton Reiser Verwendung findet: »Indes kam
Reisern an diesem Tage alles so tot, so 6de vor; die Phantasie muflte zuriicktre-
ten — das Wirkliche war nun da [...]. [E]he er noch anfing zu reden, dachte er an
etwas ganz anders, als an seinen gegenwirtigen Triumph — er dachte und fiihlte
die Nichtigkeit des Lebens« (A 361). Eben eine solche Nichtigkeit war ein paar
Seiten zuvor als die »Eitelkeit aller menschlichen Dinge« (A 305) beschrieben
worden. Antons verwirklichte Eitelkeit, deren Selbstbezug tiber den Umweg der
anderen gelingt, entpuppt sich als nichtige Eitelkeit im Sinne der traditionellen
Theaterfeinde. — Statt zum gelingenden Selbstgefiihl vorzustoBen, l4sst der Text
Anton an dieser Stelle natiirlich einen Riickfall erleiden.

Fiir die Erzihlinstanz ist die Sache klar: Das mangelnde Selbstgefiihl kann
nicht durch den Blick der anderen erzeugt werden. Es muss im Subjekt als der
wohlwollende narzisstische Blick auf sich selbst installiert werden und zwar be-
reits in der frithkindlichen Prigung. Der Text geht bis in die fritheste Kindheit
zuriick, um diese misslungene Selbstspiegelung zu rekonstruieren, die einem
verfehlten Selbstgefiihl entspricht: Mit der Lieblosigkeit der zerstrittenen Eltern,
von denen Anton nicht wusste, »an wen [der beiden] er sich halten« (A 91) sollte,
ist noch das mimetische Modell der Orientierung an Vorbildern aufgerufenen,
iiber das auch der Philantropinismus operiert.”® Hinzu treten die fehlende Zirt-
lichkeit der Berithrung sowie der fehlende Blick auf das lichelnde Antlitz der

55 Vgl. Adelung: Grammatisch-kritisches Worterbuch der hochdeutschen Mundart. Bd.
2, S. 1779f.
56 Vgl. Kapitel V.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 191

Bezugspersonen: »In seiner frithesten Jugend hat er nie die Liebkosungen zértli-
cher Eltern geschmeckt, nie nach einer kleinen Miihe ihr belohnendes Licheln.«
(A 91) Dieser Durchgang durch die Sinne endet damit, dass Anton mit der Ge-
burt eines Bruders aus dem Blickfeld riickt und nur noch abwertend seinen Na-
men »mit einer Art von Geringschitzung und Verachtung nennen hoérte, die ihm
durch die Seele ging« (A 92). Zwar differenziert der Text im Folgenden zwi-
schen dem inneren »niederschlagende[n] Gefiihl der Verachtung, die er von sei-
nen Eltern erlitten, und die Scham, wegen seiner armseligen, schmutzigen, und
zerriBnen Kleidung« (A 93) vor anderen, aber Inneres und Auferes verhalten
sich im in seiner frithkindlichen Entwicklung angelegten Mangel strukturgleich
zueinander. Durch sdmtliche Register der Sinne hindurch wird das mangelnde
spitere >Selbstgefiihl« durch seine friithkindliche Storung begriindet. Das fehlen-
de elterliche Lacheln weist dabei schon auf die fiir die spitere Theatermetapher
grundlegende Ordnung des Blicks: Mit der spiteren Metaphorik der Psychoana-
lyse, auf die Moritz’ Projekt in Vielem vorausweist,”’ zeichnet eine Stérung der
mimetischen Identifizierung im narzisstischen »Spiegelstadium«™ fiir sein ge-
stortes Selbstgefiihl verantwortlich. Dass es ein solches Selbstgefiihl immer gibt,
setzt der Text mit einer rhetorischen Frage voraus: »Woher mochte wohl dies
sehnliche Verlangen nach einer liebreichen Behandlung bei ihm entstehen, da er
doch derselben nie gewohnt gewesen war, und also kaum einige Begriffe davon
haben konnte?« (A 92) In der fehlenden kindlichen Befriedigung dieses mimeti-
schen >Verlangens«< nach Identifizierung mit einem als Selbst erkannten Anderen
ist die theatrale Spaltung angelegt, die durch den Text hindurch nicht mehr ein-
geholt werden kann: Im Spiegelbild, mit dem das Ich sich narzisstisch identifi-
ziert, blickt das Ich sich nicht nur als sich selbst an, sondern auch als einen An-
deren.

Mit der frithkindlichen Fixierung des Ursprungs der spiteren Theatromanie
zeigt sich aber ein doppeltes Argumentationsmuster der Erzihlinstanz: Einerseits
behauptet diese durch den Text hindurch in ihrer pddagogischen Funktion, dass
der Blick der Anderen das notige >Selbstgefiihl< nie geben kénnen wird. Das von
der Hauptfigur im sozialen Bereich und auf der Theaterbiihne gespielte Theater
um Anerkennung wird aus dem Bereich einer gelingenden Subjektbildung ver-
bannt. Andererseits beschreibt die Erzihlinstanz in den friihkindlichen Szenen

57 Vgl. Hartmut Raguse: »Autobiographie als Prozefl der Selbstanalyse. Karl Philipp
Moritz’ Anton Reiser und die Erfahrungsseelenkunde«, in: Johannes Cremerius et al.
(Hg.): Uber sich selber reden. Zur Psychoanalyse autobiographischen Schreibens.
Wiirzburg 1992, S. 145-157.

58 Vgl. Jacques Lacan: Schriften 1. Berlin 1986, S. 61.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

doch den Ursprung eines solchen >Selbstgefiihls< als von diesen Anderen und ih-
rer Affirmation abhingig: Das Selbstgefiihl basiert auf dem liebenden Blick von
aufen. Die Doppelstrategie des Texts besteht darin, einerseits die Spaltung, die
Anton nicht iiberwinden kann und mit seiner Eitelkeitsphantasie fiillt, als die ei-
nes leeren Theaterereignisses zu pathologisieren. Das zur angestrebten sokrati-
schen Selbsterkenntnis befdhigte Subjekt basiert aber ebenfalls auf einer solchen
grundlegenden Spaltung und ist eine Gabe der anderen, in diesem Fall der Eltern.
Damit schreibt der Text, ohne seiner eigenen Argumentation zu folgen, eine
Problematik aus, die schon von den spiteren Nachfolgern und Kritikern Kants
als Problem seiner Subjektphilosophie erkannt wird und auf die Ausrichtung der
Subjekttheorie auf den >Anderenc in der Psychoanalyse Lacans endet:”’ Das Sub-
jekt, welches sich selbst fithlen und anblicken soll, ist schon in sich geteilt und
kommt nie ganz bei sich an. In seinem Selbstgefiihl fiihlt es sich schon selbst als
die eigene Andersheit. Mit der Theatermetaphorik von Kants Bewusstseinsphilo-
sophie gesprochen ist die Vorstellung auf der eigenen Bewusstseinsbiihne schon
eine Vorstellung von Andersheit und umgekehrt auch die Vorstellung von sich
selbst auf der eigenen Biihne schon strukturell einem Blick dargeboten, von dem
nicht sicher ist, dass er der eigene ist: Die anderen, um deren Anerkennung die
Anton-Figur Theater spielt, um sein eigenes Selbstgefiihl zu finden, lassen sich
nicht abschiitteln. Sie sind in seinem Selbstbewusstsein schon konstitutiv ange-
legt. — Und solange dieses Selbstbewusstsein wie eine Theaterbiihne gedacht
wird, ist auch die Besessenheit mit dem Theater ein strukturell konstitutives
Moment fiir diese Bildungsgeschichte.

5. VERQUERE BILDUNGSVERHALTNISSE

Der Name des Theaterfeindes Anton Reiser liefert im Sinne des hier Ausgefiihr-
ten eine duferst passende persona bzw. Theatermaske fiir die Selbst- oder auch
Fremdbeobachtung eines Subjekts im Stile des Magazins zur Erfahrungsseelen-
kunde. Und dies bleibt unabhingig davon, ob ein solches Subjekt nun mit biir-
gerlichem Namen Karl Philipp Moritz heifit oder nicht. Als Name steht >Anton
Reiser< zwar fiir eine traditionelle Kritik an der Substanzlosigkeit und morali-
schen Verwerflichkeit des Theaters. Das theatrale Spiel mit der Maske der Thea-
terfeindschaft, das spiter auch in Goethes padagogischer Provinz wiederkehren

59 Vgl. Derrida: Das Tier, das ich also bin, S. 175-202. (Derridas Lesart Lacans basiert
auf der eigenen Weiterfithrung von Heideggers Analyse der Selbstaffektion bei Kant:

in ihrer beim Wort genommenen sexuellen und onanistischen Dimension.)

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER DES SELBSTBEWUSSTSEINS | 193

wird, verdeckt aber auch, dass die Theaterbiihne als metaphorische Struktur auch
des Selbstbewusstseins eine Bedingung fiir diese Erzidhlung und diese Selbstbe-
obachtung darstellt: Weil ihr die Stabilitit der Selbstanerkennung fehlt, sucht die
Anton-Figur in ihrer Eitelkeit die Anerkennung anderer durch das Theaterspiel.
Die Spaltung des Selbstbewusstseins, das in seinem Selbstbezug immer auch
schon in Differenz zu sich steht, bleibt aber unausweichlich — durch die Aner-
kennung der anderen ist sie nicht einzuholen.

Die Einsetzung des Namens >Anton Reiser< in ein autobiographisches Pro-
jekt hat nicht nur eine metaphorische Funktion; sie zeitigt auch auf der buchstib-
lichen Ebene ihre Effekte: Einerseits tritt zur Theatromanie die durch den Namen
wortlich bezeichnete Reisebesessenheit: »Theater — und reisen — wurden unver-
merkt die beiden herrschenden Vorstellungen in seiner Einbildungskraft, woraus
sich denn auch sein nachheriger Entschluf} erklidrt« (A 379), dem fahrenden The-
atervolk hinterherzuwandern. Und die unstete Dynamik des Reisens, die nir-
gendwo und schon gar nicht bei sich ankommen kann, strukturiert dann auch die
Handlung des Romans iiber weite Strecken. Andererseits deutet die Einsetzung
des Namens >Anton Reiser< auch einen positiven Alternativentwurf zu den ver-
queren Familienverhéltnissen des Kindes Anton an, fiir die die Erzéhlinstanz den
scheiternden Bildungsweg verantwortlich macht. Der literarische Anton Reiser
findet in der historisch verbiirgten Figur Phillip Reiser einen treuen Gefdhrten.
Die in die historische Vorlage eingefiihrte Namensgleichheit macht die beiden
zu Spiegelfiguren; die Anerkennung eines anderen, der vom Namen her als ein
Teil des eigenen Selbst prisentiert wird, bewirkt jene Stabilisierung bei der An-
ton-Figur, die ihr sonst oft fehlt. Mit seinem Spiegelbild gemeinsam tritt Anton
dann in einem weiteren Kreis von unabhédngig vom Bildungssystem Lernenden
und Lehrenden ein. Dort hat die Figur zahlreiche Bildungserlebnisse, die die Er-
zdhlinstanz auf der gesamten Skala zwischen positiver Weitererntwicklung, ne-
gativer Schwirmerei und zwiespiltigen Zwischenschritten (wie der Shakespea-
rebegeisterung) verortet.”’

Der negativen Verquerung einer heterosexuellen Normfamilie setzt der Text
also auch eine verquere Familien- und Bildungsgeschichte im positiven Sinne
entgegen. Diese Ersatzfamilie fdllt erst auseinander, als das Phillip-Spiegelbild
der génzlich asexuellen Anton-Figur seinerseits in die heterosexuelle Ordnung
abdriftet und Anton Reiser mit sich und seinem theatralen Selbstbewusstsein al-

60 Vgl. A 278ff. Vgl. Susan Gustafson: »Ich suchte meinen Freund<: Melancholy Nar-
cissism, Writing, and Same-Sex Desire in Moritz’s Anton Reiser«, in: Lessing Year-
book (2008/2009), S. 135-159. Vgl. zu >queeren< Familienverhiltnissen Judith Butler:
Undoing Gender. New York 2004, S. 152-160.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

leine ldsst. Neben der expliziten Theaterfeindschaft und der versteckten Ange-
wiesenheit auf das Theater bietet der Text somit nicht zuletzt auch einen Erzihl-
strang an, in dem die Unhintergehbarkeit des Theaters statt zu Verwerfungen zu
alternativen, vom Bildungssystem nicht unbedingt vorgesehenen diskontinuierli-
chen Verkettungen und Vernetzungen fiihrt.”' Damit weist der Text nicht zuletzt
auf die Erziehungs- und Bildungslandschaft des 21. Jahrhunderts voraus, die im
>lebenslangen Lernen< eine solche Produktivitit mehr oder minder offen zu ih-
rem MalBstab gemacht hat.

61 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-57.

P’ 1:38:38, Acces


https://doi.org/10.14361/9783839434888-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

