
»Die großen Philosophien sind ragende Berge,
unbestiegen und unbesteigbar. Aber sie ge-
w�hren dem Land sein H�chstes und weisen in
sein Urgestein. Sie stehen als Richtpunkt und
bilden je den Blickkreis; sie ertragen Sicht und
Verh�llung …«

Martin Heidegger

Karen Gloy (Hg.)

Rationalitätstypen 

ALBER PHILOSOPHIE BPH
IL

O
SO

PH
IE

Fr
is

ch
m

an
n

·
Sp

ra
ch

e
–

D
ic

ht
un

g
–

Ph
ilo

so
ph

ie

ISBN 978-3-495-48404-3

A

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ALBER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu diesem Buch:
Im Mittelpunkt steht die Frage nach der Einheit der Vernunft oder 
der Vielheit von Rationalitätstypen sowie die Analyse der möglichen 
Rationalitätstypen. Herrschte bis ins 19. Jahrhundert der Glaube an 
die Einheit der Vernunft, so ist er seit dem Auftritt des Relativismus 
und Historismus einer Pluralitätsannahme gewichen. Verschiedene 
Rationalitätsformen lassen sich sowohl innerhalb des europäischen 
Kulturkreises (Antike, Renaissance, Barock, Neuzeit) studieren wie 
auch außerhalb desselben (sumerisch-akkadische Listenwissenschaft, 
Zen-Buddhismus).

The book centers on the question about the unity of reason or the 
diversity of rationality types as well as the analysis of the possible 
rationality types. The belief in the unity of reason predominated into 
the Nineteenth Century but since the appearance of relativism and 
historicism this has given way to the assumption of plurality. Differ- 
ing forms of rationality can be studied within the European cultural 
areas (antiquity, Renaissance, Baroque, modern age) as well as out- 
side of these areas (old Assyrian scientific method, Zen Buddhism).

Die Herausgeberin: Dr. phil. Karen Gloy, geb. 1941, ist ordentliche 
Professorin für Philosophie und Geistesgeschichte an der Universi­
tären Hochschule Luzern. Gastprofessuren u.a. in China, Taiwan, 
Kolumbien und Griechenland. Hauptarbeitsgebiete: Deutscher Idea­
lismus, Rationalität, Naturphilosophie. Mitbegründerin der inter­
nationalen Gesellschaft »System der Philosophie«. Frühere Veröf­
fentlichung bei Alber: Bewußtseinstheorien. Zur Problematik und 
Problemgeschichte des Bewußtseins und Selbstbewußtseins (1998).

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy (Hg.) 

Rationalitätstypen

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alber-Reihe Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy (Hg.)

Rationalitätstypen

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Publiziert mit Unterstützung
des Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung 
der wissenschaftlichen Forschung.

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Rationalitätstypen / Karen Gloy (Hg.). -
Freiburg (Breisgau); München : Alber, 1999

(Alber-Reihe Philosophie)
ISBN 3-495-47960-0

Texterfassung: in der Verantwortung der Herausgeberin

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei) 
Printed on acid-free paper
Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/München 1999 
Einbandgestaltung: Eberle & Kaiser, Freiburg 
Einband gesetzt in der Rotis SemiSerif von Otl Aicher 
Satzherstellung: SatzWeise, Trier 
Inhalt gesetzt in der Aldus und Gill Sans 
Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 1999 
ISBN 3-495-47960-0

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Karen Gloy, Luzern
Einleitung.................................................................................... 11

Erster Teil:
Einheit der Vernunft -
Vielheit der Rationalitätstypen -
Infragestellung der Vernunft

A. Leisegangs Denkformenlehre

Hans Poser, Berlin
Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild.
Zu Leisegangs Phänomenologie der Denkformen................... 25

Nicolas Füzesi, München/Basel
Einheit der Vernunft - Pluralität der Denkformen?................ 45

Patrick Frei, Luzern
Denkform und Anschauung.
Bemerkungen zu Hans Leisegangs Denkformenlehre............  56

B. Vernunftpluralismus

Axel Wüstehube, Münster
Rationalität und Hermeneutik. Zur Relevanz der Hermeneutik 
für einen Begriff pragmatischer Rationalität............................ 71 

Rationalitätstypen

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Peter Reisinger, München
Kalkülisieren oder Denken? Zur Bestimmung möglicher
Rationalitätstypen aus einer Kritik ihrer möglichen Symbo- 
lisierbarkeit................................................................................. 88

C. Vernunft und das Andere der Vernunft

Annemarie Pieper, Basel
Der Leib als große Vernunft.
Nietzsches Konstrukt eines anderen Apriori............................ 111

Enno Rudolph, Heidelberg
Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos 
(philosophisch) zu nähern........................................................ 129

Zweiter Teil:
Rationalitätstypen

A. Rhetorische Rationalität

Wilhelm Schmidt-Biggemann, Berlin
Was ist eine probable Argumentation?
Beobachtungen über Topik........................................................ 149

Wolfram Groddeck, Basel
Der Dithyrambus des Witzes. (Über)Reden und Wahrheit . . 166

B. Analogische Rationalität

Manuel Bachmann, Luzern/Basel
Zur Rationalität der Geheimwissenschaften.
Das Koordinatensystem im hermetischen Kosmogramm . . . 185

Karen Gloy, Luzern
Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens . . . 213

8 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

C. Außereuropäische Rationalität

Dietz Otto Edzard, München
Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft und andere Aspekte 
altmesopotamischer Rationalität............................................... 246

Rudolf Zihlmann, Luzern
Zen-Buddhismus. Ein östlicher Weg zur Vernunft................... 268

Bildquellenverzeichnis.............................................................. 279

Curricula der Autoren.............................................................. 281

Rationalitätstypen

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

Die hier versammelten Beiträge gehen auf ein internationales Sym­
posium über Rationalitätstypen zurück, das am 30. / 31. Mai 1997 am 
Philosophischen Seminar der Universitären Hochschule Luzern ab­
gehalten wurde und im größeren Rahmen eines Forschungsprojektes 
des Schweizerischen Nationalfonds stand. Dem Schweizerischen Na­
tionalfonds sowie der Universitären Hochschule Luzern sei für die 
großzügige finanzielle Unterstützung gedankt. Den Assistenten und 
wissenschaftlichen Mitarbeitern Dr. phil. Manuel Bachmann, Dr. 
phil. des. Patrick Frei und lic. phil. Nicolas Füzesi gilt mein Dank für 
die organisatorische Hilfe, dem letzteren insbesondere für die redak­
tionelle Bearbeitung dieses Bandes.

Luzern, im Frühjahr 1999 Karen Gloy

10 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Hat Vernunft einen Plural - hat Vernunft keinen Plural? Oder ist gar 
nach dem Motto von Paul Feyerabend anything goes und nach dem 
provokativen Titel seines Buches Irrwege der Vernunft ein Vernunft­
konzept gänzlich in Frage zu stellen und statt dessen das Andere der 
Vernunft, sei es in positiver oder negativer Form als äußere oder 
innere Natur, als Sinnlichkeit, Triebhaftigkeit, Affekt, Leben, Unver­
nunft, Irrationalität usw., zu favorisieren? Diese Fragen müssen sich 
angesichts der von der Moderne vorgenommenen Ausdifferenzie­
rung des Vernünftigen in szientifische, instrumentelle, moralische, 
ästhetische Rationalität und insbesondere angesichts der von der 
Postmoderne vollzogenen Radikalisierung der These von einer Viel­
zahl eigenständiger Rationalitätstypen stellen.

Beim Rekurs auf die philosophische und geistesgeschichtliche 
Tradition wird man grosso modo sagen dürfen, daß bis ins 19. Jahr­
hundert hinein der Glaube an die Einheit der Vernunft herrschte, und 
zwar so ausschließlich, daß man mit Jacques Derrida [Grammatolo- 
gie, Frankfurt a. M. 1974, S. 11] von einem »Logozentrismus« des 
Abendlandes, von einer Vernunftdominanz, ja Vernunftideologie 
sprechen kann. Wenn eine Vielfalt von Rationalität überhaupt in 
den Blick rückte, so nur als Aspektierung einer und derselben Ver­
nunft, wie im Falle des platonischen und überhaupt des griechischen 
kalokagathia-Begritfs, der das Schöne, Gute und Wahre lediglich als 
Seiten einer einzigen Vernunft interpretierte, oder der christlichen 
Trias von Vater, Sohn und Heiligem Geist oder des Kantischen Ver­
nunftkonzepts, das nach theoretischer, praktischer und ästhetischer 
Vernunft gliederte, aber stets an der Einheit und Identität der Ver­
nunft festhielt. Der Dominanz dieser einen absoluten Vernunft wur­
de, was es im öffentlichen wie im privaten Leben, in Wissenschaft 
und Technik, in Zivilisation und Kultur an Leistungen wie Fehllei­
stungen, an Erfolgen wie Mißerfolgen gab, als Konsequenz zuge­
schrieben, angefangen von der Etablierung der Wissenschaften, der 

Rationalitätstypen A- 11

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Rationalisierung der Technik, ihrer Uniformierung und Globalisie­
rung, der Bürokratisierung der Verwaltung bis hin zur Verstaatli­
chung der Gesellschaft und Moralisierung der Lebenswelt.

Seit dem Auftritt des Relativismus und Historismus im letzten 
Jahrhundert und seit der Radikalkritik an der Vernunft durch die 
Postmoderne in diesem Jahrhundert mit ihren andersgelagerten 
Prinzipien von Pluralität, Heterogenität, Widerspruch, Paradox und 
Antinomie ist ein Zerfall der einen Vernunft in eine Pluralität von 
Vernunfttypen eingetreten, der uns vor die Frage nach der Art dieser 
Typen und ihrer jeweiligen Intern Verfassung stellt wie auch vor die 
Frage nach einem möglichen Zusammenhang: Sind diese Typen nur 
narrativ aufzählbar ohne letzte Verbindbarkeit? Was berechtigt dann 
noch, sie als Vernunfttypen zu bezeichnen? Oder gibt es eine trans­
versale Beziehung?

Obwohl in einer anderen Forschertradition stehend und aus an­
deren Motiven und Intentionen hervorgegangen, soll auf der Suche 
nach einer Antwort das Buch von Hans Leisegang über Denkformen 
aus dem Jahre 1928 als Ausgang und Wegweiser dienen. Leisegang 
zeigt auf der Basis eines vielfältigen empirischen Materials aus der 
gesamten Philosophiegeschichte, daß es nicht nur den uns vertrauten 
und heute allein die Wissenschaften bestimmenden Rationalitäts­
typus gibt, sondern eine Vielzahl anderer Denkschemata, die zu je­
weils anderen Weltbildern und Organisationsformen führen, letzt­
lich wohl auch zu anderen Logiken und Wissenschaftstypen.

Neben dem von Platon und der griechischen Antike entwickel­
ten dihairetischen Denk- und Ordnungsschema, das die Einteilung 
und Gliederung nach genus proximum per differentiam specificam 
vornimmt, also nach Gattung, Art, Unterart usw., und die Basis un­
serer wissenschaftlichen Systematik bildet, sowohl der logischen Be­
griffspyramiden wie der Klassifikationssysteme wie der Wissen­
schaftssysteme, findet sich, ebenso alt, wenn nicht sogar älter, die 
zyklische Denkgestalt, die sowohl in temporaler wie in atemporaler 
Form auftritt, deren äußeres Symbol der Kreis ist. Sie begegnet eben­
so in der vorsokratischen Philosophie bei Heraklit wie in der religiö­
sen Literatur bei Paulus und im Mittelalter und feiert ihre Triumphe 
insbesondere in den großen Dialektikkonstruktionen Fichtes, Schel­
lings und Hegels im Deutschen Idealismus. Darüber hinaus expliziert 
und dokumentiert Leisegang auch noch die antinomische Gedanken­
struktur.

Diese von Leisegang eruierten Denkformen bilden den Aus­

12 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

gangspunkt für die hier zu erarbeitende Rationalitätstypologie, aller­
dings eher als modifizierbares Modell für eine pluralisierte Vernunft, 
weniger als definitive Festlegung der denkbaren Typen. Methodisch 
kann eine solche letztgültige Festlegung nicht bereits vorausgesetzt 
werden, sondern muß durch Bearbeitung des Leisegangschen Mo­
dells allmählich erst gewonnen werden. In diesem Sinne stecken die 
vorliegenden Beiträge in einem ersten Schritt unterschiedliche Berei­
che der Rationalitätstheorie ab, um sodann in einem zweiten Schritt 
im Rahmen ihrer jeweils spezifischen Problemstellungen typologi­
sche Unterscheidungen vorzunehmen. Aus dieser methodischen Dif­
ferenzierung mindestens zweier Theorieschritte speist sich die Aus­
wahl der Themen des Sammelbandes. Im ersten Teil steht das 
Pluralitätsmodell grundsätzlich zur Diskussion, wobei von Anfang 
an auch die Grenzbereiche der Vernunfttypologie mitberücksichtigt 
werden müssen: leibliche Vernunft (Nietzsche) und mythologische 
Vernunft (Blumenberg, Cassirer, Platon). Im zweiten Teil werden 
verschiedene Typen - auch dem gewöhnlichen Verständnis nach un­
gewöhnliche - benannt und strukturell untersucht. Rhetorische Ra­
tionalität, Analogiedenken, Listenwissenschaft und das Vernunftver­
ständnis im Zen sind dort die thematischen Ankerpunkte, um ein 
erstes und vorläufiges Raster von Typen zu entwerfen. Im Vorder­
grund steht dabei das Bestreben, unterschiedliche Typen erst einmal 
so weit strukturell zu bestimmen, daß der Tatbestand von Typendif­
ferenzen grundsätzlich gesichert wird. Deshalb erhebt die Auswahl 
keinen Anspruch auf Vollständigkeit der Typologie.

Mit Leisegangs Denkformenlehre setzen sich drei Beiträge des 
vorliegenden Sammelbandes in kritischer Reflexion auseinander. 
Hans Poser ordnet den vier von Leisegang unterstellten Denkfor­
men: dem Gedankenkreis, der Dialektik, der Begriffspyramide und 
der Axiomatik viererlei Zeitvorstellungen zu: die Zyklik, die evolu­
tionäre Zeitform, die zeitlose Statik und die kausal-axiomatische 
Zeitform. Angesichts der Vielzahl von Denkformen, die nach Posers 
Ausführungen anders als >Denkstile<, wie sie heute in der Wissen­
schaftsgeschichte in Anknüpfung an Ludwig Fleck [Entstehung und 
Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache, Frankfurt a.M. 
1980] diskutiert werden, »letzter Bezugspunkt zur Rechtfertigung 
argumentativer Zusammenhänge und damit zur Rechtfertigung des 
Methodengefüges der Wissenschaften« [S. 43] sind, scheint ein Rela­
tivismus unausweichlich. Trotz der relativistischen Freigabe zielen 
diese Formen nach Posers Meinung gerade aufgrund ihrer definitori- 

Rationalitäts typen A- 13

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

sehen Festlegung auf Wahrheit und Erkenntnis und müssen bei der 
Neubestimmung der Wahrheit im Sinne einer regulativen Idee mit 
herangezogen werden.

Betont kritisch mit Leisegangs empiristisch gewonnener Plura­
litätsthese heterogener Rationalitätstypen setzt sich Nicolas Füzesi 
auseinander, indem er ihr Hegels Vernunftkonzeption einer Einheit 
der Vernunft mit interner Pluralität konfrontiert. Hegels Modell 
einer Reintegration der verschiedenen Formen von Rationalität in 
den Begriff der einen reinen Vernunft oder des absoluten Geistes als 
Maßstab zugrundelegend, überprüft Füzesi Leisegangs Anspruch 
daraufhin, ob sich die Konzeption einer Vernunftpluralität rational 
begründen lasse.

Ebenfalls kritisch verhält sich der Aufsatz von Patrick Frei, in­
dem er der Frage der Begründbarkeit der logischen Denkformen in 
intuitiv zu erfassenden Urphänomenen und Weltanschauungen 
nachgeht. Die Überprüfung der herausgegriffenen mystisch-dialek­
tischen Denkform zeigt - so Frei -, daß das Abhängigkeitsverhältnis 
zwischen logischer Denkform und anschaulicher Grundlage keines­
wegs eindeutig ist, sondern umkehrbar. Das Bemühen Leisegangs, 
das Denken strukturell auf Anschauung zu beziehen und diese als 
integralen Bestandteil der Logik aufzufassen, rücke die Theorie in 
die Nähe der Cassirerschen Philosophie der symbolischen Formen, 
während die gleichzeitigen Rückgriffe auf die Geisteswissenschaft 
Wilhelm Diltheys und die Seinslehre Nicolai Hartmanns die Theorie 
zwischen einer historischen Typologie und einer ontologisch fundier­
ten Strukturwissenschaft hin- und herschwanken lasse.

Unabhängig von Hans Leisegang, orientiert an Jon Eisters, 
wenngleich nicht explizit genannter Unterscheidung vollständiger 
und unvollständiger Rationalität, versucht Axel Wüstehube eine Ty­
pologie der Rationalitätsbegriffe, die für ihn in zwei Kategorien zer­
fallen, in diejenigen mit dem Anspruch auf vollständige Rationalität 
- hierzu gehören die instrumentelle, die reflexive, die substantielle 
und die kognitive Vernunft - und die, die sich mit unvollständiger 
Rationalität begnügen - hierzu zählen die Geschichtlichkeit der Ver­
nunft, die Sprachlichkeit sowie die Theoreme der praktisch-pragma­
tischen Vernunft. Leiden die ersteren an Einseitigkeit, Unzulänglich­
keit und Überforderung des vernünftigen Menschen, so bestehen die 
Stärken der letzteren in ihrer Realitätsnähe und Leistungsfähigkeit, 
in der Akzeptanz der Endlichkeit und Beschränktheit der mensch­
lichen Vernunft. Hierin zeigt sich eine Affinität zur philosophischen 

14 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Hermeneutik, die sich an den folgenden hermeneutischen Theo­
remen explizieren läßt: an der strukturell offenen Dialektik von Fra­
ge und Antwort, die ihre philosophiegeschichtlich bedeutsamste 
Ausformung im sokratischen Dialog gefunden hat, an der heuristi­
schen Funktion von Idealen, Werten und Normen sowie am 
hermeneutischen Zirkel des Verstehens, der in den zirkulären For­
men der Forschungsrationalität (Netzwerkmodelle, Rückkoppelun­
gen) wiederkehrt.

Was Rationalität sei und welchen Bedingungen sie unterstehe, - 
dies ist die Ausgangsfrage von Peter Reisinger, bevor er zu einer 
Typlogie von Rationalität übergeht und diese in bezug auf Kalkül 
und Denken untersucht. Zu den unveräußerlichen Bedingungen von 
Rationalität gehört nach ihm Geschlossenheit der Voraussetzungen, 
Selbstpräsenz = Selbsttransparenz, selbstreferentiale Beschreibbar- 
keit und formale Selbstreferenz als System. Als eine rationale Prä­
sentation tritt die Kalkülisierung auf, und zwar im Gegensatz zur 
Schrift als nicht-rationaler Präsentation auf. Sie erweist sich insofern 
als ein spezieller Rationalitätstypus, als sich ihre Elemente operatio­
nal selbst erzeugen. Auch das Denken bildet einen speziellen Ratio­
nalitätstypus, freilich fundamental verschiedener Art, insofern sein 
Ort die natürliche Sprache ist, aus der sich durch Transformationen 
selbstreferentielle Logiken entwickeln lassen. Kalkül (mathesis) und 
Denken schließen sich als Methoden aus. Während der erste in den 
formalen und realen Wissenschaften Anwendung findet, ist das 
zweite für die Philosophie charakteristisch. »Die Philosophie denkt. 
Die formalen und realen Wissenschaften operieren im Kalkül (Ma­
thematik)« [S. 105], - so faßt Reisinger seine Argumentation poin­
tiert zusammen.

Gehen die vorangehenden Beiträge wie selbstverständlich von 
der Existenz der Vernunft, sei es in Form ihrer Einheit oder ihrer 
Pluralität, aus, so kommt in dem Beitrag von Annemarie Pieper ein 
radikaler Skeptiker der Neuzeit zu Wort: Nietzsche, der die Kom­
petenz der menschlichen Vernunft in ihren traditionellen Rollen 
grundsätzlich in Abrede stellt. Ein erster Vorwurf betrifft den An­
thropozentrismus der traditionellen Erkenntnistheorie, ihre Hybris, 
den Menschen zum absoluten Mittelpunkt der Welt zu erklären. Ein 
zweiter Vorwurf zielt auf die Objektivierung und Rationalisierung 
der Sprachphilosophie, die die Begriffe und das Beziehungsnetz für 
Wahrheitsbedingungen der Dinge selbst erklärt. Ein dritter Vorwurf 
betrifft die Systematisierungstendenz der Naturwissenschaften, die 

Rationalitätstypen A- 15

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

der Natur ein Ordnungs- und Struktursystem oktroyiert. Nietzsches 
Radikalkritik an Position und Funktionen der Vernunft macht sich 
zur Aufgabe, die Vernunft über sich selbst und ihren Irrtum auf­
zuklären, zu zeigen, daß rationale Erkenntnis in Wahrheit ein Akt 
des Verdrängens und Vergessens ist, dadurch daß sich der Intellekt 
an die Stelle des ursprünglichen Apriori setzt: des Apriori des Leibes. 
Theoretische wie praktische Vernunft sind daher genealogisch auf 
dieses Leib-Apriori zurückzuführen, was nichts anderes bedeutet, 
als die Herkunft der Vernunft aus ihrem radikalen Gegenteil, dem 
Irrationalen, dem Willen zur Macht, aufzudecken. Aus dieser Selbst­
erkenntnis resultiert ein anderes Verständnis von Rationalität, das 
den Leib als >große Vernunft< verkündet und den Intellekt, die tradi­
tionelle Rationalität, lediglich als >kleine Vernunft<, als Ableitungs­
produkt aus der irrationalen Ursprungsdimension. Zur letzteren fin­
det der Intellekt nur über Metaphern einen Zugang.

Freilich repräsentiert die leibphysiologisch-vitalistische Nietz­
sche-Kritik nur eine kontingente Auswahl aus der großen Palette 
von Vernunftkritiken, die insbesondere nach dem Deutschen Idealis­
mus einsetzten und dieser Epoche sogar den Namen einer Metaphy­
sik des Irrationalen verschafften, angefangen von der triebpsycholo­
gischen Kritik (Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung) 
über die existenz- und lebensphilosophische (Kierkegaard, Heideg­
ger, Jaspers), die tiefenpsychologische (Freud), die naturalistische 
(evolutionäre Erkenntnistheorie; Vernunft als natürliches Produkt 
der Entwicklung) und soziale (Vernunft als soziale Tatsache) bis hin 
zur sinnesphysiologisch-gesamtleiblichen (Gernot Böhme).

Als unvereinbare Antipoden gelten gewöhnlich auch Rationali­
tät und Mythos. Daß auch subtilere Verhältnisse zwischen beiden 
denkbar sind, demonstriert der Aufsatz von Enno Rudolph anhand 
der Mytheninterpretation von Blumenberg, Cassirer und Platon. 
Entgegen der strukturalistischen Deutung ist nach Blumenberg 
davon auszugehen, daß das Mythische nur über seine historische Re­
zeption zugänglich ist, was zweierlei impliziert: zum einen, daß My­
then sich als Prototypen zur Demonstration der Grenzen der Ver­
ständlichkeit eignen, zum anderen, daß Mythen ein Faszinosum 
auch innerhalb der wissenschaftlichen Rationalität bleiben, - ein Tat­
bestand, der den vermeintlichen Mangel an Rationalität des Mythos 
falsifiziert. Denn wären Mythen »Ausdruck des Mangels an Wissen­
schaft oder vorwissenschaftlicher Erklärung, so hätten sie sich späte­
stens mit dem Eintreten der Wissenschaft in ihre wachsende Lei­

16 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

stungsfähigkeit von selbst erledigen müssen« [H. Blumenberg: Ar­
beit am Mythos, Frankfurt a.M. 1997, S. 303]. - Cassirer, der sich 
der Frage nach den kulturgeschichtlichen Gründen des Überlebens 
des Mythos nachhaltiger noch als Blumenberg stellt, sieht im mythi­
schen Denken eine Frühform von Vernunft, die die Basis der späteren 
wissenschaftlichen Rationalität bildet. Gleichwohl bleibt auch für ihn 
ein Unterschied zwischen mythischem und wissenschaftlichem Be­
wußtsein, indem das erste noch nicht zwischen partikularem 
raumzeitlichen Horizont und Universum unterscheidet, während 
das zweite die Distanzlosigkeit zur Welt durch Objektivierung über­
wunden hat. - Das Verhältnis >Mythos - Logos< spielte schon bei 
Platon im Timaios eine Rolle, insofern der Logos auf Gewißheit an­
gelegt ist, der Mythos auf Wahrscheinlichkeit. Gleichwohl kommt 
ihm in bezug auf die Entstehung des Kosmos und auf damit zusam­
menhängende Ursprungsfragen die Funktion einer Zeitbewälti­
gungstheorie zu und in bezug auf Macht eine Aufklärungs- und 
Enthüllungsfunktion, dort als theoretisches Vermögen zur anamne­
tischen Erzeugung einer beständigen Ordnung im Kosmos, hier als 
praktisches Vermögen zur Herstellung einer gerechten Harmonie im 
Staat.

Behandelt der erste Teil des Sammelbandes Grundsatzfragen, so 
geht der zweite auf spezielle Rationalitätstypen näher ein: auf rheto­
rische Rationalität, auf analogische und zum Schluß auf diverse Ra­
tionalitätsformen, die ihre Realisation in außereuropäischen Kultur­
kreisen gefunden haben.

Als die Methode schlechthin gilt in Renaissance, Humanismus 
und Barock die Topik, eine philosophisch-rhetorische Argumentati­
onsform. Da diese nach den Ausführungen von Wilhelm Schmidt- 
Biggemann zwischen Rhetorik und Logik zu orten ist, definiert sich 
hieraus ihr genuines Rationalitätsverständnis. Der Topik fallen drei 
Aufgaben zu: Sie sammelt und verwaltet Wissen, indem sie es auf 
Topoi (loci communes) hin strukturiert, die der Alltagserfahrung 
wie den Wissenschaften wie der Geschichte entnommen sein können. 
Sie ordnet die Mannigfaltigkeit der Topoi auf enzyklopädische oder 
alphabetische Weise. Und sie entwickelt memoriale bzw. mnemo­
technische Kriterienkataloge zur argumentativen Nutzung des topi­
schen Wissens, wobei das argumentative Potential dieser Memorial- 
topik sowohl formale wie materiale Topoi sein können. Die 
Leistungsfähigkeit des topischen Argumentationsarsenals gilt als 
um so größer, je vielfältiger die Analogiebezüge eines Topos sind.

Rationalitätstypen A- 17

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

Ziel der Topik ist nicht die Wesensbestimmung eines Gegenstandes 
nach dem porphyrianischen Muster von genus proximum und diffe- 
rentia specifica, sondern seine vollständige Prädikation. Für die Ra­
tionalität der Topik folgt daraus, daß sie weder im cartesianischen 
Sinne als Selbstvergewisserung des Denkens zu verstehen ist noch 
im Kantischen als transzendentale Vernünftigkeit, sondern unter Be­
zug auf reor = Rechenschaft geben< als Antwort auf die Frage, war­
um man so vorgeht, wie man es tut.

Ein Bezug zur rhetorischen Rationalität eignet auch dem Witz 
schon aufgrund seiner Herkunft aus der Rhetorik, wie Wolfram 
Groddeck in seinen Untersuchungen nachweist. Viele Witze funktio­
nieren auf der Grundlage der rhetorischen Figur der Metalepsis, bei 
der ein bestimmter Begriff durch ein kontextfremdes Synonym er­
setzt wird und dadurch eine überraschende Umdeutung erfährt. Das 
Problem einer Theorie des Witzes bestehe allerdings - so Groddeck - 
darin, daß eine wissenschaftlich-deduktive Systematik den Eigensinn 
und die Pointe des Witzes überhaupt nicht erfassen könne und sich 
dadurch der Gefahr unfreiwilliger Komik aussetze. Das Wahrheits­
erlebnis des Witzes, das ein plötzliches ist und keine Dauer besitzt, ist 
in keiner diskursiven Theorie beschreibbar, was Groddeck in concreto 
an der Witztheorie Jean Pauls demonstriert. Diese läuft seiner Mei­
nung nach auf eine Chaos-Theorie hinaus, wobei Chaos freilich nicht 
im biblisch-mythischen Sinne als Tohuwabohu zu verstehen ist, son­
dern als Chiffre für schöpferische Potenz und mikrologische Fein­
strukturierung. Groddeck bringt dieses Chaos-Verständnis in Zu­
sammenhang mit der in den letzten Jahrzehnten in der modernen 
Naturwissenschaft entwickelten Vorstellung von hochdifferenzierten 
Formen selbstähnlicher Muster, welche eine unerwartete Gesetzmä­
ßigkeit entwickeln. Obwohl die im Witz liegende chaotische Exi­
stenzweise der Wahrheit für die systematisch verfahrende Rationali­
tät immer nur eine Ent-Täuschung darstellt, weist sie einen 
Zusammenhang mit jener anderen Rationalität auf, die den Doppel­
aspekt von schöpferischem Spiel und Gesetzmäßigkeit hat.

Der Beitrag von Manuel Bachmann widmet sich unter rationa­
litätstypologischer Perspektive einem weißen Fleck auf der philoso­
phiegeschichtlichen Landkarte: den hermetischen Traditionen. Ge­
meinhin gelten die occult Sciences als Pseudowissenschaft, unfähig 
des Erkenntnisfortschritts und erst recht der Beurteilung nach ratio­
nalen Kriterien. Der Übergang von der das Zeitalter der Renaissance 
und des Barock beherrschenden Hermetik zur Wissenschaft der Neu­

18 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

zeit läßt sich dann nur als Typensprung erklären. Diese weit ver­
breitete Auffassung (vgl. Brian Vickers) wird anhand einer Analyse 
des hermetischen Kosmogramms und des ihm zugrundeliegenden 
Koordinatensystems sowie der darin verwendeten Konstruktions­
prinzipien der Entsprechung bzw. Analogie radikal kritisiert. Als 
grundlegendes Konstruktionsprinzip erweist sich die Rotation von 
Weltlinien um einen Allmittelpunkt. Alle Relationen im hermeti­
schen Universum, wie Polarität, Homöomerien und Transmutierbar- 
keit der Substanzen, lassen sich als Derivate dieser Rotationsfunktion 
verstehen, d.h. als Symmetrieoperationen. Es handelt sich nach 
Bachmann um ein basales Ordnungsmodell von eminent rationaler 
Struktur und wissenschaftlichen Erkennbarkeit der Welt. Da das 
hermetische Theorem des ubiquitären Allmittelpunktes überdies 
den privilegierten Standpunkt eines idealen Beobachters erlaubt, las­
sen sich von ihm aus alle Sektoren der räumlich-zeitlichen Welt 
einschließlich der intelligiblen als synchron in einem Hyperraum 
darstellen. Was das hermetische Kosmogramm leiste, sei nichts Ge­
ringeres als eine topologische Vernetzung aller Seinsschichten und 
ihrer Gesetzmäßigkeiten im Brennpunkt einer überzeitlichen, ste­
henden Simultaneität.

Analogie ist ein Rationalitätstyp, der anders als der bekannte 
und die abendländische Tradition dominierende dihairetisch-klassifi- 
katorische, der zu Stufensystemen (Begriffspyramiden, Wissen­
schaftshierarchien) führt, Ähnlichkeitsbeziehungen zwischen ganz 
heterogenen Dingen, Eigenschaften, Verhältnissen usw. knüpft. Den 
Versuch, eine eigene Logik dieses Analogiedenkens zu etablieren, 
unternimmt Karen Gloy. Da die klassische aristotelische Logik auf 
bestimmten ontologischen Prämissen basiert, und zwar auf einer 
wohldefinierten Gegenstandstheorie, die den Gegenstand als äußer­
lich scharf abgegrenztes und innerlich nach dem Klassifikations­
schema spezifiziertes Objekt betrachtet, deckt sie nicht alle Phäno­
mene ab, insbesondere nicht jene, die durch Ambivalenz und 
Polysemie, durch Diaphanität und Transitivität charakterisiert sind, 
von denen es aber eine Vielzahl gibt, wie die Wahrnehmungspsycho­
logie, die Denk- und Erinnerungspsychologie mit ihren Vexierspie­
len, Kippfiguren, Umschlagsphänomenen, die Quantentheorie mit 
ihrer Komplementarität von Feld- und Quantennatur des Lichts, die 
Auflösung des einen Objekts in eine Sequenz von Dimensionen in 
der fraktalen Geometrie u. ä. belegen. Um auch diese mit der klassi­
schen Logik inkompatiblen über- und unterdeterminierten Phäno­

Rationalitätstypen A- 19

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

mene zu begreifen, ist eine nicht-klassische Logik erforderlich. Ver­
sucht werden diverse Ansätze: die Einführung eines Parameters der 
Entschiedenheit, die Erweiterung der Zweiwertigkeit zur Mehrwer­
tigkeit durch Annahme von quasi-Wahrheitswerten, die Unterschei­
dung von Standard und non-standard worlds (Rescher und Brandom) 
sowie die Mehrweltentheorie im Sinne Everetts. Basierte das alte 
Analogiedenken, wie es im Mikro-Makrokosmosmodell der Renais­
sance vorliegt, auf einem mehr oder minder intuitiven Prinzip der 
Qualität oder der Gestalt, so tritt es in den modernen Disziplinen, 
etwa der fraktalen Geometrie, als qualitatives Maß, als Struktur, 
Form, Muster u. ä. auf, das trotz erheblicher Modifikation Selbstähn­
lichkeit bewahrt. Dieses Prinzip der Selbstähnlichkeit ermöglicht die 
Herstellung eines Zusammenhangs zwischen den heterogensten For­
men, Dimensionen und Welten in Form einer Transversalität. Da der 
Übergang geregelt erfolgt, kann man diesen Rationalitätstypus als 
kalkulierte Absurdität< bezeichnen.

Wenn im letzten Teil ein Blick über die Grenzen der europäi­
schen Rationalität geworfen wird, so hat das seinen Grund darin, 
daß im abendländischen Denkraum nicht alle Möglichkeiten zur Ent­
faltung gekommen sind. Der Einbezug außereuropäischer Vernunft­
formen vervollständigt daher das Bild rationaler Typen und der auf 
ihnen gewachsenen Wissenschaften. Vorgestellt werden hier zwei 
entgegengesetzte Formen von Rationalität aus ganz verschiedenen 
Kulturbereichen: die additiv gliedernde sumerische Listenmethode 
und die alle Gliederung und Einteilung aufhebende Hara-Lehre des 
Zen-Buddhismus.

Der Beitrag von Dietz Otto Edzard unternimmt, altmesopota­
mische Rationalität zu erschließen. Dies geschieht in vollem Bewußt­
sein um das sich hier auftuende hermeneutische Grundproblem, 
wonach die Erschließung immer nur von unserem Rationalitätsver­
ständnis aus möglich ist, wodurch die Gefahr entsteht, die anvisierte 
Eigenbegrifflichkeit der altmesopotamischen Denkwelt zu verfehlen. 
Untersucht werden die ältesten Beispiele sumerisch-akkadischer Li­
stenwissenschaft: die Wortlisten zu >Gefäß< aus Uruk, das enzyklopä­
dische Werk urra = hubullu, die juristischen Codices und die Omen­
literatur. In den Listen wird das Bestreben erkennbar, die Welt 
dadurch zu erfassen, daß man das, was man benennen kann, auch 
festschreibt. Die Wortlisten folgen diversen Reihungsprinzipien, die 
formal-visueller wie logisch-kategorialer Art sein können, aber auch 
nur dem Wortklang folgen oder rein mnemotechnische Funktion ha­

20 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

ben können. Im Vergleich zu den griechischen und späteren hypo­
taktisch-hierarchischen Klassifikationen sind die Aufzählungen der 
altmesopotamischen Listen parataktisch geordnet - auch das Deter­
minativ, das verschiedene Gefäß-, Fisch-, Vogel-, Rohrarten kenn­
zeichnet, stellt keinen Oberbegriff dar. Bemerkenswert ist, daß die 
Aufzählungen nicht innerhalb einer Gattung verbleiben, sondern in 
unserem Sinne Gattungsbrüche aufweisen, was auf andere Glie­
derungsprinzipien als die uns bekannten deutet. So werden beispiels­
weise in der urra = hubullu nicht nur Rohr- und Schilfarten in einer 
Liste zusammengefaßt, sondern auch alle möglichen Rohrerzeugnis­
se: Matten, Zäune, Körbe. Oder unter dem Stichwort >Gefäß< (DUG) 
werden außer den Tongefäßen die Brennöfen zur Herstellung der­
selben genannt. In den Rechtscodices wie dem Codex Hammurabi 
finden sich als Systematisierungsprinzipien die Trennung von all­
gemeiner und individueller Rechtslehre und die Angabe aller Pro­
zeßbeteiligten, so daß es trotz des kasuistischen Aufbaus zu einer 
Art Vollständigkeit kommt. Möglichst vollständige Auflistung der 
Wirklichkeit, Sichtung und Ordnung berechtigen, auch hier von wis­
senschaftlicher Aktivität zu sprechen.

Ein ganz anderer, nicht auf Gliederung, sondern auf Aufhebung 
aller Gliederung, insbesondere der Subjekt-Objekt-Spaltung, be­
dachter Weg zur Vernunft findet sich im Zen-Buddhismus des 
fernöstlichen Kulturkreises. Hierauf geht Rudolph Zihlmann im 
letzten der Beiträge ein. Von unserer herkömmlichen Erkenntnis­
form unterscheidet sich Zen dadurch, daß Zen keine rational zu kom­
munizierende Lehre ist, sondern ein Übungsweg, eine Lebensform, 
die nur im Nachvollzug eines Meisters einübbar ist. Es gilt im Zen, 
der Logik der Sprache und allen Ideologien die Gefolgschaft auf­
zukündigen und die Subjekt-Objekt-Spaltung des herkömmlichen 
Bewußtseins mit seiner Vergegenständlichungstendenz zu überwin­
den. Der Vernunftbegriff wird einer Verleiblichung unterzogen, in­
dem Vernunft ihren Sitz im Zentrum des Körpers, in der Nabelregion 
(Hara), erhält. Doch Hara ist nicht so sehr ein anatomisch feststell­
barer Ort als vielmehr der gegenständlich nicht faßbare, vom Subjekt 
innerlich zu schauende Sitz des Lebens. Körper und Geist bilden eine 
Einheit. Der Übungsweg des Zen steht im Dienste des Neuwerdens 
des Menschen durch Rückkehr an den Anfang, wobei die Berührung 
mit diesem nicht in Form von Aktivität und Kampf geschieht, son­
dern in Form des gesammelten Hinhörens, der Ruhe und des Schwei­
gens. Ziel des Zen ist die Einswerdung mit dem Begegnenden. In 

Rationalitätstypen A- 21

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

westlicher Ausdrucksweise würde man sagen, daß in diesem Einswer­
den die Dinge ihren Logos offenbaren, freilich auf eine vorsprach­
liche Weise.

So versammelt der Band eine Anzahl heterogener Rationalitäts­
typen nicht zuletzt in dem Bemühen zu zeigen, wie restringiert un­
sere gewöhnliche Auffassung von Rationalität ist. Zugleich soll da­
mit die Perspektive eröffnet werden, in weiteren Detailforschungen 
diesen Typen nachzugehen und die Frage nach den gemeinsamen 
Kriterien der Rationalität zu stellen.

22 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erster Teil

Einheit der Vernunft -
Vielheit der Rationalitätstypen - 
Infragestellung der Vernunft

A. Leisegangs Denkformenlehre

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur 
und Weltbild

Zu Leisegangs Phänomenologie der Denkformen

Hans Poser

1. Kants Gedankenformen und Whiteheads Ideenschemata1

Daß Denkformen als Bedingung der Möglichkeit der Erkenntnis dem 
Erkenntnisgegenstand eine Form verleihen, die allererst ermöglicht, 
ihn zum Gegenstand des Denkens zu machen, ist uns seit Kants ko- 
pernikanischer Wende vertraut.1 2 Denk- oder Gedankenformen (wie 
Kant sie nennt)3 sind als Kategorien die fast aller Inhaltlichkeit be­
raubten eingeborenen Ideen der platonistisch-rationalistischen Tra­
dition. Gewonnen sind sie aus der Urteilstafel, die von Kant als die 
vollständige Wiedergabe des Verstandesvermögens gesehen wird, 
um Subjekt und Prädikat eines Urteils - die ja im Denken etwas Ge­
schiedenes sind - zur Synthese zu bringen und auf eines, den Gegen­
stand, zu beziehen. Damit dies nicht nur eine Schimäre des Denkens 
ist, sondern ein sachhaltiges Urteil, bedarf es einer besonderen Art 
des Umsetzens der Denkformen in bezug auf das Material unserer 
Affektionen unter Zuhilfenahme der Zeit, etwas, das Kant als den 
Schematismus der reinen Verstandesbegriffe bezeichnet4: Durch ihn 
wird dem Gegenstand der Erfahrung jene Strukturierung aufgeprägt, 
vermöge derer wir ihn und damit im Individuellen das Allgemeine 
erkennen. Denkformen induzieren so eine Struktur im Objekt­
bereich, und diese wiederum macht Wissenschaft möglich als, wie 

1 Der vorliegende Beitrag ist eine für das Symposium über >Rationalitätstypen< über­
arbeitete Fassung meines Artikels Strukturen als Denkformen, in: E. Knobloch (Hrsg.): 
Wissenschaft - Technik - Kunst. Interpretationen, Strukturen, Wechselwirkungen (= 
Gratia 35), Wiesbaden 1997, S. 201-214.
2 Zur Geschichte des Begriffs vgl. H. G. Meier: Denkform, in: Historisches Wörterbuch 
der Philosophie, hrsg. von J. Ritter, Basel, Darmstadt 1972, Bd. 2. Sp. 104-107. Zu der 
von Meier geplanten Buchpublikation hierzu ist es leider nie gekommen.
3 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft [abgekürzt KdrV] B 148, B 150, B 288, B 305.
4 KdrV A 137 ff. B 176 ff.

Rationalitätstypen Ar- 25

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Posen

Kant sich ausdrückt, ein nach Prinzipien geordnetes Ganzes der Er­
kenntnis.5

Kants Wende löste die Philosophie von der bis dahin unverzicht­
baren Voraussetzung, die Erkenntnisfähigkeit des Menschen an seine 
Gottgeschaffenheit zu binden, wenn eine adaequatio von res und 
intellectus erklärbar sein sollte. Die cartesische res cogitans wurde 
erkenntnistheoretisch autonom. Diese Autonomie hat ihren Preis, 
droht doch nun die Beliebigkeit subjektivistischer Setzungen an die 
Stelle der göttlichen Wahl zu treten. Dem sucht Kant zu entgehen, 
indem er die unendliche Fülle der Individualität leibnizscher Mona­
den zum transzendentalen Subjekt zusammenzurrt, während als Trä­
ger der Individualität das empirische Subjekt zurückbleibt. Das tran­
szendentale Subjekt als Inbegriff des vernünftigen >Ich denke< 
entgeht dem Subjektivismus durch die Denkformen, die - als logik­
basiert - allen denkenden Wesen gemein sein müssen. Denkformen 
sind damit in Kants Verständnis (neben den Formen der sinnlichen 
Anschauung) die einzigen Formen, die es ermöglichen und erlauben, 
Vernunft und Erfahrung zusammenzufügen und auf eine rationale 
Weise über unsere Welt zu sprechen - bis hin zur theoretischen Be­
gründung der Newtonschen Physik in Gestalt der Metaphysischen 
Anfangsgründe der Naturwissenschaft nämlich vermöge einer 
Deutung des Materiebegriffs im Durchgang durch die Gruppen der 
Kategorien.

Kants Voraussetzungen können wir heute in mehrfacher Hin­
sicht nicht mehr teilen; denn erstens wird mit den Kategorien als 
Denkformen die aristotelische Logik absolut gesetzt; sie erscheint 
als einzige Form der Logik und als die einzig mögliche Strukturie­
rung des Gegenstandes. Zweitens wird mit dem Schematismus eine 
in ihrem Kern newtonsche Zeitvorstellung, gemäßigt zur Anschau­
ungsform, zur einzig möglichen Gestalt des Aufprägens einer kate­
gorialen Struktur auf ein Material. Drittens ist unter dem Druck 
wissenschaftshistorischer Argumente - es sei an Duhem, Kuhn und 
die Folgen erinnert - ein Wissenschaftsverständnis entstanden, das 
die unausweichliche historische Gebundenheit jeder Wissenschaft 
ernst nimmt. Eben hieraus erwächst heute das Problem, wie be­
gründete Erkenntnis in den Wissenschaften möglich sein soll; denn 
der Anspruch aller Wissenschaften ist geblieben, das jeweils gesi­
chertste Wissen einer Zeit zu verwalten. Wie aber läßt sich, ohne in 

5 Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft, Vorrede.

26 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

einen völligen Subjektivismus zu geraten, der Gedanke der koper- 
nikanischen Wende Kants aufrechterhalten, um die Erkenntnismög­
lichkeit begründen zu können? Oder genauer noch, wie läßt sich auch 
jetzt noch sagen, daß es Denkformen sind, die die Strukturen des 
Erkenntnisgegenstandes bestimmen? Nur wenn sich dies beantwor­
ten läßt, ist der Beliebigkeit eines Subjektivismus in den Wissen­
schaften in Gestalt eines anything goes Einhalt geboten.

Einen ersten umfangreichen Neuansatz, der der Geschichtlich­
keit menschlichen Weltverständnisses Rechnung trägt, hat White- 
head entwickelt. »Die wahre Methode philosophischer Konstrukti­
on«, schreibt er in seinem Vorwort zu Process and Reality, »besteht 
darin, das bestmögliche Gedankenschema zu entwerfen und auf der 
Grundlage dieses Schemas unbeirrt die Interpretation der Erfahrung 
zu erforschen.«6 Scheme of ideas oder scheme of thought nennt er 
sie, die sowohl hinsichtlich der Funktion der Vernunft wie im ge­
schichtlichen Abenteuer der Ideen bestimmend sind; denn sie be­
stimmen die >Logik des Entdeckens<, werden doch unsere Meinungen 
und Überzeugungen beurteilt, indem wir sie in ein solches Schema 
einordnen, das »(a) weitgehend mit der Erfahrung übereinstimmt, 
(b) nirgendwo mit ihr in Konflikt gerät, (c) auf kohärenten Grund­
begriffen [categoreal notions] beruht und (d) methodologische Kon­
sequenzen hat«7. Der entscheidende Punkt eines solchen Gedanken­
schemas sei, daß es einen Zusammenhang zwischen unseren 
Grundbegriffen und damit »ein verbessertes Verständnis der Welt«8 
durch einen höheren Grad der Bestimmtheit hervorbringe. Darum 
sei das »Hervorbringen eines Gedankenschemas eine der bedeutend­
sten Leistungen der spekulativen Vernunft«9, eine Leistung, die zur 
Entfaltung der Wissenschaften von den frühen Griechen bis zu den 
abstraktesten Theorien der Gegenwart geführt hat. Dies ist ganz im 
Sinne Kants zu verstehen; denn gegen das empiristische Primat der 

6 A. N. Whitehead: Process and Reality. An Essay in Cosmology [1929], corr. ed. by 
D. R. Griffin and D. W. Sherbume, New York, London 1979, p. XIV; deutsch: Prozeß 
und Realität, 2. Aufl. Frankfurt a.M. 1984, S. 26. - Ganz ähnlich heißt es in A. N. 
Whitehead: The Function of Reason [1929], Boston 1958, p. 76, deutsch.: Die Funktion 
der Vernunft, Stuttgart 1982, S. 62: »Bei der [spekulativen] Kosmologie handelt es sich 
um den Versuch, ein Gedankenschema zu entwerfen, das den allgemeinen Charakter des 
gegenwärtigen Entwicklungszustandes des Universums wiedergibt.«
7 A. Whitehead: The Function of Reason, a.a.O., p. 67sq. bzw. S. 55.
8 A.a.O., p. 70 bzw. S. 57.
9 A.a.O., p. 71 bzw. S. 58.

Rationalitätstypen A- 27

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

Beobachtung erklärt Whitehead, entscheidend sei, »daß die Entwick­
lung abstrakter Theorien dem Verständnis der Tatsachen voraus­
geht«10 11. Zum geschichtlichen Fortgang der Wissenschaften, ja der 
Zivilisation, kommt es also vor allem durch die kreative Entwicklung 
immer neuer Gedankenschemata; und Whiteheads Durchgang durch 
diese Geschichte als adventures of ideas läßt sich als eine Geschichte 
der Gedankenschemata lesen.11

Nun gibt Whitehead kaum genauere Bedingungen an, was als 
Denkform anzusehen ist. Kants Bestimmung und Ausgrenzung ist 
dagegen zu eng; sie bedarf der Erweiterung; doch es wäre ein sinn­
loses Unterfangen, eine Reformulierung der Kantischen Vernunft­
kritik in einem ihrer zentralsten Punkte auf wenigen Seiten zu ent­
wickeln. Die Fragestellung muß deshalb eingegrenzt werden, um 
zugleich die Stelle genauer zu bestimmen, wo Strukturen als Denk­
formen aufgesucht werden sollen. Dieser Ort läßt sich hinsichtlich 
der Wissenschaften - und um sie ging es Kant wie Whitehead - 
knapp so umreißen12: Jede Wissenschaft ist in ihrer Zeit und im Rah­
men eines Forschungsprogrammes paradigmen-orientiert. Diese 
Orientierung erfolgt auf zwei Stufen durch methodologische Festset­
zungen: Die Festsetzungen erster Stufe bestimmen den Wissen­
schaftsgegenstand, die Wissensquellen, die Methoden der Aus­
sagenüberprüfung, die zulässige Gestalt des Aussagenaufbaus usw.; 
diese disziplinspezifischen Festsetzungen sind historischen Änderun­
gen unterworfen, und zwar, wie die Wissenschaftsgeschichte gezeigt 
hat, aufgrund von Argumenten. Diese nun stützen sich auf Festset­
zungen zweiter Stufe, welche, ohne explizit formuliert zu sein, aus­
zuloten gestatten, ob eine vorgeschlagene Änderung der Regeln der 
ersten Stufe wissenschaftskonform ist oder nicht. So werden die Fest­
setzungen erster Stufe auf der Ebene der Festsetzungen zweiter Stufe 
begründet. Worauf aber stützen sich die Regeln der zweiten Stufe? 
Ganz allgemein kann man sagen, daß sie ihre Legitimation aus der 
Weitsicht einer Zeit erfahren, welche diejenigen Grundüberzeugun­
gen formuliert, die einer Kultur in einer Epoche gemeinsam sind - 

10 A.a.O., p. 75 bzw. S. 61.
11 A. N. Whitehead: Adventures of Ideas, New York 1933; deutsch.: Abenteuer der Ide­
en, Frankfurt a. M. 1971; vgl. die >Einleitung< zur deutschen Ausgabe von R. Wiehl, 
S. 11-15.
12 Ausführlicher H. Poser: Wahrheit, Konvention und Wert in den Wissenschaften, in: 
H. Poser (Hrsg.): Wahrheit und Wert. Zum Primat der praktischen vor der theoreti­
schen Vernunft, TU Berlin 1992, S. 131-150, bes. S. 137 ff.

28 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

mögen die subjektiven Weltanschauungen auch differieren. Zwar ist 
auch die Weitsicht dem historischen Wandel und einem langfristigen 
Einfluß der auf sie bauenden Wissenschaften unterworfen, doch ge­
rade diese Veränderung geht, ähnlich den Änderungen in der Spra­
che, vergleichsweise langsam vonstatten.

Fragt man nun, wo Denkformen als Strukturen, die letztlich 
Wissensvorstellungen begründen, angesiedelt sind, so wird es sinn­
voll sein, sie im Umkreis der Weitsicht zu suchen - jedenfalls dann, 
wenn durch sie viererlei gewährleistet ist:
- Als Denkformen muß es sich um Strukturen des Denkens handeln, 

die ähnlich den Kantischen Kategorien und Whiteheads Gedan­
kenschemata zur Strukturierung des Zusammenhangs der Gegen­
stände der Erkenntnis taugen.

- Sie müssen Argumentationsstrukturen bestimmen, damit sich Be­
gründungen und Erklärungen ihrer bedienen können.

- Damit sind sie intersubjektiv, ohne doch ein transzendentales Sub­
jekt vorauszusetzen.

- Die Denkformen müssen zugleich eine Extrapolation erlauben, die 
Weltbildcharakter hat.

Solche Strukturen sind als Argumentationsstrukturen nicht wahr 
oder falsch, doch sollen sie auf der Ebene der Wissenschaften eine 
solche Unterscheidung ermöglichen.

Das angeschnittene Problem ist nicht neu. Die Kant-Kritik des 
19. Jahrhunderts hat es gesehen, und mit aller Klarheit hat es Ernst 
Cassirer erkannt, als er sich genötigt sah, für mythisches Denken 
präkategoriale Denkformen anzunehmen13 - was ersichtlich eine Hi- 
storisierung der Denkformen bedeutet, die in der transzendentalen 
Deduktion nicht nur nicht vorgesehen ist, sondern ihr widerspricht. 
Ähnlich hat Dilthey auf dem Hintergrund der Hegelschen Auswei­
tung des Begriffs der Denkform diese mit dem Leben in seiner 
Geschichtlichkeit zusammengebracht, was in Sprangers Theorie der 
Lebensformen seinen Niederschlag fand; vermutlich hat dort Witt­
genstein seinen Begriff der Lebensform entlehnt. Entscheidend aber 
ist die Einsicht Hans Leisegangs von 1928, daß es unterscheidbare 
Typen von Denkformen gibt.14 Er arbeitet sie an historischen Beispie­

13 Vgl. den Abschnitt Der Mythos als Denkform, in: E. Cassirer: Philosophie der sym­
bolischen Formen, II. Teil: Das mythische Denken [1924], 7. Auf! Darmstadt 1977, 
S. 39-90.
14 H. Leisegang: Denkformen [1928], 2. neu bearbeitete Aufl. Berlin 1951.

Rationalitätstypen A- 29

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

len heraus, um sie idealtypisch darstellen zu können. Leisegang ein 
Stück weit zu folgen, ist deshalb angezeigt, allerdings verbunden mit 
einer veränderten Akzentsetzung. Hieraus wird sich eine Wiederauf­
nahme des Relativismusproblems ergeben.

2. Typen von Denkformen bei Leisegang

Unter Denkformen versteht Leisegang »das in sich zusammenhän­
gende Ganze der Gesetzmäßigkeiten des Denkens«15. Er bezieht dies 
auf das Individuum - und vergibt, wie mir scheint, damit gerade das, 
worum es Kant ging, nämlich die Möglichkeit einer Erkenntnis­
begründung. Wenn Leisegang nachfolgend in einigen von ihm dar­
gestellten Grundpositionen wiedergegeben wird, so gerade unter 
Absehung vom Individuum und unter Betonung des Strukturgedan­
kens. Dies ist folgendermaßen zu verstehen: Kant war zur Gewin­
nung seiner Kategorien, die je für sich eine Denkform sind, von Ur­
teilen ausgegangen. Das allerdings ist ein viel zu kleinteiliges 
Beginnen, das nur teilweise dadurch kompensiert wird, daß unter 
den Urteilen auch Relationsaussagen vorkommen. Größere Zusam­
menhänge ergeben sich erst, wenn nicht bloß Dinge und Eigen­
schaften aufeinander bezogen werden, sondern wenn - wie White- 
head dies im Auge hat -Argumentationsstrukturen insgesamt als 
Ausgangspunkt gewählt werden. Tatsächlich läuft Leisegangs Typi­
sierung von Denkformen genau hierauf hinaus; denn zustimmend 
referiert er Cassirer, für den »die Sprache und die Religion, die Kunst 
und der Mythos je eine selbständige, von anderen geistigen Formen 
unterschiedene charakteristische Struktur besitzt«, die »je eine ei­
gentümliche >Modalität< der geistigen Auffassung und der geistigen 
Formung darstellen«16.

Ein Nachteil des Leisegangschen Ansatzes scheint in der phäno­
menologischen Zugehensweise zu bestehen, der Wahl von typischen 
Vertretern, an denen herausgearbeitet wird, welcher Art die jeweils 
betrachtete Struktur ist. Dies läßt sich jedoch nur um den Preis eines 
Dogmatismus umgehen; denn man müßte einen vollständigen Über­
blick über alle überhaupt denkbaren Strukturen haben, um einen sy­
stematischen Ansatz zu finden. Hierfür allerdings fehlt jede Grund-

15 A.a.O., S. 15.
16 A.a.O., S. 22.

30 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild 

läge. Erst im Nachhinein läßt sich eine Ordnung ausmachen: der eher 
phänomenologische Ansatz bleibt uns also nicht erspart.

a) Der Gedankenkreis

Eine der ältesten Formen, Gedanken zu ordnen, ist die zyklische Ge­
stalt. Charakteristische Vertreter finden wir von den Vorsokratikern 
bis heute. Drei ganz unterschiedliche Beispiele unter den vielen, die 
Leisegang heranzieht17, mögen dies verdeutlichen. Heraklit schreibt 
im Fragment 22 B 10: »Aus Allem Eines und aus Einem Alles.« Diese 
Struktur, ABBA, steht geradeso am Beginn des Johannesevangeli- 
ums: »Im Anfang war der Logos, und der Logos war bei Gott, und 
Gott war der Logos.« Verbunden mit einer Deutung des inhärenten 
Verständnisses lesen wir bei Goethe:

»Eh' sich nicht rundet zu einem Kreis,
Ist kein Wissen vorhanden.
Ehe nicht einer alles weiß,
Ist nicht die Welt verstanden.«

Systole und Diastole, ewige Wiederkehr des Gleichen, coincidentia 
oppositorum - diese Figur finden wir nicht nur im Kleinen, in kurzen 
Zeilen, sondern in ganzen Werken und Gedankengebäuden als 
Strukturprinzip. Die schulmäßige Barockarie hat die Form ABA, die 
klassische Sonate wiederholt am Ende die beiden Themen des An­
fangs: das Strukturprinzip wird hier zu einem ästhetischen Prinzip 
und zur Stilform. Literarisch gilt es immer noch als eine gelungene 
Figur, am Ende den Anfang wiederaufzunehmen.

In der Philosophie mag der Eindruck entstehen, die Figur des 
Gedankenkreises finde sich nur dort, wo an die Stelle mythischer 
Kreislaufvorstellungen (etwa der Zeit, des Umschwungs der Gestirne 
oder des Lebens, das sterbend neues gebiert) starke mystische Ele­
mente getreten sind. So treffen wir im Neoplatonismus, bei Meister 
Eckhart und Jakob Böhme diese Figur, die doch jeder aristotelischen 
Logik zuwider ist. Wieso aber hat sie argumentative Kraft? Der in­
nere Zusammenhalt ist unmittelbar erkennbar; denn er beruht auf 
der Vorstellung, »daß das sinnvolle Gefüge der menschlichen Rede 
mit dem sinnvollen Gefüge der Welt wesensgleich sei«18. Natürlich

17 A.a.O., S. 61,65 bzw. 61.
18 A.a.O., S. 75.

Rationalitätstypen A- 31

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

steht dahinter der Gedanke einer tiefgehenden Übereinstimmung 
von Denken und Sein, wie wir sie bei Parmenides erstmals formuliert 
finden und wie sie Aristoteles für seine Logik ebenso in Anspruch 
nimmt, nur an anderer Stelle. Damit aber ist diese Denkform durch­
aus mit dem Anspruch verbunden, universell zu sein.

Man sage nicht, alles wissenschaftliche Denken habe die Unsin­
nigkeit gerade solcher Strukturierung gezeigt: Goethe selbst verstand 
sich als Naturwissenschaftler, und verwandte Gedanken finden wir 
nicht nur in der romantischen Naturphilosophie, sondern auch in 
der romantischen Naturwissenschaft; ebenso haben zyklische Kos­
mosmodelle der Gegenwart hier ihre Wurzeln! Auch Joseph Schum­
peters Theorie der Konjunkturzyklen mit ihrer Überlagerung von 
Kontratieff- und Juglarzyklen, deren Kreislaufcharakter zu be­
gründen er sich weigert, bezieht ihre Plausibilität allein aus der Ak­
zeptanz der Kreisform als eine elementare Daseinsform. Schließlich 
ist der Kreis, der in sich kehrende Zirkel, die methodologische 
Grundfigur der Hermeneutik - jedenfalls so lange, als der Gedanke 
eines völligen Verstehens eines Textes noch keine Schwierigkeiten 
bereitet oder der Abschluß in einer Horizontverschmelzung für mög­
lich gehalten wird.

Diese Denkform in ihrer Kreisstruktur verbindet Begriffe natur­
gemäß nicht im Sinne einer aristotelischen Definitionslehre von 
genus proximum und differentia specifica; denn die Begriffe bezeich­
nen in der zyklischen Denkform stets einen unauflöslichen Zusam­
menhang von Teil und Ganzem, sie verweisen in eins auf einen leib­
lich-seelischen und einen kosmischen Zusammenhang: Ein und 
Alles, Licht und Finsternis, Leben und Tod - aber nicht als bloßer 
Gegensatz, sondern als Pole im ewigen Umschwung. Die Begriffe 
sind dabei aufeinander bezogen, bezeichnen eine Dynamik und keine 
Statik, und sie stehen als Metaphern im Sinne von verkürzten Struk­
turanalogien für einen Gesamtzusammenhang des Daseins. Die Ar­
gumentationsstruktur muß darauf abzielen zu zeigen, daß wir es mit 
einer geschlossenen Kreisfigur A-B-A zu tun haben. Man wende 
nicht ein, dies sei keine Argumentation: Im Mittelalter galt der Auf­
weis einer Analogie als Beweis, weil er als Ausdruck der Harmonie 
der Schöpfung durch den Schöpfer gesichert war. Man sage auch 
nicht, für uns Heutige sei dies kein Beweis; denn in den Geisteswis­
senschaften wird man ohne die hermeneutische Methode nicht aus­
kommen, weil jedes Verstehen in das polare Verhältnis von Ganzem 
und Teil eingebunden ist und das Ganze nicht anders als über den

32 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

Durchgang durch die Teile faßbar wird. Immer noch auch empfinden 
wir den Umschwung der Gestirne als den Ausdruck des Fast-Ewigen, 
immer noch hoffen wir, nach Krankheit wieder gesund zu werden. 
Überall, wo wir Organismusvorstellungen in die Natur tragen, kehrt 
diese zyklische Denkform wieder - und alle Vorstellungen von 
Müllrecycling haben hier ihre Wurzeln. Der Kreis als Denkform ist 
so zugleich Argumentationsform, Lebensform und Weltbild!

b) Die dialektische Denkform

Scheinbar nah verwandt mit der Zyklusform ist die Dialektik, arbei­
tet sie doch geradeso mit Gegensatzpaaren, die nicht kontradikto­
risch, sondern konträr und inhaltlich zu verstehen sind. Wenn ich 
weiß, was ein Bleistift ist, weiß ich zugleich, was kein Bleistift ist - 
und dies bezogen nicht auf alles in der Welt, sondern sinnvollerweise 
auf andere Schreibgeräte. Diese wiederum kann ich von Nicht- 
Schreibgeräten unterscheiden usw. Ersichtlich haben wir es hier auch 
mit einem Prozeßgedanken zu tun, aber er führt nicht von der Thesis 
über die Antithesis zur Thesis zurück, sondern zur Synthesis, welche 
die beiden voraufgegangenen Positionen >aufhebt<: Wir gelangen zu 
einer ganz anderen, vorantreibenden, zu immer größerer Höhe auf­
steigenden Dynamik, der als Erkenntnisdynamik bekanntlich zu­
gleich eine Dynamik im Erkenntnisobjekt korrespondiert. Vorange­
trieben durch inhaltliche Entgegensetzungen (oft unzutreffend, ja 
irreführend als Widersprüche bezeichnet), korrespondiert diese 
Denkform durchaus einer Grundfigur des Lebens; denn auf jede ge­
gebene Situation reagieren wir, wobei das Resultat nicht eine 
Rückkehr in den alten Zustand ist, sondern sich als Spirale erweist; 
denn nie wird der Ausgangspunkt wieder erreicht: Entweder bin ich 
ein anderer geworden oder der Fluß ist ein anderer geworden.

Hegels Strukturprinzip hat Leisegang, Hegel wörtlich nehmend, 
als »Kreis von Kreisen« gesehen, weil dieser schrieb, daß jedes ein­
zelne Glied als »Beseeltes der Methode die Reflexion in sich« sei, die 
»in den Anfang zurückkehrt«; aber das Bild ist irreführend, geht doch 
die Synthesis gerade nicht mehr in der Thesis auf, weil diese 
Rückkehr in den Anfang »zugleich der Anfang eines neuen Gliedes 
ist«.19 So schreibt Hegel schon am Beginn seiner Logik, in Wahrheit 
sei weder das Sein noch das Nichtsein, sondern das Werden. Dieses 

19 So zitiert H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., S. 143.

Rationalitätstypen A- 33

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

Werden ist mit klassischen Logikansätzen nicht einzufangen20: Eben 
darum war es notwendig, dem bloßen Begriff der geschaffenen als 
der besten der Leibnizschen möglichen Welten das von Kant so ge­
zauste Wolffsche complementum possibilitatis hinzuzufügen, weil 
die rein begriffstheoretische Struktur nicht in Existenz und Wandel 
umzusetzen ist. Doch auch der Kantische Schematismus der Zeit 
reicht nicht aus, ein Werden auf Begriffe zu gründen; denn er indu­
ziert eine Abfolge im Sinne einer Ordnung, nicht aber, wie Kant 
glaubt, eine Dynamik. Die Dialektik als Denkform ist also sehr wohl 
eine eigenständige und irreduzible Strukturierung. Von der Kreis­
form nimmt sie das Entgegensetzen auf, doch wandelt sie den Kreis 
zur Spirale, weil der Anfang gerade nicht wieder erreicht wird, son­
dern ein durch den Kreisgang veränderter Zustand. Begriffe werden 
hier nicht in Gegensatzpaaren, sondern in inhaltlicher Entgegenset­
zung im Hinblick auf das beide Verbindende verstanden, Aussagen 
entfalten eben dieses, und die argumentative Struktur besteht im 
Aufweis des Zusammenhangs von Ausgegrenztem und Ganzem, das 
im Prozeß erst entsteht und zugleich in seiner Überholbarkeit durch­
schaut wird. Die Struktur verweist damit in jeder Aktualisierung 
über sich hinaus und schließt insofern das dynamische Element ein. 
- Daß diese Denkform eine Weitsicht bestimmt, muß nicht entwik- 
kelt werden.

c) Die Begriffspyramide

Eine begriffliche Struktur, die seit Platons Dihairesen des Sophistes 
bekannt ist und von Porphyrios (im Arbor Porphyrii) zum metho­
dischen Werkzeug gemacht wurde, ist die Begriffspyramide. Sie steht 
im diametralen Gegensatz zum dynamischen Werden der Dialektik. 
Voraussetzung ist, daß sich Eigenschaften einer Sache (eines Dreiecks 
qua Dreieck, einer Pflanze qua Pflanze usw.) von solcher Art finden, 
daß man die Fülle der möglichen hinzutretenden Eigenschaften in 
einer Pyramide anordnen kann (wobei Mehrfach-Aufgliederungen 
zulässig sind). Das geläufigste Beispiel stellen die Klassifikationen 

20 Dies gilt auch für die im Gefolge von Post entstandenen temporalen Logiken; denn 
selbst wenn es gelingt, ein befriedigendes formales System zu entwikkeln, das dem 
wesentlichen Desiderat gerecht wird, daß alle Wahrheitswerte für Aussagen über >Ver- 
gangenes< festliegen, während sie für Aussagen über >Zukünftiges< offen sind, wäre 
doch damit die Dynamik des Werdens nicht eingefangen.

34 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

der Pflanzen und Tiere dar: oben stehen die allgemeinsten Begriffe - 
>Pflanze< bzw. >Tier< -, unten stehen die Individuen.21 Die Begriffs­
pyramide bringt also Ordnung in die unendliche Vielzahl der Indi­
viduen. In der Pyramide gibt es kein Werden, keine coincidentia 
oppositorum, kein Mehr oder Weniger, sondern nur scharfe klassi- 
fikatorische Merkmale. Gerade darum gilt hier die aristotelische Syl- 
logistik, die nichts anderes ausdrückt als die Lagebeziehungen der 
Begriffe in der Pyramide zueinander22:

Alle Menschen sind sterblich.
Sokrates ist ein Mensch.
Sokrates ist sterblich.

Die Ordnungsstruktur induziert also nicht nur ideal scharfe Abgren­
zungen (und führt damit, ontologisch gesehen, ins Reich der plato­
nischen Ideen), sondern mit ihnen die aristotelische Syllogistik als 
Logik einstelliger Prädikate für Aussagen vom Typ >A ist B<. So ist, 
wie Leisegang treffend sagt, Platon als Schöpfer der Begriffspyrami­
de zugleich der Schöpfer des logischen Urteils und des logischen Den­
kens.23 Sokrates zwingt seine Gesprächspartner, mit >ja< und >nein< zu 
antworten, um Begriffe sinnvoll entwickeln und anwenden zu kön­
nen. So denkt Aristoteles in der Begriffspyramide. Der Unterschied 
zu Platon besteht nur darin, daß Aristoteles immer den in einzelnen 
Schlüssen aktualisierten Teilausschnitt betrachtet, während Platon 
stets auf den Gesamtzusammenhang aus ist; denn die Ordnung des 
Kosmos ist die Ordnung des Reiches der Ideen. Ebenso induziert der 
Gedanke einer Abgeschlossenheit der Begriffspyramide in der ober­
sten Idee der Kalokagathia den scholastischen Gedanken des ens et 
unum convertuntur wie des omne ens est unum, verum, bonum als 
Zusammenfassung der Transzendentalia (Postprädikamente, das, was 
über die Kategorien hinausgeht und auf diese anwendbar ist, was sie 
also in die Begriffspyramide integriert).24

Die Pyramide dient dabei nicht nur der Begründung der Kate­
gorien, sondern geradeso der Systematisierung der Wissenschaften, 
und zwar von der Metaphysik bis zur Ethik. Im Bereich der Physis, 
die dazwischen liegt, sichert sie, daß eine pyramidale Begriffsstruk­

21 H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., S. 210 ff.
22 A.a.O., S.213f.
23 A.a.O., S. 218.
24 Vgl. a.a.O., S. 257f.

Rationalitätstypen A- 35

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

tur zugleich als natürlich verstanden wird - wie dies Linne durchaus 
von seiner Pflanzenklassifikation glaubte sagen zu können: Das 
Wirkliche ist auch hier das Vernünftige.

Damit erweist sich ein scheinbar einfaches Klassifikations- und 
Strukturierungsinstrument als begriffliche Stufung aufsteigender 
Abstrakta, als argumentative Grundlage syllogistischer Schlußwei­
sen und als weltbildbestimmende Vorstellung von der idealen Exi­
stenz der den Dingen innewohnenden, sie konstituierenden Formen 
oder Essenzen. Und mehr noch, die logische Struktur der Begriffs- 
hierachie erlaubt es, überall Gründe - rationes - anzunehmen. Damit 
gilt der Leibnizsche Satz vom Grund in der Welt und mit ihm die 
entscheidende Bedingung, die Wissenschaft als ein System begrün­
deter Erkenntnis ermöglicht.

d) Die traditionelle axiomatische Denkform

Seit Euklid ist der Gedanke geläufig, die Begründung des Wissens in 
einem axiomatischen Aufbau zu suchen. Im 17. Jahrhundert wurde 
dieser Zugang verallgemeinert und zur wissenschaftlichen Methode 
schlechthin erhoben.25 Das hatte Kant im Auge, als er Wissenschaft 
als ein nach Prinzipien geordnetes - nämlich auf Axiome aufgebautes 
- Ganzes der Erkenntnis definierte. Die Struktur unterscheidet sich 
maßgeblich von jener der Begriffspyramide, handelt es sich doch bei 
den Grundelementen um Aussagen, nicht um Begriffe; die in die 
Axiome eingehenden Begriffe werden entweder vorausgesetzt (bei 
Euklid stehen sogenannte Definitionen am Anfang, die als Hinweis 
auf einen Inhalt figurieren, den wir ohnehin im Denken verfügbar 
haben; in der klassischen Mechanik, etwa bei Newton, werden Länge, 
Zeit und Masse ebenfalls als Grundgrößen vorausgesetzt und - 
außerhalb der Mechanik - beschrieben); oder aber sie werden - wie 
bei Hilbert - als implizit definiert angesehen, nämlich als durch die 
Axiome in ihrem Zusammenhang gegeben. Dem zweiten Falle aller­

25 Eindringlich belegen dies die Monographien von Arndt, Engfer und Schüling; H. W. 
Arndt: Methodo scientifica pertractatum. Mos geometricus und Kalkülbegriff in der 
philosophischen Theoriebildung des 17. und 18. Jahrhunderts, Berlin, New York 1971; 
H.-J. Engfer: Philosophie als Analysis. Studien zur Entwicklung philosophischer Analy­
sekonzeptionen unter dem Einfluß mathematischer Methodenmodelle im 17. und 
frühen 18. Jahrhundert, Stuttgart 1982; H. Schüling: Die Geschichte der axiomatischen 
Methode im 16. und beginnenden 17. Jahrhundert. Wandlung der Wissenschaftsauffas­
sung, Hildesheim, New York 1969.

36 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

dings liegt ein ganz anderes Verständnis dieser Denkformen zugrun­
de. Betrachten wir deshalb zunächst die erste Gestalt, wie sie von 
Euklid bis zum 19. Jahrhundert herrschend war.

Mit der axiomatischen Denkform waren in der Tradition zwei 
Sichtweisen unmittelbar verbunden:
- Alle Erkenntnis eines gegebenen Bereiches ist auf einige wenige 

Grundaussagen, die Axiome, dergestalt rückführbar, daß erstere 
in Ableitungsketten aus letzteren hergeleitet werden kann. Hier­
aus resultiert die Forderung nach Vollständigkeit eines Axiomen- 
systems.

- Die Axiome selbst sind keiner Begründung bedürftig, weil sie dem 
Sachkundigen als wahr einsichtig sind.

Die beiden scheinbar systemimmanenten Voraussetzungen haben 
weitreichende Konsequenzen; denn sobald angenommen wird, unse­
re Erkenntnis sei ausschließlich von dieser Art, wird umgekehrt vom 
Erkenntnisgegenstand (von der Mathematik wie von der Welt) un­
terstellt, daß er mit den Mitteln einer cartesischen mathesis univer- 
salis oder einer Leibnizschen scientia generalis erkennbar sei: Die 
ontologische Struktur der Erkenntnisgegenstände ist deshalb die 
durchgängige Ordnung nach Prinzipien!

Wie im Falle dieser Denkform eine Argumentation beschaffen 
ist, muß nicht erläutert werden: Sie beruht durchgängig auf einer 
Deduktion aus den Axiomen. Von den Grundbegriffen abgesehen, 
fungieren Begriffe dabei nur als Abkürzungen und sind eigentlich 
überflüssig; alle Last verlagert sich auf die Axiome. Auch das damit 
verbundene Weltbild ist unmittelbar ablesbar: Die Welt ist im 
Grundsatz erkennbar, selbst wenn es dem menschlichen Denken im 
Falle der Tatsachenwahrheiten nicht gelingt, die hierfür erforder­
lichen unendlichen komplexen Ableitungen vorzunehmen. Für Gott 
aber sind alle Wahrheiten analytisch, und einem Laplaceschen Dä­
mon, der eine vollständige Zustandsbeschreibung der Welt für einen 
einzigen beliebigen Augenblick besitzt, sind alle vergangenen und 
alle zukünftigen Zustände der Welt berechenbar.

e) Die axiomatische Denkform heute

Die Einstellung zu Axiomensystemen hat sich radikal gewandelt, seit 
Gauß, Bolyai und Lobatschewski erkannten, daß neben der eukli­
dischen auch nichteuklidische Geometrien möglich sind: Axiomen- 
systeme gabeln sich - und zwar nicht nur in der Geometrie, sondern 

Rationalitätstypen A- 37

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

geradeso in der Mengenlehre, in der Wahrscheinlichkeitstheorie, ja 
selbst in der Logik -, und dies, ohne daß sich ein Hypersystem in 
Gestalt einer Axiomensystempyramide angeben ließe. Damit ist der 
Gedanke hinfällig, Axiome seien wahre, evidente Grundaussagen. 
Ebenso kann Vollständigkeit nur noch intern (syntaktisch oder se­
mantisch) betrachtet werden. Dem entspricht der formalistische Ge­
danke Hilberts, Axiome als implizite Definitionen aufzufassen und 
ihre Widerspruchsfreiheit zum entscheidenden Kriterium ihrer Zu­
lässigkeit und der Existenz der so konstituierten Gegenstände zu ma­
chen.26 Gerade die Einsicht in die Offenheit und in die prinzipielle 
Unvollständigkeit aller etwas komplexeren Axiomensysteme führt 
nun zu der Möglichkeit der Verzweigung in unterschiedliche Geo­
metrien, Mengentheorien und sogar Logiken: Kein Bereich formaler 
Strukturwissenschaften ist hiergegen gefeit.

Was aber bedeutet dies für Denkformen? In einer engeren Per­
spektive läßt sich zunächst so argumentieren: Kant ging in seinen 
Kategorien von der aristotelischen Logik aus. Wenn nun an deren 
Stelle andere und reichhaltigere Logiksysteme treten, gelangen wir 
entsprechend zu anderen und reichhaltigeren Urteilsstrukturen und 
- wenn man wie Kant eine zugehörige Urteilstafel entwerfen wollte - 
zu korrespondierenden Kategorien. Dies ist fraglos ein bedeutsamer 
Schritt; denn er erlaubt uns, an der Grundvorstellung festzuhalten, 
daß das erkennende Subjekt den Erkenntnisgegenstand strukturiert 
und damit in gewissem Sinne konstituiert: das strukturelle Netz der 
betreffenden logischen Formen wird über das Material geworfen. 
Dennoch ändert sich radikal das Verständnis von der Funktion sol­
cher axiomatischen Denkformen; denn da es nicht mehr bloß eine 
einzige Logik gibt, die die Basis der Denkformen für das transzen­
dentale Subjekt bildet, ist ein Relativismus der Denkformen unaus­
weichlich, und dies um so mehr, als sich Axiomensysteme kreativ 
verändern, erweitern und ergänzen lassen, solange die Wider­
spruchsfreiheit gewahrt ist. Natürlich bleibt es bei der Deduktion als 

26 So schreibt Hilbert in einem Brief an Frege: »Wenn sich die willkürlich gesetzten 
Axiome nicht einander widersprechen mit sämtlichen Folgen, so sind sie wahr, so exi­
stieren die durch die Axiome definierten Dinge. Das ist für mich das Criterium der 
Wahrheit und der Existenz.« Frege reagiert mit Spott; denn was sollen hier Wahrheit 
und Existenz noch bedeuten? (Zit. bei F. Kambartel: Erfahrung und Struktur. Bausteine 
zu einer Kritik des Empirismus und Formalismus, Frankfurt a.M. 1968, S. 185 
Anm. 81.) Vgl. auch D. Hilbert: Axiomatisches Denken [1918], in: D. Hilbert: Hilber- 
tiana, Darmstadt 1964, S. 1-11.

38 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

Ideal der Argumentation, aber ersichtlich kann sie nicht für eine Be­
gründung ausreichen, weil weder die Grundaussagen - die je gewähl­
ten Axiome - noch die durch sie aufgespannte Struktur Wahrheit 
und Evidenz für sich in Anspruch nehmen können. Wir sind also 
innerhalb der Denkformen selbst mit der Relativismusproblematik 
konfrontiert. Dies erzwingt als erkenntnistheoretische Konsequenz, 
die kantische Leitidee einer transzendental auszulotenden Grundlage 
aufzugeben und zu einem relativen Apriori überzugehen. Mehr 
noch, die Möglichkeiten, Axiomensysteme umzumodeln, gar gänz­
lich neue zu entwickeln, verlangt, eine formale Kreativität ernst zu 
nehmen.

Das eben gewonnene Resultat betrifft nun keineswegs nur 
Axiomensysteme. Wir müssen erkennen, daß jede formale Struktur 
geeignet sein kann, als Denkform zu fungieren. Denkformen selbst 
sind also der kreativen Ausweitung fähig! Dies ist der Grund, wes­
halb eine systematische Deduktion aller möglichen Denkformen 
mißlingen muß und uns nur eine phänomenologische Zugehenswei­
se offen steht, welche die jeweils vorliegende Denkform sichtbar 
macht. So können die behandelten Denkformen nur als Beleg gelten, 
nicht aber die Möglichkeiten ausschöpfen. Das wiederum findet - als 
Folgerung aus dem heutigen Verständnis von Axiomatik - seine Ent­
sprechung im korrespondierenden Weltbild; denn an die Stelle des 
zwar unendlichen, aber in seinen Gesetzen abgeschlossenen Kosmos 
tritt nun das grundsätzlich offene Universum - im Materiellen wie 
im Geistigen. Zugleich aber kommt mit der Betonung des Kreativen, 
des Neuen, die Zeit als konstitutives Element der Denkformen hinzu; 
denn Neues kann nur in der Zeit auftreten. Was bedeutet dies für 
unser Problem?

3. Denkformen und Zeitvorstellungen

In Kants kritischer Philosophie sind Denkformen und Zeit weit­
gehend unabhängig voneinander; denn die Anschauungsform >Zeit< 
wird erst im Schematismus an die Kategorien herangetragen. Aller­
dings sieht Kant sehr wohl das Schritt-für-Schritt eines Beweises ge­
radeso wie die Konstruktion geometrischer und mathematischer Ge­
genstände; die Kategorien der Relation und Modalität bezeichnet er 
selbst als >dynamisch<. Dies legt es nahe, grundsätzlich nach der Be­
ziehung von Denkform und Zeitvorstellung zu fragen, ja, die Zeit­

Rationalitäts typen A- 39

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

Vorstellung selbst als Denkform zu begreifen. Hier scheinen die Din­
ge ohnehin einfacher zu liegen, denn aus dem uns vertrauten Abfol­
geverhältnis Vergangenheit - Gegenwart - Zukunft ergeben sich fol­
gende Möglichkeiten:
- Die Abfolge ist im Sinne megarischer Modalitäten in jedem Schritt 

notwendig und determiniert.
- Die Abfolge ist auf einen festliegenden Endpunkt in der Zukunft 

teleologisch bezogen.
- Die Abfolge ist in jedem Schritt offen, so daß zwar Vergangenes, 

genauer der Ausgangspunkt, festliegt, nicht aber Künftiges, das 
sich evolutiv entwickelt.

Fassen wir das Zeitverhältnis weiter, etwa als den Gegensatz des Im­
merwährenden und des sich stets Ändernden, wie dies die Gramma­
tik der semitischen Sprachen kennt, ergeben sich ganz andere Sche­
mata. Hierzu gehört wohl auch die mythische Vorstellung einer 
ewigen Wiederkehr des Gleichen. Die eben genannten Unterschei­
dungen sind also keineswegs erschöpfend, zu schweigen von Überle­
gungen zum Lichtkegel, wie sie zur Relativitätstheorie gehören, oder 
zur Zulässigkeit von Zeitumkehr, wie sie als Deutungsmöglichkeit 
für Mikroprozesse - gewissermaßen im Inneren der Heisenberg- 
schen Unschärferelation - herangezogen wird: Auch Zeitformen als 
Denkformen scheinen prinzipiell offen zu sein. Doch die getroffenen 
Unterscheidungen reichen aus, um die Bezüge zu den entwickelten 
Denkformen aufzusuchen.

Beginnen wir mit der zyklischen Form. Sie verlangt das Durch­
laufen der ABA-Struktur; das Ergebnis ist eine ewige Wiederkehr des 
Gleichen, genau jene Zeitvorstellung, die dem mythischen Denken 
zugrunde liegt und ihre Entsprechung in der Vorstellung vom ewigen 
Kreislauf der Gestirne und der Geschicke findet. - Die Begriffspyra­
mide dagegen verharrt in zeitloser Statik. Sie repräsentiert Platons 
Ideenhimmel oder Leibnizens regio idearum des göttlichen Denkens: 
Sie ist aller Zeitlichkeit entrückt. - Für die traditionelle Axiomatik 
gilt hinsichtlich der Ableitungsketten zunächst Ähnliches; aber bei 
näherem Zusehen zeigt sich eine Gerichtetheit; denn die Ableitungen 
sind in ihrem Schritt-für-Schritt nicht umkehrbar. Das Bemerkens­
werte dieser Gerichtetheit ist jedoch, daß nicht etwa eine Zeitrich­
tung - die von der Vergangenheit in die Zukunft - ausgezeichnet ist. 
Vielmehr erweist sich, da alles seine Gründe hat, alles in jeder Rich­
tung festgelegt. Darum kann der Laplacesche Dämon jeden vergan­
genen wie jeden zukünftigen Zustand berechnen. Die Zukunft kann 

40 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

also grundsätzlich nichts Neues bringen. Deshalb ist es nicht ver­
wunderlich, daß bis ins 18. Jahrhundert alle Technik als Nachahmung 
der Natur begriffen wurde. - Es bleibt noch die Denkform der Dia­
lektik in ihrem Zeitverhältnis zu betrachten. Daß sie einen Prozeß 
strukturiert, in dem Thesis und Antithesis in die Synthesis über­
gehen, wurde schon deutlich. Dieser Prozeß ist füglich nicht umkehr­
bar, er weist stets von Erreichtem in die Zukunft: Er ist - wie alles 
menschliche Handeln - teleologisch. Solange nun diese Zukunft als 
letzter, unüberholbarer Fluchtpunkt gedacht wird, weil es zu ihm 
keine Negation mehr geben kann (sei dies das Absolute schlechthin 
oder die klassenlose Gesellschaft oder das Ende aller Zeit im Jüngsten 
Gericht), solange erweist sich die zeitliche Dynamik insgesamt als 
Geschichtsteleologie. Das Vergangene ist stets nur Vorgeschichte 
zur eigentlichen Geschichte, die uns dem letzten Geschichtsziel 
näherbringt.

Ersetzt man nun im Prozeß der Dialektik die formell bloß nega­
tive Antithesis durch etwas, das neu ist gegenüber allem Bisherigen, 
insbesondere gegenüber der Thesis (und insofern antithetisch), so 
ergibt sich die zeitliche Denkform des Evolutionsschemas, wenn noch 
folgende Bedingungen erfüllt sind: Das jeweilige Neue, in der Biolo­
gie die Mutation, muß in seinen Funktionen mindestens das leisten, 
was es ersetzen soll. Und es muß in einem dynamischen Selektions­
prozeß erweisen, daß dies besser, zumindest aber gleich gut gelingt. 
Dieses Schema eines Wechselspiels von Mutation und Selektion be­
ansprucht, eine retrospektive Erklärung der Vergangenheit geben zu 
können, jedoch nur eine Trendaussage für die nahe Zukunft. Es lei­
stet damit, so gesehen, weniger als das kausale axiomatische Schema. 
Aber da es auf jeden Prozeß anwendbar ist, in dem etwas kausal nicht 
Vorhersehbares sich ereignet, also auf jeden Geschichtsprozeß, ist es 
heute zum Strukturprinzip vom Biologischen über das Psychische bis 
zum Wirtschafts- und Wissenschaftsdarwinismus geworden. Seine 
Argumentationsweise ist, wo sie sich nicht des kausalen Schemas 
bedient, auf die Plausibilität gegründet, daß das Auftreten von Neu­
em nie prognostizierbar, sondern nur in seinen Folgen retrospektiv 
deutbar ist.

Rationalitätstypen A- 41

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Posen

4. Denkformen und Gedankenschemata

Rückblickend lassen sich die mythische, die teleologische, die kausal­
axiomatische und die evolutionäre Denkform Weltbildern zuordnen, 
die dominierend waren oder, wie die evolutionäre Denkform, eine 
Vorherrschaft ankündigen. Whitehead hatte solche Strukturierungs­
netze Gedankenschemata genannt und mit der Schöpferkraft der Ver­
nunft in Verbindung gebracht. Hier wurden sie differenziert, um 
deutlich werden zu lassen, wie sich das methodologische Regel­
system der Wissenschaften auf Rechtfertigungsinstanzen zu bezie­
hen vermag, die als Gedankenschemata einen metaphysischen Ge­
halt haben, indem sie eine Orientierung im Dasein vermitteln, 
einen ontologischen Gehalt, weil sie Phänomene und Prozesse struk­
turieren, und einen erkenntnistheoretischen Gehalt, weil sie mit dem 
Anspruch verbunden sind, begründetes Argumentieren im Rahmen 
der jeweiligen Struktur zu ermöglichen. Daß sie dabei zugleich 
menschliche Grunderfahrungen verkörpern, befähigt sie, über die 
Wissenschaften hinaus im Leben wie in der Kunst wirksam zu wer­
den. Nur deshalb vermögen sie - außerhalb der Wissenschaften an­
gesiedelt - für diese als Begründungsinstanz zu fungieren. So ist die 
zyklische Denkform im Inhalt mythischer Erzählungen und in struk­
tureller Gestalt im Reim, im Sonett, in der Sonatenform und sicher­
lich in allen Symmetrieformen anzutreffen. So mag der Statik der 
Begriffspyramide eine Ästhetik entsprechen, die unveränderliche 
Gesetze der Schönheit kennt und - wie beispielsweise in der Ikonen­
malerei - die einmal gefundene, als Wahrheit verstandene Darstel­
lung über Jahrhunderte festhält. Der traditionellen Axiomatik mag 
eine Regelpoetik entsprechen, der modernen hingegen die freie Va­
riabilität des Ausgangspunktes bei konsequenter Festlegung der Fol­
geschritte, wie sie die Schönberg-Schule kennt. Die Dialektik findet 
ihre Entsprechung in einer Ästhetik, die - wie Jauß es darstellt - auf 
der Grundlage gegebener Regeln in der gezielten Regelverletzung 
den Durchbruch zu einer veränderten Sicht und damit zu einer neuen 
Synthese sieht. Daß das Überraschende, das Neue einen positiven 
Reiz besitzt, ist seit der Renaissance, der Erfindung der Novelle, Leit­
schnur einer veränderten Ästhetik, deren vorläufiger Endpunkt die 
eigene Gestaltung des fiktiven Geschehens in interaktiven Cyber­
space-Aktionen ist. Die Evolution dessen, was unter Kunst verstan­
den wird, ist ebenso unaufhaltsam wie die Erweiterung der Gedan­
kenschemata!

42 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild

5. Das Relativitätsproblem

Kehren wir zurück zu den Denkformen, die den Wissenschaften ihre 
argumentative Struktur verleihen. Mit der Freigabe der Denkfor­
men, mit ihrer Öffnung für kreative Weiterungen ist, wie wir sahen, 
unausweichlich das Problem der Relativität verbunden. Anders als 
bei den Denkstilen, wie sie heute in der Wissenschaftsgeschichte in 
Anknüpfung an Fleck diskutiert werden27, wurden die Denkformen ja 
als letzter Bezugspunkt zur Rechtfertigung argumentativer Zusam­
menhänge und damit zur Rechtfertigung des Methodengefüges der 
Wissenschaften gesehen. Sie sind damit unauflöslich für deren 
Wahrheitsanspruch mitverantwortlich. Denkformen jedoch sind 
nicht wahr, selbst wenn dies immanent etwa vom Mythos, vom Kau­
salnexus, von der Dialektik oder von Vertretern der Evolution immer 
wieder in Anspruch genommen wurde oder wird. Nun gibt es aber 
außerhalb der Denkformen keine Instanz mehr, die zur Rechtferti­
gung herangezogen werden könnte. Die Schwierigkeiten gehen sogar 
tiefer; denn bevor man den Begründungsanspruch zweier konkurrie­
render Denkschemata gegeneinander abwägen kann, muß man sie 
verstanden haben! Die Inkommensurabilität von Paradigmata, das 
Fehlen einer radikalen Übersetzung, die Unübertragbarkeit der den 
Sprachen inhärenten Weitsicht ist ein oft behandeltes Problem, das 
hier wiederkehrt. So glaubt Donald Davidson, in der Unterscheidung 
von ordnenden Schemata auf der einen und zugeordnetem Inhalt auf 
der anderen Seite ein letztes, drittes Dogma des Empirismus sehen zu 
müssen.28 Einmal abgesehen davon, daß dies kein Dogma des Empi­
rismus, sondern ein eingeschmuggelter Kantianismus ist, wird man 
dem Einwand nur auf folgende Weise begegnen können: Es ist kei­
neswegs ausgeschlossen, daß zu einer Zeit und von einem Menschen 
für verschiedene Bereiche verschiedene Denkformen in Anwendung 
gebracht werden. Das Dogma, derlei dürfe nicht sein, beruht viel­
mehr auf einer Verallgemeinerung einer axiomatischen oder pyrami­
dalen Begriffsform, nach der sich alle Begriffe und Argumente, derer 
wir uns bedienen, in ein einziges Schema einordnen lassen müssen. 
Tatsächlich jedoch sind wir frei darin, andere Arten der Beziehungen 

77 L. Fleck: Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Einführung 
in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv [1935], Frankfurt a. M. 1980.
28 D. Davidson: Was ist eigentlich ein Begriffsschema? [1974], in: D. Davidson: Wahr­
heit und Interpretation, Frankfurt a.M. 1986, S. 261-282.

Rationalitäts typen Ar- 43

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hans Poser

zu denken, Beziehungen, die nicht in deduktiven Ableitungsketten 
bestehen, sondern in Ergänzungsverhältnissen. Da wir frei sind, neue 
Strukturen hervorzubringen und als Denkformen anzuwenden, be­
ruht die eigentliche Schwierigkeit nicht in der behaupteten Inkom- 
mensurabilität der Denkschemata. Dennoch zeigt sich, daß wir nicht 
umhin können, eine weitere Voraussetzung zu machen, die noch hin­
ter die Denkformen zurückreicht: Nämlich die Voraussetzung, daß 
die Argumentationen, die unter Verwendung der Struktur in den 
Wissenschaften gegeben sind, auf Erkenntnis, also auf Wahrheit ab­
zielen. Dabei läßt sich innerhalb der jeweiligen Denkform, innerhalb 
also eines wissenschaftlichen Methoden- und Aussagengefüges ein 
Wahrheitsrelativismus vermeiden; denn durch die Denkformen wird 
nur eine Struktur vorgegeben, die auf dem Wege über die Festset­
zungen zweiter und erster Stufe zu Fragen an den Erkenntnisgegen­
stand führt, wie aber eine solche Frage beantwortet wird, ist durch 
die Struktur nicht determiniert. Doch dies kann für den vorliegenden 
Zusammenhang nicht ausreichen, weil es immer noch einen Relati­
vismus der Denkformen selbst gibt; vielmehr müssen wir uns ver­
gegenwärtigen, daß alle Denkformen darauf abzielen, auf der unter­
sten Stufe Erkenntnis zu ermöglichen. Sie alle folgen also dem 
regulativen Prinzip der Wahrheit. Doch während Kant regulative 
Prinzipien innerhalb der transzendentalen Dialektik durch einen 
Prozeß der Totalisierung von Kategorien zu gewinnen vermochte, 
ist uns dieser Weg versperrt. Die Einführung von Denkformen als 
Strukturen der Argumentation hilft zwar, das Abhängigkeitsgefüge 
wissenschaftlicher Erkenntnis von historischen Bedingungen ein 
Stück weit tiefer zu durchschauen, führt uns damit aber zu einer 
fundamentalen Frage, die auf eine Neubestimmung des Wahrheits­
begriffes als regulative Idee hinausläuft. Whitehead, der nicht müde 
geworden ist, für die Weiterentwicklung von schemes of thought ein­
zutreten, sagt von ihnen am Ende seines kleinen Essays The Function 
of Reason:

»Auf diese Weise stolpert die Menschheit gleichsam mit unsicheren Schritten 
dem Ziel entgegen, die Welt zu verstehen [...]. Die Herrschaft der Vernunft 
ist schwankend, ungesichert, häufig verdunkelt und verdrängt. Aber es gibt 
sie.«29

29 A.a.O., p. 89 sq. bzw. S. 73.

44 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit der Vernunft - 
Pluralität der Denkformen?

Nicolas Füzesi

Hans Leisegang erhebt mit seiner Denkformenlehre den Anspruch, 
eine prinzipielle Alternative zu Vernunfttheorien zu etablieren, die 
von der Einheit der Vernunft ausgehen. In solchen Konzeptionen 
manifestiert sich seines Erachtens logisch ein Widerspruch der Ver­
nunft mit sich selbst, der sich philosophiegeschichtlich als Divergenz 
und Unvereinbarkeit zwischen den jeweiligen philosophischen Posi­
tionen darstellt. Diese Divergenz scheint dem von den Ansätzen je­
weils erhobenen Absolutheitsanspruch zu widersprechen. Um sie zu 
verstehen, bedarf es nach Leisegang der Konzeption einer Mehrheit 
von Denkformen bzw. Logiken und damit der Aufgabe der Einheits­
konzeption der Vernunft. In Absetzung von diesen Theorieent­
würfen versucht Leisegang zu zeigen, daß es »nicht nur unsere eine 
[...] in sich abgeschlossene und entwicklungslose Logik«1, sondern 
mehrere in sich abgeschlossene Logiken gibt.1 2 Diese Annahme prin­
zipiell und qualitativ verschiedener Denkformen führt Leisegang zu 
einem pluralen Vernunftkonzept, das er in einer Typologie verschie­
dener Ansätze der Philosophiegeschichte zu verifizieren versucht. 
Dieses Unternehmen soll aber nicht zu einem Relativismus und zur 
Preisgabe der Wahrheitsfrage führen: Die Denkformen sind notwen­
dig auf diejenigen Gegenstandsgebiete bzw. Wirklichkeitsbereiche 
bezogen, von denen sie »ursprünglich abgelesen«3 wurden. Die 
Möglichkeit einer Verfehlung tritt nur dann auf, wenn einer Denk­
form eine falsche, ihr also fremde Referenz zugewiesen wird.

Im folgenden werde ich Leisegangs Konzept der Denkform kurz 
skizzieren und exemplarisch an seiner Hegel-Rezeption darstellen.

1 H. Leisegang: Denkformen, 2. Auflage Berlin 1951, S. 10. Ich lege die zweite, erwei­
terte und überarbeitete Auflage von 1951 zugrunde, verweise für Parallelstellen oder 
prägnantere Formulierungen aber ebenfalls auf die 1. Auflage, Berlin, Leipzig 1928.
2 A.a.O.
3 H. Leisegang: Meine Weltanschauung, Berlin 1951, S. 53.

Rationalitätstypen A- 45

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

Dabei zeigt sich, daß Leisegang seine Typologie gleichsam nach dem 
historischen Paradigma durchführt, zugleich aber den Anspruch er­
hebt, aus seiner Perspektive den Ansatz Hegels kritisch verorten zu 
können. In einem zweiten Abschnitt soll dieser Anspruch vor dem 
Hintergrund der Hegelschen Logik und Geschichtsphilosophie disku­
tiert werden. Dabei wird sich zeigen, daß die von Leisegang gewon­
nene Pluralisierung der Vernunft wohl im Rahmen einer typologi- 
sierenden Beschreibung der Geschichte ihre Berechtigung hat, nicht 
aber als Grundlegung einer alternativen Vernunftkonzeption.

1. Leisegangs Konzept der Denkform

Den Begriff der Denkform bestimmt Leisegang als dem Begriff der 
Logik äquivalent. Beide bezeichnen ein Ganzes von Gesetzlichkei­
ten.4 Der Begriff der Denkform tritt damit an die Stelle des Logik­
begriffs. Die Denkformenlehre versteht Leisegang konsequenterwei­
se im Sinne einer »Polylogik«5.

Die Denkformen sind ontologischen Ursprungs. Sie sind keine 
reinen Formen des Denkens, sondern verdanken sich der Anschau­
ung eines bestimmten Wirklichkeitsbereiches, dessen Bearbeitung 
sie dienen. Sie sind insofern nicht in einem klassisch formal-logi­
schen Sinn formal, d.h. ablösbar von ihrem Wirklichkeitsbereich, 
sondern in diesem fundiert.6 Die Denkformen lesen gleichsam die 
logische Struktur des jeweiligen Wirklichkeitsbereiches ab und re­
präsentieren sie in Begriffs-, Urteils- und Schlußform. Da sie in sei­
ner Anschauung fundiert sind, haben sie auch nur in ihm ihre 
Gültigkeit. Diese Gültigkeit wiederum ist eine rein logische, keiner 
Entwicklung fähige.7

Die Möglichkeit der Identifikation und Bestimmung der logi­
schen Struktur bestimmter Denkformen gewinnt Leisegang im 
Durchgang durch verschiedene philosophische Positionen. Dabei 
folgt er zwei hermeneutischen Grundsätzen: zum einen dem Aus­

4 Vgl. H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., 2. Auf!., S. 10 und S. 15 f.; 1. Auf!., S. 4 und 
S. 9.
5 Der Begriff wurde im deutschsprachigen Raum eingeführt von H. Stoffer: Die moder­
nen Ansätze zu einer Logik der Denkformen, in: Zeitschrift für philosophische For­
schung, Bd. 10 (1956), S. 442-466 und S. 601-621, vgl. insbes. S. 616 Anm. 211.
6 Vgl. H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., 2. Aufl., S. 16; 1. Aufl., S. 10 und S. 442.
7 Vgl. a.a.O., 1. Aufl., S.l.

46 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit der Vernunft - Pluralität der Denkformen?

legungsgrundsatz, das Einzelne aus dem Ganzen zu verstehen, zum 
anderen dem Postulat der immanenten Textauslegung, das fordert, 
die fraglichen Texte aus sich selbst heraus, ohne jede sie übersteigen­
de Setzung zu verstehen. Die Textauswahl erfolgt dabei nach dem 
Kriterium, daß der Text »Gedanken rein als solche«8 enthalten 
müsse. Dann ließe sich auch ein »Einblick in die logische Struktur 
des Denkens selbst gewinnen, wenn es sich in Begriffen, Urteilen, 
Schlüssen und Beweisen«9 darstelle. In der Analyse eines Textes be­
ginnt Leisegang damit, daß er untersucht, ob sich seine Sätze den 
Regeln der traditionellen Logik fügen oder nicht. Ist dies nicht der 
Fall, so darf angenommen werden, daß eine andere Denkform vor­
liegt. Eine mögliche andere Gesetzmäßigkeit zeigt sich, wenn bei­
spielsweise die Verbindungen der Satzteile miteinander und der in 
Sätzen ausgedrückten Gedanken einen Zusammenhang verraten.10 11 
Für diese müssen Regeln gefunden und untersucht werden, ob sie 
von anschaulichen bzw. erfahrbaren Konfigurationen abgelesen sind. 
Diese Vorarbeiten sind notwendig, um zur Darstellung einer Denk­
form zu gelangen. Leisegang betrachtet ein solcherart induktives 
Vorgehen als Methode der historischen Forschung.11

Leisegang ist nun der Überzeugung, die Verschiedenheit logi­
scher Strukturen diagnostizieren zu können, ohne dabei auf eine all­
gemeine, alles Denken bestimmende Logik zurückgreifen zu müssen. 
Zwar läßt sich seinen Ausführungen entnehmen, daß die elementar­
logischen Strukturen, Begriff, Urteil und Schluß, auch für die Iden­
tifikation der Verschiedenartigkeit der Denkformen konstitutiv sind. 
Dem Problem, etwas in Anspruch nehmen zu müssen, dessen all­
gemeine Gültigkeit man bestreitet, versucht er jedoch damit zu ent­
gehen, daß er Logik und Gegenstandsbereich korrelativ definiert: Die 
logische Struktur wird, wie schon erwähnt, vom Gegenstand >abge- 
lesen<. Daß diese sich in Begriffs-, Urteils- und Schlußform darstel­
len lassen können muß, soll dadurch unproblematisch sein. Auch den 
Einwand der inneren Widersprüchlichkeit der Annahme einer Poly­
logik versucht Leisegang auf dieselbe Weise zu entkräften. Es gibt 
ihm zufolge »so viele Logiken, als es verschiedene logische Struktu­

8 A.a.O., 2. Auf!., S. 16.
9 A.a.O.
10 Vgl.a.a.O., S. 59.
11 Vgl.a.a.O., S. 57, 59.

Rationalitätstypen A- 47

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

ren gibt«12. Die ontologische Dimension steht bei Leisegang also in 
der Funktion, die logische Struktur der Denkformen und die 
Möglichkeit ihrer typologischen Reduktion zu begründen.

2. Leisegangs Hegel-Rezeption und -Kritik

Als eine mögliche Denkform unter anderen begreift Leisegang die 
Theorie Hegels. Seine Hegel-Kritik ist paradigmatisch für seine Aus­
einandersetzung mit sogenannten Einheitskonzeptionen. So unter­
werfe Hegel die vielen »in der Philosophiegeschichte auftretenden 
Gedanken, Theorien und Weltanschauungen«13 seiner Einheitskon­
zeption. Diese ließen sich seiner Systematisierung nur »gewalt­
sam«14 und nur »mit den bedenklichen Mitteln der Dialektik«15 inte­
grieren. Das Faktum, daß die typischen Weltanschauungen des 
Materialismus und Atheismus, des Idealismus und Theismus, des 
Panvitalismus und des Pantheismus immer wiederkehrten und stets 
dieselbe Struktur zeigten, nimmt Leisegang in diesem Zusammen­
hang als Beweis für Hegels Irrtum in Anspruch. Die Teleologie von 
Hegels Geschichte der Philosophie könne die Tatsache nicht aus der 
Welt schaffen, daß diese Systeme und Weltanschauungen durch die 
Entwicklung des Weltgeistes nicht abgestorben seien, sondern sich 
bis in die Gegenwart erhalten hätten. Auch nach der durch Hegels 
System abgeschlossenen Entwicklung seien diese Geistformen wie­
der aufgetaucht.16 Hegels Konzept wird von Leisegang also mit dem 
Hinweis auf die Faktizität verworfen und selbst als eine Inkarnation 
bereits vorhandener Denkfiguren qualifiziert. Hegels eigenes System 
stellt sich aus dieser Perspektive als eine besondere Ausprägung einer 
bestimmten, schon in der Antike vorhandenen Art des Philosophie­
rens und Spekulierens dar.17

Leisegang erhebt damit den Anspruch, Hegel typologisieren zu 
können. Die Hauptaufgabe der Denkformenlehre sieht er darin, »die 
eigentümliche Denkform Hegels zu analysieren und darzustellen, 
um dadurch ein neues Verstehen seiner ganzen Philosophie anzubah­

12 A.a.O., S. 53
13 A.a.O., S. 3.
14 A.a.O.
15 A.a.O.
16 A.a.O.
17 A.a.O., S. 4, beispielsweise der Heraklits.

48 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit der Vernunft - Pluralität der Denkformen?

nen«18. Er will Hegels Konzeption von Philosophie als solche klassi­
fizieren. Dafür muß er einen theoretischen Standpunkt für sich re­
klamieren, der es ermöglicht, diese Typologisierung vornehmen zu 
können. Von diesem Standpunkt aus soll die Kritik an Hegel möglich 
sein. Sie kulminiert in der Aussage, die Integration der einzelnen 
Momente, von denen jeder doch nur ein Fragment einer Unendlich­
keit darstelle, zu einem Kreis, der wieder in einem Kreis von Kreisen 
seine bestimmte Stelle habe, sei ein »leerer Wahn«19.

3. Eine Kritik an Leisegang aus der Perspektive Hegels

Es stellt sich nun die Frage, ob nicht der Anspruch der Leisegang- 
schen Typologie auf einen Standpunkt jenseits ihrer explizit gemach­
ten Grundoperationen verweist. Im Betrachten und Vergleichen er­
hebt sie sich faktisch über die Denkformen. Was sie über diese 
ausmacht, soll gerade nicht in der Relativität einer bestimmten 
Denkform, sondern schlechthin gelten.

In bezug auf die die Denkformen fundierende Ontologie erhebt 
sich zudem die Frage nach ihrer Begründung. Wenn es keine Katego­
rien gibt, die allen Denkformen, der je eigenen wie den jeweils frem­
den, gemeinsam sind, bleibt unklar, auf welcher Basis eine derartige 
ontisch fundierte Pluralitätsthese gewonnen werden kann. Die onti- 
sche Strukturiertheit der realen Welt, die Leisegang voraussetzt, re­
flektiert er ebensowenig wie die Funktion durchgehender Katego­
rien, anhand derer er ihren Pluralismus und damit auch die 
Pluralität der Denkformen erkennen kann.

Hegel dagegen hat dieses epistemische Problem sowohl in der 
Konzeption seiner Wissenschaft der Logik20 als auch in seinen Vor­
lesungen über die Geschichte der Philosophie21 zum Gegenstand sei­
nes Denkens gemacht. Der Begriff der Denkform, der für ihn auf der 

18 A.a.O.,1. Aufl.,S. 15.
19 A.a.O., S. 450.
20 Im folgenden zitiert als: Wissenschaft der Logik I (BcL 1) und Wissenschaft der Logik 
II (Bd. 2) plus Seitenangabe. Wissenschaft der Logik I wird nach dem Text von G. W. F. 
Hegel: Gesammelte Werke, Bd. 21, neu hrsg. von H.-J. Gawoll, Hamburg 1990, zitiert, 
Wissenschaft der Logik II nach der Edition von G. Lasson, Hamburg 1975 (unveränder­
ter Nachdruck des Textes der zweiten Auflage von 1934).
21 Im folgenden zitiert als: Vorlesungen, nach G. W. F. Hegel: Werke, Bd. 18, neu hrsg. 
von E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt a.M., 1971.

Rationalitätstypen A- 49

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

Ebene der »Bildung eines Volks«22 Geltung hat, setzt die Logik, die 
Bestimmungen und Grundsätze des Denkens überhaupt voraus.23 
Die Frage nach der Erkennbarkeit des »Ausdruck[s] des Geistes«24 
beantwortet Hegel im Rekurs auf die Konzeption des Logischen und 
der Geschichtlichkeit der Vernunft.

Er neutralisiert den Widerspruch in seiner formal-logischen 
Sprengkraft, indem er ihn in die logische Genese des Begriffs und 
die historische Entwicklung der Philosophie integriert. In seinem 
Programm wird die Einheit der Vernunft nicht aufgegeben, sondern 
zu einer sich entwickelnden Einheit dynamisiert. Die Beibehaltung 
der Einheit resultiert dabei aus der Einsicht, daß diese vorausgesetzt 
werden muß, um die Vielheit als Vielheit denken und etablieren zu 
können.

Hegel reflektiert auf die Bedingungen der Möglichkeit logischer 
Identifikation. Für ihn heißt Reflexion Immanentwerden: das Den­
ken ist sich selbst Gegenstand. Und zwar deshalb, weil es Hegel zu­
folge die einzige Möglichkeit darstellt, die eigenen Voraussetzungen 
im Denken durch das Denken einzuholen. Leisegang dagegen wählt 
die Außenperspektive. Er denkt die Relation von Denken und An­
schauung asymmetrisch von der Anschauung her. Selbst wenn man 
zugesteht, daß der Bezug zwischen organischer und logischer Struk­
tur, den Leisegang im Falle Hegels so stark macht25, ein Fundament in 
der Sache hat, hat man es bei seiner Analyse mit einer Umkehrung 
des Hegelschen Gedankens zu tun. Hegels Versuch einer Wissen­
schaft der Logik bedient sich zwar exemplarisch und analogisch der 
organologischen Metaphorik, doch steht diese im Dienst, eine rein 
logische Struktur zu plausibilisieren. Das Wirkliche ist nicht deswe­
gen vernünftig, weil Organismen >als solche nicht sinnlos und damit 
unvernünftig< sind, sobald sie in Beziehung zum Ganzen gesetzt wer­
den26, sondern darum, weil der Organismus eine logische Struktur 
besitzt. Primär ist der Sache nach nicht die Anschauung eines Wirk­
lichkeitsbereiches, sondern die Logizität des Angeschauten, wobei 
diese Redeweise Hegels Anspruch nach nicht korrekt ist. Denn weder 
hat es die Wissenschaft der Logik mit der epistemischen Differenz

22 Wissenschaft der Logik I, S. 42.
23 Vgl.a.a.O.
24 A.a.O.
25 Vgl. H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., 2. Auf!., Kap. IV.
26 Vgl.a.a.O., 1. Auf!., S. 199.

50 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit der Vernunft - Pluralität der Denkformen?

von Subjekt und Objekt zu tun, noch operiert sie auf der Anschau­
ungsebene. Sie verfährt gemäß ihrem eigenen Anspruch rein in der 
Sphäre des Denkens. Der Sache nach verdankt sich dieses keiner An­
schauung. Hegel ist hier strikt: Vom Wahren weiß man nur, insofern 
man nachdenkt, nicht so, »wie man gehe und stehe«27. Die Wahrheit 
wird nicht »im unmittelbaren Wahrnehmen, Anschauen, weder in 
der äußerlich sinnlichen noch in der intellektuellen Anschauung 
(denn jede Anschauung ist als Anschauung sinnlich), sondern nur 
durch die Mühe des Denkens«28 erkannt.

Nur vor diesem Hintergrund ist es möglich, Hegels Programm 
einer genetischen Rekonstruktion des Absoluten zu verstehen. Es 
installiert das Selbstbegründungstheorem auf der Basis von Selbst- 
und Fremdbeziehung. Eine Selbstbegründung der Vernunft ist nur 
unter der Prämisse möglich, daß Wirklichkeit und Vernunft koexten- 
siv sind. Stellt man den Einheits- und Selbstbegründungsgedanken 
nicht in Rechnung, verbleibt man in der äußerlichen Deskription 
Hegelscher Gedanken. Die Reflexion ist insofern äußerlich, als sie 
eine des denkenden, subjektiven Bewußtseins, nicht eine dem Prozeß 
der logischen Bestimmungen immanente Reflexion ist. Sie muß sich 
demzufolge ausweisen, ihren Außenstandpunkt legitimieren. Auch 
die logischen Denkformen in Hegels Sinn, die Kategorien also, oder 
Denkbestimmungen »müssen an und für sich betrachtet werden«29, 
weil nur so die Äußerlichkeit eines denkenden, erkennenden und da­
mit sich unkritisiert voraussetzenden Subjekts vermieden werden 
kann.

Begründungstheoretisch entscheidend an diesen Vorgaben ist, 
daß die damit intendierte Dialektik des Aussichheraus- und Insich- 
zurückgehens als »lebendige Substanz«30 verstanden wird. Das heißt, 
daß das Sein in Wahrheit Subjekt ist. Die Substanz ist als »Bewegung 
des sich selbst Setzens, oder die Vermittlung des sich anders Werdens 

27 Vorlesungen, S. 33.
28 A.a.O.
29 G. W. F. Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse 
(Werke, Bd. 8, hrsg. von E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt a.M. 1970), §41 
Zusatz 1.
30 G. W. F. Hegel: Phänomenologie des Geistes, neu hrsg. von H.-F. Wessels und 
H. Clairmont, mit einer Einleitung von W. Bonsiepen, Hamburg 1988, S. 14 (Text der 
kritischen Ausgabe, Gesammelte Werke, Bd. 9, hrsg. von W. Bonsiepen und R. Heede, 
Hamburg 1980).

Rationalitätstypen A- 51

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

mit sich selbst«31 zu verstehen. Ausgangspunkt ist damit nicht eine 
ursprüngliche Einheit als solche oder eine unmittelbare Einheit als 
solche, sondern »das Werden seiner selbst«32. Diese Struktur, die sich 
im Ausgang von Hegels Selbstbegründungsprogramm ergibt, stellt, 
ins Anschauliche übersetzt, einen Kreis dar. Die von Leisegang ins 
Zentrum gestellte Kreisstruktur hat also die Funktion, den Selbst­
begründungsgedanken, der in der subjektiv!tätstheoretischen Auf­
fassung der Substanz liegt, zu veranschaulichen. Das Vorwärtsschrei­
ten in der Philosophie ist ein Rückwärtsgehen und Begründen. Erst 
dadurch ergibt sich, daß das, »womit angefangen wurde, nicht bloß 
ein willkürlich Angenommenes, sondern in der Tat teils das Wahre, 
teils das erste Wahre sei«33. Selbstbegründung wird als Rekonstruk­
tion im Sinne eines »Werdens zu sich«34 gedacht. Die Explikation der 
Voraussetzungen ist ein Insichgehen bzw. »das Auseinandergehen 
der Entwicklung ist ebenso ein Gehen nach Innen«35. Ein solcher Be­
gründungsgedanke hat zur Voraussetzung, daß »die allgemeine Idee 
[...] zu Grunde [liegt] und [...] das Allgemeine und Unveränderli­
che«36 bleibt. Diese Voraussetzung ist nicht bloß innerlogisch gültig, 
sondern zeigt ihre epistemische Valenz gerade auch in der Geschichte 
der Philosophie, die ja Hegel zufolge nicht zu einer Auflösung der 
Wahrheitsfrage führt, sondern die Geschichtlichkeit der Vernunft in 
den atemporalen logischen Prozeß dieser Begründungsfigur ein­
schreibt. Die historischen Gestalten der Vernunft erscheinen als not­
wendige Entwicklungsstufen in Richtung auf Freiheit. Sie zu erken­
nen, setzt voraus, daß der »Beobachter« - so der diesbezügliche 
Terminus bei Hegel - »den Begriff der Sache schon mitbringen muß, 
um ihn in ihrer [historischen] Erscheinung zu sehen und den Gegen­
stand wahrhaft auslegen zu können«37. »[E]ine Sammlung von 
Kenntnissen macht keine Wissenschaft aus.«38 Der Vernunftglaube 
ergibt sich deshalb aus dem epistemischen Desiderat einer möglichen 

31 A.a.O.
32 A.a.O.
33 Wissenschaft der Logik /, S. 59.
34 So die treffende Charakterisierung dieser Struktur durch U. Guzzoni: Werden zu 
sich. Eine Untersuchung zu Hegels >Wissenschaft der Logik<, Freiburg i. Br., München 
1978 (Reprint von 1963).
35 G. W. F. Hegel: Einleitung in die Geschichte der Philosophie, hrsg. von J. Hoffmeister, 
Hamburg 1940, S. 32.
36 A.a.O.
37 A.a.O., S. 35.
38 A.a.O., S. 36.

52 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit der Vernunft - Pluralität der Denkformen?

Identifikation des Gesuchten: die Vernunft setzt sich in ihrer Ge­
schichtlichkeit selbst voraus. Die Begründung der Vernünftigkeit 
kann nur über ihre Inanspruchnahme und den Versuch ihrer rekon­
struktiven Begründung erfolgen.

Die Geschichtlichkeit der Vernunft bei Hegel besteht also aus 
begründungstheoretischen Motiven in einer vernunftimmanenten 
Reflexion der Geschichte. Daß die Philosophie ihre Geschichte ist, 
ist also keine empirische Feststellung. Denn die historische Entwick­
lung der Philosophie reproduziert ja die Folge der logischen Spezifi­
kationen der Idee. Hegels Geschichtlichkeit ist deshalb die sich fort­
schreitend, aber in dieser Entwicklung sich auch immer sich selber 
versichernde Wahrheit. Deswegen soll die Philosophie keine »Erzäh­
lung dessen sein, was geschieht, sondern eine Erkenntnis dessen, was 
wahr darin ist«39. Und sie soll aus dem Wahren ferner das begreifen, 
»was in der Erzählung als bloßes Geschehen erscheint«40. Das »bloße 
Geschehen« zeigt hier die Grenze des Historischen als Erkenntnis für 
ein gleichgültiges Subjekt zu dem Historischen als Rückgang des 
Geistes auf seine vergangenen Formen an.41 Der Mensch ist philo­
sophisch betrachtet nicht deswegen geschichtlich, weil er ein ge­
schichtlich Gewordener ist. Für die Philosophie bestehen hier keine 
mechanistischen Kausalgesetzlichkeiten. Das Gesetz von Ursache 
und Wirkung gilt hier nicht, und die vergangenen Formen sind ent­
sprechend keine »bloße[n] Vorübungen«42. Und zwar deswegen 
nicht, weil die in Frage stehende Beziehung vertikal, nicht linear ist: 
Die Vernunft hat Hegel zufolge immer nur mit sich selbst zu tun, 
und jede Philosophie spricht auf ihre Weise das Absolute aus. Die 
Vernunft selbst ist deswegen nicht pluralisierbar. Leisegangs Typo­
logie der philosophischen Denkformen ist aufgrund der Irreflexivität 
seines Standpunktes nicht ausweisbar. Hegels Annahme der Einheit 
der Vernunft findet dagegen ihre Begründung im Theorem der im­
manenten Reflexion.

Während Hegel die logische und ontologische Notwendigkeit 
der Einheit der Vernunft zu begründen versucht, setzt Leisegang 

39 Wissenschaft der Logik II, S. 226.
40 A.a.O.
41 Vgl. L. Braun: Geschichte der Philosophiegeschichte, aus dem Französischen über­
setzt von F. Wimmer, Darmstadt 1990, S 365 £
42 G. W. F. Hegel: Differenz des Pichteschen und Schellingschen Systems der Philoso­
phie, in: Werke, Bd. 2, hrsg. von E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt a. M., 
1970, S. 19.

Rationalitätstypen Ar- 53

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicolas Füzesi

den Pluralismus der Wirklichkeit als in der Intuition gegebenes Fak­
tum voraus. Er argumentiert durchgehend aus dieser Perspektive, 
ohne sie zu begründen. So kommt es für ihn nicht darauf an, »wie 
und nach welchen Regeln der Logik gedacht wird, sondern woran 
man denkt und an was für Gegenständen sich das Denken orien­
tiert«43. Die den Gegenständen immanenten logischen Strukturen 
üben den »Denkzwang«44 aus.

Entsprechend erschöpft sich für Leisegang Hegels Programm 
einer dialektischen Selbstbegründung der Vernunft in ihrer typolo­
gischen Verortung. Das kulminiert in der Feststellung, Hegels Dia­
lektik sei ja nur von einem ganz bestimmten, historisch festliegenden 
Typus religiösen Denkens »abgenommen«45 und von dort auf alle 
anderen Äußerungen geistigen Lebens übertragen worden.46 Leise­
gangs äußerliche Charakterisierung von Hegels Denken entbehrt 
der Auseinandersetzung mit der Begründungsebene, die für dieses 
allein entscheidend ist. Damit stellt sie eine bloße Typologie dar, de­
ren eigene Grundlagen nicht reflektiert werden. Was Leisegang vor­
nimmt, untersteht Hegels Verdikt der Begrifflosigkeit47, sofern alles 
auf »einem äußerlichen Unterschied, auf bloßer Vergleichung«48 be­
ruht. Der innere Zusammenhang, der durch den Selbstbegründungs­
gedanken überhaupt erst konstituiert wird, fehlt.

Hegels Gedanke einer dialektischen Selbstbegründung der Ver­
nunft kann also nicht mit dem Hinweis auf die Faktizitäten oder 
äußerlichen Charakteristika seiner Dialektik außer Kraft gesetzt wer­
den. Auch eine vorphilosophische Vertrautheit mit der Welt und 
ihren Gegenstandsbereichen, die es erlaubt, Denkformen als logische 
Strukturen in dem jeweiligen Gegenstands- oder Wirklichkeits­
bereich zu lokalisieren, dem sie zugehören, von dem sie >abgelesen< 
sind, muß reflexiv eingeholt werden, wenn es darum geht, eine 
Theorie über dieses Vorverständnis und seine logische Struktur zu 
formulieren.

Damit ist noch offengelassen, ob Vernunft, wie in der aktuellen 
Debatte weitgehend vertreten wird, ihrem Wesen nach >pragmatisch< 

43 H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., 2. Auf!., S. 51.
44 A.a.O., S. 55.
45 A.a.O., 1. Auf!., S. 14.
46 A.a.O.
47 Vgl. G. F. W. Hegel: Phänomenologie des Geistes, a.a.O., S. 33 und S. 36; Wissen­
schaft der Logik I, S. 38.
48 Wissenschaft der Logik II, S. 37.

54 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit der Vernunft - Pluralität der Denkformen?

ist, im Sinne dessen, daß sie sich in ihrem Gebrauch als Möglichkeit 
reziproker Anerkennung und Verständigung zeigt.49 In jedem Falle 
aber ist sie nicht von außen als Faktum, Sachverhalt, Ereignis, Ge­
genstand, als bestimmte Meinung, Norm oder logische Struktur 
greifbar, ohne sich in diesem Prozeß bereits selbst vorauszusetzen. 
Reflexivität ist im Ausgang von Kant und Hegel als wesentliches 
Strukturmerkmal von Rationalität aufzufassen.50 Dieses Merkmal 
ist im Zuge >unvollständiger<51 Rationalitätskonzeptionen heute um­
stritten, da es die Fähigkeit zur Selbstaufklärung der Vernunft und 
damit ihre Kompetenz zur Begründung und Selbstbegründung 
impliziert. Solche Positionen sind allerdings dem Einwand der Irre­
flexivität ausgesetzt.

Die eigentliche Leistung der Denkformenlehre, so könnte man 
unter diesen Vorzeichen resümieren, liegt darin, Motive zu eruieren, 
aufgrund derer Texte schematisiert werden können. Die Denkfor­
menlehre erfüllt damit eine heuristische Ordnungsfunktion. Und 
sie tut dies in der klassisch logischen Form.

49 Vgl. B. Debatin: Die Rationalität der Metapher, Berlin, New York 1995, der der zeit­
genössischen Rationalitätsdebatte ebenfalls diagnostiziert, daß sie den analytischen, in­
strumentellen und technischen Aspekten der Vernunft zunehmend die hermeneuti­
schen, kommunikativen und reflexiven Aspekte des Rationalen gegenüber-, wenn 
nicht sogar voranstellt (vgl. S. 65).
50 Rationalität setzt sich damit nicht als formal-logisches Letztelement, sondern als 
quasi-transzendentales pragmatisches Sinnkriterium voraus, das wir immer schon un­
terstellen müssen, wenn wir sinnvoll über Rationalität reden wollen, vgl. K.-O. Apel: 
Das Problem einer philosophischen Theorie der Rationalitätstypen, in: H. Schnädelbach 
(Hrsg.): Rationalität, Frankfurt a.M. 1984, S. 15-31. Vgl. hierzu das Programm einer 
>Anthropologie der Vernunft< von H. Schnädelbach: Zur Rehabilitierung des animal 
rationale, Frankfurt a.M. 1992, bes. S. 41-60 und S. 61-78. Zum Verhältnis von prakti­
scher und theoretischer Vernunft und dem Vorrang der praktischen vgl. u. a. K.-O. Apel 
/ M. Kettner (Hrsg.): Die eine Vernunft und die vielen Rationalitäten, Frankfurt a.M. 
1996; P. Kolmer / H. Korten (Hrsg.): Grenzbestimmungen der Vernunft. Philosophische 
Beiträge zur Rationalitätsdebatte, Freiburg, München 1994; R. Nozick: The Nature of 
Rationality, Princeton NJ. 1993.
51 Vgl. A. Wüstehube: Vollständige oder unvollständige Rationalität? - Zur aktuellen 
Diskussion um einen pragmatischen Rationalitätsbegriff, in: Philosophische Rundschau, 
Jg. 38, Heft 4 (1991), S. 257-274; vgl. ders.: Rationalität und Hermeneutik. Zur Rele­
vanz der Hermeneutik für einen Begriff pragmatischer Rationalität, in diesem Band.

Rationalitätstypen A— 55

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkform und Anschauung

Bemerkungen zu Hans Leisegangs Denkformenlehre

Patrick Frei

1. Vorüberlegungen zum Dependenz-Theorem

Es ist ein Grundzug der Leisegangschen Denkformenlehre1, alles lo­
gische Denken auf zugrundeliegende Anschauungen zurückzu­
führen. Das Theorem einer Dependenz des logisch-diskursiven Den­
kens von intuitiv-anschaulichen Grundlagen gehört zu den zentralen 
Thesen der Denkformenlehre und ist sogar schon in Leisegangs 
früher Untersuchung zum Denken des Apostels Paulus aus dem Jahre 
1923 nachzuweisen.1 2 Leisegang beschreibt darin seine Suche nach der 
Rationalität des Paulinischen Denkens und die Auffindung einer zir­
kulären Struktur, die nicht zu denken, sondern nur zu erschauen und 
zu erleben sei und dem Schreiber der Paulinischen Briefe bei allen 
christologischen, soteriologischen und heilsgeschichtlichen Gedan­
kengängen vor dem geistigen Auge gestanden haben müsse.3 Das 
im Jahre 1928 erschienene Werk über die Denkformen trägt das De­
pendenz-Theorem dann in einer stärkeren und in einer schwächeren 
Variante vor. So behauptet Hans Leisegang teils, eine Denkform habe 
in der Anschauung ihren »Ursprung«4, teils, daß das logische Denken 
an gewissen Anschauungsbildern beständig »orientiert«5 sei. Er zi­
tiert dabei eine Schopenhauersche These, die allen wahren Erkennt­
nissen einen anschaulichen »Kern« bzw. eine ebensolche »Wurzel«6 
zuschreibt.

Es erhebt sich die Frage, ob die Leisegangsche Denkformenlehre 
eine Dependenz der Logik von alogischen (anschaulichen) Grund­

1 H. Leisegang: Denkformen, Berlin, Leipzig 1928, 2. Aufl. Berlin 1951. Ohne besonde­
re Angaben beziehen wir uns im folgenden immer auf die 2. Auflage.
2 H. Leisegang: Der Apostel Paulus als Denker, Leipzig 1923.
3 Vgl. a.a.O., S. 4, 6, 9.
4 H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., S. 16.
5 A.a.O., S. 446.
6 A.a.O., S. 17.

56 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkform und Anschauung

lagen und Ursprüngen wirklich zu begründen und zu exemplifizieren 
verstanden habe. Eine sorgfältige Prüfung dieser Frage muß die fol­
genden Bemerkungen zum Anschauungsbegriff beherzigen:

Das >Anschauen< steht einmal im von Kant so häufig hervor­
gehobenen Gegensatz zum >Begreifen<. In der Terminologie der neu­
zeitlichen Schulphilosophie bezeichnen die Termini >Begriff< und 
>Anschauung< die zwei Spezies des Genus >Vorstellung<, wobei die 
artbildende Differenz in die Unmittelbarkeit oder Mittelbarkeit einer 
Vorstellung gesetzt wird. Demzufolge ist eine Vorstellung im An­
schauungsfalle eine unmittelbare, intuitive und im Falle des Begriffes 
eine mittelbare, vermittelte, diskursive. Kant hat diese Terminologie 
übernommen und seiner Kritik der reinen Vernunft zugrunde gelegt, 
wobei es ihm bei der Unterscheidung von Begriff und Anschauung 
um die jeweilige >Vorstellungsart< ging, also um die modale Be­
wandtnis einer kognitiven Objekterfassung: Erfolgt eine solche in 
unmittelbarer Schau, so ist uns der Gegenstand schlicht gegeben; er 
erscheint uns, indem er unser rezeptives Erkenntnisvermögen affi- 
ziert. Im Modus der Diskursivität hingegen müssen wir vielmehr 
tätig werden, ein Objekt zu ergreifen und es auf einem diskursiven 
Wege über andere Objektbestimmungen und durch deren Vermitt­
lung einer begrifflichen Bestimmung zuzuführen.7

Der Kantische Dualismus zweier Erkenntnisvermögen (Ver­
stand und Sinnlichkeit) manifestiert nicht nur eine modale Differenz 
der Objekterfassung, sondern auch eine Differenz im Status dersel­
ben rücksichtlich der Empirie. Status und Modus einer Vorstellung 
sind nicht zu vermengen: Es gibt eine (modal) intuitive Objekterfas­
sung sowohl aus wie vor der sinnlichen Erfahrung, also sowohl em­
pirische wie reine Anschauungen (wobei Kant diese letzteren auf die 
Raum- und Zeitvorstellungen beschränkt). Und es gibt sowohl vor 
wie aus der Erfahrung eine (modal) diskursive Objektergreifung, also 
sowohl reine Begriffe, wie Kant sie in den Kategorien und Prädikabi- 
lien geltend macht, als auch empirische Begriffe. Der Dualismus der 
beiden Modi (diskursiv und intuitiv) und derjenige der beiden Status 
(a priori und a posteriori) überkreuzen sich demzufolge.

Wenn Kant von Anschauungen spricht, so meint er damit meist 
empirische Anschauungen sinnlicher Objekte, mithin Vorstellungen, 
die ihrem Modus nach intuitiv und ihrem Status nach empirisch sind 
und dem Objektbezirke der sinnlichen Realität zugehören. Hiervon 

7 VgL I. Kant: Kritik der reinen Vernunft A 19 B 33, A 50 B 74.

Rationalitätstypen A- 57

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

unterscheidet er die reinen Anschauungen, die sowohl dem Modus 
wie dem Objektbereiche nach mit den empirischen Anschauungen 
übereinstimmen und sich von diesen nur im Hinblick auf den Status 
unterscheiden. Daneben erörtert Kant auch intellektuelle Anschau­
ungen, die mit den beiden ersten Anschauungstypen im Modus der 
Intuitivität übereinstimmen - und mit den reinen Anschauungen 
überdies den Status apriorischer Reinheit teilen -, aber von beiden 
hinsichtlich des Objektbezuges divergieren, weil sie eben Anschau­
ungen intelligibler Gegenständlichkeiten darstellen.

Diese Differenzierungen sollen in die folgende Diskussion des 
Leisegangschen Dependenz-Theorems einfließen, wobei es vor allem 
darum gehen soll, zwischen dem Status und dem Modus einer soge­
nannten Denkform bzw. einer Anschauung zu unterscheiden und 
nachzuvollziehen, daß Leisegang zweierlei Abhängigkeitsverhältnis­
se behauptet: erstens die Dependenz der logischen Diskursivität von 
anschaulicher Intuitivität, zweitens die Dependenz des denkformarti­
gen Apriorismus vom anschauungsfundierten Empirismus.

Die zwiefältige Anschauungsabhängigkeit logischer Denkfor­
men soll im folgenden anhand der >mystischen< und dialektischem 
Denkform untersucht werden. Die konkreten Untersuchungsgegen­
stände sind freilich nicht ohne weiteres eindeutig zu umgrenzen. 
Zum einen rücken die mystische und die dialektische Denkform aus­
einander, wenn die Denkform des Heraklitismus8, der Paulinischen 
Theologie9 und der Goetheschen Naturphilosophie10 11 in der Denk­
form des Gedankenkreises zum >mystischen< Denken zusammenge­
faßt werden, während die Denkform des Kreises aus Kreisen, die mit 
der logischen Form des Hegelschen Denkens11 zusammenfällt, als die 
>dialektische< Denkform ausgezeichnet wird.12 Dieser Sonderung von 
Mystik und Dialektik entspricht, daß Hans Leisegang fast nur die 
Denkform des Gedankenkreises mit mystischer Geistigkeit in Bezie­
hung bringt13 und den Begriff der Dialektik der Hegelschen Denk­
form vorbehält und ihn erst am Ende ihrer weitläufigen Darstellung 
einführt14, wobei wir kritisch vermerken müssen, daß seine Ein­

8 Vgl. H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., S. 61-88.
’ Vgl. a.a.O., S. 88-130.
10 Vgl. a.a.O., S. 135-141.
11 Vgl. a.a.O., S. 143-207.
12 Vgl. a.a.O., S. 204-206.
13 Vgl. a.a.O., S. 73, 79, 87,130,134,139,159.
14 Vgl. a.a.O., S. 206.

58 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkform und Anschauung

führung ohne eine nähere sachliche Rechtfertigung erfolgt. Sie ist 
nur verständlich, weil die Denkform des Kreises aus Kreisen von 
vornherein auf die Dialektik Hegels ausgerichtet und auf sein ganzes 
Denken zugeschnitten ist. Zum anderen aber fungiert der Terminus 
der mystischen Denkform als Oberbegriff sowohl für den Gedanken­
kreis wie für den Kreis aus Kreisen. Diesem Sprachgebrauch folgt 
Leisegang in der typologischen Reduktion der Denkformen auf den 
Dualismus von »Mystik« und »Rationalismus«15. Das gemeinsame 
Kennzeichen der mystischen und dialektischen Denkform ist die 
Kreisförmigkeit und Kreisläufigkeit der jeweiligen Gedankenfüh­
rung in fester Verbindung mit dem Ineinander-Umschlagen und In- 
einander-Übergehen gegensätzlicher Größen.16

2. Zur Kreisform des mystisch-dialektischen Denkens

Es stellt sich als erstes die Frage, ob die kreisförmigen >Denkmodelle< 
- so nennt Hans Leisegang die sinnlichen Veranschaulichungen und 
schematischen Illustrationen einer Denkform - wirklich die intuiti­
ven Grundlagen der zirkulären Denkformen darstellen. In der Hegel- 
Forschung z.B. wird die Kreisförmigkeit der dialektischen Logik in 
sehr verschiedener Weise gedeutet. Die Anhänger einer symboli­
schen Deutung pflegen in ihr ein intuitiv zugängliches Sinnbild für 
die Vollendung und Vollkommenheit des logischen Systems zu er­
blicken: Sie verweisen auf die Architektonik der logischen Wissen­
schaft als eines Kreises von Kreisen, worin sich dieselbe geometrische 
Grundfigur beständig wiederhole und das ganze Gedankengefüge in 
einer einzigen intuitiven Schau überblickbar mache, und betonen da­
bei die Symbolisierungsfunktion der Kreisform bzw. die Symbolik 
des Kreises17, der sich wie alle Symbole durch Polysemie und Ambi­

15 A.a.O., S. 58,419.
16 Vgl.a.a.O., S. 167.
17 Vgl. W. R. Beyer: Das Sinnbild des Kreises im Denken Hegels und Lenins (Zeitschrift 
für philosophische Forschung, Beiheft 26), Meisenheim a. Gl. 1971, S. 1-24. Auch Ver­
fasser wie H. Kimmerle: Zur Genesis des Hegelschen Systembegriffs, in: Zeitschrift für 
systematische Theologie und Religionsphilosophie, Bd. 14 (1972), S. 294-314, bes. 
S. 295, bzw. ders.: Die allgemeine Struktur der dialektischen Methode, in: Zeitschrift 
für philosophische Forschung, Bd. 33 (1979), S. 184-209, bes. S. 205, und W. Schulz: 
Hegel und das Problem der Aufhebung der Metaphysik, in: Martin Heidegger zum 
siebzigsten Geburtstag, Festschrift, Pfullingen 1959, S. 67-92, bes. S. 84, wiesen mehr­
fach auf die Symbolik der dialektischen Kreisform bei Hegel hin.

Rationalitätstypen A- 59

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

valenz auszeichne: also sowohl das Vollkommene, das ewig-göttliche 
Gute-Ganze versinnbildliche als auch das Verderblich-Üble, das ne- 
faste Dämonische und Diabolische (man denke z.B. an den Bann­
kreis, den Hexenkreis).18 Die Vertreter einer formell-rationalen Deu­
tung hingegen schreiben der Kreisform der Hegelschen Logik keine 
Symbolisierungs-, sondern nur eine Argumentationsfunktion zu in 
der Meinung, die Kreisform des logischen Gedankenganges werde 
lediglich um des Systems willen geltend gemacht, nämlich um es als 
ein geschlossenes und genügsames zu erweisen: also um seiner 
Selbsteinholung und Selbstbegründung willen.19 Die Kreisform 
brauche dabei keineswegs intuitiv vergegenwärtigt zu werden, präge 
nicht eigentlich die logische Gedankenführung und Begriffsbildung, 
sondern lasse sich auf die Identifikation der absoluten Idee mit dem 
anfänglichen reinen Sein reduzieren. Tatsächlich beruht diese Identi­
fikation lediglich auf einer logisch-begrifflichen Gesetzlichkeit, näm­
lich auf derjenigen des dialektischen Umschlages totaler Bestimmung 
und Vermitteltheit in unbestimmte Unmittelbarkeit.

Ganz ähnlich lassen sich auch die Heraklitischen und Paulini- 
schen Kreismodelle einer zweifachen Deutung zuführen. Wir kön­
nen in ihnen einmal die unabdinglichen intuitiven Grundlagen der 
logisch-diskursiven Verfahrensweisen erblicken und die These auf­
stellen, daß die denkformtypischen Regeln zur Begriffsverbindung, 
Satzverknüpfung, Schlußfolgerung, Beweisführung und Theoriebil­
dung sich einzig am figürlichen Kreismodell als gedanklich zwangs­
läufige und formal folgerichtige zeigen. Wir können aber auch den 
Umkehrungsfall in Erwägung ziehen und die intuitive Kreisfigur auf 
die diskursiven Gesetzlichkeiten ihrer Konstruktion zurückführen. 
Diese Deutung mag sich vor allem im Hinblick auf die sogenannten 
>Urphänomene< aufdrängen, die den Denkformen zugrunde liegen 
sollen. In einem Urphänomen sucht Leisegang das sinnliche Her- 
kunfts- und Ursprungsgebiet einer Denkform zu erfassen, von dem 
sie ihr strukturelles Gepräge empfängt - dem sie sozusagen »abge­

18 Vgl. M. Lurker: Der Kreis als Symbol im Denken, Glauben und künstlerischen Ge­
stalten der Menschheit, Tübingen 1981.
19 Vgl. A. Sarlemijn: Hegelsche Dialektik, Berlin 1971; W. Röd: Dialektische Philoso­
phie der Neuzeit, München 1972, S. 142; W. Schulz: Das Problem der absoluten Refle­
xion. Zur Auseinandersetzung mit dem Deutschen Idealismus, in: K. Oehler /
R. Schaeffler (Hrsg.): Einsichten. Festschrift für Gerhard Krüger, Frankfurt a. M. 1962,
S. 334-360, bes. S. 341-345.

60 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkform und Anschauung

lesen«20 sein soll - und in welchem sie zum ersten Male ausgebildet 
wird, ehe man sie auf fremde Sachbezirke überträgt.21 Insgesamt 
macht Leisegang dreierlei urphänomenale Wirklichkeitsbezirke 
namhaft: erstens den Bezirk der anorganischen Natur, zweitens den 
der organischen Natur und drittens den Bezirk der vom Menschen 
geschaffenen Artefakten und Kunstwerke. Diesen drei Sachgebieten 
sollen ferner drei grundlegende >Weltanschauungen< korrespondie­
ren: erstens der Materialismus, zweitens die Mystik (bzw. der Pan­
vitalismus) und drittens der Idealismus.22

Diese >Weltanschauungen< und >Urphänomene< sind indessen 
keineswegs rein intuitive Grundlagen. Die intuitive Vergegenwärti­
gung derselben mag sich auf einzelne Strukturen erstrecken. Doch 
die Auffassung der weltanschaulichen und urphänomenalen Struk­
turkomplexe als Seinsbezirke verrät die diskursiven Gedankengänge 
einer zugrundeliegenden Ontologie. Und diese unterscheidet zwi­
schen ontologischen Strukturen und ontologischen Bezirken oder 
Schichten.23 Die elementaren Strukturen des Sinnlich-Realen kehren 
in allen Bezirken bzw. Schichten des realen Seins wieder, wobei sie 
sich modifizieren und differenzieren. Leisegang jedoch hält Struktu­
ren und Seinsbezirke kaum auseinander: So enthält das Urphänomen 
der Artefakte und Kunstwerke zweierlei strukturelle Bestimmungen, 
die durchaus kein einheitliches Seinsgebiet konstituieren. Denn was 
den materiellen Charakter von Kunstwerken und Artefakten betrifft, 
so bilden sie einen Teilbereich des Seinsgebietes der anorganischen 
Natur, und was ihren ideellen Charakter anbelangt, so sind sie an gar 
kein reales Seinsgebiet gebunden. Was sich intuitiv vergegenwärti­
gen läßt, ist lediglich dies, daß bestimmte Strukturen in bestimmten 
Seinsbereichen besonders hervortreten und daß sich von bestimmten 
Anschauungsgegenständen her bestimmte Denkformen stärker oder 
schwächer ausprägen können. So mag die mystisch-dialektische 
Denkform, die vom intuitiven Vorbild der zyklischen Lebensprozesse 
ihr Gepräge bekommen hat, sich im Sachbereiche der organischen 
Natur entwickelt haben, wo die kreisläufigen Strukturmerkmale in 
den Vordergrund rücken. Doch in dem Zustande, in dem die Denk­

20 A.a.O.,S. 16,446.
21 Vgl.a.a.O., S. 447.
22 Vgl.a.a.O., S. 447-451.
23 Zum folgenden vgl. G. Müller: Kritik der Leisegangschen Denkformen, in: Zeit­
schrift für philosophische Forschung, Bd. 9 (1955), S. 663-683, bes. S. 670 f., 672 f.

Rationalitätstypen A- 61

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

formenlehre an das intuitive Vorbild anknüpft, ist es Produkt und 
Konstrukt einer ontologischen Theorie. Die Diskursivität der Onto­
logie wird von Hans Leisegang weitgehend verleugnet, wenn er 
ausführt, daß die Denkformenlehre die Gegenstände genau so eintei­
le, wie sie sich uns »unmittelbar«24 darbieten, und daß sich das An­
schauungsmaterial »von selber«25 (also ohne diskursive Bestimmung 
und Vermittlung) in die drei großen Gruppen der lebendigen Wesen, 
der toten Körper und der von Menschen geschaffenen Dinge gliedere.

Leisegang behauptet im kreisförmigen >Denkmodell<, im zu­
gehörigen >Urphänomen< bzw. in der >Weltanschauung< nicht nur 
die intuitiv-anschauliche Grundlage der mystisch-dialektischen 
Denkform, sondern geradezu deren sensuale Grundlage. Das ist ein 
Unterschied, den man bei der gängigen (Kantischen) Identifizierung 
von >Anschauung< und >Sinnlichkeit< gerne übersieht. Tatsächlich in­
dessen verhält sich der Anschauungsbegriff zum Begriff der Sinn­
lichkeit wie ein Gattungs- zum Artbegriff: >Anschauung< steht für 
Intuitivität schlechthin, spezifiere sie sich zu sinnlicher oder zu un­
sinnlicher (kategorialer, intellektueller) Anschauung. Was die >Denk- 
modelle< betrifft, so wollen sie die Anschauungsgrundlagen des Den­
kens also buchstäblich sinnenfällig machen. Ferner zählen zum 
Sinnlichen auch das Empirische und Historische: So ist kein Hehl 
daraus zu machen, daß die Denkformenlehre aus der philologischen 
Erforschung des Hellenismus (besonders aus dem Studium der Pau- 
linischen Briefliteratur) und der Geisteswissenschaft Wilhelm Dil- 
theys hervorgegangen ist. Im Vorwort seines Werkes über die Denk­
formen beruft sich Leisegang auf die Diltheysche Empathie, indem er 
festhält, sein Buch sei ganz dem einfühlenden Verstehen und dem 
Problem der Möglichkeit des Verstehens fremden Geistes gewid­
met.26

Zuzüglich zum geisteswissenschaftlichen Einfluß macht sich auf 
der anderen Seite aber auch die Beeinflussung von Nicolai Hart­
manns Seinslehre bemerkbar, vor allem darin, daß die sinnlichen 
Denkmodelle auf ontologische Wirklichkeitsbereiche (Schichten) be­
zogen werden. Stellt die Denkformenlehre in ihrer geisteswissen­
schaftlichen Orientierung eine Sammlung historischer Typen, eine 
empirische Typologie dar, so sucht sie in der Ontologie eine überem­

21 H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., S. 447.
25 A.a.O., l.Aufl.S. 56.
26 Vgl. a.a.O., S. III.

62 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkform und Anschauung

pirische Verankerung. Wohl spricht Hans Leisegang von der Ge­
schichte einer jeweiligen Denkform. Doch er gibt dabei nichts weiter 
als eine Zusammenstellung geschichtlich aufgetretener Beispiele, 
wobei es ihm weniger um den historischen Werdegang einer Denk­
form geht als vielmehr um die Wiederkehr des Gleichen. Die Heraus­
hebung der wiederkehrendgleichen denkformartigen Strukturen aus 
ihrer sinnlich-empirischen Umhüllung und historischen Konkreti­
sierung gelingt ihm allerdings nur in unzulänglichem Umfange. Er 
durchschaut z. B. den Hylozoismus des Heraklitischen bzw. den Spi­
ritualismus und die Pneumatologie des Paulinischen Denkens nicht 
als historisch zufällige Komponenten der Heraklitischen bzw. Pau­
linischen Denkform. Unbefriedigend ist auch seine Darstellung der 
Hegelschen Denkform, die sich in weitläufigen wörtlichen Anfüh­
rungen und Paraphrasen ergeht, ohne den Versuch zu unternehmen, 
die logische Struktur des Kreises von Kreisen aus der spekulativen 
Begriffsmetaphysik herauszulösen.

Die logischen Gesetzlichkeiten einer Denkform betreffen den 
instrumentellen Charakter derselben und stellen sie in die aristote­
lisch-scholastische Tradition, die in der Logik ein Organon, ein Werk­
zeug zur rationalen Wirklichkeitsbewältigung erblickt. In der Tat de­
finiert Leisegang die Denkform wie eine Logik, wenn er unter ihr 
»die auf die logische Struktur eines Bereiches gleichartiger Gegen­
stände und der zwischen ihnen bestehenden Beziehungen zutreffen­
den Begriffbildungen und die Verbindungen der Begriffe in Sätzen 
und Schlüssen«27 versteht. Diese in der zweiten Auflage der Denk­
formen hinzugekommene Definition steht in einem verschwiegenen 
Spannungsverhältnis zur ersten Definition, die ganz das Unterfan­
gen der historischen Forschung und den Habitus des geisteswissen­
schaftlichen Verstehens und Sich-Einfühlens zum Ausdruck bringt, 
wenn sie in der Denkform »das in sich zusammenhängende Ganze 
der Gesetzmäßigkeiten des Denkens« wahrnimmt, »das sich«, wie 
es heißt, »aus der Analyse von schriftlich ausgedrückten Gedanken 
eines Individuums« ergebe und »sich als derselbe Komplex bei an­
dern [Individuen] ebenfalls auffinden«28 lasse. So schwankt das We­
sen der Denkform zwischen historischem Typus und rein logischer 
Struktur.

Diese Uneindeutigkeit bzw. Doppelsinnigkeit vererbt sich vom 

27 A.a.O., S. 16.
28 A.a.O., 1. Aufl. S. 9 = 2. Aufl. S. 15 (Sperrdruck).

Rationalitätstypen A- 63

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

Grundbegriff der Denkformenlehre auf deren gesamtes Gedanken­
gut und verunklärt insbesondere die These der sogenannten poly­
morphen Logik bzw. des Polylogismus. Die Wortbildung (ungarisch: 
polilogizmus) stammt von Antal Schütz.29 Sie ist nicht zu verwech­
seln mit dem Begriff der polyvalenten (mehrwertigen) Logik. Der 
Gedanke der polymorphen Logik will vielmehr besagen, daß statt 
einer einzigen und einheitlichen Logik mehrere verschiedenartige 
Logiken zu berücksichtigen seien. Diese These tritt einmal als bloß 
historische Behauptung auf: So verweist Leisegang darauf, daß in der 
Geschichte des Denkens schon längst eine Mehrzahl von Logiken 
aufgetreten sei: namentlich die aristotelische Logik, die transzenden­
tale Logik Kants und des Kantianismus, die spekulative Logik Hegels 
und schließlich die moderne mathematische Logik oder Logistik.30 
Einer rein philosophischen Begründungsstrategie folgend, sucht Lei­
segang den Pluralismus der Denkformen aber auch mit der Mehrzahl 
ihrer ontologischen Ursprungs- und Herkunftsgebiete zu erklären: 
Wenn der Seinsbezirk »in Gegenstände von verschiedener Seins­
weise und in Seinsschichten von verschiedener Struktur« zerfalle, so 
müsse »dem auch die Logik Rechnung tragen« und gefragt werden, 
»ob es eine für alle Seinsweisen und alle Seinsschichten zutreffende 
Logik« gebe oder ob nicht vielmehr »jede ihre eigene Logik«31 ver­
lange. Die These der logischen Polymorphie wird so in zwei grund­
legend verschiedenen Bedeutungen vorgetragen: einer historischen 
und einer ontologischen. Von einer erfolgreichen einseitigen Fundie­
rung der reinen bzw. diskursiven Denkform in zugehörigen An­
schauungsgrundlagen bzw. in der Empirie der Geschichtserfahrung 
kann mithin keine Rede sein.

3. Kreisform und Dialektik der mystisch-dialektischen Denkform

Betrachten wir die Heraklitische Denkform, so verbindet sie kontra­
diktorische Bestimmungen in einem kreisförmigen Gedankengange. 
Die logischen Gesetzlichkeiten legen genau fest, wie die gegensätz- 

29 Vgl. A. Schütz: Logikäk es logika. (Ertekezesek a filozofia es tärsadolmi tudomdnyok 
körebol, Bd. 5, Nr. 6), Budapest 1941, S. 1. Zur Leisegangschen Denkformenlehre: S. 8 f., 
46 f., 56 f.
30 Vgl. H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., S. 45.
31 A.a.O., S. 56.

64 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkform und Anschauung

liehen Termini zu Sätzen und Schlußfiguren zu verknüpfen sind. Die 
Verknüpfung wird in der Regel dadurch bewerkstelligt, daß das 
grammatische Subjekt eines nachfolgenden Satzes das grammatische 
Prädikat des vorhergehenden Satzes wiederholt und der letzte Satz 
den Subjektbegriff der ersten Satzes zu seinem Prädikate macht, so 
daß der Kreis sich schließt. Wenn (wie in vielen von Heraklit über­
lieferten Fragmenten) nur zwei thematische Begriffe vorliegen, z. B. 
die Begriffe des Unsterblichen und des Sterblichen, so muß es, wenn 
es in der ersten Aussage heißt, die Unsterblichen seien Sterbliche, in 
der zweiten (und zugleich auch letzten) heißen, daß Sterbliche Un­
sterbliche seien:
»Unsterbliche [sind] sterblich, Sterbliche [sind] unsterblich, lebend [ist] jener 
Tod, jener Leben aber [ist] sterbend«.32

Die logische Struktur eines solchen Satzgefüges bedarf zu ihrer Er­
klärung allerdings nicht notwendigerweise des Kreismodelles. Das 
logische Schema, das die Denkform im Falle zweier Begriffe vor­
schreibt - AB BA -, muß keineswegs als dasjenige einer förmlichen 
Kreisbewegung, sondern kann auch als Schema einer bloßen Satz­
umkehrung begriffen werden.33 Die spezielle Form der Urteilsver­
knüpfung, die nur für das Denken Heraklits typisch sein soll, kann 
in diesem Falle aber mit einer beliebigen Logik in Übereinstimmung 
gebracht werden. Denn die Umkehrbarkeit ist eine Eigenschaft sämt­
licher Identitätsurteile, gleichviel, ob sie der Logik des Heraklitismus 
oder der herkömmlichen Schullogik folgen. Leisegang besteht zwar 
darauf, daß sich in einer Heraklitischen These kein Seinsverhältnis, 
sondern ein Werden artikuliere: Es komme darin eine »prozessuale« 
Identität, ein mystisch-dialektisches »Werden des einen aus dem an­
dern«34 zum Ausdruck. Es gibt aber auch ein mystisch-dialektisches 
Denken, das keine prozessualen, sondern gewissermaßen statische 
Identitätsurteile formuliert. Gerade die mittelalterliche Mystik 
kennt in der unio mystica eine Einheitsvorstellung bzw. ein Einheits­
erlebnis, worin räumliche und zeitliche Vorgänge zur Ruhe kommen 
und letzterdings alles still steht. Überhaupt kann man sich fragen, ob 

32 H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch-deutsch, hrsg. von W. Kranz, 
3 Bde., 6. Aufl. Berlin 1951-1952: Fr. 22 B 62 (in der Übersetzung von H. Leisegang).
33 Auf diese Deutungsmöglichkeit hat erstmals G. Müller: Kritik der Leisegangschen 
Denkformen, a.a.O., S. 675, aufmerksam gemacht.
34 H. Leisegang: Denkformen, a.a.O., S. 63.

Rationalitätstypen Ar- 65

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

nicht diese statische oder simultane Identität für das mystische Den­
ken weit kennzeichnender sei als jene prozessuale Identität des He- 
raklitischen und Paulinischen Gedankenkreises. Leisegang hat auf 
mystische Denker wie Poseidonos und Spinoza, deren Identitätsden­
ken völlig außerhalb des Kreislaufmodelles steht, wohl beiläufig hin­
gewiesen, sie aber zu Mischtypen herabgesetzt, die mit rationalen 
Denkmitteln versucht hätten, eine ihnen fremde mystische Welt­
anschauung aufzubauen.35 Historisches Faktum hingegen ist, daß es 
zweierlei mystische Denkformen gibt (wenn man überhaupt beide so 
nennen will): kreisläufige und solche, die ohne Kreisbewegung aus­
kommen. Die für den Leisegangschen Gedankenkreis typische Ver­
bindung von Dialektik und Kreismodell ist keine intuitive Basis, von 
der die mystischen und dialektischen Denkformen schlechterdings 
abhängig zu machen wären.

Die Verbindung von Dialektik und Kreismodell ist um so lok- 
kerer, als sich die von Leisegang hervorgehobenen Heraklitischen 
Sätze auch im Sinne der rhetorischen Figur des Chiasmus interpre­
tieren ließen:

A B
B A

Das Grundproblem der Leisegangschen Denkformenlehre und ihrer 
Weiterentwicklung ist es daher, die intuitiv-anschauliche bzw. sinn­
liche Grundlage einer jeweiligen Denkform als die einzig zutreffende 
nachzuweisen und zu zeigen, daß das logische Denken ohne sie un­
logisch würde. Es reicht keineswegs, auf die zirkulären und zykli­
schen metaphysischen Theoreme der einzelnen Denker zu verwei­
sen, sondern die Kreisform muß als die conditio sine qua non der 
jeweiligen logischen Begriffsbildung, Satzverknüpfung, Schlußfol­
gerung usw. ausgewiesen werden. Ob dies der Leisegangschen Denk­
formenlehre gelungen ist, kann bezweifelt werden. Doch ohne Zwei­
fel kann die zeitgenössische Rationalitätstypenforschung von der 
Leisegangschen Denkformenlehre lernen, hinter aller Materialwis­
senschaft, hinter aller Metaphysik und Realwissenschaft eines Den­
kens zu dessen formwissenschaftlichen Strukturen vorzudringen.

35 Vgl.a.a.O., S. 134f. Anm.2.

66 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkform und Anschauung

4. Leisegangs Denkformen und Cassirers symbolische Formen

Werfen wir einen abschließenden Blick auf die summarische Zusam­
menfassung, mit der Hans Leisegang die Darstellung einer Denk­
form jeweils beendet, so können wir feststellen, daß die Wesens­
merkmale einer Denkform in zweierlei Rubriken resümiert werden. 
Unter der Rubrik des >metaphysischen Grundes< wird das welt­
anschauliche und urphänomenale Denkmodell vergegenwärtigt, das 
der Denkform zugrunde liegen soll. Unter der Rubrik der >Logik< 
oder >Dialektik< hingegen werden die jeweiligen logischen Gesetz­
lichkeiten zum Umgang mit Begriffen und Sätzen, zur Schlußfolge­
rung, Beweisführung und Theoriebildung aufgelistet. In der Grund­
idee, logisch-begriffliche und intuitiv-alogische Strukturen einander 
zu parallelisieren und aufeinander zu beziehen, ähnelt die Denkfor­
menlehre sehr der nahezu zeitgleich entwickelten Philosophie der 
symbolischen Formen Ernst Cassirers. Symbole bzw. symbolische 
Formen stellen nach Cassirer geistige Grundfunktionen dar, die teils 
begrifflicher, teils anschaulicher Natur sind.36 Es genügt daher z.B. 
keinesfalls, lediglich die Denkform des Mythos zu untersuchen, son­
dern es muß auch seine Anschauungsform (und weiter dessen 
Lebensform) zur Darstellung gelangen.37 So umfaßt eine spezielle 
Formenlehre< des Mythos nicht nur Analysen des mythischen Ob­
jektbegriffes, des mythischen Wirklichkeitsbegriffes, des mythischen 
Kausalbegriffes, des mythischen Relationsbegriffes und der mythi­
schen Deutung des Verhältnisses von Teil und Ganzem usw, sondern 
auch Analysen zur mythischen Zeit-, Raum- und Zahlvorstellung. 
Diese Untersuchungen zur Anschauungsform sollen die Betrachtun­
gen über die Denkform ergänzen und haben die unverzichtbare 
Funktion, diese mit konkretem Gehalt zu erfüllen.38 Die Leisegang- 
sche Denkformenlehre und die Cassirersche Kulturphilosophie stim­
men darin überein, daß die anschaulichen, sinnlichen und empiri­
schen Momente keine äußeren Gegeninstanzen zum logischen 
Denken, sondern integrale Bestandteile desselben bilden und zusam­
men mit den genuin logisch-begrifflichen Bestandstücken Anerken­
nung finden müssen. Beide widersprechen sowohl in ihrer Program­

36 Vgl. E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, 3 Bde., 10 Aufl. Darmstadt 
1994, Bd. 1, S. 22.
37 Vgl.a.a.O., Bd. 2, S. 90.
38 Vgl.a.a.O., Bd. 2, S. 103.

Rationalitätstypen A- 67

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Patrick Frei

matik als auch in ihren Einzelstudien dem traditionellen Intellektua­
lismus und Rationalismus des logischen Denkens. Wenn Hans Leise­
gang diesen Widerspruch allerdings auf die Spitze treibt und die Ge­
genposition eines einseitigen Empirismus und Positivismus zur 
Geltung bringt, so vertritt er einen Standpunkt, den er weder in sei­
ner Denkformenforschung eingenommen noch sonstwie plausibel 
gemacht hat.

68 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Vernunftpluralismus

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rationalität und Hermeneutik

Zur Relevanz der Hermeneutik für einen Begriff 
pragmatischer Rationalität

Axel Wüstehube

>Rationalität< und >Hermeneutik< bezeichnen wichtige, aber auch 
vieldeutige Konzepte der aktuellen philosophischen Diskussion. Ich 
beziehe mich auf beide Begriffe denn auch nur in einem speziellen 
Sinne. Für mein Verständnis von Hermeneutik sind Hans-Georg Ga- 
damers Gedanken in Wahrheit und Methode (1960) ausschlag­
gebend. Positiv beziehe ich mich auf seine humanistischen Leit- 
begriffe< (Bildung, sensus communis, Urteilskraft, Geschmack) und 
auf die Grundbegriffe der >Theorie der hermeneutischen Erfahrung< 
(Zirkel des Verstehens, Begriff des Vorurteils, Zeitenabstand und 
Wirkungsgeschichte, Dialektik von Frage und Antwort). Relevant 
sind auch die Weiterentwicklungen hermeneutischer Grundgedan­
ken in der analytischen Philosophie und Wissenschaftstheorie, in 
der Wissenschaftshistorie und der kritischen Sozialphilosophie. - 
Der Rationalitätsbegriff ist wesentlich unübersichtlicher. Hier gilt es 
zunächst einmal, die Defizite prominenter Ansätze zu benennen. 
Eine erste These lautet, daß genau jene Rationalitätsbegriffe proble­
matisch sind, die auf eine vollständige Rationalität< abzielen. Dage­
gen, und dies wäre die zweite These, möchte ich solche Theorien als 
realistischer und leistungsfähiger ausweisen, die die pragmatisch be­
dingten Endlichkeiten und Beschränktheiten unserer Rationalität an­
erkennen und damit umzugehen wissen. Und an dieser Stelle kommt 
die Hermeneutik ins Spiel. Denn nach Gadamer ist für unser Verste­
hen (von Texten, Kunstwerken, geschichtlichen Ereignissen usw.) ge­
rade unsere Endlichkeit, unsere geschichtliche und soziale Situation, 
unsere Bildung ... entscheidend. Meine dritte These lautet deshalb: 
Wenn rationales Denken, Handeln und Beurteilen grundsätzlich 
pragmatisch bedingten Einschränkungen unterliegen, wenn es hier 
also nur eine unvollständige Rationalität< geben kann, dann lassen 
sich die Grundgedanken der philosophischen Hermeneutik sicherlich 
auch für einen derartigen Rationalitätsbegriff fruchtbar machen.

Rationalitäts typen A- 71

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Wüstehube

1. Typen »vollständiger Rationalität<

Zunächst zur ersten These, der Defizienz von Theorien unvollständi­
ger Rationalität. Das Substantiv >Rationalität< bzw. das Prädikat >ist 
rationah können wir auf die verschiedensten Gegenstände anwenden. 
So sprechen wir von rationalen Schlußfolgerungen, Argumentatio­
nen und Diskursen, rationalen Rekonstruktionen, Entscheidungen, 
Kommunikationen und Verständigungen, rationaler Zweck/Mittel- 
Wahl, von vollständiger versus unvollständiger Rationalität, aber 
auch von einer Rationalität der Systeme, einer Vernunft in der Ge­
schichte usw. Diesen Rationalitätskonzepten ließen sich sicherlich 
noch weitere hinzufügen, so daß es sinnvoll erscheint, eine Begren­
zung der Anzahl relevanter Typen vorzunehmen.

Im folgenden möchte ich Rationalität nur dort im Spiel sehen, 
wo es um das Handeln, Entscheiden, Bewerten, Argumentieren von 
Personen geht. Rational zu sein bezeichnet dann eine Disposition, die 
in bestimmten Umständen bestimmte Reaktionen und Verhaltens­
weisen erwarten läßt. Weiter kann Rationalität auch als Kompetenz 
aufgefaßt werden, genauer als Inbegriff sprachlicher, sozialer und 
anderweitiger Kompetenzen. Nach diesen Einschränkungen können 
wir also von einer Rationalität von unpersönlichen Gegenständen 
und Sachverhalten nur in einem metaphorischen Sinne sprechen. 
Die noch verbleibenden und m. E. zu anspruchsvollen Rationalitäts­
typen möchte ich unter vier Oberbegriffe zusammenfassen.

Instrumentelle Vernunft. - Für die instrumentelle bzw. strate­
gische Rationalität ist der Handlungserfolg das maßgebliche Krite­
rium. Ein Handeln ist (so Max Weber) zweckrational, wenn es 
»durch Erwartungen des Verhaltens von Gegenständen der Außen­
welt und von anderen Menschen und unter Benutzung dieser Erwar­
tungen als >Bedingungen< oder als >Mittel< für rational, als Erfolg 
erstrebte und abgewogene eigne Zwecke«1 bestimmt ist. Für diesen 
erfolgsorientierten Ansatz ist Rationalität eine Frage der geeigneten 
Mittel bzw. der richtigen, d. h. erfolgbringenden Mittelentscheidun­
gen. Es ist nicht zu übersehen, daß das instrumentell-rationale Han­
deln eine wichtige Orientierungsgröße für die meisten handlungs- 
und sozialwissenschaftlichen Disziplinen ist. Diese Form der instru­
mentellen Vernunft ist aber auch seit ihren Anfängen kritisiert wor- 1 

1 M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, Bd. 1, 5. Aufl. Tübingen 1976, S. 12.

72 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rationalität und Hermeneutik

den, etwa von Max Horkheimer in der Kritik der instrumentellen 
Vernunft2. Horkheimer kritisiert u.a. die Substanzlosigkeit einer 
Vernunft, die keine Bewertung von Zielen und keine Abwägung des 
Verhältnisses von Mitteln und Zielen vornimmt - und sich dadurch 
für jede >Ideologie< dienstbar machen läßt. Aber auch unabhängig 
von diesem ideologiekritischen Kontext ist instrumentelle Vernunft, 
wie sie z.B. in der modernen Spiel- und Entscheidungstheorie ver­
wendet wird, durchaus kritisierbar.3

Reflexive Vernunft. - Rationalität kann ferner die Fähigkeit der 
Vernunft bezeichnen, auf sich selbst zu reflektieren, sich selbst zu 
hinterfragen und zu kritisieren. Ein Denken oder Handeln ist dem­
gemäß dann rational, wenn es sich selbst rechtfertigen kann, wenn es 
gute Gründe (in logisch oder methodologisch akzeptierter Weise) an­
geben kann. So heißt es bei Habermas:

»Rational nennen wir eine Person, die ihre Handlungen mit Bezugnahme auf 
bestehende normative Kontexte rechtfertigen kann. [...] aber erst recht dann, 
wenn sie eine reflexive Einstellung zu den bedürfnis-interpretierenden Wert­
standards selbst einnehmen kann.«4

Die Idee einer reflexiven Vernunft steht in der Tradition des Plato­
nischen Sokrates, der Aufklärung, des Deutschen Idealismus, des 
Marxismus und Linkshegelianismus, der Lehren von Schopenhauer 
und Freud - und ist immer noch wichtig für die Vertreter der Kriti­
schen Theorie, der Transzendentalpragmatik sowie der Systemtheo­
rie. Dieser Ansatz darf freilich nicht überstrapaziert werden. Und es 
dürfte illusorisch sein, für jede (Sprech-) Handlung >gute Gründe< 
angeben zu wollen. Denn zum einen ist notorisch unklar, was als 
>gute Gründe< zu zählen hat, zum anderen müssen auch noch einige 
solche Handlungen rational sein, für die sich keine guten Gründe 
angeben lassen. Ansonsten verringerte man ohne Not die Menge ra­
tionaler Handlungen und stigmatisierte viele Handlungen als >irra- 
tionak Ein Beispiel für die >Überstrapazierung< der reflexiven Ver­

2 M. Horkheimer: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, hrsg. und übers, von 
A. Schmidt, Frankfurt a.M. 1967 (Titel der englischen Originalausgabe: Eclipse of Rea- 
son, New York 1947).
3 Treffende Kritiken der orthodoxen Entscheidungstheorie finden sich u. a. in: O. Höffe: 
Strategien der Humanität, Frankfurt a.M. 1985, S. 42ff.; N. Rescher: Rationality, Ox­
ford 1988, S. 107 ff.; J. Nida-Rümelin: Kritik des Konsequentialismus, München 1993.
4 J. Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1981, 
S. 39, 41.

Rationalitätstypen A- 73

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Wüstehube

nunft liefert die Transzendentalphilosophie von Johann Gottlieb 
Fichte. Hier spielt der Begriff der intellektuellen Anschauung eine 
wichtige Rolle. In der sogenannten »Tathandlung« soll das Ich sich 
selbst als denkend und handelnd - in einem Akt - anschauen und 
begreifen. Hinter dem empirischen Ich gibt es, so Fichte, ein empi­
risch nicht zugängliches »absolute[s] Subject«. Und dieses sei »nicht 
durch empirische Anschauung gegeben, sondern durch intellectuelle 
gesetzt«5. Die Tätigkeit der nichtsinnlichen Sujektivität bestehe ge­
rade in diesem >Setzen<. Gegen die >Irreflexivität< der Kantischen Phi­
losophie will Fichte auf die logische Struktur von Philosophie selbst 
reflektieren, indem er die Philosophie als »Wissenschaft von der 
Wissenschaft überhaupt«6 bestimmt.

Neben der Fraglichkeit der intellektuellen Anschauung< ist es 
ein Problem der Fichteschen Reflexionsphilosophie, daß sie radikal 
auf konkrete Argumente und Einsichten empirischer Art verzichten 
zu können glaubt. Fichte hatte die Illusion vieler Rationalisten: mit 
einem einzigen Grundsatz beginnen und mit darauf aufbauenden 
korrekten Deduktionen auskommen zu können.

Substantielle Vernunft. - Als substantielle Vernunft soll eine 
solche verstanden werden, die sich konstitutiv auf Werte stützt. So 
kann Handeln »wertrational« bestimmt sein durch den bewußten 
Glauben an den »unbedingten Eigenwert eines bestimmten Verhal­
tens rein als solchen und unabhängig vom Erfolg«7. Vernünftig, im 
emphatischen Sinne, sind demnach inhaltliche, eigenwertige gute 
Ziele, welche ohne Rücksicht auf Mittel und Folgen zur Sache der 
Vernunft gemacht werden. Leitende Vorstellung in Konzepten wert­
rationalen und spezifisch normorientierten Handelns ist, daß es nicht 
vordringlich darum geht, Ziele optimal zu erreichen, sondern daß das 
Handeln einer unmittelbaren Wert- oder Normorientierung unter­
liegt - und damit weitgehend indifferent gegenüber den absehbaren 
Ergebnissen ist. Die Wert- oder Normorientierung wird als Hand­
lungsdeterminante sui generis verstanden, die sich gerade nicht aus 
der jeweiligen Situation ergibt.

5 J. G. Fichte: Rezension Aenesidemus, in: J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen 
Akademie der Wissenschaften, hrsg. von R. Lauth und H. Jacob, Stuttgart-Bad Cann­
statt, Bd. 1 ff, 1962 ff [abgekürzt GA], Bd. 1,2, S. 48. Vgl. P. Rohs: Johann Gottlieb Fich­
te, München 1991, S. 46, wo eine exzellente Darstellung und Kritik der Fichteschen 
Position geliefert wird.
6 J. G. Fichte: Über den Begriff der Wissenschaftslehre, in: GA, Bd. 1,2, S. 117.
7 M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, a.a.O.

74 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rationalität und Hermeneutik

Ist die instrumentelle Vernunft zu einseitig in ihrer Bevor­
zugung von guten Mitteln, so die substantielle Vernunft in der Be­
vorzugung guter Ziele. Bekannt sind die Einwände gegen Kants mo­
ralischen Rigorismus, etwa bei der Frage, ob es erlaubt sei, >aus 
Menschenliebe zu lügem. Kants Maxime fiat iustitia, pereat mundus 
kann als prototypisch für eine an höchsten Zielen orientierte Wert­
rationalität gelten. Damit befindet er sich freilich in guter philoso­
phischer Tradition; denn oberste Werte spielen praktisch in der ge­
samten Philosophiegeschichte eine wichtige Rolle bis hin zu 
modernen Positionen wie Ernst Blochs >Prinzip Hoffnung<, Jürgen 
Habermas' Prinzip des >verständigungsorientierten Handelns< oder 
Hans Jonas' >Prinzip Verantwortung^ Die Probleme der substantiel­
len Rationalität sind aber unübersehbar:
- Um eine Handlung als >moralisch gut< auszeichnen zu können, 

bedarf es starker Hintergrundkonzepte: etwa davon, was eine Per­
son ist; was die Bedürfnisse von >Menschen im allgemeinem sind; 
welches die wirklichen und wahren Interessen der Menschen sind; 
welchen ontologischen Verpflichtungen jedes Individuum unter­
worfen ist. Solche anthropologischen und ontologischen Grund­
annahmen sind aber notorisch umstritten und dürften nur um 
den Preis willkürlicher Setzungen zu haben sein.

- Schon Max Weber hat auf den kaum zu schlichtenden Wider­
spruch von Gesinnungs- und Verantwortungsethik hingewiesen. 
Handelt der Gesinnungsethiker nach starken und rein zu halten­
den Prinzipien, so der Verantwortungsethiker (z. B. ein an verant­
wortlicher Stelle agierender Politiker) auch gemäß den zu erwar­
tenden Folgen und Nebenwirkungen seiner Entscheidungen. Das 
Problem ist aber, so Karl-Otto Apel, einen >Übergang zur postkon­
ventionellen Moral< (also zum moralphilosophischen Universalis- 
mus) zu begründen, ohne die Verantwortungsdimension des mo­
ralischen Handelns aus dem Blick zu verlieren.

- Als >oberste Werte< oder >Universalien< kann vieles genannt wer­
den: Gesundheit und körperliche Unversehrtheit; Freiheit und Ge­
rechtigkeit; Bildung, Selbstbestimmung, Recht auf freie Entfal­
tung der Persönlichkeit usw. Konfligieren solche obersten Werte 
(z.B. >Selbstbestimmungsrecht der Frau< contra >Schutz des 
(un)geborenen Lebens<), können Entscheidungen zwar noch auf 
der Ebene politischer Prozeduren erfolgen, aber nicht mehr über 
die Begründung der obersten Werte. - Zudem liegen diese nicht 
unumstritten auf der Hand. Es ist zum einen immer möglich, daß 

Rationalitätstypen A- 75

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Wüstehube

>höhere< Erwägungen meine zunächst obersten Prinzipien ver­
drängen, zum anderen, daß unterschiedliche letzte Ziele mitein­
ander konfligieren.

Kognitive Rationalität. - Nach dem Paradigma der kognitiven Ratio­
nalität ist das Wissen der Stoff, aus dem Rationalität hauptsächlich 
gemacht ist. So hängt für Habermas die Rationalität einer Äußerung 
oder Handlung >von der Zuverlässigkeit des in ihr verkörperten Wis- 
sens< ab. - Der Kognitivismus wird von den meisten der aktuellen 
Rationalitätstheoretiker vertreten (so St. Gosepath, R. Nozick, 
N. Rescher, H. Schnädelbach).8 Auch diese Positionen verweisen ra­
tionales Handeln auf gute Gründe, die ihrerseits auf der Möglichkeit 
von wahrem Wissen und ungehindertem Wissenserwerb beruhen 
sollen. Jürgen Habermas argumentiert in ähnlicher Weise:

»Unsere Überlegungen können wir dahingehend zusammenfassen, daß wir 
Rationalität als eine Disposition sprach- und handlungsfähiger Subjekte ver­
stehen. Sie äußert sich in Verhaltensweisen, für die jeweils gute Gründe be­
stehen. Das bedeutet, daß rationale Äußerungen einer objektiven Beurtei­
lung zugänglich sind. Das trifft für alle symbolischen Äußerungen zu, die 
mindestens implizit mit Geltungsansprüchen verbunden sind.«9

Den schon im vorigen erhobenen Einwänden möchte ich lediglich 
hinzufügen, daß die Möglichkeit von wahrem Wissen und ungehin­
dertem Wissenserwerb oft nicht gegeben ist, - daß der Rückgang auf 
transzendentale Argumente zumeist nicht auf materiale Erkenntnis-, 
auf Wahrheits- und Argumentationstheorien zurückgreifen kann 
und daß es sich schließlich als unmöglich erwiesen hat, individuelle 
Handlungen deduktiv-nomologisch (also als durch Antezedens- 
bedingungen und allgemeine Gesetze verursacht) zu erklären. - Alle 
Konzeptionen /vollständiger Rationalität< leiden entweder daran, daß 
sie unerfüllbare Forderungen aufstellen oder daß sie >Einkomponen- 
ten-Rationalitäten< mit sehr begrenzter Reichweite darstellen - so 
bei der ökonomischen, der entscheidungstheoretischen oder der 
letztbegründenden Rationalität.

8 Vgl. St. Gosepath: Aufgeklärtes Eigeninteresse. Eine Theorie theoretischer und prak­
tischer Rationalität, Frankfurt a. M. 1992; R. Nozick: The Nature of Rationality, 
Princeton 1993; H. Schnädelbach: Vernunft und Geschichte, Frankfurt a.M. 1987; ders.: 
Zur Rehabilitierung des »animal rationale«, Frankfurt a. M. 1992.
9 J. Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1, a.a.O., S. 25 f.

76 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rationalität und Hermeneutik

2. Typen »unvollständiger Rationalität<

Ich wende mich deshalb nun meiner zweiten These zu und werde 
solche Rationalitätstheorien in den Blick nehmen, die die pragma­
tisch relevanten Begrenzungen unserer Rationalität thematisieren. 
Pragmatische Einschränkungen erfährt unsere Vernunft vor allem 
durch folgende Aspekte: sie ist geschichtlich und sprachlich verfaßt; 
sie ist bezogen auf Lebenswelten und Lebensformen; sie muß mit 
menschlicher Willensschwäche, Vergeßlichkeit und anderen Miß- 
lichkeiten zurechtkommen; und sie ist schließlich, und wesentlich, 
praktisch-pragmatisch ausgerichtet.

Geschichtlichkeit der Vernunft. - Für Herbert Schnädelbach 
muß eine künftige Theorie der Rationalität auch die These von der 
Geschichtlichkeit der Vernunft< berücksichtigen. Unser heutiges in­
dividuelles und kollektives Denkvermögen ist offensichtlich das Er­
gebnis verschiedener Prozesse, wie der natürlichen und kulturellen 
Evolution, der Entwicklung von Sprache und Kommunikation, von 
Interaktion und Produktion. Naheliegend wäre also, den Modellen 
der klassischen Ideologiekritik, der Wissenssoziologie oder der evo­
lutionären Erkenntnistheorie zu folgen und die >Einheit von Ver­
nunft und Geschichte< empirisch aufzufassen. So leicht macht es sich 
Schnädelbach aber nicht. Sieht er den Menschen doch als ein zugleich 
rationales und historisches Wesen, als Träger einer Identität, die zwar 
erfahrungswissenschaftliche Objektivationen vorzunehmen vermag, 
selbst aber nicht objektivierbar ist. Belegt werden soll die paradox 
anmutende These, »daß die Vernunft etwas Historisches ist und daß 
sie nichts Historisches sein kann«10. Daß die Vernunft etwas Histori­
sches ist, liegt auf der Hand. Schließlich bedurfte es einer mehrere 
Millionen Jahre währenden Entwicklung des menschlichen Gehirns 
sowie einer einige tausend Jahre umfassenden kulturellen Evolution, 
um uns mit den heutigen Denkmitteln zu versorgen. Dennoch, und 
das ist die andere Seite, darf daraus nicht vorschnell auf eine Relati­
vität der in jeder Rede vorausgesetzten Vernunft geschlossen wer­
den. Die Vernunft ist immer auch etwas Ahistorisches, was deutlich 
wird, wenn man dem >Ich bin vernünftig< eine vergleichbare Rolle 
zubilligt, wie Kant dem >Ich denke< - nämlich als Voraussetzung allen 
vernünftigen Denkens. Es kommt damit, so Schnädelbach, zu einer 
>Aporetik der historischen Vernunft^ Die Strukturen, die wir benö­

10 H. Schnädelbach: Vernunft und Geschichte, a.a.O., S. 47.

Rationalitätstypen A- 77

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Wüstehube

tigen, um die Invarianz unserer eigenen Vernünftigkeit zu sichern - 
Logik, Sprache, Kommunikation, Ideen - sind nie a priori und ahisto- 
risch gegeben. Wir müssen etwas als gesichert unterstellen (das >Ich 
bin vernünftig<), von dem wir zugleich wissen, daß es nicht gesichert 
ist.

Sprachlichkeit der Vernunft. - Rationalität erfährt aber auch 
durch die Strukturen von Sprache eine wichtige Einschränkung. So 
läßt sich gegen die Transzendentalpragmatik zeigen, daß das Pro­
gramm der >Kritik der reinen Vernunft< nicht umstandslos durch eine 
>Kritik der sprachlichen Vernunft< ersetzt werden kann. Was Kant 
unter Urteilskraft verstand, das Vermögen, >unter Regeln zu sub- 
sumierem, gehört, so Schnädelbach, auch zu einer Theorie der kom­
munikativen Kompetenz, in welcher für die Transzendentalprag­
matik die Rationalitätstheorie ja auch ihren Platz hat. Es gelte, 
»Rationalität als eine komplexe, sich durch Wechselwirkung zwi­
schen ihren Elementen ausgezeichnete Einheit von Regelbesitz und 
Regelanwendung [zu] konstruieren, in dem für ein einseitiges, aprio- 
ri-deduktives Verhältnis zwischen Verstand/Vernunft und Urteils­
kraft, Kompetenz und Performanz kein Raum ist«11. Die These von 
der Sprachlichkeit der Vernunft: daß erst voll ausgebildete sprach­
liche Fähigkeiten zu einer voll ausgebildeten Vernunft verhelfen, 
wurde schon vielfach vertreten, man denke nur an Wilhelm von 
Humboldt, Johann Georg Hamann oder Johann Gottfried Herder.

Unvollständige Rationalität. - Jon Elster11 12 geht der Frage nach, 
welche Zwänge (constraints) sich ein Individuum selbst auferlegen 
kann und soll, welche nationalen Selbstbindungem also, um seine 
Handlungsziele zu verwirklichen. Eine Schwäche der strategischen 
Rationalität besteht nämlich gerade darin, daß sie ihr Ziel oft nicht 
auf direktem Wege erreicht, sondern gewisse Umwege gehen muß. - 
In der Erzählung von Odysseus und den Sirenen zeigt sich für Elster, 
»daß ein rationaler Mensch manchmal die für ihn realisierbare Men­
ge beschränken wird, um sicherzustellen, daß er sich, wenn es an der 
Zeit ist, auch für die am meisten bevorzugte Alternative entschei­
det«13. Odysseus' Dilemma, als rationales Wesen zugleich um seine 
Willensschwäche zu wissen, verweist für Elster auf die Notwendig­

11 A.a.O., S. 87.
12 J. Elster: Subversion der Rationalität, Frankfurt a.M., New York 1987.
13 A.a.O., S. 23.

78 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rationalität und Hermeneutik

keit einer Theorie unvollständiger Rationalitätc Als mögliche Ele­
mente einer solchen Theorie behandelt er:
- Selbstbindungen (ich weiß, daß ich nicht mit Geld umgehen kann, 

und bestehe deshalb bei meinem Arbeitgeber auf täglicher Aus­
zahlung),

- Techniken der Selbstbeeinflussung (ich versuche, nach Pascals Bei­
spiel, gläubig zu werden, indem ich mich so verhalte, als ob ich 
bereits gläubig sei),

- inkonsistente Zeitpräferenzen (ich verzichte darauf, eine Rente 
anzusparen, weil die Gegenwart absolute Priorität für mich besitzt, 
während die Zukunft immer blasser wird),

- endogene Präferenzänderungen (ich beeinflusse mit meinen jetzi­
gen Handlungen meine zukünftigen Präferenzen; ich weiß dies 
jedoch und versuche mich davor zu schützen, indem ich entweder 
mein jetziges Verhalten besser kontrolliere [also jetzt nicht mit 
dem Rauchen anfange] oder es einem paternalistischen Staat über­
lasse, mich vor meinen eigenen Präferenzen [z. B. mittels Sicher­
heitsgurten oder einem Werbeverbot für Tabak und Alkohol] zu 
schützen, wie überhaupt Selbstverpflichtungen verschiedenster 
Art).

»Der Mensch kann rational sein, in dem Sinne, daß er bewußt auf jetzige 
Gratifikationen zugunsten zukünftiger verzichtet. Der Mensch ist oft nicht 
rational und zeigt stattdessen Willensschwäche. Auch wenn der Mensch nicht 
rational ist, weiß er, daß er irrational ist, und kann sich selbst binden, um sich 
vor der Irrationalität zu schützen. Diese zweitbeste oder unvollständige Ra­
tionalität beachtet sowohl die Vernunft wie die Leidenschaft.«14 15

Nicht jede auf den ersten Blick schwer verständliche oder >unlogi- 
sche< Handlung muß mit dem Verdikt >irrational< belegt werden. 
Der Mensch ist weder ein vollständig rationales Vernunftwesen noch 
ein seiner Natur nach kurzsichtiges Tier, er ist vielmehr ein unvoll­
ständig rationales Wesen, das mit seiner Kurzsichtigkeit strategisch 
umgehen kann.

14 A.a.O., S. 140.
15 N. Rescher: Rationality, Oxford 1988, S. 107 ff.

Rationalitätstypen A- 79

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Wüstehube

Praktisch-Pragmatische Vernunft. - Nicholas Rescher15 nimmt 
die Einschränkungen vollständiger Rationalität vornehmlich unter 
methodologisch-pragmatischen Gesichtspunkten vor. Seine Rationa­
litätsthese (Rationality consists in the intelligent pursuit of appro- 
priate ends) enthält in nuce drei wichtige Aspekte. - Zunächst kön­
nen wir unsere Ziele auf intelligente Art und Weise verfolgen, wie 
wir auch gute Gründe für unsere Handlungen und Argumentationen 
vorbringen können. Eine wichtige Einschränkung wird aber durch die 
Menge der verfügbaren Daten und Informationen gesetzt. Wir 
können rational bzw. intelligent nur innerhalb der Grenzen unserer 
(immer endlichen) Informationen handeln und urteilen. - Ein wei­
terer Aspekt betrifft die praktisch-pragmatische Seite von Rationali­
tät. Ebenso wie unsere Überzeugungen können auch unsere Hand­
lungen >mehr oder wenigere rational sein. Im Gegensatz zu einer 
>idealen< Rationalität, die alle relevanten Daten berücksichtigen 
könnte, sind wir auf eine praktikable Rationalität< verwiesen, die 
versucht, zumindest diejenigen Daten in das Handlungsergebnis ein­
fließen zu lassen, welche unter den vorliegenden Umständen zu einer 
rationalen Lösung führen.

Schließlich entwickelt Rescher den Begriff einer evaluativen 
Rationalität. Wie können wir angesichts unserer begrenzten Res­
sourcen (Zeit, Aufwand, Finanzen, Fähigkeiten ...) begründete 
Werturteile fällen? Dabei geht es nicht nur um die rationale Kom­
ponente irgendwelcher Interessen, sondern um das, was im besten 
Interesse jedes Handelnden liegt bzw. liegen sollte. Und das kann 
natürlich von den empirisch-kontingenten Interessen verschieden 
sein. Benötigt wird deshalb eine >substantielle< Komponente, zu der 
vor allem der normative Charakter von Rationalität zählt. Kogni­
tive, praktische und evaluative Rationalität gehören für Rescher un­
trennbar und unabdingbar zusammen. Und ähnlich wie Kant be­
kennt er sich zu einem Primat der praktischen Vernunft - wie 
überhaupt der Kontext des Pragmatismus für diesen Rationalitäts­
begriff entscheidend ist. Freilich handelt es sich hier um einen me­
thodologischen Pragmatismus, der solche Untersuchungsmethoden 
bevorzugt, welche ein Höchstmaß an Konsistenz (Vermeidung von 
Selbstwidersprüchen), Uniformität (Gleichbehandlung gleicher Fäl­
le), Kohärenz (Zusammenhang aller von einem Individuum einge­
gangenen Verpflichtungen), Einfachheit (Vermeidung überflüssiger 
Schwierigkeiten) und Ökonomie (Effizienz) sichern. Auf weitere 
pragmatische Einschränkungen einer vollständigen Rationalität sei­

80 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rationalität und Hermeneutik

tens empirisch orientierter Ansätze kann nur summarisch hinge­
wiesen werden.
- Robert Nozick  ergänzt die utilitaristische Nutzenberechnung um 

einen symbolischen Nutzem.
16

- Christopher Cherniak  skizziert das Bild eines >minimal rational 
Handelndem.

17

- Stephen Stich  bezweifelt, daß Wahrheit ein oberstes Rationali­
tätskriterium ist.

18

- Und Herbert Simon  setzt der Rationalität des homo oeconomicus 
eine begrenzte Rationalität (bounded rationality) entgegen, die 
sich auch mit suboptimalen (satisficing) Ergebnissen zufrieden 
gibt.

19

3. Rationalität und Hermeneutik

Nach der Diskussion der unterschiedlichen Zwänge, unter denen eine 
Theorie unvollständiger Rationalität operieren muß, möchte ich nun 
zu dem vielleicht wichtigsten Punkt meines Gedankenganges kom­
men, daß nämlich der Begriff unvollständiger Rationalität nicht nur 
mit den grundlegenden Begriffen der philosophischen Hermeneutik 
zusammenbestehen kann, sondern daß beide Ansätze sich auch vor­
trefflich ergänzen. - Der Zusammenhang von Rationalität und Her­
meneutik ist auf den ersten Blick nicht einsichtig, bedarf es doch zu 
einer intelligenten Überlegung, einer zielgerichteten Handlung oder 
einer moralischen Bewertung nicht unbedingt der >Kunst der Aus­
legung^ als die Hermeneutik im allgemeinen verstanden wird. Her­
meneutik ist jedoch weit mehr als die Exegese von Texten. Auch 
Handlungen, Überlegungen und Bewertungen sind >verstehbar< und 
>interpretierbar< - auch sie weisen die >offene Struktur von Texten, 
Kunstwerken oder historischen Ereignissen auf.

Daß unsere Welterfahrung immer mit der Begrenztheit der 
menschlichen Vernunft konfrontiert ist, daß jede Hermeneutik des­
halb >Endlichkeitshermeneutik< ist, darauf hat insbesondere Hans- 

16 R. Nozick: The Nature of Rationality, Princeton 1993.
17 C. Cherniak: Minimal Rationality, Cambridge (Mass.), London 1986.
18 St. Stich: The Fragmentation of Reason: Preface to a Pragmatic Theory of Cognitive 
Evaluation, Cambridge (Mass.), London 1990.
19 H. Simon: Reason in Human Affairs, Stanford 1983.

Rationalitätstypen A- 81

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Wüstehube

Georg Gadamer hingewiesen. Hermeneutisches Verstehen wird für 
ihn erst dadurch möglich, daß wir uns unseres jeweiligen Vorver­
ständnisses, unserer Vorurteile, unserer historischen Situiertheit be­
wußt werden. Die wichtigste Aufgabe der Interpretation besteht für 
Gadamer im Ausarbeiten der eigenen Vorentwürfe, wobei es darauf 
ankommt, die >richtigen< von den >falschen< Vorurteilen zu unter­
scheiden. Hilfsmittel hierfür sind die Produktivität des Zeiten­
abstandes und das Prinzip der Wirkungsgeschichte bzw. des wir­
kungsgeschichtlichen Bewußtseins. Etwas verstehen heißt, unter 
Berücksichtigung des Zeitenabstandes und der Wirkungsgeschichte 
die richtigen Fragen an den Gegenstand zu stellen, um die richtigen 
Antworten zu erhalten. Da nach Gadamer jede Aussage als Antwort 
auf eine (oder mehrere) dahinterstehende Frage(n) verstanden wer­
den muß, ist die sich im Gespräch vollziehende Dialektik von Frage 
und Antwort das universale Merkmal unserer sprachlichen Welt­
erfahrung. Ein wichtiges Rationalitätsprinzip der philosophischen 
Hermeneutik besteht m. E. genau in dieser dialektischen Gesprächs­
führung. - Alles Untersuchen kann also anhand derselben Leitfragen 
vonstatten gehen: Was ist der Gegenstand des Verstehens? Welche 
Kontexte (Horizont, Wirkungsgeschichte, Zeitenabstand, Überliefe­
rungsgeschehen) liegen vor? Auf welche Fragen sollen Antworten 
gefunden werden? - Die Beziehung von Rationalität und Hermeneu­
tik soll an drei Themenbereichen exemplarisch vorgeführt werden. 
Es handelt sich um die Dialektik von Frage und Antwort, die heuri­
stische Funktion von Idealen und den hermeneutischen Zirkel des 
Verstehens.

(1.) Die Dialektik von Frage und Antwort ist für das durch die 
>Struktur der Offenheit< ausgezeichnete hermeneutische Bewußtsein 
von größter Wichtigkeit. Schließlich setzen die Erfahrungen, die das 
hermeneutische Bewußtsein macht, die Struktur der Frage voraus.20

Fragen heißt, einer möglichen Antwort bereits einen Richtungs­
sinn geben, das Befragte in eine bestimmte Hinsicht rücken. Zu ihrer 
philosophiegeschichtlich bedeutsamsten Ausformung ist die Dialek­
tik von Frage und Antwort in der platonischen Sokrates-Darstellung 
gelangt. Hier verdeutlicht Platon, wie schwierig es ist, Fragen und 
ganze Folgen von Fragen so zu stellen, daß es zu einem Erkenntnis­
fortschritt kommt. In Wahrheit ist Fragen schwerer als Antworten, 
was sich gerade dann zeigt, wenn Sokrates' Gesprächspartner ihrer­

20 Vgl. H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, 5. Auf!. Tübingen 1986, S. 368.

82 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rationalität und Hermeneutik

seits die Rolle des Fragenden übernehmen wollen - und damit kläg­
lich scheitern. Alles Wissen muß für Gadamer durch Fragen hervor­
gelockt worden sein, wobei das Besondere dieses Wissens in seiner 
Offenheit besteht. Denn eine Frage (wenn sie nicht rhetorisch oder 
pädagogisch gemeint ist) ermöglicht immer eine Vielzahl von Ant­
worten. Aber auch wenn das Gefragte für die jeweilige Auslegung in 
der Schwebe sein muß, so ist die Offenheit doch nicht uferlos, son­
dern setzt einen Fragehorizont voraus, d.h. jede Fragestellung muß 
sich über ihre Voraussetzungen im Klaren sein, um von dort aus in 
das noch Offene hineinzufragen. Eine Fragestellung ist dann falsch, 
wenn sie diese Offenheit nicht gewährleistet, sondern durch falsche 
Voraussetzungen und Vorurteile verstellt. Damit Offenheit und Ent- 
scheidbarkeit nicht nur scheinbar vorliegen, ist es nötig, die bereits 
feststehenden Voraussetzungen von dem Bereich des Fraglichen ge­
nau zu unterscheiden. Entschieden werden Fragen durch das Über­
wiegen von Gründen für die eine und gegen die andere Möglichkeit. 
Und zu voller Erkenntnis gelangen wir, wenn wir Gegeninstanzen 
auflösen bzw. Gegenargumente in ihrer Unrichtigkeit durchschauen. 
- Die Gesprächsführung wird als eine >Kunst des Erprobens< verstan­
den, wobei es darum geht, das sachliche Gewicht der anderen Mei­
nung angemessen zu berücksichtigen. Das Gesagte soll nicht in sei­
ner Schwäche getroffen, als vielmehr durch geschicktes dialektisches 
Fragen erst zu seiner wahren Stärke gebracht werden. Dialektik als 
die Kunst des Fragens ist die Klammer zwischen Rationalität und 
Hermeneutik. Als Gesprächsführung vermag sie die Richtung des 
Fragens ins Offene festzuhalten; als eine solche >Kunst des Weiter- 
fragens< aber ist sie die >Kunst des Denkens<.21 Rationales Denken 
heißt für Gadamer geradezu die Fähigkeit, mittels unserer rhetori­
schen bzw. kommunikativen bzw. dialektischen Kompetenz ein Ge­
spräch führen zu können, um das gemeinsam Gemeinte herauszuar­
beiten.

(2.) Der Zusammenhang von (pragmatischer) Rationalität und 
Hermeneutik zeigt sich auch bei der heuristischen Funktion von 
Idealen, wenn es also darum geht, daß wir unsere Endlichkeit durch 
ideale Werte und Normen transzendieren, bei gleichzeitigem Wissen 
darum, daß es sich dabei nur um >Interpretationskonstrukte< 
(H. Lenk) handelt. Die Konstruiertheit und Interpretationsbedürftig­
keit dieser Ideale soll besonders hervorgehoben werden.

21 Vgl.a.a.O., S. 372.

Rationalitätstypen A- 83

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Wüstehube

Ein wichtiger Aspekt der Rationalitätstheorie von Nicholas Re­
scher besteht in der Überzeugung, daß rationales Handeln zwar 
grundsätzlich pragmatisch relevanten Zwängen unterworfen ist, zu­
gleich jedoch an Idealen und Idealisierungen orientiert sein muß. 
Jedenfalls bedeutete es eine ernsthafte Verarmung unserer Vernunft, 
wollte man, wie etwa im logischen Empirismus gefordert, den 
Bereich der Idealität aus dem philosophisch und wissenschaftlich re­
levanten Bereich des menschlichen Denkens verbannen. Am einfach­
sten ist dies für den Bereich des moralischen Handelns nachzuvoll­
ziehen. Hier kann es durchaus sinnvoll sein, ein unerreichbares Ziel 
zu verfolgen, auch wenn man um dessen Unerreichbarkeit weiß. Das 
ist besonders dann der Fall, wenn durchaus erreichbare Nebenziele 
damit verbunden sind.22 Intelligentes Handeln zeichnet sich gerade 
dadurch aus, daß die Gegenstände des Handelns >in eine Richtung< 
gebracht werden und damit über die aktuellen Zwänge und Begren­
zungen hinausgedacht wird. Unser Urteilen ist nicht daran ge­
bunden, was ist oder was sein wird; denn es gibt immer auch die 
Perspektive auf das, was sein sollte oder idealerweise sein sollte. Als 
>Bewohner zweier Weitem (Kant) ist der Mensch nicht nur dem 
Reich der Tatsachen, sondern ebenso dem der Werte verpflichtet. 
>Friede auf Erdem, eine bürgerliche Weltgesellschaft< oder Gerech­
tigkeit als Fairneß< sind Beispiele für solche nützlichen Ideale. Gerade 
die Unerreichbarkeit der Ideale erinnert uns an die fragmentarische, 
unvollständige und beschränkte Natur unserer Rationalität. Ohne 
(prinzipiell unerreichbare) Ideale liefen wir Gefahr, mediokren Zie­
len bereits hohen Wert beizulegen. Heuristische Funktion und prag­
matischer Nutzen der Ideale ist es hingegen, uns über das Notwendi­
ge hinaus an >noblen< und >exzellenten< Seinsbereichen teilhaben zu 
lassen. Ideale dienen dem effektiven und effizienten Verfolgen von 
Werten. Und Werte sollten verwirklicht werden, weil dies zu unse­
rem Menschsein gehört und dem grundlegenden (>ontologischen<) 
Imperativ entspricht, die eigenen Fähigkeiten bestmöglich zu entfal­
ten. - Ideale sind Werkzeuge für eine effektive und optimale Welt­
interpretation. Sie mögen zwar visionär, unrealistisch oder utopisch 
sein - aber erst durch ihr Licht sehen wir die Welt deutlicher und 
kritischer. Wir verstehen die Natur der Wirklichkeit besser, wenn 
wir sie im Lichte von Idealen reflektieren. Und wir nutzen dieses 
Licht, um uns besser in der Welt zurechtzufinden.

22 Vgl. N. Rescher: Ethical Idealism, Berkeley 1987, S. 23.

84 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rationalität und Hermeneutik

Rational zu sein bedeutet auch, daß wir uns in gewissem Maße 
selbst zu der Art von Geschöpfen machen können, die wir sind. Ein 
rationales Wesen ist immer auch ein solches, das seine idealen Visio­
nen für das alltägliche Leben bestimmend werden lassen kann. In 
diesem Sinne ist die Verpflichtung auf Ideale ein wesentlicher Aspekt 
der conditio humana. Das Verfolgen von Idealen steht jedenfalls 
einer pragmatischem und unvollständigem Rationalität nicht ent­
gegen. Denn zum einen besteht Rationalität im intelligenten Verfol­
gen angemessener Zwecke< (und Ideale bilden einen Teil des Begriffs­
rahmens von >Angemessenheit<), zum anderen gilt, daß vollständige 
Rationalität< selbst zwar niemals zu erreichen ist, daß sie aber als 
Ideal einen heuristischen Wert besitzt. Paradox formuliert: Weil wir 
nur unvollständig rational sind, müssen wir versuchen, die Welt und 
unsere Position in ihr mittels Idealen der Vollständigkeit zu verste­
hen und zu strukturieren.

(3.) Als letztes Beispiel für die Einheit von Rationalität und Her­
meneutik möchte ich den Zirkel des Verstehens nennen. Historisch 
läßt dieser sich auf die antike Rhetorik zurückführen; von dort wurde 
er durch die neuzeitliche (protestantische) Hermeneutik auf die 
Kunst des Verstehens überhaupt übertragen. Inhaltlich meint er die 
Regel, daß man das Ganze eines Textes aus dem Einzelnen und das 
Einzelne aus dem Ganzen zu verstehen habe - die gesamte Rede aus 
den einzelnen Sätzen und die einzelnen Sätze aus der gesamten Rede. 
Der Sinn einer Rede bzw. eines Textes ist in jedem einzelnen Satz 
nicht voll präsent, er muß vielmehr antizipiert werden. Die Antizi­
pation zielt aufs Ganze und kommt dadurch zu explizitem Verständ­
nis, daß die Teile, die sich vom Ganzen her bestimmen, ihrerseits 
auch dieses Ganze bestimmen.23 Das Ganze des antizipierenden Ver­
stehens kann vielerlei sein: ein Satz, ein Text, ein Lebenswerk, eine 
literarische Gattung oder die Biographie eines Autors. Es kommt dar­
auf an, einen Mittelpunkt der Interpretation zu finden, auf den man 
sich immer wieder beziehen kann. Dieser Mittelpunkt ist aber nicht, 
wie von Schleiermacher vorgeschlagen, in der seelischen Verfassung 
eines Autors zu suchen. Vielmehr muß das Ganze aus sich selbst 
heraus verständlich sein. - Gegen die subjektive Hermeneutik< und 
ihr empathetisches Sichversetzen in ein bestimmtes Subjekt ist des­
halb die Notwendigkeit einer objektiven Hermeneutik< zu betonen, 
d. h. der Teilhabe am gemeinsam geteilten Sinn bzw. der Herstellung 

23 Vgl. H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, a.a.O., S. 57.

Rationalitätstypen A- 85

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Axel Wüstehube

eines sachlichen Einverständnisses. Das Verstehen eines Textes ge­
schieht immer durch einen Entwurf, der dann einsetzt, wenn sich 
ein erster Sinn des Textes zeigt. Und dieser zeigt sich nur, wenn 
man den Text mit bestimmten Erwartungen liest. Beides, die Vor­
erwartungen wie auch die Sinnentwürfe, gilt es im weiteren Aus­
arbeiten zu korrigieren, um so zum Verstehen dessen, was >dasteht<, 
zu gelangen.24 Der Interpret eines Textes ist nicht >frei<. Er muß sich 
seiner perspektivischen Beschränktheiten, seiner >Vorurteile<, des 
>Zeitenabstandes< zum Text und der bereits erfolgten >Wirkungs- 
geschichte< inne sein. Zu den (positiv zu verstehenden) >Vorurteilen< 
zählen so wichtige Voraussetzungen wie der >Vorgriff der Vollkom­
menheit^ die >immanente Sinneinheit< oder die vollkommene 
Wahrheit. Erst wenn diese natürlichen Annahmen gestört sind, 
wenn sich ein Text als unverständlich erweist, kommt das hermeneu­
tisch-zirkuläre Verfahren in Gang. Es ist dies aber, um es noch einmal 
zu betonen, keine leblose Methodik, sondern die Erzeugung eines 
Verstehens in der Sache, einer Horizontverschmelzung zweier durch 
Zeitenabstand, Tradition und Überlieferung sowohl getrennter als 
auch vereinter geistiger Positionen.

Was macht nun die Rationalität des hermeneutischen Zirkels 
aus? Darauf ist zum einen ganz allgemein zu antworten, daß unsere 
alltäglichen Situationen von uns laufend hermeneutisch-zirkuläre 
Problemlösungen verlangen, der hermeneutische Zirkel mithin zu 
unserer Alltagsrationalität gehört. Die verschiedensten Interpreta­
tionsdilemmata könnten hier genannt werden.25

Der hermeneutische Zirkel ist aber auch ein wichtiger Bestand­
teil der Forschungsrationalität. Nennen möchte ich hier erstens den 
Zirkel bei den theoretischen Funktionsbegriffen: Um festzustellen, 
ob ein Funktionsbegriff einer Theorie auf einen Fall zutrifft, muß 
man bereits erfolgreiche Anwendungen eben dieser Theorie kennen. 
- Zweitens: das Dilemma der Standortgebundenheit des Betrachters: 
Thomas Kuhns Theorie des >Paradigmenwechsels< in der wissen­
schaftlichen Forschung geht davon aus, daß der >normale< Wissen­
schaftler derart in seinen >Vorurteilen< befangen ist, daß er niemals 
seine eigene, traditionelle Theorie infragesteilen würde. In Zeiten 

24 Vgl.a.a.O., S. 60.
25 W. Stegmüller unterscheidet in Rationale Rekonstruktion von Wissenschaft und ihr 
Wandel, Stuttgart 1986, S. 37 ff., zwischen eigen- und fremdsprachlichen Interpretati­
onsdilemmata. Siehe »Walther von der Vogelweides Lied«.

86 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rationalität und Hermeneutik

wissenschaftlicher Revolutionen wird die alte Theorie dann direkt 
(durch >Bekehrungserlebnisse, Überredungen und Propaganda<) 
durch eine neue verdrängt. - Drittens: Bei Begriffsexplikationen, die 
ein ursprüngliches Vorverständnis ausarbeiten, kommt es ebenfalls 
zu einem zirkulären Prozeß, zu einem Vorgang »mit mehrfacher ne­
gativer Rückkopplung«, da der Erfolg der Begriffsklärung von einem 
mehrfachen »Rückgang zur intuitiven Ausgangsbasis und Revisio­
nen an dieser Basis«26 abhängig ist. - Viertens schließlich sei noch 
hingewiesen auf Nicholas Reschers >Netzwerkmodell< des wissen­
schaftlichen Erkennens: Ein kognitives System wird als eine >Familie< 
nicht-hierarchisch miteinander verbundener Thesen betrachtet. Die 
Thesen bilden keine festen Axiome, welche die gesamte Beweislast 
tragen könnten, und sind nicht in Form deduktiver Ableitungen mit­
einander verbunden. Der Untersuchungsprozeß gilt als iterativ und 
kreisförmig: »man blickt ständig aus neuen Perspektiven auf alte 
Probleme und benutzt einen feedback-Prozeß, um neue Erkenntnisse 
für vorherige Analysen fruchtbar zu machen.«27 Kognitives Syste­
matisieren ist kein wissenschaftlicher Selbstzweck; es ist vielmehr 
eine >Kategorie des Verstehens^ Es bezieht sich vornehmlich darauf, 
wie wir von etwas Kenntnis haben, die Art und Weise, in der die 
vielen Elemente unseres Wissens organisiert sind. Auch Forschungs­
rationalität, und damit möchte ich die Behandlung der dritten These 
abschließen, kommt ohne Hermeneutik nicht aus.

26 A.a.O., S. 36.
27 N. Rescher: Foundationalism, Coherentism, and the Idea of Cognitive Systematiza- 
tion, in: Journal of Philosophy, Bd. 71 (1974), S. 700.

Rationalitätstypen A- 87

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkülisieren oder Denken?

Zur Bestimmung möglicher Rationalitätstypen aus einer 
Kritik ihrer möglichen Symbolisierbarkeit1

Peter Reisinger

1. Rationalitätstypen

0 Die Frage nach den möglichen Typen von Rationalität

0.1 Historisch können Rationalitätstypen de facto auftreten mit dem 
Eigenanspruch (der Selbstdefinition), Rationalität zu verkörpern. 
Das hilft einer Beantwortung der Frage 0 nicht weiter. Mit welchem 
Recht sind sie denn Rationalitätstypen?

0.2 Welche Bedingungen müssen erfüllt sein, um mit Recht von Ra­
tionalitätstypen sprechen zu dürfen ?

0.2.1 Sind Rationalitätstypen empirisch vorgegeben, also gefunden, 
entdeckt worden?

0.2.2 Oder sind sie gemacht, konstruiert, geschaffen worden?

0.2.3 Letzteres muß der Fall sein. Denn zu den Bedingungen, ein 
Rationalitätstyp sein zu können, gehört: Geschlossenheit der Voraus- 
setzungen/Selbstpräsenz = Selbsttransparenz/selbstreferentiale Be- 
schreibbarkeit/formale Selbstreferenz als System. Das ist nur durch 
eine Selbstherstellung zu erreichen. Im Falle 0.2.1 bleiben opake Re­
ste, - was mit Rationalitätstransparenz unverträglich ist.

0.3 Beansprucht wird Rationalität beim richtigen Wissen, Denken, 
Rechnen, Kalkülisieren, Argumentieren ...

0.3.1 Rationalität als Kompetenz hat es im subjektiven und objekti- 1

1 Der Stringenz des gedanklichen Aufbaus wegen ist die Kurzform des Vortrages beibe­
halten.

88 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkülisieren oder Denken?

ven Sinne mit Vernünftigkeit zu tun. Was rational ist, muß einsehbar 
sein. - Das Wort >rational< hat einen sehr weiten Gebrauch: Eine 
Fuge von Bach kann rational analysiert werden (ohne sich damit ih­
rer ästhetischen Valenz schon genähert zu haben). Praktisches Han­
deln kann irrational sein, wenn es nicht zweckrational ist. Handeln 
und Wollen, bezogen auf Recht und Ethik, können gegen den kate­
gorischen Imperativ vernunftwidrig sein, weil sie die kommunika­
tionskonstituierende Persönlichkeit des sittlich-autonomen Ego un­
möglich machen. - Wir beschränken uns auf den Bereich der Theorie, 
auf theoretische Rationalität.

0.3.2 Rationalität, subjektive und objektive Vernünftigkeit, bedarf 
eines raum-zeitlich beziehbaren Mediums, in dem sie manifestierbar, 
darstellbar sein kann. Nur dann kann sie objektivierbar, identifizier­
bar, nachvollziehbar, kontrollierbar, kommunizierbar sein. D.h. sie 
bedarf der Präsentation und als Rationalität eo ipso eines Präsenta- 
üonssystems. Rationalität kann nicht asystemisch sein. Ein Inhalt, 
der rational einsichtig sein will, muß unter einer Ordnungsform me­
thodisch-systemisch durch Präsentate dargestellt werden können: So 
ist nach der Entscheidung der Physik die Darstellung eines Gegen­
standes der Physik nicht rational, wenn sie nicht in quantifikatorisch- 
mathematisierbarer Präsentationsform eines Gesetzes dargestellt 
werden kann.2

0.3.3 Die erkenntnisphilosophische Bearbeitung der Frage 0 impli­
ziert die Frage: Kann nicht eine Wirklichkeit selber selbstreferentiell 
rational genannt werden - eine Wirklichkeit also nicht nur als Ge­
genständlichkeit für ein sie vertretendes Wissenssystem in Präsenta­
tionsform mit der Tendenz zur Geschlossenheit? Gibt es eine >Ver­
nunft in den Dingern ?

Diese Frage ist von der Frage nach einer Typologie möglicher 
Rationalität nicht ablösbar, bestimmt sie mit und muß mit ihr zu­
sammen beantwortet werden. Das ist hier nicht möglich.3 Nur so viel 
(im Ergebnis), wenn man von dem Schema >System/Umwelt< (S/U) 

2 Wir sprechen hier mit Absicht allgemein von Präsentation, Präsentanten und noch 
nicht von Zeichen.
3 Der Verfasser hat sie expliziert in einem Aufsatz Spekulation und Empirie bei Hegel, 
- eine Mesalliance?, in: P. Koslowski (Hrsg.): Die Folgen des Hegelianismus. Philoso­
phie an der Jahrtausendschwelle, München 1998.

Rationalitätstypen A- 89

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Reisinger

ausgeht, wobei S den Ort des Erkennens, des Wissens mit der Potenz 
zur Selbstreferenz vertritt und U den Ort der Wirklichkeit, des 
Nicht-Wissens (also hier mit Ausschluß des Bereiches der Praxis 
konstituierender Kommunikations-modi im Verhältnis von Ego und 
Alter-Ego). Es gilt:

0.3.3.1 Umwelt kann ontologisch kein Ding an sich sein, wenn sie 
>gewußt<, d. h. beobachtet und beschrieben können werden soll.

0.3.3.2 Daher muß Umwelt den Ort selbstreferentiell-möglichen Be­
obachtens und Beschreibens vertreten, - präsentiert und repräsen­
tiert werden können.

0.3.3.3 Es war die Leistung Hegels, herausgestellt zu haben, daß die 
damit freiwerdende Stelle U von der Naturphilosophie zu besetzen 
ist, wenn Natur Wirklichkeit nicht dadurch aufgegeben werden soll, 
daß sie, in den Ort S transformiert, zu einer immanenten Form des 
Wissens von Wirklichkeit wird. Naturphilosophie aber kann nur un­
ter einer selbstreferentiellen Logik des Absoluten verfahren. Denn 
sie verhindert, das Absolute, nämlich Wissen und Wirklichkeit, zu­
gunsten des Wissens von Wirklichkeit zu vereinseitigen.4

0.3.3.4 Wir blicken zurück: Der Ort der Rationalität ist der Ort 
vernünftigen Wissens. Um die Frage nach einer Typologie von Ra­
tionalität erkennntisphilosophisch - nicht nur analytisch - selbst­
reflexiv-adäquat bestimmen zu können, muß die Frage nach dem 
Ort des Nicht-Wissens, der Wirklichkeit, gestellt werden, welche in 
den Ort der Erkenntnis, des Wissens von ihm, des Gewußtseins, 
transformiert wird. Die nicht transformierte Wirklichkeit selber, 
selbstreferentiell, wird dann zu einem opaken Jenseits, einem in- 
attingiblen X an sich. - Unter einer Logik des Absoluten aber wird 
eine Erkenntnis nicht-transformierter, nicht-fremdreferentieller, 
sondern selbstreferentieller Wirklichkeit möglich: die Erkenntnis 
einer Wirklichkeit als sie selbst: systemische Naturphilosophie.

4 Was, wie Hegel aufwies, auch zu Lasten des Wissensortes geht. Für die andere, die 
U-Seite bedeutet das keine Repristinierung einer Ding-an-sich-Ontologie: Das Wirk­
liche hat seine Wirklichkeit im systemisch-selbstreferentiellen manifestierenden Den­
ken der Naturphilosophie (dazu die Arbeit des Verfassers: Spekulation und Empirie bei 
Hegel, a.a.O.).

90 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkülisieren oder Denken?

0.3.3.5 Zwischenergebnis: Die Form von Vernünftigkeit selbstrefe­
rentiell systemischer Naturphilosophie ist eine andere als die syste­
misch transformierte Form fremdreferentiellen Wirklichkeitswis­
sens. Nur die Form fremdreferentiellen Wissens, also Wissen in 
vertretender, präsentierender Form (Physik), nennen wir rational. 
Physikalisches Wissen als Denkergebnis unter einer transfiniten Lo­
gik des Absoluten aber ist zwar vernünftig, nicht jedoch rational (der 
eingebürgerte unglückliche Ausdruck hierfür ist >spekulativ<). - Wei­
ter läßt sich diese Differenz hier nicht verfolgen (hingewiesen sei auf 
die fremdreferierende Trennung von Form (Gesetz) und Inhalt (em­
pirische Daten) in den Naturwissenschaften unter einer in diesem 
Sinne finiten Logik und auf die Selbstreferenz von Form und Inhalt 
unter einer transfiniten Logik in einer selbstreferentiell verfahren­
den Naturphilosophie). Wir haben die Frage 0 damit erkenntnisphi­
losophisch so weit einschränken müssen, daß wir jetzt wissen: der 
Ort möglicher Rationalitätstypen ist nicht der Ort einer transfiniten 
Logik. Finit ist die Logik von möglichen Rationalitätstypen wegen 
der Trennung von Form und Inhalt, wodurch z. B. Wahrheitswerte 
>wahr/falsch< möglich werden.

2. Präsentation (Präsentanten von Präsentaten)

1.1 Im Rückgriff auf 0.2.3 müssen wir sagen, daß es für einen Ratio­
nalitätstyp conditio sine qua non ist, systemisch dargestellt werden 
zu können. Wir haben Darstellungsmittel hier prinzipiell >Präsentan- 
ten< genannt (auch Bilder usw. sind Darstellungsmittel). Sie stehen 
für etwas, vertreten etwas, sind Präsentanten eines Präsentates, eines 
Referenten. Sie werden >gebraucht<, sind (in erster Stufe) nicht ge­
meint. Ihr Gebrauch ist latent, wodurch der Referent präsent wird.

1.1.1 Präsentanten sind keine Produkte der Wirklichkeit, insofern 
diese sich nicht weiß (Präsentanten werden nicht am Orte U pro­
duziert, sondern am Orte S).5

5 Es bleibt heute trotz der Tendenz, Bewußtsein, Wissen und Sprache in die Natur, 
insbesondere den Organismus hineinzuprojektieren, ein Kardinalfehler, Erkenntnis­
theorie >naturalisieren<, Epistemologie ontologisieren zu wollen. Soll dergleichen Lin- 
guisierung der Natur nicht nur eine - erlaubte - fagon de parier sein, so wird eine 
hypostasierende Subreption begangen. Der Präsentant wird zum Präsentaten, zum Re­
ferenten ontologisiert. Ganz anders das Verfahren der Naturphilosophie unter einer 

Rationalitätstypen Ar- 91

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Reisinger

1.1.2 Vertretung (die Kunst, die Ästhetik z.B. vertreten nicht ) durch 
den Präsentanten ist Darstellung. Diese muß beobachtbar sein. Sie ist 
an Raum und Zeit gebunden. Präsentanten werden als beobachtungs­
fähige in der Raum/Zeit gemacht.

6

1.1.3 Basistheorem: Ohne präsentationssystemische Verkörperung 
(auch mechanisierbare, elektronisierbare) in der Raum/Zeit ist kein 
Rationalitätstyp möglich.

1.1.4 Somit können wir mögliche Rationalitätstypen an ihrem Prä­
sentationsgebrauch aufsuchen, katalogisieren und analysieren. Das 
tut z. B. die analytische Semiotik, tabellierend nach ihrem >semioti- 
schen Dreiecke (Peirce).

1.2 Eine analytische Methodik (nach dem Vorstellungsmodus der 
analytischen Philosophie) setzt den Präsentanten und seine Typen 
als vorhanden voraus und ist damit blind gegen die eigenen darstel­
lungsbedingenden Grundlagen.  Wir dagegen orientieren uns an er­
kenntnisphilosophischer Methodik unter dem S/U-Modell (sich re­
ferentielle Systemik und Umwelt). - Wir beschränken uns im 
folgenden auf die räumlich-extensive, die graphische Präsentation 
dreier Typen: die Präsentation im Anschauungsraum der eukli­
dischen Geometrie, die Präsentation durch das Zeichen im Kalkül 
und die durch den Buchstaben in der natürlichen Sprache.

7

1.2.1 U, aber auch S selber müssen am Orte S durch Präsentanten 

transfiniten ^spekulativem) Logik. (Zur Kritik an solchem Verfahren in der sogenann­
ten Evolutionären Erkenntnistheorie< eine demnächst erscheinende Arbeit von St. 
Büttner / P. Reisinger: Ist »Evolution als Erkenntnisgewinn« beobachtbar? Kants Kritik 
am subreptiven Verfahren in der evolutionären Erkenntnistheorie, in: A. J. Bucher 
(Hrsg.): Organismus, Evolution und Prozeß. Eine Herausforderung an Philosophie und 
Theologie, Regensburg 1998.)
6 Z.B. ist »das griechisch-tragische Wort [...] tödlich faktisch« (F. Hölderlin: Anmer­
kungen zur Antigone, in: F. Beissner (Hrsg.): Große Stuttgarter Ausgabe, Stuttgart 
1952, Bd. 5, S. 269).
7 Angenommen, man hält Passivität für die zur Aktivität konverse Relation und aktiv 
und passiv formulierte Sachverhalte logisch für gleichwertig (A sieht B, B wird von A 
gesehen), dann ist das nicht übertragbar auf die erkenntniskritische Fundamentaldiffe­
renz von Aktivität als Spontaneität = Denken und Passivität als Rezeptivität = 
Anschauen. Aus dieser Differenz geht erst die Möglichkeit hervor, anschauungsoperativ 
mit Zeichen eine konverse Relation erzeugen zu können.

92 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulieren oder Denken?

prä- und/oder repräsentierbar sein. - Das erkenntnisphilosophische 
Grundproblem, wie es denn möglich sei, am Orte S intern Umwelt- 
Externes selbstreferentiell wissen und bestimmen zu können, muß 
hier unerörtert bleiben. Es ist ohne die >Kopernikanische Wende< 
der Ontologie jeder Spielart, auch in der >analytischen Philosophie^ 
nicht zu bewältigen.

1.2.1.1 Ein Präsentant, in der Raum/Zeit produziert oder in ihr als 
Präsentant gebraucht, ist kein Ding (obwohl ein Ding umfunktio­
niert als Präsentant dienen kann). Was ist das Erkennungs- bzw. Un­
terscheidungskriterium ?

1.2.1.2 Für einen Präsentanten gelten different zum Ding Präsup- 
positionen:

(1) Ein empirisches Ding unterliegt der raum/zeitlichen Ände­
rung.

(2) Ein Präsentant ist kein Ding; er ist ein Produkt. Dieses muß 
zwar auch materiell-physisch existent sein (Tintenflüssigkeit, 
Kreidepartikel), und insofern ist der Präsentant dinghaft materiali­
siert: die Bedingung, um wahrnehmbar sein zu können. Aber die 
Veränderung und Vergänglichkeit dieses physischen Daseins ist für 
ihn als Präsentant irrelevant.

(3) Ein Ding ist ein individuelles Dasein. Das individuelle Dasein 
eines Präsentanten aber kann durch jede andere physische Materie 
substituiert werden; der Präsentant bleibt dennoch derselbe. Er ist 
gleichgültig gegen seine Materialisation und damit z. B. gegen Farbe, 
Breite des Striches ...

(4) Er ist auch gleichgültig gegen den Ort und den Zeitpunkt, an 
und in dem er produziert wird. Sein Produzent kann jeder sein; er ist 
in diesem Sinne »allgemeine

1.2.1.3 Ein Präsentant ist eine empirische Figur, ein >Dieses-Hier<. 
Figuren sind potentiell-unendlich variierbar. - Ebenfalls ist das, was 
präsentiert wird (das Präsentat), nicht identisch mit einem produzier­
ten >Dieses-Hier< seines Präsentanten. Ein solcher ist nur unabding­
bar für die Verkörperung des Präsentates. Wir haben somit die 
scheinbare Paradoxie, daß das, was wahrgenommen wird (der Präsen­
tant), nicht das ist, was mittels dieses Wahrgenommenen gemeint 
wird: das Präsentat. Dieses wird nicht als es selbst, wird selber nicht 
wahrgenommen, sondern mittels seiner sichtbaren Verkörperung ge­

Rationalitätstypen A- 93

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Reisinger

meint. (Nicht diese raum/zeitlich gebundene, gefärbte - und daher 
sichtbare - Materiefigur ist gemeint, sondern mittels ihrer ein Kreis, 
ein Element, ein Buchstabe.) Was wahrgenommen wird, ist nicht ge­
meint, und was mittels des Wahrgenommenen gemeint wird, wird 
selber nicht wahrgenommen.8 9

Das Präsentat selber in der potentiell-unendlichen Möglichkeit, 
es zu verdinglichen, ist also selber in seiner Dinglosigkeit unsichtbar. 
Wir müssen das Theorem (1) setzen: Präsentate sind nicht wahr­
nehmbar (wahrnehmbar sind seine potentiell-unendlichen Materia­
lisationen, seine empirischen Verdinglichungen in der Raum/Zeit). 
Da das Präsentat deshalb nicht etwa als eine unsichtbare ontologische 
Entität angesetzt werden kann, muß es definiert werden als die reale 
Möglichkeit, daß mit Bezug auf es empirische Figurenmaterialisatio­
nen seiner produziert werden können als empirisch wahrnehmbare 
Vertreter seiner Unsichtbarkeit.

Diese unsichtbare Dinglosigkeit, Körperlosigkeit des Präsenta- 
tes (obwohl sie notwendig verkörpert werden muß) ist es, welche - 
oft bemerkt - dem Präsentat Substanzlosigkeit zuschreibt. Theorem 
(2): Präsentate sind keine Substanzen. Wir nennen die substanzlose 
Identität eines Präsentates, in Beziehung auf die es potentiell-unend­
lich empirisch materialisierbar ist, eine Form. Theorem (3): Präsen­
tate sind Formen.3

1.2.1.4 Wir sind daher gezwungen, nicht nur generell die Differenz 
zu machen zwischen Präsentanten und ihren Präsentaten, wenn sie 

8 Ein Sachverhalt, wie er zu Beginn der Hegelschen Wesenslogik generell denktrans- 
formiert wird als Selbstbewegung der wesenslogischen Negation der Negation. Präsen­
tation ist anscheinend letztlich nur wesenslogisch-dialektisch gedacht einsehbar.
9 Formen sind für alle Typen eigens zu analysieren. Worin aber extensive, räumliche 
Formen übereinstimmen, das ist die durch empirisch kontingentes Dasein zu ver­
körpernde Unsichtbarkeit einer Form (Kant: Raum und Zeit »können an sich gar nicht 
wahrgenommen werden«, KdrV B 207). Raumbestimmungen sind Grenzen, Negatio­
nen. Die Gerade ist die Grenze einer Fläche. Sie selber ist flächenlos, ohne Breite, ob­
wohl ihre empirische Veranschaulichung ohne farbige Strichbreite nicht möglich ist. 
>Formal< aber wird eine Strichform ohne Breite imaginiert. Diese Unabhängigkeit von 
der sichtbaren empirischen Breite ist die vorzustellende >Gleichartigkeit< (Kant) des For­
malen als Bedingung aller extensiven Größen. Eben wegen ihrer imaginierten unsicht­
baren, von ihren Verkörperungen unabhängig vorgestellten Gleichartigkeit ist die Form 
>hinter< ihren verschiedenen Verkörperungen eine und dieselbe. Nur unter diesen Be­
dingungen ist es möglich, mittels potentiell-unendlicher Figurenmaterialisationen eine 
und dieselbe Form wiederzuerkennen.

94 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkülisieren oder Denken?

völlig verschiedenen Bereichen angehören (z.B. zwischen einem 
Wort und seinem Sinn; einem Buchstaben und dem Laut, den er ver­
tritt) (1), sondern es kann auch nach 1.2.1.3 - was oft übersehen wird 
- erforderlich sein, innerhalb des Präsentanten per se zwischen der 
unsichtbaren Identität seiner Form und seiner potentiell-unend­
lichen raum/zeitlichen empirischen Verkörperungsmöglichkeit zu 
differenzieren (2). Sonst würde der Präsentant mit dem unmittelbar 
Wahrgenommenen verwechselt. Ein Präsentant referiert nicht nur 
fremde Präsentate, sondern kann auch - je nach Fall - sein eigenes 
Präsentat innerhalb seiner selbst referieren. Er referiert dann mittels 
einer Figur dessen Form. Theorem (3): Ein Präsentant kann zur Ei­
genstruktur eine Selbstreferenz haben.10

1.2.2 Der räumliche Präsentant kann so in einer doppelten Vertreter­
funktion operieren; und es müßte von hier aus möglich sein, die Fra­
ge nach möglichen Rationalitätstypen zu bestimmen.

10 Verschiedene Figuren als kontingent empirisch-produzierte Fakta können ihre Form­
identität präsentieren. (Zwei empirisch differente Kreisbilder können denselben Kreis 
derselben Maßzahl präsentieren, ebenso zwei Kalkül-Zeichen dasselbe Element. Formen 
werden dann durch Selbstpräsentation verwirklicht, verfügbar gemacht.) - Diese Selbst­
referenz wirft ein Licht auf Kants geniale Theorie des transzendentalen Idealismus<: 
Formen als Bedingung der Möglichkeit von Gegenständlichkeit. Sie selber sind >tran- 
szendental-ideah, d. h. selber keine wahrnehmbaren Gegenstände. Umgekehrt werden 
wahrnehmbare Gegenstände, >empirische Realitäten^ durch die idealen Formen ermög­
licht. Dieser Zusammenhang ist selbstreferent. Zu beachten bleibt allerdings, daß in 
unserer Untersuchung der Präsentation von Formen diese selbst als reale Möglichkeiten 
gegenständlich imaginiert werden (wie z. B. in der euklidischen Geometrie) und nicht als 
ermöglichende Operatoren der empirisch-gegenständlichen Realität von Dingen und 
Ereignissen fungieren. Formen in unserer Untersuchung treten oblique auf (vgl. P. Rei­
singer: Ontologische und transzendentale Egologie, in: H. Radermacher / P. Reisinger 
(Hrsg.): Rationale Metaphysik. Die Philosophie von Wolfgang Cramer, Stuttgart 1987, 
Bd. 1). Kant wäre in diesem Bezug neu zu interpretieren. Dazu gehört auch der Gesamt­
zusammenhang mit der synthetischen Operation unter der Kategorie der Quantität und 
der sogenannten >Selbstaffektion<, den wir hier aussparen müssen. - Interessant ist eine 
Bemerkung von L. H. Kauffman: Self-reference and recursive forms, in: Journal of So­
cial Biological Structure, Bd. 10 (1987), S. 53-72: »A mark or sign intended as an indi- 
cator is self-referential.« - Wir haben einen merkwürdigen Typ von Unendlichkeit vor 
uns, - nicht eine aktuale oder potentielle Unendlichkeit, wie sie an der Folge der natürli­
chen Zahlen vorstellig gemacht wird. Es geht nicht um die Totalität von Realisierungen 
einer Form (Operation), sondern um die Form (die Operation) selber in der Selbstbezüg­
lichkeit von Selbstpräsentation, wozu jede beliebige Präsentation tauglich ist. - Ein gro­
ßer Entwurf zur Lösung dieser Grundproblematik auf antik-ontologischer Grundlage 
war natürlich Platos Ideenlehre.

Rationalitätstypen A- 95

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Reisinger

Vonnöten wäre jetzt der Rückgriff auf die vorliegende Literatur 
etwa zur Zeichentheorie und zur Linguistik. Das ist hier nicht 
möglich und letztlich auch nicht erforderlich; denn für den Referen­
ten nach (1) (als genus proximum) in der Differenz von Denken/ 
Kalkülisieren ist der Zeichentyp (2) gut zu identifizieren.

Wir wollen in der Funktion der sichtbarmachenden Darstellung 
(Präsentant) drei verschiedene Präsentate unterscheiden: (1) den geo­
metrischen Referenten, (2) den Referenten des Kalküls, (3) den Refe­
renten von Buchstaben der natürlichen Sprache. Präsentanten sind 
für (1) z. B. der Kreidekreis auf der Tafel, für (2) die typographische 
Kette - - p---- g----------n, für (3) die Buchstabenfolge des Wortes:
still. Welcher Rationalitätstyp im Referentenbezug sich in den drei 
Fällen (1.2.2.1; 1.2.2.2; 1.2.2.3) bestimmen läßt, kann kritisch nur an 
dem Präsentantentyp entschieden, an ihm >abgelesen< werden. Ge­
meinsam ist allen drei Fällen, daß diese Präsentationsebene die des 
Raumes (Fläche) ist und daß sie extensional ist. Die Präsentanten 
sind produziert anschaubare Grenzungen, Figuren, die in der Ord­
nung einer extensionalen Relation stehen.

3. Die euklidische Geometrie als rationale Präsentation

1.2.2.1 Präsentanten der Geometrie
Die Wahrnehmung eines empirischen kreisrunden Gegenstan­

des bedarf des Begriffes und des Schemas des Kreises als Regel. Was 
aber an Relationen zum Schema des Kreises gehört, läßt sich in sei­
nen invariant quantitativen Verhältnissen, seinen Maßzahlen, nicht 
durch Abstraktion aus empirischen Gegenständen gewinnen. Oder: 
Das Dreieck als ein nicht-empirischer Referent ist als >idealer Gegen- 
stand< einer Wahrnehmung nicht vorgegeben, - ist keine ontologisch 
singulär-abstrakte Entität. Sein Begriff aber enthält außer den Merk­
malen einer dreieckigen Figur in der Ebene nicht-analytisch die 
quantitativen Relationseigenschaften. Diese müssen daher mittels 
eines allgemeinen Schemas, einer Handlungsvorschrift, im Einzelfall 
(auf der Tafel, auf dem Papier) konstruiert, präsentiert werden. Es 
existiert als Präsentat kein ideales Dreieck, sondern es existiert die 
Möglichkeit, unendlich viele Dreiecke in der empirischen Anschau- * 

11 Vgl. D. R. Hofstadter: Gödel, Escher, Bach ein Endloses Geflochtenes Band, Stuttgart 
1985, S. 53.

96 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkülisieren oder Denken?

ung präsentieren, als Präsentanten (Bilder) erzeugen zu können. Die­
se bilden, in analytischer Sprache, als kongruente Dreiecke bestimm­
ter Seitenlängen und Winkel eine Äquivalenzklasse. Die Vorstellung, 
sie trotz ihrer empirischen Abweichungen voneinander zur Deckung 
bringen zu können (was empirisch eine sinnlose Aufgabe wäre), ist 
der Ausdruck dafür, daß sie alle dieselbe Maßzahl der Winkel- und 
Seitenverhältnisse haben. Diese Gleichheit der Maßzahlen als inva­
riante Eigenschaft des Präsentates ist also nicht etwa durch Abstrak­
tion in bezug auf die Äquivalenzklasse gewonnen, sondern ist durch 
die Konstruktionsvorschrift als Möglichkeit, empirisch sichtbare Prä­
sentanten herstellen zu können, erzeugt. Jedes empirische Dreieck 
präsentiert daher ein und dieselbe Möglichkeit, es herstellen zu 
können, und ist insofern selbstreferentiell erzeugt (Selbstpräsenta­
tion als Möglichkeit).12 Es wird beobachtet, dieselben Eigenschaften 
zu haben wie jedes andere Dreieck, und ist insofern allgemein be­
stimmt, dasselbe Präsentat zu präsentieren. Beobachtbare Eigen­
schaften (wie kreisrund, dreieckig usw. zu sein), die an Dingen empi­
risch auftreten können (vgl. Sonnenscheibe), werden >rein< als sie 
selbst präsentiert, also (selbstreferentiell) selbstbeobachtbar ge­
macht. Sie >sind< nichts anderes als sich präsentierende, sich faktifi- 
zierende Selbstherstellungen: Das Platonismus- bzw. das Univer­
salienproblem fällt vollständig fort. Die Präsentate als Formen 
werden mittels ihrer, durch sie selbst konstruierte faktische Präsen­
tanten beobachtet. Geometrie ist eine Form von Selbstreferenz als 
selbstpräsentierende Möglichkeitsbeobachtung. Wir definieren einen 
solchen Operationsmodus geschlossener, sich-transparenter Selbst­
herstellung als rational. Die euklidische Geometrie des Anschau­
ungsraumes ist ein Rationalitätstyp.

Gemäß dem Kriterium, das Wort >Zeichen< im Sinne von >Cha- 
rakterismen< (vgl. I. Kant: Kritik der ästhetischen Urteilskraft, §59) 
nicht zuzulassen, wenn die Präsentation schematisierend verfährt, 

12 Die Diskussion in der Literatur über abstrakte, ideale Wesensgegenstände, Gegen­
stände dritter Art< (vgl. z.B. Ch. Thiel: Gottlob Frege. Die Abstraktion, in: M. Schirn 
(Hrsg.): Studien zu Frege I, Stuttgart-Bad Cannstatt 1976, S. 262 £.), im Zusammenhang 
mit >Platonismen< geht fehl, wenn sie nicht am Ort der Erkenntnis als theoretisch-realer 
Erzeugungsmöglichkeit geführt wird. - Nur hier hat das heute so geschmähte, nicht 
mehr verstandene Apriori seinen Sinn: als sich darstellende Selbstpräsentation von 
selbsterfundenen Möglichkeiten. Der euklidische Geometer entwirft >rein< beobacht­
bare Beobachtungsmöglichkeiten, mit denen die Realität beobachtet und bestimmt wer­
den kann und die technisch anwendbar, physikalisierbar sind.

Rationalitätstypen Ar- 97

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Reisinger

das Präsentat also mittels empirischer Präsentanten relationsgleich 
dargestellt wird (nach Peirce also >ikonisch< ist), sind die geometri­
schen Bildpräsentanten keine Zeichen.

4. Die Kalkülisierung als rationale Präsentation

1.2.2.2 Präsentanten der Kalkülisierung
Arithmetische oder logistische Präsentanten sind keine Bilder 

einer Beobachtungsmöglichkeit des Raumes als Quantum, sondern 
echte Zeichen. Sie sind keine schematisierten, beobachtbar machen­
den Begriffstransformationen in die Räumlichkeit hinein (als Beob- 
achtbarkeiten möglicher Wirklichkeit). Sie sind nicht dadurch 
bestimmt, zu ihren Präsentaten in einem selbstreferentiellen Konsti­
tutionsverhältnis zu stehen, sondern fremdreferentiell in beliebiger 
Zuordnung zu präsentieren: das definiert sie als Zeichen, als Charak- 
terismen13 im eigentlichen Wortsinne. Die Ziffer 3 und die Drei, das 
logische Zeichen für >und< und die entsprechende Wahrheitstabelle 
haben - anders als Form und Figur - konstitutiv nichts miteinander 
zu tun.

Das Zeichen erschöpft sich aber nicht in dieser Funktion von 
Fremdpräsentation. Im Sinne von Leibniz' Idee einer mathesis uni- 
versalis als Kalkül-Zeichen soll das methodische Operieren mit die­
sen die Sache nicht nur wie durch die Wort-Zeichen der natürlichen 
Sprache repräsentieren; sondern die Sache ist mit den Kalkül-Zei­
chen und den Rechnungen mit ihnen gegeben: das Zeichen kann sel­
ber als Sache genommen werden, so daß man quasi >blind< im Rech­
nen mit den Zeichen die Sache selbst erzeugt.14

13 Zu dem heutigen Sprachgebrauch als >Symbol< vgl. die zutreffende Kritik Kants in 
der Kritik der Urteilskraft, §59.
14 Nach der Mengenlehre kann man verschiedene, ungleichartige >Dinge< zusammen­
fassen wie den Buchstaben >p<, diesen Papageien hier, das Schwerefeld der Erde, die Zahl 
17, - natürlich nicht durch eine räumliche Relation zwischen diesen Dingen. Ihre Zu­
sammenfassung zu einer Menge von Elementen, bezeichnet durch N 1 (p, ...), aber ist 
nicht identisch die Menge der Dinge. Dennoch können über die Dingmenge Aussagen 
gemacht werden, die über ein Operieren mit ihren Bezeichnungen gewonnen werden. 
Offenbar ist das dadurch möglich, daß die Bezeichnungen selber als Elemente einer 
Menge räumlich zusammengestellt werden können, daß ihre Zeichen und die Operatio­
nen mit ihnen wiederholbar sind. Erkenntnisphilosophisch interessant ist daher die 
Frage, wie ein Zeichen als Element fungieren kann. Denn das ist offenbar die Vorausset­
zung zu einer mathesis, einem eventuellen >Rationalitätstyp<. (Es sei auf die philoso­

98 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkülisieren oder Denken?

Analog zur Trennung der empirischen kreisrunden Eigenschaft 
eines Tellers von der Form des Kreises trennen wir wieder den Fall ab, 
in dem Element-Zeichen Elemente aus der Wirklichkeit oder der 
möglichen Wirklichkeit präsentieren (wie etwa im Bewegungsdia­
gramm Punkte der Raum- und Zeitachse als Zeichen die Raum- und 
Zeitelemente einer möglichen Wirklichkeit nach einem Gesetz prä­
sentieren). Uns interessiert wieder die Voraussetzung dazu, nämlich 
wie ein Zeichen selber als Element gegeben sein und als solches fun­
gieren kann. Das aber ist die Bedingung zu einem Kalkül, allgemein 
zu einer conception of calculation (Spencer-Brown). Wie präsentiert 
ein Zeichen als Kalkül-Zeichen, als Graph, nicht ein anderes (Fremd­
präsentation), sondern sich selbst als Element (Selbstpräsentation)?15

Wir fragen nach dem Zeichentyp, wie er etwa im Bau axioma­
tisch konstruierter Kalküle fungiert, z. B. der typographischen Kette< 
— p-------g------------- (s. Anm. 11). Für diese Zeichen selbst als
Präsentanten kann man Präsuppositionen formulieren:

(1) Die Präsuppositionen, die für einen Präsentanten als geo­
metrisches Bild postuliert werden können, sind suspendiert (für den 
Kalkül-Graphen spielt die Invarianz seiner geometrischen Gestalt 
keine Rolle). Die Wahl der Präsentanten-Figur ist völlig beliebig; 
welche Gestalt als Bild sie begrifflich-schematisch präsentiert, ist 
gleichgültig. Ihre Maßzahlen spielen - von Zweckmäßigkeitserwä­
gungen abgesehen - keine Rolle. Es können auch Dinge als Präsen­
tanten fungieren.

(2) Es kann als Reservoir eine Äquivalenzklasse willkürlich ge­
setzter Grapheme oder Dinge gebildet werden: / = x = . = -... Auch 
die Lozierung im Abstand der Grapheme, ihre räumliche Relation 
zueinander, spielt - anders als bei geometrischen Präsentanten - kei­
ne Rolle. Einzige Bedingung ist das bloße Auseinandersein.

(3) Ein Graph gilt nicht als Dingmaterie, als physisches Ding. 
Ihm wird vielmehr Unveränderlichkeit unterstellt, bzw. von einer 
Veränderlichkeit wird abstrahiert. Seine Dauer spielt keine Rolle.

phisch immer noch einschlägige Arbeit von W. Cramer hingewiesen: Das Problem der 
reinen Anschauung. Eine erkenntnistheoretische Untersuchung der Prinzipien der Ma­
thematik (Heidelberger Abhandlungen zur Philosophie und ihrer Geschichte, Bd. 27), 
Tübingen 1937.)
15 Die mögliche Beantwortung dieser Frage geht dem Einsatz der Logik Spencer-Browns 
(neben der idea of distinction die idea of indication und dem Axiom 1, dem Law of 
calling) noch vorher. Sie betrifft eine konstitutionstheoretische Voraussetzung.

Rationalitätstypen A- 99

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Reisinger

(4) Der Ort und die Zeitstelle der Produktion/Rezeption des Prä­
sentanten sind beliebig. Auch der Agent gilt als allgemeiner und ist 
substituierbar.

Da jeder Graph als beliebige Figur an der Stelle eines anderen 
stehen kann, drücken Graphen mögliche Präsentanten aus. Mit 
einem produzierten Graph ist also nicht er selbst als diese Figur hier 
gemeint (er ist im Sinne von Hans Reichenbachs Symbolic logic nicht 
token-reflexiv). Dieser Beliebigkeit seiner Figur nach Präsupposition
(2) liegt zeichentheoretisch eine Staffelung von Präsentationen zu­
grunde: der beobachtbare Graph figuriert, d. h. setzt in die Fläche eine 
an sich unsichtbare Grenze, die durch ihn sichtbar gemacht, präsen­
tiert wird. Die produzierende/rezipierende Beobachtung dieser Ex­
tension bedarf einer Zeitstrecke, einer Zeiteinheit, die wieder durch 
die Grenzung der Fläche präsentiert wird. Je nach Graph ist diese 
empirische Zeiteinheit verschieden.

Von dieser empirischen Verschiedenheit wird jedoch in der prä­
sentierenden, beobachtenden Intention abstrahiert: Intendiert wird 
allein eine Zeiteinheit überhaupt als eine unterschiedslose, gleich­
artige Zeitgegebenheit, die durch eine unendliche Menge produ­
zierbarer Graphen und deren empirische Zeiteinheit empirisch 
verkörpert werden kann, mittels dieser aber immer als dieselbe in­
tendiert wird. Als Zeitgegebenheit, von deren Extension abstrahiert 
wird, kann sie von jedem beobachtbaren Graph verwirklicht werden, 
gleichgültig, welche Zeitextension für seine Beobachtung gebraucht 
wird. Sie ist das Präsentat zum beobachtbaren Graphen als Präsen­
tant. Sie ist als Präsentat die reale Möglichkeit, durch Graphen un­
endlich präsentiert werden zu können. Das Präsentat als diese real­
mögliche Gegebenheit ist das, was wir das Eins, das Element, nennen. 
Das Eins, das Element, ist ein >qualitätsloser Unterschied< (ein Aus­
druck von Wolfgang Cramer), eine qualitäts-quantitätslose Gegeben­
heitseinheit, in Beziehung auf die beliebige Präsentanten erzeugt 
werden können. Das Element als Gegebenheitseinheit ist eine Be­
obachtungseinheit als eine vorgestellte identische A/cteinheit über­
haupt. Diese als reale Möglichkeit ist bezogen auf die möglichen 
Wirklichkeiten einzelner Beobachtungseinheiten einzelner Aktein­
heiten, durch die beliebige empirische Graphen realisiert werden. 
Ein Element ist also keine ontologische Vorgegebenheit, sondern ist 
ein vorgestellt mögliches Beobachtungsdasein in einem Beobach­
tungsakt. Das Element, das Eins ist, ist daher Selbstpräsentation als 
Aktselbstpräsentation: Das Eins, das Element, ist eine vorgestellte

100 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkülisieren oder Denken?

Aktgegebenheit überhaupt als Ermöglichung, sich in einzelnen Be­
obachtungsakten präsentieren zu können.16

Ein Kalkül-Element ist also ein real-mögliches Element. Da Be­
obachtung für jede Wirklichkeit Bedingung ist, ist jedes Wirkliche 
durch sie bestimmt. Also kann auch jedes Wirkliche als ein reales 
Element gemeint werden (Element ist hier natürlich kein physika­
lisches Element). Diese Selbstkonstitution des Elementes ist der ei­
gentlich ermöglichende Grund für eine mathesis. Wieder wollen wir 
wegen dieser sichtransparenten Selbstherstellung des Elementes als 
Selbstpräsentation die daraus möglichen Operationsmodi als rational 
bezeichnen, so daß die mathesis in diesem allgemeinen Sinne eben­
falls als ein Rationalitätstyp bezeichnet werden kann.

5. Die Schrift als nicht-rationale Präsentation

1.2.2.3 Präsentanten als Schriftzeichen
Der linguistische Präsentant ist der zeitliche Laut, der wiederum 

durch Schriftzeichen räumlich präsentiert werden kann. Nur dem 
Schriftzeichen gilt unsere Aufmerksamkeit. Die Linguistik unter­
sucht z. B. die phonologische und morphonologische Produktion/Re- 
zeption von Phonemen zu den Wörtern der Einzelsprachen. Wieder­
um muß auch hier der Präsentations- oder Repräsentationsbezug der 
Wörter zum Begriffs- und Gedankenbereich (Sinnbereich) oder zum 
Anschauungs- und Wahrnehmungsbereich der Wirklichkeit aus­
geblendet werden.17

Auch für den Buchstaben ist an Präsuppositionen zu denken:
(1) Die Anzahl der Buchstaben ist die eines Inventars (>Alpha- 

bet<). Ihre Reihenfolge ist willkürlich-konventionell (ihre phonologi­
sche Ordnung in Wörtern der Einzelsprachen bleibt hier unerörtert).

(2) Eine Buchstabendarstellung ist historisch festgelegt, letztlich 
aber willkürlich-konventionell: Es sollen nicht vorweg Formele­

16 Das wäre in seiner Schrittfolge genauer vorzuführen. Zu beachten ist, daß das 
Kalkül-Zeichen als Präsentant sein Präsentat schon ermöglicht hat. Elemente sind das, 
was Hilbert >Gedankendinge< nennt. Diese sind keine Fremdpräsentate von Kalkül-Zei­
chen, sondern sind die Zeichen als Präsentate selber. Insofern ist Hilbert im Streit mit 
Frege recht zu geben.
17 Diese Straten stehen zueinander in fremdreferentiellen Präsentationsverhältnissen, 
also nicht wie in der euklidischen ikonischen oder der kalkülisierenden schematischen 
Selbstpräsentation in einem selbstreferentiellen.

Rationalitätstypen A- 101

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Reisinger

mente gesetzlich produziert sein wie im euklidisch-geometrischen 
Fall (Kreise, Dreiecke ...). Und prinzipiell könnte an der Stelle eines 
gebrauchten Buchstabens ein anderer stehen (das durch >u< bezeich­
nete Phonem könnte auch durch >i< bezeichnet werden).

(3) Prima facie:  Verschiedene Darstellungen desselben Buch­
stabens sind substituierbar und können zu einer Äquivalenzklasse 
zusammengefaßt werden.

18

(4) Im Unterschied zu den Graphemen eines Kalküls ist eine 
Buchstabenfigur nicht jederzeit frei versetzbar. Einmal gewählt, 
muß sie wiederholbar, identifizierbar sein. Es kann also nicht wie 
beim Kalkül-Zeichen eine Äquivalenzklasse (im Sinne der Präsup- 
position 2, S. 99) gebildet werden. Und statt Buchstaben können 
nicht wie bei den Kalkül-Zeichen beliebige Dinge fungieren.

(5) Auch für Buchstaben ist ihre empirische Materie irrelevant. 
Ihnen wird Unveränderlichkeit unterstellt bzw. von ihrer Veränder­
lichkeit abgesehen.

(6) Prima facie: Auch der produzierende/rezipierende Agent ist 
fingiert, gilt als allgemeiner, ist individuell substituierbar, ebenso das 
Wann und Wo seiner Tätigkeit.

Ein Buchstabe ist kein Element im Sinne eines Kalkül-Zeichens 
von 1.2.2.2 (obgleich er in dieser Funktion verwendet werden kann) 
und auch keine geometrische Figur im Sinne von 1.2.2.1. Es ist daher 
nicht richtig, etwa dem Buchstaben >t< eine Gestalt zuzuschreiben19; 
er ist kein ikonisch schematisiertes Legizeichen (Peirce). Zwar kann 
man von dieser Figur >t< (wie bei dieser Kreisfigur >o<) sagen, daß sie 
ein >t< (wie >o< ein Kreis) ist. Bei der Kreisfigur stören empirische 
Abweichungen die Identifikation nicht, weil die allgemeine Norm 
für die Produktion einer Gestalt mittels eines Schemas bestimmend 
bleibt. Verschiedene >t<'s aber sind keine Abweichungen von einer 
Schemaproduktion, obwohl auch sie substituierbar sind. Da jedoch 
mit einer gegebenen Buchstabenfigur >t< nicht diese selbst als token­
reflexiv gemeint ist, sondern ein >allgemeines< >t<, ist die Frage ge­
stellt, wie durch dieses >t< als Präsentant ein allgemeines >t< als Prä- 

18 Diese Präsupposition könnte in bestimmtem Sinne eingeschränkt werden müssen.
19 So meist in der analytischen Literatur, z. B. in W. Kamlah / P. Lorenzen: Logische 
Propädeutik, Mannheim 1967. - Vgl. hingegen für das Beispiel des Buchstabens >t<: F. de 
Saussure: Grundfragen der Allgemeinen Sprachwissenschaft, Berlin 1967, S. 141 f., bes. 
S. 142 f.

102 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkülisieren oder Denken?

sentat gemeint werden kann, obwohl es keinen schematisierten 
>t<-Typ gibt.20

Ein handgeschriebenes >t< ist als Figur innerhalb der Schrift 
eines Ego allein dadurch qualifiziert, daß es normfrei21 nicht mit 
einer anderen Buchstabenfigur desselben Egos verwechselt werden 
kann. Es hat die negativ-qualitative Eigenschaft, nicht mit einem an­
deren Buchstaben >zusammenzufallen< (so daß ein >t< nicht mit einem 
>1<, einem >d< usw. >zusammenfließt<22, sondern in >Opposition< zu 
ihm steht). Die Figurenqualität ist bei der Gleichgültigkeit gegenüber 
dem quantitativen Maßverhältnis (1.2.2.1) so durch die völlige Belie­
bigkeit bestimmt allein unter der Bedingung, anders als alle anderen 
Figurenqualitäten sein zu müssen (was für die anderen gleichfalls 
gilt). Diese einzigartige Struktur einer Qualität wiederholt, mani­
festiert innerhalb der Präsentationsebene exakt die Tatsache strenger 
Fremdreferenz, die völlige Beliebigkeit der Zuordnung eines Schrift­
zeichens zu einem Laut.

Da man nicht von einer Normierung von Schriftzeichen spre­
chen kann und somit von keiner Gestalt, kann es bei dem Schriftzei­
chen einer Schrift auch keine >Abweichung<23 geben: Jede >t<-Figur 
einer Schrift ist vollwertig. Das Fehlen einer Eigensubstanz, d. h. die 
Eigenschaft, materiefrei »lediglich negativ und differentielh (Ferdi­
nand de Saussure) gegeneinander bestimmt zu sein, nennt de Saus­
sure Wert der Phoneme und Schriftzeichen. Wert ist hier eine Sy­

20 Die Möglichkeit, einen handschriftlichen Buchstaben identifizieren zu können, ist für 
seine Konstitution relevant - normierte Buchstaben (Schreibmaschinen usw.) sind eine 
zwecktechnische Vereinfachung. Für eine adäquate Analyse und Theorie der Sprache als 
Schrift muß die Handschrift das Originäre sein. Ihre Technisierung geschieht durch 
Transformation mittels des Kalkül-Zeichens (1.2.2.2) und muß erkenntnistheoretisch 
anders bestimmt werden. Ein Buchstabenzeichen hat keinen Eigenwert, ist im Sinne 
der Linguistik nichts Substantielles. Was aber bleibt ihm, wenn es nicht schematisiert 
und auch nicht als präsentierendes Zeichenelement (Kalkül) zu anderen Zeichenelemen­
ten im Verhältnis des gleichartig-qualitätslosen Unterschiedes bloßer Gegebenheit 
steht?
21 Ein Blick auf eine schwer lesbare >Handschrift<, die als Ganzes doch einen gleichblei­
benden Stil verkörpert, zeigt, daß für Buchstaben Varianten bis an die Grenze der Remi­
niszenz an konventionellere Vertreter möglich sind und identifiziert werden können, 
weil sie sich qualitativ von Schriftzeichen anderer Laute unterscheiden und es negativ 
für sie nur übrig bleibt, abstrakt etwa für den Laut >t< zu stehen.
22 Das war die Entdeckung von F. de Saussure: Grundfragen der Allgemeinen Sprach­
wissenschaft, a.a.O.
23 Eine schöne Schrift ist deshalb keine normierte Schrift. Weil normfrei, zählt Kalligra­
phie zur Ästhetik.

Rationalitätstypen Ar- 103

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Reisinger

stemeigenschaft als eine negative Relationseigenschaft, innerhalb 
des endlichen Buchstabenreservoirs abstrakt anders als andere zu 
sein. Eine positive Qualität eines Buchstabens >an sich< ist damit aus­
geschlossen.

Das System, welches ein Schriftzeichen gibt, ist kein allgemei­
nes^ das von Axiomen und Erzeugungsregeln als Schemata mit Va­
riablen ausgeht: ein Buchstabe ist nicht >abgeleitet<. Jeder Buchstabe 
ist ein performativ-aktuales System, das nicht abgeleitet ist. Er hat 
kein Präsentat, dessen Schematisierung er präsentieren könnte. Er 
präsentiert, im Einzelfall das beliebige aktuale Negat aller anderen 
ebenfalls aktualen Buchstaben einer faktischen Schrift zu sein. Dazu 
muß er selber zwar durch den Ausdruck >dieses Zeichen hier< be­
stimmt sein, d.h. er ist im Sinne Hans Reichenbachs token-reflexiv 
(mit zwei kleinen Pfeilen links und rechts oben bezeichnet). Aber er 
ist nicht als token-reflexiv gemeint. Die Token-Reflexivität ermög­
licht hier die Beliebigkeit, aktual jeweils als das Nichts aller anderen 
aktualen Schriftzeichen einer Handschrift und damit als Vertreter 
seines Präsentates identifiziert werden zu können. Die Konvention 
für ein >t< ist nicht die maßbestimmte Herstellungsregel, einen senk­
rechten Strich in der oberen Hälfte im rechten Winkel zu queren. 
Erlaubt ist jede >t<-Figur, die übrig bleibt, wenn der Strich kein hori­
zontaler ist, nicht mit einem geschlängelten >s<, einem Halbbogen 
wie beim >c< usw. verwechselt werden kann.

Das Schriftzeichen als negatives Systempräsentat kommt offen­
bar durch die Bildung einer Äquivalenzklasse aller möglichen nega- 
tiv-aktualen >t<-Systeme nicht zustande. Ein Buchstabe in einem 
Wort desselben Textes in zwei Handschriften aktualisiert >dasselbe< 
Präsentat, denselben Buchstaben nur insofern, als für beide Schrift­
zeichen gilt: aktual-negativ qualitativ sich von den anderen aktualen 
Buchstabenqualitäten zu unterscheiden. Das verweist uns auf einen 
eigentümlichen Aktualisierungszwang, der für die Schrift-Produk- 
tion/Rezeption einen aktualisierenden individuellen Produzenten/ 
Rezipienten (Ego, Agenten) zu verlangen scheint (was wir hier nicht 
weiter verfolgen können).

Eben diese Tatsache verweist auf eine vorliegende Fremdrefe­
renz: Im Unterschied zur Selbstreferenz der geometrischen Kon­
struktion (1.2.2.1) und zur Setzung des Elements als qualitätsloser 
Gegebenheit (1.2.2.2) wird das Schriftzeichen als Präsentat nicht 
durch Selbstherstellung präsentiert. Sein Präsentat ist nicht Eigen-, 
sondern Fremdpräsentat. Es gehört als Laut einer fremden Sphäre, 

104 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkülisieren oder Denken?

einem anderen Totalitätsbereich an: nicht der optischen, sondern der 
akustischen Sphäre. Die Präsentationsebenen der Schriftzeichen 
kann man daher im Verhältnis zu ihrem Referenten, dem Präsentat, 
als offen bezeichnen gegenüber der Geschlossenheit von 1.2.2.1 und 
1.2.2.2. Die im Zweifelsfalle letzte Entscheidung für das Präsentat 
einer aktualen Buchstabenfigur fällt der referierte gesprochene Laut: 
>Es ist ein (gesprochenes) t<.24

Die steuernde Operation innerhalb der Präsentationsebene der 
Schriftzeichen (Alphabet) und in der Zuordnung zum Präsentat des 
Lautes ist die Beliebigkeit performativ abstrakt-negativer Systemset­
zung von Figuren endlicher Anzahl: in jedem Einzelfall neu system- 
aktual zu sein ohne schematisierende gleichbleibende Regeln. Wegen 
der kontingenten Fremdreferentialität kann dem linguistischen Ver­
fahren der Zeichenbildung keine Rationalität zugesprochen werden, 
wenn man dabei bleibt, daß Rationalität durch Selbstreferentialität 
bedingt ist.25

3.0 Der Versuch, mögliche Rationalitätstypen von der Sichtbarkeit 
der Präsentaten eines jeweiligen Präsentationstyps im Verhältnis 
zum unsichtbaren, aber intendierten Präsentaten kritisch zu bestim­
men, verhalf uns in den drei Fällen, der euklidischen Geometrie, des 
Kalküls und des Schriftzeichens, zu der Einsicht, daß die Konstitution 
des Präsentanten im Falle (1) und (2) eine selbstreferentielle, im Falle
(3) eine fremdreferentielle ist.

3.1.0 Rationalität ist durch Selbstreferentialität der Basispräsentan­
ten bedingt. - Das Präsentat der Fälle (1) und (2) ist keine Wirklich­

24 Für die akustische Präsentationssphäre gilt ebenfalls Fremdreferenz, weshalb der 
Schritt in die Matrix phonologischer Merkmale notwendig wird. - Wir brechen hier 
diese unvollständige Untersuchung ab. (Ist diese Charakterisierung der Fremdreferen­
tialität des Schriftzeichens ein notwendiger, räumlich anschaubarer Präsentationsaus­
druck auch für die Flüchtigkeit, die Haltlosigkeit, das Verschwinden der Sprechtöne 
eines Ego?)
25 Zur prima facie-Vermutung der Präsuppositionen (3) und (6) (vgl. S. 103 mit 
Anm. 18): (3) läßt sich halten in dem eingeschränkten Sinne, daß das Präsentat der 
Äquivalenzklasse der aktualen negativen Buchstabensysteme nicht selbstreferent­
schematisierend in derselben Zeichenebene optisch im Raum gebildet wird, sondern 
fremdreferentiell akustisch in der Zeit. - (6) ist nicht zu halten: Der Agent, das Ego 
operiert nicht substituierbar-allgemein, nicht >fiktiv<, sondern performativ aktual, sin­
gulär als jeweiliges Individuum.

Rationalitätstypen A- 105

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Reisinger

keit, sondern eine - allerdings existente - reale Möglichkeit, durch 
sich als Regel einen beliebigen sichtbaren Vertreter (Präsentanten) 
herstellen zu lassen (das Dreieck A, B, C durch diese Figur auf der 
Tafel hier, das Element e durch diesen Strich auf der Tafel hier).

3.1.1 Eine reale Möglichkeit wird als Möglichkeit beobachtbar (Fall 1) 
bzw. gebbar (Fall 2) gemacht. Sie fungiert oblique, also nicht latent in 
intentio recta als Möglichkeit einer empirischen Wirklichkeit (wie 
ein dreieckiges Metallstück, ein Stein als Element).

3.1.2 Präsentanten sind keine Objekte der Wahrnehmung, obwohl 
ihre Wahrnehmung die Bedingung dafür ist, das Nicht-Wahrnehm­
bare ihres Präsentates als Objekt intendieren zu können (die Parado­
xie: unsichtbar Intendiertes wird mittels sichtbar Nicht-Intendiertes 
präsentiert).

3.2.0 Durch die Selbstreferentialität der Herstellung von Möglich­
keiten ist jeder Präsentant des präsentierten Möglichkeitsobjekts 
gleichwertig; jeder Präsentant präsentiert dasselbe Präsentat adäquat. 
Es besteht wegen der Selbstherstellung totale Selbsttransparenz der 
Objekte in ihrer Präsentation. Sie sind, anders als empirische Beob­
achtungsobjekte, keine black-boxes. Als empirische Figuren sind sie 
existenz-irrelevant.

3.2.1 Das ist der Grund, warum die Präsentanten der Fälle (1) und (2) 
in ihrer Kombination unter Regeln Rationalität zu stiften fähig sind. 
Als Relate von Relationen besitzen sie keine Eigensubstanz. Ihre 
Kombinationen sind selber wieder Relate zu weiteren Kombinatio­
nen (Kants >reine Synthesis a priori<). - Die Rationalität als Opera­
tion mit den Basis-präsentanten muß eigens untersucht werden, was 
hier unterbleiben muß.

3.2.2 Rationalität ist allein durch schematisierende Konstruktion als 
Selbstherstellung von Möglichkeiten des Beobachtens (euklidische 
Geometrie) und des Gebens (mathesis) möglich. Dieses methodische 
Operieren wird vollzogen mit den Basispräsentanten. Es wird da­
durch sichtbar, räumlich manipulierbar und physikalisierbar. Die 
Operationen sind - in klassischer Sprache - a priori, >apodiktisch ge- 
wiß< (Kant) und intersubjektiv von jedem Agenten operationsiden­
tisch herstellbar, nachvollziehbar und kontrollierbar. Wahr/Falsch 

106 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkülisieren oder Denken?

und Irrtum sind durch präsentativ-sichtbare methodische Tatsäch­
lichkeit ausgeschlossen.

4.0 In Differenz zu 3.0 ist das linguistische Schriftzeichen (Fall 3) 
fremdreferentiell konstituiert und insofern kein Basispräsentant 
eines möglichen Rationalitätstyps. Wir lassen hier ununtersucht, ob 
linguistische Operationen unter phonologischen und morphonologi- 
schen Regeln, einzelsprachlich oder universell als rational identifi­
zierbar sind oder nicht. Einer starken Vermutung nachgehend, setzen 
wir für das folgende die Hypothese, daß die natürliche Sprache als 
Totalität im Verhältnis ihrer Präsentationsstraten (Phonologie/Syn­
tax/Semantik) keinen Rationalitätstyp im Sinne der Fälle (1) und (2) 
darstellt.

5.0 Zur Frage >wie denkt das Denkern kann hier nur so viel gesagt 
werden, daß der Ort des Denkens der Ort der natürlichen Sprache 
sein muß, aus welcher durch Transformationen selbstreferentielle 
Logiken erzeugt werden können (Fichte, Hegel). Das aber bedeutet:

5.1 Grundsatz: Denken muß die mathesis (Kalkül) in jedem Sinne als 
Methode ausschließen, und: mathesis ist nicht Denken. - Damit ist 
die Frage dieser Untersuchung beantwortet: Denken und Kalkülisie­
ren sind ausschließend, disjunkt, - ein >oder< im Sinne von >und/ 
oder< ist nicht möglich.26

5.2 Die Philosophie denkt. Die formalen und realen Wissenschaften 
operieren im Kalkül (Mathematik).

5.2.1 Die Zeichensysteme kalkülisierender Verfahrensweisen sind 
keine Sprachen. - Der Grund der Verwechslung, Mathematik sei eine 
Sprache, sowie der Grund des Mißverständnisses, es ließen sich durch 
Kalküle >Ueedsprachen< herstellen (beides hat der Philosophie sehr 
geschadet), wird durch die Differenz von Fall (2) (1.2.2.2) und Fall 
(3) (1.2.2.3) manifest. Mathematik und formalisierte >Sprachen< sind 
keine Sprachen.27

26 Dieses Ergebnis entspricht dem Ergebnis der Methodenlehre der Kritik der reinen 
Vernunft von I. Kant und der Begründung der Ablehnung der Idee einer mathesis uni- 
versalis für die Philosophie von Leibniz durch Hegel.
27 Das zwingt auch zu einer Neubesinnung, worin die Leistung der generativen Trans-

Rationalitätstypen A- 107

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter Reisinger

5.2.2 Die mathesis als methodische Selbstkonstitution von Struktu­
ren und Operationen möglicher Gegebenheiten (und auch die eukli­
dische Geometrie als methodische Selbstkonstitution von möglichen 
Beobachtbarkeiten im Raum) sind als Wissenschaften fähig, empiri­
sche Wirklichkeit schematisierend bestimmen zu können. Obwohl 
geschlossen formal-selbständig, können sie auf mögliche Wirklich­
keit beziehbar gemacht werden. Sprache dagegen kann keine Wirk­
lichkeit bestimmen: Sie fungiert in Beziehung auf Wirklichkeit (was 
nur eine ihrer möglichen Funktionen ist) repräsentierend und nicht 
wie angewandte mathesis wirklichkeitspräsentierend.

5.2.3 Erkenntnis bestimmt sich entweder als mathematisch konstru­
ierende Präsentationsform oder als Präsentationsform in der natürli­
chen Sprache (und ihren Transformationen wie den philosophischen 
Sprachen). Die mathematisierte Erkenntnis kann auf mögliche Wirk­
lichkeit anwendbar gemacht werden und kann dann selber als der 
möglichen Wirklichkeit angehörig aufgefaßt werden. Eben deshalb 
ist sie physikalisierbar, technisierbar. *28

5.2.4 Die heute als Allgemeine Logik geltende formalisierte Logik ist 
aufgrund der präsentativen Grundlage ihres Zeichengebrauchs keine 
Logik des Denkens, sondern eine des Kalkülisierens. Sie ist eine dem 
philosophischen Denken inadäquate Methodik.29

formationsgrammatik Chomskis, die methodisch algebraisieren will, im Verhältnis zur 
natürlichen Sprache, welche sie verfehlt, eigentlich besteht.
28 Hegel hat in seiner Phänomenologie des Geistes (Vorrede) diesen Unterschied zum 
denkenden Erkennen klar identifiziert: das mathematische Erkennen stelle das »Sein der 
Natur der Sache im Erkennen als solchem dar«, - eben durch Elementarisierung der 
Gegenstände der Natur zur möglichen präsentierbaren (= erkennbaren) Gegebenheit. - 
Vgl. dazu vom Verfasser eine erkenntnistheoretische Matrix in: Hegels »Logik« als 
autogenerative Systemtheorie seiner »Phänomenologie des Geistes« möglicher Sy­
stem/ Umwelt-Verhältnisse, in: K. Vieweg (Hrsg.): Hegels Jenaer Naturphilosophie, 
München 1988. - Der Kardinalfehler dieser topologischen Verwechslung liegt auch der 
>naturalisierenden< Schein-Theorie der sogenannten Evolutionären Erkenntnistheorie< 
zugrunde (vgl. Anm. 5).
29 Es bleibt allgemein unbeachtet, daß die Logik Kants (vgl. die sogenannte >Jäsche-Lo- 
gik<, in: I. Kant: Werke in sechs Bänden, hrsg. von W. Weischedel, Bd. 3, Wiesbaden 
1958) keine Logik auf der Grundlage der mathesis ist und aufgrund der Erkenntnistheo­
rie Kants auch nicht sein kann (vgl. Anm. 15).

108 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C. Vernunft und das Andere der Vernunft

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

Nietzsches Konstrukt eines anderen Apriori

Annemarie Pieper

Nietzsche war mit Leib und Seele Kritiker, insbesondere der traditio­
nellen Philosophie in ihren idealistisch-transzendentalen Ausprä­
gungen. Seine Kritik war im wörtlichen Sinn radikal, insofern sie 
alles Ursprungs- und Prinzipiendenken verwarf. Doch hat er etwas 
anderes an dessen Stelle zu setzen? Wenn man sieht, daß auch er die 
Herkunftsfrage stellt und Genealogien entwickelt, um die Anfänge in 
den Blick zu bekommen, aus denen die von ihm problematisierten 
Sachverhalte hervorgegangen sind, scheint der Rückgang zu den 
Wurzeln für ihn ebenfalls mit einem Erkenntnisgewinn verbunden 
zu sein. Worin besteht dann aber der Unterschied zu den von ihm 
kritisierten philosophischen Ansätzen, die er samt und sonders des 
Irrtums, ja der Lüge zeiht?

Ich möchte diesen Fragen so nachgehen, daß ich in einem ersten 
Schritt die Hauptpunkte von Nietzsches Polemik gegen die abend­
ländische Philosophie herausstelle. Dies soll anhand des frühen Tex­
tes lieber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne aus dem 
Jahre 1873 geschehen1, der bereits in nuce die wesentlichen Einwän­
de gegen die These enthält, begründetes (rationales) Wissen lasse 
sich nur in Form und mittels eines Begriffssystems darstellen. In 
einem zweiten Schritt werde ich Nietzsches Kritik unter Heranzie­
hung von Thesen aus den späteren, insbesondere den drei großen 
moralphilosophischen Schriften Morgenröthe (1881), Jenseits von 1 

1 Nietzsches Schriften werden zitiert nach der Kritischen Studienausgabe (KSA), 14 
Bde., Berlin 1980, unter den folgenden Siglen nach Band und Seitenzahl: 
FW = Die fröhliche Wissenschaft
GD = Götzendämmerung
GM = Genealogie der Moral
GT = Geburt der Tragödie
JGB = Jenseits von Gut und Böse
MAM = Menschliches Allzumenschliches
WuL = lieber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne 
MR = Morgenröthe
Z = Also sprach Zarathustra

Rationalitätstypen A- 111

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

Gut und Böse (1886) sowie Zur Genealogie der Moral (1887) ergän­
zen, erweitern und vertiefen, wobei das Augenmerk zugleich auf 
Nietzsches eigene Argumentationsführung gelegt werden soll. In 
einem dritten Schritt will ich schließlich versuchen, Nietzsches Kon­
zept einer anderen Rationalität zu umreißen, und dazu beziehe ich 
mich vor allem auf den Zarathustra.

1. Der erste Vorwurf: Anthropozentrismus

Der erste Vorwurf, den Nietzsche gegen die Art und Weise erhebt, 
wie vor ihm Erkenntnistheorie betrieben wurde, richtet sich gegen 
deren Anthropozentrismus bzw gegen die Verlogenheit und den 
Hochmut, die darin stecken, daß der Mensch sich selbst zum absolu­
ten Mittelpunkt der Welt aufbläht. Zwar räumt Nietzsche ein, daß so 
wie die Mücke, die »in sich das fliegende Centrum dieser Welt 
fühlt«2, auch der Mensch nicht anders kann, als gleichsam Nabel­
schau zu betreiben, indem er alles, was er denkt, fühlt, will und tut, 
auf sich bezieht, aber anders als die Mücke ist er imstande zu begrei­
fen, daß er die Welt nur perspektivisch erfaßt, eben aus der Sicht des 
Menschen, die jedoch nicht die einzige und nicht die allein gültige ist. 
Dies will der Verstand jedoch nicht wahrhaben, und so gibt er in 
maßloser Arroganz vor, einen privilegierten Zugang zu den Dingen 
zu haben. Dabei wähnt er sich nicht nur gegenüber den außer­
menschlichen Lebewesen überlegen, sondern auch in bezug auf das 
Tierische in ihm selbst.
»Was weiss der Mensch eigentlich von sich selbst! Ja, vermöchte er auch nur 
sich einmal vollständig, hingelegt wie in einem erleuchteten Glaskasten, zu 
percipiren? Verschweigt die Natur ihm nicht das Allermeiste, selbst über sei­
nen Körper, um ihn, abseits von den Windungen der Gedärme, dem raschen 
Fluss der Blutströme, den verwickelten Fasererzitterungen, in ein stolzes 
gauklerisches Bewusstsein zu bannen und einzuschliessen! Sie warf den 
Schlüssel weg: und wehe der verhängnissvollen Neubegier, die durch eine 
Spalte einmal aus dem Bewusstseinszimmer heraus und hinab zu sehen 
vermöchte und die jetzt ahnte, dass auf dem Erbarmungslosen, dem Gierigen, 
dem Unersättlichen, dem Mörderischen der Mensch ruht, in der 
Gleichgültigkeit seines Nichtwissens, und gleichsam auf dem Rücken eines 
Tigers in Träumen hängend.«3

2 WuL, a.a.O., Bd. 1, S. 875.
3 A.a.O., S. 877.

112 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

Es fragt sich natürlich, woher Nietzsche dies weiß, wenn auch er 
keine Außenperspektive auf den Menschen einnehmen, sondern nur 
aus der Binnenperspektive den menschlichen Standpunkt in die Din­
ge hineintragen kann. Offenbar ist das Bewußtseinszimmer, in das 
die Natur den Menschen eingesperrt hat, keine fensterlose Monade 
im Sinne von Leibniz; vielmehr gibt es Spalten, durch die der Neu­
gierige, an der Wahrheit über sich selbst Interessierte einen Blick 
hinaus - oder besser: hinein, in sein Inneres - riskieren kann. Was 
er da zu sehen bekommt, entsetzt ihn zutiefst. Vielleicht hatte er 
erwartet, eine gut funktionierende Maschinerie vorzufinden, die auf 
einen vernünftigen, dem Menschen wohl gesonnenen Konstrukteur 
schließen ließ. Statt dessen entdeckt er das genaue Gegenteil: ein 
wüstes Durcheinander von einander feindlichen Trieben, die um ma­
ximale Befriedigung kämpfen. Diese Wahrheit ist dem Menschen 
unerträglich, und so verdrängt er seinen irrationalen Unterbau, um 
zurückgezogen in der Innerlichkeit des Bewußtseins seine eigene 
ideologische Überbauwelt zu schaffen, die er als die einzig wahre 
Welt ausgibt.

2. Der zweite Vorwurf: Objektivierung / Rationalisierung

Der zweite Vorwurf Nietzsches richtet sich gegen die Sprachphiloso­
phen, die davon ausgehen, daß die Wörter reale Eigenschaften der 
Dinge benennen und daher eine objektive Bedeutung haben. Nietz­
sche vertritt die These, daß die Bedeutung der Wörter auf Konventi­
on beruht und daher nicht nur völlig willkürlich, sondern auch sub­
jektiv in dem Sinn ist, daß sie nur die Perspektive des Menschen auf 
die Dinge, nicht aber deren objektive Beschaffenheit - d.h. ihr onto­
logisches Wesen, das ihnen unbezüglich auf den Menschen gewisser­
maßen aus ihrer eigenen Perspektive zukäme - zum Ausdruck 
bringt. Die einem Stein zugeschriebene Härte, die Einteilung der 
Dinge in männliche, weibliche und sächliche haben nichts mit den 
Gegenständen zu tun, sondern nur mit der Art und Weise, wie sie 
von Menschen erfahren werden und sich im Verhältnis zu Menschen 
darstellen. Die Wörter sind nach Nietzsche Metaphern für die Dinge, 
die sich nach langem Gebrauch abschleifen und ihrer Bildhaftigkeit 
verlustig gehen. Begriffe schließlich sind so weit von den ursprüng­
lichen Eindrücken, die individuelle Dinge auf das Empfindungs­
vermögen ausüben, entfernt, daß sie nur noch das »Residuum einer 

Rationalitätstypen A- 113

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

Metapher«4 bilden. Aufgrund ihrer Abstraktheit sind sie jedoch ge­
eignet, eine Vielzahl von Gegenständen zu klassifizieren und ent­
sprechend unter einer ökonomischen Perspektive als etwas Einheitli­
ches zusammenzufassen.

Hier unterläuft den Erkenntnistheoretikern und Sprachphiloso­
phen nun ein weiterer Irrtum: Sie halten die Begriffe und das Bezie­
hungsnetz, über das diese sich zum System formieren, für höherran­
gig als die Dinge, da sie als deren Wahrheitsbedingungen ausgegeben 
werden. Nietzsche karikiert die >Rationalität< des Erkenntnisprozes­
ses durch folgenden Vergleich:

»Wenn Jemand ein Ding hinter einem Busche versteckt, es eben dort wieder 
sucht und auch findet, so ist an diesem Suchen und Finden nicht viel zu 
rühmen: so aber steht es mit dem Suchen und Finden der >Wahrheit< inner­
halb des Vernunft-Bezirkes.«5

Wieder ist es somit ein Akt des Vergessens oder Verdrängens, durch 
den der Intellekt sich selbst zum Urheber der Erkenntnis durch Be­
griffe macht. Wie er nicht wahrhaben wollte, daß er sich einem Leib- 
Apriori verdankt, so will er auch nicht wahrhaben, daß die Dinge ein 
ihm unzugängliches Wesens-Apriori besitzen. Um seine Autonomie 
behaupten zu können, blendet er die Genealogie der Begriffe - ihre 
Herkunft aus den Metaphern und deren Bezug auf unmittelbare 
sinnliche Eindrücke - aus und betrachtet sie als seine ureigensten 
Gebilde, denen er logische Apriorität zuspricht und dieser Form von 
Apriorität zugleich erkenntniskonstituierende Bedeutung zuerkennt. 
Für Nietzsche ist dieser behauptete Vorrang der Geltung vor der Ge­
nesis Resultat einer massiven Verfälschung seitens des Verstandes, 
der sich selbst zum Urheber wahren Wissens erklärt, indem er alle 
anderen Urheber >vergißt<.

3. Der dritte Vorwurf: Systematisierung

Nach den Erkenntnistheoretikern und den Sprachphilosophen greift 
Nietzsche die Naturwissenschaftler an, die sich seit jeher als die An­
wälte exakten, sich streng an das objektiv Gegebene haltenden Wis­
sens behaupteten. Sofern Naturgesetze den Anspruch erheben, das 

4 A.a.O., S. 882.
5 A.a.O., S. 883.

114 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

unveränderliche Wesen natürlicher Prozesse und Sachverhalte auf 
allgemeingültige Weise auszusagen, könnte die Physik eben den Zu­
gang zu den Dingen an sich haben, den die Philosophie vergeblich für 
sich reklamiert. Doch, so wendet Nietzsche ein:

»Dagegen ist einmal zu sagen: hätten wir noch, jeder für sich eine verschie­
denartige Sinnesempfindung, könnten wir selbst nur bald als Vogel, bald als 
Wurm, bald als Pflanze percipiren, oder sähe der eine von uns denselben Reiz 
als roth, der andere als blau, hörte ein Dritter ihn sogar als Ton, so würde 
niemand von einer solchen Gesetzmässigkeit der Natur reden, sondern sie 
nur als ein höchst subjectives Gebilde begreifen.«6

Die allgemeingültige Erkenntnis also, die wir in den Naturgesetzen 
dingfest gemacht zu haben glauben, spaltet sich gemäß Nietzsches 
Gedankenexperiment nicht nur in speziesverschiedene Erkenntnisse, 
sondern innerhalb der Spezies Mensch noch einmal in individuell 
verschiedene Erkenntnisse. Wenn aber jedes organische Wesen ein 
und dasselbe Ding perspektivisch je anders erkennt, wird die Hypo­
these einer an den Naturgesetzen festzumachenden ontologischen 
Struktur der Natur obsolet. Naturgesetze sind nicht Gesetze der Na­
tur, sondern menschliche Konstrukte, durch die wir uns etwas anzu­
eignen suchen, das nur >für uns<, nicht aber >an sich< Natur ist. Nicht 
einmal Raum und Zeit als die unverrückbaren Koordinaten, mit de­
ren Hilfe wir Naturgegenstände feststellen, sind uns objektiv vor­
gegeben. Vielmehr produzieren wir sie nach Nietzsche »in uns und 
aus uns mit jener Nothwendigkeit, mit der die Spinne spinnt«7. Wie 
die Spinne ihr Netz aus sich heraus erzeugt, so bringen wir unsere 
Vorstellungen von Raum-, Zeit- und Zahlverhältnissen als Ord- 
nungs- und Struktursysteme in die Natur hinein, vergessen aber, 
daß wir es sind, die die Dinge mit einem Netz überziehen, bis wir 
schließlich davon überzeugt sind, daß das Universum an sich selbst 
und von sich selbst her jenes kunstvoll gegliederte organische Ganze 
ist, das wir in es hineinsehen.

»An dem Bau der Begriffe arbeitet ursprünglich, wie wir sahen, die Sprache, 
in späteren Zeiten die Wissenschaft. Wie die Biene zugleich an den Zellen 
baut und die Zellen mit Honig füllt, so arbeitet die Wissenschaft unaufhalt­
sam an jenem grossen Columbarium der Begriffe, der Begräbnisstätte der 
Anschauung, baut immer neue und höhere Stockwerke, stützt, reinigt, er­

6 A.a.O., S. 885.
7 A.a.O.

Rationalitätstypen A- 115

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

neut die alten Zellen, und ist vor allem bemüht, jenes in's Ungeheure auf- 
gethürmte Fachwerk zu füllen und die ganze empirische Welt d. h. die an- 
thropomorphische Welt hineinzuordnen.«8

Die Welt - ein gewaltiges Baukastensystem, das wir für unsere 
Zwecke als Honigwabe eingerichtet haben, in der Meinung, die Na­
tur selber sei der Baumeister. In Wirklichkeit handelt es sich jedoch 
um ein totes System, in welchem alles Lebendige abgetötet und in 
mumifizierter Form aufbewahrt wird.

Nietzsche schließt seine Ausführungen mit einer Gegenüber­
stellung von vernünftigem und intuitivem Menschentypus. Wäh­
rend ersterer als Philosoph oder Wissenschaftler die Welt durch Be­
griffe und Gesetze zu beherrschen trachtet, pflegt letzterer als 
Künstler einen ästhetischen Umgang mit den Dingen, indem er sie 
metaphorisch oder sonstwie bildnerisch so vor Augen führt, wie sie 
sich zeigen: bunt, vielfältig, unregelmäßig, zusammenhanglos. So 
verzaubern, erheitern, beglücken, erlösen sie durch ihre Schönheit, 
anstatt im »Bretterwerk der Begriffe« zu »gespenstischen Schema­
ta«9 zu verkommen, die allenfalls den auf die Logik verengten Ver­
stand, nicht jedoch die Phantasie befriedigen. So plädiert Nietzsche 
hier für jene »Artisten-Metaphysik«, die er in Die Geburt der 
Tragödie auf die Formel gebracht hat: »nur als aesthetisches Phäno­
men ist das Dasein und die Welt ewig gerechtfertigt«10.

4. Das irrationale Apriori der Vernunft

Nietzsches Kritik der theoretischen Vernunft gipfelt in dem Vorwurf, 
daß sie ihre eigenen Wurzeln verleugnet und sich eben damit von 
den Dingen abschneidet, um eine andere Welt als die bessere, höher­
rangige auszugeben, deren alleiniger Urheber die Vernunft ist. In den 
späteren Schriften verlagert sich diese Kritik mehr und mehr auf eine 
Kritik der praktischen Vernunft, doch Nietzsche wird nicht müde, 
alle auf einem theoretischen oder praktischen Vernunftinteresse be­
ruhenden Über-, Hinter- und Gegenwelten als Jenseitsprojektionen 
zu brandmarken, die die Vernunft in einem falschen Bemühen um 
Transzendenz in die Vertikale entwirft, darauf vertrauend, daß diese 

8 A.a.O., S. 886.
9 A.a.O., S. 888f.
10 GT,a.a.O.,Bd. 1, S. 47.

116 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

in den überzeitlichen, geschichtslosen Raum verlagerten Konstrukte 
erkenntnis- und handlungsbegründende Bedeutung haben. Für 
Nietzsche sind sie reine Fiktionen, mit denen sich die Vernunft um 
die Empirie betrügt, deren Irrationalität sie nicht erträgt, weil sie es 
nicht wahrhaben will, daß es etwas gibt, das ohne sie - vernunftlos - 
angefangen hat. Aus ihrer Sicht kann und darf es nichts geben, für 
das sie keine Urheberrechte zu reklamieren vermag. Deshalb muß sie 
so tun, als ob ihre Begriffe und Prinzipien es seien, die die Dinge 
transparent machen.

So erfindet sich die Vernunft eine Logik, in welcher sie den Din­
gen ihren eigenen Beitrag als das für die Erkenntnis Wesentliche zu 
unterstellen sucht, Prinzipien wie Gleichheit, Identität, denen jedoch 
»Nichts in der wirklichen Welt entspricht«, so wie auch die Mathe­
matik mit einem Exaktheitsideal operiert, obwohl »es in der Natur 
keine exact gerade Linie, keinen wirklichen Kreis, kein absolutes 
Grössenmaass gebe«11. Wie die theoretische Vernunft die außer­
menschliche Natur mittels ihrer logischen und wissenschaftlichen 
Kategorien zu beherrschen trachtet, so die praktische Vernunft das 
Tier in uns mittels des kategorischen Imperativs und moralischer 
Vorschriften:

»Das Ueber-Thier. - Die Bestie in uns will belogen werden; Moral ist 
Nothlüge, damit wir von ihr nicht zerrissen werden.«11 12

Daß die Vernunft ihre eigenen Vorstellungen von Welt und gutem 
Leben in das Außervernünftige legt, um den Anschein zu erwecken, 
es handle sich dabei nicht bloß um normative Vorgaben, sondern um 
ein Objektivität begründendes Apriori von Welt und Praxis, hat sei­
nen Grund darin, daß mit Anfang (ctQ/f), principium) Urheberschaft 
assoziiert wird und damit eine Höherwertigkeit:

»Am Anfang war.« - Die Entstehung verherrlichen - das ist der metaphysi­
sche Nachtrieb, welcher bei der Betrachtung der Historie wieder ausschlägt 
und durchaus meinen macht, am Anfang aller Dinge stehe das Werthvollste 
und Wesentlichste.«13

Von der Einsicht in den Ursprung der Dinge wird alles Heil erwar­
tet14, weil man offenbar davon ausgeht, daß am Anfang alles gut war 

11 MAM, a.a.O., Bd. 2, S. 31.
12 MAM, a.a.O., S. 64.
13 MAM, a.a.O., S. 540.
14 Vgl. MR,a.a.O.,Bd.3,S.51.

Rationalitätstypen A- 117

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

und die Kenntnis dieses Guten dazu beitragen könnte, dem Heil­
losen, Chaotischen in der aus ihrem Ursprung herausgefallenen Na­
tur den Zustand einer Ordnung entgegenzuhalten, den wiederherzu­
stellen die Vernunft als ihre Aufgabe deklariert. Die Berechtigung 
dazu leitet sie aus dem Anspruch ab, daß sie den unhintergehbaren 
Anfang des Guten bildete und als dessen Urheberin die wahre aprio­
rische Instanz ist für alles, was ist und was gilt.

Nietzsche will diesen Anspruch der Vernunft, sich über logische, 
sprachliche, wissenschaftliche und moralische Aprioris als absoluten 
Anfang zu behaupten, destruieren, indem er diese Behauptung auf 
ein Vor-Urteil zurückführt und hinter diesem Vor-Urteil eine irra­
tionale Kraft sichtbar macht, die auch die Vernunft selber antreibt 
und insofern deren vernunftloses Apriori ist. Diesen der Vernunft 
vorausliegenden Anfang nachzuweisen, ist alles andere als leicht; 
denn sie hat ihre eigenen Prinzipien nachgerade so verfestigt, daß 
wir sie in Theorie und Praxis aufgrund langer Gewohnheit nicht 
mehr als subjektive Zugabe, sondern als objektiven Bestandteil der 
erkennend und handelnd angeeigneten Dinge betrachten.

»Nachträgliche Vernünftigkeit. - Alle Dinge, die lange leben, werden allmäh­
lich so mit Vernunft durchtränkt, dass ihre Abkunft aus der Unvernunft da­
durch unwahrscheinlich wird.«15

Noch schwieriger ist es, die Herkunft der Vernunft selber aus ihrem 
radikalen Gegenteil, der Unvernunft, aufzudecken. Nietzsche ist sich 
darüber im klaren, daß ihm aus einer über zweitausendjährigen Me­
taphysik, die auf dem unerschütterlichen Glauben an die Vernunft 
basiert, Widerstände erwachsen, die er nicht mit den begrifflich-ar­
gumentativen Mitteln der Vernunft auflösen kann, da diese das 
Apriori der Vernunft nur wieder bestätigen. Die einzig erfolgver­
sprechende Methode sieht Nietzsche darin, gleichsam das Erinne­
rungsvermögen der Vernunft zu wecken und sie dazu zu bringen, 
ihre eigene Vorgeschichte zu überdenken und sich damit Aufschluß 
über ihren Ursprung zu verschaffen. Zwar kann sie nicht hinter ihren 
eigenen Anfang zurückgehen, um ihre Entstehungsgeschichte als 
Prozeß des Hervorgehens der Vernunft aus der Unvernunft, des Be­
wußten aus dem Unbewußten zu erzählen, aber sie kann dazu ge­
bracht werden, von sich selbst als dem unbestrittenen Apriori ihrer 
eigenen normativen Konstrukte abzusehen und bloß darauf zu ach­

15 MR, a.a.O., S. 19.

118 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

ten, was hinter dem von Kant so genannten Bedürfnis der Vernunft - 
dem Bedürfnis nach Einheit, nach Ordnung, Regelmäßigkeit, syste­
matischem Zusammenhang usw. - steckt. Wie also kann man die 
Vernunft dazu bringen, die von ihr für sich behauptete Selbst­
ursprünglichkeit kritisch zu revidieren, und was folgt daraus, gesetzt 
den Fall, sie räumt ein anderes Apriori ein?

5. Die Irrtümer der Vernunft

Nietzsches genealogisches Verfahren hat die Aufklärung der Ver­
nunft über ihren Irrtum zum Ziel. Er erzählt die Entstehungs­
geschichte dieses Irrtums unter Zuhilfenahme der Phantasie, die 
durch Bilder und Gleichnisse jenen Bereich der Empfindungen und 
Gefühle wieder ins Gedächtnis rufen soll, der auf das Zeugnis der 
Sinne setzt und den die Vernunft im Zuge ihrer Abstraktionsleistun­
gen verdrängt und über der Arbeit mit Begriffen schließlich verges­
sen hat.
»Gegen Bilder und Gleichnisse. - Mit Bildern und Gleichnissen überzeugt 
man, aber beweist nicht. Deshalb hat man innerhalb der Wissenschaft eine 
solche Scheu vor Bildern und Gleichnissen; man will hier gerade das Ueber- 
zeugende, das Glaublich-Machende nicht und fordert vielmehr das kälteste 
Misstrauen auch schon durch die Ausdrucksweise und die kahlen Wände her­
aus: weil das Misstrauen der Prüfstein für das Gold der Gewissheit ist.«16

Nietzsche will die philosophische Skepsis gegenüber dem Zeugnis 
der Sinne und dem durch sie Beglaubigten dadurch erschüttern, daß 
er ihr Inkonsequenz nachweist; denn auch sie selbst beruht auf einem 
Glauben, den sie nicht in Zweifel zieht, nämlich dem Glauben an die 
Voraussetzungslosigkeit der Vernunft. Dieses Vertrauen in die Prin­
zipien der Vernunft als den wahren Anfängen und unüberbietbaren 
Geltungsgründen alles Seienden will Nietzsche untergraben und da­
mit das Fundament der Vernunft zum Einsturz bringen. Anstatt auf 
festem Grund hat sie »gleichsam auf fliessendem Wasser«17 gebaut, 
darauf vertrauend, daß sie dem flüchtigen Werden mittels ihrer Ge­
dankenkonstrukte Halt und Gestalt zu geben vermag. Daß ihr dies 
nicht bzw. nur mittels massiver Verfälschungen gelingt, zeigt Nietz­

16 MAM, a.a.O., S. 614.
17 WuL, a.a.O., S. 882.

Rationalitätstypen A- 119

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

sehe am Beispiel fundamentaler Konzepte der Vernunft- qua Be­
wußtseinsphilosophie: Ich, Subjekt, Substanz, Kausalität, Sein, freier 
Wille usw. - lauter Begriffe, von denen Nietzsche behauptet, sie seien 
»untergeschoben«18, was man durchaus wörtlich nehmen kann: Dem 
Fluß der Dinge, wie er sich der Wahrnehmung darstellt, wird von der 
Vernunft ein fester, Stabilität garantierender Grund unterstellt, ein 
identisch sich durchhaltendes Substrat, das als das allein Wesentliche 
ausgegeben wird, im Hinblick auf welches die das Veränderliche be­
zeichnenden Prädikate zu bloßen Akzidenzien herabsinken, denen 
nur nachgeordnete Bedeutung zukommt.

»Die >Vernunft< ist die Ursache, dass wir das Zeugniss der Sinne fälschen. 
Sofern die Sinne das Werden, das Vergehn, den Wechsel zeigen, lügen sie 
nicht. [...] Aber damit wird Heraklit ewig Recht behalten, dass das Sein eine 
leere Fiktion ist. Die >scheinbare< Welt ist die einzige: die >wahre Welt< ist nur 
hinzugelogen [,..].«19

Immer wieder mokiert Nietzsche sich über Kant als den »verwach­
sensten Begriffs-Krüppel, den es je gegeben hat«20. Wichtigtuerisch 
habe der >grosse< Kant gefragt »Wie sind synthetische Urteile a priori 
möglich?« und darauf mit großem Aufwand geantwortet: »Vermöge 
eines Vermögens«21. Die Vorurteile der Philosophen sind demnach 
als logische Fiktionen daran kenntlich, daß sie erschlichen sind; sie 
decken ein Apriori auf, von dem sie behaupten, sie hätten es >gefun- 
den<, während sie es doch im Verlauf der Rekonstruktion erst erfin­
den. Daher findet die Vernunft überall sich selbst wieder. Sie hat ihre 
Igel an den Anfang und das Ende des Erkenntnisprozesses postiert, 
und der arme Hase >Sinnlichkeit< läuft sich dazwischen tot. So spricht 
denn Nietzsche im Zusammenhang mit der Beschreibung des freien 
Willens durch den Begriff causa sui von einer Art »logischer Noth- 
zucht und Unnatur«22, weil die Vernunft der Natur Gewalt antut, 
indem sie sie in den Zirkel der sich selbst als das Unbedingte und 
damit als unhintergehbar behauptenden praktischen Vernunft ein­
sperrt. Aber: »alles Unbedingte gehört in die Pathologie«23. Die Ver­
nunft ist gleichsam neurotisch geworden über ihren ständigen Be­

18 GD, a.a.O., Bd. 6, S. 77.
19 GD, a.a.O., S. 75.
20 GD, a.a.O., S. 110.
21 JGB, a.a.O., Bd. 5, S. 24.
22 JGB, a.a.O., S. 35.
23 JGB, a.a.O., S. 100.

120 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

mühungen, sich in Münchhausenscher Manier am eigenen Schopf 
aus dem Sumpf zu ziehen, der sich nicht wegdisputieren läßt, genau 
betrachtet aber eigentlich gar kein Sumpf ist, sondern nur das mate­
rielle Apriori, das der Vernunft die von ihr abgelehnte Bodenhaftung 
verschafft, derer sie bedarf, um sich nicht in bloßen Fiktionen zu ver­
lieren. Ohne einen Glauben an das, was sie im Hinblick auf das ohne 
sie immer schon als es selbst Vorhandene auszurichten vermag, geht 
die wissenschaftliche Vernunft ins Leere.

»Es giebt, streng geurtheilt, gar keine >voraussetzungslose< Wissenschaft, der 
Gedanke einer solchen ist unausdenkbar, paralogisch: eine Philosophie, ein 
>Glaube< muss immer erst da sein, damit aus ihm die Wissenschaft eine Rich­
tung, einen Sinn, eine Grenze, eine Methode, ein Recht auf Dasein ge­
winnt.«24

Dieser vorausgesetzte Glaube autorisiert die Wissenschaft allererst 
als solche und legitimiert ihren Erkenntnisanspruch. Andernfalls 
geht sie in die Irre - in Ermangelung eines Erkenntnisinteresses, das 
ihr den Weg weist.

Daher spricht Nietzsche wiederholt von den Irrtümern der Ver­
nunft, die zwar aufgrund ihrer sprachlichen Versteinerung25 zu kano­
nischen Wahrheiten geworden sind, nichtdestotrotz aber Ergebnis 
einer Irreführung sind. Diese Rede von Irrtümern scheint im Wider­
spruch zu anderen Stellen zu stehen, an welchen Nietzsche den Ver­
stand der Lüge bezichtigt und dessen Verstellungskünste anprangert, 
was sich wie eine Schuld-zuweisung anhört. Andererseits will er 
Wahrheit und Lüge »im ausser-moralischen Sinne« verstanden wis­
sen, d. h. als deskriptive Begriffe, mit denen kein Werturteil verbun­
den ist. Insofern es in der Natur der Sache liegt, daß der Verstand die 
Dinge verstellt und verrückt, weil anders er sie seinen rationalen In­
teressen nicht unterwerfen kann - er muß sie geradezu verfälschen, 
um den Anschein zu erwecken, er könne rational über sie verfügen -, 
ist die Möglichkeit des Irrtums stets mitgegeben. Der Irrtum besteht 
nicht darin, daß eine die Dinge verfälschende Perspektive gewählt 
wurde; denn in dieser Hinsicht gibt es keine an sich falsche Perspek­
tive: die eine ist so gut wie die andere, wenn sie dem Verstand Welt 
erschließt. Vielmehr schleicht sich der Irrtum mit dem Vergessen ein, 
daß jede Sicht perspektivisch ist. Wenn der Verstand anfängt, sich als 

24 GM, a.a.O., Bd. 5, S. 400.
25 GM, a.a.O., S. 279.

Rationalitätstypen A- 121

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

Selbstzweck zu betrachten und schließlich sich selbst als das Apriori 
aller Aprioris setzt, hat er seine Perspektive verabsolutiert und damit 
unberechtigterweise Rationalität, d. h. den menschlichen Standpunkt 
zum Prinzip der außermenschlichen Natur erhoben.

»Menschlichkeit.< - Wir halten die Thiere nicht für moralische Wesen. Aber 
meint ihr denn, dass die Thiere uns für moralische Wesen halten? - Ein Thier, 
welches reden konnte, sagte: »Menschlichkeit ist ein Vorurtheil, an dem we­
nigstens wir Thiere nicht leiden.«26

Nietzsche beharrt darauf: »Es giebt gar keine geistigen Ursachen!«27. 
Die Annahme eines geistigen Apriori beruht auf dem Irrtum, daß 
ohne ein Ich die Welt nicht das wäre, was sie ist. Aber es verhält sich 
genau umgekehrt: Ohne die Welt gäbe es die Fiktion eines Ich nicht, 
das die Maschen seiner kategorialen Netze so knüpft, daß es darin die 
seinen Vorstellungen entsprechende Welt einzufangen hofft. Aber 
letztlich findet es in allem Seienden immer nur das wieder, was die 
Struktur seines Netzes aufweist.
»Es dämmert jetzt vielleicht in fünf, sechs Köpfen, dass Physik auch nur eine 
Welt-Auslegung und -Zurechtlegung [...] und nicht eine Welt-Erklärung 
ist.«28

Was immer in theoretischer Absicht über die Natur gesagt wird, ist 
unaufhebbar Interpretation. Es wird kein Anspruch auf Erklärung 
erhoben, der suggeriert, man könne die Natur objektiv erfassen, so 
wie sie an sich, unabhängig von einem menschlichen Verstand, be­
schaffen ist. Solange der Verstand sein Geschäft als fröhliche Wissen­
schaft betreibt, indem er mit seinem Material spielt, es schöpferisch 
gestaltet und neu komponiert - immer in dem Bewußtsein, daß es 
sein Werk ist -, ist er in seinem Element.

»Der Intellekt, jener Meister der Verstellung, ist so lange frei [...], als er täu­
schen kann, ohne zu schaden und feiert dann seine Saturnalien; nie ist er 
üppiger, reicher, stolzer, gewandter und verwegener. Mit schöpferischem Be­
hagen wirft er die Metaphern durcheinander und verrückt die Gränzsteine 
der Abstraktion.«29

Sobald der Verstand jedoch anfängt, seine Fiktionen für die Sache 

26 MR, a.a.O., S. 234.
27 GD, a.a.O., S. 91.
28 JGB, a.a.O., S. 28.
29 WuL, a.a.O., S. 888.

122 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

selbst auszugeben und seine Leistungen als die allein zählenden zu 
behaupten, wird er unredlich.

»Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg. Der Wille 
zum System ist ein Mangel an Rechtschaffenheit.«30

Indem der Intellekt für sich einen Standpunkt jenseits aller Perspek- 
tivität reklamiert und damit gleichsam den blinden Feck im Auge 
ausblendet, beraubt er sich nach Nietzsche seiner Potenz:

»Es giebt nur ein perspektivisches Sehen, nur ein perspektivisches >Erken- 
nen<; und je mehr Affekte wir über eine Sache zu Worte kommen lassen, je 
mehr Augen wir uns für dieselbe Sache einzusetzen wissen, um so vollstän­
diger wird unser >Begriff< dieser Sache, unsre >Objektivität< sein. Den Willen 
aber überhaupt eliminiren, die Affekte sammt und sonders aushängen, ge­
setzt, dass wir dies vermöchten: wie? hiesse das nicht den Intellekt castri- 
ren? [,..].«31

Hier klingt unüberhörbar an, was Nietzsche schon in Ueber Wahr­
heit und Lüge im Bild des auf dem Rücken eines Tigers befindlichen 
Bewußtseins angedeutet hatte. Ohne Affekte, Triebe und Instinkte 
steht der Verstand auf verlorenem Posten, denn sie bilden das Kräfte­
potential, aus dem er seine schöpferischen Antriebe bezieht. Er ver­
wechselt seine Autonomie in bezug auf den Umgang mit Begriffen 
mit Unabhängigkeit von seinem Ursprung. Sein Ursprung aber ist 
jenes Lebensprinzip, das Nietzsche durchgehend als Wille zur Macht 
bezeichnet.

6. Der wahre Anfang: Wille zur Macht

Auch der Intellekt ist ursprünglich und wesentlich Wille, insofern 
sich in ihm das Interesse an Rationalität zum Ausdruck bringt. Dabei 
handelt es sich um ein Interesse neben vielen anderen, die mitein­
ander konkurrieren, einander bekämpfen und depotenzieren, aber 
sich auch wechselseitig steigern, verstärken, übertrumpfen. Diese 
vielfältigen Kraftäußerungen sind für Nietzsche Kennzeichen des Le­
bendigen:

»Leben selbst ist wesentlich Aneignung, Verletzung, Überwältigung des 

30 GD, a.a.O., S. 63.
31 GM, a.a.O., S. 365.

Rationalitätstypen A- 123

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

Fremden und Schwächeren, Unterdrückung, Härte, Aufzwängung eigner For­
men, Einverleibung und mindestens, mildestens, Ausbeutung. [...] Die >Aus- 
beutung< gehört nicht einer verderbten oder unvollkommnen und primitiven 
Gesellschaft an: sie gehört in's Wesen des Lebendigen, als organische Grund­
funktion, sie ist eine Folge des eigentlichen Willens zur Macht, der eben der 
Wille des Lebens ist.«32

Der Verstand bildet in diesem durch den Willen zur Macht generier­
ten organischen Kontext keine Ausnahme. Um seiner selbst immer 
mächtiger zu werden, muß er sich gegen andere Willensbestrebun­
gen durchsetzen, und da ihm hierfür keine physischen Mittel zu Ge­
bote stehen, muß er mit List und Tücke, mit Überredung, Schmei­
chelei oder Drohungen versuchen, sich als Herr im Haus zu 
behaupten. So kann er sich darum bemühen, die Affekte zu zügeln, 
indem er ihnen ein Ziel als begehrenswürdig schmackhaft macht, das 
ihm selbst erstrebenswert scheint, oder indem er Leidenschaften ka­
nalisiert und dabei davon profitiert, daß sie sich nicht blindwütig ge­
geneinander richten, sondern um eines ihnen untergeschobenen 
Zweckes willen ihre Kräfte zusammenspannen.

Nietzsche sieht in allen Ausgestaltungen des Lebendigen den 
Willen zur Macht am Werk, auch in der Philosophie des Geistes und 
der Bewußtseinsphilosophie, die seit Platon daran gearbeitet hat, ihre 
Überlegenheit durch ein logisches Apriori zu demonstrieren, und 
darin sehr erfolgreich war. Doch hat sie diesen Erfolg nicht durch 
größere Rationalität erzielt, sondern sie verdankt ihre argumentative 
Kraft jenem Machtinstinkt, der ihre Vertreter dazu bringt, Methoden 
auszubilden, die es erlauben, den Gegner matt zu setzen. So erweist 
sich z. B. die Methode der Dialektik mit den Augen Nietzsches gese­
hen als ein Instrument der Abrechnung und Herabsetzung, durch das 
der Mitunterredner gewissermaßen vorgeführt wird, um zu ver­
schleiern, daß man selbst mit dem Rücken zur Wand steht und sich 
nicht anders zu wehren weiß:

»Man wählt die Dialektik nur, wenn man kein andres Mittel hat. [...] Sie 
kann nur Nothwehr sein, in den Händen Solcher, die keine andren Waffen 
mehr haben. [...] Man hat, als Dialektiker, ein schonungsloses Werkzeug in 
der Hand; man kann mit ihm den Tyrannen machen; man stellt bloss, indem 
man siegt. Der Dialektiker überläßt seinem Gegner den Nachweis, kein Idiot 
zu sein: er macht wüthend, er macht zugleich hülflos. Der Dialektiker depo- 

32 JGB, a.a.O., S. 207 f.

124 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

tenziert den Intellekt seines Gegners. - Wie? ist Dialektik nur eine Form der 
Rache bei Sokrates?«33

Die gesamte christliche Metaphysik ist nach Nietzsche aus einem 
Ressentiment hervorgegangen. Der Zorn und die Wut der Ohnmäch­
tigen, der Schlechtweggekommenen, ihr Neid auf die starken und 
großen, ihrer selbst mächtigen Individuen hat sie verschlagen ge­
macht. Sie haben - Nietzsche nennt hier vor allem die Priester - die 
Moral erfunden, um sich im Namen und als Sprachrohr eines All­
mächtigen das Recht zuzusprechen, andere an >allgemeingültige< 
Vorschriften zu binden und ihre Autonomie dadurch zu schwächen. 
Auf diese Weise verschafften sie sich Gewalt über den Willen vieler 
und konnten als Wächter über die Herdenmoral im vorgeblichen 
Dienst am Mitmenschen ihren Willen zur Macht befriedigen.

Nietzsches Hypothese des Willens zur Macht als Prinzip des 
Lebendigen ist insofern problematisch, als er damit sein Postulat der 
Perspektivität zu verletzen scheint. Eine Schlüsselstelle in Jenseits 
von Gut und Böse könnte dies belegen. Dort heißt es:

»[...] man muss die Hypothese wagen, ob nicht überall, wo >Wirkungen 
anerkannt werden, Wille auf Wille wirkt - und ob nicht alles mechanische 
Geschehen, insofern eine Kraft darin thätig wird, eben Willenskraft, Willens- 
Wirkung ist. Gesetzt endlich, dass es gelänge, unser gesammtes Triebleben 
als die Ausgestaltung und Verzweigung Einer Grundform des Willens zu er­
klären - nämlich des Willens zur Macht, wie es mein Satz ist gesetzt, dass 
man alle organischen Funktionen auf diesen Willen zur Macht zurückführen 
könnte und in ihm auch die Lösung des Problems der Zeugung und Ernäh­
rung - es ist Ein Problem - fände, so hätte man damit sich das Recht ver­
schafft, alle wirkende Kraft eindeutig zu bestimmen als: Wille zur Macht. 
Die Welt von innen gesehen, die Welt auf ihren >intelligiblen Charakter< hin 
bestimmt und bezeichnet - sie wäre eben >Wille zur Macht< und nichts aus­
serdem.«34

Man könnte diese Stelle ontologisch lesen, so als ob Nietzsche hier 
das Prinzip des Willens zur Macht als ein objektives, allgemeingülti­
ges Naturgesetz - wenn auch bloß hypothetisch - aufgefaßt wissen 
will. Aber in dem Fall hat man überlesen, daß Nietzsche sagt »Die 
Welt von innen gesehen«. Er unterstellt mithin keine Außenperspek­
tive, sondern radikalisiert die Binnenperspektive des Menschen, aus 
welcher sich Lebendiges als Kraftäußerung darstellt. Gestützt auf die 

33 GD,a.a.O., S. 70.
34 JGB, a. a. O., S. 55.

Rationalitätstypen A- 125

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

Selbsterfahrung leitet Nietzsche die Berechtigung des Schlusses ab, 
organische Entwicklungsprozesse als Ausdruck eines Willens zur 
Macht zu lesen. Aber die Hypothese des Willens zur Macht ist und 
bleibt Interpretation - ein Vor-Urteil über die Natur insgesamt aus 
der Optik des Menschen, der selbst Teil dieser Natur ist und sich 
diese mittels des Konzepts einer vielgestaltigen energetischen Kraft 
deutend zurechtlegt, ohne den Anspruch zu erheben, die Natur aus 
ihr selbst heraus transparent gemacht zu haben. Damit fällt Nietz­
sche nicht hinter seine eigene Voraussetzung zurück, »dass all unser 
sogenanntes Bewusstsein ein mehr oder weniger phantastischer 
Commentar über einen ungewussten, vielleicht unwissbaren, aber 
gefühlten Text ist«35.

Setzt man mit Nietzsche den Willen zur Macht als unhintergeh­
bares Apriori, das der Verstand zwar erfunden hat, aber nicht um sich 
selbst als den Urheber des durch dieses Apriori Bezeichneten aus­
zugeben, sondern um jene vorrationale Dimension zu benennen, die 
als seine eigene Voraussetzung anzuerkennen er sich genötigt sieht, 
dann folgt daraus ein anderes, >redlicheres< Verständnis von Vernunft 
und Rationalität, das ich abschließend unter Bezugnahme auf den 
Zarathustra umreißen möchte.

7. Der Leib als große Vernunft

Zunächst ist festzuhalten, daß Nietzsche die Vernunft nicht als solche 
kritisiert, sondern die klassischen Vernunftkonzepte idealistischer 
und christlicher Konvenienz. Deren Vertretern, die er als die »Vier­
schrötigen des Geistes« karikiert, hält er spöttisch entgegen:

»Es steht uns Philosophen nicht frei, zwischen Seele und Leib zu trennen, wie 
das Volk trennt, es steht uns noch weniger frei, zwischen Seele und Geist zu 
trennen. Wir sind keine denkenden Frösche, keine Objektivir- und Registrir- 
Apparate mit kalt gestellten Eingeweiden, - wir müssen beständig unsre Ge­
danken aus unsrem Schmerz gebären und mütterlich ihnen Alles mitgeben, 
was wir von Blut, Herz, Feuer, Lust, Leidenschaft, Qual, Gewissen, Schicksal, 
Verhängniss in uns haben.«36

Die Philosophie zieht ihre Daseinsberechtigung nach Nietzsche allein 
daraus, daß ihre Fiktionen und Auslegungen lebensdienlich sind. Im 

35 MR, a.a.O., S. 113.
36 FW, a.a.O., Bd. 3, S. 349.

126 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Leib als große Vernunft

Kampf der Interpretationen verdient diejenige den Vorzug, die das 
Leben nicht verleumdet, verächtlich macht, ignoriert. Eine solche 
Lehre hat Zarathustra vorgetragen, indem er den Leib als große Ver­
nunft verkündete und der verleiblichten Vernunft den Namen >Über- 
mensch< gab. Leib ist für Zarathustra im Unterschied zu den christli­
chen Metaphysikern nicht der vom Geist abgetrennte Körper als 
Inbegriff des Materiellen, sondern der ganze Mensch in individuo.

»Leib bin ich ganz und gar, und Nichts ausserdem; und Seele ist nur ein Wort 
für ein Etwas am Leibe. / Der Leib ist eine grosse Vernunft, eine Vielheit mit 
Einem Sinne, ein Krieg und ein Frieden, eine Heerde und ein Hirt. / Werk­
zeug deines Leibes ist auch deine kleine Vernunft, mein Bruder, die du >Geist< 
nennst, ein kleines Werk- und Spielzeug deiner grossen Vernunft. / >Ich< 
sagst du und bist stolz auf diess Wort. Aber das Grössere ist, woran du nicht 
glauben willst, - dein Leib und seine grosse Vernunft: die sagt nicht Ich, aber 
thut Ich.«37

Der Leib ist ein dynamisches, ein tätiges Apriori, das sich selbst als 
große Vernunft organisiert. Indem der Leib sich als Verhältnis aus­
spannt zwischen den Welt erfühlenden Sinnen und der kleinen Ver­
nunft des Verstandes, dessen Aufgabe darin besteht, Ordnungs- und 
Sinnprinzipien für das vielfältige, durch die Sinne gelieferte Material 
zu erfinden, präsentiert er sich als ein vollendetes Ganzes, gleichsam 
als ein Kunstwerk, in welchem sich Materie und Form so durchdrin­
gen, daß sie weder eine hierarchische noch eine statische, sondern 
eine in sich bis aufs äußerste gespannte Einheit bilden, die im Leib 
und durch den Leib zusammengehalten wird. Die große Vernunft des 
Leibes zeigt sich darin, daß sie alles in sich zu integrieren vermag - 
auch und gerade das dem Verstand Entgegengesetzte, das sie nicht als 
das Andere der Vernunft ausstößt, sondern aushält. Zwar sieht sich 
die kleine Vernunft genötigt, dem Irrationalen aus ihrer Perspektive 
die Rationalität abzusprechen, doch die große Vernunft hält das 
Zeugnis der Sinne dagegen und stiftet Frieden zwischen den Kontra­
henten - zu ihrer beider Nutzen. Der Mensch ist kein Endprodukt, 
nicht die Krone der Schöpfung, mit der man sich für immer zufrieden 
geben kann. »Wir sind Experimente: wollen wir es auch sein!«38

Zarathustra findet für das neue Menschenbild des Leibes als 
großer Vernunft Bilder, die das gespannte Selbstverhältnis anschau­
lich machen: Brücke, Bogen, Seil des Seiltänzers, Regenbogen. Mit 

37 Z, a.a.O., Bd.4, S. 39.
38 MR, a.a.O., S. 274.

Rationalitätstypen A- 127

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annemarie Pieper

der Vorstellung einer sich aus- und anspannenden großen Vernunft 
des Leibes ist das alte dualistische Menschenbild überwunden. An 
seine Stelle ist der Übermensch getreten als der neue Mensch, der 
alle seine gegenstrebigen Kräfte in sich zentriert und damit in sich 
die richtige Mitte findet zwischen einer Zerstreuung im Irrationalen 
und einer Erstarrung im Rationalen. Das Konzept des Übermenschen 
als je und je neu sich verleiblichender großer Vernunft ist für Nietz­
sche die ausgezeichnete normative Perspektive für menschliche Indi­
viduen; denn sie macht den Gedanken der ewigen Wiederkunft des 
Gleichen erträglich. Nur das, wovon ich wollen kann, daß es ewig 
wiederkehrt, ist wahrhaft vernünftig.

128 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema 
Mythos (philosophisch) zu nähern

Enno Rudolph

»Was der Logos lehrte, 
offenbart der Mythos [...]« 
Karl Reinhardt

1. Vom Nutzen und Nachteil der Mythenvergegenwärtigung: 
Hans Blumenberg

In seinem Vorwort zu einer kleinen Essay-Sammlung von Walter 
Burkert schreibt der Heidelberger Altphilologe und Literaturwissen­
schaftler Glenn Most: »Nicht erst uns: schon den Griechen waren 
ihre eigenen Mythen unheimlich [..-]«1 Dieses kompetente Urteil 
ist zu ergänzen: den Griechen waren ihre unheimlichen Mythen 
gleichwohl lieb und teuer. Sie gaben ihrer Welt Sinn und Ordnung, 
und dies dank der beruhigenden Bürgschaft einer nahezu heiligen 
Tradition; denn Mythen enthielten überkommene, durch Herkunft, 
Alter und vieles andere, kurzum durch den Anspruch auf Ursprungs­
gewißheit sanktionierte Weisheit. Die Geschichten selbst - ob Erzäh­
lungen von einäugigen Zyklopen, von der fatalen Lust des Sisyphos 
oder auch solche wie die vom Gott im brennenden Dornbusch oder 
vom wasserwandelnden Gott - sind uns heute einerseits ebenso 
fremd wie diejenigen, die wir in biblischer Verfremdung als den Stoff 
bzw. als literarische Kulissen zu würdigen wissen, aus denen die ka­
nonisierten Texte der christlichen Religion gemacht sind. Zu fremd 
sind sie, um unheimlich zu sein.

Die Faszination, die andererseits sowohl von diesen Geschichten 
selbst als auch von ihrer gestaltenden Bedeutung für die religiösen 
Urschriften der Christen nach wie vor ungebrochen ausgeht - zum 
Entsetzen unermüdlicher Entmythologisierungsstrategen in der 
nachaufklärerischen Theologie und Philosophie beruht dabei nicht 
nur auf ihrer ästhetischen Eigenart. Sie hat eine ideologische Kom- 1 

1 G. Most: Vorwort zu W. Burkert: Wilder Ursprung. Opferritual und Mythos bei den 
Griechen, Berlin 1990, S. 7.

Rationalitätstypen A- 129

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Enno Rudolph

ponente, und deren Entdeckung haben wir nicht zuletzt im wesent­
lichen Hans Blumenberg zu verdanken, der durch seine »Arbeit am 
Mythos«2 derart nachhaltig auf diese Erklärung für die ungebroche­
ne, wenngleich immer wieder berüchtigte Neugier auf Mythen auf­
merksam zu machen wußte, daß unter den zahlreichen Arbeiten auf 
dem Felde der Mythenanalysen wie auch der Mythologiekritik im 
Bereich der Philosophie ihm wohl nach wie vor die Anerkennung 
gebührt, den Mythos - und eben nicht nur die Mythologie - philoso­
phisch rehabilitiert zu haben.

Unheimlich ist dennoch etwas geblieben: die Energie, die Selbst­
erhaltungskraft des Mythischen. Daß der Mythos die Aufklärung 
überlebt hat, bedarf bereits zusätzlicher Erklärungen, die über dieje­
nigen hinausgehen, die uns die Väter der Frankfurter Schule seiner­
zeit zu vermitteln versuchten und denen zufolge der Mythos dialek­
tisch mit dem Aufklärungsprojekt verwandt sei: Das Mythische in 
der Aufklärung und das Aufklärungspotential im Mythos läge in 
einer beiden gleichermaßen eigentümlichen Herrrschaftsideologie. 
Der Held der Aufklärung und derjenige des Mythos, Odysseus oder 
das neuzeitliche Subjekt: sie beide seien Herrschernaturen desselben 
Typs Naturbemächtiger, souveräne Halbgötter, aufgeklärte Imperia­
listen, die wüßten, was sie tun.3

Was die Väter der Frankfurter Schule wohl weniger beabsichtig­
ten, war: sie steigerten eher die Faszination des Mythischen, machten 
wieder neugierig auf seine offenbar durch die Aufklärung nachhaltig 
unterstützte Wirksamkeit. Und da sie, die professionell Negativen, 
ohnehin keine Alternativen zum Patt zwischen mythischer und auf­
geklärter Ideologie gelten lassen konnten, sondern vielmehr auf die 
Wirksamkeit selbstorganisierender Kulturrevolution infolge ihrer 
angestrengten Aufklärung über das mythisch-destruktive Wesen 
der Aufklärung setzten, hatte die Faszination des Mythischen freie 
Bahn.

Es ist gerade auch dieser Befund, der zur Wiederaufnahme der

2 H. Blumenberg: Arbeit am Mythos, Frankfurt a.M. 1997, S. 10ff. [abgekürzt AM]; 
vgl. auch ders.: Wirklichkeitsbegriff und Wirklichkeitspotential des Mythos, in: 
M. Fuhrmann (Hrsg.): Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezeption (Poetik und 
Hermeneutik, Bd. 4), München 1983, S. 13 ff. [abgekürzt W]; vgl. dazu E. Rudolph: My- 
thos-Logos-Dogma. Eine Auseinandersetzung mit Hans Blumenberg, in: O. Bayer 
(Hrsg.): Mythos und Religion. Interdisziplinäre Aspekte, Stuttgart 1990, S. 58 ff.
3 Vgl. M. Horkheimer / Th. W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, Frankfurt a.M. 
1969, S. 50 ff.

130 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos (philosophisch) zu nähern

Leitfrage Blumenbergs drängen sollte: wie überhaupt der Fort­
bestand von Kulturinhalten zu erklären sei, wenn wir uns dem Prin­
zip der »Geschichtlichkeit« verpflichtet fühlen, demzufolge es 
unmöglich sei, »einen vorgegebenen Inhalt jederzeit in derselben 
Weise vorzutragen oder als verstanden zu denken«4. »Es gibt kein 
kulturelles Trägheitsgesetz«5, ruft Blumenberg aus, wie einer, der 
das historistische Fegefeuer gefestigt überlebt hat. Und auf diese 
Weise macht er es sich hinreichend schwer, von dem Mythos im Sin­
gular zu reden. Denn wie wenig er mit der singularistischen Form der 
strukturalistischen Mythos-Deutung verwechselt werden will, ver­
deutlicht seine Auseinandersetzung mit Claude Levi-Strauss hinrei­
chend: Ihm wirft er »Platonismus« vor, meine er doch, daß die Ana­
lyse des Phänomens >Mythos< von der Rezeptionsgeschichte der 
Mythen abstrahieren könne in der Überzeugung, ein Mythologem 
sei »durch die Gemeinsamkeit seiner Fassungen zu definieren«6.

Freud und Sophokles stünden nach dieser methodischen Prämis­
se als Quellen des >Ödipus-Stoffes< gleichwertig nebeneinander. Der 
fragliche Gewinn aber, mythischen Stoff von der mythischen Form 
im Interesse einer zeitunabhängigen Definition voneinander ge­
trennt zu haben, wird hoch, zu hoch bezahlt. Zum einen spricht der 
Strukturalist nicht mehr von Mythen, sondern von einem abstrakten 
Konzentrat, wodurch die jeweils spezifischen, oftmals einmaligen 
Sprach- und Literarformen der Mythen unterschlagen werden. Zum 
anderen gibt dieser Ausgangspunkt - nicht nur nach der Überzeu­
gung von Blumenberg - die »Wirkungsgeschichte«7 preis. Deren 
Unhintergehbarkeit allerdings verteidigt Blumenberg freilich seiner­
seits eher unzulänglich, wenn er - in sicherlich ungewollter Kon­
genialität mit den herrschenden Überzeugungen nachheideggeri- 
scher Hermeneutik - betont: Mythos sei immer nur als »schon in 
Rezeption übergegangen«8 zu thematisieren, was uns zur Mit­
behandlung seiner jeweiligen Rezeptionsgeschichte nötige. Diese 
Selbstverständlichkeit führt allenfalls zur Schärfung des schlechten 
Gewissens, das die Einsicht in die Unhintergehbarkeit des hermeneu­
tischen Zirkels bei uns ohnehin je erzeugen soll, unterläuft aber kei-

4 AM, S. 301.
5 AM, S. 303.
6 AM, S. 306.
7 AM, S. 300.
8 W, S. 28.

Rationalitätstypen A- 131

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Enno Rudolph

neswegs konsequent die Unterstellung von Kontinuität, die es uns 
erleichtern soll, das Alte, Fremde und unverständlich Gewordene 
zum Gesprächspartner zu machen und zur Antwort auf unsere Fra­
gen - und seien diese noch so verständnisdestruktiv - zu zwingen.

Das Prinzip der Geschichtlichkeit ist beim Wort zu nehmen, 
wenn es als Alternative zum strukturalistischen Ansatz Geltung be­
ansprucht: führt dieser zur Preisgabe der Wirkungsgeschichte, dann 
führt die Einsicht in die Geschichtlichkeit von Kulturinhalten zur 
Feststellung ihrer unüberwindbaren Exklusivität. Damit stehen wir 
vor einer zweifachen Schwierigkeit:

- Das Geschichtlichkeitsprinzip, konsequent angewendet, be­
trifft die Mythen extrem. Weniger noch als nahezu alle Texte der 
hermeneutisch verfügbaren Überlieferungen sind sie verständlichen 
Exegesen zugänglich, da sie unter jener Ursprungs- und Unverfüg­
barkeitsvermutung stehen, die gleichwohl die Neugier auf sie stets 
erneut weckt und steigert. So gesehen eignen sie sich grundsätzlich 
als Prototyp zur Demonstration der Grenzen der Verständlichkeit, 
wenn nicht sogar der Verständigung, an die die Einsicht in die Ge­
schichtlichkeit kultureller Inhalte uns ohnehin stoßen läßt.

Nicht nur die Strukturalisten übrigens versuchten, diese Not in 
eine Tugend zu verwandeln, indem sie die Vergegenwärtigung my­
thischer Stoffe durch eine typologische Vergleichzeitigung zu errei­
chen wähnten. In diesem Jahrhundert zeichnete sich auch eine nicht 
unbedeutende Schule auf dem Felde der Theologie durch das Pro­
gramm aus, Mythisches in religiösen Urkunden vermittelbar, ja so­
gar aktualisierbar zu machen durch aneignende Auslegung. Man 
nannte diese Auslegung >existenziale Interpretatiom mit dem miß­
verständlichen, aber ausdrücklich beabsichtigten Effekt einer »Ent­
mythologisierung«9 der betreffenden Texte. >Existenziale Interpreta­
tiom sollte die existenzielle Aufgeschlossenheit des modernen Lesers 
zum Kriterium für die Erschließbarkeit mythisch verfaßter Botschaf­
ten machen, eine Methode, die freilich die betreffenden literarischen 
Dokumente, gerade also die in die Texte eingewobenen Mythen, 
ihrer Sprache und ihrer Bilder beraubte.

Eine Mythendeutung, die sich dem Prinzip der Geschichtlich­
keit ohne solcherlei Kompromisse zu stellen bereit ist, sich gleich­
wohl aber zutraut, Mythen effektiv in gegenwärtige Diskurse ein-

9 Vgl. u.a. R. Bultmann: Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmy­
thologisierung der neutestamentlichen Verkündigung, München 1985.

132 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos (philosophisch) zu nähern 

zubringen, ohne die Entlastungsofferte des hermeneutischen Zirkels 
allzusehr zu strapazieren, steht vor der Quadratur des Kreises. Wenig 
verwunderlich ist es daher, daß Hans Blumenberg, der diesen Ver­
such als fällige Arbeit am Mythos einklagt, auch keine solcher alten 
Geschichten von Odysseus, Prometheus oder Troja noch einmal zu 
erzählen versucht, sondern die dem Mythos zugesprochene eigen­
tümliche spielerische Freiheit in der Berufung auf miteinander kon­
kurrierende Gottheiten - denen die Mythenerzähler trotz ihrer 
Menschlichkeit gleichwohl allen Respekt bezeugten - ausspielt gegen 
den unbeugsamen Ernst des religiösen Dogmas, der erfolgsentschei­
dend war für die Tendenz der Religion, sich vom Mythos so weit zu 
emanzipieren, daß sie ihn souverän integrieren konnte, ohne ihm zu 
verfallen. Blumenberg aktiviert also eine Funktion des Mythos, näm­
lich diejenige als Korrektiv ideologischer bzw. religiöser Dogmatik. 
Wenigstens diese Funktion zu erfüllen, traut Blumenberg dem my­
thischen Typ literarischer Tradition zu, nicht zuletzt seiner liberti- 
nistischen, ja frivolen Umgangsweise mit absoluten Werten und 
Größen, mit Göttern, wegen, aber ebensosehr auch aufgrund seiner 
poetischen Kompetenz, sinnliche Vielfalt mit vielfältigem Sinn zu 
verbinden. »Der Mythos ist ein System des Willkürentzugs gegen­
über Göttern und Mächten.«10 Diese Ursprungsbedeutung, mit der 
gesagt sein soll, daß Mythen zwischen Menschen und Schicksals­
mächten eine Vertrauensbasis stiften sollen, ruft Blumenberg in Er­
innerung, um nun die Mythen gegen die außermythischen Will­
kürmächte in Form religiöser oder ideologischer Dogmen ebenso 
auszuspielen wie gegen szientistische. Der Mythos als agent pro- 
vocateur zur fälligen Kritik an rationaler Selbstüberschätzung und 
ideologischer Bevormundung! Die Schwierigkeit aber bleibt: das be­
schriebene Verstehensproblem läßt sich durch eine solche Funktiona- 
lisierung kaum als gelöst betrachten. Das Bewußtsein für die Unlös­
barkeit dieses Problems wird allenfalls geschärft.

- Die zweite Schwierigkeit liegt darin, daß die Hartnäckigkeit 
menschlicher Faszinierbarkeit durch Mythen ebenso wie die Kon­
tinuität von Mythenproduktion vielleicht erklärungsbedürftiger ist 
denn je. Wenn die Mythen tatsächlich »Ausdruck des Mangels an 
Wissenschaft oder vorwissenschaftlicher Erklärung [waren], so hät­
ten sie sich spätestens mit dem Eintreten der Wissenschaft in ihre 
wachsende Leistungsfähigkeit von selbst erledigen müssen. Das Ge-

10 AM, S. 27.

Rationalitäts typen A- 133

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Enno Rudolph

genteil war der Fall. Nichts hat die Aufklärer mehr überrascht und 
ungläubiger vor dem Scheitern ihrer vermeintlich letzten Anstren­
gungen stehen lassen, als das Überleben der verächtlichen alten Ge­
schichten, der Fortgang der Arbeit am Mythos«11.

2. Ernst Cassirers Antwort auf »das Überleben der 
verächtlichen alten Geschichten«

Der Frage nach den kulturgeschichtlichen Gründen und - wenn es sie 
gibt - nach der Logik des Überlebens der »verächtlichen alten Ge­
schichten« hat sich Blumenbergs Vorläufer in Sachen Mythologie - 
Philosophie, nämlich Ernst Cassirer, nachhaltiger gestellt als Blu­
menberg selbst. Am Beispiel der Mythos-Deutung Cassirers ließe 
sich überdies eindrucksvoll demonstrieren, wie ein Aufklärer, als der 
er sich mit wechselnden Begründungen doch irgendwie immer ver­
stand, mit dem zuvor beschriebenen Schock über die nachhaltige Zä­
higkeit mythischen Denkens fertig werden konnte. Sodann aller­
dings auch, um ihn von einem immer wieder erhobenen Verdacht 
freizusprechen, er habe im mythischen Denken eine Frühform von 
Vernunft entdeckt, die nach den Kriterien des Kantischen Vernunft­
konzepts identifizierbar und kritisierbar sei.

Dieser Verdacht - er stammt von Kurt Hübner - wurde aber 
m.E. von Helmut Holzhey bereits teilweise entkräftet.11 12 Es ist zwar 
richtig, daß Cassirer dem mythischen Denken zuspricht, sich die 
Welt - den Inbegriff furchterrregender Mächte und Gewalten - nach 
den Kategorien der Kausalität und den Formen raum-zeitlicher Sche­
matisierung geordnet zu haben, daß er also insofern das mythische 
Bewußtsein als ein objektivierendes Bewußtsein beschreibt. Zugleich 
aber bleibt grundsätzlich ein Gegensatz zwischen den Methoden der 
transzendental-philosophischen Weltobjektivation einerseits und der 
mythischen Weltdeutung andererseits bestehen, der die formale Ge­
meinsamkeit mit der Objektivierungsmethode des sich selbst metho­
disch durchsichtigen transzendentalen Bewußtseins (im Sinne Kants) 
entscheidend überwiegt. Das mythische Bewußtsein unterscheidet

11 AM, S. 303.
12 Vgl. H. Holzhey: Cassirers Kritik des mythischen Bewußtseins, in: H. J. Braun / 
H. Holzhey / E. W. Orth (Hrsg.): Über Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen 
Formen, Frankfurt a.M. 1988, S. 191 ff.

134 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos (philosophisch) zu nähern 

nicht zwischen Objekten als Bewußtseinskonstrukten und Natur­
mächten, es unterscheidet nicht zwischen kausalen und magischen 
Wirkungen, und es unterscheidet nicht zwischen seinem partikula­
ren raum-zeitlichen Horizont und dem Universum. Das mythische 
Bewußtsein - dies ist für Cassirer entscheidend - erlitte und erlitt 
vielmehr durch einen Aufklärungsprozeß, der es darüber belehren 
würde, daß es unzulänglich, weil reflexionslos vergegenständliche 
und interpretiere, Bild und Sache nicht unterscheide, sogar einen ka­
tastrophalen Verlust: den der mühsam erworbenen Vertrautheit mit 
einer Welt, in der es mit den Göttern gemeinsam wechselwirkt, in 
der die Götter gleichwohl Götter bleiben, ohne allerdings allzu tran­
szendent und allzu mächtig zu sein. In der Ernst Cassirer eigenen 
Sprache heißt dies, daß die beiden parallelen Tendenzen - die der 
Versprachlichung unseres Bewußtseins zur begrifflichen Abstraktion 
und die der Religion zur mono-theistischen Kritik polytheistischer 
Bilderwelten und Götterumtriebe - Aufklärung und Verarmung zu­
gleich seien.

Das mythische Bewußtsein ist in sich ambivalent, indem es ten­
denziell objektiviert und zugleich in einer Distanzlosigkeit zur Welt 
verharrt, die durch Objektivierungen modernen Verständnisses ge­
rade überwunden sein müßte. Helmut Holzhey vermutet, daß Cassi­
rer dem mythischen Bewußtsein ein Wissen von dieser seiner eige­
nen Ambivalenz zutraut, ein Wissen, dessen Reflexion zur Religion 
führe: Religion als >Aufklärung< des Mythos, als dessen kritische Ver­
nunft und zugleich als die theoretische und moralische Ablösung des 
Mythos.13 Diese Interpretation verkennt allerdings, daß nach Cassi­
rer in der Religion die kritische Reflexion bereits den Sieg über die 
mythische Befangenheit, über ihre Abhängigkeit von als magisch 
wirksamen Mächten gedeuteten Kräften und über den Reichtum an 
Sybolisierungen dieser Mächte davongetragen hat. Der Mythos wür­
de sich nach dieser Auffassung dank der Vermittlungsleistung der 
Religion zwar als rational zugänglich erweisen, zugleich aber als ver­
fremdet und entstellt begegnen. Zudem unterstellt diese Deutung, 
daß es sich im Prozeß vom Mythos zur Religion um eine teleologi­
sche Entwicklung handelt, analog derjenigen, die idealtypisch nach 
wie vor gern dem Übergang vom Mythos zum Logos unterstellt 
wird.

Cassirer aber beharrt viel zu sehr auf der Fremdheit, der essen-

13 Vgl.a.a.O., S. 193.

Rationalitätstypen A- 135

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Enno Rudolph

tiellen Ambivalenz, um nicht zu sagen Zwielichtigkeit des mythi­
schen Bewußtseins, als daß diese entwicklungstheoretische und da­
mit integrative Lesart vertretbar wäre. Cassirer unterscheidet sich 
prinzipiell von der Unterstellung einer dialektischen Verwandtschaft 
zwischen Mythos und Aufklärung im Sinne Horkheimers und Ador­
nos und steht von daher zunächst Blumenberg näher, der den Gegen­
satz zwischen Mythos und Logos beschwört, um damit auch der klas­
sischen Philosophie der Mythologie, die den Mythos integrierend zu 
einem genuinen Gegenstandsbereich der Philosophie erheben wollte 
- insbesondere im Falle Schellings -, zu widersprechen. Odo Mar- 
quards humorvolle Charakteristik der Blumenbergschen Position als 
eine, die provokativ und melancholisch den Lobgesang auf den Poly­
theismus anstimme, bezieht sich auf Blumenbergs Neigung, den 
Mythos zum Aufruhr gegen den Herrschaftsanspruch des Logos an­
zustiften.14

Die morphologische Nichtintegrierbarkeit des genuin Mythi­
schen in andere Formen der Kulturgeschichte entspricht aber auch 
Cassirers Auffassung im Blick auf das Verhältnis von Mythos und 
Religion. Religion sei, so heißt es bei Cassirer einmal prägnant - er 
bezieht sich dabei ausdrücklich auf Schleiermacher und Cusanus -, 
als Darstellung des Unendlichen im Endlichen zu definieren.15 Der 
Akzent dieser Definition liegt auf der Vokabel >Darstellung<, womit 
sowohl Repräsentation, ja Versinnlichung von Idealem im plato­
nischen Sinne gemeint ist als auch schöpferische Konstruktion. Reli­
gion konstruiert eine Beziehung zwischen dem Sichtbaren und dem 
Unsichtbaren, dem Unendlichen und dem Endlichen. Sie verdankt 
sich einem Grad an Reflexionskompetenz, die für das mythische 
Bewußtsein jedenfalls so nicht erkennbar ist. Es ist dieselbe Reflexi­
onskompetenz, die es der Religion aber ermöglicht, den Mythos ein­
zusetzen, ihn zu Darstellungszwecken zu benutzen, ohne selbst noch 
mythisch zu denken. So erklären wir uns heute die Verwendung des 
Mythos von der Erschaffung der Welt in der biblischen Genesis aus 
der kompositorischen Absicht des Autors, damit das Davidische 
Großreich Israel ursprungsmythisch zu legitimieren. Die Metamor-

14 Vgl. O. Marquard: Mythos und Dogma. Diskussionsbeitrag zu: H. Blumenberg, W, 
a.a.O., S. 127 ff.
15 E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil: Das mythische Den­
ken, Berlin 1925, S. 318; vgl. dazu E. Rudolph: Ernst Cassirers Rezeption des Renais­
sancehumanismus, in: D. Frede / R. Schmücker (Hrsg.): Ernst Cassirers Werk und Wir­
kung, Hamburg 1997, S. 111 ff.

136 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos (philosophisch) zu nähern 

phose, die mythisches Denken auf diese Weise gerade dadurch er­
fährt, daß es seine Bewahrung im wesentlichen einem Selbsterhal­
tungsinteresse der Religion verdankt, verpflichtet den Mythen-Deu- 
ter um so mehr zur Beachtung einer Differenz zwischen Mythischem 
und Religiösem, die man bereits aus den Augen verliert, wenn man 
vom Mythos als einer Vorstufe der Religion spricht, obgleich diese 
Vorstufe sich einer exakten, rezeptionsgeschichtlichen Scheidung 
entzieht.

Andererseits, und in Spannung zu dieser stets durchgehaltenen 
Differenzierung, kann Cassirer auf den Mythos als rezeptions­
geschichtlich erste, wenn nicht primäre Kulturkonstituente nicht 
verzichten, belastet er sie doch mit der Hypothese, als Primärstufe 
einer als kulturelle Ausdifferenzierung rekonstruierbaren Gei­
stesgeschichte - jedenfalls in Europa - gelten zu sollen, einer Ge­
schichte, die in ihrer weiteren Entwicklung gleichermaßen prägnant 
durch Sprache, Wissenschaft, Religion - und vor allem Kunst - ge­
formt wurde und wird. Ich vermute, daß Cassirer zwischen Mythos 
einerseits und etwa Sprache - gemeint ist hier die abstrahierende 
reflexionsbedingte und reflexionsbedingende Begriffssprache -, aber 
auch Religion und Wissenschaft andererseits eine derart tiefe Kluft 
zieht, daß ihm eine Theorie der Kulturgeschichte, zu der die Mythe­
nentstehung ebenso wie die Mythentradition gehört, kaum gelungen 
wäre, ließe sich nicht doch ein missing link zwischen Mythos und 
dem >Rest der Kultur< ausmachen: Für Cassirer ist dieses verbin­
dungsstiftende Element wohl in derjenigen Symbolwelt zu finden, 
die ihre tiefe Seelenverwandtschaft mit dem Mythos immer wieder 
praktisch bekundete und bewahrte, insbesondere was ihre evidente 
Kompetenz betrifft, die Phantasie zum Subjekt der Schöpfung geisti­
ger Welten zu machen: in der Kunst. Die Freiheit des Mythischen 
wäre - so gesehen - in der Freiheit der Kunst angemessener, weil 
mimetisch und nicht nur instrumentalisiert, bewahrt als in der Reli­
gion. Beiden, Mythos und Kunst, ist gemeinsam, keinen rationalen 
Konsistenzkriterien verpflichtet zu sein, beide verdanken sich einer 
Tätigkeit der produktiven Einbildungskraft, die eher die Anschauung 
zum Korrektiv des Begriffs als den Begriff zum Korrektiv der An­
schauung macht. Und wichtiger noch: die Kunst steigert den Frei­
heitsgrad des Mythos sogar, indem sie ihre weltschöpferische Kom­
petenz über die Abhängigkeit von Schicksalsmächten und den durch 
sie verursachten Ängsten siegen läßt.

Um so nachdrücklicher stellt sich die Frage, wie der Aufklärer

Rationalitätstypen A- 137

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Enno Rudolph

mit dem Problem der zähen Mythenkontinuität außerhalb religiöser 
oder künstlerischer Rezeptionsformen fertig werden kann. Cassirer 
benötigte einen zweiten Anlauf, einen, zu dem ihn wohl nicht seine 
weitere philosophische Entwicklung, sondern diejenige der Zeit­
geschichte nötigte, um diese Frage zu seiner eigenen zu machen. Die 
Macht politischer Mythen über das aufgeklärte Europäertum in den 
totalitären Systemen des 20. Jahrhunderts, vor allem in Deutschland, 
dem Land der abschließenden Systematisierung der Aufklärungs­
idee, forderte eine Überprüfung seiner kulturtheoretischen Mythen­
genealogie. Cassirer scheint erst angesichts der fatalen Konjunktur 
politischer Mythen, solcher also, die nicht tradiert waren, sondern 
die neu gefertigt wurden, deutlich geworden zu sein, daß mythisches 
Denken - insbesondere in Gestalt von Herkunftsmythen, Grün­
dungsmythen, Führungsmythen, Volksmythen, Heilsmythen - in 
der Kunst nicht vollständig und heilsam transformierbar ist, wie auch 
der Erfolg der modernen Wissenschaft den Mythos nicht wie eine 
Vorstufe seiner selbst endgültig überholen kann.

Mit anderen Worten: Der frühe Cassirer - derjenige des Lobes 
auf den Mythos als Protophase einer Kultur, deren Geschichte er als 
Geschichte der Symbolisierungen von Freiheitsleistungen deutete - 
hatte die kulturzersetzende Wirksamkeit seines Gegenstandes unter­
schätzt, und der späte setzte zu einer Theorie der politischen Mythen 
an, die sich zugleich als realistische Revision seiner idealistischen 
Kulturentwicklungsuision verstehen läßt. Der Aufklärer, der Cassirer 
in einem allerdings nicht ausschließlich auf das entsprechende Para­
digma des 18. Jahrhunderts festgelegten Sinne blieb, sucht nun nicht 
mehr nach den Bedingungen der Möglichkeit der Weltobjektivation 
durch das mythische Bewußtsein, er arbeitet ohne transzendentale 
Anleihen, er arbeitet nun ausschließlich genealogisch, er entwickelt 
sich konsequent vom Kulturkritiker, der sich bereits früher vom tran­
szendentalen Schematismus der Vernunftkritik im Sinne Kants 
gelöst hatte16, zum Geschichtsphilosophen nachaufklärerischen Typs. 
Ich meine damit, daß er nun endgültig den Abschied vollzog von 
einer Geschichtsphilosophie, die die Geschichte als Funktion der Ver­
nunft begriff, um sich eher der entgegengesetzten These zu stellen, 
nämlich die Vernunft als eine Funktion der Geschichte zu begreifen.

Die scheinbar anachronistische Wiederkunft des Mythos in Ge-

16 Vgl. E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: Die Sprache, Ber­
lin 1923, S. 11.

138 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos (philosophisch) zu nähern 

stalt magischer Faszination des homo faber der Moderne erklärt er 
u. a. durch einen kulturhistorischen Mangel - besser: durch ein Ver­
sagen, für dessen Erklärung ihm die Rekonstruktion maßgeblicher 
Staatsphilosophien und Staatstheorien von Platon über Machiavelli 
bis Hegel dienlich ist. Hegels Mythos des Staates erscheint ihm dabei 
schlüsselhaft. Cassirers Analyse von Hegels Mythos des Staates ver­
langt überhaupt immer noch eine ebenso gründliche Auseinander­
setzung wie seine Machiavelli-Kritik und seine Platon-Exegese. Das 
Ergebnis seiner Hegel-Deutung scheint mir im Blick auf unseren Zu­
sammenhang darin zu liegen, daß er in Hegels Staatsmodell ein An­
gebot erkennt, das zwei Bedürfnisse befriedigt: das moderne Bedürf­
nis nach rationaler Transparenz und Organisation der Weltordnung 
wie auch das mythische nach beruhigender Anerkennung durch eine 
vergötterte Schicksalsmacht. Der Hegelsche Staat leistet diese Dop­
pelbefriedigung, und Cassirer legt den Finger auf den entsprechen­
den Kontext: der Mensch mag es wissen oder nicht, das Wesen des 
Staates »realisiert sich als selbständige Gewalt, in der die einzelnen 
Individuen nur Momente sind: es ist der Gang Gottes in der Welt, 
daß der Staat ist«17. Anhand einer Auslegung des Kontextes dieser 
Passage legt Cassirer nur eine Schlußfolgerung nahe, wenngleich er 
sie selbst nicht ausdrücklich zieht. Sie lautet: Mythen sind Macht­
theoreme, die sich über sich selbst nicht aufgeklärt haben.

Cassirer setzt im übrigen seine Genealogie bei Platon und damit 
bei der ersten Theorie der politischen Ordnung menschlichen 
Zusammenlebens an, auf die die Tradition europäischer Naturrechts­
theorien und gelegentlich sogar europäischer Menschenrechtsent­
würfe zurückgeht und die sich als politischer Mythos präsentierte. 
In Platons Werk findet sich zugleich eine relativ frühe Stufe der Re­
zeption vorphilosophischer Mythologien und Mythen, in der der 
Unterschied zwischen Mythos und Logos zwar distinkt markiert ist, 
eine alternativistische Ablösung des Logos vom Mythos aber ebenso 
bewußt vermieden wird. Platons Philosophie, oft als Kulminations­
punkt des Siegeszuges des Logos über den Mythos im Prozeß der 
Entwicklung von der Vorsokratik zur Sokratik bezeichnet, ist alles 
andere als mythendestruktiv. Von seiner sogenannten Dichterschelte 
im 10. Buch der Politeia sind Homers Geschichten, insofern sie My­
then sind, nicht betroffen; vielmehr führt Platon Homer in und mit

17 E. Cassirer: Der Mythus des Staates. Philosophische Grundlagen politischen Verhal­
tens, Frankfurt a.M. 1988, S. 345.

Rationalitätstypen A- 139

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Enno Rudolph

der Politeia vor, wie ein ernsthafter, d.h. pädagogisch tauglicher My­
thos auszusehen habe. Man faßt also zu kurz, wenn man - wie Blu­
menberg - die Geschichte so erzählt, als habe Platon sich aus >Feind- 
schaft< gegen den poetischen Mythos immanent genötigt gesehen, 
einen eigenen Mythos zu kreieren.18 Wer wollte den platonischen 
Mythen - zu denen man die Weltentstehungsfabel des Timaios eben­
so zu zählen hat wie die Gleichnisse im Phaidros oder in der Politeia - 
das Poetische absprechen. Ist es nicht die eigentümlich poetische 
Form dieser indirekten Bildersprache, verbunden mit der inszenier­
ten Kontingenz des Dialogs als Stilmittel, die Platon von Aristoteles, 
den Traktateur, unterscheidet? Wenn dies zutrifft, dann kommt der 
Bestimmung der Bedeutung der platonischen Mythologie, die zu­
gleich Philosophie des Mythos unter Einsatz von Mythen ist, eine 
für die Frage nach der Definierbarkeit von >Mythos< wegweisende 
Bedeutung zu.

3. Die politische Vernunft des Mythos

Ich setze voraus, daß Platon im Timaios eine ausdrücklich als >My- 
thos< bezeichnete Redeform gewählt hat, weil sie dem Thema - der 
Frage nach der Entstehung des Kosmos - angemessener sei als der 
Logos. Der Logos nämlich ziele auf Gewißheit, der Mythos hingegen 
könne nur Wahrscheinliches sagen, und da die Entstehung des Kos­
mos zu den Themen gehört, die sich der sicheren Gewißheit, dem 
köyog akr]0r|g, entziehen, erweist sich die scheinbare Unzulänglich­
keit des Mythos als die im Vergleich zum Logos angemessenere 
Redeweise über solche Ursprungsfragen. Einigkeit besteht sicherlich 
darüber, daß der Mythos von der Weltentstehung in der Erzählung 
der Erschaffung der Zeit einen, wenn nicht den Höhepunkt bei Platon 
findet. Ich lese die dabei vorgetragene epochale Definition der Zeit 
selbst als ein Mythologem, das konstruktiv auf die beunruhigende 
Erfahrung von der zeitlichen Zerrissenheit des Lebens und damit im­
plizit auch von der Sterblichkeit reagiert, wenngleich sich die Bedeu­
tung der entsprechenden Passage keineswegs in dieser Funktion 
erschöpft. Zeit sei ein Abbild ungebrochener Lebensfülle und Le­
bensintensität (aiärv)19 - später übersetzt man ctuov mit >Ewigkeit< -,

18 Vgl. W, S. 31.
19 Vgl. dazu E. Rudolph: Zeit und Ewigkeit bei Platon und Aristoteles, in: ders. (Hrsg.):

140 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos (philosophisch) zu nähern

und Abbild heißt hier soviel wie: authentische Erscheinungsweise; 
denn die Zeit gilt ausdrücklich als unübertrefflich angemessenes Bild 
des unteilbaren, unvergänglichen, beständigen Lebens. Das Zeitliche 
begründet also keinen Schrecken der Vergänglichkeit, sondern im 
Gegenteil: Die Erfahrung der Zeit gilt als Weg zur Erfahrung von 
Dauerhaftigkeit. Zu diesem rechten Verstehen des Wesens der Zeit 
will die Timaios-SteWe wohl erziehen. Die Übersetzungen >ewig< für 
ai(bv und >Einheit< für ev sind möglicherweise nicht nur irreführend, 
um zu charakterisieren, wovon Platon redet, sie versprechen auch zu 
viel. Es sind Begriffe, die - löst man sie aus der eikonischen Relation 
von Lebenskontinuum und zeitlicher Differenz - leicht zu einer vom 
christlichen Neuplatonismus favorisierten alternativistischen, weil 
dualistischen Interpretation des Verhältnisses von Einheit und Viel­
heit führen, zur stilisierten Antinomie zwischen Ewigkeit und Zeit­
lichkeit.20

Der Timaios-Mythos zeigt also: der Kosmos als zeitlicher ist 
sichtbare Lebensentfaltung. Pädagogisch gelesen: Platon liefert eine 
Zeitbewältigungstheorie, sofern wir unter Zeit hier die Erfahrung 
von Zerrissenheit und Verendlichung verstehen, die es zu bewältigen 
gilt. Unausdrücklich liefert der Mythos damit eine Geschichte, die 
von Macht handelt: Macht über die Natur, deren Erfahrungen dafür 
zu sprechen scheinen, daß sie sich der Beständigkeit, der Ordnungs­
fähigkeit entzieht, jedenfalls sofern man sich auf den unmittelbaren 
Sinnenschein verläßt. Der Mythos belehrt den Logos eines besseren.

Dieser Aspekt tritt dort, wo die Macht an sich selbst zum Thema 
wird, nämlich im Dialog Politeia, noch deutlicher zutage. Die Politeia 
enthält bekanntlich die Lehre von den Bedingungen der gerechten 
Ordnung des Zusammenlebens, der gelingenden Polis also, und als 
solche präsentiert sie sich als Lehre von der Macht der Seele über sich 
selbst. Denn nur in der gelingenden Ausübung der Macht über sich 
selbst kann die Seele ihrer Bestimmung, Quelle der Gerechtigkeit zu 
sein, entsprechen. Nur wenn im Mikrokosmos der Seele die Frage 
beantwortet ist, was ihr im Interesse ihrer Selbsterhaltung zukommt 
und was nicht, kann diese über Gerechtigkeit entscheidende Frage 
auch im Makrokosmos der Polis auf eine staatserhaltende Antwort

Zeit, Bewegung, Handlung. Studien zur Zeitabhandlung des Aristoteles, Stuttgart 1988, 
S. 113 f.
20 Vgl. dazu E. Rudolph: Platons Weg vom Logos zum Mythos, in: ders. (Hrsg.): My­
thos zwischen Philosophie und Theologie, Darmstadt 1994, S. 106.

Rationalitätstypen A- 141

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Enno Rudolph

rechnen. Damit ergibt sich eine strukturelle Analogie zwischen den 
beiden so verschiedenen Mythen, dem Timaios-Mythos und dem Po- 
/üeza-Mythos. Beide Mythen haben Enthüllungsfunktion, beide 
weisen einen Weg zur Macht über ultimative Gefahr. Im einen Falle 
handelt es sich um die ultimative Gefahr der Zerrissenheit des kos­
mischen Lebenszusammenhanges, im anderen Falle um die ultimati­
ve Gefahr der Selbstzerstörung der Seele und eo ipso damit der Polis. 
>Macht< sei hier verstanden als das praktische Vermögen zur Herstel­
lung einer gerechten Harmonie im Staat bzw. dort als das theoreti­
sche Vermögen zur anamnetischen Erzeugung einer beständigen 
Ordnung im Kosmos.

Man braucht nicht erst auf die Platon-typische Analogie zwi­
schen Psyche, Polis und Kosmos zu verweisen, um diese Deutung 
auch formal zu bestätigen. Ich erinnere aber an diese Bedeutung des 
Mythos, Enthüllung von Machtkompetenzen zu sein, um auf einen 
möglichen Grund für die epochenüberdauernde Pertinenz mythi­
scher Dichtung aufmerksam zu machen - ein Grund, der Cassirers 
optimistische Vision vom Erbfolgeverhältnis zwischen Mythos und 
Kunst ebenso kritisch ergänzt, wie er seine Fassungslosigkeit ange­
sichts der Wirkungsmacht von Staatsmythen mildern könnte. Im 
übrigen ergäbe sich damit für Blumenbergs provokative Konfronta­
tion zwischen Mythos auf der einen Seite und Logos bzw. Dogma auf 
der anderen Seite die pikante Perspektive, daß es sich hier um einen 
literarischen Geltungskampf zwischen Machttheoremen handelt. 
Mythen sind in poetische Form gebrachte Machttheoreme, die wir 
nur rezeptionsgeschichtlich kennen. Vielleicht aber läßt sich gerade 
an einer relativ frühen Stufe der Mythenrezeption, in der plato­
nischen Philosophie nämlich - die zugleich eine relativ späte, eine 
nachmythische Stufe philosophischer Mythentradition markiert -, 
demonstrieren, daß Mythen solche Erzählungen sind, die wieder­
erzählt, imitiert bzw. neu produziert wurden und werden, weil die 
sie scheinbar ablösenden Modelle theoretischer und praktischer 
Welterklärung ihre machttheoretische Enthüllungsfunktion nicht 
durchschauten. Platon durchschaute sie.

Daß Mythen - wie in Platons Politeia manifest - im Interesse 
der Begründung politischer Macht eine konstitutive Renaissance er­
fahren können, erklärt vielleicht auch, warum es ebenfalls und vor 
allem politische Mythen gewesen sind, in deren Gestalt die Faszina­
tion des mythischen Denkens auch in der jüngsten Vergangenheit so 
nachhaltig aufbrach. Mythen sind raffiniert: sie faszinieren den gan-

142 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos (philosophisch) zu nähern 

zen Menschen, seine Sinne, seine Affekte und seinen Verstand, wie 
man bei Platon lernen kann. Sie laden überdies ein zu einer verführe­
rischen Schicksalsgemeinschaft mit den vergötterten Mächten: in 
Platons Politeia kann der Mensch durch Selbsterforschung dem Ge­
heimnis der Göttin Dike auf die Spur kommen.21

4. Schlußbemerkung

Nachhaltig hat Jean-Pierre Vernant darauf aufmerksam gemacht, 
daß die griechischen Götter eigentlich keine Personen sind, sondern 
Mächte. Zu dieser Feststellung gehören zwei weitere Beobachtungen, 
auf die Vernant seine Deutung des Verhältnisses von Mythos und 
Religion im alten Griechenland gründet: zum einen, daß eine Macht 
zu einer Gottheit wurde aufgrund der Tatsache,

»daß sie unter ihrem Einfluß eine Vielzahl von >Wirkungen< zusammen­
bringt, die für uns völlig disparat, für den Griechen jedoch augenfällig sind, 
weil er darin den Ausdruck einer und derselben, in den verschiedensten Be­
reichen wirkenden Kraft sieht. Wenn der Blitz oder die Bergeshöhen von 
Zeus sind, so deshalb, weil sich der Gott dem gesamten Universum in allem 
äußert, was das Zeichen einer unerreichbaren Überlegenheit, einer Über­
macht trägt. Zeus ist keine Naturgewalt; er ist König, Inhaber und Herr der 
Souveränität in allen ihren Aspekten«22.

Mythische Gottheiten sind also synthetisierende Mächte; Synthesen 
stiften Zusammenhänge, wo sonst disparate Rhapsodik das letzte 
Wort hätte. Dies alles geschieht aus der Sicht der Griechen inner­
weltlich. »Die Götter sind von der Welt geboren«, heißt es bei Ver­
nant.

»Die Generation der Olympier, denen die Griechen einen Kult weihen, hat 
zur gleichen Zeit das Licht der Welt erblickt, wie das sich differenzierende 
und ordnende Universum seine endgültige Form eines organisierten Kosmos 
annahm [...]. Es gibt also Göttliches in der Welt, wie Weltliches in den Gott­
heiten.«23

21 Vgl. dazu K. Reinhardt: Platons Mythen, in: ders.: Vermächtnis der Antike. Gesam­
melte Essays zur Philosophie und Geschichtsschreibung, Göttingen 1989, S. 265.
22 J.-P. Vernant: Mythos und Religion im alten Griechenland, Frankfurt a.M., New 
York, Paris 1995, S. 11.
23 A.a.O., S. 10.

Rationalitätstypen A- 143

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Enno Rudolph

Und Vernant schließt mit dem bestens bekannten, aber vielleicht im­
mer wieder unterschätzten Hinweis, daß der griechische Mensch an­
gesichts eines Kosmos voller Götter Natur und Übernatur zwar un­
terscheidet, sie aber nicht in zwei entgegengesetzte Bereiche teilt. Die 
synthetisierende Macht, von der der Mythos erzählt, stiftet eine 
Ordnung, die herrschaftsbegründend sein kann. Diese Aussicht ist 
um so faszinierender, falls es sich um Mächte handelt, zu denen 
man ein Vertrauensverhältnis aufbaut. Mythen sind Dokumente, 
die mit jenen Mächten bekannt machen, und es könnte diese Ambi­
valenz zwischen Vertrautheit und Überlegenheit sein, die die Men­
schen veranlassen, sich nach ihnen zu richten.

Wer Homer kennt, weiß, daß diese Ambivalenz zwischen re- 
spekt-stiftender Distanz und Vertrautheit in den griechischen My­
then noch um einen wesentlichen Aspekt bereichert wird, nämlich 
um denjenigen der Ironie. Karl Reinhardt spricht von der »ironischen 
Glaubwürdigkeit des Mythos«24, einer Liebenswürdigkeit, die seine 
epochenübergreifende Attraktivität zusätzlich erklären könnte. Die 
Stufungen zwischen Ironie und Ernsthaftigkeit sind innerhalb der 
griechischen Mythenwelt sicherlich erheblich; sehr schwer aber läßt 
sich behaupten, daß diese Mythen, auch wenn sie eine Moral verkün­
den, in dieser aufgehen. Eben dies - die bleibende Differenz zwischen 
Mythos und Moral - unterscheidet die alten Mythen in jedem Falle 
vom Phänomen der modernen politischen Mythen: diese sind ernst, 
moralisch begründet bzw. moralbegründend und eben deshalb ge­
fährlich.

Mythen sind Geschichten, die faszinieren, weil sie Ursprünge zu 
kennen versprechen, die sie selbst suchen. Ihre ironischen Versionen 
helfen aber, auf dieses Versprechen nicht hereinzufallen, so daß ihre 
Lektüre immer wieder der historischen Bescheidung gegenüber An­
sprüchen dienen könnte, den Ursprung der Kultur fixierbar zu ma­
chen oder gar den Ursprungsmythos - an den geglaubt zu haben 
Blumenberg dem Deutschen Idealismus wohl mit Recht unterstellt 
- schlechthin zu finden. Fehlt die Ironie, so wird der Ursprungsglaube 
leicht zur Ideologie. Die Rationalität der politischen Mythen moder­
nen Typs liegt in der Ideologie der Ursprungsvermittlung. Die >Ver- 
nunft< der alten Mythen hingegen liegt in der Ironie des Bewußtseins 
von ihrer angemessenen Unzulänglichkeit. Wer hätte dies besser ge-

24 K. Reinhardt: Platons Mythen, a.a.O., S. 266.

144 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos (philosophisch) zu nähern 

wußt als der erste Ironiker unserer Philosophiegeschichte, nämlich 
Platon: Was gibt es Ironischeres, als daß die unzulängliche Rede, als 
die der Mythos gilt, den Logos, der ihn einsetzt, über seine Grenzen 
belehrt.

Rationalitätstypen A- 145

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweiter Teil: Rationalitätstypen

A. Rhetorische Rationalität

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist eine probable Argumentation?

Beobachtungen über Topik

Wilhelm Schmidt-Biggemann

1. Einleitung: Überzeugung und Fülle

Topik gilt als eine rhetorisch-philosophische Argumentationslehre, 
die zwischen rhetorischer Überredung und philosophischer Über­
zeugung oszilliert. Das ist die landläufige Ansicht, und sie zeigt ein 
Dilemma. Diese Verortung, diese Vorweg-Definition und -Klassifi­
kation bringt die Topik in eine Situation zwischen den Stühlen: Rhe­
torisches Überreden hat schließlich immer das Odium an sich, es 
überzeuge nicht eigentlich; und wenn man überzeugt sei, heißt es, 
brauche man keine Überredungskünste.

Die Alternative zwischen Überreden und Überzeugen ist ver­
mutlich faul. Schon im Griechischen heißt Tteiöeiv sowohl >über- 
reden< als auch >überzeugen<. Das Dilemma des Platzes zwischen 
Rhetorik und Logik diskreditiert beide Parteien, die Philosophen 
ebenso wie die Rhetoriker: die Philosophen, indem sie im Prokrustes­
bett einer Logik landen, und die Rhetoriker, indem sie sich auf den 
Vorwurf einlassen, Rhetorik sei nicht wahrheitsfähig. Das entspricht 
zwar Platons Polemik gegen die Sophisten, sie wollten wider eigenes 
besseres Wissen das schwächere Argument zu einem stärkeren ma­
chen. Aber Platon hat sich nicht darüber ausgelassen, worin über­
haupt die Stärke eines Arguments besteht, wenn es sich nicht um 
eine logische Zwangsfolge handelt.

Eine leistungsfähige topische Argumentation ist in der Lage, ein 
starkes Argument zunächst zu finden, seine Stärke auszumachen 
und diese dann argumentativ einzusetzen. Die Probe aufs Exempel 
eines starken Arguments besteht in der Beschreibung, wie jemand 
eine begründete neue Überzeugung erlangt und dafür seine be­
gründete alte Überzeugung ändert oder warum er seine alte Über­
zeugung behauptet. Probabilität bedeutet Zustimmungseignung. 
Am Ende einer probablen Argumentation steht eine Entscheidung, 
das movere als Ziel der Rhetorik. Man stimmt dem neuen Argument 
zu oder verwirft es und bleibt bei seiner alten Überzeugung. Die An­

Rationalitäts typen A- 149

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilhelm Schmidt-Biggemann

sicht nicht zu ändern, ist schließlich auch eine Entscheidung; und es 
zeichnet ein gutes Argument aus, daß es die einmal getroffene Ent­
scheidung lange stabilisiert.

Sowohl Rhetoriker als auch Philosophen nehmen für sich in 
Anspruch, Überzeugungen begründen zu können. Aber von welcher 
Art sind die Argumente, die eine Überzeugung konstituieren und 
möglicherweise eine Überzeugungsänderung bewirken können? Im 
Prozeß der Überzeugungsänderung müssen überzeugende neue 
Gründe gefunden werden; dazu bedarf es - das war schon der Antike 
wichtig - des versatilen ingeniums1, das inventionsfähig macht, in­
dem es Einsichten in Analogien ermöglicht. Dieses ingenium findet 
die Gründe für eine Überzeugungsänderung - Argumente, die für 
denjenigen, der überzeugt werden soll, einigermaßen neu sind - so 
neu, daß sie ihn überraschen, andererseits so vertraut, daß sie in sein 
Argumentationsschema passen und dieses umdeuten. In diesem Pro­
zeß werden dieselben Argumente, die vorher die alte Überzeugung 
ausmachten, umorganisiert, bekommen einen neuen Sinn und be­
gründen dann die neue Überzeugung.1 2

Für den, der jemanden zu überzeugen hat, müssen die Argu­
mente, mit denen überzeugt werden kann, in Fülle zur Verfügung 
stehen, sie müssen variiert werden können, sie müssen sich als ela­
stisch und disponibel erweisen; denn sonst können sie ihre Orientie- 
rungs- bzw. Umorientierungsaufgabe nicht erfüllen: Ist der Lehrer 
von seinen Argumenten nicht selbst überzeugt, dann sind sie auch 
zur Orientierung für den Belehrten unzureichend. Die Stärke der

1 D. G. Morhof: Polyhistor, Lübeck 1747, Nachdruck Aalen 1970, S. 2: »Neque enim ita 
in arctum compingendus est animus noster, ut intra unam aliquam artem subsistat. Qui 
enim illud faciunt, iniqui profecto judices, non perspiciunt, quantum natura humani 
ingenii valeat: quae ita agilis est & velox, ut ne possit quidem aliquid agere tantum 
unum, si Fabium audimus. Non audiendi sunt homines imperiti, qui humano ingenio 
majorem, vel inutilem, & rebus adversam JtoXupdOeiav criminantur.« Das ist ein Quin- 
tilian-Zitat aus: Institutionis oratoriae, I, 9, hrsg. von H. Rahn, 2. Aufl. Darmstadt 1988, 
Bd. 1, S. 154.
2 R. Bubner hat in seiner Abhandlung über Dialektik als Topik, Frankfurt a.M. 1990, 
die Dialogsituation als die Voraussetzung jeder Überzeugungsnotwendigkeit dargestellt 
und dabei die Topik als den »Fundus« bestimmt, »aus dem die universale Gesprächs­
methode schöpft« (S. 58). Auch er betont die besondere Bedeutung des alten, bekannten 
Arguments in einer Dialogsituation: »Die Begründungsfunktion der schlagenden Argu­
mentation besteht darin, daß das Neue das Alte ist, aber auf eine Weise, die nicht nur in 
der einseitigen Perspektive eines dem Zweifel ausgesetzten und nach Verteidigung su­
chenden Partners als die Verbindung von These und Argument gilt.« (S. 64)

150 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist eine probable Argumentation?

Argumente kann sich im Beharren wie in der Umkehr erweisen. Die 
Argumente müssen beim Beharren wie bei der Bekehrung ihre Viru­
lenz je neu erweisen. Die Stärke der Argumente erweist sich nicht 
allein im Moment der Bekehrung oder Beharrung. Mindestens eben­
so wichtig ist es, daß sich die Argumente als langfristig stabil erwei­
sen und die neuen wie die alten Nachbarargumente in einem topi­
schen Feld stabilisieren.

Eine vorläufige Definition ist die: Topik verwaltet Wissensfülle, 
um sie argumentativ anzuwenden. Worin besteht die Wissensfülle 
der Topik? In Topoi. Ein Topos kann mehrerlei sein, ein Klischee, 
ein Leitbegriff, ein Klassifikationsvorschlag, ein Sprichwort, ein Zi­
tat, eine Allusion, eine Geschichte, kurz das, was sozusagen zum ge­
bildeten Fundus gehört.3 Insofern sind die >materialen< Topoi bzw. 
loci communes für Philosophie und Rhetorik dieselben, und die erste 
Aufgabe der Topik besteht darin, sie zu sammeln: das ist die klassi­
sche Aufgabe der Invention. Die zweite Aufgabe der Topik besteht 
darin, diese Topoi in eine Ordnung zu bringen und so disponibel zu 
haben4; das dritte Moment der Topik besteht darin, Topoi mit Hilfe 
von Kriterienkatalogen argumentativ wirksam an der richtigen Stelle 
zu plazieren.5 Was nun ein Argument ist, wird immer allein in dem 
Zusammenhang deutlich, in dem es wirkt. Daß aber Topoi als Argu­

3 Das ist der von E. R. Curtius: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 
1947 u. ö., propagierte materiale Topikbegriff, der gelegentlich mit Ciceros materialen 
loci communes verbunden wird und der in L. Bornscheuers Topik, Frankfurt a. M. 1976, 
aufgenommen worden ist. Zur Diskussion um Curtius' Toposbegriff siehe K. Wiede­
mann: Topik als Vorschule der Interpretation. Überlegungen zur Funktion von Topos- 
Katalogen, in: D. Breuer / H. Schanze (Hrsg.): Topik, München 1981, S. 233-255. Vgl. 
auch W. Schmidt-Biggemann: Sinnwelten, Weltensinn. Eine philosophische Topik, 
Frankfurt a. M. 1992.
4 Cicero: Topica, II, 7, hrsg. von K. Bayer, Darmstadt 1993, S. 10: »Ut igitur earum 
rerum, quae absconditae sunt, demonstrato et notato loco facilis inventio est, sic, cum 
pervestigare argumentum aliquod volumus, locos nosse debemus; sic enim appellatae ab 
Aristotele sunt eae quasi sedes, e quibus argumenta promuntur. Itaque licet definire 
locum esse argumenti sedem, argumentum autem rationem, quae rei dubiae faciat fi- 
dem.«
5 Das ist ein durchaus ciceronianisches Programm: Cicero: De inventione, I, VII, 9, in: 
Opera, hrsg. von J. C. Orelli, 8 Bde. in 12 Teilen, Zürich 1826-1838, Bd. 1, S. 92, über 
die Teile der Rede: » [...] inventio, dispositio, elocutio, memoria, pronuntiatio. Inventio 
est excogitatio rerum verarum aut verisimilium, quae causam probabilem reddant; dis­
positio est rerum inventarum in ordinem distributio; elocutio est idoneorum verborum 
et sententiarum ad inventionem accomodatio, memoria est firma animi rerum ac ver­
borum ad inventionem perceptio; pronuntiatio est ex rerum et verborum dignitate vocis 
et corporis moderatio.«

Rationalitätstypen tV 151

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilhelm Schmidt-Biggemann

mente verwendet werden, indem sie in einem Sinnzusammenhang - 
also in einer Finalität - verwendet werden, ist ebenso evident. Eine 
sinnvolle Definition von Topik scheint deshalb zu sein: loci commu- 
nes in Fülle zur Verfügung zu haben, um sie argumentativ verwen­
den zu können.

Wenn die Fülle der Erfahrung und deren Disposition durch Ge­
lehrsamkeit erreicht wird, leuchtet es ein, daß Topik und Gelehrsam­
keit zusammengehören, Topik ist ohne Materialfülle und deren Ord­
nung undenkbar. Wenn Wissenschaften, zumal die historischen und 
im weitesten Sinne rhetorischen Disziplinen - also die historischen 
Geisteswissenschaften - Stoffülle verwalten und sie wissenschaftlich 
fruchtbar machen wollen, dann müssen sie mit internen Ordnungs­
begriffen, mit Kernsätzen, mit loci communes, mit Unterteilung in 
Spezialdisziplinen arbeiten, deren argumentative Kraft durch Erfah­
rung erprobt ist.

Die Frage, wieweit eine solche Topik als Teil >der Philosophie< 
interpretiert werden kann, hängt davon ab, wie man Philosophie ver­
steht. Konzediert man der Philosophie enzyklopädische Kompetenz, 
dann gehört Topik zum philosophischen Geschäft, insofern Philoso­
phie die Begrifflichkeit und Methodik der Enzyklopädie in ihrem 
Wissenschaftsanspruch beschreibt. Man kann dann die Methoden­
konzeption der Topik, die auf Wissensfülle aus ist, mit den klassi­
schen topischen Prozeduren inventio und iudicium beschreiben. In- 
ventio zielt auf den Erwerb, iudicium auf die Verfügbarkeit. Zu 
diesem Zusammenhang muß man auch die Anwendung der Topoi 
in Argumenten hinzurechnen. Keine Frage, hier wird die Verwandt­
schaft von Philosophie und Rhetorik deutlich.

2. Erwerb der Topoi: Historie und Erfahrung

a) Alltägliche Klischees

Invention umfaßt das Bewußtmachen der eigenen Erfahrungen; in­
sofern geht der materiale Part der Topik über die wissenschaftliche 
Erfahrung hinaus. Alltägliche Erfahrungskenntnis ist für Argumen­
te, in denen stets materiale Topoi verwendet werden, von hoher Be­
deutung. Nur indem die eigene Alltagserfahrung bewußt wird, wer­
den die Klischees in jeder Argumentation sichtbar: Sie zeigen sich in 
Sprüchen und Gemeinplätzen. Die Kenntnis dieser Klischees gehört 

152 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist eine probable Argumentation?

zum philosophischen und zum rhetorischen Repertoire; das ist die 
biblische >Weisheit auf der Gasse<, die Johann Michael Sailer in 
Sprichworten identifiziert hat6, es ist die Lebensgebundenheit der 
Erfahrung, aus der eine selbstverständliche Argumentationskraft in 
jeder, eben auch der philosophischen Konversation stammt.

Sprichwörter aus der Erfahrung sind für vieles tauglich; ihre 
Argumentationskraft reicht so weit, daß sie beispielsweise als 
Rechtskriterien verwendet werden.7 Liegt das Sprichwort »wie du 
mir, so ich dir« als Beurteilungskriterium parat und wird es als Hand­
lungsmaxime in einer Erfahrung identifiziert, dann wird eine soge­
nannte Selbstverständlichkeit in ihrer lebensbestimmenden Kraft 
klar. Eine solche bewußte Selbstverständlichkeit ist in jeder Argu­
mentation ein außerordentlich starkes Argument. Sich über solche 
>Selbstverständlichkeiten< klar zu werden und dieses Wissen bewußt 
zu halten, ist Bedingung für die Verfügbarkeit von Erfahrungswissen 
und für die Argumentation aus dieser Erfahrung.

b) Skeptischer Historismus als Grundlage der Topik

Die Aufgabe einer wissenschaftlich-disziplinären Topik besteht in 
der Identifizierung und argumentativen Verwendung der Leitbegrif­
fe, die Disziplinen konstituieren. Innerhalb der Wissenschaften 
kommt es wesentlich darauf an, die jeweiligen disziplinären Leit­
begriffe zu identifizieren und in ihrer Leistungsfähigkeit zu beschrei­
ben. Dazu muß man die Lehrstücke der jeweiligen Disziplinen in 
ihren Variationen beherrschen und sich darüber klar werden, welche 
Begriffe einer Wissenschaft konstitutiv sind und welche orientie­
rend. Dabei sieht man sich sehr schnell mit der Schwierigkeit kon­
frontiert, daß selbst in einer Disziplin die Leitbegriffe nicht notwen­
dig konvergieren. Es zeigen sich in einem und demselben Gebiet 

6 J. M. Sailer: Sprüche, mit und ohne Glosse. Erstes Hundert, 2. Ausg. München 1816; 
ders.: Sprüche der Weisen, Dillingen 1794. Zur philosophischen Bedeutung des Sprich­
worts siehe B. Bauer: Die Philosophie des Sprichworts bei Sebastian Franck, in: J. D. 
Müller (Hrsg.): Sebastian Franck (1499-1542), Wolfenbüttel 1993 (Wolffenbütteier 
Forschungen, Bd. 56), S. 181-221.
7 Siehe vor allem J. Grimm: Deutsche Rechtsalterthümer, hrsg. von A. Heusler und 
R. Hübner, 2 Bde., Leipzig 1899, Vorrede S. IX u.a. D. Liebs: Lateinische Rechtsregeln 
und Rechtssprichwörter, 5. Aufl. München 1991. Zur juristischen Topik siehe Th. Vieh­
weg: Topik und Jurisprudenz. Ein Beitrag zur rechtswissenschaftlichen Grundlagenfor­
schung, 5. Aufl. München 1974.

Rationalitätstypen Ar- 153

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilhelm Schmidt-Biggemann

konkurrierende Semantiken, die nicht miteinander zu vermitteln 
sind. Ein solcher interner Kampf von Leitpositionen führt zu erheb­
lichen theoretischen Spannungen innerhalb der Disziplinen. Es han­
delt sich um einen Kampf absoluter Begriffe.

Ein Beispiel aus der Philosophie: Die Metaphysik behandelt die 
Frage nach dem >Sein als solchem<. Dieser Anspruch des Begriffs 
steht quer zu den historisierenden Wissenschaften und auch zur En­
zyklopädie; denn die Semantik von >Sein< beansprucht, sowohl der 
Enzyklopädie als auch der Historie zugrunde zu liegen. Und dennoch: 
Obwohl die Metaphysik als Lehre vom Sein die Geschichte zu unter­
fangen sich anschickt, gibt es eine Geschichte der Metaphysik, in der 
die Geschichte der Metaphysik zugrunde liegt. Die Topik der diszipli­
nären Leitbegriffe macht diesen semantischen Konflikt allererst 
deutlich und damit diskussionsgeeignet.

Ein anderes Beispiel: Viele Geschichten philosophischer Dis­
ziplinen zeigen, zumal in der Geschichte ihrer Problembewältigung, 
das Phänomen von »Problemerzeugung durch Problembewälti­
gung«8. Beispiel: Descartes' Antwort auf das Skeptizismusproblem 
in seinem cogito führte zur strikten Leib-Seele-Trennung der carte- 
sischen Philosophie. An deren Folgen laborieren wir heute noch. Pro­
blemerzeugung durch Problembewältigung ist selbstverständlich 
auch eine Form von historischer Invention; sie zeigt - und das ist 
das Wesentliche an dieser Theorie -, daß systematische Philosophie 
nicht abgeschlossen ist, weil sie mit den Folgelasten ihrer eigenen 
Problembewältigung nicht fertig wird. Warum das so ist, ist schwer 
zu sagen; aber wenn die philosophischen Probleme bewältigt wären, 
wäre die Philosophiegeschichte am Ende, hätte philosophische For­
schung sich überflüssig gemacht und wäre zur Lehre von ein für alle­
mal gesichertem Wissen transformiert.

c) Geschichte als Schule elastischer Argumentation

Die ciceronianische Prozedur von Topik ist die von inventio und iu- 
dicium. Inventio, Auffindung bedeutet, daß Topoi erkannt und ge­
lernt werden, daß Kenntnisse einer Disziplin gesammelt werden. 
Wie man das macht? Es ist ein Zeichen gelehrter Kompetenz, Fülle 
von Wissen in einem Gebiet und an seinen Rändern gesammelt zu 

8 R. Specht: Innovation und Folgelast. Beispiele aus der neueren Philosophie- und Wis­
senschaftsgeschichte (Problemata, Bd. 12), Stuttgart-Bad Cannstatt 1972, S. 15.

154 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist eine probable Argumentation?

haben. Der normale Weg dazu ist die Lektüre; denn ohne Lektüre 
kommt gar keine Wissenschaft zustande. Die Anhäufung von topi­
schem Wissen ist, gegenüber dem Alltagswissen gesteigert, in allen 
Wissenschaften schlechterdings notwendig; nur durch eine solche 
Aneignung von Wissen entsteht die Kompetenz für Diskussionen 
innerhalb der einzelnen Disziplinen, nur dadurch kann man behaup­
ten, man kenne sich irgendwann und irgendwo aus. Um die Lei­
stungsfähigkeit der Argumente, die man in der Ausbildung gelernt 
und die man forschend gefunden hat, abschätzen zu können, ist es 
nicht allein nützlich, sondern schlechterdings unentbehrlich, die Ge­
schichte disziplinärer Leitbegriffe und Argumentationszusammen­
hänge zu kennen. In einem solchen historischen Erfahrungszusam­
menhang, im Durchgehen durch das Feld seiner Disziplin, erarbeitet 
man sich einen Bereich von Wissen, der die Flexibilität von Begrif­
fen, die Elastizität von Argumenten, auch die Überlastung von gan­
zen Argumentationsfeldern einschätzbar macht.

Wissensinvention ist ein hermeneutischer Vorgang in Wissen­
schaft und Alltagserfahrung. Jeder Topos des Wissens wird im Vor­
griff auf das Ganze als sinnvoll erkannt und damit eingeordnet. 
Durch die Kenntnis der Art und Weise, wie Topoi als Argumente in 
ihrer geschichtlichen Herkunft verwendet worden sind - und nur 
dadurch -, verlieren die gelernten Topoi ihre definitorische Starre. 
Es zeigt sich der Meister im Argumentieren darin, daß er Begriffe 
einsetzt, wo sie nicht erwartet werden, wo ihr Einsatz aber einem 
Argument eine ganz neue Spitze und Schärfe gibt. Im Barock und in 
der Aufklärung hieß eine solche Kenntnis >Witz< und in der Roman­
tik >Humor<.

Die Topoi disziplinärer und alltäglicher Erfahrung, die nur 
historisch sein können - wie sollten sie sonst erfahren werden? -, 
werden in jeder sachhaltigen Argumentation benutzt. Das beweist, 
wie unentbehrlich inventorische Historie für die Elastizität von Ar­
gumenten ist. Dieses Phänomen wird dem Philosophen gerade dann 
deutlich, wenn er einem >Laien<, der nicht Schul- oder Zunftgenosse 
ist, die zünftige Problemlage erläutern will. Die Geschichtskenntnis 
lehrt die Flexibilität und die Vielfältigkeit der Anwendung von Leit­
begriffen. Das ist gerade dann wichtig, wenn sich die Begriffe syste­
matisch verfestigt haben. Eine solche Sklerotisierung ist identisch 
mit disziplinärer Verfestigung und folgender Schulbildung. Das topi­
sche Verfahren der Invention, der geschichtlichen Kenntnisnahme 
hält dagegen die Argumentationsmöglichkeiten innerhalb der Dis­

Rationalitats typen A- 155

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilhelm Schmidt-Biggemann

ziplinen offen; schließlich ist Invention zunächst nichts als die An­
sammlung von Kenntnissen. Damit impliziert Topik als Verfahren 
auch die skeptische Vorstellung, daß eine bestimmte systematisch­
dogmatische Philosophie historisch sich nicht habe stabilisieren las­
sen und daß es sich auch bei philosophischer Erfahrung um eine nicht 
abgeschlossene Resourcenbildung von Argumenten handle.

Das Verfahren der gelehrten Invention kann deshalb, weil All­
tagserfahrung sich nicht in Gelehrsamkeit, Gelehrsamkeit nicht in 
Philosophie und Philosophie nicht in Gelehrsamkeit erschöpft, nicht 
auf Wissenschaft eingeengt werden. Es ist der Vorteil der topischen 
Invention, daß sie das Material auch für die Philosophie aus allen 
Bereichen der Erfahrung gewinnt. Literarische Topoi bilden ebenso­
gut Materialien für die Argumentation wie wissenschaftliche Leit­
begriffe, typische Denkmuster, charakteristische Situationen, Typen, 
Schemata und besonders Geschichten. Das Ziel der Invention ist alle­
mal enzyklopädische Fülle an Material; die Frage nach der Dichtig­
keit der methodischen Argumentation stellt sich (zunächst noch) gar 
nicht.

3. Erinnerung und Enzyklopädie

Topik ist als Wissensverwaltung ganz wesentlich Wissenschaft vom 
Gedächtnis. Das Ziel von Topik ist enzyklopädische Ressourcenbil­
dung. Im Gedächtnis werden die Ressourcen verfügbar gehalten. 
Die artes memoriae sind aus diesem Grunde ein unentbehrlicher Teil 
der Topik. Memorialkunst ist die Kunst, Topoi - im Sinne von Mate­
rialien der Argumentation - nicht allein zu speichern, sondern jeder­
zeit auf Abruf bereit zu halten. Diese Memorialkunst ist die Voraus­
setzung aller wissenschaftlichen Enzyklopädik. Ihre Hauptaufgabe 
ist Disposition; und die aus der Disposition folgende Ordnung hat 
zwei Ziele: Zunächst sollen durch die Ordnung diejenigen Topoi, Er­
lebnisse und Überwältigungen, die übermächtig sind und die ganze 
Disposition von Erinnerung zerstören können, gebändigt werden. 
Eine solche Memorialverwaltung ist überhaupt die Voraussetzung 
für den wissenschaftlichen Umgang mit dem Gedächtnis.9 Zum an­
deren: Die Disposition soll die Topoi so verwalten, daß diese als Ele­

9 Die Frage nach dem unbewältigten Gedächtnis beschäftigt vor allem die Psycho­
analyse.

156 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist eine probable Argumentation?

mente für die Argumentation zur Verfügung stehen können. Die 
Disposition des Wissens läuft normaler- und klassischerweise über 
Ortsmetaphorik. Das Muster der disponiblen Ortstopik stammt aus 
der Rhetorica ad Herennium. Da heißt es:

»Die Kunst der Memoria besteht in Örtern und Bildern. Örter, Loci, nennen 
wir die, die kurz, vollständig, treffend und insbesondere von künstlicher oder 
natürlicher Vollkommenheit sind, so daß wir sie mit dem natürlichen Ge­
dächtnis leicht überprüfen und überschauen können; z. B. Gebäude, Säulen­
gänge, Winkel, Gewölbe und ähnliches. Innere Bilder (imagines) sind For­
men, Kennzeichen und Abbilder (simulacra) des Dinges, an das wir uns 
erinnern wollen, so daß wir, wenn wir die Gattung Pferd, Löwe, Adler im 
Gedächtnis haben wollen, sinnvollerweise ihre Bilder an bestimmten Stellen 
verorten.«10 11

Aus dieser Vorstellung der Verortung von disponiblen Argumenten 
heraus wird die Definition der Topik bei Cicero verständlich, der To- 
pik als sedes argumentorum definiert. Umgekehrt lautet die topische 
Formulierung des Schrecken des Topikers: Ich weiß nicht, wo es 
steht.

In der Memorialtopik, dem hier verhandelten zweiten Bereich 
der Topik, kommt es darauf an, das Gedächtnis in der Topik sozusa­
gen disziplinär zu verwalten. Hier liegt die Möglichkeit, daß sich das 
ingenium mit dem zweiten Schritt, der Fülle des Wissens, zufrieden­
gibt. Das ist das Ideal der Polyhistorie, die in der Fülle ihr Erkennt­
nisziel sieht. Wissen als Selbstzweck ist ein legitimes wissenschaft­
liches Geschäft. Es begreift sich als Ergebnis wissenschaftlicher 
Neugierde und braucht keineswegs noch einmal anderen Zwecken 
dienstbar gemacht zu werden. Im Gegenteil: Wissen als Selbstzweck 
ist der Sinn reiner Wissenschaft. Ein solches Wissen fungiert, aka­
demisch geordnet, als Lehrstoff der Disziplinen. Dieser Stoff wird 
nach den Kriterien: Vollständigkeit, Homogenität und Deduktion11 
vom Abstrakteren zum Konkreten geordnet. Diese topischen Krite­
rien sind die Voraussetzung für eine disziplinär verwaltete Enzyklo- 
pädik aller Wissenschaften; die institutionalisierte Memorialwissen­
schaft sorgt allein dafür, daß die Topoi einer Disziplin zur Verfügung 
stehen, sie kümmert sich nicht um die argumentative Anwendung.

10 Rhetorica ad Herennium, III, 29.
11 Diese Kriterien stammen aus Aristoteles: Analytica posteriora I, IV, 73 a25 - 74 a3. 
Vgl. zum Zusammenhang W. Schmidt-Biggemann: Topica universalis. Eine Modell­
geschichte humanistischer und barocker Wissenschaft, Hamburg 1983, S. 47 ff.

Rationalitätstypen Ar- 157

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilhelm Schmidt-Biggemann

Eine solche Memorialwissenschaft kann man als den Sinn von uni­
versalen und disziplinären Lexika und Geschichten begreifen. Die 
loci, die dargestellt werden, sind alle in sich interessant, stimmig 
und schlüssig; sie brauchen nicht argumentativ eingesetzt zu werden. 
Diese disziplinären Leitbegriffe machen die semantische Struktur 
von Disziplinen deutlich, sie erschließen spezifische Begriffsfelder 
in Wissensgebieten. Die Vermessung solcher Felder ist die Leistung 
bedeutender Lehrbücher ganzer Disziplinen: Proklos' Elementatio 
Theologien, Petrus Lombardus' Sentenzen oder Philipp Melanch- 
thons Loci Theologici sind nur einige Beispiele. Das in sich Inter­
essante macht ihre Kuriosität, ihre Eignung aus, Objekte uninter­
essierter Neugier zu sein. Diesen Kuriositätencharakter verlieren 
die Topoi der Memorialverwaltung in dem Augenblick, in dem sie 
argumentativ eingesetzt werden.

Voraussetzung dieses memorialen Typs von Wissenschaft ist die 
Vorstellung, daß das Wissen in erster Linie Sachwissen ist, das ge­
lernt werden und mit Ordnungsbegriffen eingeteilt werden kann. In 
Termini mittelalterlicher Logik ausgedrückt, sind die Gegenstände 
dieses Wissens primäre Intentionen. Die argumentative Potenz die­
ses Memorialwissens primärer Intentionen liegt in der Fülle der 
Anknüpfungspunkte für andere Topoi, in ihrer Kombinationseig­
nung. Die topische Funktion wird vom ingenium erkannt; in ihrer 
Anzahl sind die Funktionen prinzipiell nicht bestimmbar, sie müssen 
allein semantisch einleuchten. Die Frage nach dem Status von sekun­
dären Intentionen, also von Konstitutionsbegriffen der Wissenschaft, 
die für alle Wissensformen gelten müssen, stellt sich der enzyklopä­
dischen Wissenschaftstopik nicht.12 Als Gedächtniswissenschaft ist 
Topik mit der Frage, worin denn die Ordnung bestehe, deren sie sich 
bedient, überfragt. Diese semantische Analyse der sekundären Inten­
tionen überläßt die Topik den Fachleuten für Metaphysik, in deren 
Topologie >Ordnung< auftaucht als >Einheit des Verschiedenem, iden­
tisch mit >Harmonie< und >Disharmonie<.

Wenn man hingegen die enzyklopädischen Wissenschaften 
nicht als Verwalter einer vielfältigen Disziplinentradition beurteilt, 
die den argumentativen und zugleich notwendig kuriosen Schatz 
einer Wissenschaft hüten, wenn man vielmehr meint, mit einem be- 

12 Das ist ein wesentlicher Punkt der Kritik an der Topik zumal des Petrus Ramus ge­
wesen. Vgl. dazu W. J. Ong: Ramus. Method and the Decay of Dialogue. From the Art of 
Discourse to the Art of Reason, New York 1974.

158 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist eine probable Argumentation?

grenzteren Repertoire von Argumenten auskommen zu können, dem 
aber dann ein argumentativer Monopolcharakter, nämlich eine uni­
versale Methodizität, zugeschrieben wird, dann wird die historische 
Memorialverwaltung überflüssig und unverständlich. Das ist ein 
Grund, weshalb es vor allem seit dem Cartesianismus eine Polemik 
gegen die Gedächtniswissenschaften gibt. Descartes selbst und be­
sonders Malebranche haben sich in diesem Sinne als antihuma­
nistisch verstanden; und Malebranche hat polemisiert:

»Ils [les erudits] font de leur tfte une espece de garde-meuble, dans lequel ils 
entassent sans discernement et sans ordre, tout ce qui porte un certain carac- 
tere d'erudition; [...] ils font gloire de ressembler des cabinets des curiosites 
et d'antiquites qui n'ont rien de riche ni de solide, et dont le prix ne depend 
que de la fantaisie, de passion et du hasard.«13

Mit der Monopolisierung der Methode cartesianischer Prägung, die 
den Weg der Erkenntnis als richtiges procedere auffaßt, wird die Ver­
bindung von Philosophie und Gelehrsamkeit und damit auch die To- 
pik als philosophische Methode obsolet. Die Frage nach dem Material 
der Argumente, auch die nach der Vollständigkeit der Leitbegriffe 
und Stoffe in einem Disziplinenfeld, gerät völlig aus dem Blick; allein 
wichtig bleibt die Schlüssigkeit methodischen Vorgehens. Erkennt­
nisziel der Methodiker ist nicht Fülle von Wissen, sondern Richtig­
keit von Argumenten, in welchem Zusammenhang auch immer.

13 N. Malebranche: Recherche de la verite (1674/75), in: Oeuvres completes, 20 Bde., 
Paris 1958-1990, Bd. 1, hrsg. von G. Rodis-Lewis, Preface, S. XV. Vgl. R. Descartes: 
Discours de la methode, in: Oeuvres, hrsg. von Ch. Adam und P. Tannery, Paris 1964 ff., 
Bd. 6, S. 12f.: »Les Sciences des livres [... ne sont] point si approchantes de la verite que 
peut faire naturellement un homme de bon sens touchant les choses qui se presentent.« 
Vgl. H. Jaumann: Memoria in der Auseinandersetzung zwischen erudition und Science 
im 17. Jahrhundert, in: J.-J. Berns / W. Neuber (Hrsg.): Ars memorativa, Tübingen 
1993, S. 286-296.

Rationalitätstypen /V 159

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilhelm Schmidt-Biggemann

4. Analogie und Argumentation

a) Analogie und Funktion

Im procedere der Topik bildet die Erfahrung, die Topoi sammelt, den 
ersten Schritt. Der zweite Schritt ist die enzyklopädische disziplinäre 
oder auch alphabetische Ordnung dieser Topoifülle. Sie macht die 
Topoi verfügbar. Der dritte Schritt ist die Argumentation. Will man 
die Topoi aber für argumentative Vielfalt zur Verfügung stellen, 
dann werden die Topoisammlungen zu Argumentenarsenalen, und 
es kommt dann entscheidend darauf an, diese Fülle an den richtigen 
Stellen zur Verfügung zu haben. Das bedeutet auf der einen Seite, 
formale Topoi, also Argumentationsmuster wie z.B. das Argument 
des Verwandten oder der Herkunft, an der rechten Stelle anzuwen­
den. Auf der anderen Seite muß die Topik für die Rhetorik eine Fülle 
von Beispielen zur Verfügung stellen. In beiden Fällen geht es dar­
um, Verwandtes, Passendes, eventuell Witziges, sowohl Bekanntes 
als auch Exotisches, entweder formal oder als Beispiel in einem Ar­
gumentationszusammenhang darzustellen. Man macht ein Argu­
ment stark, indem man seine Fülle im Bezug auf ein Ziel entfaltet, 
damit man, soweit das Argument für das Ziel taugt, von ihm über­
zeugt wird und gegebenenfalls jemanden überzeugen kann.

Die Entfaltung der Fülle eines Arguments macht die Leistungs­
fähigkeit eines Arguments in verschiedenen Situationen klar. Die Si­
tuationen, in denen ein Argument in seiner Vielfältigkeit entfaltet 
werden kann, müssen immer irgendwie ähnlich, vergleichbar - lo­
gisch gesprochen: analog - sein. Analogie bedeutet Sinnsüchtigkeit, 
Unerfülltheit der semantischen Funktionen eines Wortes ohne Syn­
tax. Nimmt man die (Fregesche) Unterscheidung von Bedeutung14 
und Sinn (Funktion), dann ist Analogie die Funktionsbedürftigkeit 
eines jeden Wortes, eines Topos, eines Beispiels, die in der argumen­
tativen Situation syntaktisch erfüllt oder auch nicht erfüllt werden 
kann. Hier zeigt sich die Kraft des Arguments allein im argumenta­
tiven Erfolg; aber auch der ist nicht immer eindeutig und zeigt sich 
erst auf die Dauer. Die Funktionsbedürftigkeit eines Topos ist nach 
der Anzahl der Funktionen prinzipiell nicht definierbar, sie ist allein 
von der Semantik abhängig. Genau diese Funktionsfülle entspricht 

14 Bedeutung ließe sich als der semantisch invariable Kern am ehesten mit der Etymo­
logie fassen, sofern vorausgesetzt wird, daß die Etymologie etwas Identisches meint.

160 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist eine probable Argumentation?

der klassischen Analogie. Eine scholastische Definition lautet: Univo- 
zität ist das Verhältnis 1:1 zwischen Wort und Sache. Äquivok ist das 
Verhältnis zwischen Wort und Sache, wenn für zwei oder mehr Din­
ge nur ein Wort zur Verfügung steht (n:l). Analog bedeutet, daß 
eine Sache bzw. ein Sachverhalt in einer Fülle von Erläuterungen 
und Bedeutungen entfaltet werden kann (l:n), daß also in unter­
schiedlichen Funktionen ein Argument in seiner Explikabilität auf­
scheint, die den Bedeutungshof eines Begriffs oder eines Topos mit 
verwandten Bildern und Begriffen darstellt. Diese Verwandtschaft 
wird in einem oder mehreren gemeinsamen semantischen Merkma­
len von Topos und funktionaler Zielbestimmung deutlich. Die Viel­
falt semantischer Merkmale und folgender Funktionen ist überhaupt 
der Grund, weswegen ein Topos in verschiedenen Argumenten be­
nutzt werden kann

b) Topische Kriterienkataloge

Um die argumentative Entfaltung von Bedeutungen eines Topos ge­
mäß seiner Analogie fruchtbar zu machen, gibt es Kriterienkataloge, 
deren bekanntester der Grammatik-Merkvers ist: Quis, quid, ubi, 
quibus auxiliis, cur, quomodo, quando. Mit dieser Liste ist jeder ma­
teriale Topos in seinen wesentlichen Momenten zu erschöpfen. Die­
ser Merkvers ist in der Funktion den aristotelischen Kategorien ver­
wandt, die ja auch im Wesentlichen aus einer Frageliste bestehen: 
Substanz; Akzidens: was, wie, womit, wo, welche Lage, wann, Habi­
tus, tun, leiden. Cicero hat in seiner Topik-Schrift einen anderen Kri- 
terienkatalog angeboten, nach dem die Analogien gefunden werden 
sollen, die einen Ort argumentativ erschließen:

»Coniugata, e genere, e forma, e similitudine, e differentia, e contrario, ex 
adiunctis, ex antecedentibus, e consequentibus, e repugnantibus, e causis, ex 
effectis, e comparatione maiorum parium aut minimorum.«15

Dieser Versuch, die Analogie zu klassifizieren und so die Funktionen 
eines Topos ohne prinzipiellen Anspruch auf Vollständigkeit aufzuli­
sten, hat vor allem kritische Bedeutung und erfüllt die Aufgabe des 
iudicium der ciceronianischen Topik. Es ist ein Kriterienkatalog zur 
formalen Argumentationsverwendung. Mit diesen Verwendungskri­
terien kann man den Reichtum der Topoi kritisch - durch eine Beur­

15 Cicero: Topica, III, 11, a.a.O., S. 12.

Rationalitätstypen A- 161

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilhelm Schmidt-Biggemann

teilung (iudicium) in bezug auf den jeweiligen Zweck - durch­
mustern und sehen, was denn an Passendem für die jeweilige Funk­
tion >auf Lagen ist. Das Entscheidende bei dieser Argumentations­
hilfe ist, daß man eine bestimmte Ähnlichkeit zwischen Topos und 
Zielbestimmung finden muß, in bezug auf die man ein Argument 
benutzen kann. So sind die ciceronianischen Kriterien, die Quintilian 
wieder aufnimmt, funktionale Hilfen bei der Entfaltung eines enzy­
klopädischen Arguments.

Die enzyklopädischen Topoi hingegen sind das Material dieser 
argumentativen Funktionen. Die Argumente, die gewonnen werden, 
benutzen die Potentiale der enzyklopädischen Topoi in bezug auf ein 
Ziel; hier wird die Analogie als Argumentationspotential deutlich. 
Das Ergebnis ist so etwas wie ein Strauß von Argumenten, die beim 
Reden verwendet werden können. Dazu braucht man ein erhebliches 
Maß an ingeniöser Phantasie. In imaginären Situationen werden die 
veschiedenen Funktionen eines Begriffs anhand von Kriterien, d.i. 
von Beurteilungsmerkmalen erprobt. Wenn man die ciceronianische 
Kriterienliste in bezug auf den Kauf eines Buches z.B. vollständig 
durchspielen will, sieht das so aus: Der Topos coniugatus - Verbin­
dung - kann bedeuten, daß bei einem privat besessenen Buch eben 
keine gemeinsame Nutzung auftritt; a genere: daß im Genus >Eigen- 
tum< ich das Buch immer als meines zur Verfügung habe; e similitu- 
dine: daß der Besitz als geistige Nahrung so wichtig ist wie tägliches 
Essen und Trinken; ex antecedentibus: daß schon immer die Gelehr­
ten viele Bücher gekauft haben; e ccmsequentibus: daß die Gelehr­
samkeit am Besitz vieler Bücher hängt; e repugnantibus: daß ohne 
Bücher Gelehrsamkeit gar nicht denkbar ist; e causis: daß die Bücher 
schließlich der Grund der Gelehrsamkeit sind; ex effectis: daß Buch­
besitz einen guten Schreibeffekt haben kann, weil man nicht stets in 
die öffentlichen Bibliotheken rennen muß und Zeit verliert, und 
schließlich sind ganz große öffentliche Bibliotheken zu groß, zu klei­
ne Bibliotheken nicht ausreichend und die rechte Bibliotheksgröße 
ist die gelehrte individuelle Spezialbibliothek. In diesem Prozeß wird 
man folgendes erfahren: Die Fülle der Argumente wird so stark, daß 
man sich am Ende wegen der Überzeugungskraft dieser vielen Argu­
mente genötigt sieht, das gerade gewünschte Buch - und wahrschein­
lich noch viel mehr Bücher - zu kaufen. Bei einer solchen topischen 
Argumentation werden allein wahrscheinliche Argumente verwen­
det. Kein Argument ist allein schlechterdings schlagend, aber die ent­
faltete Fülle von imaginierten - und allemal aus semantischer Ana­

162 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist eine probable Argumentation?

logie - gewonnenen Vorstellungen begründet am Ende einen Ent­
schluß in überzeugender Weise.

Ciceros Topik hatte mit ihrem Kriterienkatalog der Lehre vom 
zweckmäßigen Argumentieren den Rand zwischen Logik und Rheto­
rik bestimmt. Quintilian hat im Anschluß an Cicero16 17 dem sachorien­
tierten Kriterienkatalog einen weiteren zur Seite gestellt, der zur ar­
gumentativen Charakterisierungshilfe von Personen benutzt werden 
konnte. Das lag deshalb nahe, weil das römische Zivilrecht nach Sa­
chen- und Personenrecht unterteilt wurde. Quintilians Reihe lautet: 
genus, natio, patria, sexus, aetas, educatio, habitus corporis, fortuna, 
conditio, animi natura, studia, affectatio, antefacta, antedicta, com- 
motio, consilium, nomen}7 Eine Person kann so umfassend charak­
terisiert werden; und wenn man einen solchen biographischen Krite­
rienkatalog durchgeht, sind die Personenbilder plastisch und in 
vielfacher Hinsicht eindeutig identifizierbar. Ein Individuum, kein 
Allgemeinbegriff, wird so umfassend beschrieben. Es liegt auf der 
Hand, daß ein solcher Charakterisierungskatalog dazu führt, Ge­
schichten und Klatsch von Personen ganz ausführlich zu berichten; 
für die forensische Argumentation ist derlei genauso nützlich wie für 
eine Satire, eine historische Charakterisierung oder eine wissen­
schaftliche Biographie. Mit den personalen und sachlichen Kriterien- 
listen kann ich mir ein verhältnismäßig vollständiges Bild von einer 
individuellen Person, einem Sachverhalt oder einem Ereignis ma­
chen; damit werden die zugehörigen Argumente in ihrer Stärke frei­
gelegt und stehen für die Rede zur Verfügung. Dieses umfassende 
Bild kommt zustande, indem die materialen Topoi, die ich von Per­
sonen und Sachen gesammelt habe, mit dem Kriterienkatalog durch­
gekämmt werden. Das Ergebnis ist: Eine Sache, eine Person wird 
durch die Fülle der Topoi, die in diesem Prozeß gefunden worden 
sind, umfassend prädiziert. Die Bedeutungsfülle eines Sachverhalts, 
die individuellen und allgemeinen Charakterisierungen einer Person 
liefern die präzisen Argumente einer Rede.

Formal ausgedrückt: Das Ziel der Topik ist nicht die Definition 

16 De inventione, XXIV, 34: »Omnis res argumentando confirmatur aut ex eo, quod 
personis, aut ex eo, quod negotiis est attributum. Ac personis has res attributas putamus, 
nomen, naturam, victum, fortunam, habitum, affectionem, studia, consilia, facta, casus, 
orationes.«
17 Quintilian: Institutionis oratoriae, V, 10, 24-31, a.a.O., Bd. 1, S. 556 ff. Wiederauf­
genommen bei Erasmus: De copia verborum ac rerum, in: Opera omnia, Bd. I, 6, hrsg. 
von B. I. Knott, Amsterdam 1988, S. 230.

Rationalitätstypen A- 163

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilhelm Schmidt-Biggemann

einer Sache als Klassifikation nach dem porphyrianischen Muster 
von genus proximum et differentia specifica. Das Ideal der Topik ist 
die vollständige Prädikation eines Begriffs, einer Person, eines Sach­
verhalts. Wenn man die topischen Elemente dieser Prädikation 
durchschaut, dann wird auch deren Zusammensetzung in dem ver­
handelten Begriff, bei der beschriebenen Person, im rekonstruierten 
Sachverhalt klar; und dadurch entsteht perspicuitas, vielleicht Evi­
denz. Diese Evidenz - das geheimnisvollste Element der Persuasion 
- ist irreduzibel.

Die eindringliche und umfassende Personencharakterisierung, 
das Durchschauen eines Sachverhalts, die umfassende Kenntnis eines 
Begriffs ergibt sich, indem mit kritisch-methodisch gesteuerter 
Phantasie die Erfahrungstopoi aktiviert werden, die für die Entfal­
tung der Analogie eines Begriffs, einer Person oder Sache in Frage 
kommen. Das Ergebnis ist eine gründliche Disziplinen-, Personen- 
und Sachkenntnis, die in einer umfassenden Definition resultiert. 
So werden Topoi für die Verwendung als Argumente dienstbar. 
Wenn ein Sachverhalt, ein Begriffszusammenhang, eine Person in 
ihrer Bedeutung topisch durchmustert und damit erkannt ist, wenn 
also die Stärke aller Argumente geprüft ist, kann guten Gewissens 
eine Entscheidung getroffen werden.

c) Die Rolle von Beispielen in der Rede

Freilich macht die Verwendung topischer Kriterienkataloge eine Re­
de nicht gut; das Verfahren garantiert nur eine umfassende Argu­
mentation. Eine gute Rede ist mehr; nicht nur erfordert sie einen 
richtigen Aufbau, sondern sie braucht auch ornatus - Schmuck. Der 
Sinn des ornatus auch für die Argumentation ist erheblich, denn der 
>Schmuck< ist wesentlich; er erweckt Interesse. Weder die Logik noch 
die Sachorientierung allein machen ein Argument interessant. Inter­
esse bedeutet teilnehmendes Dabei-Sein, deshalb ist das argumen­
tative Ambiente, das Geschichtenerzählen und beispielhafte Ver­
deutlichen, unentbehrlich. Durch das Ambiente wird der Hörer 
argumentativ vereinnahmt, weil darauf hingewiesen wird: tua res 
agitur. Man könnte deshalb folgende Reihung aufstellen: Logik, im 
engen Sinne, beschreibt die Formalstruktur eines Beweises; die Se­
mantik der Begriffe wird dabei als Klassifikation vorausgesetzt; Syl- 
logistik bestimmt das Verhältnis der Begriffsumfänge (Klassen) un­
tereinander. Topik entfaltet die Sematik der Begriffe durch die Fülle 

164 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist eine probable Argumentation?

ihrer Bestimmungen, wie sie aus enzyklopädischer Erfahrung ge­
wonnen und mit Kriterienkatalogen für Argumente benutzbar wer­
den. Rhetorisch angewandte Beispiele machen dieses Wissen inter­
essant. Erasmus ist so weit gegangen, daß er für die Rhetorik 
überhaupt nur mit Beispielen arbeiten wollte. In De copia verborum 
ac rerum schreibt er:

»Für den Beweis und auch für die Fülle nützt am meisten die Kraft der Bei­
spiele, die die Griechen Paradeigmata nennen. Sie sind ähnlich oder unähn­
lich oder entgegengesetzt nach Art und Weise, Zeit und Ort und anderen 
Umständen. [...] Diese Gruppe wird durch Geschichten, Fabeln, 
Sprichwörter, Urteile, Parabeln und Sammlungen sowie durch Bilder und 
Analogien vervollständigt.«18

Hier ist ein topischer Kriterienkatalog zusammengestellt, der enzy­
klopädischen Charakter hat. Wenn der Übergang in die Rhetorik er­
folgt ist, geht es überhaupt nicht mehr um Disziplinengrenzen, son­
dern nur noch um die Fülle und den Schmuck überzeugender 
Argumente im Zusammenhang von Epistolographie, Konversation 
und Erudition. Hier zeigt sich Erasmus' rhetorisch-humanistisches 
Konzept der Universalphilologie, die die Philosophie mit einschließt. 
Dieses Konzept hatte einen Vorteil: In dieser Rhetorik lernte man, 
gebildet zu reden, und diese Erudition implizierte a limine, daß man 
gelernt hatte, wovon man redete. Bei methodischer Erkenntnis, die 
eine einzige Methode auf alle Gegenstände gleichermaßen anwenden 
wollte, war die spezifische oder gar individuelle Kenntnis des Gegen­
standes gleichgültig.

Wenn es um die Rationalität der Topik geht, muß man sich fra­
gen, ob Rationalität im Sinne cartesischer Selbstvergewisserung des 
Denkens in der Lage ist, das Verfahren der Topik zu beschreiben. 
Vielleicht ist Topik im cartesischen Sinne nicht methodisch und im 
kantischen Sinne nicht transzendental vernünftig. Wenn Topik die 
Fülle und die Kraft sachlicher Argumente eruiert und wenn Rationa­
lität bedeutet, eine Antwort auf die Frage geben können, warum man 
so vorgeht, wie man es tut, wenn Rationalität also von reor - Rechen­
schaft geben - abgeleitet ist, dann ist Topik höchst rational.

18 Erasmus: De copia verborum ac rerum, a.a.O., S. 232.

Rationalitätstypen A- 165

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

(Über)Reden und Wahrheit

Wolfram Groddeck

Der Versuch, jemandem einen Witz zu erklären, den er oder sie nicht 
verstanden hat, gelingt zwar - meiner Erfahrung nach - in den mei­
sten Fällen, aber um den Preis, daß der- oder diejenige, der oder die 
über die Lustigkeit dessen, was er oder sie nicht verstanden hat, weit­
läufig belehrt wird, keine Lust mehr hat, darüber zu lachen. - Ich 
möchte mich jetzt nicht auf die komplizierten psychologischen und 
im Grunde auch physiologischen Aspekte des Lachens beim Witz 
einlassen, sondern nur das eine Moment hervorheben, daß das un­
mittelbare Verstehen eines Witzes von einem Evidenzgefühl, einem 
Gefühl der Wahrheit begleitet wird, das sich im Lachen Ausdruck 
verschafft und das bei der nachträglichen Rationalisierung des Wit­
zes in aller Regel ausbleibt. Das spontane >ja, stimmt eigentlich< ist 
aus der Phänomenologie des Witzes, zumindest des sogenannten >gu- 
ten Witzes<, nicht wegzudenken. Dieses Evidenzgefühl von Wahrheit 
beim Witz, der spontane Eindruck, daß etwas auf den Punkt - die 
Pointe - gebracht wird, ist aber weitgehend unberechenbar, es ist 
hochgradig instabil, d. h. das Gefühl der Wahrheit beim Witz ist zeit­
abhängig, es erträgt keine Dauer. Im Zusammenhang damit steht 
auch noch ein anderer Effekt: In den meisten Fällen vergißt man 
einen Witz schnell, auch wenn man ihn verstanden hat.

Das ephemere Wahrheitserlebnis beim Witz im Moment des 
verstehenden Lachens hat vielleicht auch Kant zu seiner vielzitierten 
Formulierung in der Kritik der Urteilskraft bewegt:

»Das Lachen ist ein Affect aus der plötzlichen Verwandlung einer gespannten 
Erwartung in nichts.«1

Kants Erklärung des Lachens - so wie ich sie verstehe - setzt eine 
stillschweigende Enttäuschung voraus; denn Kant schreibt aus­

1 Kritik der Urteilskraft, hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissen­
schaften, 1. Abteilung, Bd. 5, Berlin 1913, §54, S. 332.

166 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

drücklich, daß »der Spaß immer etwas in sich enthalten muß, welches 
auf einen Augenblick täuschen kann«2. Das verstehende Lachen ist 
folglich der Ausdruck einer Ent-Täuschung. Doch Kants Formel von 
der »plötzlichen Verwandlung einer gespannten Erwartung in 
nichts« vermag auch die »Täuschung« nur als ein Negatives zu den­
ken, das in Wahrheit »nichts« sei. Es mag im Rahmen einer philoso­
phischen Tagung ein bißchen vermessen erscheinen, wenn ein Lite­
raturwissenschaftler behauptet, daß Kant mit seiner Formel den 
Punkt, auf den es ankommt, haarscharf verfehlt habe. Aber ich wage 
es und versuche, Kants Formulierung pointierend zu deuten: Weder 
die »gespannte Erwartung« noch das »Nichts«, in welche jene ver­
wandelt wird, sondern die Zeitdimension der Plötzlichkeit ist der - 
im allerwörtlichsten Sinne - springende Punkt beim Witz. Und die­
ser springende Punkt ist - so scheint es - nur als Täuschung bzw. als 
Enttäuschung - wahrzunehmen. Für die Rationalität des Philosophen 
ist die Wahrheit im Witz daher nur als ein chaotisch wirkendes 
»Nichts« wahrzunehmen.

1. Die Herkunft des Witzes aus der Rhetorik

Die Komplizenschaft mit der Täuschung, die Instabilität des Wahr­
heitsgefühls und das plötzliche Verschwinden im Lachen verraten 
noch etwas über Herkunft und Heimat des Witzes. Denn der Witz 
stammt ursprünglich aus der Rhetorik. Und jeder Versuch einer Klas­
sifikation des Witzes - allen voran die Versuche von Freud in seinem 
Buch Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten - greift offen 
oder verdeckt auf die Begrifflichkeit der Rhetorik zurück. Daß der 
Witz in der Rhetorik beheimatet ist, zeigt sich schon daran, daß der 
klassische Redner erklärtermaßen mit den Gefühlen oder den Affek­
ten der Zuhörer operiert. Die Einwirkung der Redehaltungen von 
Pathos und Ethos auf die Affekte des Publikums führte sogar - etwa 
in der Rhetorik des Aristoteles - zu einer eigenen ausformulierten 
Psychologie der Redeadressaten. Das Besondere an der Psychologie 
der Rhetorik liegt darin, daß der Rhetor ein natürliches Interesse an 
der Täuschung seines Publikums haben muß - wie es die antiken 
Theoretiker auch mehr oder weniger offen zugegeben haben. Denn 
der eigentliche Zweck aller Rhetorik ist das Überreden.

2 A.a.O., S. 334.

Rationalitätstypen A- 167

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

Erst in der Rhetoriklehre der Neuzeit wurde in bezug auf den 
eigentlichen Zweck der Rhetorik die Unterscheidung zwischen >über- 
reden< und >überzeugen< eingeführt. Diese mit einer ethischen Wer­
tung verbundene Unterscheidung diffamiert die Absicht des >Über- 
redens< und schränkt die Wirkabsicht des Redens darauf ein, daß das 
Publikum >überzeugt<, d.h. zur Einsicht in einen wahren Sachverhalt 
gebracht werden müsse. Während also der Begriff des Überzeugens 
mit der Wahrheit verbunden wird, steht der Begriff des Überredens 
unter dem Verdacht, der Manipulation und der Täuschung der Zu­
hörer zu dienen. Mit dem Begriff oder Programm einer Rhetorik des 
Überzeugens versucht sich auch die akademische Rhetorik der Ge­
genwart, etwa die sogenannte Tübinger Rhetorik, eine ethische Wür­
de zu sichern, die sich mit Sätzen wie >der wahre Redner will nicht 
überreden, sondern überzeugem als eine »humanistische Utopie«3 
anpreist.

Aber diese Unterscheidung, die inzwischen kaum noch - um ein 
Wort von Nietzsche zu verwenden - >hinterfragt< wird, erscheint mir 
höchst problematisch. Abgesehen davon, daß sich die >Überzeugung< 
sehr wohl auf Unwahres beziehen kann - schließlich gibt es auch 
überzeugte Nazis -, ist der Begriff der >Überzeugung< auch sprachlich 
ein sehr seltsames Gebilde, das neben dem biederen Hauptsinn mehr 
als einen verdächtigen Nebensinn vernehmen läßt. Walter Benjamin 
hat es in einem knappen Aphorismus auf den Begriff gebracht. Er 
sagt in der Einbahnstraße: »Für Männer. Überzeugen ist unfrucht­
bar.«4 - Das ist, von der Form her, ein ausgezeichneter Witz. Und auf 
die Gefahr hin, die Lachlust zu frustrieren, möchte ich erklären, wie 
dieser geistreiche Witz technisch funktioniert: Als rhetorische Figur 
betrachtet, handelt es sich dabei zunächst um eine Metalepsis, d.h. 
der ethische Begriff des >Überzeugens< wird durch ein überraschen­
des kontextfremdes Synonym, nämlich »unfruchtbar«, zu einem 
physiologischen Über-Zeugen umgedeutet, das gerade nicht mehr 
zeugt, sondern - aufgrund des Übermaßes - steril ist. Der Erkennt­
niseffekt, das Gefühl der Wahrheit, stellt sich über Walter Benjamins 
Formulierung plötzlich ein; aber diese unmittelbare Evidenz verliert 

3 Neue Zürcher Zeitung, 13. März 1996, S. 4.
4 VJ. Benjamin: Gesammelte Schriften, unter Mitwirkung von Th. W. Adorno und 
G. Schölern, hrsg. von R. Tiedemann und H. Schweppenhäuser, 2. Aufl. Frankfurt a. M. 
1978, Bd 4/1, S. 87.

168 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

sich auch wieder, wenn man die Formulierung ihrer Witzdynamik 
beraubt und sie in einen argumentierenden Diskussionszusammen­
hang stellt. Denkbar wäre eine angeregte Debatte über die Frage, ob 
man wirklich so fahrlässig den ethischen Begriff der Überzeugung 
aufs Spiel, und sei's nur aufs Wortspiel, setzen dürfe. Es würde viel­
leicht deutlich, daß Benjamins Formulierung eine Wahrheit aus­
spricht, die nur im Moment ihres Aufleuchtens einleuchtet und die 
sich beim Versuch, eine Überzeugung daraus zu gewinnen, in Nichts 
auflöst. Genau darin besteht aber ihre eigene Wahrheit; wenn dieses 
Wortspiel hingegen selbst >überzeugen< könnte, würde es einen per- 
formativen Widerspruch darstellen.

Die Spitzfindigkeit, die mit dem Phänomen des Witzes eng ver­
wandt ist, hat vor allem in den Anfängen der Rhetorik eine wichtige 
Rolle gespielt. Historisch gesehen hat sich die Technik der Spitzfin­
digkeit bei den Sophisten im 5. vorchristlichen Jahrhundert in Sizi­
lien entwickelt - und sie hat von daher auch den abwertenden Namen 
des >Sophismus< erhalten. Obwohl die Quellenlage aus den Anfängen 
der Rhetorik sehr dürftig ist, ist das Skandalon doch eindeutig über­
liefert, das darin lag, daß die Sophisten die Wahrheit durch die Tech­
nik der Rede für machbar hielten.

Von Gorgias, einem der ersten und größten Redner und Rheto­
rik-Lehrer Siziliens, stammt der berühmt-berüchtigte Ausspruch, 
daß

»derjenige, der täuscht, mehr Recht hat als der, der nicht täuscht, und der 
Getäuschte andererseits mehr versteht als der, der nicht getäuscht wird. Wer 
täuscht, hat nämlich mehr Recht, weil er ausgeführt hat, was er versprach; 
der Getäuschte aber versteht mehr: denn schön läßt sich hinreißen von der 
Lust der Worte, was nicht empfindungslos ist«5.

Auch Simonides, der Erfinder der Gedächtniskunst, soll auf die Frage, 
warum er denn ausgerechnet die Thessalier niemals täusche, geant­
wortet haben: »weil sie zu dumm sind, um von mir getäuscht zu 
werden.«6 Der alte Begriff der Täuschung - griechisch ärtötTT], d.h. 
wörtlich >Irrweg< oder >Abweg< oder >Entführung< - ist hier noch 
nicht pejorativ besetzt, und vor allem ist er noch nicht seiner Wesen­

5 Gorgias von Leontinoi: Reden, Fragmente und Testimonien, hrsg. mit Übersetzung 
und Kommentar von Th. Buchheim, griechisch-deutsch, Hamburg 1989, S. 93.
6 A.a.O., S.XXI.

Rationalitätstypen A- 169

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

haftigkeit beraubt. Der alte Begriff der Täuschung hat noch eine on­
tologische Dignität, er befindet sich in einem Konkurrenzverhältnis 
zur feststehenden Wahrheit, ja, er kann besser, intensiver als diese 
sein.

Aus dem ursprünglichen Skandal einer als >Täuschung< diskur­
siv - will sagen durch die Kunst des Redens - herstellbaren Wahrheit 
rettete man sich später durch die Unterscheidung von Wahrheit und 
Wahrscheinlichkeit. Aber das war schon ein erstes Zeichen der be­
ginnenden Unterwanderung der Rhetorik durch die Aufklärung, die 
sich auch in der Vorherrschaft des >Überzeugungs<-Programms 
durchgesetzt hat.

Der schlechte Ruf der Sophisten haftete aber der Rhetorik auch 
dann noch an, als sie sich längst als eine ehrbare Kunst etabliert hatte. 
Ich halte es im Zusammenhang dieser historischen Konstruktion 
einer immer harmloser werdenden Geschichte der Rhetorik für sehr 
bemerkenswert, daß in den systematischen Lehrbüchern der Rheto­
rik die Theorie des Witzes und des Wortspiels immer mehr als ein 
marginales Thema gegenüber der eigentlichen Technik des Redens 
behandelt wurde. Ich würde sogar behaupten wollen, daß sich Witz 
und Wortspiel ähnlich zur Rhetorik-Lehre verhalten wie die Rheto­
rik zur aufgeklärten Philosophie: Es läßt sich als Verhältnis einer 
halbherzigen Ausgrenzung bezeichnen. Weil aber die Philosophie 
ohne Rhetorik stumm und die Rhetorik ohne Witz geistlos bliebe, 
so hat die Theorie des Witzes immer wieder die Theoretiker heraus­
gefordert. Ich will nur an ein paar bedeutende Witz-Denker der deut­
schen Sprache erinnern: an Lichtenberg, Schlegel, Jean Paul, Heine, 
Nietzsche, Freud. Und aus dieser Reihe möchte ich Jean Paul hervor­
heben, der nicht nur witzig geschrieben hat, sondern der auch über 
den Witz geschrieben hat. Ich meine das Kapitel aus der Vorschule 
der Ästhetik, das den vielversprechenden Titel »Witzprogramm« 
trägt. Auf diese Theorie des Witzes möchte ich nun meine weiteren 
Überlegungen beziehen.

2. Jean Pauls Definition des Witzes und die Metaphorik

Jean Paul beginnt seine Darlegungen über den Witz mit der Feststel­
lung, daß der Witz - zunächst als Eigenschaft eines Menschen ver­
standen - ein geselliges Phänomen sei, genauso wie die Schönheit; 
denn - so die witzige Beobachtung Jean Pauls - »was gewänne ein 

170 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

witziger Einsiedler oder eine schöne Einsiedlerin?«7. Den sozialen 
Charakter des Witzes, nicht nur der Charaktereigenschaft oder des 
geistigen Vermögens, sondern des trivialen Witzes - also nicht nur 
des Witzes, den man hat, sondern auch des Witzes, den man macht-, 
hebt Sigmund Freud ausdrücklich in seinem Witz-Buch hervor: 
Während der Traum ein vollkommen asoziales seelisches Produkt 
sei, ließe sich der Witz als die »sozialste aller auf Lustgewinn zielen­
den seelischen Leistungen«8 begreifen. (Auf die von Jean Paul beob­
achtete Vergleichbarkeit zwischen der Wirkung erotischer Schönheit 
und dem Vermögen, witzig zu sein, läßt sich Freud aber meines Wis­
sens nicht näher ein.)

Bevor ich auf den ursprünglichen Akt des Vergleichens zu spre­
chen kommen werde, aus dem Jean Paul seinen Begriff vom Witz 
entwickelt, der sich sowohl auf das spezifische geistige Vermögen, 
witzig zu sein, als auch auf das sprachliche Resultat, den Witz im 
trivialen Sinne, beziehen läßt, möchte ich noch kurz bei einer selt­
samen Negativdefinition verweilen, die, einigermaßen rätselhaft, am 
Anfang seiner Reflexionen im Witz-Kapitel steht. Diese Negativde­
finition lautet:

»Was ist nun Witz? Wenigstens keine Kraft, die ihre eigene Beschreibung 
zustande bringt.«9

Jean Paul läßt diese Bemerkung jedoch undiskutiert stehen und wen­
det sich sogleich der Widerlegung anderer Witz-Definitionen zu. Die 
zitierte Bemerkung über das Unvermögen des Witzes, sich selbst be­
schreiben zu können, mag zunächst mit dem erwähnten Aspekt der 
Geselligkeit Zusammenhängen, wonach Witz und Schönheit sich 
nicht selbst genügen können. Aber das wäre oberflächlich gelesen. 
Ich denke, daß das behauptete Unvermögen des Witzes, seine eigene 
Beschreibung zustande bringen zu können, vielmehr mit der Katego­
rie der Plötzlichkeit zu hat. Denn der Witz produziert ja keine dauer­
hafte Wahrheit, und seine Definitionen, wenn sie wirklich witzig 
sind, vergessen sich immer wieder. Jean Pauls Negativdefinition des 
Witzes begreife ich daher als Ausdruck eines fundamentalen Darstel­
lungsdilemmas: Eine witzige Darstellung des Witzes kann keine ver­

7 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik, in: Werke, Bd. 5, hrsg. von N. Miller, 3. Aufl. 
München 1973, S. 169.
8 S. Freud: Psychologische Schriften, Studienausgabe, hrsg. von A. Mitscherlich u.a., 
Bd. 4. Frankfurt a.M. 1982, S. 167.
9 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik, a.a.O., S. 169.

Rationalitätstypen tV 171

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

bindlichen, >haltbaren< Definitionen liefern. Umgekehrt läuft jeder 
Versuch, den Witz nicht-witzig, sondern systematisch deduktiv, also 
wissenschaftliche darstellen zu wollen, Gefahr, vom Eigensinn des 
Witzes - und sei es nur der Beispielwitze - unterlaufen und didak­
tisch langweilig oder unfreiwillig komisch zu werden. Selbst Freuds 
Buch über den Witz und seine Beziehung zum Unbewußten ist von 
diesem Effekt nicht ganz verschont geblieben; es ist zwar bis heute 
eine der besten Darstellungen des Witzes seit Jean Paul geblieben, 
aber es wird in sich irritiert durch unberechenbare Selbstbezüglich­
keiten in der Diskussion der Beispiel-Witze. Nicht zufällig hat Freud 
gerade an diesem Buch später das Interesse verloren; in den Vor­
lesungen zur Einführung in die Psychoanalyse bemerkt er zu seinem 
Witz-Buch, es habe ihn »seinerzeit ein Stück von meinem Wege ab­
geführt«10 11 (wobei ich jetzt doch bei Freuds Bemerkung, er sei durch 
die Frage nach dem Witz von seinem >Wege abgeführt< worden, auf 
den alten Begriff der durdTT], der >Täuschung< und des >Abweges<, 
aufmerksam machen muß ...).

Was nun aber Jean Pauls Darstellung des Witzes betrifft, so 
könnte man bei der Lektüre des Witz-Programms gerade über dieser 
Behauptung, daß der Witz nicht fähig sei, seine eigene Beschreibung 
zustande zu bringen, irre werden; denn Jean Paul riskiert im ganzen 
Kapitel immer wieder auf ausgesprochen witzige Weise Definitionen 
des Witzes. Es scheint also durchaus gerade die »Kraft« des Witzes zu 
sein, mit der der Autor seine Beschreibungen des Witzes zuwege 
bringt. Aber es gelingt Jean Paul nur unter der vorangestellten Prä­
misse, daß es eigentlich nicht gelingen kann. Allerdings kann man 
auch daran zweifeln, ob es ihm wirklich gelungen sei, die Witzigkeit 
witzig darzustellen, jedenfalls sagt Nietzsche in einem Aphorismus 
aus Menschliches, Allzumenschliches über Jean Paul:

»Ja, er hatte Witz, - aber leider für seinen Heisshunger darnach viel zu wenig: 
weshalb er den Leser gerade durch seine Witzlosigkeit zur Verzweiflung 
treibt.«11

Daß ein Zuviel an Witz die Wirkung des Witzes zum Verschwinden 
bringt, ist ein bekannter Effekt, den man an jedem Stammtisch be­

10 S. Freud: Psychologische Schriften, a.a.O., Bd. 4, S. 11.
11 F. Nietzsche: Sämtliche Werke, Kritische Studienausgabe in 15 Bden., hrsg. von 
G. Colli und M. Montinari, München 1980, Bd. 2, S. 596 f.

172 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

obachten kann und den Jean Paul auch selbst in seiner Untersuchung 
thematisiert.

Die unmittelbare Fortsetzung des Satzes, wonach der Witz nicht 
seine eigene Beschreibung zustande bringen könne, lautet in Jean 
Pauls Text:

»Einiges ist gegen die alte [Definition] zu sagen, daß er [der Witz] nämlich 
ein Vermögen sei, entfernte Ähnlichkeiten zu finden.«12

Interessanterweise bezieht sich Jean Paul hier, ohne es ausdrücklich 
zu sagen, auf eine Stelle aus der Rhetorik des Aristoteles. Und zwar 
auf eine Passage aus der Stilistik, wo es um den evidenten Ausdruck 
geht und um die Fähigkeit, Metaphern zu bilden. Aristoteles sagt an 
dieser Stelle:

»Man muß aber Metaphern bilden [...] von verwandten aber auf den ersten 
Blick nicht offen zutage liegenden Dingen, wie es z. B. auch in der Philosophie 
Charakteristikum eines richtig denkenden Menschen ist, das Ähnliche auch 
in weit auseinander liegenden Dingen zu erkennen.«13

Die Maxime zur Metaphernbildung ist in der Tradition der rhetori­
schen Stilistik sehr folgenreich gewesen und steht bei Aristoteles im 
unmittelbaren Zusammenhang mit der Beschreibung des Witzes. Die 
Lehrmeinung über die Fähigkeit des Metaphorikers, Ähnlichkeiten 
in weit auseinander liegenden Dingen zu erkennen - wodurch er nota 
bene einem Philosophen vergleichbar ist! -, wird nun von Jean Paul 
mit identitätsphilosophischen Argumenten aufgelöst - eine Widerle­
gung, die wenig interessant ist, weil sie letztlich auf einem Mißver­
ständnis (oder einer schlechten Übersetzung) der fraglichen Aristo­
teles-Stelle beruht. Von großer Bedeutung für die Darstellung des 
Witzes bei Jean Paul ist aber der Bezug auf die Metapher - und zwar 
auf die Metapher im Sinne der rhetorischen Tradition, wonach die 
Metapher nichts anderes als ein gekürzter Vergleich ist. Diese sim­
ple Definition - aus dem Vergleich >Achill kämpft wie ein Löwe< wird 
die Metapher vom >Löwen Achill< - ist in der Geschichte der Meta­
pherntheorien zwar verpönt, weil sie dem komplexen Phänomen des 
metaphorischen Ausdrucks wirklich nicht entspricht, aber sie hat bis 
heute überlebt. Für Jean Paul ist es denn auch weniger die Frage nach 
der Ähnlichkeit, der Similarität, welche ihn bei der Metapher inter­

12 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik, a. a. O., S. 169.
13 Aristoteles: Rhetorik, übers, von F. G. Sieveke, 2. Aufl. München 1987, S. 194f.

Rationalitätstypen A- 173

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

essiert, sondern das Phänomen der Gleichheit, auf welche der Akt des 
Vergleichens ausgerichtet ist. Er sagt:

»Auf der untersten Stufe, wo der Mensch sich anfängt, ist das erste leichteste 
Vergleichen zweier Vorstellungen [...] schon Witz, wiewohl im weitesten 
Sinn [,..]«14.

So gewinnt er über den Umweg einer Kritik der aristotelischen Me­
tapherndefinition überraschend einen anthropologischen Ansatz für 
die Bestimmung des Witzes, welche, wenn auch »im weitesten Sinn«, 
den Witz - als das Vermögen, überhaupt irgend etwas zu vergleichen 
- zum eigentlichen Anfang des Menschseins erklärt. Der Witz wird 
nun definiert als die »Kraft zu wissen« - übrigens in einer korrekten 
etymologischen Herleitung: »daher kommt das Wort Witz, als die 
Kraft zu wissen«15. Gegenüber dem Witz »im weitesteten Sinn« steht 
dann der eigentliche Witz oder der »ästhetische Witz«, der aber im­
mer noch zu jener »Kraft zu wissen« in einer unmittelbar etymolo­
gischen, sprachevidenten Beziehung steht. Dafür findet nun Jean 
Paul einen Vergleich bzw. eine Metapher, welche schon Freud begei­
stert hat und die er auch in seinem Witz-Buch zitiert:

»Der ästhetische Witz, oder der Witz im engsten Sinne, der verkleidete Prie­
ster, der jedes Paar kopuliert, tut es mit verschiedenen Trauformeln.«16

Die Bildlichkeit, die Jean Paul hier verwendet, um sein Kapitel über 
den >unbildlichen Witz< einzuleiten, ist - auch nach dem ausdrück­
lichen Zeugnis von Sigmund Freud - »selbst witzig«17. Doch ist die 
Pointe in dieser witzigen Witzdefinition gar nicht so leicht zu fassen, 
weil die Bildlichkeit mehrdeutig ist und sich nicht in der Aussage 
erschöpft, daß im Witz alles und jedes miteinander verglichen wer­
den könne. Vielmehr verdunkelt diese Formulierung gerade das, was 
sie aufhellen sollte, indem sie die logischen Bezüge chaotisiert: Ist der 
Witz ein Priester, der sich verkleidet hat, damit man ihn nicht als 
Priester erkennt, wenn er jedes Paar traut? Oder ist der Witz gerade 
kein Priester, sondern hat sich verkleidet, damit er wie ein Priester 
aussieht und jedes Paar trauen kann? Oder ist der Vergleich mit dem 
Priester nur gewählt, damit weit Auseinanderliegendes plötzlich als 
das Gleiche erscheine, in einer doppeldeutigen Gleichheit allerdings, 

14 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik, a.a.O., S. 171.
15 A.a.O.
16 A.a.O., S. 173.
17 S. Freud: Psychologische Schriften, a.a.O., S. 15.

174 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

welche sich wiederum in dem etwas zweideutigen Verb »kopuliert« 
spiegelt. Unter >kopulieren< ist einerseits die logische Funktion der 
Kopula, jenes schlichte Gleichsetzungszeichen >ist< gemeint. >Kopu- 
lieren< kann aber auch >begatten< meinen oder - das ist allerdings eine 
etwas veraltete Ausdrucksweise - >kirchlich trauern. Bei der witzigen 
Witzdefinition von Jean Paul wird ebenfalls deutlich, daß die eigent­
liche Sprengkraft des Witzes im Potential der Metaphorik liegt. Und, 
genau besehen, gibt gerade diese Definition mit ihren chaotisieren- 
den Effekten einen Beweis dafür ab, daß der Witz tatsächlich »keine 
Kraft ist, die ihre eigene Beschreibung zustande bringt«18. Allerdings, 
das wird jetzt deutlich, nicht aus Mangel oder Schwäche, sondern aus 
der Überfülle der möglichen Bezüge, aus einem semantischen Über­
schuß.

Indem der Witz in Jean Pauls Definition als »verkleidet« er­
scheint, verwendet die Formulierung eine topische Metapher für die 
metaphorische oder überhaupt für die stilisierte Rede, eine Metapher, 
die seit Cicero die Rhetorik-Lehrbücher belebt und die auch längst 
zur Redewendung habitualisiert worden ist. Die Metapher des Ge­
wandes bezeichnet in der Rhetorik das, womit man die Gedanken 
einkleidet: den Schmuck der Rede, die gesamte Stilistik also. Insofern 
gibt Jean Pauls witzige Witzdefinition einen deutlichen Hinweis auf 
die Heimat des Witzes, auf die Rhetorik als die Lehre vom Reden und 
vom Überreden.

Es gibt bei Jean Paul ein Wissen über die Allgegenwart der Me­
taphorik, die er in eine Formulierung gefaßt hat, welche auf die 
Sprachphilosophie des 19. Jahrhunderts und auch direkt auf Nietz­
sche gewirkt hat: Die Sprache sei »in Rücksicht geistiger Beziehun­
gen« nichts anderes als ein »Wörterbuch erblasseter Metaphern«19. 
Das Besondere der - gleichsam nebenbei, in Hinblick auf die Witz­
theorie entworfenen - Metapherntheorie Jean Pauls ist ihre stupende 
Selbstbezüglichkeit. Die verwirrenden Effekte der metaphorologi- 
schen Autoreferenz zeigen sich nicht nur bei der Metapher vom Witz 
als dem »verkleideten Priester«, sondern sie begleiten die Darstel­
lung eigentlich durchgängig. So schließt z. B. der Paragraph 51 über 
die Allegorie mit der Feststellung:

” Jean Paul: Vorschule zur Ästhetik, a.a.O., S. 169.
” A.a.O., S. 184.

Rationalitätstypen A- 175

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

»Hier hab' ich selber über die Allegorie allegorisch gesprochen; indes (es war­
ne mich und jeden!) nicht sonderlich.«20

Oder ein anderes Beispiel: Der Paragraph 45 »Sprachkürze«, der ein 
ganz wichtiges Moment des Witzes, nämlich die Kürze, behandelt, 
schließt so:

»Um nicht die Kürze über sie selber zu vergessen, wollen wir sie verlassen 
und zum - witzigen Zirkel kommen.«21

3. Witz-Zirkel, Wortspiel und Dithyrambus des Witzes

In Hinblick auf Jean Pauls Herkunft aus der Rhetorik deckt sich der 
Begriff des witzigen Zirkels< weitgehend mit dem rhetorischen Be­
griff einer figura etymologica. (Damit werden alle rhetorischen Sti­
lisierungen wie >betrogene Betrügen oder auch die Luhmannschen 
beobachteten Beobachten bezeichnet.) Die Beispiele von Jean Paul 
sind nicht immer ganz evident, aber er gibt auch rhetorisch deutliche 
Formulierungen wie >sich vom Erholen erholem oder vom »Dieb an 
Dieben«22. Wichtiger ist aber seine Reflexion auf das Phänomen oder 
das theoretische Konstrukt des witzigen Zirkels<, der nun als »wahre 
causa sui«23 bezeichnet wird in Anspielung immerhin auf eine mit­
telalterliche Definition Gottes. Jean Paul sagt zum >Witz-Zirkel<:

»Außer der Kürze erfreuet daran noch, daß der Geist, der ewig fortschreiten 
muß, dieselbe Idee, z. B. >das Erholen< zum zweiten Male, aber als ihre eigne 
Widersacherin vor sich stehen und sich durch die Gleichheit genötiget sieht, 
einige Ähnlichkeit zwischen ihr selber auszukundschaften.«24

Die paradoxe Zuspitzung, in welche die Definition des selbstbezüg­
lichen, schöpferischen >Witz-Zirkels< führt, wird zum Indiz einer 
Sprach- und Weltkonzeption, welche keine Referenz außerhalb der 
Sprache mehr zuzulassen scheint. Die Rede wird im Spiel der Worte 
zur Über-Rede, zur witzigen Rede über sich selbst. Im Paragraph 52 
über »Das Wortspiel« wird das so beschrieben:

20 A.a.O., S. 191.
21 A.a.O., S. 178.
22 A.a.O., S. 179.
23 A.a.O.
24 A.a.O.

176 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

»Der zweite wahre Reiz des Wortspiels ist das Erstaunen über den Zufall, der 
durch die Welt zieht, spielend mit Klängen und Weltteilen. Jeder Zufall, als 
eine wilde Paarung ohne Priester, gefällt uns vielleicht, weil darin der Satz der 
Ursachlichkeit (Kausalität) selber, wie der Witz, Unähnliches zu gatten schei­
nend, sich halb versteckt und halb bekennt.«25

Wenn man diese Beschreibung des Wortspiels als eines autonomen 
Zufalls mit der früher zitierten witzigen Definition des Witzes als 
»verkleideter Priester«, der »jedes Paar kopuliert«, vergleicht, dann 
fällt auf, daß zwar der Witz selbst, der die Kraft zu haben scheint, 
»Unähnliches zu gatten«, erhalten bleibt, daß aber der »Priester« in­
zwischen entbehrlich ist. Denn im witzigen Wortspiel ereignet sich 
nun eine »wilde Paarung ohne Priester«. Und was sich darin »halb 
versteckt und halb bekennt«, das ist das Gesetz der Kausalität, das 
zum Teil bestätigt und zum Teil suspendiert erscheint. Der Witz - 
der von Jean Paul in einer konsequent sprachimmanenten Metapher 
als »das Anagramm der Natur«26 bezeichnet wird - erweist sich als 
autopoietisch: er ist als >wahre causa sui< nur noch auf sich selbst 
bezogen und »von Natur ein Geister- und Götter-Leugner«27.

Im gleichen Paragraph 54, welcher der »Notwendigkeit deut­
scher witziger Kultur« gewidmet ist, findet sich dann eine höchst 
signifikante Sequenz:

»Nun gibt es einen lyrisch-witzigen Zustand, welcher nur aushungert und 
verödet, wenn er bleibt und herrscht, aber wie das viertägige Fieber die herr­
lichste Gesundheit nachlässet, wenn er geht. Wenn nämlich der Geist sich 
ganz frei gemacht hat - wenn der Kopf nicht eine tote Polterkammer, sondern 
ein Polterabend der Brautnacht geworden - wenn eine Gemeinschaft der 
Ideen herrscht wie der Weiber in Platons Republik und alle sich zeugend ver­
binden - wenn zwar ein Chaos da ist, aber darüber ein heiliger Geist, welcher 
schwebt, oder zuvor ein infusorisches, welches aber in der Nähe sehr gut ge­
bildet ist und sich selber gut fortbildet und fortzeugt - wenn in dieser all­
gemeinen Auflösung, wie man sich den Jüngsten Tag außerhalb des Kopfs 
denkt, Sterne fallen, Menschen auferstehen und alles sich untereinander- 
mischt, um etwas Neues zu gestalten - wenn dieser Dithyrambus des Witzes, 
welcher freilich nicht in einigen kargen Funken eines geschlagenen toten Kie­
sels, sondern im schimmernden Fort- und Überströmen einer warmen Gewit­
terwolke besteht, den Menschen mehr mit Licht als mit Gestalten füllt: dann 
ist ihm durch die allgemeine Gleichheit und Freiheit der Weg zur dichteri­

25 A.a.O., S. 193.
26 A.a.O., S. 201.
27 A.a.O.

Rationalitätstypen A- 177

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

sehen und zur philosophischen Freiheit und Erfindung aufgetan, und seine 
Findkunst (Heuristik) wird jetzo nur durch ein schöneres Ziel bestimmt.«28

Der >lyrisch-witzige Zustande von dem in dieser Passage die Rede ist, 
wird hier durch die rhetorischen Mittel der Überredung gleichsam 
performativ zur Darstellung gebracht: Im Ganzen nimmt der Passus 
die Form einer weitgespannten, durch Anaphern skandierten und 
kunstvoll gesteigerten Periode an, die - dezent selbstbezüglich - mit 
den Worten »ein schöneres Ziel bestimmt« abgeschlossen wird. Es 
wäre Aufgabe einer ausführlichen rhetorischen Analyse, das figura­
tive Instumentarium von Metaphern und Wortspielen zu benennen, 
aus dessen Zusammenwirken der Eindruck des Dithyrambischen ent­
steht. Denn Jean Pauls Rede vom »Dithyrambus des Witzes« wird 
selbst zum Dithyrambus und bedient sich all der rhetorischen Lizen­
zen, welche schon Aristoteles in seiner Rhetorik ausdrücklich für die 
»Dithyrambendichter« vorbehalten hatte - »denn sie lieben den 
Wortschwall«29.

Rhetorik und Poetik vereinigen sich also bei Jean Paul zur pro­
grammatischen Darstellung eines poetisch überhöhten Zustandes 
von Witzigkeit, in dem sich nun das zu entfalten scheint, was sonst 
beim Witz in der Plötzlichkeit der Pointe konzentriert ist und dem 
gewöhnlichen rationalen Bewußtsein nur als >Täuschung< in der 
lachenden Erfahrung eines >Nichts< zugänglich ist. Der Witz in die­
ser verlangsamten Transformation zu einer dithyrambischen >Über- 
Rede< stellt - durch das >Überströmen< der sprachlichen Mittel - eine 
künstliche poetische Dauer der Evidenzerfahrung her, welche sich im 
Vergleich mit dem kathartischen viertägigen Fieber< dennoch als ein 
flüchtiger Zustand, als ein zeitlicher Ausnahmezustand weiß.

In Jean Pauls Überredungssuada verbildlicht sich übrigens auch 
das Gefühl der eigenen Überzeugungskraft im Vergleich der freien 
»Ideen« mit der platonischen Weibergemeinschaft, die - in witzigem 
Wörtlichnehmen des Begriffs der Über-Zeugung - »alle sich zeugend 
verbinden«. In solcher dithyrambischen Darstellung des lyrisch-wit­
zigen Zustandes zeigen sich nun Aspekte der plötzlichen Wahrheit 
im Witz, die - über die Metaphorik vermittelt - lesbar werden als 
revolutionäre Signale. So verbinden sich die Parolen von »Freiheit« 
und »Gleichheit« mit einer kühnen, frühsozialistisch anmutenden 
Deutung von Platons Politeia und mit einer apokalyptischen Vorstel­

28 A.a.O., S. 202.
29 Aristoteles: Rhetorik, a.a.O., S. 175.

178 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

lung des Jüngsten Tages: Es wird eine vollkommene Erneuerungs­
vision entworfen, eine Revolution, die »mehr mit Licht als mit Ge­
stalten füllt«. Dieses »Licht« gleicht in der zitierten Passage - der 
Hinweis auf die »Gewitterwolke« im Text macht das deutlich - einem 
künstlich verlangsamten Blitz. Das »Licht« ist die Metapher 
schlechthin für die >Wahrheit< - noch im Begriff der >Aufklärung< 
ist sie enthalten -, und der »Blitz« ist, wie es die Redewendung vom 
>Geistesblitz< belegt, die Metapher einer plötzlichen Einsicht in die 
Wahrheit.

Insofern erlaubt der >Dithyrambus des Witzes< eine poetisch dif­
ferenzierte Einsicht in die Wirkungsweise des Witzes und in die selt­
same Struktur seiner Pointe, die als >Wahrheit< erscheint, aber in der 
rationalisierenden Übersetzung, der vernünftigen Erklärung des 
Witzes, nicht fortdauern kann, sondern den Charakter der »Täu­
schung« und des »Nichts« annimmt.

Zum Verständnis dieser paradoxen Wahrheitserfahrung im 
Witz gibt nun die Metaphorik der zitierten Stelle noch einen wei­
teren wichtigen Hinweis. Es ist - nicht nur vermittelt über die Bild­
lichkeit von Revolution und Jüngstem Tag, sondern auch in direkter 
Nennung - von einem schöpferischem »Chaos« die Rede. Es lohnt 
vielleicht, diese Sequenz im dithyrambischen »Wortschwall« ge­
nauer zu bedenken. Ich zitiere noch einmal:

»- wenn zwar ein Chaos da ist, aber darüber ein heiliger Geist, welcher 
schwebt, oder zuvor ein infusorisches, welches aber in der Nähe sehr gut ge­
bildet ist und sich selber gut fortbildet und fortzeugt -«

Die Rede ist hier von zwei Erscheinungsformen des Chaos. Das eine 
Chaos ist das biblisch-mythische, das Tohuwabohu aus der Genesis 1, 
Vers 2:

»Und die Erde war wüst und leer, und es war finster auf der Tiefe; und der 
Geist Gottes schwebte auf dem Wasser.«

In der Jean Paulschen Übersetzung wird in diesem Bericht über das 
anfängliche Chaos aus dem »Geist Gottes« ein »heiliger Geist«, und 
das »Wasser«, über welchem er schwebt, wird nicht erwähnt. Das 
zweite Chaos, von dem im Text die Rede ist, wird ein »infusorisches« 
genannt, was heute vielleicht nicht unmittelbar verständlich ist. Das 
Epitheton bezieht sich auf die >Infusorien< oder die >Aufgußtierchen<. 
Sie heißen >Aufgußtierchen<, weil sie sich im scheinbar leeren Was­
ser, das man auf Erde oder Stroh aufgießt und stehen läßt, rasch ent­

Rationalitätstypen A- 179

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

wickeln und unter dem Mikroskop als ein eigener, mikroskopischer 
Kosmos sichtbar werden. Diese Lebewesen im subliminalen Bereich 
der Wahrnehmung bewegten nach ihrer Entdeckung das ganze 
18. Jahrhundert, weil sich der Schreck über das Leben im scheinbar 
leeren Wasser mit der Faszination des Formenreichtums dieser Lebe­
wesen mischte. Auf diese Erfahrung also bezieht sich die Formulie­
rung Jean Pauls, wonach das »infusorische Chaos [...] in der Nähe 
sehr gut gebildet ist und sich selber gut fortbildet und fortzeugt«.

Das doppelte Bild des Chaos wird nun lesbar als Chiffre für die 
schöpferische Potenz und die mikrologische Feinstruktur des Witzes, 
dessen scheinbare Leere als Täuschung wahrgenommen wird, der 
aber, in der Nähe gesehen, den paradoxen Anblick eines wohlgeord­
neten Chaos zeigt. Eine solche Deutung entspricht nun dem, was in 
den letzten Jahrzehnten in der modernen Naturwissenschaft als 
>Chaos< erforscht wird: Es handelt sich um jene hochdifferenzierten 
Formen mit selbstähnlichen Mustern, die unerwartete Gesetzmäßig­
keiten entwickeln. Ich denke nicht, daß man Jean Paul einer plumpen 
Aktualisierung aussetzt, wenn man die Existenz und Reflexion sol­
cher Strukturen und Logiken in seinen Texten - und speziell in seiner 
Witztheorie - feststellt, sondern eher wäre das als ein Hinweis auf 
den Diskurs der romantischen Naturwissenschaft zu begreifen, der - 
aufgrund neuer Beobachtungen und Techniken - heute wieder aktu­
ell geworden ist.

In unserem Zusammenhang interessiert vor allem, daß im Phä­
nomen des Witzes das Chaos als eine andere, eigenständige Existenz­
weise der Wahrheit und nicht einfach als deren Negation sichtbar 
wird. Die instabile Wahrheit des Witzes ließe sich so über den Um­
weg der Rhetorik und über die Vermittlung der Metaphorik begrei­
fen als eine chaotische Erfahrungsweise der Erkenntnis, die sich den 
systematisch verfahrenden Rationalitätstypen gegenüber immer 
wieder als eine Ent-Täuschung darstellt. So wie das Chaos in der 
Natur, wenn man es genau und in der Nähe betrachtet, eigene For­
men und Gesetzmäßigkeiten zeigt, so hat auch der Witz in seinem 
Doppelaspekt als inhaltloser Spaß und als Modus eines anderen, in­
stabilen, plötzlichen Wissens seine eigene Rationalität. Die Rationa­
lität des Witzes läßt sich aber - das wäre meine Schlußthese - durch­
aus an die anderen Rationalitätstypen >anschließen<. Auch darüber 
gibt Jean Pauls dithyrambischer Abschnitt Auskunft. Indem nämlich 
der Jyrisch-witzige Zustand< sich als ein vorübergehender weiß, wird 
durch ihn, wie es am Ende der zitierten Passage heißt: »der Weg zur 

180 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

dichterischen und zur philosophischen Freiheit und Erfindung auf­
getan, und seine Findkunst (Heuristik) wird jetzo nur durch ein 
schöneres Ziel bestimmt«.

In diesem allesversöhnenden Schluß vereinigen sich nicht nur 
Poesie und Dichtung, sondern es wird auch der Begriff der »Erfin­
dung« in einem neuen Lichte sichtbar. Denn mit der »Erfindung« 
verweist der »Dithyrambus des Witzes« zurück in die Rhetorik, in 
den Bereich der inventio, der Lehre von der Auffindung der Dinge 
und Gedanken. Der Witz ist ein Instrument der Erfindung, oder - 
nach Jean Pauls schönem Begriff - der »Findkunst«. Der Witz als eine 
Weise der Erkenntnis ist schöpferisch, aber nicht konservativ. Er 
kann nicht bewahren und auch nicht festhalten, was schon vorhan­
den ist. Er ist wesentlich innovativ. Daher ist er auch begreiflich als 
die große kreative Kraft, die für die Erkenntnis alles Neuen unver­
zichtbar ist, von der man aber nicht erwarten kann, daß sie »ihre 
eigene Beschreibung zustande bringt«30.

30 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik, a.a.O., S. 169.

Rationalitätstypen Ar- 181

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Analogische Rationalität

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Das Koordinatensystem im hermetischen Kosmogramm

Manuel Bachmann

Jene Sektoren der abendländischen Geistesgeschichte, die als occult 
Sciences, >Geheimwissenschaften< oder (wie im folgenden) als >Her- 
metil« bezeichnet werden, markieren Brachland der philosophischen 
Forschung. Angesichts der Vielfalt und Wirkungsmacht der Herme­
tik muß dieser Befund erstaunen. Hermetisch sind nicht nur diejeni­
gen Wissenschaften, die sich wie die Alchemie auf Hermes Trismegi- 
stos berufen, den legendären Stifter vermeintlich altägyptischer 
Geheimlehren. Auch Strömungen wie Gnosis, Neuplatonismus und 
Neupythagoräismus, Kabbalistik, Pansophie, Theosophie sind ein­
zubeziehen. Indem sie allesamt Äste der Naturmystik1 repräsentie­
ren, besitzen sie typische Ähnlichkeiten. Bei genauerer Beobachtung 
dieser Tradition muß man allerdings eingestehen, daß einem hier 
eine ziemlich schillernde Ideenmasse entgegenquillt. Es erscheint 
durchaus angemessen, auf das »Gemenge«1 2 der hermetischen Lehren 
hinzuweisen, auf den »Wildwuchs an diffusen Konzepten«3, der die 
modernen Deuter, wie Alexander Roob feststellt, immer wieder zu 
vereinfachenden Maßnahmen herausfordert.

Gleichwohl - oder vielleicht als eine solche vereinfachende 
Maßnahme - wird in der jüngeren Forschung der Versuch unternom­
men, die Hermetik einheitlich als eine eigentümliche Denkform zu 
charakterisieren, ein Ansatz, der mitten in der Theorie der Rationa­
litätstypen steht. Die ausgefeilteste Theorie zum Problem hermeti­
scher Rationalität stammt von Brian Vickers, einem englischen Re­
naissance-Forscher und Shakespeare-Herausgeber, der die von ihm 
sogenannten occult Sciences den experimental Sciences frontal ent­

1 Eingebürgerte Bezeichnung seit A. Faivre / R. Ch. Zimmermann (Hrsg.): Epochen der 
Naturmystik. Hermetische Tradition im wissenschaftlichen Fortschritt, Berlin 1979.
2 T. Zielinski: Hermes und die Hermetik, in: Archiv für Religionswissenschaft, Bd. 8 
(1905), S. 25-60, bes. S. 32.
3 A. Roob: Alchemie und Mystik. Das hermetische Museum, Köln 1996, S. 11.

Rationalitätstypen A- 185

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

gegenstellt und sie als Pseudowissenschaft einstuft.4 Auf einer 
schlagfertigen These ruht dieses ahistorische Werturteil, das als eine 
neutrale wissenschaftshistorische Typologisierung auftreten möchte: 
Hermetisches Denken arbeite mit einem starren Gitter (grid) von 
Metaphern und naiven Analogien, das, der Welt einmal übergestülpt, 
irrational und ohne wissenschaftlichen Erkenntnisgewinn dastehe. 
Eine solche Abfertigung der Hermetik mißversteht insbesondere das 
>Analogie-Denken<, wie es von Gloy zum Gegenstand struktureller 
Untersuchungen gemacht und als eigene Form der Erkenntnis auch 
in gegenwärtigen Wissenschaften wie der fraktalen Geometrie 
identifziert wird.5 Daß Vickers niemals direkt widersprochen wurde, 
ist denn auch ein Versäumnis, das hier nachgeholt werden soll. Gegen 
ihn sei ins Feld geführt, daß das >Gitter< der Analogien im hermeti­
schen Universum nicht irreduzibel vorgegeben ist, sondern auf 
einem rationalen Konstruktionsprinzip beruht.

Um dieses Prinzip freizulegen, wird eine Analyse des Koordina­
tensystems hermetischer Kosmogramme anstehen. Es gibt keinen 
anderen Strang der Wissenschaftsgeschichte, der in vergleichbarem 
Ausmaß und mit ähnlichem Reiz seine Lehrsätze nicht nur dem Ver­
stand darbietet, sondern auch dem Auge, und zwar bevorzugt in 
Form einer symbolischem Gesamtansicht des Universums, einer 
Karte der hermetischen Kosmologie. Wie wichtig für ein Verständnis 
der Hermetik deren Kosmogramme sind, erahnt man, wenn man die 
Sammlung von Simeon Kahn Heninger zur Hand nimmt.6 Von Be­
deutung ist dabei, daß etliche dieser Kosmogramme ein ganz be­
stimmtes Koordinatensystem aufweisen, das einen Einblick in eine 
fundamentale Ordnungsstruktur hermetischen Denkens gewährt 
und dessen rationale Erkenntnisleistung diejenige der exakten Wis­
senschaften in einem entscheidenden Punkt sogar überbietet.

4 Vgl. B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, in: I. Merkel / A. G. Debus 
(Hrsg.): Hermeticism and the Renaissance. Intellectual History and the Occult in Early 
Modern Europe, Washington 1988, S. 265-292.
5 Vgl. K. Gloy: Kalkulierte Absurdität im vorliegenden Band.
6 S. K. Heninger, Jr.: The Cosmographical Glass. Renaissance Diagrams of the Universe, 
San Marino 1977.

186 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

1. Die Hermetik als pseudowissenschaftlicher Rationalitätstyp

Interessant an Vickers' Theorie ist zweifellos die entschiedene Ent­
gegensetzung von okkulten Wissenschaften und mathematischen 
Experimentalwissenschaften. Interessant ist sie, weil sie ein bislang 
kaum erhelltes Phänomen der Wissenschaftsgeschichte erklären 
könnte. Spätestens seit der anbrechenden Neuzeit nehmen die ver­
schiedenen Strömungen der Hermetik eine auffällige Gemeinsam­
keit an, hinsichtlich derer sie sich wesentlich von den mathemati­
schen Experimentalwissenschaften unterscheiden. Im Gegensatz zu 
diesen entwickeln die hermetischen Wissenschaften Theorien, die 
zwischen Natur und Geist, Mensch und Universum, Naturwissen­
schaft und Imagination keine kategorialen Grenzen ziehen. Metho­
dologisch ausgedrückt: Die hermetischen Wissenschaftsdisziplinen 
überlagern sich, so daß im Idealfall die Probleme in einer Disziplin 
auch in einer anderen behandelt werden können. Der Begründer der 
modernen Physik, Isaac Newton, war durch und durch Hermetiker, 
wenn er zeitlebens versuchte, im Labor mittels experimenteller Al­
chemie theologische Probleme zu lösen.7 Die gegenwärtige Physik, 
nicht weniger die gegenwärtige Theologie stünde einem solchen 
Wissenschaftsprogramm ratlos gegenüber. Das Beispiel Newtons 
zeigt unübertrefflich, daß die hermetische Sprache alle Grenzen zwi­
schen den Disziplinen überspringt, ja diese untereinander geradezu 
>kurzschließt<, insbesondere alle Formen empirisch ausgerichteter 
Naturforschung mit metaphysischen Symbolsystemen.

Ein solcher Kurzschluß der Disziplinen hat ontologische 
Gründe. So verschieden hermetische Disziplinen sind - denken wir 
nur einmal an Astrologie und Alchemie -, sie spielen ineinander, weil 
sie denselben Gegenstand untersuchen, namentlich einen einzigen 
universalen Wirkzusammenhang, der sich unter verschiedensten 
Aspekten untersuchen läßt. Es ist diesbezüglich vielsagend, daß die 
Alchemie, die den Wirkzusammenhang der Gestirne in den irdischen 
Stoffen untersucht, seit Daniel de Mornay (12. Jahrhundert) als 
astronomia [bzw. astrologia] inferior (>untere Astrologie<) bezeich­
net wurde. Obwohl im Besitz desselben Gegenstandes, sind dagegen 
das Verfahren der Alchemie, die sich mit einem nicht-mathemati- 

7 Siehe B. J. T. Dobbs: Alchemische Kosmogonie und arianische Theologie bei Isaac 
Newton, in: Ch. Meinel (Hrsg.): Die Alchemie in der europäischen Kultur- und Wissen­
schaftsgeschichte, Wiesbaden 1986 (Wolfenbütteler Forschungen, Bd. 32), S. 137-150.

Rationalitätstypen A- 187

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

sehen Symbolismus um Umwandlungsprozesse bemüht, und das 
Verfahren der Astrologie, die Zeitqualitäten mathematisch be­
stimmt, ziemlich verschieden.

Aus dem Kurzschließen der Disziplinen resultiert der Univer- 
salismus hermetischer Symbolsysteme, der die Einheit der Natur 
trotz der Fülle der Zeichen, trotz der Divergenz der Methoden 
verbürgt. Deshalb darf es nicht erstaunen, daß der hermetische Dis­
ziplinenkurzschluß - nachdem er der etablierten Naturwissenschaft 
definitiv verlustig gegangen war - auf diese gleichwohl immer wie­
der einen gewissen Reiz ausübte. Wenn beispielsweise der Physiker 
Wolfgang Pauli zur Bearbeitung quantenphysikalischer Probleme 
sich intensiv mit Alchemie auseinandersetzte, so suchte er nach einer 
Einheitssprache, die Physis und Psyche, Außen- und Innenwelt ver­
bindet.8 Wichtig schien ihm der Rückgriff auf die Alchemie, weil sie 
noch über Symbole »mit einer gleichzeitig religiösen und naturwis­
senschaftlichen Funktion«9 verfügte. Eine solche, zwei völlig ver­
schiedene Realitätsebenen ineinandersetzende Einheitssprache ist 
für die heutige Schulphysik nicht mehr verständlich, was im 
Rückblick auf Newton heißt, daß letzterer ihre historischen Wurzeln 
abhanden gekommen sind. Da die untereinander kurzgeschlossenen 
Disziplinen der Hermetik im Fortgang der abendländischen Wissen­
schaftsentwicklung seitens der >exoterischen< Wissenschaften zuneh­
mend auf Unverständnis stießen, wurden sie als >hermetisch< im Sin­
ne des umgangssprachlichen Wortgebrauchs empfunden: als dem 
rationalen Denken unerschließbar, nach außen verschlossen. Die 
Hermetik ist also das Resultat eines Sedimentierungsprozesses - sie 
ist aus dem exoterischen Diskurs Ausgeschiedenes und Abgelagertes.

Um diesen Sedimentierungsprozeß zu erklären, liegt es nahe, 
die Hermetik als eine eigene Denkform von der Rationalität der eta­
blierten Wissenschaft auszugrenzen. Daß die Hermetik für die spät­
neuzeitliche Wissenschaft zunehmend aus dem Blickfeld geriet, fän­
de dann seinen Grund in der Aufspaltung des wissenschaftlichen 

8 Vgl. Th. Abt: Archetypische Träume zur Beziehung zwischen Psyche und Materie, in: 
H. Atmanspacher / H. Primas / E. Wertenschlag-Birkhäuser (Hrsg.): Der Pauli-Jung- 
Dialog und seine Bedeutung für die moderne Wissenschaft, Berlin, Heidelberg, New 
York 1995, S. 115.
9 W. Pauli: Der Einfluß archetypischer Vorstellungen auf die Bildung naturwissen­
schaftlicher Theorien bei Kepler (Autoreferat eines Vortrags), wiederabgedruckt in: 
H. Atmanspacher / H. Primas / E. Wertenschlag-Birkhäuser (Hrsg.): Der Pauli-Jung- 
Dialog und seine Bedeutung für die moderne Wissenschaft, a.a.O., S. 300.

188 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Denkens in zwei verschiedene Rationalitätstypen, die beide jeweils 
einer anderen Logik folgten. So müßte der exakten Wissenschaft die 
Hermetik als überholte Pseudowissenschaft erscheinen, umgekehrt 
der Hermetik die exakte Wissenschaft als Irrläufer.

Tatsächlich folgt die neueste Forschung diesem Erklärungs­
modell, angestoßen durch die fundamentalen Untersuchungen Fou­
caults zu bestimmten Rationalitätstypen der Wissenschaftsgeschich­
te10 11. Nicht nur Vickers spricht in bezug auf die Hermetik von einem 
eigenen Rationalitätstyp, auch Antoine Faivre geht davon aus, daß 
die Hermetik eine eigene Denkform ausgebildet habe. Hierbei bedeu­
tet >Denkform< weniger einen typologischen Terminus für logische 
Strukturen als vielmehr einen morphologischen Terminus für die 
vielfältigen Erscheinungsweisen einer bestimmten Geisteshaltung. 
Erkennbar sei die hermetische Denkform an sechs Merkmalen: er­
stens den Entsprechungen, in denen die Prinzipien der Wider­
spruchsfreiheit und des ausgeschlossenen Dritten von denen des ein­
geschlossenen Dritten und der Synchronizität überlagert werden; 
zweitens der lebendigen, organologisch zu lesenden Natur, die, von 
Antipathien und Sympathien durchwoben, von einem göttlichen 
Licht beseelt wird; drittens der Imagination und Meditation (Einbil­
dungskraft und Vermittlungen), das heißt dem Vermögen, eine ko­
gnitive und visionäre Verbindung zu einer Zwischenwelt (mundus 
imaginalis) zu knüpfen; viertens der Erfahrung der Transmutation, 
die dem Hermetiker eine innere Metamorphose verschafft; fünftens 
der Praxis der Konkordanz, die Ende des 15. Jahrhunderts aufkommt 
und die weitverzweigten Äste aller hermetischen Strömungen wie­
der zu einem einzigen Stamm, zu einer philosophia perennis, zu­
sammenbinden möchte. Als letztes Merkmal nennt Faivre die Trans­
mission oder Initiation, die nicht bloß die Übertragung einer 
Geheimlehre vom Meister auf den Schüler durch Einweihung meint, 
sondern ebenso die Legitimation der Lehre durch eine durchgängige 
Traditionslinie, deren Authentizität nicht bezweifelt werden kann. 
Genannte Merkmale zeichneten die abendländische Hermetik aus, 
was nicht bedeute, daß die hierdurch bestimmte Denkform nicht ge­
meinsame »Referenzen« mit anderen Denkformen habe, allen voran 
mit der »mystischen«11.

10 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, 
aus dem Französischen von U. Koppen, 8. Aufl. Frankfurt a. M. 1989, S. 46-58.
11 A. Faivre: Esoterik, ins Deutsche übersetzt von P. Schmidt, Braunschweig 1996, S. 31.

Rationalitätstypen A- 189

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Vickers geht kühner vor. Während Faivre über die Gemeinsam­
keiten gerade auf die Vielfalt, die Uneinheitlichkeit der Hermetik 
aufmerksam macht und Raum für die historische Entwicklung läßt, 
identifiziert Vickers die Hermetik als einen monolithischen, homo­
genen Rationalitätstyp, der unveränderlich über die Zeiten hinweg 
in allen hermetischen Systemen vorliege und sich in folgenden 
Zügen dokumentiere:

(1.) in einem sich durchhaltenden Ideenarsenal. - Wenn man 
die über Jahrtausende ausgespannte Reihe hermetischer Systeme 
überblickt, angefangen von der Astrologie eines Ptolemaios über die 
hermetischen Schriften der Spätantike, Cornelius Agrippa, Hildegard 
von Bingen bis Robert Fludd und Athanasius Kircher, dann erkennt 
man eine augenfällige Kontinuität derselben Ideen. Es ist geradezu 
das Hauptmerkmal der hermetischen Tradition, statisch zu verhar­
ren, mit einem grundsätzlichen Widerstand gegen jegliche Revision 
ihrer Ideen.

(2.) in einem Hang zum Synkretismus, der das Heterogenste zu 
einem wiederkehrenden Theoriemuster amalgamiert. - Seit ihren 
Anfängen in der Antike vermochte die Hermetik ohne größere Pro­
bleme die verschiedensten Strömungen - beispielsweise Christen­
tum, heidnische Gnosis und Alchemie - zu absorbieren, sie gleichsam 
in ein und demselben Theorienrachen zu verschlucken. Hinter dieser 
Kraft zur Absorption muß eine höchst rigide Denkstruktur vermutet 
werden, die Überliefertes komprehensiert und synthetisiert, selb­
ständiges Denken dagegen im Keime erstickt.

(3.) in einer zirkulären Selbstbestätigung der Theorie. - Herme­
tische Wissenschaft ist ein sich selbst enthaltendes System, das von 
einem limitierten Satz von Kategorien ausgeht. Sich selbst enthal­
tend heißt: Alle basalen Erkenntnisoperationen werden über densel­
ben Satz von Kategorien abgewickelt, wobei diese Kategorien je nach 
Bedarf lediglich umgestellt oder verknüpft werden. Blind für eine 
experimentelle Verifikation oder Falsifikation, vermag dieses System 
sich immer nur selbst zu bestätigen.

Diese drei Eigenschaften will Vickers auf eine bestimmte Denk­
struktur zurückführen. Über die verschiedensten Epochen hinweg 
sichtet er in den hermetischen Theorien überall denselben, immer 
wiederkehrenden Prozeß der Aussagenbildung, der sich über die drei 
Stufen der Attribution, der Distribution und der Assimilation voll­
zieht. Attribution, Distribution und Assimilation verkörpern zu­
gleich drei verschiedene Analogietypen.

190 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Attribution vollzieht sich dergestalt, daß eine empirische Pri­
märebene mit einer Symbolebene verknüpft wird. Über anthropo- 
morphe, animistische Kategorien, die hierarchisch-wertend sind, 
wird die Welt in symbolischer Beschreibung eingefangen. Ein gutes 
Beispiel hierfür ist eine Gardedisziplin hermetischer Wissenschaft, 
die Melothesia, die Lehre vom Wirken der Gestirne im menschlichen 
Körper.12 Den verschiedenen Regionen des menschlichen Körpers 
ordnet sie die Symbolebene der Tierkreiszeichen zu. Da der Über­
gang von der Primärebene zur Symbolebene ohne erkennbare Re­
geln erfolgt, resultiert hieraus eine prinzipielle Willkürlichkeit des 
hermetischen Symbolismus. Und obwohl die Attribution keine Kri­
terien besitzt, bildet sie eine fixe kategoriale Matrix, der sich die Phä­
nomene unterzuordnen haben.

Die zweite Stufe in der hermetischen Aussagenbildung ver­
körpert die Distribution. Aus ihr resultieren Ordnungsmuster, wie 
sie beispielsweise die Heilige Schrift der Alchemisten, die Tabula 
Smaragdina13, mit der berühmten und in der Hermetik tausendmal 
zitierten Gleichung zwischen dem Oberen und dem Unteren zum 
Ausdruck bringt. Es handelt sich um Ordnungsmuster, welche die 
Analogie zwischen Mikrokosmos und Makrokosmos ergeben. Daß 
der Mensch in sich das ganze Universum enthalte, ist in der Tat eine 
Leitidee der Hermetik, die allerdings sehr komplex und in verschie­
densten Versionen ausformuliert wurde. Wenn Vickers sie auf eine 
Distributionsfunktion zurückführt, so bezeichnet er mit letzterer 
eine Ausweitung der symbolischen Verknüpfungen, die in Form der 
Attributionen vorliegen. In der Distribution werden die symboli­
schen Attributionen ins Universale extrapoliert, wobei die Erweite­
rung immer nach demselben Gesetz vorgenommen wird: der Selbst­
einschachtelung bzw. der Spiegelung. Die kategoriale Matrix, die auf 
der Stufe der Attribution erst punktuelle symbolische Zuordnungen 
regelte, expandiert in der Distribution zu einem symmetrischen Ord­
nungsgitter von Entsprechungen und Spiegelungen, das selbst starr 
bleibt, in dem aber die Elemente nach Belieben neu positioniert oder 
ausgetauscht werden können. In bezug auf das Beispiel der Melo- 

12 Vickers wählt als Beispiel für die Attribution eine Theorie der Kraft aus der Magie 
und ordnet die Melothesia der Distribution zu, womit er sein System der Aussagebil­
dung aber eher verdunkelt, als daß er es exakt zu verdeutlichen vermöchte. Seine Be­
griffsbildung ist nicht scharf genug.
13 J. Ruska: Tabula Smaragdina. Ein Beitrag zur Geschichte der hermetischen Literatur, 
Heidelberg 1926.

Rationalitätstypen A- 191

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

thesia bedeutet dies, daß die Verknüpfung der Astralsphären mit Re­
gionen des menschlichen Körpers verallgemeinert und letztlich auf 
den gesamten Kosmos übertragen wird: genauso wie die Gestirne im 
menschlichen Körper wirken, spiegeln sich dessen Proportionsgeset­
ze am Himmel; die Aufbaustruktur des Menschen aus den Vier Ele­
menten ist dieselbe wie jene des äußeren, sichtbaren Kosmos; das 
Äußere ist das Innere, und im Inneren spiegelt sich wiederum die 
Relation von Außen und Innen, unabhängig von den konkreten In­
stanzen, die in dieser Relation gedacht werden. Hinsichtlich solcher 
Beziehungen im Rahmen der Mikro-Makrokosmos-Analogie kann 
man sagen, daß diese aus einer Distribution punktueller Attributio- 
nen ins Universale resultiert.

Die dritte Stufe in der hermetischen Aussagenbildung, die Assi­
milation, bezeichnet zum ersten das Kombinieren der über Attribu­
ten und Distribution gewonnenen kategorialen Matrizen, zum 
zweiten die vollständige Angleichung der gesamten Phänomenwelt 
an diese kombinierte Matrize. Sie führt auf das Prinzip der Äquipol- 
lenzf das alle Mengen einander zuordnet, die ihrer Elementenzahl 
nach übereinstimmen. Gültig bleibt das Äquipollenzprinzip selbst 
dann, wenn die Elemente ihrer Beschaffenheit, ihrer Stellung in der 
Welt, ihrer Kategorie nach völlig heterogen sind. Vickers unterschei­
det deshalb zwischen primärer und sekundärer Assimilation. In bei­
den Fällen ist ihr Resultat eine Vernetzung verschiedener Instanzen 
in Form verborgener Korrelationen. Indes, während die primäre As­
similation Ähnliches mit Ähnlichem verbindet und deshalb kohärent 
ausfällt, verbindet die sekundäre Assimilation Heterogenes und ist 
deshalb vom Standpunkt exakter Wissenschaft völlig inkohärent. 
Hier zeigt sich nach Vickers der wichtigste Zug hermetischen Den­
kens, namentlich die horizontale Verbindung der Gattungen in einer 
Blockordnung gemäß dem Äquipollenzprinzip, wobei sich in jedem 
Block die kategoriale Matrix reproduziert - beispielsweise eine Zahl­
kategorie wie die Sieben, die Drei oder die Vier. Hermetisches Den­
ken ist demnach weder induktiv noch deduktiv, sondern parataktisch 
und ipsoiterativ.

Dieses parataktische, sich selbst reproduzierende, nach vorgege­
benen Analogiematrizen arbeitende Vernetzungsdenken ist nach 
Vickers in mindestens zwei Hinsichten als pseudowissenschaftlich 
abzuqualifizieren: einmal sind keine innovativen Elemente integrier­
bar, und zum anderen sind die Analogien weder strukturell noch 
funktional in der Realität fundiert, sondern existieren nur in einem 

192 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

formalen Muster. In beiden Punkten sind die Gründe zu sehen, wes­
halb das hermetische Kombinieren verschiedener kategorialer Matri­
zen zu keiner wissenschaftlichen Erkenntnis der Welt führt. Neue 
Phänomene, auf die die empirische Forschung stößt, die sie aber nicht 
in das formale Ordnungsmuster des Äquipollenzprinzips einzufügen 
vermag, können nicht von der Theorie wahrgenommen werden. Als 
vielbemühtes Beispiel hierfür dient die Alchemie. Sie geht von der 
Zuordnung der sieben Metalle: Blei, Zinn, Eisen, Gold, Kupfer, 
Quecksilber und Silber zu der Siebnerreihe der Planeten: Saturn, Ju­
piter, Mars, Sonne, Venus, Merkur und Mond aus. Aufgrund dieser 
für die alchemische Spekulation überaus zentralen Zuordnung war 
eine Integrierung weiterer Elemente ausgeschlossen. In der Tat blieb 
für die Alchemie die Entdeckung neuer Metalle oder des transsatur- 
nischen Planeten Uranus bedeutungslos.

Mit der negativen Einschätzung der Hermetik als starren Appa­
rats überlieferter Formeln, nicht nur des Erkenntnisfortschritts unfä­
hig, sondern dem wissenschaftlichen Fortschritt über Jahrhunderte 
hinweg ein Hindernis, will Vickers die zentrale These von Frances 
Amelia Yates kippen, die vom Wissenschaftstheoretiker Paul Feyer- 
abend untermauert wurde14, die These nämlich, die neuzeitliche Wis­
senschaft sei ganz wesentlich von der geistigen Atmosphäre der 
hermetischen Wissenschaften befruchtet worden. So beruhe bei­
spielsweise das heliozentrische Weltbild auf der hermetischen Rang­
folge der Metalle und deren Planeten mit dem der Sonne zugeord­
neten Gold im mystischen Mittelpunkt.15 Gegen diese These stellt 
Vickers das hermetische Matrizendenken, dessen strukturelle Ab­
artigkeit im Vergleich zum wissenschaftlichen Denken eine Befruch­
tung undenkbar mache und nur das Postulat eines (irrationalen) Ty­
pensprungs im Übergang zwischen Hermetik und Wissenschaft 
zulasse.

Diese Abqualifizierung der Hermetik besitzt etliche Schwach­
stellen. Zum einen gehört zur Lehrmeinung in der wissenschafts­
theoretischen Diskussion längstens die Einsicht, daß jede Wissen­
schaft hochgradig theoretische Voraussetzungen macht, ehe sie nur 
ein einziges empirisches Phänomen einordnet. Der logische Empiris­
mus eines Carnap16, der offenbar die Metatheorie von Vickers Über­

14 P. Feyerabend: Wider den Methodenzwang, 3. Aufl. Frankfurt a.M. 1983, S. 124.
15 F. A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, London 1964, S. 154.
16 R. Carnap: Der logische Aufbau der Welt, 1928, 3. Aufl. Hamburg 1966.

Rationalitätstypen Ar- 193

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

legungen bildet, ist längstens als inadäquates Wissenschaftsmodell 
verabschiedet worden. Was die nicht-empirische Voraussetzung 
eines bestimmten Ordnungsmusters angeht, steht die Hermetik kei­
nesfalls allein da. Jede Wissenschaft deutet die Phänomene nach vor­
gefertigten Gedankenmodellen und ist deshalb einem bestimmten, 
historisch gebundenen theoretischen Rahmen verpflichtet. Ebenso 
übersieht Vickers, daß der Gebrauch eines limitierten Kategoriensat­
zes kaum eine Eigenheit der Hermetik ausmacht. Bekanntlich hat 
Kant als Metatheoretiker der newtonschen Physik noch auf der Voll­
ständigkeit seiner Kategorientafel beharrt. Kategoriale Raster wer­
den auch in der exakten Wissenschaft nicht permanent verbessert, 
sondern weisen eine natürliche Starrheit auf. Im weiteren entspricht 
es nicht den Tatsachen, daß alle hermetischen Ordnungsmuster als 
Analogiefunktionen deutbar sind. Wie wäre sonst der von Vickers 
selbst erwähnte Umstand einzuordnen, daß beispielsweise Jan Bapti­
sta van Helmont - in seiner Berufung auf Paracelsus durch und durch 
Hermetiker - am Analogiedenken schärfste Kritik übt?17 Daß die 
Analogie den einzigen Ankerpunkt des hermetischen Denkens bilde, 
ist eine Interpolation von Vickers, mit der er abweichende methodo­
logische Positionen in der Hermetik überblendet. Am schwersten ins 
Gewicht fällt allerdings, daß die Analogie als in jeder Hinsicht unbe­
gründet hingestellt, von jeglicher rationalen Erklärungsbasis los­
gelöst wird. Indes muß der hermetische Analogienkosmos gerade so 
lange unverständlich bleiben, wie man nicht die Frage nach einem 
Konstruktionsprinzip der Analogien stellt. Ohne ein solches Prinzip 
der Analogienbildung erscheint die je und je bestimmte Analogie als 
willkürlich und die Rationalität dieses Denkens uneinsichtig.

2. Hermetische Kosmogramme und ihr Koordinatensystem

Um ein solches Konstruktionsprinzip der Analogie zu finden, sei das 
hermetische Denken in seiner wohl eigentümlichsten Erscheinungs­
form betrachtet: in der des Kosmogramms, das einen ganz besonde­
ren Typ der wissenschaftlichen Illustration darstellt. Es verkörpert 
den Versuch, das Universum - einschließlich des Menschen, ein­

17 Diesen Hinweis gibt B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, a.a.O., 
S. 284 ff., selbst, ohne daraus die Konsequenzen zu ziehen.

194 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

schließlich der Wissenschaft - in ein »arithmetisch, geometrisch und 
emblematisch organisiertes Systembild«18 zu integrieren.

Daß gerade diese räumliche Anschaulichkeit der Welt eine spe­
zifische Leistung des hermetischen Denkens sei, könnte man anzwei­
feln. Die Verräumlichung des Wissens ist ein Grundzug der Wissen­
schaften bis zum 18. Jahrhundert, die mit Vorliebe die raumhafte 
Natur untersuchen und sie als >Weltraum< in einer geometrischen 
Ordnung abbilden. Indes hebt sich das hermetische Kosmogramm 
von dieser allgemeinen Tendenz insofern ab, als hier die Darstellung 
mit einer sonst nirgends anzutreffenden Entschiedenheit aufs Ganze 
geht, alle partikulären Ausschnitte des Universums zu einer einheit­
lichen Gesamtrepräsentation verdichtet. Im hermetischen Kosmo­
gramm erhebt sich das wissenschaftliche Diagramm zum holisti­
schen Symbol. Selbstverständlich sind solche Kosmogramme immer 
als Illustrationen zu einer Theorie gedacht, doch nicht als Zugabe, 
eher als Vollendung der in Worten entwickelten Theorie; denn her­
metische Texte sind ohne ihre Illustrationen blind19 - was umgekehrt 
nicht gilt, wenn man beispielsweise an den Mutus Uber denkt, dessen 
einziger Text (nebst einer kurzen Anrede an den Leser und kurzen 
Bezeichnungen auf zwei Bildern) sein Titel ist.20 Die Entwicklung 
hermetischer Kosmogramme gipfelt in denjenigen Darstellungen, 
die treffend als »alchemistische Weltlandschaft«21 bezeichnet wer­
den. Diese erreichen eine Komplexität der Symbolik, daß sie auch 
von der Theorie, die sie illustrieren, kaum eingeholt werden können. 
Aus der Fülle des Materials seien zwei Beispiele vorgeführt:

18 G. Böhme / H. Böhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Elemen­
te, München 1996, S. 234.
19 Was generell die Philosophie der Renaissance charakterisiert, wie T. Albertini: Ein 
Naturbegriff der Renaissance. Charles de Bovelles: Natur und Vernunft als Außen- 
und Innenraum der Erkenntnis, in: K. Gloy (Hrsg.): Natur- und Technikbegriffe. Histo­
rische und systematische Aspekte: von der Antike bis zur ökologischen Krise, von der 
Physik bis zur Ästhetik, Bonn 1996, S. 45, festhält.
20 Altus [Psn.]: Mutus Uber, in quo tarnen tota Philosophia hermetica, figuris hierogly- 
phicis depingitur, ter optimo maximo Deo misericordi consecratus, solisque filiis artis 
dedicatus, authore cujus nomen est Altus, La Rochelle 1677. Neuausgabe: Die Alchemie 
und ihr stummes Buch (Mutus Liber). Vollständige Wiedergabe der Original-Ausgabe 
von La Rochelle 1677, Amsterdam 1991.
21 G. Böhme / H. Böhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft, a.a.O., S. 253 f.

Rationalitäts typen A- 195

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Abb 1.) Emanatistisches Kosmogramm aus Heinrich Khunrath: Amphithea- 
trum Sapientiae Aeternae Solius Verae Christiano-Kabalisticum Divino-Ma- 
gicum, Hannover 1609

Darstellung des androgynen Rebis, wahrscheinlich als Urmensch (Adam Kad- 
mon), als idealer Archetyp der Welt. Er nimmt eine Mittelstellung ein zwi­
schen dem im Pfauenschwanz symbolisierten Stein der Weisen (= dem Ziel­
produkt des alchemischen Werkes) und der kugelförmigen materia prima, die 
ein anima-spiritus-Dreieck enthält. Auf die materia-prima-Kuge\ folgt ab­
steigend die Erdkugel und endlich das von den dunklen Wassern umgebene 
Creatum Chaos Triunum. Die Inschriften auf der linken Seite bezeichnen die 

196 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

mehr spirituellen Dinge wie Feuer, Himmel, Spiritus, Luft, sulphur, Tau, Spi­
ritus animatus, anima usw.; auf der rechten Seite die gröberen, passiven und 
weiblichen Dinge wie das weiß-glutinose Wasser des Adlers (= das unvoll­
endete Werk), der irdische Magnes, der den Himmel zur »Verheiratung des 
Oberen mit dem Unteren« anzieht, die Gebärmutter der Größeren Welt, die 
»jungfräuliche umfassende« Erde der Natur, der fixe, fixierende und zur Ge­
rinnung bringende Teil des Steines der Weisen, das trokkene Wasser, das die 
Hände nicht befeuchtet, der Körper ohne Geist und Seele, das Ferment für 
den zugehörigen beseelten Geist, das schneeige und samentragende Gefäß, 
der liebliche und irdisch-paradiesische Garten seiner unvergänglichen und 
unsterblichen Seele, der umfassende Tartarus, regina, luna, lunaria, Silber, 
Saturn - im Gegensatz zu Sperma, solaria, aurum potabile in gleicher Höhe 
auf der anderen Seite.22

Zu Abb. 2) Böhme-Kosmogramm von D. A. Freher23 (auf Seite 198)

Es handelt sich um eine Gesamtdarstellung von Böhmes System, die die Ent­
stehung der Planetenbahnen durch die Polarität zweier Brennpunkte erklärt. 
Der äußerste Ring ist der Abgrund, das uranfängliche Nichts, aus dem durch 
Selbstreflexion in einem Spiegel (Spiegel der Weisheit) der dialektische Drei­
schritt der Schöpfung anhebt. Die obere Kugel trägt den Gottesnamen ADO­
NAI und ist die erste Phase des kosmogonischen Prozesses, der Selbstbewe­
gung der Einheit. Darin liegen sechs eingefaltete Samenkräfte. Im zentralen 
Buchstaben S ist die androgyne Gottheit (Christus und Sophia) abgekürzt. 
Die kleine Kugel in der Mitte ist das göttliche Ein- und Ausatmen, Expansion 
und Kontraktion, aus der ein ewiges Pulsieren zweier polarer Prinzipien re­
sultiert: Die dunkle Kugel rechts ist die negative Phase der Kontraktion, die 
mit Saturn, Merkur und Mars funktioniert; die helle Kugel links entsteht 
nun als dritte, positive Phase der Expansion und der Lebensfülle. Beide Sphä­
ren besitzen eine zentrale Spiegelachse. Die untere große Kugel stellt das 
sichtbare Universum mit Tierkreis, Planeten, Sonne und Erde dar als Resultat 
der oberen Sphären, die seine Funktionsprinzipien darstellen. Das Kosmo­
gramm vereinigt in einem einzigen, gewundenen Raum zwei völlig verschie­
dene Ebenen: Die Ebene des sinnlichen Universums und die Ebene von dessen 
Funktionsprinzipien.

22 Vgl. die Erläuterung des Kosmogramms von W. Pagel: Das medizinische Weltbild des 
Paracelsus. Seine Zusammenhänge mit Neuplatonismus und Gnosis, Wiesbaden 1962, 
S. 140.
23 The works of Jacob Behmen, the Teutonic theosopher [...] With figures, illustrating 
his principles, left by the Reverend William Law, 4 Bde., London 1763-1781, abgebildet 
bei A. Roob: Alchemie und Mystik, a.a.O., S. 255.

Rationalitätstypen A- 197

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Abb. 2.) Böhme-Kosmogramm von D. A. Freher

198 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Worauf man bei solchen Kosmogrammen das Augenmerk richten 
muß, sind zwei Aspekte, die sich nur abstraktiv auseinanderhalten 
lassen: erstens der ontologische Aufbau des hermetischen Univer­
sums und zweitens die formale Struktur seiner Abbildung.

(1.) Obwohl es unterschiedliche hermetische Kosmologien gibt, 
findet man für den ontologischen Aufbau des hermetischen Univer­
sums ein Standardmodell, dessen sich die Kosmogramme durch­
gehend bedienen: das Modell einer Sphäre und ihres Zentrums. Für 
die Hermetik typisch ist, daß sie dieses Modell universalisiert. Alles 
wird im Verhältnis von Sphäre und Zentrum geordnet. Dies ist nur 
möglich unter Supponierung eines Allmittelpunktes. Wie das Sy­
stem des Weltganzen insgesamt, ist jedes Subsystem, jedes Ding auf 
diesen Allmittelpunkt hin orientiert. Deshalb ist das Zentrum ubi­
quitär. Anders gesagt: In jedem beliebigen Punkt ist das Universum 
in sich selbst zentriert. Daraus ergibt sich eine Überlagerung aller 
hermetischen Raumebenen: einerseits als konzentrische Schichtung 
von unterschiedlichen Raumsphären, andererseits als eine Reihe von 
Raumkugeln, die - zentriert auf einen gemeinsamen Urmittelpunkt 
- auseinander hervorgehen. Es sei in diesem Zusammenhang auch 
auf die alchemische Theorie des medium centri hingewiesen, die Idee 
eines Mittelpunktes des Mittelpunktes, einer Selbstpotenzierung des 
Zentrums, das dadurch, daß es selbst noch seiner selbst Zentrum ist, 
erst recht als Zentrum des Universums gedacht werden muß. Ein 
solches ubiquitäres Zentrum kann mathematisch nur von einer un­
endlichen Sphäre umgeben sein: »centrum ubique, circumferentia 
nusquam«, lautet hierfür die Formel, die erstmals im Buch der vier­
undzwanzig Philosophen24 begegnet, einer dem Hermes Trismegi- 
stos zugeschriebenen Schrift aus dem 12. Jahrhundert.

Das Modell des in Einem Punkt zentrierten Kugeluniversums ist 
allerdings wesentlich älter. Es reicht von Johannes Eriugena, der ara­
bischen Theologie des Aristoteles, Pseudo-Dionysios Areopagita, 
dem hermetischen Platoniker Apuleius (um 150 n. Chr.) über die 
pseudoaristotelische Schrift De Mundo (um 100 n. Chr.), über Ma- 
crobius, Boethius bis zu Platons Timaios und in die vorsokratische 

24 In mehreren Handschriften lautet der Titel: Liber Termegisti de regulis theologiae. 
Vgl. Cl. Baeumker: Das pseudo-hermetische Buch der vierundzwanzig Meister (Liber 
XXIV philosophorum). Ein Beitrag zur Geschichte des Neupythagoreismus und Neu­
platonismus im Mittelalter, in: ders.: Studien und Charakteristiken, Münster 1927, 
S. 194-214. Die Textstelle in der neuesten Edition von E Hudry: Liber Viginti Qvattvor 
Philosophorvm, Turnhout 1997, Pars altera, II, S. 37.

Rationalitätstypen A- 199

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Philosophie zurück, bis zur Seinskugel des Parmenides und noch wei­
ter bis zum göttlichen Kreis der Orphiker. Die Rezeption in der 
Blütezeit der Hermetik, der Renaissance und barocken Universalwis­
senschaft, und darüber hinaus ist dann genauso breit gestreut, wie die 
Vorstellung alt ist: Über Ficino, Reuchlin, Weigel und viele andere 
wird sie bis zu Novalis und Franz von Baader mystisch-spekulativ 
weiterentwickelt; über Nicolaus Cusanus, Kepler, Leibniz reicht sie 
in die Mathematik und moderne Naturwissenschaft hinein.25

(2.) Dieses ontologische Modell beruht - die Quellen seit Par­
menides bezeugen es - auf einer mystischen Erfahrung. Deshalb ist 
der kosmologische Mittelpunkt des hermetischen Universums kein 
mathematischer, sondern ein >mystischer<, ein imaginärer Punkt. 
Man könnte, wenn man die formale Struktur betrachtet, von einer 
»mathematischen Mystik« (Mahnke) sprechen. Bemerkenswert ist 
nun, daß die hermetischen Kosmogramme nichts anderes versuchen, 
als für diesen imaginären Punkt eine symbolische Darstellung zu 
entwickeln. Der Ontologie muß ihre Darstellung entsprechen. In 
der Tat ist dies der Fall.

In den beiden angeführten Kosmogrammen fallen zwei Ord­
nungsprinzipien auf: Symmetrie und Polarität. Beide Strukturen 
sind in einer sphärischen Aufbaustruktur zu einer konkreten Ge­
samtgestalt des Universums verbunden. Um dessen formale Struktur 
noch schärfer in den Blick zu bekommen, sei ein drittes Kosmo­
gramm beigezogen26:

25 Eine nach wie vor unüberholte Gesamtdarstellung gibt D. Mahnke: Unendliche 
Sphäre und Allmittelpunkt. Beiträge zur Genealogie der mathematischen Mystik, Halle 
1937.
26 Zur Bedeutung des Stiches G. Böhme / H. Böhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft, a.a.O., 
S. 235: »Im Stich des Mundus elementaris sind noch jene anthropologischen Grund­
annahmen lebendig, wonach derjenige, welcher wissen will, was der Mensch ist, mit 
den Bildungskräften der Elemente beginnen muß - eine uns heute fremd anmutende 
Vorstellung. Doch in ihr steckt eine Wahrheit. Denn in historischer Perspektive ist der 
Mensch nicht nur, aber zuerst als >Übersetzung< der Elemente verstanden worden: Das 
gilt seit Empedokles. Oder anders gesagt: Die Gefühle und der Leib artikulieren sich im 
Medium der Elemente. Diese Einsicht ist heute weitgehend verloren - und es ist zu 
vermuten, daß dies entscheidend beitrug zur Entfremdung des Menschen von der Natur, 
die er selbst ist. In diesem Jahrhundert hat nur Gaston Bachelard eine (nicht zu Ende 
geführte) Typologie der Seelenformen, der Gefühls-, ja selbst der Traumtypen im Sche­
ma der Elemente zu entwickeln gewagt. Diesem Ansatz ist zu folgen.«

200 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

PIGVRJ 1L

Abb. 3.) Schule des Druckers Johann Theodore de Bry: Mundus intelligibilis 
et Mundus elementaris, eine in mehreren Werken des 17. Jahrhunderts abge­
druckte Falttafel

Hier zeigt das hermetische Kosmogramm eine Ordnung, die mit 
einem Polar- bzw. Kreiskoordinatensystem verglichen werden 
könnte. Mathematisch betrachtet hinkt der Vergleich allerdings. Die 
Achsen - Radial- und Kreislinien - markieren nämlich Diskontinui­
täten, ausgezeichnete Strukturen des hermetischen Universums und 

Rationalitätstypen Ar- 201

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

kein bloßes Bezugssystem in einem Kontinuum. Man könnte hier 
besser von radialen und konzentrischen Weltlinien sprechen.

Für den hermetischen Analogienkosmos ist dieses Weltliniensy­
stem offensichtlich konstitutiv. Betrachten wir einmal den mundus 
elementaris auf seine Ordnungsrelationen hin! Die Gegenstände, 
die hier in eine hermetische Ordnung gebracht werden, sind in vier 
Gegenstandsklassen aufgeteilt: in Planeten, Erzengel, innere Organe 
des menschlichen Körpers und Metalle. Da sie senkrecht zu den kon­
zentrischen Weltlinien stehen, handelt es sich um vier (virtuelle) ra­
diale Weltlinien. Indes ist diese Gruppierung von Gegenständen in 
Klassen nur vorläufig; denn sie wird durch eine Zuordnung der Ge­
genstände zwischen den verschiedenen Klassen überlagert (wohl­
gemerkt: nicht ersetzt, da Klassifikation nach wie vor eine Substruk­
tur des Kosmogramms ist). Diese Zuordnung übernehmen die 
sichtbar eingetragenen konzentrischen Weltlinien, die sowohl eine 
vertikale als auch eine horizontale Ordnungsfunktion besitzen:

(1.) Vertikal werden verschiedene Realitätsebenen übereinander 
geschichtet: Tierkreis, Jahreszeiten, die vier empedokleischen Ele­
mente, die astral-planetarische Sphäre und der menschliche Körper, 
Kreis der Triaden, die Disziplinen der Wissenschaft27, der Kreis der 
gesamten Natur und im Zentrum: die Weltseele.

(2.) Horizontal werden die Elemente dieser Ebenen unterein­
ander verknüpft. Insbesondere die mittleren Kreise ziehen Analogien 
zwischen den Elementen verschiedener Gegenstandsklassen, zwi­
schen Gestirnen, Erzengeln, Organen und Metallen sowie verschie­
denen Triaden, die sich in folgender Analogientafel wiedergeben las­
sen:

27 Man beachte, daß die Wissenschaften in der Hermetik des 17. Jahrhunderts ihren 
eigenen kosmologischen Ort haben.

202 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Gestirn Erzengel Organ Metall

Saturn Oriphiel Milz Blei

Jupiter Zachariel Leber Zinn

Mars Samuel Galle Eisen

Sonne Michael Herz Gold

Venus Anael Nieren Kupfer

Merkur Raphael Lungen Quecksilber

Mond Gabriel Gehirn Silber

Drei Prinzipien Drei Welten Drei Lebensalter Drei Königreiche

Weil dieses Weltliniensystem, und zwar sowohl seine klassifikatori- 
sche wie seine Entsprechungsordnung, in einem Punkt - dem Allmit­
telpunkt - zusammenläuft, ist der innere Kreis und das Zentrum auf 
das System als ganzes ausgerichtet. Daß die Weltseele im Zentrum 
steht, verlangt, das ganze Weltliniensystem als die Affektionsstruk- 
tur der Weltseele zu verstehen, als ihr nach innen ausdifferenziertes, 
nach außen geschlossenes und insgesamt in einem Brennpunkt zen­
triertes Kraftfeld.

Das System radialer und konzentrischer Weltlinien verbindet 
auch die beiden verschiedenen Brennpunkte des Kosmogramms, die 
Brennpunkte der elementaren und der intelligiblen Welt. Auch der 
mundus intelligibilis folgt approximativ derselben Ordnungsstruk­
tur. Und wenn man mit dem Gedanken eines Allmittelpunktes ernst 
macht, kommt man nicht umhin, die Brennpunkte beider Sphären als 
gespiegelte Brennpunkte zu betrachten, die in der unanschaulichen 
Dimensionalität des gesamten Universums, der Einheit von elemen­
tarischer und intelligibler Welt, letztlich in ein und demselben Zen­
trum zusammenfallen. Diese über die Asymmetrien hinweg zu den­
kende Gesamtsymmetrie von elementarischer und intelligibler Welt 
entspricht durchaus der hermetischen Kosmotheologie, die panthei­
stisch und dualistisch in einem ist.

Obgleich die Symbolebene des hermetischen Kosmogramms 

Rationalitätstypen A- 203

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

kaum einer erschöpfenden Interpretation zuzuführen ist, zeigt es 
eine ziemlich exakt nachzeichenbare Struktur: ein bestimmtes Welt­
liniensystem, das ein Ordnungsmuster erkennen läßt, nach dem sich 
das hermetische Universum ausrichtet. Man könnte versucht sein, 
hier ein rein gedankliches Ordnungssystem, ein bloßes Denkmuster, 
zu erblicken. Klargestellt sei indes, daß die Weltlinien auch als solche 
verstanden werden müssen: als die Achsen der Welt.

Hinzu kommt, daß man trotz der berechtigten Rede von einer 
formalen Struktur den Gestaltcharakter der Instanzen, die eigent­
liche Bildnatur des hermetischen Universums, berücksichtigen muß. 
Das Zentrum des sphärischen Systems ist nicht einfach ein Punkt, 
sondern eine mit Gestalten gefüllte Sphäre: deus, homo, filius, Affe 
der Natur usw. Die vom Mittelpunkt ausgehenden Strahlen laufen 
nicht einfach ins Unendliche, sondern in ein abschließendes Periphe­
riesystem: den Tierkreis. Dieser ist nicht bloß ein in Grade aufgeteil­
ter Kreis, sondern jeder Abschnitt ist mit einem eigenen symboli­
schen Universum gefüllt, dem jeweiligen Tierkreiszeichen. Bis zum 
Tierkreis sind die Prinzipien anschauliche Körper, die durch Götter­
figuren repräsentiert sein können. Jenseits des Tierkreises beginnt 
zwar die intelligible Welt, in Stationen kontinuierlicher Approxima­
tion an den zweiten Mittelpunkt: an das göttliche Urprinzip; da aber 
auch dieses in Form geometrischer Figuren gestalthaft wiederge­
geben ist, bleibt selbst die intelligible Welt, die nicht sinnlich er­
scheint, anschaulich.

3. Zur Rationalität des Modells

a) Die Generierung der Analogien aus einem Prinzip

Was uns näher an diesem Ordnungssystem interessiert, ist die Frage, 
wie es kommt, daß über die gattungsmäßige Klassenzugehörigkeit 
hinweg Entsprechungsbeziehungen zwischen diversen Gegenstän­
den, Instanzen und Bereichen bestehen. Existiert ein Prinzip, dem 
diese Zuordnungen folgen? Sowohl >horizontal<, entlang der Kreis­
linien, wie >vertikal<, entlang der Radiallinien, ist die Zuordnung be­
herrscht durch den Bezug auf das gemeinsame Zentrum. Die ver­
tikal-radiale Zuordnung ist nicht primär durch die Reihenfolge der 
Sphären geregelt, sondern durch ihr gemeinsames Zentrum. Man 
kann das Konstitutionsprinzip dieser Ordnungsstruktur letztlich

204 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Abb. 4) Analogientafel

Abb. 5) Generierung der Analogien im Rotationssystem (Kreiskoordinaten)

Rationalitätstypen Ar- 205

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

nur dynamisch beschreiben: als Rotation des Weltliniensystems um 
den Allmittelpunkt. (Nicht zufällig deutet das Kosmogramm Mun- 
dus elementaris ein Weltenrad an, angetrieben von den vier Win­
den.) Bestätigt sieht sich ein solches Verständnis dadurch, daß die 
Analogie - durch eine Kreislinie gezogen - in der Geometrie des 
Kosmogramms eine Rotationsfunktion verkörpert. Dieser Rotations­
funktion entspricht, daß die einzelnen Sphären wie übereinanderlie­
gende Scheiben zueinander verdrehbar sind, ohne daß sich die Ana­
logie-Zuordnungen verändern (bei einer Verdrehung werden allein 
die Blöcke der logischen Gattungen aufgelöst). Offensichtlich ist die 
Analogie ein Derivat eines rotierenden Weltliniensystems.

Ausgehend von diesen Einsichten wird der Schluß unumgäng­
lich, daß Vickers' Ansatz zu oberflächlich greift. Das horizontale 
Denkern, das nach Vickers die Analogie charakterisieren soll, ist in 
Wahrheit ein Rotationsdenken. So sind die horizontalen Verbin­
dungslinien, die an den Rändern der in den Kompendien der philo- 
sophia hermetica beliebten Analogientafeln scheinbar willkürlich 
abbrechen, als geschlossene Meridiane des hermetischen Sphären­
universums zu lesen. Man kann den Sachverhalt quasi-mathema­
tisch auch so ausdrücken, daß die Analogientafeln aus einer Projek­
tion eines Polarkoordinatensystems auf eine Ebene mit cartesischem 
Koordinatensystem resultieren. Mittels Rotation des analysierten 
Weltliniensystems geht jeder Punkt auf der Kreislinie in den anderen 
über und markiert einen Ort, der von jedem auf dieser Linie einge­
schriebenen Element eingenommen werden kann. Aufgrund dieses 
Übergangs ergibt sich die analogia oder correspondentia, die im car- 
tesischen System in einem orthogonalen Gitter der Analogientafel 
erscheint.

Dies bestätigt sich auch, wenn man abweichende Kosmogramme ge­
nauer betrachtet wie beispielsweise das folgende:

206 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Abb. 6.) Integrae Naturae speculum Artisque imago, gestochen von Mat­
thäus Merian d. Ä. (1617)28

28 Zweites Titelkupfer zu: R. Fludd: Utriusque Cosmi Maioris scilicet et Minoris Meta- 
physica [...], Bd. 1: De Macrocosmi Historia, Oppenheim 1617.

Rationalitätstypen Ar- 207

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Obwohl Fludds Spiegel der Natur gerade die umgekehrte Ord­
nung zeigt - auf den konzentrischen Weltlinien Klassifikation, auf 
den radialen Weltlinien Analogien setzt sich diese nach demselben 
Rotationsprinzip zusammen. Wir sehen ein Zentrum mit Sphären 
und einen über alle Abteile hinwegstreichenden Kegel, der die Funk­
tion der ars, der Wissenschaft, symbolisiert. Die ars ist hier offen­
sichtlich identisch mit einer Rotationsbewegung in einem 
Weltliniensystem. Ähnliches gilt für die Vertikale, für die Schich­
tung des hermetischen Universums. Wir treffen auf etliche Hinwei­
se, daß diese ebenso wie die Analogienverknüpfung aus einer Rotati­
onsfunktion entsteht: aus der Auswicklung des ganzen Kosmos aus 
dem Einen Zentrum, deren geometrische Gestalt die Spirale ist. 
Demnach ist jede lineare Skala als Resultat einer Rotation zu lesen: 
als Radius, unterteilt nach seinen Schnittpunkten mit der Zentralspi­
rale. Im übrigen gibt es etliche Kosmogramme mit Spiralstruktur.29

Wie verbindlich das System rotierender Weltlinien für die her­
metische Kosmologie tatsächlich ist, zeigen auch diejenigen in den 
Kosmogrammen verwendeten Ordnungsmuster, die sich auf den er­
sten Blick nicht mit dem Rotationsmodell zu decken scheinen. Aus 
der Vielfalt der Figuren, welche die Stecher der Kosmogramme an­
bieten, kehren folgende als feste Typen wieder: der philosophische 
Baum der Alchemie mit der Struktur offener Verästelung, der Sephi- 
roth-Baum der Kabbala mit der Struktur geschlossener Verästelung, 
die Schlange der kosmischen Zeit: Verästelung, Torsionssysteme (ge­
wundene Spiralstrukturen), Pyramiden, Triangulation, Quadratur 
und deren Vielfaches. Sie alle sind im Hinblick auf die Rotation um 
den Allmittelpunkt lesbar, indem sie verschiedene Weisen definieren, 
die Kohärenz von Sphäre und Allmittelpunkt auszudrücken. Schließ­
lich gibt es keine Figur, die nicht der Sphäre einbeschrieben wäre und 
mit dieser ein gemeinsames Zentrum teilte. Triangulation und Qua­
dratur sind Operationen, die am Kreis vorgenommen werden. Pyra­
miden sind nichts anderes als Kreissektoren. Selbst das scheinbar 
nicht-sphärische Modell des Baumes kann eine Form des Radius ver­
körpern, indem es ein Wurzelzentrum darstellt, das zu einer Periphe­
rie auskeimt.

Somit sind wahrscheinlich alle Relationen im hermetischen 
Universum als Derivate einer Rotationsfunktion zu verstehen, d.h. 
als Symmetrieoperationen in bezug auf den Allmittelpunkt. Ins­

29 Siehe die Abbildungen bei A. Roob: Alchemie und Mystik, a.a.O., bes. S. 43.

208 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

besondere drei fundamentale Gesetzmäßigkeiten des hermetischen 
Universums können aus solchen Symmetrieoperationen abgeleitet 
werden:

(1.) Polarität aus der Spiegelung eines x in einem zentralen 
Brennpunkt, so daß dem x ein y als sein Komplement entsteht,

(2.) Homöomerien, beispielsweise die Mikro-Makrokosmos- 
Analogie aus der Spiralrotation mit dem Effekt einer Ein- oder Aus­
wicklung des einen aus dem anderen,

(3.) Transmutierbarkeit der Substanzen aus der rotativen Trans­
ferierbarkeit jeder Instanz auf den Koordinatenpunkt einer anderen 
(Vertauschung durch Drehung).

b) Die Erkenntnisleistung hermetischen Denkens

Nachdem das Konstruktionsprinzip der Analogien im hermetischen 
Universum einsichtig gemacht werden konnte, wird plausibel, inwie­
fern das vorgeführte Ordnungsmodell nicht aus dem Rahmen all­
gemeiner Kriterien für Wissenschaftlichkeit herausfällt. Man ist 
genötigt, das im Kosmogramm abgebildete hermetische Universum 
in mindestens drei Punkten als wissenschaftlich fundiert einzustu­
fen:

(1.) Die Ableitung der Analogierelationen aus einer Rotations­
funktion entspricht einer methodisch geleiteten Konstruktion aus 
einem Prinzip, ähnlich wie die Axiomatisierung oder die mathemati­
sche Funktionalisierung in den exakten Wissenschaften prinzipien­
gesteuerte Konstruktionen anpeilen.

(2.) Offensichtlich arbeitet die Hermetik mit einem basalen 
Ordnungsmodell - einem Rotationsmodell mit ubiquitärem Mittel­
punkt. Und offensichtlich gehört dieses Modell zu jenem Komplex, 
der in der Wissenschaftstheorie als »Paradigma«30 bezeichnet wird 
und jedem Wissenschaftstyp eigen ist. Das Paradigma bildet den 
theoretischen Rahmen einer Wissenschaft, der dreierlei verkörpert: 
eine gemeinsame intuitive Grundeinstellung gegenüber den Phäno­
menen, einen Kanon der für wichtig erachteten Fragestellungen und 
der zugelassenen Lösungsmethoden, sodann ein Modell, das gegen­
über empirischer Widerlegung immun ist, weil jedes Phänomen ihm 
entsprechend gedeutet wird. In diesen drei Merkmalen des Paradig­

30 Entwickelt wurde der Begriff von Th. S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Re­
volutionen, Frankfurt a.M. 1967, bes. S. 68 ff.

Rationalitätstypen A- 209

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

mas unterscheiden sich hermetische und exakte Wissenschaften 
nicht.

(3.) Schließlich entwickelt das hermetische Ordnungsmodell 
dasselbe, was die mathematische Naturwissenschaft anstrebt: in den 
Asymmetrien der Phänomene Symmetrien zu finden. Das hermeti­
sche Kosmogramm ist diesbezüglich gar nicht zu überbieten, und 
ihm gegenüber erscheint das über den Symmetriebegriff definierte 
Programm der gegenwärtigen Physik bloß epigonal.

In einem weiteren Punkt erweist sich das hermetische Ord­
nungsmodell der gegenwärtigen Wissenschaft sogar überlegen. Um 
diesen Gesichtspunkt zu gewinnen, ist die Frage zu stellen, worin der 
Nexus besteht, den das Rotationssystem konstruiert und den wir als 
Analogie oder Korrespondenz bezeichnen. Bislang blieb noch unge­
klärt, welchen Kategorien die Analogierelation folgt.31

Mit Relationskategorien des etablierten wissenschaftlichen 
Denkens ist die Analogierelation nicht in ihrer ganzen Spannbreite 
zu erfassen. Wenn wir beispielsweise die Relationskategorien des 
Kantischen Kategoriensystems zugrunde legen (Inhärenz, Kausalität 
und Wechselwirkung), zeigt sich eine gewisse Inkompatibilität für 
den im Kosmogramm skizzierten Realnexus: Keine Zuordnung ist 
eindeutig eine Substanz-Akzidens-Relation, auch wenn tatsächlich 
die zugeordneten Instanzen sich gegenseitig als Attribute dienen 
können. Und keine Zuordnung ist eindeutig eine von Ursache und 
Wirkung, wenngleich ein kausaler Aspekt durchaus mitschwingt: 
Die Analogie beschreibt die Tendenz der Dinge, sich selbst Ähnliches 
zu erzeugen, wie es Cornelius Agrippa in seiner Occulta Philoso- 
phia32 beschreibt. Also ist sie eine Art symbolischer Reproduktion 
eines Relats in einer mehrstelligen Relation. Aufgrund dieser Eigen­
schaft ließe sich die Analogie am ehesten als durch Iteration zustande 
gekommene Wechselwirkung verstehen. Es gibt Anhaltspunkte 
dafür, daß diese Wechselwirkung näher bestimmt ist, beispielsweise 
als libidinöse Kraft oder als harmonikaler Zusammenklang. Man 
denke an die sympathia aller Dinge im Strahlungsfeld der anima 

31 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 46-58, gibt in diesem Zusammen­
hang vier Kategorien an: convenientia (räumliche Berührung), aemulatio (Spiegelung 
über räumliche Distanz hinweg), Analogie, Sympathie. Analogie verstehen wir als 
Oberbegriff dieser vier Kategorien.
32 [H.] C. Agrippa: De occulta philosophia libri tres, hrsg. von V. Perrone Compagni, 
Leiden, New York, Köln 1992, lib. I, cap. XIV, S. 113, Z. 27 (Studies in the History of 
Christian Thought, Bd. 48).

210 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

mundi, wie sie Agrippa beschreibt, der die Wechselwirkung - in 
Berufung auf Eingeweihte wie Zoroaster - auf »divinae illices« 
(»göttliche Lockungen«) oder »symbolicae illecebrae« (»symbolische 
Köder«)33 zurückführt, oder wie die Neupythagoräer, beispielsweise 
Athanasius Kircher, der die sympathia als »harmonia mundi« oder 
»symphonia«34 bestimmt.

Ähnliches wie für die Kantische Relationskategorie gilt auch für 
Raum und Zeit. Sowohl der Raum wie die Zeit sind nur teilweise 
Parameter für die Ordnung im Kosmogramm Mundus elementaris. 
Zweifellos unräumlich sind alle horizontalen Zuordnungen, garan­
tiert zeitlich nur der Jahreszeitenkreis. Unzeitlich sind weiter die ver­
tikalen Zuordnungen, eindeutig räumlich einzig die ptolemäische 
Ordnung der Planetensphären und der Zodiacus. Weder räumlich 
noch zeitlich sind die übrigen Zuordnungen. Das Kosmogramm be­
schreibt einen übergeordneten Ordnungsraum, in dem räumliche 
und unräumliche Beziehungen angeordnet sind; ebenso beschreibt 
es eine überzeitliche Synchronizität, in der verschiedene Zeitphasen 
zugleich präsent und mit unzeitlichen Ordnungsstrukturen ver­
knüpft sind. Das Kosmogramm gewährt also Einblick in einen syn- 
chronizitären Hyperraum.

In Anlehnung an Faivre, der eines der wichtigsten hermetischen 
Denkprinzipien mit dem Begriff der >Synchronizität< bezeichnete, 
kann diese als übergeordnete Relationskategorie der Analogiever­
knüpfung dienen. Geprägt wurde der Begriff von Carl Gustav Jung 
in Auseinandersetzung mit der Ontologie der Astrologie.35 Unter 
Synchronizität ist ein Realnexus zu verstehen, der sich zu räum­
lichen, zeitlichen und kausalen Relationen komplementär verhält. 
In ihm ist die Kohärenz der Relata in Form einer Sinnkoinzidenz 
gegeben, einer überräumlichen, überzeitlichen und akausalen Zuord­
nung, die dem >Sinn< nach, der symbolischen Reproduzibilität der 
Relata ineinander, den Übergang von einer Instanz zur anderen re- 
gelt.

Wie diese Synchronizität konstruierbar ist, sollte nun rücksicht­
lich des Modells nachvollziehbar werden. Das hermetische Theorem 

33 A.a.O., lib. I, cap. XIII, S. 112.
34 Vgl. die Analogientafel in A. Kircher: Athanasii Kircheri [...] Mvsvrgia Vniversalis, 
2 Bde., Rom 1650, Bd. 2, S. 393.
35 Die einschlägigen Expositionen finden sich in C. G. Jung: Über Synchronizität, Olten 
1971.

Rationalitäts typen Ar- 211

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

des ubiquitären Allmittelpunktes schafft - um einen Terminus aus 
der gegenwärtigen Physik zu gebrauchen - den privilegierten Stand­
punkt des idealen Beobachters. Vom Allmittelpunkt aus sind alle 
Sektoren der räumlich-zeitlichen Welt einschließlich der intelligi- 
blen synchron und können im entsprechend strukturierten Hyper­
raum abgebildet werden.

Damit haben wir den entscheidenden Gesichtspunkt gewonnen. 
Was das hermetische Kosmogramm leistet, ist nichts Geringeres als 
eine topologische Vernetzung aller Seinsschichten und ihrer Gesetz­
mäßigkeiten im Brennpunkt einer überzeitlichen, stehenden Simul­
taneität. Im synchronizitären Hyperraum des hermetischen Univer­
sums herrscht eine Kohärenz der verschiedenen Realitätsebenen, die 
von der an meßbaren Zeitprozessen orientierten Experimentalwis­
senschaft nicht mehr erreicht wird. Um es bildlich auszudrücken: Im 
Blick auf die Vielschichtigkeit der Welt erreicht die Hermetik gleich­
sam eine höhere Tiefenschärfe. Das dahinter stehende Ordnungs­
modell ist eminent rational und vermittelt eine >wissenschaftliche< 
Erkenntnis der Welt. Deshalb darf nicht erstaunen, wenn der syn- 
chronizitäre Hyperraum des hermetischen Universums in der gegen­
wärtigen Physik als überzeitlicher Superraum aller Naturstrukturen 
in rudimentärer Form wieder auftaucht.

212 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - 
Die Logik des Analogiedenkens

Karen Gloy

1. Vorstoß in ein neues Denken

Seit nun schon mehr als zweitausend Jahren behauptet die sogenann­
te aristotelische oder klassische Logik ihre Vorrangstellung im euro­
päischen und inzwischen global expandierten Denkraum. Sie be­
stimmt den herrschenden Typus von Rationalität und das darauf 
basierende Wissenschaftsverständnis.

Ebenso alt wie diese Logik sind ihre Anfechtungen, die von einer 
moderaten Kritik und einer bedingten Korrektur durch Komplettie­
rung bis hin zu einer radikalen Kritik und einer Substitution durch 
Aufstellung alternativer, sogenannter nichtklassischer Logiken rei­
chen. Dabei zielt die Kritik entweder auf die Internverfassung der 
klassischen Logik mit ihrem Satz von Regeln und ihrem Grundsche­
ma der Binarität oder auf ihren Anwendungsumfang, nämlich ihren 
Anspruch auf universelle Geltung. Entsprechend tendieren die nicht­
klassischen Logiken entweder zur Erweiterung der Zweiwertigkeit in 
Richtung auf eine Mehrwertigkeit durch Einführung weiterer, end­
lich oder unendlich vieler Quasi-Wahrheitswerte (>halbwahr<, >Grade 
von Wahrheit, >unbestimmt<, >sinnlos<, >Wahrheitslücke<) oder zur 
Anpassung an die Realität durch Einführung zusätzlicher Parameter 
wie jenes der Modalität, der Epistemik, der Deontik, der Zeit, womit 
auf die Frage teils nach der Art und Weise des Wahrseins von Sätzen, 
teils nach der Art unserer Kenntnis dieses Wahrseins, teils nach der 
Art der Einordnung der Sätze in einen Pflichtenkodex oder die Zeit 
geantwortet wird.1 Schon Aristoteles diskutiert in Peri Hermeneias1 2 

1 Vgl. die Modallogik im engeren Sinne, die mit den Modalitäten >Möglichkeit<, >Wirk- 
lichkeit<, >Zufälligkeit< operiert, die epistemische Logik, die sich der Begriffe >beweisbar<, 
>ungewiß< u.ä. bedient, die deontische Logik, die mit Begriffen wie >wünschenswert<, 
>obligatorisch< usw. operiert und Wünschbarkeitswerte aufstellt, sowie die Zeitlogik, 
die auf Zeitbegriffen basiert.
2 9. Kapitel 19 a39-b2; vgl. W. Stegmüller: Hauptströmungen der Gegenwartsphiloso­

Rationalitäts typen A- 213

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

das Problem der contingentia futura, und zwar am Beispiel der am 
nächsten Morgen bevorstehenden Seeschlacht von Salamis. Ist es 
vom Heute aus notwendig, daß morgen eine Seeschlacht stattfindet 
oder nicht? Welcher Wahrheitswert kommt Aussagen über Zukünf­
tiges zu? Gilt ein Determinismus oder ein Indeterminismus? - In der 
mittelalterlichen Scholastik war es das christliche Trinitätsdogma von 
Vater, Sohn und heiligem Geist, das die Logiker vor die Frage stellte, 
ob die Dreiheit der Personen nicht nur mit dem ebenfalls bestehen­
den Dogma von der Einzigkeit Gottes, sondern auch mit dem seiner 
Einfachheit kompatibel sei. Und im 19. Jahrhundert häuften sich auf 
allen Gebieten des Alltags und der Wissenschaften, der angewandten 
wie der unangewandten - wohl nicht zuletzt wegen der Expandie- 
rung und Intensivierung der Forschung -, die Beobachtungen, die 
sich mit der klassischen Logik als unvereinbar erwiesen, deren be­
kannteste die Mengenparadoxie und die Doppelnatur des Lichts als 
Welle und Teilchen sind. Zunächst marginalisiert und zu Randphä­
nomenen der Wissenschaft degradiert, wuchsen sie zu Anomalien 
heran, die das Denken beständig narrten und schließlich die traditio­
nellen Denkformen sprengten und sich zur Grundlagenkrise in den 
Strukturwissenschaften ausweiteten, aber auch innerhalb der Physik 
zu einem Umdenken zwangen, wie es in der Quantentheorie ge­
schieht.

In auffälliger Diskrepanz zum Anwachsen der Literatur seit 
Einführung der nichtklassischen Logiken wie zum beträchtlichen 
Aufwand an technischen Mitteln und formalen Resultaten stehen 
die Unanschaulichkeit, die inhaltliche Uninterpretiertheit der Opera­
tionen des formalistischen Apparates sowie die geringen Anwen­
dungsmöglichkeiten. Dies könnte darauf schließen lassen, daß die 
nichtklassischen Logiken noch nicht zu einem angemessenen Ver­
ständnis ihrer selbst sowie einer adäquaten Bestimmung ihres Ver­
hältnisses zur orthodoxen Logik gefunden haben. Im allgemeinen 
besteht die Tendenz, die neuen Logiken als natürliche Erweiterung 
der klassischen Logik zu betrachten und letztere als Spezialfall der­
selben.3 Erst in den allerjüngsten Wissenschaftsdisziplinen, die unter 
ebenso kuriosen wie deplazierten Namen daherkommen wie Chaos- 
Theorie, dissipative Systeme, fraktale Geometrie, bahnt sich ein 

phie, Bd. 2, 7. Aufl. Stuttgart 1986, S. 182 ff.; D. Frede: Aristoteles und die >Seeschlacht<. 
Das Problem der contingentia futura in De interpretatione 9, Göttingen 1970.
3 Vgl. W. Stegmüller: Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie, a.a.O., S. 187.

214 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

Durchbruch in ein radikal neues Denken an, ohne daß diese Wissen­
schaftsdisziplinen schon die Novität ihres andersgearteten Logik- 
und Rationalitätstypus sowie des damit zusammenhängenden Wis­
senschaftsverständnisses hinreichend begriffen hätten.

Es versteht sich, daß verschiedene Logiken auch verschiedene 
ontologische Präsuppositionen haben. So basiert die sogenannte ari­
stotelische Logik auf der von Aristoteles etwa zur gleichen Zeit aus­
gearbeiteten Substanzontologie, die von selbständigen, konstanten, 
wohldefinierten und eindeutig gegeneinander abgegrenzten Entitä­
ten (Substanzen) mit Akzidenzien ausgeht. Sollen diese nicht nur 
äußerlich voneinander abgegrenzt sein, sondern auch innerlich hin­
sichtlich ihrer Bestimmungen, so überlagert sich dieses Modell mit 
dem der durchgängigen Bestimmung der Dinge gemäß dem Klassifi­
kationsschema von genus proximum per differentiam specificam, al­
so gemäß dem Schema von Gattung, Art und Unterart.

Dem Substanzgedanken huldigt auch Descartes' Substanztheo­
rie mit der Annahme zweier wohlunterschiedener Substanzen, der 
res extensa und der res cogitans mit ihren jeweiligen Modi und At­
tributen, die bis heute unser Wissenschaftsverständnis bestimmt. 
Eine der klassischen Logik opponierte Logik muß daher auch gegen 
diese ontologische Grundkonzeption der starren Gegenstände an­
gehen und ihr das Konzept der Fluidität bzw. des Transitorischen 
entgegensetzen. An die Stelle der statischen Auffassung muß eine 
dynamische treten, an die Stelle der Annahme einer Pluralität ver­
schiedener isolierter Objekte die These von der durchgängigen Ein­
heit und dem Zusammenhang aller Dinge, ihrer Alleinheit, womit 
freilich nicht eine homogene, undifferenzierte, kontinuierliche Ur­
suppe, das Chaos oder ein entropischer Endzustand, gemeint ist, son­
dern eine in unendlichen Graden abgestufte Totalität transversaler 
Welten bzw. Systeme.4 Mag sich auf den ersten Blick auch Leibniz' 
Idee unendlich vieler Welten nahelegen, so unterscheidet sich diese 
doch durch das Fehlen einer nachvollziehbaren Transversalität, da ihr 
jede Monade als eine fensterlose gilt; die Behauptung der Verbun­

4 Zum Problem der Querweltenrelation (im Englischen problem of transworld identity) 
vgl. D. K. Lewis: Counterpart Theory and Quantified Modal Logic, in: The Journal of 
Philosophy, Bd. 65 (1968), No. 5, S. 113-126; ders.: Counterfactuals and Comparative 
Possibility, in: The Journal of Philosophical Logic, Bd. 2 (1973), S. 418-446. Geht es 
jedoch bei Lewis um ähnliche Dinge in möglichen Welten, sogenannte counterparts, so 
wird hier die Ähnlichkeit zwischen ganz verschiedenen Dingen, d.h. Dingen unter­
schiedlichster Art, ins Auge gefaßt.

Rationalitätstypen A- 215

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

denheit aller Welten untereinander bleibt bei Leibniz eine Aussage 
von einem externen dogmatischen Standpunkt aus.

Die Annahme einer Alleinheit ist aus dem magisch-mythischen 
Weltbild bekannt; sie liegt bis heute der Dichtung und Kunst zugrun­
de, die von einem ursprünglich einheitlichen Gesamtentwurf aus­
geht, der in der >flüssigen< Sprache der Dichtung wachgehalten wird 
und eine >adamitische< Sichtweise auf die Welt freigibt. Auf dieser 
Grundannahme basieren letztlich auch die Alternativwissenschaften: 
Alchemie, Astrologie, Chiromantie, Homöopathie u.ä., die vom 
Standpunkt des heute dominierenden Wissenschafts- und Rationali­
tätsverständnisses als irrational, unwissenschaftlich, alogisch, als 
dem Aberglaube verhaftet disqualifiziert werden.

Dieses Denken liegt aber auch den als Wissenschaft akzeptierten 
jüngsten Wissenschaftszweigen zugrunde, der Quantentheorie, der 
fraktalen Geometrie, der Chaos-Theorie, der Mathematik des Ver­
schwommenen usw. Sie alle stimmen in der Überzeugung einer 
Absetzung des starren klassischen Gegenstandsbegriffs und seiner 
Substitution durch einen transitorischen, diaphorischen Gegen­
standsbegriff überein.

Mag die klassische Logik und ihr Wissenschaftsverständnis sich 
auch zugute halten, in der Frühzeit des griechischen Denkens auf 
dem >Weg vom Mythos zum Logos< das mythische Denken durch 
ihre präzisen, exakten Denkschemata überwunden zu haben, so 
könnte es doch sein, daß sie ihre Exaktheit und Präzision erkauft 
hätte um den Preis der Natürlichkeit und Realitätsnähe und sich als 
künstliches Abstraktionsprodukt einer umfassenderen, integrativen 
Logik erwiese, in welcher sie als ihrer Metatheorie fundiert wäre.5 
Ähnliches wiederholte sich zu Beginn der Neuzeit bei der Entstehung 
der mathematischen Naturwissenschaften, die sich aufgrund ihrer 
Experimentalmethode und der dadurch ermöglichten Herstellung ar­
tifizieller Objekte durch Ausgrenzung aus deren Umgebung von der 
ins Innere der Dinge dringenden und die Dinge in ihrer Verbunden­
heit sehenden Naturmagie abhob, mit der sie in der Renaissance noch 
verbunden gewesen war.6

5 Ein ähnliches Programm hat Hegel mit seinem Versuch einer Verflüssigung der er­
starrten Kategorien der traditionellen Verstandeslogik durch die dialektische Behand­
lung derselben im Auge gehabt.
6 K. Hübner: Die Wahrheit des Mythos, München 1985, S. 346, spricht davon, daß 
»Naturwissenschaften und Magie [...] Töchter desselben Stammes« seien.

216 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

Der neu eingeführte Begriff der Fluidität bzw. des Transitori­
schen, auf dem die nichtklassischen Logiken basieren, ermöglicht in 
zweierlei Hinsicht eine Abgrenzung von der klassischen Logik: Zum 
einen bildet er in Form des Fließenden, Verschwimmenden, Vagen, 
Unbestimmten die Basis und den Untergrund für die Gegenstands­
theorie der klassischen Logik, zum anderen ermöglicht er in Form des 
Transitorischen, Ambivalenten, Schillernden den Verweis und Über­
gang der jeweils vorläufig fixierten Gegenstände aufeinander, also 
die Querverbindung der Systeme.

Das neue, alternative Denken fasse ich unter dem Oberbegriff 
des analogischen Denkens zusammen gemäß der populärsten und 
eminentesten Form desselben, der Mikro-Makrokosmos-Analogie. 
Bei dieser handelt es sich um einen Verhältnisvergleich, eine Pro­
portionalität. Doch nicht nur um einen Vergleich von Verhältnissen 
soll es beim Analogiedenken gehen - um das spezifisch mathemati­
sche Analogieverständnis -, sondern um einen Vergleich überhaupt, 
also um den philosophischen Analogiebegriff. Er schließt den Ver­
gleich von Eigenschaften, Zuständen, Dispositionen, Ereignissen, 
Dingen usw. nicht nur innerhalb einer bestimmten Gattung, son­
dern auch und gerade zwischen diversen Gattungen ein, wobei mit 
einem tertium comparationis operiert wird, das in der Ähnlichkeit 
zwischen den Entitäten besteht. Dieses tertium comparationis kann 
allerdings eine bestimmte Bandbreite annehmen, die so weit reicht, 
daß sie auch die scheinbar unähnlichsten Dinge umfaßt. Ein totales 
Auseinanderdriften der Extreme aber wird durch Rückbindung an 
die unterstellte Bandbreite verhindert.

Da eine Logik des Analogiedenkens nur via negationis des uns 
vertrauten, gängigen Logik- und Rationalitätstypus eingeführt wer­
den kann, gilt es, im ersten Schritt die klassische zweiwertige Logik 
mit ihren wichtigsten logischen Gesetzmäßigkeiten sowie ihrer on­
tologischen Prämisse zu vergegenwärtigen. In einem zweiten Schritt 
sollen sodann die mit der klassischen Logik inkompatiblen Beispiele 
in ihrer ganzen Breite aufgeführt werden. Jedoch soll die Namhaft­
machung nicht bereichsspezifisch erfolgen, sondern bereits typologi- 
siert nach prinzipiell unterbestimmten und prinzipiell überbestimm­
ten Phänomenen, bezüglich deren sich noch wieder zwei Gruppen 
unterscheiden lassen, die alternativ-sukzessiv und die simultan über­
bestimmten. Im dritten Schritt soll im Ausgang von diesen Beispiels­
fällen die neue Logik mit ihren genuinen Denkstrukturen entfaltet 
und mit der klassischen Logik hinsichtlich der sei es partialen, sei es 

Rationalitätstypen A- 217

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

totalen Übernahme oder Ablehnung ihrer Prinzipien verglichen wer­
den.

2. Die traditionelle Logik

Versucht man eine - wenngleich grobe - schematische Darstellung 
der traditionellen Logik, so zeigt sie sich mitnichten monolithisch. 
Einerseits gliedert sie sich formal in Begriffs-, Urteils- und Schluß­
logik, und dies sowohl in prädikations- wie aussagenlogischer For­
mulierung, andererseits variiert sie historisch nicht nur bezüglich 
gewisser Prinzipien und Theoreme, sondern vor allem hinsichtlich 
der Situierung des Logos, sei es auf Seiten des Objekts als Wesen der 
Dinge wie in der Antike, sei es auf Seiten des Subjekts als Vernunft­
struktur wie in der Neuzeit, oder auch hinsichtlich des Wahrheits­
problems, das entweder im Sinne einer ontischen Selbstoffenbarung 
der Dinge im Logos gelöst wird oder im Sinne einer rein immanenten 
Konsistenz und Kohärenz der Vernunft oder im Sinne einer adae- 
quatio intellectus rei.

Unangesehen der mannigfachen sachlichen und historischen 
Differenzen kristallisiert sich als gemeinsamer Fundus aller traditio­
nellen Logikkonzepte die aristotelische Definition des Logos als ke- 
yetv Ti xaid Ttvög heraus, d. h. als Herabsagen von etwas auf etwas, 
als Bestimmung eines durch ein anderes, als Fassung einer >Sache< 
durch eine andere >Sache<. Offensichtlich liegt hier eine Relation zwi­
schen zwei Relata vor; nicht zufällig wird in der Tradition das Urteil 
immer wieder als ein Verhältnis zweier Instanzen bestimmt. So de­
finiert Meier im Auszug aus der Vernunftlehre, §292, das Urteil als 
die »Vorstellung eines logischen Verhältnisses einiger Begriffe«7. 
Und auch Kant rekurriert sowohl in der Kritik der reinen Vernunft8 
wie in den Fortschritten auf die traditionelle Definition, allenfalls mit 
dem Unterschied einer Beziehung des Verhältnisses auf Einheit:

7 In: I. Kant: Gesammelte Schriften, hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der 
Wissenschaften [abgekürzt: Akad.-Ausg.], Bd. 1 ff., Berlin 1902 ff., Bd. 16, S. 624.
8 VgL Einleitung A 6 B 10 (Akad.-Ausg., Bd. 3, S. 33).

218 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

»Der Verstand zeigt sein Vermögen lediglich in Urteilen, welche nichts ande­
res sind, als die Einheit des Bewußtseins im Verhältnis der Begriffe über­
haupt, unbestimmt, ob jene Einheit analytisch oder synthetisch ist.«9

Die Gewichtung der beiden Relata kann unterschiedlich ausfallen: 
Während in der klassisch-dihairetischen Logik das eine Relat mit 
einem Primat versehen wird, der es zum Grund und Leitfaden macht, 
an dem das andere Relat sich zu orientieren hat nach dem Vorbild des 
Substanz-Akzidens-Modells, kehrt sich das Verhältnis in der klas­
sisch-dialektischen Logik infolge einer prinzipiellen Substanzkritik 
um, derart, daß beide wechselseitig als Substanz wie als Akzidens 
fungieren. Sie sind gleich-originär, äquivalent und ineinander über­
gehend. Im einen wie anderen Fall - der asymmetrischen wie der 
symmetrischen Relation - aber gibt es jeweils ein Zugrunde­
liegendes, griechisch vjioxeiprvov, lateinisch subiectum, und eine 
Kategorie, lateinisch praedicatum.

Die ontologische Grundvoraussetzung der klassischen Logik­
konzeption ist eine bestimmte Gegenstandsauffassung, die den Ge­
genstand als äußerlich wie innerlich wohlbestimmtes Objekt inter­
pretiert, das, in cartesianischer Terminologie zu sprechen, clare et 
distincte ist, d.h. nach außen gegenüber anderen Objekten scharf ab­
gegrenzt und nach innen in Merkmale differenziert. Zugrunde liegt 
dieser Auffächerung die Idee einer vollständigen und durchgängigen 
Bestimmung des Gegenstands, derzufolge diesem von allen mögli­
chen Prädikaten das eine zukommt, das andere nicht. Idealiter fällt 
somit der Gegenstand mit dem System aller möglichen Prädikate 
zusammen, wobei sich die Vielheit und Diversität der Gegenstände 
durch sukzessiv graduelle Kombination der Prädikate ergibt, so daß 
jeder derselben ein individuelles System darstellt. Den Leitfaden gibt 
die dichotomische Klasseneinteilung in zwei und nur zwei Arten und 
entsprechend in zwei und nur zwei Unterarten usw. ab, die zu einem 
pyramidalen Aufbau nach Genus und Spezies führt. Ohne diese on­
tologische Prämisse hätte das die klassische Logik charakterisierende 
Binaritätsprinzip, das alle Grundsätze beherrscht und die beiden 
Werte >wahr< und >falsch< umfaßt, keinen Ansatzpunkt. Seine 
Gültigkeit bliebe unausgewiesen und damit auch unverständlich.

Die formale Logik umfaßt eine Reihe von Grundsätzen (Axio­

9 Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnizens und 
Wolf's Zeiten in Deutschland gemacht hat? (Preisschrift) (Akad.-Ausg., Bd. 20, 
S. 271 f.).

Rationalitätstypen A- 219

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

men), deren wichtigste der Satz der Identität, der Satz des aus­
zuschließenden Widerspruchs und der Satz vom ausgeschlossenen 
Dritten (tertium non datur) sind.

Der Satz der Identität, der formalisiert die Gestalt >A = A< hat, 
besagt in intuitiver Fassung, daß eine Sache sich selber gleich ist, mit 
sich selber übereinstimmt; denn womit sonst sollte sie übereinstim­
men wenn nicht mit sich selbst. Der Satz der Identität drückt eine 
ipsoreflexive Relation aus. Diese nichtssagende Trivialität hat dem 
Satz von Seiten etlicher Philosophen Spott eingetragen. Locke10 z. B. 
vergleicht einen mit dem Aufsuchen von Beispielen für diesen Satz 
beschäftigten Denker mit einem Affen, der eine Auster von einer 
Hand in die andere gleiten läßt: Sowenig der Affe dadurch seinen 
Hunger stillt, sowenig wird der Denker durch seine Beispiele einsich­
tiger. Die scheinbare Trivialität des Satzes schwindet jedoch, sobald 
man ihn in seiner tautologischen Form >A = A< auf seine ontologische 
Prämisse bezieht, nämlich auf den nach außen geschlossenen, wie­
wohl intern zum durchgängig gegliederten System aufgefächerten 
Gegenstand, und diesen zum Fundament und Leitfaden prädikativer 
Analysen nimmt, die mehr oder weniger vollständig sein können. 
Das Ideal wäre die vollständige Explikation der analytischen Prädika­
te. Da die dem Identitätskriterium unterstehenden Urteile bei Anga­
be der Merkmale nicht über den Gegenstand und seine Systematik 
hinausgehen, sondern lediglich das benennen, was in ihm liegt, mit­
hin Explikationen der Implikate sind, sind sie stets wahr. Identitäts­
urteile, ob tautologisch oder explikativ, ob unvollständig oder voll­
ständig explikativ, sind stets analytische Sätze; der Identitätssatz 
selbst ist ihr notwendiges und hinreichendes Wahrheitskriterium.

Der Satz des auszuschließenden Widerspruchs formuliert das 
Postulat, daß einem Gegenstand, der durch ein bestimmtes Prädikat 
gefaßt ist, nicht ein diesem kontradiktorisches Prädikat zugesprochen 
werden darf. Keinem Gegenstand, der einen bestimmten Begriff ex­
emplifiziert, kommt eine diesem nichtkonforme Bestimmung zu, 
oder, wie sich auch sagen läßt, kein Begriff verträgt sich mit einem 
ihm widersprechenden. Dies sind die beiden adäquaten Fassungen 
des betreffenden Satzes, die indizieren, daß es sich auch hier um ein 
analytisches Verhältnis handelt. Auf die zusätzlichen Bedingungen 
bei Applikation dieses logischen Satzes auf reale Gegenstände und 

10 J. Locke: An Essay Concerning Human Understanding, hrsg. von A. C. Fraser, 2 Bde., 
Oxford 1894, Bd. 2, S. 293 (Book IV, Chap. VIII, No. 3).

220 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

Verhältnisse, z. B. auf den Zeitparameter, braucht hier nicht weiter 
eingegangen zu werden. Reale Gegenstände können sehr wohl kon­
tradiktorisch gegenteilige Prädikate widerspruchslos vereinen, näm­
lich nacheinander. So kann ein Mensch als Säugling klein, als 
Erwachsener groß sein. Auffallend ist, daß in der antiken Formulie­
rung des Satzes, z.B. bei Platon11, eine Vielzahl zusätzlicher Parame­
ter genannt wird - u. a. das Festhalten der Gleichheit des Subjekts mit 
sich, der Gleichheit des Prädikats mit sich, der Gleichheit der Hin­
sicht, der Gleichheit der Zeit. Nur wenn diese Bedingungen erfüllt 
sind und dennoch kontradiktorische Prädikate ausgesagt werden, 
liegt echter Widerspruch vor.

In bezug auf den Begriff und den durch ihn bestimmten Gegen­
stand besagt das zur Disposition stehende logische Gesetz, daß ihm 
kein widerstreitendes Merkmal zugesprochen werden darf. >A ist 
nicht non A<, oder, um ein Beispiel zu nennen, >der Gelehrte ist nicht 
nicht-gelehrt (ungelehrt)<.

Die Gültigkeit des Satzes vom auszuschließenden Widerspruch 
orientiert sich am Identitätssatz mit der ihm zugrundeliegenden Ge­
genstandstheorie. Allerdings läßt sich die Prioritätsfrage auch um­
kehren, indem nicht der Satz des auszuschließenden Widerspruchs 
den der Identität voraussetzt, sondern umgekehrt der Satz der Iden­
tität eine Folge des Satzes vom auszuschließenden Widerspruch ist, 
führt doch die Negation des kontradiktorischen Gegenteils von A, 
nämlich non A, zur Position von A zurück. - Der Prioritätenstreit, 
der historisch eine Rolle gespielt hat, dokumentiert sachlich die 
Gleichwertigkeit beider Sätze und damit die Vollständigkeit ihrer 
Disjunktion.

Genau diesen Sachverhalt bringt der dritte logische Grundsatz 
zum Ausdruck, der Satz vom ausgeschlossenen Dritten (tertium non 
datur). Er besagt, daß, wenn für ein den Gegenstand bestimmendes 
Prädikat A gilt, daß es wahr ist, dann sein kontradiktorisches Gegen­
teil non A falsch sein muß und umgekehrt. Eine dritte Möglichkeit 
ist ausgeschlossen. Der Satz erscheint als eine Konsequenz der vor­
angehenden Sätze.

Die Gültigkeit der in einem solchen logischen Grundsatz auf­
gestellten Behauptung läßt sich allerdings nur vor dem ontologi­
schen Hintergrund der durchgängigen und vollständigen Bestim­
mung des Gegenstands einsichtig machen. Kant hat in der Kritik der 

11 Platon: Politeia 436 b f.

Rationalitätstypen Ar- 221

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

reinen Vernunft den ontologischen Satz dahingehend formuliert, daß 
jedem Gegenstand im Horizont des Gesamtsystems möglicher Prädi­
kate beim Vergleich dieser untereinander das eine zukommt, das an­
dere nicht.

»Ein jedes Ding aber seiner Möglichkeit nach steht noch unter dem Grund­
sätze der durchgängigen Bestimmung, nach welchem ihm von allen mögli­
chen Prädikaten der Dinge, sofern sie mit ihren Gegenteilen verglichen wer­
den, eines zukommen muß Der Satz: alles Existierende ist durchgängig 
bestimmt, bedeutet nicht allein, daß von jedem Paare einander entgegen­
gesetzter gegebenen, sondern auch von allen möglichen Prädikaten ihm im­
mer eines zukomme Er will so viel sagen als: um ein Ding vollständig zu 
erkennen, muß man alles Mögliche erkennen und es dadurch, es sei bejahend 
oder verneinend, bestimmen«.12

In moderner mengentheoretischer Fassung, die anstelle der älteren 
intensionalen Begrifflichkeit die extensionale präferiert, welche mit 
Begriffsumfängen, Mengen und Klassen operiert, tritt für den Attri­
butbesitz die Klassenzugehörigkeit ein. Statt des Satzes, daß jedem 
Ding von zwei kontradiktorisch gegenteiligen Prädikaten nur das 
eine zukommt, heißt es hier, daß jedes Ding in eine und nur eine 
von zwei Klassen, welche die Klassen der Attribute sind, fällt.

»Für jedes Attribut gibt es eine von ihm bestimmte (eventuell leere) Klasse 
und zu dieser eine Komplementärklasse von der Art, daß jedes Ding minde­
stens (und sogar genau) einer der beiden Klassen angehört.«13

Der Grundsatz drückt die vollständige und eindeutige Verteilung der 
Dinge auf klar bestimmte Klassen aus.14

12 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 571 ff. B 599ff. (Akad.-Ausg. Bd. 3, S. 385 f.).
13 H. Schmitz: System der Philosophie, Bd. 1: Die Gegenwart, Bonn 1964, S. 329.
14 Manche Logiker pflegen strikt zu unterscheiden zwischen dem angeblich rein logi­
schen Satz des ausgeschlossenen Dritten und dem ontologischen Satz der durchgängi­
gen Bestimmung aller Dinge, vgl. H. Schmitz: System der Philosophie, Bd. 1, a.a.O., 
S. 328 f. Im Rahmen einer Diskussion der Reformation der klassischen binären Logik 
wird dann am ersten Satz als unaufgebbar festgehalten, während der letzte fallengelas­
sen wird. - Der Grund für diese Konsequenz ist eine reduktionistische Interpretation des 
ersten Satzes, dergestalt, daß die Negation des den Gegenstandsbegriff bestimmenden 
Prädikats, nämlich non A, negationstheoretisch nur als Kontradiktion, nicht zugleich 
auch als Kontrarietät, d.h. als Komplementärklasse und damit als Position des kontra­
diktorischen Gegenteils genommen wird. Am Beispiel der weißen Kreide erläutert, be­
deutet dies, daß nicht-weiße Kreide nicht eo ipso schwarz zu sein braucht als Gegenteil 
von weiß, sondern ein mögliches, offenes Feld von grau, grün, blau usw. vor sich hat im 
Sinne des Kantischen unendlichen Urteils. - Die Überlegung ist jedoch insofern unhalt­

222 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

Wenn, wie gezeigt wurde, das gemeinsame und unverzichtbare 
Fundament aller logischen Axiome der klassischen Logik eine be­
stimmte ontologische Prämisse ist, eben jene, die den Gegenstand 
als äußerlich wie innerlich eindeutig bestimmten voraussetzt und 
seine Interngliederung nach dem dichotomischen Modell vollzieht, 
so sind damit ebenso einfache wie eindeutige Strukturen verbunden. 
Die zugrundeliegende Gegenstandstheorie basiert einerseits auf Viel­
heit in quantitativer Hinsicht, andererseits auf Verschiedenheit in 
qualitativer und zum dritten auf Relationalität in relationaler. Daß 
das Viele different ist und umgekehrt das Differente vieles, scheint 
eine Platitüde zu sein, zumindest ist es die herrschende Meinung seit 
der Antike bis weit in die Neuzeit. So heißt es beispielsweise bei 
Thomas von Aquin:

»In der Mannigfaltigkeit kann nämlich betrachtet werden: einerseits daß sie 
eine Mannigfaltigkeit ist, andererseits die Teilung selbst. Hinsichtlich der 
Teilung [...] ist sie früher als das Eine seinem Begriff nach. Denn das Eine 
ist das, was nicht geteilt wird [...]. Die Teilung aber, die zum Begriff des Einen 
vorausgesetzt wird, [...] ist die Teilung, die der Widerspruch bewirkt, inso­
fern dieses und jenes Seiende als verschiedene deshalb bezeichnet werden, 
weil dies nicht jenes ist.«15

Das Mannigfaltige ist Geteiltes und insofern Mehreres, das zudem 
voneinander verschieden ist. In diesem Sinne nennt Thomas es auch 

bar, als in der Negation einer tautologischen Bestimmung (A = A), nämlich >A A<, bzw. 
deren Ausschluß >A non A< nicht nur das Negat von A vorliegt, sondern im Negations­
akt qua Akt notwendig ein nicht wegzuleugnendes Positives. Auf dieser Einsicht basie­
ren die spekulativen transzendentalphilosophischen Überlegungen etwa Fichtes und 
Hegels. - Die vermeintliche Differenz besteht nicht zwischen dem Satz des ausgeschlos­
senen Dritten und dem Satz der durchgängigen Bestimmung, sondern innerhalb des 
letzteren zwischen der Idee der durchgängigen Bestimmung und der Existenz. Die voll­
endete durchgängige formale Bestimmung eines Gegenstands soll mit dessen Existenz 
zusammenfallen. Da diese jedoch undurchführbar ist und eine unendliche Aufgabe dar­
stellt, bleibt die Existenz prinzipiell von ihr getrennt. Zu suspendieren ist also im Falle 
der Infragestellung und Reformation der Alternativlogik nur die Existenzbehauptung, 
nicht die Idee der durchgängigen formalen Bestimmung des Gegenstands, die, in den 
Kontext einer bestimmten Gegenstandsauffassung gehörig, Voraussetzung für das Ver­
ständnis des Satzes vom ausgeschlossenen Dritten bleibt.
15 Thomas von Aquin: In duodecim libros metaphysicorum Aristotelis Expositio, Turin, 
Rom 1950, S. 476 (N. 1996-1997): »In multitudine enim considerari potest, et quod 
multitudo est, et ipsa divisio. Ratione igitur divisionis prior est quam unum secundum 
rationem. Nam unum est quod non dividitur [...]. Divisio autem quae praesupponitur 
ad rationem unius, [...] est divisio quam causat contradictio, prout hoc ens et illud, 
dicuntur divisa, ex eo quod hoc non est illud.«

Rationalitätstypen A- 223

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

aggregatio unitatum16 und die Einheit Vereinigung der Vielen. Und 
Hegel definiert in der Wissenschaft der Logik:

»Daß alle Dinge verschieden sind voneinander, ist ein sehr überflüssiger Satz, 
denn im Plural der Dinge liegt unmittelbar die Mehrheit und die ganz unbe­
stimmte Verschiedenheit.«17

Vielheit und Verschiedenheit gehen hier Hand in Hand. Und was die 
Relationalität betrifft, so läßt sich die Kompossibilität der vielen ver­
schiedenen Instanzen nur denken, wenn sie als Individuen koexistie­
ren und als Merkmale innerhalb des Gegenstandssystems sich über­
lagern und überlappen, aber so, daß sie nach dem dihairetischen 
Klassifikationssystem graduell unterscheidbar bleiben.

Diese essentiellen Charakteristika der traditionellen Logik: zum 
einen die Eindeutigkeit des Gegenstandsbegriffs nach außen wie in­
nen, zum anderen seine spezifische Auslegung nach dem Modell der 
Dihairesis sind jedoch alles andere als selbstverständlich. Mit ihnen 
steht und fällt die zweiwertige Logik. Lassen sich Gegenbeispiele 
anführen, so kollabiert dieselbe.

3. Typen inkompatibler Beispiele

Im folgenden sei eine Reihe von Beispielen aus den verschiedensten 
Gebieten des Alltags, des Glaubens wie der Wissenschaft (Psycho­
logie, Physik, Mathematik) beigebracht, die sich als inkompatibel 
mit der klassischen zweiwertigen Logik erweisen.

(1.) Zu einer Gruppe von Beispielen, die durch unterdetermi­
nierte Vagheit gekennzeichnet sind, gehört jenes Titelbild, das sich 
auf dem von Douglas R. Hofstadter herausgegebenen Buch Gödel, 
Escher, Bach18 (vgl. Abbildung 1) findet und ein Buchstabendreieck 
zeigt, das sich jedoch einer festen Dreieckswahrnehmung entzieht, da 
sich die Wahrnehmung nicht zu einem einheitlichen Vorstellungs­
bild zusammenschließen will. Zudem changiert das Dreieck wegen

16 A.a.O., N. 1995.
17 G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik, hrsg. von G. Lasson, Bd. 2, Hamburg 1975 
(Nachdruck der 2. Aufl. von 1934), S. 38.
18 D. R. Hofstadter: Gödel, Escher, Bach ein Endloses Geflochtenes Band (Titel der ame­
rikanischen Originalausgabe: Gödel, Escher, Bach: an Eternal Golden Band, New York 
1979), aus dem Amerikanischen übersetzt von Ph. Wolff-Windegg und H. Feuersee, 
12. Aufl. Stuttgart 1989, Umschlag und S. 1.

224 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

Abb. 1) Gödel-Escher-Bach-Dreieck als Beispiel für unterbestimmte Phäno­
mene

seiner Zusammensetzung aus Balken und deren Schatten zwischen 
Zwei- und Dreidimensionalität. Es ist ein anonymes Dreieck.19 Ähn­
liche optische Phänomene werden von der Psychologie registriert. 
Aus einem Chaos durcheinandergewürfelter Buchstaben schält sich 
nur schwer eine bestimmte Konfiguration heraus, ohne es letztlich 
zu einer definitiven Gestalt zu bringen.20 Die Psychologie spricht in 

19 Wichtige Beiträge zu dieser Gruppe unterbestimmter bzw. unvollständig bestimmter 
Phänomene liefert die Dissertation von W. Schapp: Beiträge zur Phänomenologie der 
Wahrnehmung, Göttingen 1910, unveränderter Nachdruck Wiesbaden 1976; vgl. auch 
die Forschungsberichte von K. Conrad: Ganzheitspsychologie, in: Fortschritte der Neu­
rologie, Psychiatrie und ihrer Grenzgebiete, Jg. 15 (1943), Heft 5, S. 131-162, ders.: 
Aphasie, Agnosie, Apraxie, in: a. a. O., Jg. 19 (1951), Heft 7, S. 291-325; H. Schmitz: 
System der Philosophie, Bd. 1, a.a.O., S. 313 ff.

Rationalitätstypen A- 225

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

solchen Fällen von >Vorgestaltem der Aktualgenese.20 21 Mit letzterer 
ist gemeint, daß signifikante, fest umrissene, scharf abgegrenzte Ge­
stalten, die sich eindeutigen Begriffen subsumieren lassen, wie Drei­
eck, Quadrat usw., Limiten eines approximativen Prozesses der Ge­
staltwerdung sind, in deren Verlauf Zwischenbereiche auftreten, in 
denen eine Konstellation vorläufig bleibt und sich nicht eindeutig für 
eine bestimmte Gestalt entscheiden kann oder zwischen zwei ent­
schiedenen Referenzgestalten hin- und herschwankt, ohne der einen 
oder anderen zugerechnet werden zu können.

Entsprechendes ist auch aus dem akustischen Bereich bekannt. 
Aus einem Stimmengewirr oder diffusen, undifferenzierten Ge­
räusch meinen wir zwar, diese oder jene Stimme, diesen oder jenen 
Ton herauszuhören, können aber nicht mit Sicherheit dafür eintre­
ten. Auch die bekannte Situation erschwerter Erinnerung gehört 
hierher, in der wir uns eines entfallenen Wortes zu entsinnen ver­
suchen, das uns auf der Zunge brennt, ohne daß uns die wirkliche 
Erinnerung gelingt. Eine dunkle Vorahnung (Vorwissen) leitet die 
Suche an und fungiert als Maßstab sowohl für das Verwerfen miß­
glückter wie für die Akzeptanz angenäherter Erinnerung.

Aber nicht nur die seltenen Phänomene erschwerter Wahrneh­
mung und Erinnerung, sondern der ganz normale Denkvorgang rea­
lisiert sich in der geschilderten Weise. Im Unterschied zur sprachana­
lytischen Philosophie, die der These huldigt, daß ein Gedanke erst bei 
vollständiger satzmäßiger Artikulation vorliegt, geht die Denkpsy­
chologie von der Erkenntnis aus, daß ein Gedanke sich erst im Zuge 
einer allmählichen Verfertigung herausbildet, wie der Titel einer be­
kannten Abhandlung von Heinrich von Kleist22 lautet. Die satzmäßi­
ge Artikulation repräsentiert nur die Endstufe der Realisation.

Bei den genannten Phänomenen handelt es sich nicht um solche, 
die nur aufgrund eines subjektiven Zustands schwankend wären, 
sondern um solche, die an sich unentschieden und in sich unvollstän­

20 Vgl. hierzu G. Ipsen: Zur Theorie des Erkennens. Untersuchungen über Gestalt und 
Sinn sinnloser Wörter, in: Neue psychologische Studien, hrsg. von F. Krüger, Bd. 1, 
Heft 3, München 1926, S. 455 ff.
21 Vgl. C.-F. Graumann: Aktualgenese. Die deskriptiven Grundlagen und theoretischen 
Wandlungen des aktualgenetischen Forschungsansatzes, in: Zeitschrift für experimen­
telle und angewandte Psychologie, Bd. 6 (1959), S. 410-448, bes. S. 431 ff.
22 H. von Kleist: Über die allmähliche Verfertigung der Gedanken beim Reden, in: 
Sämtliche Werke und Briefe, hrsg. von H. Sembdner, 2 Bde., 2., vermehrte Aufl. 
München 1961, Bd. 2, S. 319 ff.

226 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

dig bestimmt sind. Ihre Unbestimmtheit ist nicht nur auf den sub­
jektiven Zustand des Rätselns zurückzuführen, sondern ebenso im 
objektiven, anschaulichen Rätsel begründet; sie ergibt sich aus der 
Wechselbeziehung zwischen Objekt und Subjekt.

Auf diese Phänomene läßt sich der von Hermann Schmitz ge­
prägte Ausdruck der »chaotischen Mannigfaltigkeit«23 anwenden, 
mit dem er auf Unentschiedenes hinweist, das hinsichtlich seiner 
Identität mit anderem oder seiner Verschiedenheit von anderem noch 
unentschieden ist. Schmitz unterscheidet in seiner Mannigfaltig­
keitslehre entgegen üblicher Vorstellungen drei Arten von Mannig­
faltigkeit: erstens verschiedenes Mannigfaltiges, das unserer norma­
len Vorstellung entspricht, bei dem mit numerischer Quantität 
qualitative Differenz verbunden ist, zweitens identisches Mannigfal­
tiges, wie es im Falle des Selbstbewußtseins vorliegt, das trotz seiner 
Identität eine Stellendifferenz oder funktionale Differenz zumindest 
zweier Glieder, nämlich des Subjekts und des Objekts, aufweist, ohne 
daß der Identität Abbruch getan würde, und drittens chaotisches 
Mannigfaltiges, das noch nicht hinsichtlich seiner Identität oder Ver­
schiedenheit entschieden ist.24 Gebräuchlicher sind allerdings die Be­
griffe: indeterminierte Vagheit<, >unscharfe Mengen< (fuzzy sets), 
>Unbestimmtheit< u. ä. für den letzten Fall.

(2.) Zur zweiten Gruppe von Beispielen zählen Vexierbilder, bei 
denen z.B. aus einem Gewirr von Linien plötzlich eine bestimmte 
Figur hervorschießt - ein Gesicht, ein Hase - und ebenso abrupt wie­
der im Gewirr verschwindet. Bekanntlich operiert die Gestalttheorie 
mit dem Figur-Grund-Schema zur Erklärung letzter, irreduzibler 
Wahrnehmungseinheiten. Je nach der Aufmerksamkeitsverteilung 
auf diesen oder jenen Sektor des Feldes taucht hier oder dort eine 
Gestalt aus dem Hintergrund auf und versinkt bei Wechsel der Auf­
merksamkeit wieder in ihm, wobei dieser Hintergrund prinzipiell 
nicht ein indifferentes Feld sein kann, sondern eine, wenngleich mo­
mentan unthematische figurale Konstellation, die in einem anderen 
Moment bei Konzentrationsverlagerung thematisch werden kann. 
Der Name >Feld<, >Hinter-< oder >Untergrund<, >Horizont< u.ä. ist 
nur insofern gerechtfertigt, als er ein potentielles Strukturuniversum 
darstellt, aus dem eine Vielzahl von Figurationen hervorgehen kann.

Auf zwei Determinationen eingeschränkt sind die sogenannten

23 H. Schmitz: System der Philosophie, Bd. 1, a.a.O., S. 311 ff.
24 Vgl. a.a.O., S. 264ff.

Rationalitätstypen A- 227

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Abb. 2) Rubinsche Becherfigur als Beispiel für überbestimmte Phänomene

Kippfiguren. Im Beispiel der Rubinschen Becherfigur (vgl. Abbil­
dung 2) kippt die Gestalt von einer griechischen Amphora in zwei 
sich anblickende Gesichter um oder im Beispiel des Frauenkopfes 
von den Gesichtszügen einer jungen Frau in die einer alten, je nach 
Betonung des schwarzen Hutes oder der weißen Gesichtsteile.

Angesichts des gemeinsamen Substrats handelt es sich hier um 
zwei determinierte Gestalten (nicht wie im vorigen um eine determi­
nierte und unendlich viele potentielle), die jedoch nicht simultan, 
sondern sukzessiv im Wechsel auftreten, je nach Akzentuierung. 
Der Gegenstand ist ambivalent. Er besteht aus zwei selbständigen 
Gestalten, was sich auch so ausdrücken läßt, daß die Einheit des Ob­
jekts in eine Zweiheit gleichberechtigter, ineinander umschlagender 
Gestalten zerfällt.

Die genannten Phänomene begegnen im alltäglichen Leben in 
Hülle und Fülle. Husserl führt in Erfahrung und Urteil25 das Beispiel 
einer Schaufensterpuppe an, die bei flüchtigem Blick einmal als Aus­
stellungspuppe erscheint, ein andermal aufgrund der Natürlichkeit 
der Haltung und des Ausdrucks als lebendige Dame. Eine Person, 
aus der Ferne betrachtet, erscheint bald als Herr X, bald als Herr Y. 
Verantwortlich für die Ambivalenz ist nicht nur die subjektive Ein­

25 E. Husserl: Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik, hrsg. 
von L. Landgrebe, 2. Aufl. Hamburg 1954, S. 99ff. (§21b).

228 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

Stellung des Betrachters, sondern ebenso die objektive Beschaffenheit 
des Objekts.

Auch die aus der Quantentheorie bekannte Doppelnatur des 
Lichts als Welle (Feld) und Teilchen (Quantum) gehört hierher. Beide 
komplementären Eigenschaften lassen sich nicht gleichzeitig konsta­
tieren, sondern nur nacheinander. Konzentriert sich die Beobachtung 
auf die Ortsmessung, so schwindet die Möglichkeit zur Feststellung 
des Impulses und umgekehrt, was Heisenberg in der Unschärferela­
tion zum Ausdruck gebracht hat, die besagt, daß sich Ort und Impuls 
nicht gleichzeitig exakt bestimmen lassen. Genau genommen läßt 
sich nicht einmal dies aussagen, da stets nur der eine Zustand beob­
achtbar und meßbar ist, der andere nicht. Nur die Position eines Su­
pertheoretikers könnte beide Meßresultate vereinigen, wohingegen 
sich diese für den menschlichen Beobachter immer nur nacheinander 
zeigen.26

Schließlich ist hier auch das Verhältnis zwischen phänomenolo­
gischem Kontinuum und mengentheoretischer Auflösung desselben 
in eine transfinite Punktmenge zu nennen. Hier handelt es sich eben­
falls um zwei Seiten eines Objekts, die mit der Betrachtung wechseln, 
zum einen um die Anschauung eines einzigen, ununterbrochenen, 
homogenen Zusammenhangs, zum anderen um die intellektualisti- 
sche Interpretation desselben durch Punkte oder Zahlen.27

Die Auflösung der Einheit des Objekts in die Relativität der Be­
trachtungsweisen entspricht einer Grundeinstellung dieses Jahrhun­
derts und begegnet nicht nur bei Einzelobjekten, sondern bei der 
Welt im ganzen. Jüngstes Beispiel ist der Dimensionenzerfall in der 
fraktalen Geometrie. Veranschaulicht wird dieser dort anhand eines 
Wollknäuels, das, aus der Ferne betrachtet, als nulldimensionaler 
Punkt erscheint, bei Annäherung als dreidimensionale Kugel, bei 
noch weiterer Approximation als zweidimensionale Fäden, die bei 
Eintritt in dieselben als dreidimensionale Säulen begegnen, bei noch 
größerer Annäherung als zweidimensionale Flächen usw. Die Di­
mensionen wechseln von 0 über 3, 2, 3, 2 usw. Das feste Objekt löst 
sich auf in eine Sequenz unterschiedlicher Dimensionen, wobei eine 

26 Gegebenenfalls ließe sich dieses Beispiel auch gemäß dem Figur-Grund-Schema in­
terpretieren, nämlich als Verhältnis zwischen einem Bestimmten und einem Unbe­
stimmten.
27 Vgl.Anm.26.

Rationalitätstypen A- 229

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

wechselseitige Abhängigkeit von Betrachter und Betrachtetem kon­
stitutiv ist.

Nicht nur die Welt der Objekte, sondern auch das Medium der 
Sprache unterliegt diesem Prinzip. Markantestes Beispiel ist der 
Witz, der in einem plötzlichen Umschlag von einer Les- und Verste­
hensart in die andere besteht, die leicht für denjenigen zur Falle wird, 
der den Umschlag nicht rechtzeitig mitvollzieht. Erklärte die inter­
pretative Semantik in ihren Anfängen sein Zustandekommen analog 
den optischen Vexierbildern als Herausgreifen der »richtigem Lösung 
aus einer Fülle von Angeboten28, die die natürliche Sprache in jedem 
Augenblick mit sich bringt, so erklärt sie es jetzt eher analog den 
Kippfiguren als plötzlichen Zwang zu einer erneuten Lesartberech­
nung.29 Man könnte geradezu davon sprechen, daß der Gedanke um­
kippt.

(3.) Bei einer verwandten Gruppe von Beispielen zeigt sich die 
Ambiguität oder Polysemie nicht sequentiell, sondern simultan. Aus 
Träumen und Deliriumszuständen wird glaubhaft berichtet, daß ein 
und dasselbe Objekt als zwei verschiedene, sich überlagernde Per­
sonen erscheint, ohne daß sich diese im Widerspruch aufheben; das 
Objekt ist dann gleichsam der existierende Widerspruch. Bergson 
bemerkt in seinem Buch Zeit und Freiheit:

»Die bizarrsten Träume, wo zwei Bilder einander überdecken und uns gleich­
zeitig zwei verschiedene Personen zeigen, die aber nur als eine einzige vor 
uns stehen, können uns eine schwache Vorstellung von der gegenseitigen 
Durchdringung unsrer Begriffe geben, wie wir sie im wachen Zustande 
haben «30

Eines der evidentesten Beispiele solcher Doppel- und Mehrdeutigkeit 
entstammt der Kunst, und zwar der oft als skurril, bizarr, grotesk 
verschrienen Malerei des Renaissance-Malers Arcimboldo, der nicht 
zufällig einer Epoche angehört, die aufgrund ihres vom heutigen 
Denk- und Rationalitätstypus fundamental verschiedenen Denkmu­

28 Vgl. J. J. Katz / J. A. Fodor: The Structure of a Semantic Theory, in: Language, Bd. 39 
(1963), Nr. 2, S. 170-210.
29 Vgl. W. Huber: Sprachfallen und Denkunfälle - Widersprüche und Paradoxa aus 
sprachwissenschaftlicher Sicht, in: P. Geyer / R. Hagenbüchle (Hrsg.): Das Paradox. 
Eine Herausforderung des abendländischen Denkens, Tübingen 1992, S. 131-152, bes. 
S. 141.
30 H. Bergson: Zeit und Freiheit (Titel der französischen Originalausgabe: Sur les don- 
nees immediates de la conscience), Meisenheim a. Gl., 1949, S. 114.

230 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

sters, wie es sich u.a. in der Heraldik, Emblematik, im Signaturen­
system der Natur, in der Metaphorik der Sprache, den flores rhetori- 
cales usw. dokumentiert, ein Reservoir an Doppelsinnigkeit besitzt. 
Die Gemäldetetralogie Die Jahreszeiten (vgl. Tafeln I-IV, nach 
S. 240) von Arcimboldo zeigt menschliche Porträts aus verschiedenen 
Lebensperioden, angefangen vom Jüngling über den heranreifenden 
Mann, den gereiften, gesetzten Mann bis hin zum Greis. Ausgefüllt 
sind diese mit Blumen und Blättern, Obst und Gemüse, kahlen, ver­
dorrten Wurzeln und Ästen entsprechend den menschlichen Lebens­
altern. So ist das jugendliche Antlitz mit hellen, leuchtenden Blüten 
und frischem Blattgrün geschmückt, das des Heranreifenden mit her­
anreifenden Früchten, das des gereiften Mannes mit vollreifem Obst, 
Wein und Herbstlaub und das des Alten mit dürrem, kahlem Äste- 
und Wurzelwerk. Nicht nur entsprechen den menschlichen Gesichts­
teilen einzelne Naturprodukte, so etwa der jugendlichen wohl­
geformten Nase eine Lilienknospe, der knollen- und gurkenförmigen 
Nase Gurken und Knollen, den vollen Pausbacken vollreife Äpfel und 
Birnen, den Bartstoppeln Ährenstoppeln usw., sondern es entspricht 
dem menschlichen Lebenszyklus auch der Wachstums-, Reife- und 
Vergehensprozeß der Natur, der sich selbst wiederum im jahreszeit­
lichen Rhythmus gemäß den astronomischen Konstellationen voll­
zieht, so daß eine Ebene auf die andere verweist: die anthropomorphe 
auf die biologische und diese auf die astronomisch-jahreszeitliche wie 
auch umgekehrt. Die Ebenen und die ihnen angehörigen Formen 
ermöglichen, obwohl sie klar und deutlich unterschieden und identi­
fizierbar sind, einen wechselseitigen Verweis und Übergang inein­
ander, eine Art Metamorphose.31

Auf sprachlichem Gebiet legt sich der Hinweis auf die Tropen 
der antiken Rhetorik, etwa eines Quintilian, nahe. Charakteristisch 
für diese Sprachformen - Metaphern, Metonymien, Synekdochen, 
Paronomasien u. ä. - ist die Tatsache, daß sie zwei Bedeutungsebenen 
haben, eine direkte, wörtliche und eine indirekte, vermittelte, auf die 
sie verweisen oder die sie repräsentieren gemäß dem pars-pro-toto- 
Schema. So kann in quantitativem Sinne der Teil für das Ganze oder 
die Art für die Gattung stehen bzw. umgekehrt (im Falle der Syn­
ekdoche) oder im qualitativen Sinne der Grund für die Folge, die 

31 Die moderne Imitation arcimboldischer Kunst, etwa im Dadaismus und Surrealis­
mus, hat eine andere Funktion. Sie dient der Entfremdung, nicht wie bei Arcimboldo 
der Herstellung einer inneren Einheit.

Rationalitäts typen A- 231

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Form für den Inhalt, die Person für die Sache, der Erzeuger für das 
Erzeugnis, der Besitzer für den Besitz, der Zeitgenosse für die Zeit, 
der Einwohner für den Ort und umgekehrt (im Falle der Metonymie) 
oder prinzipiell Verschiedenes auf Verschiedenes verweisen unter 
Ansatz eines tertium comparationis (im Falle der Metapher).

Auf der Basis der bisherigen Beispiele erschließen sich auch jene 
Ordnungsreihen, die vom Standpunkt des heutigen Rationalitätsver­
ständnisses in den Bereich des Obskuren, Okkulten, der Hermetik, 
der Magie usw. verwiesen werden. Es sind die für die Renaissance 
typischen Analogiereihen, von denen die Makro-Mikrokosmos-Ana- 
logie, oft ergänzt um die Analogie zum politischen Stand, die mar­
kanteste ist. Bei Agrippa von Nettesheim finden sich in der Schrift 
De occulta philosophia (Geheime Philosophie und Magie) unter dem 
Leitfaden der Planeten >Sonne<, >Mond<, >Saturn<, >Jupiter<, >Mars<, 
>Venus<, >Merkur< umfangreiche Analogiereihen z. B. der Art:
»Unter den Elementen sind solarisch das Feuer und die lichte Flamme; unter 
den Säften das reine Blut und der Lebensgeist; unter den Geschmäkken der 
scharfe mit Süßigkeit vermischte; unter den Metallen wegen seines Glanzes 
das Gold, dem die Sonne eine herzstärkende Eigenschaft verleiht; unter den 
Steinen solche, welche durch goldene Punkte die Sonnenstrahlen nachahmen, 
wie der Adlerstein, der solche Punkte hat und eine Kraft gegen die fallende 
Sucht und gegen Gifte besitzt. Der Stein, welcher Sonnenauge heißt und die 
Figur einer Augenpupille hat, aus deren Mitte ein Strahl hervorschimmert, 
stärkt das Gehirn und Gesicht. Der bei Nacht leuchtende Karfunkel vertreibt 
jedes dunstige und in der Luft schwebende Gift. Der Chrysolith, von zarter 
und lichter, grüner Farbe, worin, wenn man ihn gegen die Sonne hält, ein 
goldener Stern schimmert, stärkt die Respirationsorgane und ist den an 
Engbrüstigkeit Leidenden von Nutzen [...].«32

»Dem Monde zugehörig (lunarisch) sind unter den Elementen die Erde, so­
dann das Wasser, sowohl das Meer- als das Flußwasser, und alles Feuchte, die 
Säfte der Bäume und der Thiere, hauptsächlich die weißen, als Eiweiß, Fett, 
Schweiß, Schleim und andere Flüssigkeiten der Körper. Von den Geschmäk­
ken gehören dem Monde an der salzige und unschmackhafte. Unter den Me­

32 H. C. Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia libri tres, Antwerpen 1531, 
deutsche Ausgabe: Geheime Philosophie oder Magie, in: Magische Werke sammt den 
geheimnißvollen Schriften des Petrus von Abano, Pictorius von Villingen, Gerhard von 
Cremona, Abt Tritheim von Spanheim, dem Buche Arbatel, der sogenannten Heil. 
Geist-Kunst und verschiedenen anderen, zum ersten Male vollständig in's Deutsche 
übersetzt, vollständig in fünf Theilen, Stuttgart 1855-1856 (Nachdruck Meisenheim 
a.Gl. [1975]), 3 Bde., Bd. 2, S. 133 f.

232 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

tallen ist lunarisch das Silber, unter den Steinen der Krystall, der silberfarbe­
ne Markasit und alle weißen und grünen Steine, deßgleichen der Selenit oder 
Mondstein, welcher von honiggelbem Glanze, weißlich durchscheinend ist 
und nicht nur die Gestalt des Mondes, sondern auch sein tägliches Zu- und 
Abnehmen darstellt. Dem Monde gehören auch die Perlen an, die aus Was­
sertropfen in den Muscheln erzeugt werden, ebenso der Krystall und Beryll. 
Unter den Pflanzen und Bäumen sind lunarisch das Selenotropium, das sich 
nach dem Monde wendet, wie die Sonnenwende nach der Sonne; die Palme, 
welche alle Monate neue Zweige ansetzt; [...] ferner das Keuschlamm oder 
der Keuschbaum oder Oelbaum, deßgleichen das Kraut Chinostares, welches 
mit dem Monde wächst und abnimmt, nemlich an Substanz und Zahl der 
Blätter. [...] Unter den Thieren gehören diejenigen dem Monde an, die gerne 
im Umgang mit den Menschen leben und die sich durch verschiedene natürli­
che Neigungen und Abneigungen gleichermaßen auszeichnen, wie die Hun­
de jeder Art. Lunarisch ist auch das Chamäleon, das nach der Verschiedenheit 
der Farbe eines Gegenstandes immer eine ähnliche annimmt, wie der Mond 
nach der Verschiedenheit des Zeichens, in welchem er sich befindet, seine 
Natur wechselt. Lunarisch sind ferner die Mutterschweine, die Hirschkühe, 
die Ziegen und alle Thiere, welche den Lauf des Mondes beachten und nach­
ahmen [...].«33

Entgegen der für unser heutiges Denken typischen Über- und Unter­
ordnung nach Gattungen, Arten, Unter- und Unterunterarten, etwa 
der Einteilung der Bäume in Laub- und Nadelbäume, letzterer in 
Tannen und Kiefern usw., erfolgt im Analogiedenken die Zuordnung 
quer durch die Gattungen bzw. Arten, also die Zuordnung von Pflan­
zen zu Tieren, Steinen, Mineralien, Farben, Befindlichkeiten usw. Es 
ist >dasselbe< Objekt, das sich bei Explikation in eine Diversität von 
Aspekten, genauer von Teilobjekten auseinanderlegt, welche selb­
ständig sind und dennoch zusammen erst das Gesamtobjekt bilden. 
Besagtes Objekt gibt die Basis gleichermaßen für theoretische Ver­
weisungen wie für praktische Einflußnahmen ab. Beim Versuch, die­
ses Phänomen mittels eines modernen Terminus zu fassen, legt sich 
am ehesten der von Wittgenstein geprägte Begriff der Familienähn­
lichkeit nahe, der im Unterschied zum traditionellen Oberbegriff 
nicht eine schlechthin allgemeine Eigenschaft oder einen Satz von 
Eigenschaften benennt, welcher allen subordinierten Instanzen ei­
gentümlich ist, sondern gewisse sich überkreuzende und überlappen­
de Eigenschaften bei gleichzeitigem Fehlen anderer, wie dies bei Mit­
gliedern einer großen Familie der Fall ist, von denen sich einige in 

33 A.a.O., S. 139-141.

Rationalitätstypen A- 233

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Wuchs und Augenfarbe, andere in Wuchs und Gangart und wieder 
andere in Augenfarbe und Nasenform gleichen. Der familienspezi­
fische Eigenschaftskomplex verteilt sich auf die Mitglieder der Fami­
lie und schafft Verknüpfungen aufgrund sich überschneidender 
Merkmale. Der Begriff der Familienähnlichkeit besitzt außer dem 
gemeinsamen Merkmalskomplex ein großes Spektrum an variieren­
den Freiheitsgraden.

Näher als diese Auslegung käme dem Analogiedenken aller­
dings noch eine Interpretation von Familienähnlichkeit, welche die 
Familie, bestehend aus den Einzelinstanzen >Vater<, >Mutter<, >Kind<, 
>Onkel<, >Tante< usw, als aus deren Internrelation hervorgehenden 
Gestaltbegriff deutete, der sich zurück in die Einzelinstanzen zer­
legen ließe, jedoch nicht wie eine Summe in ihre Elemente, sondern 
wie eine Übersummation oder Mehr-als-und-Verbindung in ihre 
vom Ganzen abhängigen Teile.

Wenn es sich bei der erstgenannten Gruppe von Beispielen um 
unterbestimmte, unentschiedene Fälle handelt, die es noch nicht zur 
Eindeutigkeit gebracht haben, so liegen bei der zweiten und dritten 
Gruppe bestimmte, entschiedene Fälle vor, und zwar wegen ihrer 
Ambiguität oder Polysemie überbestimmte, die sich durch ihr entwe­
der sukzessives oder simultanes Auftreten voneinander unterschei­
den. Hier wird die Frage nach einer angemessenen, auch diese Bei­
spiele einbeziehenden Logik erneut akut.

4. Die Logik des Analogiedenkens

Angesichts der Beispiele, die sich beliebig fortsetzen ließen, muß da­
von ausgegangen werden, daß es außer den eindeutig bestimmten, 
scharf umrissenen und klar gegliederten Gegenständen auch solche 
Phänomene gibt, die teils unterbestimmt, vage und verschwommen 
sind, teils überbestimmt, ambivalent, polymorph. Das hat zur Folge, 
daß der ontologische Fundamentalsatz der klassischen zweiwertigen 
Logik, nämlich der von der vollständigen und durchgängigen forma­
len Bestimmung der Dinge, unzureichend ist. Schon in der Tradition 
galt dieses Postulat weitgehend als unerreichbares Ideal, würde doch 
seine Realisation den Zusammenfall des formalen Systems mit der 
Existenz der Gegenstände bedeuten. Für Kant fungiert der Satz daher 
nur als heuristisches, regulatives Prinzip, als Idee, bezüglich deren 
Realisation eine unaufhebbare Diskrepanz besteht. Sieht man sich 

234 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

aufgrund der Fakten genötigt, die Vorstellung einer mit der Existenz 
zusammenfallenden durchgängigen Bestimmung der Dinge, eines 
formalen Gesamtsystems, das die Welt als fixen Gegenstand inter­
pretiert, zu suspendieren, so legt sich als Alternative die Vorstellung 
von der Welt als Fluidum nahe, das durch Transversalität charakteri­
siert ist, durch Verweisung, Übergang (Transitus), Durchscheinen 
(Diaphanität) usw. Es ist dann immer noch möglich, sich auf der 
Oberfläche dieses Fluidums scharf umrissene Gegenstände, Kristalli­
sationspunkten gleich, zu denken, die sich vom fluktuierenden Un­
tergrund abheben.34

Als Konsequenz aus der geschilderten Situation droht jedoch ein 
logischer Anarchismus, der nicht nur den Satz des ausgeschlossenen 
Dritten in Mitleidenschaft zieht, sondern auch den Satz der Identität 
und den des auszuschließenden Widerspruchs und an deren Stelle 
den aus der mittelalterlichen Scholastik bekannten aussagenlogi­
schen Satz: e falso quod-libet sequitur setzt, nach dem aus Falschem, 
nämlich der Aufhebung der Sätze der formalen Logik, Beliebiges - 
Wahres wie Falsches - folgt. Zur Behebung dieser Konsequenz lassen 
sich eine Reihe von Lösungsvorschlägen denken:

(1.) Die erste Reaktion auf die drohende logische Anarchie be­
steht darin, prinzipiell an der vertrauten zweiwertigen Logik mit 
ihren Prinzipien festzuhalten und, von ihrem Boden aus operierend, 
die kritischen Phänomene anzugehen. Dies läuft auf eine Überwin­
dung der Kluft zwischen den eindeutig bestimmten Gegenständen 
und den mehrdeutigen unter- oder überbestimmten Phänomenen 
hinaus.

Einer solchen Aufgabe hat sich die sogenannte epistemische Lo­
gik verschrieben, die sich über die logische Strukturierung der Ge­
genstände in Aussagen hinaus mit der Art und Weise der Zuschrei­
bung von Wahrheitswerten zu Aussagen befaßt. Sie statuiert eine 
Differenz zwischen dem Zukommen der Wahrheitswerte und dem 
Zuschreiben derselben, dergestalt, daß das Zukommen eine unmit­
telbare Eigenschaft jeder Aussage ist, die Zuschreibung hingegen 
mittelbar erfolgt durch Rekurs auf die epistemische Modalität. Hier­
zu bedarf es der Einführung eines erfahrungsbezogenen Parameters 
wie >angenommen<, >behauptet<, >bewiesen<, >gewußt<, >geglaubt<, 
>verworfen<, usw. Wie auch sonst Widersprüche durch Einführung 

34 Der Vergleich mit Schellings Theorie der Objekte bildenden Wirbel auf dem Unter­
grund eines dahinfließenden Lebensprozesses legt sich nahe.

Rationalitätstypen A- 235

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

eines Zeitparameters vermeidbar werden, z.B. der Widerspruch in 
dem Satz »Peter ist groß und klein« durch Einführung von Zeitpunk­
ten ti, t2 (Kindheit, Erwachsenenalter), auf die die kontradiktorischen 
Zustände verteilt werden, so dient auch hier der zusätzliche Para­
meter zur Behebung der Widersprüchlichkeit. Von Relevanz ist in 
diesem Kontext der Parameter der Entschiedenheit35 im Unterschied 
zur Unentschiedenheit der Situation. Ist z.B. A die Klasse mit A als 
einzigem Element und soll bezüglich des kritischen unter- oder über­
bestimmten Phänomens AB gesagt werden, ob AB zu A gehört oder 
nicht, so scheint zunächst keine der möglichen Alternativen >AB ist 
Element von A< oder >AB ist nicht Element von A< eindeutig beant­
wortet werden zu können und damit der Satz des tertium non datur 
widerlegt zu sein. Um sich aus der Schlinge zu ziehen, ist jedoch fest­
zuhalten, daß tatsächlich Unentschiedenheit der Situation besteht 
und somit eine Wahrheitslücke klafft, die nur durch Entschiedenheit 
überwunden werden kann, etwa in dem Sinne, daß entschieden ist, 
daß AB Element von A ist, oder entschieden ist, daß AB nicht Ele­
ment von A ist. In diesem Falle hat man jedoch nicht zwei kontradik­
torische Aussagen vor sich, von denen die eine auf jeden Fall falsch 
ist, sondern zwei falsche Sätze, die beide zurückzuweisen sind, da nur 
ihr Negat, die Unentschiedenheit, gilt. Der Satz des ausgeschlossenen 
Dritten bliebe damit in Geltung.

Das Festhalten an der traditionellen binären Logik wird hier er­
kauft um den Preis ihrer universellen Gültigkeit. Verliert jedoch die 
klassische Logik ihren Anspruch auf Universalität, so ist sie ein arti­
fizielles Gebilde von beschränktem Umfang, das keine Fundierung 
im Sein hat und daher jederzeit von diesem aus attackierbar ist. Sie 
hält sich nur durch den Ausschluß der Offenheit und Fluidität des 
Seins am Leben, wohl wissend, daß sie diese letztlich nicht aus­
zuschließen vermag.

(2.) Zielte der bisherige Lösungsvorschlag auf die Beibehaltung 
der klassischen zweiwertigen Logik durch Einführung eines Parame­
ters der Entschiedenheit, mittels dessen die zwei- und mehrdeutigen 
unter- oder überbestimmten Phänomene zur Eindeutigkeit gebracht 
und der Zweiwertigkeit unterstellt werden sollten, so zielt der zweite 
Vorschlag auf eine Revision der Logik durch Erweiterung zur Mehr­
wertigkeit. Dies geschieht über Quasi-Wahrheitswerte wie >halb­

35 Vgl. den Vorschlag von Hermann Schmitz in seinem Buch System der Philosophie, 
Bd. 1, a.a.O., S. 325 ff., bes. S. 327 f.

236 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

wahr<, >weiche Negation^ >unbestimmt<, >Wahrheitsgrade< usw. Die 
Konsequenz ist die Suspendierung des dritten logischen Grundsatzes, 
des tertium non datur.

Bei Slupecki geschieht dies nach dem Vorgang von Eukasiewicz 
und Wajsberg durch Einführung einer dreiwertigen Logik, die außer 
>wahr< und >falsch< den Wert >halbwahr< benutzt, der, ins Umgangs­
sprachliche übersetzt, ein >Jein< bedeutet, so wie wenn die Lauen auf 
die Frage, ob sie an Gott glauben, mit einem halbherzigen, zwischen 
Ja und Nein gelegenen >Jein< antworten.

Blau36 schreibt jedem Prädikat außer einem Positiv- und einem 
Negativbereich einen Neutralbereich zu und erteilt elementaren Sät­
zen den Wahrheitswert >unbestimmt<, wenn das Subjekt im Vag­
heitsbereich des Prädikats liegt.

Zadeh37, ein amerikanischer Systemtheoretiker, charakterisiert 
unscharfe Mengen (fuzzy sets) durch Grade von wahr und falsch, 
wobei er die sämtlichen reellen Zahlen zwischen 0 und 1 zugrunde 
legt, also die unendliche Menge (M ) als Menge der möglichen Ent­
haltenseinswerte der Elemente in unscharfen Mengen nimmt.

Der Nachteil dieser drei- und mehrwertigen Logiken ist der, je­
den beliebigen Satz in einen halbwahren überführen zu können. Auf 
der Flucht vor der Skylla >Inkonsistenz< läuft man hier in den Rachen 
der Charybdis, nämlich in die Akzeptanz halbwahrer Sätze.

(3.) Auf Rescher und Brandom38 geht der Vorschlag zur Ein­
führung von non-standard worlds zurück, die aus der Verletzung 
von Axiomen der klassischen Logik resultieren, durch welche die 
Standard worlds beschrieben werden. Die Verletzung des Satzes 
vom ausgeschlossenen Dritten führt zur sogenannten schematischen 
non-standard world, in der weder P noch non P gilt, die Verletzung 
des Satzes vom verbotenen Widerspruch ergibt die sogenannte in­
konsistente non-standard world, in der sowohl P wie non P gelten. 
Bezeichnet der erste Typ von Welt »ontological underdetermina- 
tion«, so der zweite »ontological overdetermination«39. Wichtig ist 

36 U. Blau: Zur 3-wertigen Logik der natürlichen Sprache, in: Papiere zur Linguistik, 4 
(1973), S. 20-96; ders.: Die dreiwertige Logik der Sprache: ihre Syntax, Semantik und 
Anwendung in der Sprachanalyse, Berlin, New York 1977.
37 L. H. Zadeh: Fuzzy Sets, in: Information and Control, Bd. 8 (1965), S. 338-353.
38 N. Rescher / R. Brandom: The Logic of Inconsistency. A Study in Non-Standard Pos- 
sible-World Semantics and Ontology, Oxford 1980. Vgl. Ch. Strub: Kalkulierte Absur­
ditäten. Versuch einer historisch reflektierten sprachanalytischen Metaphorologie, Frei­
burg, München 1991, S. 438 ff.

Rationalitätstypen Ar- 237

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

für Rescher und Brandom der Hinweis, daß auch die inkonsistenten 
Welten nicht unmöglich (impossible) sind; denn behauptet wird in 
ihnen nicht, daß wahr ist, daß P und non P gelten, sondern nur, daß 
wahr ist, daß P, und daß wahr ist, daß non P gilt, wobei beide Wahr­
heitsbehauptungen strikt independent voneinander sind. P und non P 
gehören folglich unterschiedlichen Systemen an, deren jedes nur für 
sich existieren und bewußt werden kann. Die non-standard worlds 
fallen somit mit getrennten epistemischen Einstellungen zur Welt 
zusammen, zumindest können sie in dieser Weise als Modi unseres 
Wissens über die Welt interpretiert werden.

Denkt man diese Konsequenzen zu Ende, so gelangt man zu der 
in den letzten Jahrzehnten vieldiskutierten many-worlds-thesis 
(Mehrweltentheorie).

(4.) Die Mehrweltentheorie wird häufig im Kontext der Quan­
tentheorie diskutiert, dies nicht zufällig, da das Licht zwei heteroge­
ne, voneinander unabhängige und gleichwohl komplementär, d.h. 
ergänzend aufeinander bezogene Naturen aufweist, Teilchen- und 
Feldnatur. So schlägt Everett39 40 bezüglich der Welt als objektive Be­
schreibung eine unreduzierte Wellenfunktion vor. Da nun jedes 
Meßresultat aufgrund der Irreversibilität des Vorgangs eine be­
stimmte Entscheidung impliziert, die in einer Reduktion des Gesamt­
wellenpakets besteht und allein dem jeweiligen Beobachter bekannt 
ist und seine Welt konstituiert, reduziert sich für ihn die Welt auf 
dieses bestimmte Resultat ohne Kenntnis der anderen Meßergebnis­
se in den übrigen Zweigen der Wellenfunktion. Nur ein Supertheo­
retiker in einer Superposition, ein übermenschlicher oder göttlicher 
Geist, könnte alle Meßresultate gleichzeitig überschauen.

Bedenkt man, daß dem endlichen menschlichen Subjekt auf­
grund der komplementären Natur des Lichts bei der Messung immer 
nur eine Eigenschaft bekannt ist, entweder Impuls oder Ort, die 
andere nicht, dann verteilen sich die beiden komplementären Eigen­
schaften auf verschiedene voneinander independente Beobachtungs­

39 N. Rescher / R. Brandom: The Logic of Inconsistency, a.a.O., S. 5.
40 H. Everett: >Relative State< Formulation of Quantum Mechanics, in: Review of Mo­
dern Physics, Bd. 29 (1957), S. 454-462; ders: The Theory of Universal Wave Function, 
in: B. S. de Witt / N. Graham (Hrsg.): The Many Worlds Interpretation of Quantum 
Mechanics, Princeton (N. J.), The University Press, 1973, S. 3-140.

238 ALBER. PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

Situationen. Impuls- und Ortsmessung gehören zwei gänzlich ver­
schiedenen Systemen an, die lediglich als korrelativ und komplemen­
tär unterstellt werden. Komplementarität ist der Ausdruck einer not­
wendigen Zuordnung zweier Systeme.

Ebenso wie die komplementären Eigenschaften in der Quanten­
theorie lassen sich auch die anderen ambivalenten und polymorphen 
Eigenschaften unter- und überdeterminierter Phänomene auf ver­
schiedene unabhängige Welten verteilen, so daß die Frage virulent 
wird, was der Grund ihrer Zusammengehörigkeit und Verbindbar­
keit sei.

Zunächst ist festzuhalten, daß die Mehrweltentheorie mit der 
klassischen Logik und ihren Axiomen durchaus kompatibel gedacht 
werden könnte, zumindest in einem ersten Schritt. Jede der selb­
ständigen, voneinander unabhängigen Welten könnte gemäß der 
zweiwertigen Logik strukturiert sein, ein in sich konsistentes und 
kohärentes System darstellen, sogar auf der Basis der Idee einer 
durchgängigen und vollständigen Bestimmung des Gegenstands, wo­
bei dasselbe nach dem traditionellen dihairetischen Einteilungssche­
ma von genus proximum per differentiam specificam als pyramidaler 
Bau von über- und untergeordneten Gattungen und Arten gedacht 
würde.

Während der Zusammenhalt der Teile des jeweiligen Gegen­
standssystems durch die Einheit der Gattung garantiert würde und 
die interne Gliederung am Leitfaden der Spezifikation bzw. Genera­
lisation verliefe, müßte die Zuordnung der diversen Welten (Gegen­
standssysteme) anders erfolgen, zumal die Einnahme eines archime­
dischen Standpunktes wie desjenigen des Supertheoretikers nicht 
möglich ist, sondern die Betrachtung ihren Ausgang von der jeweili­
gen Welt des Beobachters nimmt. Die Verbindung, sei es in Form von 
Verweis oder Transitus, erfolgt hier entlang von Linien, die quer 
durch die Systeme hindurchgehen. Auf diese Weise werden diverse 
Gattungen, diverse Arten, diverse Individuen miteinander verbun­
den: Tiere, Pflanzen, Steine, Mineralien, Farben, Befindlichkeiten 
usw., wie es an den Analogiereihen des Agrippa von Nettesheim 
sichtbar wurde. Jeder einzelne Teil eines Gegenstandssystems hat 
einen Transzendenzcharakter auf alle anderen korrelativen und kom­
plementären Teile der anderen Gegenstandssysteme und über diese 
auf das Ganze. Er steht pars pro toto, und zwar nicht nur im quanti­
tativen Sinne, so daß ein Teil, etwa ein Getreidekorn, auf die gesamte 
Ernte verweist, sondern auch im qualitativen Sinne, derart, daß ein 

Rationalitätstypen A- 239

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Teil wie das Getreidekorn repräsentativ für Fülle, Fruchtbarkeit, Ern­
te, Herbst usw. steht.

In einem zweiten Schritt jedoch müßten die nach der klassischen 
Logik organisierten transversal verbundenen Gegenstandssysteme 
aufgelöst werden nach demselben Prinzip ihrer Beziehung unterein­
ander. Die anscheinend fest umrissenen Dinge, Eigenschaften und 
Sachverhalte müßten selbst nach dem Vorbild von Welle und Teil­
chen interpretiert und auf verschiedene Subsysteme verteilt wer­
den und so in infinitum. Das Ganze löste sich auf in ein durchgängi­
ges Relationsgeflecht ohne feste Bestandteile. Letztere wären nur 
ideale Bündelungen komplexer Verhältnisse, Knotenpunkte, Sym­
bole gleichsam.

Wie im dihairetischen System Kategorien (Gattungen) als Leit­
faden fungieren, so fungieren in den Analogiereihen Transversalien 
als Leitfäden und durchgängige Verweise.41 Bei Agrippa waren dies 
die Planeten >Sonne<, >Mond<, >Saturn< usw. und das mit ihnen ver­
bundene Sonnenhafte, Mondartige, Saturnhafte usw, das in jedem 
System modifiziert auftrat und so eine Vielheit umfassende und in­
tegrierende Einheit bildete. Noch für Goethe stellt das Sonnenartige 
die Beziehung zwischen Auge und Sonne her:

»Wär nicht das Auge sonnenhaft,
Die Sonne könnt' es nie erblicken;
Läg' nicht in uns des Gottes eigne Kraft,
Wie könnt' uns Göttliches entzücken?«42

Im Falle von Arcimboldos Tetralogie kann als Vermittlungsprinzip 
der Lebensprozeß ausgemacht werden, der auf anthropomorpher 
Ebene in den aus diversen Lebensepochen stammenden Gesichtspro­
filen als Alterungsprozeß erscheint, auf biologischer Ebene in den 
Blüten, heranreifenden und gereiften Früchten sowie verdorrten 
Ästen und Wurzeln als jahreszeitlich bedingter Wachstums-, Reife- 
und Vergehensprozeß, auf astronomisch-kalendarischer Ebene als 
Kreislauf der Planeten und des mit ihnen einhergehenden Jahreszei­
tenzyklus. Entsprechend verhält es sich mit den Einzelformen, deren 
wechselseitige Verweisung auf physiognomischer Ähnlichkeit ba­
siert. Der jugendlichen Nase entsprechen Blütenknospe und Früh-

41 Der Unterschied besteht im Herabsagen einerseits (xaTayopeueiv bedeutet: auf et­
was herabsagen) und im Querverweis anderseits (vgl. trans).
42 Goethes Werke (Hamburger Ausgabe), Bd. 1, textkritisch durchgesehen und mit An­
merkungen versehen von E. Trunz, Hamburg 1948, 5. Aufl. 1960, S. 367.

240 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tafel I: Arcimboldo: Der Frühling (1573)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tafel II: Arcimboldo: Der Sommer (1573)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tafel III: Arcimboldo: Der Herbst (1573)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tafel IV: Arcimboldo: Der Winter (1573)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

ling, den prallen Pausbacken und dem Kirschenmund die heran­
reifenden Äpfel, Birnen und Kirschen sowie der Sommer, dem bac­
chantischen Gesicht Wein und Herbst usw.

Charakteristisch für das Analogiedenken ist nicht ein quantita­
tives Prinzip, wie es heute allein für wissenschaftlich gilt, sondern ein 
qualitatives. Trat es in der Renaissance als mehr oder minder intuitiv 
erfaßbares Prinzip, als Qualität oder Gestalt auf, so findet es heute im 
Zuge genereller Verwissenschaftlichung seine Präzisierung als quali­
tatives Maß. Es begegnet als Struktur, Form, Muster, Schema, welche 
der Geometrisierung und Mathematisierung unterliegen. Die frakta­
le Geometrie, die als moderne Fortsetzung des älteren Analogieden­
kens und als deren wissenschaftliche Variante zu verstehen ist, defi­
niert sich selbst als Gestaltgeometrie, basierend auf der »qualitativen 
Mathematik«43. Wie in ihr die Fraktalität, die Zersplittertheit der 
Dimensionen, der Diversität selbständiger, voneinander unabhängi­
ger Ebenen und Stufen entspricht, so entspricht das qualitative Maß 
dem älteren, intuitiven Qualitätsbegriff.

Seine logische Artikulation findet das qualitative Maß im Prin­
zip der Selbstähnlichkeit. Hierbei handelt es sich nicht um das 
gewöhnliche Identitätsprinzip im Sinne der Gattungsidentität, d.h. 
der Sich-selbst-Gleichbleibendheit der Gattung und Art bei deren 
Spezifikation im dihairetischen System, auch nicht um die trans- 
world-identity, die Lewis44 im Rahmen der Theorie möglicher Wel­
ten diskutiert und mit der er die Querfeldeinverbindung bezeichnet; 
denn im Unterschied zur Theorie der vielen Welten, die von deren 
Heterogenität ausgeht, unterstellt die Theorie der möglichen Welten 
deren grundsätzliche oder doch weitgehende Gleichheit durch An­
nahme von counterparts, ähnlichen Gegenstücken zu den Dingen 
unserer Welt, die die Geltung der Aussagen in allen möglichen Wel­
ten garantieren. Gemeint ist vielmehr im Rahmen des analogischen 
Denkens und auf der Basis selbständiger heterogener Welten die 
Selbstähnlichkeit von Strukturen, mit der eine - gegebenenfalls bis 
zur Unähnlichkeit reichende - modifizierte Identität gemeint ist, die 
durch Rekursivität garantiert wird. D.h. eine bestimmte Struktur

43 Vgl. J. Briggs / F. D. Peat: Die Entdeckung des Chaos. Eine Reise durch die Chaos- 
Theorie (Titel der amerikanische Originalausgabe: Turbulent Mirror. An Illustrated 
Guide to Chaos Theory and the Science of Wholeness, New York 1989), aus dem Ame­
rikanischen von C. Carius, München, Wien 1990, S. 118.
44 D. Lewis: Counterpart Theory and Quantified Modal Logic, a. a. O.; ders: Counterfac- 
tuals and Comparative Possibility, a.a.O.

Rationalitätstypen A- 241

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

bleibt innerhalb einer gewissen Bandbreite trotz Vergrößerung oder 
Verkleinerung, Streckung oder Zusammenziehung, Falzung oder 
einer sonstigen Veränderung erhalten und stellt somit eine modifi­
zierte Iteration dar. Verdeutlichen läßt sich dies am stoichastischen 
Verhalten eines Systems, dessen Orbits zum exponentiellen Ausein­
anderdriften tendieren, gleichwohl aber durch Falzung immer wieder 
auf sich zurückgebunden werden. Ihren Anschluß aneinander 
ermöglicht die Rekursivität, die die Anbindung eines Modifikations­
resultats an das vorausgehende ist. Auch dies läßt sich an einem Bei­
spiel demonstrieren, und zwar am bekannten Computermodell der 
Mandelbrot-Menge bzw. des Apfelmännchens, das sich auf eine rela­
tiv einfache mathematische Formel reduzieren läßt. Indem das Re­
sultat immer wieder in die Ausgangsfunktion eingesetzt wird, ergibt 
sich unter bestimmten Voraussetzungen, nämlich bei Verwendung 
komplexer Zahlen, eine immer komplizierter werdende Folge, die 
sich auf dem Bildschirm als hochkomplexes Muster darstellt, in dem 
doch immer wieder die ähnliche Figur des Apfelmännchens auf­
taucht. Auch die Bilder immer erneuter Bifurkationen gehen in die­
selbe Richtung.

Das Prinzip der Selbstähnlichkeit ermöglicht die Herstellung 
eines durchgehenden, geregelten Zusammenhangs auch zwischen 
den heterogensten Formen, Dimensionen und Welten, sei es in Form 
eines Verweises aufeinander oder Übergangs ineinander. Es erweist 
sich so als ein universelles und unifizierendes Prinzip unendlich vie­
ler und verschiedenartiger Welten, soviel deren aus dem unbestimm­
ten fluiden Untergrund hervortreten mögen. Als solches ist es auf 
alle Bereiche der Wissenschaft, der Kunst und des Lebens applikabel. 
Es dokumentiert sich gleicherweise bei der Bildung und Erzeugung 
von mineralischen, pflanzlichen und tierischen Formen als generati­
ves Prinzip wie als Verhaltensprinzip von Schwankungen des Welt­
marktes, des Baumwollpreises, des Dollars, der Populationskurven, 
des Wetters usw. und tritt als wiederkehrendes Motiv ebenso in Ma­
lerei, Kunst und Literatur auf.

Damit ist neben der klassischen Logik und ihren Denkformen 
ein anderer Typus von Logik und Rationalität sichtbar geworden, 
der in der Aufdeckung von Ähnlichkeiten auch in den heterogensten 
Bereichen besteht, deren Zusammenstellung und Verbindung dem 
gewöhnlichen Denken absurd erscheint und daher von diesem als 
Ausdruck des Satzes e falso quodlibet sequitur gewertet wird, vom 
Standpunkt der jetzigen Denkform aber wegen der Geregeltheit als

242 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

bewußte und gewollte und auch begründete, kurzum als kalkulierte 
Absurdität< zu betrachten ist. Wir haben es mit einer geregelten 
Identifikation von Verschiedenem zu tun. So ungewöhnlich und 
fremdartig das Analogiedenken auf den ersten Blick erscheinen mag, 
so rückt es doch immer mehr ins Zentrum der Aufmerksamkeit glei­
cherweise von Mathematikern, Physikern, Computerfreaks wie von 
Biologen, Wirtschaftswissenschaftlern, Literaturwissenschaftlern 
u. a. Es avanciert mehr und mehr zum Instrumentarium für Unter­
suchungen in den verschiedensten Wissenschaftsbereichen. Man 
kann das Analogiedenken geradezu als Symptom der Moderne be­
zeichnen.

Rationalitätstypen A- 243

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


C. Außereuropäische Rationalität

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

und andere Aspekte altmesopotamischer Rationalität

Dietz Otto Edzard

Am Anfang sei auf eine Schwierigkeit hingewiesen, der wir begeg­
nen, wenn wir uns in die Kultur des Alten Zweistromlandes vertiefen 
wollen. Wir können nicht umhin, diese Kultur anzugehen mit Vor­
stellungen und Begriffen, über die wir verfügen dank unserem grie­
chisch-römischen und christlich-jüdischen Erbe, ganz zu schweigen 
von unserer mittelalterlichen, humanistischen und modernen euro­
päisch-amerikanischen Begriffswelt.

Wenn wir von >Typen der Rationalität< sprechen, die sich in den 
alten sumerischen und zweisprachig sumerisch-akkadischen Listen, 
aber auch in anderen Textgattungen der Keilschriftliteratur wider­
spiegeln, so müßte man zunächst darauf insistieren, daß sich weder 
eine strenge, unseren heutigen Vorstellungen entsprechende Typolo­
gie noch auch der Begriff der ratio im altmesopotamischen Vokabular 
und Gedankengut finden und verankern läßt; daß wir uns also dem 
Vorwurf einer anachronistischen Argumentationsweise aussetzen 
könnten. Da wir aber auf der anderen Seite das Repertoire unserer 
Begriffe nicht auf die Zeit von 650,1650 oder gar 2650 v. Chr. zurück­
stutzen oder durch ein altmesopotamisches ersetzen können, wollen 
wir das Problem hier nur andeuten und danach auf sich beruhen 
lassen.

Mit dem altmesopotamischen Vokabular, von dem ich ausgehen 
will, meine ich den Wortschatz der beiden Sprachen, die die zwei­
stromländische Kultur geprägt und ihr zu einer weiten Ausstrahlung 
verhelfen haben: des Sumerischen und des Akkadischen. Für das Su­
merische ist es bisher nicht gelungen, Verwandte aufzuspüren, seien 
sie nun antik oder modern.1 Rein typologisch, aber ohne irgendeine 

1 Sumerisch ist als gesprochene Sprache spätestens im 18. Jahrhundert v. Chr. ausgestor­
ben, und Sumerischsprecher haben sich von Sprechern etwa verwandter Sprachen spä­
testens am Ende des 4. Jahrtausends getrennt. Die ältesten Denkmäler für Sprachen, die 
als Verwandte des Sumerischen in Betracht gezogen worden sind, stammen aus einer

246 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

Intention, Verwandtschaft herzustellen, läßt sich das Sumerische ver­
gleichen mit Sprachen wie dem heutigen Baskischen oder Georgi­
schen. Das Akkadische dagegen ist eine semitische Sprache, eng 
verwandt mit dem Hebräischen, Aramäischen oder Arabischen. Ak- 
kadisch ist eine flektierende Sprache und typologisch - aber nicht 
genetisch! - den indogermanischen Sprachen vergleichbar.

Sowohl beim Umgang mit sumerischen als auch akkadischen 
Quellen begeben wir uns in eine vorantike »eigenbegriffliche« Welt* 2, 
und der Forscher ist immer wieder versucht, seine heutige Begriffs­
welt womöglich bis an die Wende vom 4. zum 3. vorchristlichen Jahr­
tausend hinaufzuprojizieren. Das ließe sich beispielsweise durchspie­
len an Ausdrücken, die wir mit >frei<, >Freiheit< übersetzen.3

1. Die ältesten lexikalischen Listen

Abbildung 1 zeigt die Kopie einer der ältesten uns überlieferten 
Wortlisten.4 Sie stammt aus der Zeit nicht lange nach der Schrift­
erfindung in Mesopotamien (ca. 3000 v. Chr.). Herkunftsort ist die 
Stadt Uruk im Süden der Landschaft, die die Griechen >Babylonien< 
genannt haben. Es handelt sich um eine sogenannte Kompositkopie, 
d. h. der moderne Autor hat eine größere Anzahl einzelner Tontafel­
exemplare, die längst nicht alle vollständig erhalten sind, in eine Ab­
zeichnung zusammengefaßt. Damit ist allerdings nichts verfälscht; 
denn die einzelnen Texte und Textfragmente laufen parallel, d.h. sie 
weisen dieselbe Reihenfolge der Zeicheneinträge auf - mit gering­
fügigen Abweichungen.5

Die abgebildete Liste oder Aufreihung hatte keinen wirtschaft­
lichen oder verwaltungsbedingten Zweck. Sie ist ein Werk reiner Ab­
straktion. Der Schreiber hat die ihm bekannten und in seinem

Zeit, die über 3000 Jahre jünger ist. Bei einer solchen zeitlichen Distanz kann gelegent­
licher Ähnlichklang von Wörtern im Sumerischen und in der als Verwandte vermuteten 
Sprache X genauso gut zufallsbedingt sein.
2 Dieser oft zitierte Ausdruck geht zurück auf B. Landsberger: Die Eigenbegrifflichkeit 
der babylonischen Welt, in: Islamica 2 (1926), S. 355-372 (Nachdruck Darmstadt 1965).
3 Sumerisch ama-(a)r-gi4 = >die Entlassung aus<, >Befreiung von finanzieller oder 
dienstlicher Abhängigkeit< bedeutet wörtlich >zur Mutter zurückkehrem. Das Akka­
dische verwendet in vergleichbarem Zusammenhang Ausdrücke für >rein<: ellu, zakü.
4 R. K. Englund / H. J. Nissen: Die lexikalischen Listen der archaischen Texte aus Uruk, 
Berlin 1993, S. 29.
5 Vgl. a. a. O., S. 123-134, die Einzeledition aller zugehörigen Texte und Textfragmente.

Rationalitätstypen A- 247

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dietz Otto Edzard

Abb. 1) Komposittext der archaischen Zeugnisse zu >Vessels<, siehe Fußnote 4

(Die Abbildung ist quer zu halten und in Pfeilrichtung von rechts nach links 
zu lesen, beginnend oben rechts.)

248 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

Schriftzeichen-Repertoire festgelegten Namen von Gefäßen zusam­
mengestellt; und er hat dem auch einige Gefäßinhalte hinzugefügt. 
Der Zweck der Liste war zunächst rein didaktisch. Sie sollte von 
Schülern memoriert werden, damit sie - angehende Schreiber - das 
Wort- und Zeichenrepertoire in ihrer Schreiberpraxis zur Verfügung 
hatten. Der didaktische Zweck war aber wohl schon zu Beginn des 
3. Jahrtausends nicht der einzige. In einer tieferen Schicht erahnen 
wir das Bestreben, die Welt dadurch zu erfassen, daß man das, was 
man benennen, aussprechen und schreiben konnte, auch festschrieb - 
in der Gestalt von Listen.6

Ich gestehe gern, daß auch ich als Keilschriftforscher die Liste in 
Abbildung 1 nur sehen, aber nicht laut vorlesen kann; einmal kann 
ich gar nicht alle dieser hocharchaischen Zeichen identifizieren, und 
zum anderen weiß ich nicht, wie bestimmte Zeichen, deren Ausspra­
che ich aufgrund von Glossen des 19. bis 17. Jahrhunderts v. Chr. ken­
ne, über tausend Jahre früher gesprochen worden sind. Ich kann also 
nur eine >Besichtigung< vornehmen.

Daß es sich um einen Listentext aus der Schule handelt, sieht 
man schon daran, daß jeder Eintrag in den einzelnen Fächern mit 
einem Griffeleindruck versehen ist, der die Zahl >eins< meint. Es soll­
te also jeweils etwas Individuelles vorgestellt werden. Es ist dies ein 
Brauch, der sich bis in die allerspäteste Zeit keilschriftlicher Schul­
tradition erhalten hat.7

Unsere Liste beginnt mit dem Zeichen für ein einfaches, spitz­
bauchiges Gefäß ohne Hals.8 Es ist das spätere Zeichen für >Ö1<, und 
ob nun bereits in unserer archaischen Liste das >Ö1< selbst gemeint 
war oder aber ein für die Aufbewahrung von Öl typisches Gefäß, 
können wir nicht mehr nachvollziehen. Das zweite Zeichen ist das 
Zeichen für >Gefäß< schlechthin, ein spitzbauchiges Behältnis mit 
Hals, auf Sumerisch - einer viel späteren Ausspracheangabe zufolge 
- dug. Es folgen zwei Formvarianten dieses Zeichens, d.h. das 
Grundzeichen DUG9 mit Strichzusätzen, dann ein Gefäß mit fla­
chem Boden und dem hineingeschriebenen Zeichen >Brot<. Ich kann 

6 Beste Information zu lexikalischen Listen bei A. Cavigneaux: Reallexikon der Assy- 
riologie und Vorderasiatischen Archäologie [abgekürzt: R1A], Berlin 1980-1983, Bd. 6, 
S. 609-641.
7 Eine entsprechende >eins< wird häufig auch vor den Namen männlicher Personen ge­
schrieben.
8 Wir wenden das Blatt um 90 nach rechts und beginnen mit der Lesung oben rechts.
9 Allgemeiner Konvention zufolge werden Keilschriftzeichen in Großbuchstaben trans­

Rationalitätstypen Ar- 249

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dietz Otto Edzard

hier nicht in Einzelinterpretationen fortfahren. Wir lassen die Liste 
als Bild auf uns wirken, und wir entdecken mühelos verschiedene 
Formassoziationen. Wir sehen, daß in der zweiten und dritten waa­
gerechten Kolumne das einfache Zeichen >Gefäß< wiederkehrt, aber 
jeweils mit etwas Hineingeschriebenem, und zwar 34mal. Hier sind 
also Gefäße definiert nach ihrer Aufnahmefunktion - wenigstens a 
potiori. Vgl. in der dritten Kolumne das siebente Zeichen von rechts: 
Man sieht deutlich ein in das Zeichen >Gefäß< hineingeschriebenes 
Schriftzeichen >Fisch<. Rein abstrakt definieren wir ein solches Zei­
chen als >Gefäß< mal >Fisch<.10 11 Gemeint war zweifellos kein Gold­
fischbehälter, sondern vielleicht ein Gefäß mit einer Fischlake.

Wir wissen in den meisten Fällen noch nicht (wir befinden uns 
ja noch ganz am Anfang der Listenliteratur oder Lexikographie), wel­
chem der verschiedenen möglichen Reihungsprinzipien unsere Liste 
folgte oder ob sie womöglich schon - wie das in jüngerer Zeit gang 
und gäbe ist - mehr als nur einem Prinzip folgte, und zwar assoziativ 
bald dem einen, bald einem anderen. Es sieht so aus, als sei das Rei­
hungsprinzip unserer archaischen Liste primär an der Zeichenform 
orientiert, also formal-visuell. Dabei kann dieses Prinzip durchaus 
variiert werden: A, Alz A2 usw. oder A.A, A.B, A.C usw. oder A.A, 
B.A, C.A usw. Doch kommen auch zwei andere Prinzipien in Be­
tracht, wenn wir die jüngere Entwicklung der Listen verfolgen: Das 
Reihungsprinzip kann logisch-kategorial sein; die Assoziation von 
einem Eintrag zum nächsten ist in diesem Falle eine begriffliche.11 
Und drittens gibt es auch die Assoziation nach dem Wortklang: Man 
stellte zusammen, was sich akustisch aufeinander bezog, z. B. allite­
rierend oder reimend.12 Wir können, da wir an ein Buchstaben- 
Schriftbild gewohnt sind, nur die kategoriale und die Klangassoziati­
on nachvollziehen: Wir könnten uns Reihungen vorstellen wie Glas, 
Weinglas, Schnapsglas, Marmeladenglas, Honigglas usw.; Flasche, 
Bierflasche, Pilgerflasche usw. Ein lautlich-assoziativer Übergang 
wäre etwa: Burgunder, Römer, Römertopf, Rumtopf ...

literiert, wenn nur das Zeichen als solches angedeutet werden soll, ohne daß sich der 
heutige Leser auf eine von oft mehreren möglichen Lesungen festlegen will.
10 Wir folgen dem in der Assyriologie eingebürgerten Brauch, >A x B< zu sagen, wenn B 
dem Zeichen A inkorporiert ist.
11 Vgl. Materialien zum sumerischen Lexikon / Materials for the Sumerian Lexicon 
[abgekürzt: MSL], Rom 1937 ff., Bd. 12, S. 33, Z. 2, 2a, 3: lugal, dumu-lugal, nam-du- 
mu-na; >König<, >Königssohn<, >Kronprinz<.
12 MSL, Bd. 7, S. 82 f. urra = hubullu X, Z. 111-124: hab, Z. 125-141: sab.

250 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

Diese Mischung von Assoziationstypen war sicher nicht bedingt 
durch etwaige Unfähigkeit, ein großzügig logisch gegliedertes Sy­
stem zu entwerfen. Hinter der besonderen Art der einzelnen Listen­
einträge stand gewiß auch schon jenes gesamt-altorientalische und 
ins Judentum und in den Islam vererbte Bemühen, ein schriftliches 
Werk auswendig zu lernen und sodann immer parat zu haben. Zum 
leichteren Memorieren bedurfte es aber so mancher Eselsbrücken, 
und so erklären sich zahlreiche, für uns zunächst ganz ungewöhnlich 
und unerwartet wirkende Übergänge.

Neben der Gefäßliste, die ich als Muster für frühes Nachdenken 
der Schreiber über das, was die Welt ausmacht, etwas ausführlicher 
vorgeführt habe, gibt es nun bereits zu Beginn des 3. Jahrtausends 
und vielleicht nur ein oder zwei Jahrhunderte nach der Erfindung 
der Schrift noch ein knappes Dutzend anderer solcher Listen: zwei 
über Menschenklassen im weitesten Sinne: die eine mit dem Schwer­
gewicht auf dem Handwerk und auf Berufen13, die andere zählt Äm­
ter, weltliche und kultische Funktionen auf14. Es gibt dann eine Liste 
über Landtiere15 und solche über Fische und Vögel16; wir haben die 
übergeordneten Themen: Pflanzen17, Holz und Holzgegenstände18, 
Metall und Metallgerät19, Getreidesorten und -produkte20, und 
schließlich - aber keineswegs als letztes - gibt es im archaischen Uruk 
auch eine Liste von über 90 Ortsnamen21.

All diese Listen sind noch einzelne, isolierte Werke, die zumin­
dest noch nicht durch eine Art von Kolophon als Teile eines über­
geordneten Ganzen gekennzeichnet sind. Solcherlei Zusammenfas­
sungen finden wir erst im 2. Jahrtausend. Damals hat man 
übergeordnete Titel geschaffen und Werke in Kapitel gegliedert, wo­
bei diese >Kapitel< Tontafeln waren.22

Ich habe bisher Listen genannt, die Realien, Berufe, Handwerke, 
Titel, Orte enthalten. Es fehlt noch ganz der religiöse Bereich. Ob 

13 R. K. Englund / H. J. Nissen: Die lexikalischen Listen der archaischen Texte aus Uruk, 
a. a. O., S. 69-86.
14 A.a.O., S. 86-89.
15 A.a.O., S. 89-93.
16 A.a.O., S. 93-98 und S. 98-100.
17 A.a.O., S. 120-122.
18 A.a.O., S. 103-112.
19 A.a.O., S. 134-141.
20 A.a.O., S. 142-145.
21 A.a.O., S. 145-150.
22 Vgl. A. Cavigneaux: R1A (s. Anm. 6).

Rationalitätstypen A- 251

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dietz Otto Edzard

nun Fundzufall oder nicht - die älteste Liste mit Götternamen 
stammt erst aus dem 26. Jahrhundert v. Chr. Auf einer Tafel mit 20 
Schriftkolumnen sind schätzungsweise 560 Götternamen aufgelistet, 
also wohl das gesamte damals bekannte Pantheon.23 Die Liste beginnt 
mit sechs Namen großer Götter: dem Himmelsgott An, dessen Sohn 
Enlil, der der eigentliche Hauptgott im sumerischen Pantheon war, 
der Liebes-, Kriegs- und Venusstern-Göttin Inanna (der akkadischen 
Ischtar), dem Weisheitsgott Enki, dem Mondgott Nanna und dem 
Sonnen- und Richtergott Utu (akkadisch Schamasch). Ein Glie­
derungsprinzip für die weiteren Namen dieser Riesenliste hat sich 
uns bislang nicht enthüllt. Ab und an sieht man Gottheiten vom sel­
ben Kultort nebeneinander.24 Oder es wird das Alliterations- oder 
Reimprinzip verfolgt, d.h. es sind Namen mit gleichem - oder sehr 
ähnlichem - An- oder Auslaut zusammengeordnet25, etwa so, wie 
wenn wir in einer Liste deutscher Vornamen Armgard, Irmgard, Hil­
degard, Sieglinde, Gerlinde, Gotthold, Gottfried nebeneinanderstel­
len würden. Sehr oft fällt das lautliche Assoziationsprinzip mit dem 
optischen zusammen, wenn nämlich zwei oder mehrere Namen als 
eines ihrer Glieder dasselbe Keilschriftzeichen enthalten.26 Daß uns 
das Gliederungsprinzip der Liste aber noch weitgehend unauf­
geschlossen ist (oder daß wir mit einer völlig anachronistischen Er­
wartung und Vorstellung an solch eine Liste herangehen), zeigt sich 
am Beispiel des vergöttlichten Heroen Gilgamesch. Sein Name steht 
in Kol. xiii, Z. 7'; aber seine Eltern, sein Vater Lugalbanda und seine 
Mutter Ninsuna, erscheinen an jeweils ganz anderer Stelle als der 
Sohn: Kol. vii, Z. 15 bzw. Kol. vii, Z. 13.27 Das genealogische Prinzip, 
das sich uns aufdrängen würde, ist damals offenbar nicht angewendet 
worden.

23 Die Liste stammt aus der Stadt Suruppak. Bearbeitet und mit Namenregister ver­
sehen von M. Krebernik: Zeitschrift für Assyriologie und Vorderasiatische Archäologie, 
Bd. 76 (1986), S. 163-166,168-188,191-204.
24 Vgl. a.a.O., S. 1651, zu Gottheiten aus Uruk-Kulaba.
25 A. a. O., S. 175 Kol. Vii, Z. 21-24: vier Namen mit dem Element pirig = >Löwe<.
26 Dies trifft besonders auf die große Zahl (40%) der Namen zu, die mit dem Element 
nin = >Herr<, >Herrin< anlauten und die sich allesamt in der ersten Hälfte der Liste 
befinden.
27 M. Krebernik: Zeitschrift für Assyriologie und Vorderasiatische Archäologie, a. a. O., 
S. 182 bzw. 174. Es ist allerdings zu beachten, daß Ninsuna an zweitletzter Stelle der 
großen, mit nin anlautenden Gruppe von Gottheiten steht und daß ihr Name nur durch 
dn/M-UL.HI von Lugalbanda getrennt ist.

252 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

2. urra = hubullu

Lassen Sie mich nun wieder einen Jahrhundertesprung machen hin 
zu dem wohl imposantesten Listenwerk, das wir geradezu als eine 
Art von Enzyklopädie bezeichnen dürfen. Es heißt urra = hubullu, 
und das ist jeweils das sumerische und akkadische Wort für eine zin­
stragende Schulde28 Es handelt sich bei diesem Werktitel um den 
allerersten Listeneintrag. Eine solche Zitierweise ist uns nicht unbe­
kannt. Denken wir nur an die verschiedenen Teile der Messe: Re­
quiem Sanctus Dies irae ... sind Eingangsworte, incipits, mit 
denen ein ganzer Passus bezeichnet wird.

Das Werk urra = hubullu ist in zwei Versionen erhalten: einer 
älteren, einsprachigen, nur sumerisch formulierten Fassung und 
einer jüngeren bilinguen Version, sumerisch und akkadisch.29 Es 
gehört zu den großen Leistungen der altmesopotamischen Kultur, 
daß sie ihre Zweisprachigkeit geistig in der Form lexikalischer Listen 
verarbeitet hat, in denen jeder sumerische Eintrag mit einer akka- 
dischen Übersetzung - oder phraseologischen Entsprechung - ver­
sehen ist.30 Es konnte sich dabei, zumal bei Realien, um lexikalische 
Eins-zu-eins-Entsprechungen handeln. Aber wie wir aus unseren re­
zenteren Wörterbüchern wissen, sind Eins-zu-eins-Gleichungen al­
les andere als die Regel.31 So kommt es vor, daß ein sumerischer Ein­
trag mehrere akkadische Entsprechungen hat - und auch umgekehrt: 
mehrere sumerische Einträge haben dieselbe akkadische >Gleichung<. 
Wir sehen auch, daß man bewußt Zweideutigkeiten zu vermeiden 
suchte. Das sumerische Verbum kud hat die Grundbedeutung 
>schneiden<; eine der akkadischen >Gleichungen< ist der Infinitiv 
harämu >schneiden<; da dieses harämu aber auch die ganz andere 
Bedeutung >etwas einhüllem hatte, hat der Listenschreiber erläu­
ternd hinzugesetzt: sa paräsi bezüglich des Schneidens, Trennens^ 

28 Die Liste ist ediert von B. Landsberger / M. Civil / E. Reiner in: MSL, Bd. 5 (1957) 
Bd. 11 (1974).
29 Es ist wohl nur durch den Fundzufall bedingt, daß uns die ältesten Exemplare der 
zweisprachigen Version nur aus der >Peripherie< bekannt sind: aus der Mittelmeerhafen­
stadt Ugarit und aus der Hethiterhauptstadt Hattusa in Kleinasien.
30 Vgl. z. B. W. von Soden: Zweisprachigkeit in der geistigen Kultur Babyloniens (Öster­
reichische Akademie der Wissenschaft, Phil.-hist. Klasse, Sitzungsbericht 235, Heft 1), 
Wien 1960.
31 D. h. es lassen sich Fälle wie >Himmel< = sky, heaven; mountain = >Berg<, >Gebirge< 
um viele Jahrtausende zurückverfolgen.

Rationalitätstypen A- 253

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dietz Otto Edzard

Er wollte damit erklären: »harämu, aber nur, wenn die Bedeutung 
>schneiden< vorliegt.«32

Aber zurück zum Listenwerk urra = hubullu. Es war in seiner 
klassischen zweisprachigen Gestalt in 24 Tafeln aufgeteilt, urra = 
hubullu war weit verbreitet - bis an die Mittelmeerküste und ins 
Innere Kleinasiens, und es wurde durch die Jahrhunderte tradiert. 
Exzerpte finden sich noch auf Tontafeln aus der Zeit um Christi Ge­
burt.33 Ein schriftgeschichtliches Unikum ist, daß auf diesen späte­
sten Tontafeln der Keilschrifttext von einer in den Ton geritzten grie­
chischen Umschrift begleitet ist.34

Tafel I unserer Serie enthält, wenn wir es auf einen gemein­
samen Nenner bringen wollen, Ausdrücke und Formeln aus dem 
Rechts- und Geschäftsleben, dazu Familien- und Verwandtenbe­
zeichnungen, Monatsnamen und vieles andere, was man benötigte, 
wenn man einen Vertrag oder eine Verwaltungsurkunde ausstellen 
wollte. Wir haben hier also zunächst einmal einen höchst prakti­
schen, erdnahen Hintergrund; vgl. urra = hubullu I, Z. 22-25: se-ba 
= epru >Gerstenration<, i-ba = pissatu >Ölration<, siki-ba = lubustu 
>Wollration<, tüg-ba = nalbasu >Kleiderzuteilung<.35

Tafel II setzt die formularbezogenen Kontexte noch weiter fort; 
sie endet mit Ausdrücken für Steuer, Tribut, Ertrag, verpflichtende 
Leistung.

Die Tafeln III bis VII behandeln das Thema >Holz< im weitesten 
Sinne. Leitprinzip bei den Listeneinträgen ist das >klassifizierende< 
Zeichen (Determinativ) G1Ö >Holz, Baum<, das fast allen Einträgen 
vorangesetzt ist.36 Wie kommt es nun beim Übergang von Tafel II zu 
III zur Assoziation von Ausdrücken für Abgaben mit dem >Holz' Ta­
fel III sind einige besonders wertvolle Hölzer aufgeführt. Mesopota­

32 Vgl. W. von Soden: Akkadisches Handwörterbuch, Wiesbaden 1965, Bd. 1, s.v. 
harämu II.
33 Vgl. M. J. Geller: The Last Wedge, in: Zeitschrift für Assyriologie und Vorderasiati­
sche Archäologie, Bd. 87 (1997), S. 43-95, bes. S. 68-71, Nr. 1-4.
34 Siehe die Kopien bei M. J. Geller: The Last Wedge, a.a.O., S. 87 f.
35 MSL, Bd. 5, S. 10.
36 Die Tafeln III bis VII sind ediert in MSL, Bd. 5 und 8. - Das Determinativ wird in der 
Mehrzahl der Fälle dem determinierten Wort vorangeschrieben; wird es nachgesetzt, so 
weise ich im Folgenden ausdrücklich darauf hin. Determinative waren überwiegend nur 
optische Deutungszeichen und wurden nicht mitgelesen. Seltener sind sie Wortbestand­
teil. Manchmal ist die Option für uns nicht klar. In der Transliteration der Assyriologen 
wird das nicht mitzulesende Determinativ teils hochgesetzt (z. B. giSbansur >Tisch<), teils 
in Großbuchstaben geschrieben (vgl. Anm. 9; GI§ banSur).

254 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

mien war notorisch holzarm und mußte wertvolle Hölzer importie­
ren - oder sich als Tribut liefern lassen. Eine schon in Texten des 
25. Jahrhunderts v. Chr. überlieferte sumerische Wendung für >Tribut 
leistem lautet wörtlich >sich Holz auf den Nacken legem.37 So müssen 
wir zwar nicht, aber so können wir den Übergang von Tafel II zu III 
erklären. Wir wollen auch im Folgenden versuchen, den themati­
schen Fortgang des Listenwerkes zu begründen.

Wenn das Ausgangsthema der Tafeln III bis VII Bäume, Baum­
bestandteile, Holzarten sind, so kommen doch regelrechte Unter­
kapitel vor, wie z. B. 130 Zeilen zum Thema >Dattelpalme<, dem über­
haupt wichtigsten Baum im südlichen Zweistromland38, oder über 
die Themen >Schiff, Schiffstypen, Bestandteile, Zubehör?9, >Türen<40, 
>Pflug<41 oder >Wagern42.

Tafeln III bis VII haben zusammengenommen fast 2100 Zeilen. 
Nirgends sonst in der altmesopotamischen Literatur ist das Stichwort 
embarras de richesse so angebracht wie bei unserer enzyklopädischen 
Liste. Längst nicht alle Wörter, die wir aus den Listen kennen, sind 
uns bisher auch in sonstigem Kontext bekannt - wie freilich auch 
umgekehrt nicht das ganze uns belegte sumerische oder akkadische 
Lexikon auch in den antiken lexikalischen Listen vertreten ist.

Wir können leider nicht so sehr ins Einzelne gehen, wie es die 
Sache wert wäre. Auf das Kapitel >Holz< folgt in den Tafeln VIII und 
IX der Gegenstand >Rohr< und >Schilf< mit allen möglichen Rohr­
erzeugnissen, Matten, Zäunen, Körben, nicht zu vergessen das 
Schreibrohr. >Klassifizierendes< Zeichen, Determinativ, ist in diesem 
Kapitel Gl >Rohr<.43 Die Terminologie ist außerordentlich reichhaltig 
in einem Land, wo Schilf und Rohr zu den wichtigsten Rohmateria­
lien gehörten und zu einem guten Teil mit dem Holz wetteiferten. 
Nicht ohne Grund gibt es in der sumerischen Literaturgattung der 
>Streitgespräche< auch eines von gis und gi, >Holz und Rohre.44 Der 

37 Vgl. H. Behrens / H. Steible: Glossar zu den altsumerischen Bau- und Weihinschrif­
ten (Freiburger Altorientalische Studien, Bd. 6) Freiburg i. Br. 1983, S. 228, s.v. mä 2.
38 Vgl. dazu ausführlich B. Landsberger: The Date Palm and its By-Products according 
to the Cuneiform Sources (Archiv für Orientforschung, Beiheft 17), Wien 1967.
39 Dazu A. Salonen: Die Wasserfahrzeuge in Babylonien, Helsinki 1939.
40 A. Salonen: Die Türen des alten Mesopotamien, Helsinki 1961.
41 Vgl. C. Wilcke, in: Figurative Language in the Ancient Near East, hrsg. von 
M. Mindlin et al., London 1987, S. 77 f.
42 A. Salonen: Die Landfahrzeuge des alten Mesopotamien, Helsinki 1951.
43 Die Tafeln VIII und IX sind ediert in MSL, Bd. 7.
44 Es liegt noch keine vollständige Edition vor.

Rationalitätstypen A- 255

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dietz Otto Edzard

thematische Übergang in urra = hubullu von Tafel VII zu VIII ist 
also unschwer zu erklären.

In Tafel X kommen Gefäße, Töpfe, d.h. gebrannte, nicht ge­
flochtene Behältnisse zur Sprache. Insofern läßt sich wiederum der 
Übergang vom >Rohr< aus verstehen. Das Determinativ ist DUG 
>Gefäß<.45 Neben Tongefäßen werden auch >Öfen<, vor allem >Brenn- 
öfen<, abgehandelt, und von der gebrannten Ware geht die Liste über 
zum Rohmaterial >Lehm< und zu verschiedenen Arten von Lehm­
pasten.46

Es fehlen uns unter den Rohmaterialien für Gegenstände der 
Zivilisation noch das Leder und das Metall, und prompt liefert uns 
Tafel XI einen Traktat über Leder und Lederwaren (Determinativ 
KU§ >Haut, Leder<), Gerbereimittel, also Mineralien, und danach 
geht die Liste über zum Metall >Kupfer< und zu kupfernem Gerät 
(Determinativ URUDU >Kupfer<).47 Tafel XII setzt das Thema >Me- 
tall< fort, u.a. mit der Bronze, dem Silber und dem Gold.48 Am Ende 
von Tafel XII stehen allerhand Tiere aus Gold, also wohl Anhänger 
oder Ohrgehänge in Tierform, und so - und nur so - kann ich mir 
den sonst völlig abrupt erscheinenden Übergang erklären zu den 
nächsten beiden Tafeln XIII und XIV, wo Haus- und Wildtiere be­
handelt sind49 - übrigens mit Ausschluß der Fische und Vögel, die 
erst später an die Reihe kommen. Wer will, mag an Genesis 1, Kapitel 
1 denken, wo die Tiere des Wassers und der Lüfte vom Getier der 
Erde getrennt sind. Behandelt werden in urra = hubullu XIII und 
XIV bestimmte Säugetiere, Reptilien, Amphibien, Krebse, Insekten 
und Schnecken. Besonders ausführlich sind Schafe und Rinder, Cani- 
den und Feliden behandelt. Hat sich ein Schreiber einen Witz gelei­
stet, als er in die Aufzählung verschiedener Arten von Schafen auch 
ein >Schaf, das der Löwe bzw. der Wolf frißt< hineinschmuggelte?50

45 Vgl. schon oben S. 240 ff.
46 Tafel X ist ediert in MSL, Bd. 7. - Ausführlich W. Sallaberger: Der babylonische 
Töpfer und seine Gefäße, Ghent 1996; dort S. 129-159 auch eine Neuedition von urra 
= hubullu X von M. Civil.
47 Tafel XI ist ediert in MSL, Bd. 7.
48 Tafel XII ist ediert in MSL, Bd. 7.
49 Die Tafeln XIII und XIV sind ediert in MSL, Bd. 8/1 und 8/2. Nach wie vor ein 
>Klassiker< zum Gegenstand ist B. Landsberger: Die Fauna des Alten Mesopotamien, 
Leipzig 1934.
50 MSL, Bd. 8/1, S. 10 Z. 37: >Schaf, das der Gott ißt< bezieht sich auf ein Opfertier; 
Z. 38-39: >Schaf, das der Löwe frißt< und >Schaf, das der Wolf frißt< sind analoge Zusät­
ze.

256 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

Von den Tieren geht es über zu Tafel XV: Fleisch und Körper­
teile (Determinativ UZU >Fleisch<).51 Daß man auch hier sehr aus­
führlich ist, entspricht ganz und gar der hervorragenden Kenntnis 
des menschlichen Körpers, was sich in der hochentwickelten altme­
sopotamischen Medizin widerspiegelt.52 Das Ende von Tafel XV ist 
noch nicht bekannt. Tontafeln waren ja leicht zerbrechlich, und so 
kommt es häufig vor, daß es uns mit einem Literatur- oder Listen­
werk in Keilschrift so ergeht wie mit den Fragmenten der Vorsokra- 
tiker. Wir können also noch nicht sagen, aufgrund welcher - nahelie­
genden oder mehr herbeigezogenen, aber geistreichen - Assoziation 
wir von den Körperteilen in Tafel XV zu den Steinen in Tafel XVI 
gelangen. Ist es zu gewagt, Nieren- oder Blasensteine als Eselsbrücke 
zu vermuten?53

Unter den Steinen in Tafel XVI (Determinativ NA4 >Stein<) fin­
den sich interessanterweise auch die Muscheln.54 Von Pflanzen han­
delt die bisher nur ziemlich lückenhaft überlieferte Tafel XVII (De­
terminativ U >Pflanze, Kraut< oder - nachgesetzt - SAR >Gemüse<).55

Fische (Determinativ KU6 >Fisch< - nachgesetzt) und Vögel (De­
terminativ MKJSEN >Vogel< - ebenfalls nachgesetzt) werden in Tafel 
XVIII behandelt56, Wolle und Textilien (Determinative SIKI >Wolle< 
und TÜG >Stoff, Gewandstück<, GU >Faden<, GADA >Flachs<) in Ta­
fel XIX.57 Diese Tafel endet mit einer Aufzählung von Flachsarten, 
und da erscheint der Übergang zum Thema >Felder< (Determinativ 
A.§Ä >Feld<) in Tafel XX nicht ganz waghalsig vermutet.58 Nun sind 
wir nahe der Geographie, und mit Tafel XXI betreten wir das Gebiet 
der Ortsnamen (Determinativ KI >Platz, Ort<).59 Hier sei wieder eine 

51 Tafel XV ist ediert in MSL, Bd. 9.
52 Vgl. R. D. Biggs: Medizin, in: R1A, Bd. 6 (1987-90), S. 623-629; M. Haussperger: Die 
mesopotamische Medizin und ihre Ärzte aus heutiger Sicht, in: Zeitschrift für Assyrio- 
logie und Vorderasiatische Archäologie, Bd. 87 (1997), S. 196-218, mit ausführlicher 
Bibliographie.
53 Vgl. M. Haussperger: Die mesopotamische Medizin, a.a.O., S. 208; Chicago Assyri- 
an Dictionary, Bd. A/l (1964), S. 60: abnu 7.
54 Tafel XVI ist ediert in MSL, Bd. 10; zu den Muscheln vgl. A. L. Oppenheim: Meso- 
potamian Conchology, in: Orientalia, Bd. 32 (1963), S. 407-412.
55 Tafel XVII ist ediert in MSL, Bd. 10.
56 Tafel XVIII ist ediert in MSL, Bd. 18.
57 Tafel XIX ist ediert in MSL, Bd. 10. Zu Textilien und Bekleidung vgl. auch die Artikel 
>Kleidung<, >Kopfbedeckung<, >Leinen< in R1A, Bd. 6.
58 Tafel XX ist ediert in MSL, Bd. 11.
59 Tafel XXI ist ediert in MSL, Bd. 11.

Rationalitätstypen A- 257

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dietz Otto Edzard

Bemerkung zur Reihung und Gliederung eingeschoben: Es gibt kein 
geographisches Prinzip, das unsere heutigen Vorstellungen befriedi­
gen könnte, und nichts wäre falscher, als wenn wir den damaligen 
Schreibern unser heutiges Landkartenbild unterlegen würden. Zwar 
werden vermutlich hier und da Orte nach ihrer Nachbarschaft auf­
gereiht oder nach ihrer Lage fluß- oder kanalabwärts60, aber viel öfter 
herrscht das Reim- oder Alliterationsprinzip vor.61 Das Thema >Orts- 
namen< bietet auch eine gute Gelegenheit, auf eine Besonderheit der 
Liste urra = hubullu (wie auch vieler anderer Listen) einzugehen: 
Vieles alte, überholte, obsolet gewordene Gut wurde pietätvoll wei­
tertradiert; dagegen wurden die Listen längst nicht immer moderni­
siert, d. h. auf den zeitgenössischen Wissensstand gebracht.62

Auf die Ortsnamentafel XXI folgt Tafel XXII mit Ländern und 
Bergen (beide mit dem Determinativ KUR >Berg(land)<), Flüssen 
(Determinativ fD >Fluß<) und kleineren Wasserläufen63, und dann 
geht es von der irdischen gleichsam zur himmlischen Geographie 
über: Es folgen nämlich Stern- und Gestirnnamen (Determinativ 
MUL >Stern<). Am Schluß der Tafel XXII stehen - zunächst ganz 
unerwartet - Ausdrücke für Seile und Fasern; aber das läßt sich un­
schwer entschlüsseln: Wir werden mit den Meßleinen und Spann­
seilen der Feldvermesser bekannt gemacht.64

Das enzyklopädische Werk urra = hubullu klingt in den Tafeln 
XXIII und XXIV aus mit den Namen von Lebensmitteln und Geträn­
ken: Suppen, Brühen, Bier (eine fast nicht enden wollende Aufzäh­
lung), Bier-ingredienzien, Ausdrücken für Mehlsorten, Brot, Ku­
chen, Dattelsirup, Öl, Sesam, Milch und Käse, Hülsenfrüchte, 
Getreide, Granatäpfel, Datteln und anderes mehr.65 Wie erklärt sich 
das, so fragen wir abermals etwas verwundert, bis uns das übergrei­
fende Stichwort einfällt: Guide Michelin! Die Geographie hat den 

60 Da aber zahlreiche aus den Keilschriftquellen bekannte Ortsnamen noch nicht loka­
lisiert werden konnten, besteht bei der Auswertung der geographischen Listen durchaus 
die Gefahr des Zirkelschlusses.
61 Vgl. MSL, Bd. 10, S. 105 Z. 302-303: bur-zi-ab-ba KI, bäd-zi-ab-ba KI; D. O. Ed­
zard: The Ideas of Babylonian »Geography«, in: Sumer, Bd. 41 (1985), S. 113-114.
62 Die Hafenstadt Ugarit am Mittelmeer und die hethitische Hauptstadt sind in geogra­
phischen Listen bisher nicht aufgetaucht.
63 Tafel XXII ist ediert in MSL, Bd. 11.
64 Das Vermessungswesen war hochentwickelt, und es gab schon im 3. Jahrtausend 
v. Chr. ein sehr differenziertes System der Längen- und Flächenmaße; vgl. M. A. Powell: 
Maße und Gewichte, in: R1A, Bd. 7 (1987-1990), S. 457-517.
65 Die Tafeln XXIII und XXIV sind ediert in MSL, Bd. 11.

258 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

Gaumen gereizt. Damals wie heute wechselte die Küche von Ort zu 
Ort, und wenn auch - um es genau zu sagen - die kulinarischen 
Ausdrücke unserer Liste nicht mit besonderen Orten oder Landschaf­
ten verknüpft sind, so dürfte doch die Assoziation von Geographie 
und Gastronomie nicht unsinnig sein.

Wir wollen rekapitulieren: urra = hubullu beginnt mit einer 
Art Formularhandbuch und behandelt anschließend in verschieden 
langen Kapiteln (sie können bis zu fünf Tafeln umfassen) die Gegen­
stände Holz, Rohr, Tonbehältnisse und Verwandtes, Leder, Metalle, 
Haus- und Wildtiere, Fleisch, Körperteile, Steine, Pflanzen, Fische, 
Vögel, Wolle und Textilien, Geographie, Sterne, Viktualien.

3. Andere Listen

Zwei große Bereiche sind in urra = hubullu ausgeklammert: die 
Götterwelt und der Mensch in seinem Status und seiner Tätigkeit. 
Diesen beiden Bereichen sind eigene, in sich wieder sehr umfangrei­
che Listenwerke gewidmet. Es sind beides späte Nachfolger von Li­
sten, die uns schon aus der ersten Hälfte des 3. Jahrtausends v. Chr. 
bekannt sind.66 Auch bei den Gottheiten und den Menschenklassen 
ist man im Laufe der Schultradition von einsprachig sumerischen zu 
zweisprachigen, sumerisch-akkadischen, Listen vorgedrungen. Da 
die Akkader allerdings einen Großteil des sumerischen Pantheons 
übernommen haben, finden wir bei sehr vielen Einträgen von Götter­
namen in der akkadischen Spalte einfach ein düto-Zeichen.

Die klassische Götterliste trägt den aus der Anfangszeile bezo­
genen Titel An = Anum67; vor den Götternamen erscheint das Deter­
minativ DINGIR >Gottheit<; da das Sumerische keine Genera unter­
scheidet, steht DINGIR sowohl bei Göttern wie bei Göttinnen. An 
war der sumerische Himmelsgott, und Anum ist nichts anderes als 
die akkadisierte (d. h. mit einer Flexionsendung versehene) Form des 
sumerischen Namens. An = Anum hat eine Systematik, die unserem 
Verständnis stärker entgegenkommt. In vielen Fällen wird ab­

66 Vgl. oben S. 244.
67 R. L. Litke: A Reconstruction of the Assyro-Babylonian God-Lists AN: dA-NU-UM 
and AN: ANU §A AMELI (unveröff. Diss. Yale Univ. 1958); vgl. zum Thema >Götter- 
listen< allgemein W. G. Lambert: R1A, Bd. 3 (1957-71), S. 473-479; M. Krebernik: Zeit­
schrift für Assyriologie und Vorderasiatische Archäologie, a.a.O. (oben Anm. 23).

Rationalitätstypen A- 259

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dietz Otto Edzard

schnittsweise zunächst der Hauptname einer Gottheit angeführt, und 
es folgen Epitheta und die Namen von lokalen Erscheinungsformen, 
danach die verschiedenen Namen der göttlichen Gemahlin, der Kin­
der und der Mitglieder des göttlichen Hofstaates.68 Wenn allerdings 
der Sohn oder die Tochter einer großen Gottheit selbst wieder eine 
weitreichende Bedeutung hatte, ist dem betreffenden Gott oder der 
Göttin ein eigener Abschnitt gewidmet. An = Anum hat ungefähr 
1970 Listeneinträge. Das heißt freilich nicht, daß es so viele individu­
elle Gottheiten gegeben hätte. Öfter entfallen Dutzende von Ein­
trägen auf eine einzelne Gottheit.69

Die Liste, die den Menschen und seine Tätigkeiten und Funk­
tionen beschreibt, hat das sumerische Leitwort lü >Person< und dem­
entsprechend das Determinativ LU >Person<.70 Der Titel der Liste ist a 
potiori aufzufassen; denn es werden zu manchen Funktionen oder 
Berufs- und Tätigkeitsbezeichnungen assoziativ auch Ausdrücke auf­
gelistet, die stricto sensu keine Bezeichnungen für Menschen sind. So 
ist das Stichwort >Musikant< Anlaß, eine größere Anzahl musika­
lischer Termini, u.a. Gattungsbezeichnungen für Lieder, aufzu­
führen.71 Für uns amüsant ist, daß der >Schlangenbeschwörer< und 
der >Oberschlangenbeschwörer< zwischen den Abschnitten für den 
>Musikanten< und den >Kultsänger< stehen.72

Wir können das Thema lexikalische Listern hier nicht in aller 
Ausführlichkeit beschreiben. Sonst müßten wir eingehen auf die im­
ponierenden Sammlungen sumerischer Verbalformen, die auch ins 
Akkadische übersetzt sind. Die Reihenfolge ist stets 3., 1., 2. Person 
(soweit es sich nicht um Imperative oder andere Modalformen han­
delt).73 Oder wir müßten die Sammlungen von Medizinalpflanzen 
behandeln74 oder die sogenannten Synonymenlisten, wo akkadische 
Wörter durch andere Wörter derselben Sprache erklärt sind.75 Wir 
hätten uns auch noch den verschiedenen Typen von >Syllabaren< zu 

68 Vgl. W. Lambert: R1A, Bd. 3 (1957-1971), S. 475 f.
69 In An = Anum (vgl. Anm. 67), Tafel II, Z. 185-234, und Tafel VII, Z. 1-66, stehen
116 Namen, die mit Marduk, dem Hauptgott von Babylon, gleichgesetzt werden.
70 Ediert von E. Reiner und M. Civil in MSL, Bd. 12 (1974).
71 MSL, Bd. 12, S. 54 f., Z. 587-620.
72 A.a.O., S.56,Z.651f.
73 B. Landsberger et al.: MSL, Bd. 4 (1956): Old Babylonian Grammatical Texts VII 
(S. 89-99), VIII (S. 101-103), IX (S. 106-109).
74 Vgl. A. Cavigneaux: R1A (s. Anm. 6), S. 630f., §18.5.
75 A.a.O., S. 639, §22.

260 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

widmen, wo teils einfache, teils kompliziert zusammengesetzte Keil­
schriftzeichen aufgereiht und erklärt werden (erklären meint, daß die 
Lesung des jeweiligen Zeichens durch Alternativschreibungen ver­
deutlicht wurde; z. B. erklärte man BA durch ba-a oder KAL durch 
ka-al.76 Oder wir müßten auch die sogenannte fu-ta-H-Liste erwäh­
nen, eines der grundlegenden >Schulbücher< angehender Schreiber. 
Dort werden einfache Silbenzeichen in der stereotypen Vokalabfolge 
u-a-i oder auch u-a-i-e abgehandelt.77

Diese Listen - und ich habe längst nicht alle genannt - sind bar 
jeglicher irgendwie >über der Sache stehenden erklärender Zusätze, 
ohne Kommentar in didaktischer Prosa, ohne Erläuterung, warum 
denn der Listenverfasser oder sein Vorgänger so und nicht anders 
vorgegangen sei. Nirgends ein genereller Satz von der Art »Ich will 
dies und das beschreiben und gehe so und so vor«. Zwar gibt es zu der 
oben ausführlich beschriebenen Liste urra = hubullu eine zusätz­
liche >Kommentar<-Liste. Sie ist dreispaltig: Sumerisch, Akkadisch, 
des weiteren enthält sie noch eine Spalte mit akkadischen Aus­
drücken, die das Akkadische der zweiten Spalte synonymisch er­
läutern.78 Aber dieses >Kommentieren< geschieht eben auch nur wie­
der in Form einer Liste. Es kann gut sein, ja es ist gar nicht 
unwahrscheinlich, daß im Unterricht oder im gelehrten Disput auch 
abstrahierend sinniert wurde. Doch ist dergleichen nie schriftlich 
ausformuliert worden. Für eine erläuternde, hin- und herargumen­
tierende, sorgsam erwägende, das Pro und Contra bedenkende Prosa 
müssen wir auf die Griechen warten!

4. Omen- und Gesetzessammlungen

Im Anschluß an die Listenliteratur wollen wir noch zwei weitere Ge­
genstände erörtern, die geeignet sind, >altmesopotamische Rationali­
tät zu beleuchten. Es sind die altorientalischen Sammlungen von 
Rechtssätzen, d.h. die sogenannten Codices79, und die äußerst um­

76 Z. B. M. Civil et al.: MSL, Bd. 14 (1979), S. 30 ff.
77 Vgl. A. Cavigneaux: R1A, S. 611.
78 Die >Kommentar<-Liste ist zusammen mit den zugehörigen Tafeln von urra = hubul­
lu in MSL, Bd. 5-11, ediert.
79 Vgl. J. Klima / H. Petschow / G. Cardascia: Gesetze, in: R1A, Bd. 3 (1957-71), 
S. 243-288. Die Literatur zu den altorientalischen Rechten ist kaum überschaubar und 
kann hier auch nicht ausschnittsweise vorgeführt werden. Vgl. noch unten Anm. 82.

Rationalitätstypen A- 261

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dietz Otto Edzard

fangreiche Omenliteratur80. Beides kann leider nur sehr gerafft ge­
schehen; dabei wären beide eine längere Abhandlung für sich wert. 
Die Rechtssätze und die Omen-sätze haben miteinander gemein, daß 
sie aus einem Vordersatz und einem Nachsatz, einer Protasis und 
Apodosis, bestehen: »Wenn A, dann (ist die Folge) B« - um es auf 
die kürzeste Formel zu bringen. Dabei kann A ein rechtlicher Tat­
bestand sein und B die Rechtsfolge, z.B. eine Sanktion oder eine 
Empfehlung; vgl. Codex Hammurabi, §109: »Wenn sich im Haus 
einer Schankwirtin Gesindel zusammentut und sie dieses Gesindel 
nicht dingfest machen kann und nicht zum Palast überführt, wird 
die betreffende Wirtin getötet.«

Oder aber A ist ein ominöser Befund: ein bestimmtes Merkmal 
der Leber des frisch geschlachteten Schafes oder das physiogno- 
mische Merkmal einer Person oder eine Erscheinung der Umwelt 
wie rote Ameisen, die aus einem Mauerloch durchs Zimmer laufen. 
B ist in diesem Falle die Folgerung, die man aus dem Omenbefund zu 
ziehen hat, z.B. der König wird zuverlässige Berater haben, der 
Omensteller wird seinen Prozeß verlieren, der Wettergott wird die 
Ernte wegschwemmen usw. Die Apodosen sind, wenn man sie in 
genügend großer Zahl sammelt, übrigens auch eine hochinteressante 
Quelle für alle möglichen Umstände und Einzelheiten des täglichen 
Lebens im Alten Orient.81

Dies zunächst nur zur allgemeinen Struktur der sogenannten 
Gesetzes- und Omensammlungen. Ich würde eine schlimme Unter­
lassung begehen, würde ich nicht im Zusammenhang meines The­
mas etwas genauer auf den Codex Hammurabi aus dem 18. Jahrhun­
dert v. Chr. eingehen.82 Lange Zeit wurde diese Sammlung von 282 
Rechtssätzen (oder >Paragraphen<) zwar in ihren Einzelaussagen als 
eine hervorragende Leistung altorientalischen Geistes anerkannt; 

80 Aus der sehr umfangreichen Literatur seien nur drei Titel herausgegriffen: A. Goet- 
ze: Old Babylonian Omen Texts (Yale Oriental Series, Babylonian Texts), New Haven, 
Conn. 1947, S. 1-11; U. Jeyes: Old Babylonian Extispicy, London 1989; R. Leiderer: 
Anatomie der Schafsleber im babylonischen Leberorakel, München, Bern, Wien, San 
Francisco 1990; die beiden letztgenannten Werke enthalten jeweils ausführliche Biblio­
graphien.
81 A. L. Oppenheim: Zur keilschriftlichen Omenliteratur, in: Orientalia, Bd. 5 (1936), 
S. 199-128; D. O. Edzard: Die altbabylonischen Omina als Spiegel ihrer Zeit, in: Fischer 
Weltgeschichte, Bd. 2: Die altorientalischen Reiche I, Frankfurt a.M. 1965, S. 172-174.
82 Vgl. oben Anm. 79; A. Finet: Le Code de Hammurapi, Paris 1973; J. Bottero: Le Code 
de Hammurabi, Paris 1967; R. Borger et al.: Rechtsbücher (Texte aus der Umwelt des 
Alten Testaments, Bd. 1), Gütersloh 1982.

262 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

was aber den Aufbau und das innewohnende System betrifft, so war 
das Urteil der Rechtshistoriker einigermaßen herablassend. Wer vom 
römischen Recht herkam und die ihm gewohnten Maßstäbe anlegte, 
konnte sich nur enttäuscht geben. Erst 1965 hat der Leipziger und 
Münchener Rechtshistoriker Herbert Petschow eine regelrechte 
Ehrenrettung vorgenommen. Petschow hat gezeigt, daß dem Codex 
Hammurabi durchaus eine Systematik innewohnt, nur eben nicht 
die uns geläufige abendländische.83 Wenn ich im ersten Absatz dieses 
Referats darauf hinwies, daß wir beim Versuch, uns in die alt-orien­
talische Geisteswelt hineinzudenken, >belastet< sind durch unsere seit 
dem klassischen Altertum entwickelte Begriffswelt, so sei hervor­
gehoben, daß sich Petschow davon, soweit das gedanklich überhaupt 
möglich ist, frei gemacht hat. Es gelang ihm, im Codex Hammurabi 
zunächst zwei übergeordnete Gesichtspunkte zu finden: §§ 1-41 ent­
halten Bestimmungen,

»die wesentlich die allgemeine Sphäre Religion und Staat (König), Volk und 
öffentliche Ordnung betreffen, während den Gegenstand der §§42-282 in 
der Hauptsache die Individualsphäre des Einzelbürgers bildet: Vermögen, Fa­
milie und Familiengüter-(Erb)recht, körperliche Integrität, landwirtschaft­
liche und handwerkliche Arbeit«84.

Und weiter:

»Eingeleitet wird der CH mit fünf Bestimmungen, die sich mit den wichtig­
sten am Prozeßverfahren beteiligten Personen befassen: Anschuldiger (§§ 1, 
2), Zeugen (§§3, 4) und Richter (§5) [...] Damit erfaßt der CH alle für das 
Finden richtigen Rechts wesentlichen Prozeßbeteiligten, und insofern ist er 
sogar trotz seiner Lückenhaftigkeit vollständig, obwohl diese >Vollständig- 
keit< entsprechend dem kasuistischen Aufbau des CH nur durch die Aufnah­
me einzelner Sonderfälle - insofern pars pro toto - erzielt wird. Daß aber der 
Rechtstext des CH mit diesen für die gerechte Entscheidung im Rechtsgang 
fundamentalen Sätzen eingeleitet wird, die der Sicherung der Rechtspflege 
und damit der Sicherung der unmittelbar vom Prozeßausgang betroffenen 
Prozeßparteien vor falscher Anschuldigung, falschem Zeugnis oder unge­
rechtem Urteil dienen sollen, scheint nicht zufällig. Vielleicht sollte anhand 
dieser kasuistischen Einzelfälle [...] das im Prolog und Epilog niedergelegte 
Gesetzgebungsmotiv [...] an beherrschender Stelle zum Anklingen gebracht 
werden: >Verwirklichung von Recht und Gerechtigkeit im Lande<.«85

83 H. Petschow: Zur Systematik und Gesetzestechnik im Codex Hammurabi, in: Zeit­
schrift für Assyriologie und Vorderasiatische Archäologie, Bd. 57 (1965), S. 146-172.
84 A.a.O., S. 153.
85 A.a.O., S. 148f.

Rationalitätstypen A- 263

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dietz Otto Edzard

Petschow konnte im übrigen bei seiner sehr detallierten Beschrei­
bung und Begründung der >Paragraphen<-Reihenfolge im Codex 
Hammurabi für die Übergänge von einer Rechtsmaterie zur näch­
sten assoziative Gesichtspunkte nachweisen, die denen der lexika­
lischen Listen nicht unähnlich sind.86

Umfangmäßig übertrifft die akkadische Omenliteratur bei wei­
tem die uns bekannten sumerischen und akkadischen Gesetzescodi­
ces. Zukunftsbestimmung aufgrund der Eingeweideschau war am 
häufigsten. Ich gehe auf die sonstigen Omenarten nicht näher ein. 
Es geht uns hier um das System und die Bildung ganzer Tafelserien; 
denn da entdecken wir Parallelen zur Entwicklung der lexikalischen 
Listenliteratur. Ausgehend von kleinen Sammlungen inhaltlich ver­
wandter Omina wurden große, nach >Tafeln< gezählte Kompendien 
entwickelt - ganz wie im Fall der enzyklopädische Liste urra = hu- 
bullu, auf die wir oben näher eingegangen sind.87

Wer sich in die riesige Omenliteratur einarbeitet, wird immer 
stärker fasziniert durch die Entsprechungstypen zwischen Pro fasert 
und Apodosen sowie durch lange und wohldurchkonstruierte Pro- 
tasisreihen. Ein Beispiel sehr einfacher Art: »Wenn sich das Palasttor 
[ein bestimmter Bereich der Schafsleber] verbreitert, werden die 
Feinde zu dir durch das Stadttor eindringen.«88 Die Entsprechungen 
sind sehr ausführlich beschrieben worden von Jean Bottero89 (vgl. 
dazu Abbildung 2).

Man sieht bald, daß es sich bei den Omensammlungen im Grun­
de um nichts anderes handelt als um Abwandlungen der lexika­
lischen Listen. Und wie bei jenen Listen fehlt auch in der Omenlite­
ratur für gewöhnlich jegliche Erläuterung. Ausnahmsweise begegnet 
uns der Glücksfall, daß sich ein Schreiber doch einmal zu einer ver-

86 Vgl. z. B. a. a. O., S. 157f: »§ 113, der die [...] Wegnahme von Getreide eines Schuld­
ners durch seinen Gläubiger aus einem Speicher (naSpäkum) [...] bedroht, hat mit 
seinem Stichwort naSpäkum als Gegenfall den §120 attrahiert: ein Verwalter, der in 
seinem Hause bzw. Speicher (naSpäkum) fremdes Getreide [...] sich selbst aneignet, 
[...] wird mit der Strafe des duplum bedroht.«
87 Vgl. A. Goetze: Old Babyloniern Omen Texts, a.a.O., S. 1 mit Anm. 3, über die An­
fänge der Serienbildung im 18. Jahrhundert v. Chr. Die im 1. Jahrtausend bezeugte ter­
restrische Omenserie mit der Anfangszeile Summa älu (ina rnele Sakin) >wenn eine 
Stadt (auf einer Anhöhe liegt)< zählte mindestens 107 Tafeln. Vgl. auch W. von Soden: 
Einführung in die Altorientalistik, Darmstadt 1985, S. 146-149.
88 A. Goetze: Old Babylonian Omen Texts, a.a.O., Nr. 26, Kol. i, Z. 25.
89 J. P. Vernant et al.: Divination et Rationalite, Paris 1974; siehe dort J. Bottero: Sym- 
ptomes, signes, ecritures, S. 70-197.

264 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

Face de la Tablette
Si une umsafu se trouve
- sur [l'ocdput d'un homme ä droite]
- sur son occiput, [ä gauche]
- au centre de son ocdput
- sur le front d'un homme, ä droite

- 1 ]
- 1 ]
- 1 ]
- [ ]

- sur le front d'un homme, ä gauche - lemalh[eur
- au centre de son front - du päril qui [1'] aura saisi [, il... ]
- sur son sourdl de droite - il ne s'emparera pas de ce qui le 

präoccupe1
- sur son sourdl de gauche - sa main s'emparera de ce qui le 

pröoccupe1
- au centre de ses sourdls - il s'emparera dans un ou deux 

ans de ce qu'il dösire
- sur sa paupiäre supärieure2 " son fils ainö [sera enlevö?] de la
de droite maison

- sur sa paupiöre supärieure2 " son fils aine sera sauf et [ ]
de gauche

- sur sa paupiäre införieure de droite - ses fils n'auront pas de chance3
- sur sa paupidre infärieure de gauche - ses fils auront de la chance4 et 

r i
- sur son nez

[••• J
- il aura toujours un «mal- 

disant»5
- sur le coin de son oeil, ä droite

- sur le coin de son oeil, ä gauche

- il aura juste de quoi retoumer 
son bänöfice ä son bailleur-de- 
fonds

- il recevra en cadeau les «dons 
du chemin» [...]6

- sur sa joue de droite

- sur sa joue de gauche

- son voisinage le mentionnera 
en mauvaise part

- contre son voisinage, dans un
procds [il l'emportera]

- il y aura dans [sa] rä[sidence?]- sur la partie basse de son nez
une annöe de femmes fecondes

- sur sa basse joue de droite
(?) .

- entre ses fils, l'un mdnera une
vie d'esdave

- entre ses fils, l'un [mdnera une 
vie de] notable

- sur sa basse joue de gauche

- sur la partie... de sa langue7 ä droite - cet homme, dans une chute? / 
öpid&nie [on le...]

- sur la partie ... de sa langue7 ä gauche - cet homme ne [ pas ]
- sur son/sa...8
- sur la partie [införieure?] de sa 
langue^, ä droite:

~ une calomnie dans [
- de/en la main [de... ]

1. Mot ä mot: «de ce ä quoi est präsente son oreille», c'est-ä-dire «son attention».
2. Mot ä mot: «sur l'aile de son oeil».
3. Mot ä mot: «n'auront pas de g&tie-protecteur».
4. Mot ä mot: «auront un dien».
5. n peut s'agir d'un dieu qui ordonne du mal contre lui, autrement dit qui cause son 

malheur, ou d'un homme qui mödit de lui ou le calomnie.
6. Apodose peu claire, peut-etre liöe ä une activitö commerdale. Le mot traduit ici par 

«chemin» (eüqu) marque toutefois plutöt la «nie» que la «route».
7. H doit s'agir de la surface sup&ieure de la langue.
8. Sans doute: «au centre de la partie sup&ieure de sa langue».
9. Le dessous de la langue, apparemment.

Abb. 2) aus: Jean Bottero: Symptomes, signes, ecritures (s. Anm. 89) 

Rationalitätstypen Ar- 265

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dietz Otto Edzard

allgemeinernden Feststellung herbeigelassen hat. Wir lesen: »Der 
rechte Raum ist meiner, der linke der des Gegners.«90 Hier ist vor­
weggenommen, was die Römer in ihrer Omenkunde als pars fami- 
liaris und pars hostilis bezeichnet haben.91

Bottero hat aus seiner jahrelangen Beschäftigung mit der akka- 
dischen Omenliteratur eine einigermaßen enthusiastische Schlußfol­
gerung gezogen:

»L'etude attentive de la divination montre ... bien avant les Grecs, ils [= les 
Mesopotamiens] ont a leur maniere invente l'abstraction, l'analyse, la deduc- 
tion, la recherche des lois, bref l'essentiel de la methode et de l'esprit scienti- 
fiques. Sur ce point comme sur les autres, le slogan vermoulu du >miracle 
grec<, encore bien trop accepte de nos jours, meme par des historiens de 
metier, se revele une niaiserie ... Grace ä la divination, nous savons mainte- 
nant que ces >Barbares< [= vieux Mesopotamiens] avaient pousse fort loin les 
choses et admirablement prepare le terrain, en creant la methode et l'esprit 
scientifiques et, en somme, la premiere Science.« 92

Persönlich kann ich - bei allem Stolz auf >unsere< Sumerer und Ak­
kader - Botteros leichter Ridikülisierung des Griechischen in der von 
ihm vorgetragenen Form nicht zustimmen. Es kommt aber wohl 
auch gar nicht darauf an, daß wir Griechisches und Vorgriechisches 
gegeneinander abwägen, daß wir eine mehr oder minder starke Ab­
hängigkeit konstatieren, daß wir auf der griechischen Seite die 
erörternde Diskussion hervorheben und ihr Fehlen in Mesopotamien 
bemängeln, daß wir etwa fragen, warum ein mesopotamischer 
Schreiber, wenn er auf seiner Abschreib-Vorlage eine Bruchstelle 
antraf, hepi >(es ist) weggebrochen< hinschrieb93, statt eine sich auf­
drängende Ergänzung vorzunehmen (war sie ihm verboten, und war­
um?). Statt Pro- und Contra-Argumente zu sammeln und gegenein­
ander auszuspielen, sollten wir noch einmal das uns Wesentliche 
unterstreichen:

Schon zu Beginn des 3. Jahrtausends v. Chr. haben altmesopota­
mische Schreiber - Gelehrte, wenn wir sie so nennen wollen - damit 
begonnen, die ungeordnete und scheinbar unübersehbare Welt über­

90 Cuneiform Texts from Babylonian Tablets in the British Museum, Bd. 20, Tafel 44, 
Kol. i Z. 59.
91 Zuerst (ironisierend) bezeugt bei Cicero: De Divinatione, 2, 28.
92 J. Bottero: Symptomes, signes, ecritures, a.a.O., S. 193.
93 Vgl. Chicago Assyrian Dictionary, Bd. H, S. 196, s. v. hipu (1 b); statt >Bruch< ist aber 
wohl eher der Stativ hepi >ist weggebrochen< zu lesen, wie auch schon W. von Soden: 
Akkadisches Wörterbuch I, a.a.O., s.v. hipu erwogen hat.

266 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft

sehbar zu machen, indem sie sie durch Listenreihung ordneten, 
indem sie die Unruhe der durcheinanderschwebenden Begriffe be­
ruhigten. Diese einmal geschaffene Listenaktivität mögen wir Wis­
senschaft? oder >Vor-Wissenschaft? nennen. Wer will als unterschei­
dender Richter auftreten? In ihrem Sichten und Orden - die 
Omenkompendien sind ein Teil davon - sind die alten Mesopotamier 
in der Tat und auf ihre Weise den Griechen vorausgeeilt.

Rationalitätstypen J±- 267

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zen-Buddhismus

Ein östlicher Weg zur Vernunft

Rudolf Zihlmann

Ich beginne mit dem Wort der Vorsteherin eines japanischen Zen­
klosters: »Man soll beim Zen das Lächeln nicht vergessen!« - Ich 
möchte, daß diese Gestimmtheit meinen eigenen Text begleitet, auch 
und gerade dann, wenn es ernst wird oder gar ärgerlich für unsere 
westlichen Ohren.

Der Zen-Buddhismus nahm seinen Anfang vor zweieinhalbtau­
send Jahren. Er gelangte von Indien nach China, von China nach 
Japan und von dort in den Westen. Buddha lebte im 6. Jahrhundert 
v. Chr. Nach tausend Jahren kam der indische Patriarch Bodhidharma 
nach China. Dort wurde er zum ersten Patriarchen des Zen. Nach 
siebenhundert weiteren Jahren - im 13. Jahrhundert n. Chr. - gelang­
te Zen von China nach Japan. Und von Japan breitete sich Zen in 
unserem Jahrhundert in Europa und vor allem in Nordamerika aus.

Diese drei Schritte des Zen sind nicht allein geographischer Na­
tur. Der Zen nimmt immer auch Eigenarten der jeweiligen Kultur in 
sich auf. In China verbindet er sich mit dem Taoismus, etwa mit der 
Anschauung der Allverbundenheit, des kosmischen Gleichgewichts 
und der kosmischen Energie. In Japan erhält Zen ein typisch japa­
nisches Gepräge mit seinen Tempeln, Mönchs- und Nonnenorden 
sowie seinen Übungswegen, die bis heute weit in die Laienwelt hin­
einstrahlen. Im Mittelpunkt steht das Exerzitium des Zazen, des kon­
templativen Sitzens. Das japanische Wort >Zen< kommt vom chinesi­
schen Wort >Ch'an (tschan)< und bedeutet Kontemplation.

Auch bei uns im Westen ist der von Japan übernommene Zen 
der Lebensart Europas und Nordamerikas angepaßt worden. Einer 
der wohl wirkungsvollsten Interpreten und Übersetzer des Zen in 
Europa ist Karlfried Graf Dürckheim. Nach ihm ist Zen nicht allein 
eine östliche Lehre und Praxis. Zen ist vielmehr eine Antwort von 
allgemeinmenschlicher und kulturübergreifender Bedeutung. Zen 
ist keine Religion im üblichen Sinne, sondern eine Grunderfahrung, 
aus der Religionen hervorgehen. Nach Dürckheim ist diese Grund-

268 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zen-Buddhismus

erfahrung an sich weder buddhistisch noch christlich. In diesem Sin­
ne spricht Dürckheim von einem Zen für den Westen.

1. Ein östlicher Weg zur Vernunft?

Der Titel meines Vortrages bezeichnet Zen als einen östlichen Weg 
zur Vernunft. Es könnte daraus gefolgert werden, daß auch vom fer­
nen Ufer des Zen her eine Brücke führt zu unserem westlichen Ver­
ständnis von Vernunft. Eine solche Annahme würde uns jedoch auf 
eine falsche Fährte führen. Tatsächlich stoßen wir hier auf ein erstes 
Paradoxon.

Bei einer amerikanischen Zen-Meisterin finden wir zwar den 
schlichten Satz, Zen sei eine vernünftige Sache. Tatsächlich: Wenn 
wir etwa Bilder japanischer Menschen betrachten, die sich auf einem 
Zen-Übungsweg befinden, so erhalten wir den Eindruck von Ruhe, 
Sammlung und Gefaßtheit, und es liegt deshalb nahe, hier vom Wal­
ten einer besonders gearteten Vernunft zu sprechen. Doch dieser Au­
genschein trügt. Nach Dürckheim haben wir es beim Zen mit einer 
Wirklichkeit zu tun, die dem Verstand nicht begreiflich gemacht wer­
den kann: »Was Zen uns beschert, ist für den Verstand gänzlich un­
faßbar.«1

Das Vernünftige geht also im Zen nicht aus dem rationalen Er­
kennen hervor. Denn etwas steht über dem rationalen Erkennen. Es 
ist die gelebte Erfahrung. Zen ist keine Lehre, Zen ist ein Übungsweg 
und eine Lebensform. Dürckheim spricht von einem postmentalen 
Bewußtsein - einem Bewußtsein jenseits aller Gegensätze.

Ich bringe dieses Paradoxon auf den Punkt: Im Zen suchen wir 
zwar vergeblich nach einem unvernünftigen Menschen. Alle machen 
sie auf ihren Übungswegen und auch in ihrem Alltag den Eindruck 
innerer Gefaßtheit. Dennoch sind diese Übenden nicht auf der Suche 
nach Vernunft in unserem Sinne. Zen und Vernunft sind vielmehr 
zwei inkommensurable Größen.

1 K. Dürckheim: Zen und Wir, Zürich 1977, S. 10.

Rationalitätstypen A- 269

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Zihlmann

2. Theorie und existenzielle Praxis

Im Mittelpunkt des Zen steht eine existenzielle Praxis, nämlich der 
Übungsweg des kontemplativen Sitzens. Wiederum gilt es, eine Un­
terscheidung vorzunehmen. Der Übungsweg des Zen ist etwas ande­
res als die christliche Askese. Im Zen ist der Leib nicht etwas, das dem 
Geist widerspricht und der geistigen Entfaltung im Wege steht. Es 
geht im Zen also nicht um die Abtötung des Leibes. Es gibt im Zen 
kein Entweder-Oder zwischen Geist und Leib. Dem Leib kommt auf 
dem Übungsweg des Zen vielmehr eine zentrale und höchst positive 
Bedeutung zu. Der Leib, den du nicht hast, sondern der Leib, der du 
bist, ist im Zen das Medium, in dem sich der Wesenskern des Men­
schen ausdrückt.

Damit habe ich jedoch bereits auf einen erst später zu entwik- 
kelnden Gedanken vorausgegriffen. Vorerst bedarf es noch einer an­
deren Klärung. Es geht um das Verhältnis zwischen Lehre und Praxis. 
Was Zen zu diesem Thema zu sagen hat, ist für uns westliche Men­
schen befremdlich, ja geradezu anstößig. Zwischen Lehre und Praxis 
besteht nämlich im Zen eine unüberbrückbare Kluft. Zen ist keine 
Lehre, Zen ist ein Übungsweg.

Östliche und westliche Zen-Meister werden nicht müde, jegli­
che Lehre als uneigentlich, bedeutungslos, sogar als irreführend zu 
apostrophieren. Denn der Übungsweg des Zen ist in jeder Hinsicht 
eine in sich selbst stehende Größe, die keiner theoretischen Be­
gründung bedarf, weil eine solche nicht möglich ist. Sobald wir näm­
lich eine Lehre haben, verfallen wir dem dualistischen Denken, näm­
lich der Aufspaltung des Lebendigen in Subjekt und Objekt. Zen darf 
daher nicht zum Objekt einer theoretischen Reflexion gemacht wer­
den. Zen ist daher im üblichen Sinne nicht lehrbar. Und wer wie ich 
über Zen redet, muß sich seiner paradoxen Situation bewußt sein, 
bewußt nämlich des Uneigentlichen, das in diesem sprachlichen und 
logischen Unterfangen beschlossen liegt. Denn das Eigentliche ist der 
Übungsweg selbst. Und eine Vermittlung dieses Weges von Person 
zu Person gibt es nur außerhalb von Wort und Schrift. Wer einen 
Zen-Meister befragt, was Zen sei, muß auf die Antwort gefaßt sein: 
»Ich weiß es nicht, ich kann es Dir nicht sagen.« Martin Buber sprach 
von einer wisserischen Beziehung des Menschen zur Welt im Gegen­
satz zum Glauben. Wie der Glaube ist auch Zen letztlich kein Gegen­
stand einer bloß wisserischen Beziehung.

Diese Erkenntnis erhält im Zen eine ganz allgemeine Bedeu­

270 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zen-Buddhismus

tung. Es gilt, sich vom Bann des gegenständlichen Denkens über­
haupt zu befreien. Da dieses Thema zentrale Bedeutung hat, gehe 
ich auf einige Formulierungen von drei namhaften Autoren ein.

Philip Kapleau ist der Verfasser des Buches Die drei Pfeiler des 
Zen2. Nach ihm gilt es, sämtliche Krücken wegzuschlagen, die den 
Geist einengen. Es gilt, uns zu befreien von der Hörigkeit gegenüber 
Begriffen, Systemen, Ideologien und Theorien. Es gilt, den Geist von 
den Fallstricken der Logik und der Sprache zu befreien. Erst dann 
öffnet sich der Weg zu unbefangenem Wahrnehmen, zu einem freie­
ren Denken und spontaneren Reagieren. Oder ein Wort der Ame­
rikanerin Charlotte Joko Beck: Es gelte, von der Gedankenwelt, ja 
selbst von der Sprache Abstand zu nehmen. Erst dann werde der Zu­
gang zum Hier und Jetzt frei. Es gehe nicht darum, uns neu zu pro­
grammieren, sondern uns von allen Programmen zu befreien. Es gibt 
keine Antwort außerhalb meiner eigenen Erfahrung. Dazu wird der 
Spruch von Meister Rinzai zitiert: »Setz keinen Kopf über deinen 
eigenen.«3

Karlfried Graf Dürckheim verdient unsere besondere Beach­
tung. Er ist 1896 in München geboren. Von 1914-1918 ist er im 
Weltkrieg an der Front. Er studiert Philosophie und Psychologie und 
schlägt die akademische Laufbahn ein. Von 1937 bis zum Ende des 
Zweiten Weltkrieges lebt er in Japan und begegnet dem Zen- 
Buddhismus. 1948 gründet er die Schule für initiatische Therapie in 
Todtmoos-Rütte im Schwarzwald.

Was sagt er, der in der akademischen Tradition aufgewachsen ist, 
zu unserem Thema? Einige Stichworte müssen genügen. Dürckheim 
spricht von dem im Westen vorherrschenden Kopfbewußtsein, das 
aus allem Gegenstände macht. Selbst unsere Innenwelt werde auf 
diese Art der Distanzierung zu einem Außen, also zu einem Objekt. 
So werde auch jedes Erlebnis zu einem Gegenstand der Subjekt- 
Objekt-Spaltung.

Alle diese Krusten des Gewordenen und der gegenständlichen 
Ordnungen gelte es zu durchstoßen. Alle Sicherheiten, an die sich 
das Ich hält, gelte es zu zerschlagen und die eingefleischte Bewußt­
seinsform zu brechen, zu brechen auch mit dem kausal-analytischen 
Denken, mit dem dogmatischen Glauben und den spekulativen Sy­
stemen. Denn wir dürfen aus dem Lebendigen keine Tatsachen ma­

2 Ph. Kapleau: Die drei Pfeiler des Zen, Bern, München 1992.
3 Ch. J. Beck: Zen im Alltag, München 1990, S. 198.

Rationalitätstypen Ar- 271

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Zihlmann

chen. Auch für Dürckheim gilt der im Osten geprägte Spruch: 
»Wenn du Buddha begegnest, dann töte Buddha!« Denn selbst 
Buddha - vielmehr die Vorstellung, die wir uns von Buddha machen 
- kann unseren eigenen Weg verstellen. Nach Dürckheim gilt es da­
her, den Konflikt auszutragen zwischen den objektivierten Ordnun­
gen, die wir internalisiert haben, und dem Wesenskern des Men­
schen.

Zen kann also von einer im westlichen Sinne logozentrischen 
Sicht her nicht vermittelt werden. Im Gegenteil steht Zen mit einer 
solchen Sicht nicht nur im Widerspruch, sondern muß diese Sicht 
und alles, was mit ihr zusammenhängt, durchbrechen. Die Frage ist, 
ob Zen ein anders geartetes Zentrum kennt. Dies ist tatsächlich der 
Fall.

3. Die Bedeutung des Leibes

Es gibt Bücher zum Lesen, und es gibt Bücher zum Leben. Ein solches 
Lebe-Buch von Karlfried Graf Dürckheim heißt Hara - Die Erdmitte 
des Menschen4. Das Buch handelt von der zentralen Bedeutung, die 
dem Leib auf dem Übungsweg des Zen zukommt. Dürckheim entfal­
tet darin auf eigenständige Weise die japanische Sicht und Überliefe­
rung. Ich folge zuerst einigen Aussagen eines japanischen Philoso­
phen unserer Zeit, Sato Tsuji. In der westlichen Philosophie sei der 
Leib nicht eine Charaktergestalt des handelnden Menschen im Sinne 
eines Erlebnissubjektes, sondern immer nur ein objektiv Gegebenes. 
Tatsächlich habe jedoch der Leib einen selbständigen Geist und bilde 
mit diesem eine unlösbare Einheit. Der Leib sei seinem Wesen nach 
ein Darma-Körper, d. h. ein Logos-Körper. Er sei eine konkrete Of­
fenbarung des Darma. - Darma heißt universelles Gesetz und leben­
dige Wahrheit und wird hier dem Logos gleichgesetzt. Nur wenn der 
Mensch das in ihm angelegte große Gesetz des Lebens auch mit sei­
nem Leibe verwirkliche, könne er seine Bestimmung erfüllen.

Der japanische Autor kommt dann auf den Hara zu sprechen. 
Hara bezeichnet die Leibesmitte, die von außen gesehen etwa 4 cm 
unter dem Nabel liegt. Hara bedeutet physisch gesehen das Zentrum 
des Leibes. Doch Hara sei nicht ein anatomisch feststellbarer Ort. Er 

4 K. Dürckheim: Hara - Die Erdmitte des Menschen, Bern, München 1991.

272 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zen-Buddhismus

sei vielmehr der gegenständlich nicht faßbare Sitz des Lebens und 
müsse vom Subjekt her innerlich geschaut werden.

Ich breche hier ab und wage eine vorläufige These. Wenn Zen 
ein Weg der Vernunft ist, dann ist diese Vernunft offensichtlich im 
Hara zentriert, also an den Leib gebunden. Es wird sich zeigen, ob 
diese These sich bewahrheitet, wenn ich mich nunmehr Dürckheim 
und seiner Schrift über Hara zuwende.

Wiederum möchte ich auf ein mögliches Mißverständnis hin­
weisen. Das Verlagern des Schwerpunktes in den Hara könnte Asso­
ziationen wachrufen an eine Einkehr in einen bergenden Schoß und 
an ein dämmriges Bewußtsein, Assoziationen auch an Regression 
und Abkehr von den Realitäten dieser Welt. Eine solche Annahme 
würde den harten Übungsweg des Zen verkennen. Zu diesem 
Übungsweg gehört ein stets waches Bewußtsein. Meditiert wird mit 
offenen Augen. Und wenn bei der intensiven Übung des Zazen unter 
Leitung eines Meisters jemand einnickt, wird er mit einem hölzernen 
Stock unsanft ins volle Bewußtsein zurückgeholt. Es gibt im Zen kei­
ne Flucht, kein Sich-Absetzen, kein Sich-Zurückziehen, sondern 
immer nur höchste Aufmerksamkeit.

Zurück zum Hara! Es gibt im Zen keine Übung ohne die bewuß­
te Gegenwart des Leibes. Hara als Schwerpunkt des Leibes ist zu­
gleich Zentrum des Bewußtseins. Geist und Körper bilden eine Ein­
heit. Der Unterleib im Sinne von Hara hat eine geistig-seelische und 
zugleich transzendentale Bedeutung. Dürckheim bezeichnet den Ha­
ra als einen energetischen Wurzel- und Quellraum des Menschen, 
als einen von einem schwingenden Rhythmus durchwirkten Ort der 
Kraft. Es gehe im Zazen um das Einüben der Wurzelkräfte ur­
sprünglichen Lebens und um die meditative Erschließung der We­
sensmitte. In Raum und Zeit sei das Überraumzeitliche gegenwärtig. 
Doch diese Dimension ist kein ruhender Pol, sondern der Ort eines 
ständigen Stirb und Werde. Hier ein Zitat von Dürckheim:

»Hara bedeutet gleichsam ein Verbindungsstück zwischen dem überraum­
zeitlichen Dasein, also diejenige Gesamtverfassung, in der der Mensch, be­
freit vom Herrschaftsanspruch des Ichs, durchlässig geworden ist für die 
schöpferische Wirksamkeit des ursprünglichen Lebens, an dessen übergegen­
sätzlicher Einheit er in seinem Wesen teilhat.«5

Und trotzdem bleibt Zen auf dem Boden der Wirklichkeit. Denn jedes 

5 A.a.O., S.109.

Rationalitätstypen A- 273

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Zihlmann

Tun ist immer auch leibliches Tun. Jedes Tun, auch das einfachste, ist 
eine kosmisch bedeutsame Geste und hat deshalb eine besondere 
Würde. Denn in jedem Ding ist das ganze Universum gegenwärtig. 
Dürckheim sagt:

»Es wurzelt der Mensch als Lebewesen nicht in sich selber. Vielmehr ist er 
gespeist, getragen und in Ordnung gehalten von der Großen Natur, die sich 
auch ohne Wissen und Zutun des Menschen in gesetzlicher Weise aus­
wirkt.«6

Ich füge hier ein Zitat ein aus Erich Fromms Essay über Zen:

»Wenn der Mensch zum Universum in seinem Innern Beziehungen 
anknüpft, hat er auch Beziehungen zum äußern Universum angeknüpft.«7

Innen und Außen sind eins. Wo ist hier Vernunft zu orten? Die Zen- 
Lehrerin Beck stellt nüchtern fest: »Wir unterwerfen uns einer Dis­
ziplin wie dem Zen-Übungsweg, damit wir lernen können, auf ver­
nünftige Weise zu leben.«8 Dieses Statement ist typisch Zen. Am 
Ende wird alles wieder ganz einfach. Oder wie es Daisetz Suzuki sagt:

»Wieviel Zen du auch haben magst, dein tägliches Leben darf sich nicht von 
dem deines Nachbarn unterscheiden. Der einzige Unterschied muß in deinem 
innern Leben liegen.«9

Vernunft mündet im Zen in das einfache Hier und Jetzt, das aus 
einem höchst anspruchsvollen und niemals zu definierenden Hinter­
grund stammt, nämlich aus der numinosen Instanz, die bei 
Dürckheim den Namen >Große Natur< trägt. Hara ist das Medium 
dieser Großen Natur, belebend, ordnend, formgebend und schützend.

4. Berührung mit dem Ursprünglichen

Es gilt jetzt, eine Quelle dieser Vernunft etwas näher zu betrachten. 
Ich habe von einer numinosen Instanz gesprochen, die von einem 
unfaßbaren Hintergrund her wirksam wird. Der Übungsweg des 
Zen hat es in der Tat mit einer besonders gearteten Wirksamkeit zu 

6 A.a.O.
7 E. Fromm / D. Suzuki / R. de Martino: Zen-Buddhismus und Psychoanalyse, Frank­
furt a.M. 1971.
8 Ch. J. Beck: Zen im Alltag, a.a.O.
9 D. T. Suzuki: Der westliche und der östliche Weg, Frankfurt a. M. 1991.

274 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zen-Buddhismus

tun. Der Zen-Weg hat Ereignischarakter. Dürckheim verwendet 
dafür das Wort >initiatisch<. Als Psychologe spricht er von einer in- 
itiatischen Therapie. Initium heißt Anfang, Neubeginn. Der Weg des 
Zen bestehe in Übungen im Dienste des Neuwerdens. Es gelte dabei, 
immer wieder an den Punkt des Anfangs zurückzukehren und von 
diesem Punkt aus neu zu beginnen. Dazu ein schönes Bild: Zen ist 
wie ein Regen, der jeden Samen zu seiner Gestalt heranwachsen läßt.

Dürckheim spricht von einem initiatischen Wissen im Unter­
schied zum pragmatischen Wissen. Letzteres habe mit Objekten und 
Objektivierungen zu tun. Anders das initiatische Wissen. Der initia- 
tische Mensch stehe in Berührung mit dem Urquell des Lebens. Es 
gelte, das Ungewordene hervortreten zu lassen.

Der Zen-Weg hat also Ereignischarakter. Was hier unter initia- 
tisch verstanden wird, hat mit Geburt und Neugeburt, hat mit Nata- 
lität zu tun. Der Zen-Weg ist also eine Kunst des Neuwerdens. Ein 
japanischer Zen-Mönch hat ein Buch geschrieben mit dem Titel Zen- 
Geist Anfänger-Geist10.

Das Ereignishafte im Zen ist ein innerer Vorgang in einer Welt 
der Stille und des Schweigens. Wie verschieden das Ereignishafte in 
Erscheinung treten kann, möchte ich an einer westlichen und einer 
östlichen Plastik aufzeigen. Sie kennen die Bronzefigur des Denkers 
von Auguste Rodin. Ein nackter Mann sitzt da in angestrengter Hal­
tung, halb Athlet, halb Atlas oder gar Prometheus. Denken ist ein 
beschwerliches Unterfangen, das gegen einen eisernen Himmel an­
zukämpfen hat. Und stellen wir uns daneben einen Buddha im Lotos- 
Sitz vor oder einen Menschen in Zen-Meditation. Wir gewahren 
einen gesammelt Hinhorchenden. Nicht Kampf und Aufbegehren 
ist angesagt, sondern Berührung mit dem Seins-Geheimnis, der Gro­
ßen Natur.

5. Einswerden

Auf der Suche nach Vernunft im Zen läßt sich nunmehr die Frage 
stellen: Woher kommt hier Vernunft? Ich habe von den Krusten der 
gegenständlichen Ordnungen gesprochen, die auf dem Zen-Weg 
durchstoßen werden müssen, auch von der Spaltung in Subjekt und 
Objekt, die aufgehoben werden muß. Was ergibt sich daraus? Ich 

10 S. Suzuki: Zen-Geist Anfänger-Geist, Zürich 1982.

Rationalitätstypen A- 275

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Zihlmann

bezeichne es in Stichwörtern: Einswerden, Unmittelbarkeit, Identifi­
kation. An die Stelle der objektivierenden Distanz kommt es zum 
Einswerden mit dem Begegnenden. Erich Fromm und Daisetz Suzuki 
sind die Autoren des Buches Zen-Buddhismus und Psychoanalyse11. 
Beide sehen das Zentrum des Zen im Einswerden. In der Begegnung 
von Mensch und Ding vollzieht sich eine gleichsam mimetische Iden­
tifikation. Dazu Suzuki:

»Die Methode des Zen besteht darin, in den Gegenstand selbst einzutreten 
und ihn von innen zu sehen. Die Blume kennen heißt, zur Blume werden, 
die Blume sein, als Blume blühen [...] Gleichzeitig mit meiner Kenntnis ken­
ne ich alle Geheimnisse des Universums, einschließlich aller Geheimnisse 
meines eigenen Ich.«11 12

Für Erich Fromm ist der Wissende und das Gewußte eins. Er spricht 
vom ursprünglichen Gefühl der Identität, die durch unseren Ver­
stand in Stücke gebrochen werde.

Vernunft im Zen steht also im Widerspruch zur Vernunft im 
westlichen Sinne. Wenn Zen ein Weg zur Vernunft ist, dann ist Ver­
nunft von der Einswerdung her zu verstehen. In dieser Einswerdung 
kommen die Dinge selbst zur Sprache und in den Dingen das Univer­
sum. Auf westliche Weise gesagt: In diesem Einswerden offenbaren 
die Dinge ihren Logos, und ich muß ergänzen: auf eine vorsprach­
liche Weise.

Ich erinnere an die Kunstwerke, die von diesem Geist der Eins­
werdung zeugen, an die Haz/cu-Gedichte und an die Tusch-Malereien 
aus China und Japan.

6. Exerzitium als Kunst

Auf diese Künste kann ich nur hinweisen. Ein anderes, das mit Kunst 
und Künsten zu tun hat, verdient unsere ganz besondere Aufmerk­
samkeit. Es geht um ein Medium der Vernunft, für das es im heuti­
gen Westen - soweit ich sehe - keine Sprache mehr gibt, weil uns die 
Sache selbst abhanden gekommen ist.

Das meditative Sitzen ist im Zen das zentrale, jedoch nicht das 
einzige Exerzitium. Daneben gibt es noch die anderen Übungswege. 

11 E. Fromm / D. Suzuki / R. de Martino: Zen-Buddhismus und Psychoanalyse, a.a.O.
12 A.a.O., S. 22.

276 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zen-Buddhismus

Sie werden auch Künste genannt. In der japanischen Sprache haben 
sie alle die Endsilbe dof was dasselbe heißt wie Tao. Tao kann mit Weg 
übersetzt werden. Doch darin kommt der dynamische Charakter 
nicht zur Geltung. Tao ist schöpferische Kraft. Kendo ist der Weg 
des Schwertes. Dann gibt es die Kunst des Bogenschießens, den Blu­
menweg oder die Kunst des Blumensteckens, den Teeweg, die kal­
ligraphische Kunst des Schriftenmalens sowie die Künste, die ich be­
reits erwähnt habe.

Zu allen diesen Künsten und Übungswegen gehört ein langes 
und oft hartes Exerzitium, das oft während Jahren, ja lebenslang 
geübt wird. Jede Übung ist, wie Dürckheim sagt, ein exercitium ad 
integrum. Es sind Wege der geistigen und leiblichen Schulung. Die­
ser zuchtvolle Dienst hat ebenfalls eine initiatische Qualität. Es geht 
um die Öffnung des Tors, um die Einstimmung in die Große Natur.

Was hier unsere Aufmerksamkeit verdient, ist die Beziehung 
zwischen Exerzitium und Naturerfahrung, nämlich die Art und Wei­
se, wie hier Kunst und Natur sich zusammenfinden. Das Natürliche, 
wird es in unserer westlichen Welt nicht oft mit dem Kunstlosen, mit 
dem Abbau das Eingeübten gleichgestellt? Besteht unser sogenann­
ter Naturalismus nicht darin, daß wir annehmen, der Kultur- und 
Kunstlose sei der Natur am nächsten? Zen zeigt uns hier einen ganz 
anderen Ansatz. Künste sind Übungswege, auf denen sich uns Natur 
erschließt - und mit der Natur das Vernünftige.

Noch ein anderes Thema rückt in diesem Zusammenhang in den 
Vordergrund, nämlich die Beziehung zwischen Information und Ex­
erzitium. Der Zen-Weg zeigt uns nämlich, daß Information zur 
Menschwerdung des Menschen nicht genügt.

7. Zur Ethik des Zen

Zum Schluß noch ein paar Hinweise zur Ethik des Zen. Ich spreche 
lieber vom Ethos des Zen. Ethos als Lebenshaltung ist Ausdruck einer 
Grundgesinnung. Und was ich hier über Zen gesagt habe, hat immer 
schon mit Ethos zu tun und ist immer schon Ausdruck einer grund­
legenden Haltung zum Sein und zu allen Wesen. Es ist eine Haltung 
der Achtsamkeit und des Respekts allem gegenüber, was dem Men­
schen begegnet. Denn alle Dinge sind Buddha. Es folgt daraus die 
Bejahung aller Wesen und ein schonender Umgang mit allem.

Dazu gehört Offenheit gegenüber dem Geist des Universums. 

Rationalitätstypen A- 277

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rudolf Zihlmann

Universum heißt vor allem Verwobenheit aller Lebewesen und Din­
ge. Unser Selbst ist nicht herausgehoben aus dieser wechselseitigen 
Vernetzung. Das Selbst existiert immer nur in Gemeinschaft mit al­
len Dingen.

Der Zen-Meister Robert Aitken vergleicht die Ethik des Zen mit 
der Ethik der Tiefenökologie. Keine Frage: Im Umkreis eines solchen 
Ethos des Respekts und der achtsamen Verbundenheit mit allem sind 
Bestand und Zukunft unserer Welt besser aufgehoben als in der Zi­
vilisation des Westens! Das Ethos und die vernehmende Vernunft 
des Zen - sie gehen beide aus derselben Quelle und aus demselben 
Ursprung hervor.

Literatur

R. Aitken: Ethik des Zen, München 1989
R. Aitken: Zen als Lebenspraxis, München 1988
R. Aitken / D. Steindl-Rast: Der spirituelle Weg - Zenbuddhismus 

und Christentum, München 1996
Ch. J. Beck: Zen im Alltag, München 1990
K. Dürckheim: Der Alltag als Übung, Bern, Stuttgart 1987
K. Dürckheim: Hara - Die Erdmitte des Menschen, Bern, München 

1991
K. Dürckheim: Meditieren wozu und wie, Freiburg i.Br. 1983
K. Dürckheim: Übung des Leibes, München 1981
K. Dürckheim: Zen und Wir, Zürich 1977
H. M. Enomiya-Lasalle: Zen und christliche Spiritualität, München 

1987
E. Fromm / D. Suzuki / R. de Martino: Zen-Buddhismus und Psy­

choanalyse, Frankfurt a. M. 1971
E. Herrigel: Zen in der Kunst des Bogenschießens, Bern, München, 

Wien 1996
Ph. Kapleau: Die drei Pfeiler des Zen, Bern, München 1992
D. T. Suzuki: Der westliche und der östliche Weg, Frankfurt a. M. 

1991
S. Suzuki: Zen-Geist Anfänger-Geist, Zürich 1982.

278 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildquellenverzeichnis

Manuel Bachmann: Zur Rationaliät der Geheimwissenschaften: Das 
Koordinatensystem im hermetischen Kosmogramm
Abb. 1: Emanatistisches Kosmogramm. Aus: Heinrich Khunrath: 

Amphitheatrum Sapientiae Aeternae Solius Verae Christiano-Ka- 
balisticum Divino-Magicum, Hannover 1609 (Repro-Photogra­
phie: UB Basel)

Abb. 2: Böhme-Kosmogramm von D. A. Freher. Aus: The works of 
Jacob Behmem, the Teutonic theosopher [...] With figures, illu- 
strating his principles, left by the Reverend William Law. 4 Bde, 
London 1763-1781 (Repro-Photographie: UB Basel)

Abb. 3: Mundus elementaris 2. Teil der Falttafel Mundus intelligibi- 
lis et Mundus elementaris, die in mehreren Werken des 17. Jahr­
hunderts abgedruckt wurde (Repro-Photographie: UB Basel)

Abb. 4: Analogientafel (Graphik von Manuel Bachmann)
Abb. 5: Generierung der Analogien im Rotationssystem (Graphik 

von Manuel Bachmann)
Abb. 6: Integrae Naturae speculum Artisque imago, gestochen von 

Matthäus Merian d.Ä. (1617), Zweites Titelkupfer zu: R. Fludd: 
Utriusque Cosmi Maiores scilicet et Minoris Metaphysica [...], 
Bd. 1: De Macrocosmi Historia, Oppenheim 1617 (Repro-Photo­
graphie: UB Basel)

Karen Gloy: Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogie­
denkens
Abb. 1: Douglas R. Hofstadter/Daniel C. Dennet: Gödel, Escher, 

Bach. Ein Endloses geflochtenes Band. Aus d. Amerik. Philipp 
Wolff-Windegg/Hermann Feuersee. 1979 Basic Books. Klett-Cot- 
ta, Stuttgart 1985,14. Aufl. 1995

Abb. 2: Rubinsche Becherfigur. Aus: Friedrich Sander, Hans Volkelt: 
Ganzheitspsychologie, München 1967, S. 81

Tafel I: Arcimboldo: Der Frühling (1573), Öl auf Leinwand, 
76 x 64 cm, Musee National du Louvre, Paris

Rationalitätstypen A- 279

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildquellenverzeichnis

Tafel II: Arcimboldo: Der Sommer (1573), Öl auf Leinwand, 
76 x 64 cm, Musee National du Louvre, Paris

Tafel III: Arcimboldo: Der Herbst (1573), Öl auf Leinwand, 
76 x 64 cm, Musee National du Louvre, Paris

Tafel IV: Arcimboldo: Der Winter (1573), Öl auf Leinwand, 
76 x 64 cm, Musee National du Louvre, Paris

Dietz Otto Edzard: Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft und 
andere Aspekte altmesopotamischer Rationalität
Abb. 1: Komposittext der archaischen Zeugnisse zu >Vessels<. Aus: 

R. K. Eklund/H. J. Nissen: Die lexikalischen Listen der archaischen 
Texte aus Uruk, Berlin 1993, S. 29.

Abb. 2: Omentafel nach Jean Bottero. Aus: J. Bottero: Symptomes, 
signes, ecritures, in: J. P. Vernant et al.: Divination et Rationalite, 
Paris 1974; S. 70-197, S. 174.

280 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Curricula der Autoren

Bachmann, Manuel - Studium der Philosophie, der Vergleichenden 
Religionswissenschaft und der Vorderorientalischen Archäologie an 
den Universitäten Basel, Freiburg i. Br. und an der Hochschule Lu­
zern. Promotion 1997 in Basel (Die Antinomie logischer Grundsätze. 
Ein Beitrag zum Verhältnis von Axiomatik und Dialektik, 1998), 
derzeit wissenschaftlicher Assistent und Lehrbeauftragter an der 
Universitären Hochschule Luzern. Hauptforschungsgebiete: Her­
metische Philosophie, Naturmystik, Alchemie. Weitere Veröffentli­
chungen zum Thema: Der Allmittelpunkt gegen die offene Skala. 
Symmetrie und Polarität in der hermetischen Kosmologie und das 
darin angelegte Wissenschaftsparadigma, erscheint in: Homöopathi­
sche Wahlverwandtschaften, hrsg. von R. G. Appell; Die strukturali­
stische Artefakt- und Kunstanalyse (1996).

Edzard, Dietz Otto - Studium der Assyriologie und Semitistik an den 
Universitäten Heidelberg und Paris, Dr. phil. Heidelberg 1955, Habi­
litation Ludwig-Maximilians-Universität München 1960, seit 1963 
Prof, für Assyriologie (Altorientalische Philologie, Keilschriftfor­
schung) an der Ludwig-Maximilians-Universität München. Längere 
Forschungsaufenthalte (sowie Teilnahme an Ausgrabungen) im Irak 
und Syrien. Teilnahme an Fachprojekten in Chicago, Philadelphia 
und Toronto. Ehrenmitglied der American Oriental Society (1978), 
auswärtiges Mitglied der Königlich-Niederländischen Akademie der 
Wissenschaften (1974), ordentliches Mitglied der Bayerischen Aka­
demie der Wissenschaften (1992), Foreign member, American Phi- 
losophical Society (1996). Veröffentlichungen: 12 Bücher, 99 Auf­
sätze; Übersetzungen aus dem Französischen und Russischen. 
Herausgeber: Zeitschrift für Assyriologie und Vorderasiatische Ar­
chäologie; Reallexikon der Assyriologie und Vorderasiatischen Ar­
chäologie.

Rationalitätstypen A- 281

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Curricula der Autoren

Frei, Patrick - Studium der Philosophie, Geschichte und Judaistik, 
zeitweise der Theologie an der Universität Basel und an der Univer­
sitären Hochschule Luzern, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Na­
tionalfondsprojekt »Die Vernunft und das Andere der Vernunft«, 
Promotion 1998 an der Geisteswissenschaftlichen Fakultät der Uni­
versitären Hochschule Luzern.

Füzesi, Nicolas - Studium der Philosophie, Vergleichenden Reli­
gionswissenschaft und Neueren Englischen Literaturwissenschaft, 
zeitweise der Germanistik, Romanistik und Psychologie an den Uni­
versitäten Basel, Freiburg i. Br., München und an der Universitären 
Hochschule Luzern, wissenschaftlicher Mitarbeiter am National­
fondsprojekt »Die Vernunft und das Andere der Vernunft«, Dokto­
rand an der Universität Basel.

Gloy, Karen - Studium der Philosophie, Germanistik, Physik und 
Psychologie an den Universitäten Hamburg und Heidelberg, Pro­
motion 1974, Habilitation 1980, apl. Prof, für Philosophie 1982 an 
der Universität Heidelberg, Gastdoz. in Beijing, Taichung, Medellin, 
Zürich, Basel, Freiburg, Forschungsaufenthalt in Harvard, derzeit o. 
Prof, für Philosophie an der Universitären Hochschule Luzern. Mit­
begründerin der internationalen Gesellschaft »System der Philoso­
phie«, Ehrenbeirat der Zeitschrift »Chinese and Western Philosophy 
and Culture«. Veröffentlichungen u.a.: Kants Theorie der Naturwis­
senschaft (1976); Einheit und Mannigfaltigkeit (1981); Studien zur 
Platonischen Naturphilosophie (1986); Mithrsg.: Einheitskonzepte 
in der idealistischen und in der gegenwärtigen Philosophie (1987); 
Studien zur theoretischen Philosophie Kants (1990); Mithrsg.: Die 
Naturphilosophie im Deutschen Idealismus (1993); Das Verständnis 
der Natur, 2 Bde. (1994/1996); Bewußtseinstheorien (1998).

Groddeck, Wolfram - Studium der Germanistik, Geschichte, Musik­
wissenschaft und Philosophie in Basel und Berlin, 1976-1980 Mit­
herausgeber der Frankfurter Hölderlin-Ausgabe, 1979-1985 wissen­
schaftlicher Assistent in Basel, 1985 Habilitation in deutscher 
Philologie, seit 1986 Dozent für neuere deutsche Literaturwissen­
schaft an der Universität Basel. Veröffentlichungen: Friedrich Nietz­
sche, »Dionysos-Dithyramben«, Bedeutung und Entstehung von 
Nietzsches letztem Werk, 2 Bde. (1991); Reden über Rhetorik. Zu 
einer Stilistik des Lesens (1995). Aufsätze über Hölderlin, Heine, 

282 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Curricula der Autoren

Nietzsche, über Literatur des 20. Jahrhunderts, über Gegenwartslite­
ratur und zu Fragen der Editionstheorie.

Pieper, Annemarie - Studium der Philosophie, Anglistik und Germa­
nistik an der Universität des Saarlandes in Saarbrücken, Promotion 
in Philosophie 1967, Habilitation an der Ludwig-Maximilians-Uni­
versität München 1972, seit 1981 o. Prof, für Philosophie an der Uni­
versität Basel. Veröffentlichungen u.a.: »Ein Seil geknüpft zwischen 
Tier und Übermensch«. Philosophische Erläuterungen zu Nietzsches 
erstem Zarathustra (1990, koreanisch: 1995); Einführung in die Ethik 
(1991; 3. Aufl. 1994, japanisch: 1997); Aufstand des stillgelegten Ge­
schlechts. Einführung in die feministische Ethik (1993); Selber den­
ken. Anstiftung zum Philosophieren (1997); Gut und Böse (1997).

Poser, Hans - Studium der Mathematik, Physik und Philosophie in 
Tübingen und Hannover, Staatsexamen in Mathematik und Physik, 
1969 Promotion in Philosophie, 1971 Habilitation an der TU Hanno­
ver, seit 1972 o. Prof, für Philosophie an der TU Berlin. Gast­
dozenturen in Zomba/Malawi, Delhi/Indien, Cordoba/Argentinien, 
Madrid/Spanien, Moskau/Rußland. Vorsitzender des Wissenschaft­
lichen Beirats und Vizepräsident des G. W. Leibniz-Gesellschaft 
Hannover; 1994-1996 Präsident der Allgemeinen Gesellschaft für 
Philosophie in Deutschland. Veröffentlichungen u.a.: Zur Möglich­
keit der Modalbegriffe bei G. W. Leibniz (1969); Hrsg.: Philosophie 
und Mythos (1978); Hrsg.: Formen teleologischen Denkens (1981); 
Hrsg.: Wandel des Vernunftbegriffs (1981); Mit-hrsg.: Ontologie 
und Wissenschaft (1984); Hrsg.: Wahrheit und Wert (1992); Hrsg.: 
Beobachtung und Erfahrung (1992); Mithrsg.: Neue Realitäten - 
Herausforderung der Philosophie, 3 Bde. (1993 f.); Cognitio humana 
(1997).

Reisinger, Peter - Studium der Rechtswissenschaft, Soziologie und 
Philosophie an der Universität zu Köln und der Johann Wolfgang 
Goethe-Universität zu Frankfurt a. M., 1961 1. juristisches Staats­
examen, 1967 Promotion Philosophie, 1967 Habilitation in Stuttgart, 
1981 umhabilitiert an der Ludwig-Maximilians-Universität 
München, seit 1982 apl. Prof. Universität München. Veröffentlichun­
gen u. a.: Die logischen Voraussetzungen des Begriffs der Freiheit bei 
Kant und Hegel (1967); Idealismus als Bildtheorie (1979); Hölderlin. 
Transzendentale Reflexion der Poesie (gemeinsam mit H. Bachmaier 

Rationalitätstypen A- 283

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Curricula der Autoren

und Th. Horst, 1979); Rationale Metaphysik, 2 Bde. (gemeinsam mit 
H. Radermacher und J. Stolzenberg, 1987-90); zahlreiche Aufsätze 
zu Kant, Fichte, Hegel, Hölderlin, Wolfgang Cramer, zur philosophi­
schen Hermeneutik, zur Philosophie des Rechts, zur Naturphiloso­
phie, zur Ästhetik; Lexikonartikel.

Rudolph, Enno - Studium der Philosophie und Evangelischen Theo­
logie in Münster und Heidelberg, Promotion 1974, Habilitation 
1983, seit 1977 wissenschaftlicher Referent an der FEST (For­
schungsstätte der Evangelischen Studiengemeinschaft), seit 1991 apl. 
Prof, für Religionsphilosophie an der Universität Heidelberg. Veröf­
fentlichungen u.a.: Odyssee des Individuums. Zur Geschichte eines 
vergessenen Problems (1991); Theologie - diesseits des Dogmas. Stu­
dien zur systematischen Theologie, Ethik und Religionsphilosophie 
(1994); Hrsg.: Die Vernunft und ihr Gott. Studien zum Streit zwi­
schen Religion und Aufklärung (1992); Mithrsg.: Kulturkritik nach 
Ernst Cassirer (1995); Hrsg.: Polis und Kosmos. Naturphilosophie 
und politische Philosophie bei Platon (1996); Mithrsg. Der Inter­
nationalen Zeitschrift für Philosophie.

Schmidt-Biggemann, Wilhelm - Studium der Philosophie, Germa­
nistik, Geschichte und Theologie an der Ruhr-Universität Bochum, 
Promotion 1974, Habilitation 1981, derzeit Prof, für Geschichte der 
Philosophie und der Geisteswissenschaften an der Freien Universität 
Berlin. Veröffentlichungen u. a.: Maschine und Teufel. Jean Pauls Ju­
gendsatiren nach ihrer Modellgeschichte (1975); Spinoza, Werk und 
Wirkung (1977); Topica Universalis. Eine Modellgeschichte huma­
nistischer und barocker Wissenschaft (1983); Theodizee und Tat­
sachen. Das philosophische Profil der deutschen Aufklärung (1988); 
Geschichte als absoluter Begriff. Der Lauf der neueren deutschen 
Philosophie (1991); Sinn-Welten - Welten-Sinn. Eine philosophische 
Topik (1992); Philosophia perennis. Historische Umrisse abendländi­
scher Spiritualität in Antike, Mittelalter und Früher Neuzeit (1998).

Wüstehube, Axel - Studium der Philosophie, der politischen Wissen­
schaften und der Germanistik an der Universität Frankfurt a. M., 
Promotion 1987, Humboldt-Stipendiat 1991/92 am Center for Phi- 
losophy of Science der Universität Pittsburgh, Habilitation in 
Münster 1996. Lehrtätigkeit in Frankfurt a. M., Münster, Leipzig 
und Prag. Veröffentlichungen u. a.: Das Denken aus dem Grund. Zur 

284 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Curricula der Autoren

Bedeutung der Spätphilosophie Schellings für die Ontologie Ernst 
Blochs (1989); »Zur aktuellen Diskussion um einen pragmatischen 
Rationalitätsbegriff«, in: Philosophische Rundschau Bd. 38 (1991); 
Hrsg.: Pragmatische Rationalitätstheorien. Studies in Pragmatism, 
Idealism, and Philosophy of Mind (1995), darin: »Pragmatische Ra­
tionalitätstheorien. Zur Einführung«, »Rationalität und Moralität 
bei Nicholas Rescher«, »Der Rationalitätsbegriff im pragmatischen 
Idealismus. Ein Gespräch«; Rationalität und Hermeneutik. Dis­
kursethik, Pragmatischer Idealismus, Philosophische Hermeneutik 
(1998).

Zihlmann, Rudolf- Studium der Rechte an den Universitäten Zürich 
und Bern, seit 1952 hauptberuflich freier Anwalt in Luzern, Studien 
in Politikwissenschaft, Philosophie, Religionswissenschaft und So­
ziologie, Ehrendoktor der Geisteswissenschaftlichen Fakultät der 
Universitären Hochschule Luzern 1997. Einige Hauptthemen: Ed­
mund Burke und der angelsächsische Konservatismus; geistes­
geschichtliche Voraussetzungen der ökologischen Krise; östliche Spi­
ritualität, u. a. Zen-Buddhismus. Zahlreiche Essays und Aufsätze in 
Buchreihen und Zeitschriften. Vorträge und Vorlesungen zu diesen 
Themen, u. a. an der Theologischen Fakultät und der Philosophischen 
Akademie Luzern.

Rationalitätstypen Ar- 285

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karen Gloy

Bewußtseinstheorien
Zur Problematik und Problemgeschichte 
des Bewußtseins und Selbstbewußtseins
1998. 360 Seiten. Alber-Reihe Philosophie. ISBN 3-495-47887-6

Im ersten, systematischen Teil des Buches werden die bewußtseins­
theoretischen Modelle und ihre Implikate entfaltet: das Reduktions­
programm der Übersetzung des Psychischen ins Physische, das 
Selbstbeziehungsmodell, das Relationsmodell, das Flußmodell. Im 
zweiten, historischen Teil wird die Geschichte der Bewußtseins- und 
Selbstbewußtseinstheorie seit der Antike bis in die Gegenwart ver­
folgt. Die These ist, daß Bewußtsein und Selbstbewußtsein nicht erst 
mit Descartes ins Zentrum des philosophischen Interesses rücken, 
sondern daß bereits mit Platons »Charmides« die Weichen für die 
später explizierten und differenzierten Theorien gestellt werden.

Lieferung über den Buchhandel.

Verlag Karl Alber Freiburg / München

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine neue Reihe:
Alber Thesen Philosophie
Die neue Reihe fördert innovative Ansätze in der Philosophie; aktu­
elle Strömungen des internationalen philosophischen Diskurses 
werden aufgegriffen und zur Diskussion gestellt. Die Alber Thesen 
wollen vor allem junge philosophische Richtungen präsentieren, 
zeitgenössische Philosophen des Auslandes im deutschen Sprach­
raum bekannt machen, interdisziplinär angelegte Arbeiten veröf­
fentlichen, gesellschaftlich engagierter Philosophie ein Forum bieten 
und sich neuen Fragestellungen zu den klassischen Themen widmen. 
- Die ersten Bände:

1: Klaus Steigleder, Grundlegung der normativen Ethik.
Der Ansatz von Alan Gewirth. 288 Seiten. Gebunden 68,- DM.
ISBN 3-495-47907-4 (Soeben erschienen)

2: Matthias Jung, Erfahrung und Religion. Grundzüge einer 
hermeneutisch-pragmatischen Religionsphilosophie.
Ca. 328 Seiten. Gebunden ca. 74,- DM. ISBN 3-495-47903-1 
(Erscheint April 1999)

3: Ulrich Baltzer, Gemeinschaftshandeln. Ontologische Grund­
lagen einer Ethik sozialen Handelns. Ca. 320 Seiten. Gebunden 
ca. 72,- DM. ISBN 3-495-47913-9 (Erscheint April 1999)

4: Marcus Düwell, Ästhetische Erfahrung und Moral.
Zur Bedeutung des Ästhetischen für die Handlungsspielräume 
des Menschen. Ca. 336 Seiten. Gebunden ca. 68,- DM.
ISBN 3-495-47915-5 (Erscheint Mai 1999)

5: Elisabeth Heinrich, Religionskritik in der Neuzeit. Hume, 
Feuerbach, Nietzsche. Ca. 336 Seiten. Gebunden ca. 68,- DM. 
ISBN 3-495-47919-8 (Erscheint August 1999)

Die Reihe wird fortgesetzt.

Lieferung über den Buchhandel.

Verlag Karl Alber Freiburg / München

https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651 - am 20.01.2026, 14:24:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einleitung
	Erster Teil: Einheit der Vernunft - Vielheit der Rationalitätstypen - Infragestellung der Vernunft
	A. Leisegangs Denkformenlehre
	Erkenntnisgegenstand, Argumentationsstruktur und Weltbild. Zu Leisegangs Phänomenologie der Denkformen
	Einheit der Vernunft - Pluralität der Denkformen?
	Denkform und Anschauung. Bemerkungen zu Hans Leisegangs Denkformenlehre

	B. Vernunftpluralismus
	Rationalität und Hermeneutik. Zur Relevanz der Hermeneutik für einen Begriff pragmatischer Rationalität
	Kalkülisieren oder Denken? Zur Bestimmung möglicher Rationalitätstypen aus einer Kritik ihrer möglichen Symbolisierbarkeit

	C. Vernunft und das Andere der Vernunft
	Der Leib als große Vernunft. Nietzsches Konstrukt eines anderen Apriori
	Über einige Schwierigkeiten, sich dem Thema Mythos (philosophisch) zu nähern


	Zweiter Teil: Rationalitätstypen
	A. Rhetorische Rationalität
	Was ist eine probable Argumentation? Beobachtungen über Topik
	Der Dithyrambus des Witzes. (Über)Reden und Wahrheit

	B. Analogische Rationalität
	Zur Rationalität der Geheimwissenschaften. Das Koordinatensystem im hermetischen Kosmogramm
	Kalkulierte Absurdität - Die Logik des Analogiedenkens

	C. Außereuropäische Rationalität
	Sumerisch-akkadische Listenwissenschaft und andere Aspekte altmesopotamischer Rationalität
	Zen-Buddhismus. Ein östlicher Weg zur Vernunft


	Bildquellenverzeichnis
	Curricula der Autoren

