
Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht

einer theologischen Ethik

Walter Schaupp

Judith Butler legt eine auf Sprache als diskursiver Macht beruhende Sozialisati-

onstheorie des Subjekts vor.1 Das reflexive »Ich« des konkreten Subjekts bildet sich

durch seiner Entstehung vorgängige »Anrufungen«. In ihnen trifft die Macht der

sozial dominanten Sprache auf den Körper, dringt in ihn ein und bringt das Subjekt

in den Möglichkeitsbedingungen seiner Weltwahrnehmung und seines Selbstver-

ständnisses hervor. Als diskursive »Anfangsbedingungen« sind sie im Subjekt noch

vor jeder Bewusstwerdung und jeglicher sprachlichen Artikulation durch das Sub-

jekt präsent und begrenzen den Rahmen, innerhalb dessen sich das Subjekt auf

der Bühne der sozialen Öffentlichkeit zu präsentieren und hier Anerkennung zu

finden vermag. In seinem Streben nach vorbehaltloser Anerkennung bleibt es im

Gefängnis der verfügbaren sprachlichen Begriffe und Identitäten stecken.

Die diskursive Hervorbringung des Subjekts ist gleichzeitig weder unfehlbar

noch zeitlich endgültig. Die »Anrufungen« scheitern immer wieder, sodass ihr Ef-

fekt im Subjekt nie vollständig vorhersehbar ist.2 Darüber hinaus kommt es im

Rahmen der ständig notwendigen Wiederholungen und körperlichen Reinszenie-

rungen der sprachlichen Strukturen zu Verschiebungen und Brüchen in deren Be-

deutungsgefüge. Das Subjekt kann so in Widerstand zu den Machtstrukturen ge-

raten, die es konstituiert haben, was in einen Konflikt führt, weil das Subjekt die

entsprechenden Identitätszuschreibungen ja benötigt, um in der Gesellschaft als

Subjekt wahrgenommen und anerkannt werden zu können.

Der Prozess der performativen Konstitution von Wirklichkeit, von Identität,

durch die Sprache ist begleitet durch die Hervorbringung eines sprachlich unver-

fügbaren »Außen« des jeweils Benennbaren und Benannten.3 Die Macht der Spra-

1 Zu dieser Charakterisierung vgl. Lange-Kirchheim, Astrid: »Melancholie als Effekt heterose-

xueller Geschlechtersozialisation. Überlegungen im Anschluss an Judith Butler«, in: Freibur-

ger Zeitschrift für GeschlechterStudien 22/2 (2016), S. 75-96, hier S. 75.

2 Vgl. u.a. Butler, Judith: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.:
92017, S. 81-100.

3 »Und überdies benötigt und instituiert dieser Imperativ, diese Einschärfung, ein »konstitu-

tives Außen« – das Unaussprechliche, das Nichtmachbare, das Nichterzählbare, das die ei-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Walter Schaupp

che verschafft dem Subjekt mit ihren Zuschreibungen von Begriffen und Unter-

scheidungen zwar einen diskursiven »Ort« innerhalb der Gesellschaft und damit

eine wahrnehmbare und benennbare Identität. Weil die Begriffe der Sprache aber

immer über einen Mechanismus der Abgrenzung von etwas anderem funktionie-

ren, sind sprachliche Identitätszuschreibungen von Exklusionen begleitet, die ei-

nem Schatten des nicht Sagbaren und des nicht Lebbaren entsprechen.

Weil Sprache das Subjekt zuallererst konstituiert und gleichzeitig immer exklu-

dierend wirkt, hat das Subjekt, und hier schließt Butler an die Tiefenpsychologie

an, ein ursprünglich entfremdetes Sein. Es erscheint von Beginn an einer diskur-

siven »Gewalt« ausgesetzt, die sein Inneres zugleich besetzt und hervorbringt – in

einer Weise, die es selbst niemals ganz durchschauen kann. Immer trägt es in sich

den erwähnten Schatten all dessen an Lebens- und Begehrensmöglichkeiten mit,

was in der historisch kontingenten Konstitution, die es durchlaufen hat, nicht ans

Licht kommen konnte und kommen darf, weil es keinen sprachlichen »Ort« dafür

auf der Bühne der Gesellschaft gibt.

Die genaue Herkunft dieses Schattens bleibt bei Butler allerdings unklar. Eine

Deutungsmöglichkeit ist, dass die Körper mehr sind als nur passive Folie von Ma-

terialität, in die sich die sprachlichen Formationen einschreiben; dass ihnen eine

aktive Dynamik des Begehrens innewohnt, welche die ihnen diskursiv zugewie-

senen Lebens- und Identitätsmöglichkeiten überschreitet. Dieser Überschuss an

Begehren wird zur entscheidenden Quelle von Leid und von Widerstand.

1. Begehren nach Anerkennung und soziale Exklusion –
ein Zugang zum ethischen Programm

Alle Analysen Butlers kreisen in der einen oder anderenWeise um die Frage gesell-

schaftlicher Anerkennung und Exklusion. Seine ethische Dramatik gewinnt dieses

Problem dadurch, dass das Subjekt nur über soziale Anerkennung ein befriedi-

gendes Leben zu führen vermag. Sein Begehren zu leben ist zugleich ein Begehren

nach sozialer Anerkennung. Wer jedoch in der Gesellschaft wie wahrgenommen

wird und wie daher die Lebenschancen verteilt werden, ist abhängig von den öf-

fentlich verfügbaren sprachlichen Kategorien und Begriffen. Weil diese neben der

positiven Identität, die sie vermitteln und gesellschaftlich zuweisen, immer auch

exkludieren, gibt es überall auch versagte Anerkennung und damit exkludierte Le-

bensmöglichkeiten. Butler konzentriert sich auf das Aufdecken dieser mit unseren

Begriffen und sprachlichen Kategorien verbundenen Mechanismen der Exklusi-

on und bringt immer wieder Beispiele, wo dies unmittelbare Folgen für die Be-

gentlichen Grenzen der Materialität sichert und daher scheitert sie zu sichern« (Butler, Ju-

dith: Körper von Gewicht, Frankfurt a.M.: 102019, S. 260f.).

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 151

troffenen hat. In ihren ersten Veröffentlichungen wird dies im Hinblick auf die

geschlechtlichen Körper und das geschlechtliche Begehren analysiert, in späteren

Beiträgen im Hinblick auf die soziale Exklusion von AsylbewerberInnen, Geflüch-

teten oder von im eigenen Land unterdrückten Gruppen wie jene der Palästinen-

serInnen.

Weil auch Butler sich bewusst ist, dass Gesellschaften nicht ohne Sprache exis-

tieren können und soziale Anerkennung Sprache voraussetzt, gib es keinen ande-

ren Weg als die ständig wiederholte kritische Überprüfung von Sprache und aller

sprachlichen Identitätszuweisungen auf ihr exkludierendes Potential hin. Darüber

hinaus muss gesellschaftliche Gewalt, weil die Exklusionsmechanismen erst nach

und nach sichtbar werden, von vornherein, gleichsam im Sinn eines Tutiorismus,

auf ein Minimum reduziert werden.

Der Weg, den sie in diesem Zusammenhang in Kritik der ethischen Gewalt

in den Mittelpunkt rückt, ist die Forderung, sich die Frage »Wer bist du?«4 im-

mer wieder neu zu stellen. Dieser für die moderne Moralphilosophie unübliche

Zugang5 bekommt vor dem Hintergrund von Butlers Analysen zur Subjektkonsti-

tution jedoch Sinn. Butler argumentiert, dass die soziale Verteilung von Lebens-

chancen auf der Basis von diskursiven Identitätszuschreibungen erfolgt, die wie-

derum ein – vermeintlich – sicheres »Wissen« über die Betroffenen voraussetzen.

Dagegen stellt sie, dass wir die oder den Andere/n nie wirklich kennen und uns da-

her der Vorläufigkeit und mangelnden Treffsicherheit unserer Identitätszuschrei-

bungen bewusst bleiben müssten. Die Frage »Wer bist du?« radikalisiert sich auf

einer zweiten Ebene, da das Subjekt auch sich selbst gegenüber keine abschlie-

ßende »Rechenschaft« zu geben vermag. Es bleibt sich selbst undurchsichtig und

unübersichtlich und findet auch in sich selbst keinen absoluten Standpunkt, von

dem aus Urteile möglich wären, wie dies etwa bei Kant vorausgesetzt wird. Eine

eklatante Verletzung dieses Prinzips sieht Butler im Institut der Todesstrafe, die

das Extrembeispiel eines absoluten Urteils über ein Individuum ist, bei dem man

ihm zugleich jegliche Chance für ein zukünftig anderes Handeln nimmt.6 Auch

wenn die Frage »Wer bist du?« offen bleiben muss, plädiert Butler trotzdem dafür,

dass wir füreinander Verantwortung übernehmen müssen, weil wir, gerade in un-

serer wechselweisen Verwiesenheit und Abhängigkeit voneinander, ein Wissen um

4 Vgl. den vierten Abschnitt von Kap. 1 in Kritik der ethischen Gewalt (Butler, Judith: Kritik der

ethischen Gewalt, Frankfurt a.M.: 42014, S. 44).

5 Seit längerem konzentriert sich die Moralphilosophie aufgrund der unlösbaren Probleme

heterogener individueller Lebensentwürfe und dahinter stehender Menschenbilder auf die

Beurteilung vonHandlungen. Sie versucht absolut zu schützende Freiräume und nicht zu ver-

letzende Grenzen im Umgang der Subjekte miteinander unter Voraussetzung ihrer gleichen

Würde herauszuarbeiten.

6 Vgl. J. Butler: 2014, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Walter Schaupp

das verletzende Potential all der Begriffe, Kategorien und Identitätszuschreibun-

gen haben, die wir verwenden. Es gilt, die Individuen zu schützen und gleichzeitig

zu versuchen, die sozialen Exklusionen schrittweise aufzuheben und so Lebens-

chancen freizusetzen.

Offen bleibt bei diesem Ansatz, ob der sprach- und normkritische Prozess un-

endlich weitergeführt werden muss, ob die Aufhebungen von Exklusionen einen

dauerhaften Effekt auf die Lebensmöglichkeiten der Menschen haben und ob nicht

jede Aufhebung einer Exklusion, weil sie notwendig sprachlich ist, neue Exklusio-

nen produziert. Gibt es keine dauerhaften Effekte und produziert die Macht der

Sprache mit jeder Freisetzung neue Exklusionen, droht man in einen ausweglo-

sen Zirkel zu geraten. Auffällig ist darüber hinaus, dass die Vision von einer ge-

rechten Gesellschaft wie sie Butler in Anmerkungen zu einer performativen Theorie der

Versammlung7 vorschwebt, neben all dem, was wir nicht übereinander wissen kön-

nen, doch auch viel an gewissem Wissen voraussetzt: dass wir alle Subjekte sind,

die vergleichbare Bedürfnisse und Interessen haben, dass wir alle auf die gleiche

Unterstützung angewiesen sind, was unsere materiellen, körperlichen und psychi-

schen Bedürfnisse angeht, dass wir einen Hunger nach Leben verspüren und unter

der Macht entfremdender diskursiver Formatierungen leiden. Würden wir all dies

nochmals als Effekt performativer Sprachspiele ansehen, wüssten wir nicht mehr,

was es bedeuten sollte, Gerechtigkeit herzustellen.

2. Theologische Anknüpfungspunkte

In Butlers ethischem Programm, das sie allerdings bislang nicht systematisch ent-

faltet hat und das hier nur in Ansätzen skizziert werden konnte, zeigen sich wich-

tige Anknüpfungspunkte für eine theologische Ethik. Drei Motive sollen hier ge-

nannt werden, der universalistische Ausgriff ihrer Ethik, eine anti-individualisti-

sche Anthropologie, welche die Verflechtung, Verwiesenheit und Verletzbarkeit der

Subjekte untereinander betont und dann eine grundsätzliche Unabgeschlossenheit

des Ethischen.

In Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung plädiert Butler für

eine globale Verantwortungsübernahme, was die Verhältnisse von Anerkennung

und Exklusion und damit die Lebenschancen von Menschen betrifft: »Ich möch-

te im Folgenden auf ethische Verpflichtungen eingehen, die ihrem Charakter nach

global sind und die sowohl in der Distanz als auch in Beziehungen der Nähe entste-

hen«8. Der Boden dafür sind nicht eine universale ethische Vernunft oder univer-

7 Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Frankfurt

a.M.: 2018.

8 Ebd., S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 153

sale Strukturen der Sprache, sondern das Faktum einer universellen wechselseiti-

gen Vernetzung und Abhängigkeit der Menschen voneinander, sowie die Tatsache,

dass auch das Antlitz eines mir fernen Menschen, wird es mir z.B. über die Medi-

en nahegebracht, mich anrühren und ansprechen kann. Es gibt eine offensichtlich

vordiskursive »Empfänglichkeit« der Körper für die Bedürftigkeit anderer, die in

ihrer Bedürftigkeit zu einer »Anrede« für mich werden.9 Jede und jeder hat in der

erfolgreichen Führung seines eigenen Lebens immer schon Leistungen anderer in

Anspruch genommen und ist darin abhängig von diesen. Weil diese Verflechtung

sich nicht »auf nationale Zugehörigkeit oder kommunitäre Angliederung reduzie-

ren«10 lässt, lehnt Butler alle gruppenbezogenen Einziehungen des Ethischen ab.

Butler beschreibt diese universale »Sozialität« etwa folgendermaßen:

»Meiner Ansicht nach (und damit stehe ich gewiss nicht allein) ist das Leben der

anderen, das Leben, das nicht unser eigenes ist, auch unser Leben, denn welchen

Sinn »unser« Leben auch haben mag, er rührt genau von dieser Sozialität her, von

der Tatsache, dass wir immer schon, von Anfang an, von einer Welt der anderen

abhängig sind, dass wir in und von einer sozialen Welt konstituiert werden«11.

In einer paradox anmutenden Formulierung wird gesagt, dass die »ethische Bezie-

hung« der Konstitution des Subjekts als bewusstes und reflexives vorausgeht:

»Die ethische Beziehung geht der Individuation voraus und wenn ich ethisch

handle, löse ich mich als begrenztes Wesen auf. Ich falle auseinander. Ich werde

gewahr, dass ich meine Beziehung zu dem »Du« bin, dessen Leben ich zu er-

halten versuche, und dass das »Ich« ohne diese Beziehung sinnlos ist und seine

Verankerung in der Ethik, die der Ontologie des Ego immer vorausgeht, verloren

hat«12.

Offensichtlich ist also das Faktum, dass wir ohneeinander nicht ins Leben treten,

uns darin erhalten und als Subjekte konstituieren können, eine Tatsache, die wir,

bei aller Unterschiedenheit, auch mit den Tieren teilen, in sich schon etwas »Ethi-

sches« und dieses »Ethische« geht der Subjektkonstitution voraus, weshalb alle

Versuche, das Ethische in der bewussten, reflexiven Entscheidung der Subjekte

zu verankern, abgelehnt werden.

9 »Die ethische Beziehung bedeutet, eine bestimmte egologische Perspektive abzutreten und

einen Standpunkt einzunehmen, der grundlegend von einemModus der Anrede strukturiert

ist« (ebd. S. 147).

10 J. Butler: 2018, S. 144.

11 Ebd. S. 144.

12 Ebd. S. 146; oder: »Du rufstmich anund ich antworte […] diese Empfänglichkeit undVerwund-

barkeit konstituiertmich auf der fundamentalsten Ebene und besteht, so könnteman sagen,

schon vor jeder bewussten Entscheidung, auf den Ruf zu antworten« (ebd., S. 147).

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Walter Schaupp

Die Art und Weise wie Butler ethische Verantwortung unmittelbar aus einer

faktischen, präreflexiven Verflochtenheit und einem Geöffnet-Sein der Körper für-

einander und ihre jeweiligen Bedürfnisse ableitet und aus diesem Grund nicht nur

kommunitaristische, sondern auch vertragstheoretische Begründungen von Moral

zurückweist – »der Bereich der Verpflichtungen [dürfe] weder durch Konsens noch

durch Kommunitarismus gerechtfertigt oder eingegrenzt [werden]«13 –, erinnert

an naturrechtliches Denken. Thomas von Aquin kennt die inclinationes naturales,

also natürliche Neigungen, zu denen er den Überlebenswillen zählt und die für

den Menschen, allerdings über die Vermittlung der praktischen Vernunft, zu ethi-

schen Verbindlichkeitenwerden.14 Butler geht von einemBegehren nach Leben und

einem Hunger nach sozialer Anerkennung in jedem Individuum aus, die für uns

überall dort, wo sie im Angesicht des anderen oder in der performativen Versamm-

lung von Körpern begegnen, unmittelbar einen ethischen Aufforderungscharakter

haben. Wenn diese Analysen zutreffen, wird das Ethische bei Butler interessanter

Weise nicht in der Sprache begründet, sondern in Strukturen des Menschseins, die

ihr vorausliegen. Zu diesen Strukturen gehört auch, dass wir Sprache benötigen,

um ins (gesellschaftliche) Sein zu kommen.

Diese konstitutive Verflochtenheit alles Lebendigen, die Butler gegen eine »Ze-

lebration der Autarkie« verteidigt, kommt gegenwärtigen theologisch-ethischen

Bemühungen entgegen, den Menschen wieder stärker als Teil einer umfassenden

Gemeinschaft alles Lebendigen zu begreifen. Der bekannte christliche Sozialethi-

ker Wilhelm Korff hat das universale Vernetzt-Sein alles Lebendigen untereinan-

der und in ökologische Zusammenhänge außerhalb unter das Prinzip der Ret-

inität gefasst.15 Sie kommt darüber hinaus auch einem relationalen Konzept der

menschlichen Person entgegen bzw. theologischen Versuchen, das »Sein« der Per-

son ganz aus ihrer schöpfungstheologischen und heilsgeschichtlichen Beziehung

zu Gott heraus zu verstehen und sie hat schon immer den universellen, nicht ein-

grenzbaren Charakter der christlichen Liebe betont, die in der Liebe und Fürsorge

des »Vaters« für alle Menschen gründet, der »seine Sonne aufgehen« lässt »über

Bösen und Guten« und »es regnen« lässt »über Gerechten und Ungerechten« (Mt

13 Ebd. S. 138; auf S. 160 wird formuliert: »nicht aus irgendwelchen Vereinbarungen, die wir ge-

troffen haben, oder aus einer bewussten Entscheidung«.

14 Vgl. Thomas von Aquin: Summa Theologiae, I.II, q. 94, a.2, c.

15 Beschreibung des Prinzips: »Die Zukunftsfähigkeit unserer zunehmend durch Technik und

emanzipative Technologien geprägten Zivilisationssysteme hängt vielmehr im Prinzip un-

aufhebbar von deren gleichermaßen zureichender Einbindung in das Netzwerk der sie um-

greifenden und tragenden ökologischen Funktionssysteme ab (Retinitätsprinzip)« (Korff,

Wilhelm: »Auf der Suche nach der Vernunft menschlichen Handelns«, in: Konrad Hilpert

(Hg.): Theologische Ethik – Autobiografisch, Paderborn: 2007, S. 83.).

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 155

5,45)16. Dabei muss natürlich, wie angedeutet, offen bleiben, wie weit Butler sich

überhaupt auf die Kategorie des Personalen einlässt.

Auch bei der bei Butler zu Tage tretenden Unabschließbarkeit der ethischen

Bemühung in Form eines ständig notwendigen sprach- und normkritischen Pro-

zesses17 gibt es Strukturanalogien zu christlichem Denken. Einen unabgeschlos-

senen Horizont historisch eingelöster Menschlichkeit gibt es auch hier, und zwar

im Sinne eines eschatologischen Vorbehalts, unter dem alle innerweltlichen Bemü-

hungen um Gerechtigkeit und Liebe stehen. Paulus sieht die Schöpfung bleibend

und unausweichlich von einer geschichtlich nie vollständig einlösbaren Sehnsucht

nach der »Freiheit und Herrlichkeit der Kinder Gottes« geprägt und beschreibt ih-

ren gegenwärtigen Zustand mit dem Bild einer »Knechtschaft«, der sie unterwor-

fen sei (Röm 8, 19-22). Denkt man das Hervortreten der »Herrlichkeit der Kinder

Gottes« – auch – als einen Prozess, dann entsteht das Bild einer zunehmenden

Befreiung von Fesseln. Auch Butler spricht im Zusammenhang mit der Aufhebung

von Exklusionen von einem In-Erscheinung-Treten und damit in gewisser Weise

auch von einem »Offenbarwerden« menschlicher Lebens- und Daseinsformen, das

nie abgeschlossen ist. Bei Butler liegt das Übel allerdings allein in der entfremden-

den und exkludierenden Macht der Sprache, die sich wie ein Gefängnis über den

Menschen legt, während das Begehren der Körper und ihr Widerstand dagegen

etwas Unschuldiges haben. Stimmt dies tatsächlich oder könnten die verschiede-

nen Phänomene von Gewalt und Unterdrückung in unserer Welt nicht auch in der

Struktur des Begehrens selbst wurzeln, das in seinem Willen, Sein und Leben zu

sichern, sich aus sich heraus nicht zu begrenzen vermag? Das Böse würde dann

nicht nur in der Exklusion von Lebensmöglichkeiten liegen, sondern auch in einer

überschießenden, maß- und grenzenlosen Selbstbehauptung.

Zusammenfassend überraschen die erwähnten starken universalistischen und

anti-dezisionistischen Tendenzen bei Butler natürlich angesichts ihres diskurs-

theoretischen Ansatzes, der die performative, wirklichkeitskonstituierende Macht

der Sprache an anderenOrten bis in Extreme hinein betont.Die radikale Abhängig-

keit des Subjekts von der Macht einer Sprache, die in sich kein Ziel und keine Ver-

nünftigkeit kennt18 und sich gleichzeitig immer wieder verändert, ließe sich auch

in die Richtung heterogener, miteinander nicht mehr vermittelbarer moralischer

Auffassungen weiterdenken. Hier setzt die Art und Weise, wie Butler universale

ethische Verantwortung in universalen Merkmalen unserer menschlichen Konsti-

tution verankert, auch wenn sie dabei sehr vorsichtig vorgeht, eine Rückkehr zu

16 Die Bibel. Einheitsübersetzung, Stuttgart: 2016.

17 Zur Unabschließbarkeit des Prozesses vgl. etwa J. Butler: 2017, S. 183: »Das Beharren im eige-

nen Sein bedeutet, von Anfang an jenen gesellschaftlichen Bedingungen überantwortet zu

sein, die niemals ganz die eigenen sind«.

18 So zumindest scheint diese »Macht« bei Butler interpretiert werden zu müssen; sie scheint

aus sich heraus keine »Vernünftigkeit«, keinen »Logos« in sich zu bergen.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Walter Schaupp

einem referentiellen Sprachgebrauch voraus, zu einer Sprache also, durch die wir

uns in einer uns gemeinsamen Wirklichkeit, in einer gemeinsamen »Ontologie«

verankern.

3. Ethische Gewalt – kritische Relektüre der eigenen Tradition

Eine der großen Herausforderungen, vor die uns das Denken von Judith Butler

stellt, besteht in der Radikalität, mit der sie die Möglichkeit von festen Identitäten

in Frage stellt. In Kritik der ethischenGewalt zeigt sie, wie aus verfestigten Vorstellun-

gen von Identität auf verschiedenen Ebenen und in verschiedenen Formen Gewalt

entstehen kann. Ihre diesbezüglichen Überlegungen stellen tatsächlich eine nicht

zu unterschätzende Herausforderung für eine religiös gegründete oder kontextu-

ierte Ethik, wie die katholische Moraltheologie eine ist, dar.

Butler schließt zunächst anTheodor Adorno an, für den sich die latente Gewalt-

tätigkeit aller gesellschaftlichenNormvorstellungen darin zeigt, dass sie notwendig

allgemein bleiben. Sie werden der Singularität des Individuums nie gerecht, die-

ses kann sich nie vollständig darin wiederfinden, sodass es zu einer notwendigen

Entfremdung kommt. Butler geht über dieses Problem von Allgemeinheit und Sin-

gularität hinaus und betrachtet das Problem von ihrem sozial-diskursiven Ansatz

her. Gesellschaften weisen den Individuen bestimmte Identitäten zu und operieren

mit entsprechenden Identitätsbegriffen. Die entsprechenden Vorstellungen regu-

lieren wie schon erwähnt die Zuteilung von Anerkennung und gesellschaftlichen

Lebensräumen. Die sozial-diskursiv zugewiesenen Identitäten treffen jedoch nie

die Wirklichkeit des Individuums, mehr noch, schon die Vorstellung, dass Indivi-

duen über eine eindeutige und klare Identität verfügen könnten, ist nach Butler

eine Illusion. Die Forderung, eindeutig über sich selbst Rechenschaft ablegen zu

müssen, ist selbst schon die erste Form ethischer Gewalt. Hier liegt die Bedeutung

der von Butler immer wieder kritisch aufgenommenen Frage »Wer bist du?« Sie

kann nie eindeutig und abschließend beantwortet werden, weder gegenüber der

Gesellschaft, noch gegenüber sich selbst.

Anders gesprochen gibt es keine Möglichkeit, über ein eindeutiges und ab-

schließendes Narrativ über die eigene Identität zu verfügen. Die Narrative, mittels

derer wir versuchen, unser eigenes Leben anderen verständlich zumachen, ändern

sich permanent und bleiben im Fluss. Über sie heißt es: »Jede dieser Genealogien

ist eine mögliche Erzählung, aber von keiner einzigen kann ich mit Gewissheit sa-

gen, dass sie die einzig wahre ist«19. In diesem Sinn bleiben wir uns selbst und der

Gesellschaft gegenüber undurchsichtig und unübersichtlich, es gibt keine absolute

Wahrheit über uns selbst oder über unsere Stellung in der Gesellschaft. Die Frage

19 J. Butler: 2014, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 157

»Wer bist du?« muss offen gelassen werden mit der Konsequenz, dass wir uns der

Vorläufigkeit und Revisionsbedürftigkeit aller Identitätszuschreibungen bewusst

bleiben und versuchen müssen alles gewalttätige Eingreifen in das Leben der In-

dividuen im Namen solcher Vorstellungen und Begriffe zu minimieren.

Kirche als Volk Gottes kann als ein soziales Kollektiv aufgefasst werden, das

über ein Identität stiftendes, heilsgeschichtliches Narrativ verfügt. Dieses ist uns

nicht in einem Einzeltext verfügbar, sondern schon immer in einer Pluralität von

Narrativen,20 die sich imweiteren historischen Verlauf in viele Einzelnarrative und

gesonderte Diskurse verzweigen. Konkret ist hier an Narrationen über Heilige als

ethische und spirituelle Vorbilder zu denken, an Narrative der Kirchengeschichts-

schreibung, an spekulative dogmatische Diskurse wie auch an kodifizierte christ-

liche Moralvorstellungen aller Art.

Über Jahrhunderte hinweg herrschte die Vorstellung, christliche Identität sei

in ihren verschiedenen Aspekten diskursiv eindeutig definierbar und von anderen

Identitäten abgrenzbar, wie dies in der Idee von »definitiven« lehramtlichen Ent-

scheidungen zum Ausdruck kommt. Derzeit stehen wir dagegen vor einem Pro-

zess der zunehmenden Auflösung der scheinbaren Eindeutigkeit dieser Diskurse.

Es zeigt sich, dass die Geschichte von Heiligen nicht abschließend erzählbar ist,

weil jede Biographie von bestimmten Vorstellungen von Heiligkeit geleitet ist und

auf jeweils verfügbare religiöse und profane Begriffe zurückgreifenmuss. Zu Recht

lässt sich daher sagen, dass jede dieser Erzählungen von einem Schatten an noch

nicht Erzähltem begleitet ist. Die Frage, wer diese Menschen »wirklich« gewesen

sind, ist nicht abschließend beantwortbar.

Die Geschichte der neueren Ökumene, um ein weiteres Beispiel zu nennen,

kann als Prozess beschrieben werden, wo es gelang, bisher dominante Narrative

über die eigene und die fremde Identität in ihrer Begrenztheit zu durchschauen

und so ein neues Verständnis vom jeweils anderen zu gewinnen. In der Folge wurde

der exkludierende Bedeutungsgehalt von theologischen Schlüsselbegriffe verscho-

ben.21 Allgemein zeigt sich im Hinblick auf den Umgang der Kirche mit Häresie

und Spaltung regelmäßig, dass jene, über die Urteile gefällt wurden, nicht wirk-

lich verstanden wurden. Der Ausschluss von bestimmten Gruppen setzte immer

die Konstruktion von Identitäten voraus, die sich im Nachhinein meist als zu we-

nig differenziert erwiesen. Auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil konnten die so

genannten »Atheisten« plötzlich als Menschen die Bühne der kirchlichen Wahr-

nehmung betreten, die auf der Suche sind und denen Gott in ihrer Suche nahe ist,

und nicht nur wie früher als starrköpfige Gottesleugner.

20 Die Gestalt Jesu als »Ursakrament« ist uns nur in der Heterogenität einer Mehrzahl an neu-

testamentlichen Schriften verfügbar.

21 Z.B. »Heil«, »Gnade«, »Kirche« u.a.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Walter Schaupp

Kirchliche Morallehre und Bußpraxis sind ein weiteres Feld, wo sich der Zu-

sammenhang von diskursiv verfassten normativen Vorstellungen und exkludieren-

den Urteilen zeigt. Die ursprüngliche Strafe für schwere Sünden war die umfas-

sende Exklusion aus der äußeren kirchlichen Gemeinschaft, die mit dem inneren

Verlassen des unsichtbaren göttlichen Gnadenraums gleichgesetzt wurde. Früher

nur den Bischöfen, später allen Priestern, wurde das Urteil zugemutet, aber auch

zugetraut, im Rahmen des Bußverfahrens bzw. der Beichte über den äußeren und

damit auch inneren Status des Pönitenten zu urteilen. Das sakramentale Selbst-

verständnis der Kirche war der entscheidende Punkt, der hier innere und äußere

Wirklichkeit verknüpfte, bzw. es forderte, bei einer äußeren Exklusion auch von ei-

nem inneren Bruch mit Gott auszugehen und bei der äußeren Wiederversöhnung

mit der innerenWiederaneignung vonGnade zu rechnen. Immermehr schiebt sich

im weiteren Verlauf im Verständnis des Sakraments der performative Charakter

der Worte des Priesters »Ich spreche dich los« bzw. »Ich spreche dich nicht los« in

den Vordergrund, sodass die innere Wirklichkeit sakramententheologisch durch

die Worte konstituiert wird. Hier geht es jedoch um noch etwas Anderes. Nicht

nur im Rahmen seiner eigenen Gewissenserforschung, auch bei der der Absolu-

tion vorausgehenden notwendigen Klärung der Sünden durch den Beichtpriester

in seiner Rolle als »Richter«22 stieß und stößt der Pönitent notwendig auf ein be-

stimmtes System diskursiver dogmatischer undmoralischer Vorstellungen, die das

Verständnis seiner Lebenswirklichkeit im Hinblick auf das Vorliegen oder Nicht-

Vorliegen einer (schweren) Sünde vorab strukturieren und begrenzen. Es ist also

ein diskursives System, durch welches die Individuen immer auch zu Sündern ge-

macht werden.

Die aktuellen kirchenrechtlichen und moralischen Auseinandersetzungen um

die Zulassung von wiederverheiratet Geschiedenen zu den Sakramenten und um

die Beurteilung gleichgeschlechtlicher Sexualität lassen sich als Prozesse verste-

hen, wo es vormals exkludierten Gruppen gelingt, in der sozial-diskursiven Öf-

fentlichkeit der Kirche neu wahrgenommen zu werden und Anerkennung zu fin-

den. Dies geschieht, indem bislang vorhandene diskursive Linien neu gedeutet

und in ihrem Verhältnis zueinander neu gewichtet werden; zum Beispiel indem

der Beziehungsaspekt (significatio unitatis) von Sexualität aufgewertet und perso-

nalisiert und der Fruchtbarkeitsaspekt (significatio procreationis)23 ganzheitlich aus-

gelegt wird. Immer wieder scheint es für solche Prozesse elementar zu sein, dass

22 Vgl. Konzil v. Trient, Lehre über das Bußsakrament, Kap. 5, DH 1681. Das Urteil darüber, ob

überhaupt eine Sünde vorliegt und wenn ja, ob sie »schwer« ist (peccatum grave oder venia-

le/leve) und von welcher Art (species) sie ist, ist von Begrifflichkeiten und Differenzierungen

abhängig, die sich in entsprechenden lehramtlichen Dokumenten, Katechismen und in mo-

raltheologischen Lehrbüchern finden.

23 Vgl. Papst Paul VI: Enzyklika Humanae Vitae. Über die rechte Ordnung der Weitergabe

menschlichen Lebens, Rom: 1968, Nr. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 159

Betroffene die Möglichkeit haben, bisher dominanten Zuschreibungen ihre eige-

nen, dazu quer stehenden Narrative entgegenzusetzen.

Einige der von Butler angeschnittenen Probleme hat die katholischeMoraltheo-

logie allerdings schon länger erkannt und für Revisionen plädiert. Zum Beispiel

geht die nach dem Zweiten Vatikanum entwickelte Lehre von der Grundentschei-

dung (optio fundamentalis) zwar von einer anderen Anthropologie als Butler aus, sie

macht aber ebenso auf die unüberschaubare Komplexität und Vielschichtigkeit der

Handlungsmotive und auf eine daraus folgende nicht aufhebbare Uneindeutigkeit

der menschlichen Handlung aufmerksam. Dabei wird in umgekehrter Richtung

wie bei Butler gefragt, wie weit sich die Person überhaupt in einer umschriebenen

und singulären Handlung in Raum und Zeit vollständig »auszudrücken« vermag

und wie weit daher Handlungen als Symbole der Person eindeutig lesbar sind.24

Eine hohe Sensibilität gegenüber ethischer Gewalt im Sinne Butlers wird auch

bei Papst Franziskus sichtbar. In Amoris Laetitia findet sich die bekannte Warnung,

die Kirche dürfe nicht mit Gesetzen wie mit Steinen auf die Menschen werfen:

»Daher darf ein Hirte sich nicht damit zufrieden geben, gegenüber denen, die in

»irregulären« Situationen leben, nur moralische Gesetze anzuwenden, als seien es

Felsblöcke, die man auf das Leben von Menschen wirft«25.

Das Bild der Steine, das die Assoziation mit realen Steinigungen weckt, macht

auf die handgreiflichen und körperbezogenen Konsequenzen von ethischer Gewalt

aufmerksam, auf ihre mögliche reale lebenszerstörende Macht, die in der kirchli-

chen Wahrnehmung der Durchsetzung moralischer Normen oft übersehen wur-

de.26

In Kapitel acht von Amoris Laetitia versucht Franziskus bekanntlich einen an-

deren Zugang zur Situation von wiederverheiratet Geschiedenen zu eröffnen, der

unter dem Primat von Inklusion steht.27 Aus einer moraltheologischen Perspektive

ist interessant, dass Franziskus in der Begründung für die von ihm geforderte ver-

änderte Sichtweise keine konsistente Begründung bietet. Er ruft mehrere in der

Tradition verfügbare und seinem Anliegen dienliche Motive in Erinnerung, wie

den Unterschied zwischen allgemeinem Gesetz und konkreter Norm, das Prinzip

der Gradualität, die moraltheologische Lehre von den Umständen (circumstantiae)

und die Unterscheidung zwischen einer ethischen und einer kirchenrechtlichen Si-

24 Vgl. u.a. Demmer, Klaus: Die Lebensentscheidung. Ihremoraltheologischen Grundlagen, Pa-

derborn: 1974.

25 Papst Franziskus: Nachsynodales Apostolisches Schreiben Amoris Laetitia, Rom: 2016, Nr.

305.

26 Steinigung war bekanntlich eine Form der Todesstrafe, die für Butler deswegen in sich un-

ethisch ist, weil sie die Bedingungen einer ethischen Existenz zerstört, dieMöglichkeit, über-

haupt eine ethische Existenz zu führen (vgl. J. Butler: 2014, S. 69).

27 Vgl. der Titel von Kap. 8: »Die Zerbrechlichkeit begleiten, unterscheiden und eingliedern«.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Walter Schaupp

tuation von Betroffenen und lässt diese nebeneinander stehen.28 Er dekonstruiert

damit die Eindeutigkeit der früheren kirchenrechtlichen und moralischen Status-

zuschreibung, kehrt aber nicht zu einer alternativen Eindeutigkeit zurück, weil er

ein Bündel anTheoremen an die Hand gibt, die für einen veränderten Status spre-

chen, die aber in ihrer Beziehung zueinander in einer gewissenUnübersichtlichkeit

bleiben. Der neue Status von wiederverheiratet Geschiedenen bleibt somit, was ih-

re diskursive Positionierung angeht, unklar, was in der Rezeption des Schreibens

entsprechend negativ vermerkt wurde. Mit Butler könnte diese Unübersichtlich-

keit aber auch positiv gesehen werden, weil eine vorschnelle neue moraldiskursive

Festschreibung des Problems vermieden wird und ein Raum für das Hervortreten

neuer Sichtweisen offengehalten wird.

Die gegenwärtigen kirchlichen Auseinandersetzungen zeigen aber auch die

Schwierigkeiten, die mit einem Festhalten an Uneindeutigkeit und Unüber-

sichtlichkeit in Fragen der Moral verbunden sind. So leiden wiederverheiratete

Geschiedene und andere Gruppen daran, dass ihr Status in der Kirche nicht

eindeutig geklärt ist, sie wollen Eindeutigkeit in ihrer Zugehörigkeit. Eine solche

lässt sich aber nicht völlig von der von Butler immer wieder ins Zentrum gerückten

Frage »Wer bist Du?« bzw. »Wer bin ich?« loslösen. Die Herausforderung scheint

darin zu bestehen, im Hinblick auf wiederverheiratet Geschiedene oder gleich-

geschlechtliche Lebensformen zu neuen, eindeutigen Beschreibungen zu finden.

Praktisch geschieht dies offensichtlich dadurch, dass die Merkmale, die für eine

Zugehörigkeit zentral sind, neu bestimmt bzw. gewichtet werden. Dabei treten be-

stimmte Aspekte von Identität in den Hintergrund, andere rücken ins Zentrum.29

Für diese Sichtweise spricht auch, dass im Hinblick auf Fragen der Migration,

der sozialen Gerechtigkeit und vor allem des sexuellen Missbrauchs vielfach eine

zu uneindeutige Haltung der Kirche beklagt wird. So löst die Tatsache, dass dem

Diktator Augusto Pinochet vom Kardinal von Santiago in den achtziger Jahren

öffentlich die Kommunion gereicht wurde, noch immer Empörung aus. Das

Beispiel zeigt, dass es offensichtlich eine Größe und Dramatik des Fehlverhaltens

28 Vgl. Schaupp, Walter: »Amoris Laetitia und die Frage wiederverheiratet Geschiedener«, in:

Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego 37/1 (2017), S. 163-176.

29 Z.B. tritt die Frage der »Offenheit« einer sexuellen Beziehung für (biologische) »Fruchtbar-

keit« in denHintergrund undderWille, Geschlechtlichkeit als Beziehungsgeschehen in Liebe

und Verantwortungsübernahme zu gestalten, rückt kriteriologisch ins Zentrum. Die hier ver-

tretene These, dass es immer auch um neue Eindeutigkeit geht, ließe sich im Sinne Butlers

mit demAxiom begründen, dass es keine soziale und damit auch kirchliche Anerkennung an

sprachlich vermittelten Begriffen vorbei gibt. Neue Anerkennungsprozesse erfordern des-

halb neue Begriffe und eine neue Sprache.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 161

gibt, die eine Sanktion fordern, auch wenn auch in solchen Fällen die Frage »Wer

bist Du?« nicht abschließend beantwortet werden kann.30

All dies könnte darauf hinweisen, dass das Problem nicht so sehr in Identitäts-

konzepten als solchen liegt, sondern in einem falschen Festhalten an überkomme-

nen und erstarrten Vorstellungen und damit verbundenen Institutionalisierungen.

Wenn diese der lebendigen Realität nicht mehr gerecht werden, wird ihre eigent-

liche Funktion, den Individuen ein diskursiv vermitteltes soziales Dasein zu ver-

mitteln, ins Gegenteil verkehrt.

4. Schwierigkeiten einer performativen Theorie von Sprache
und Subjekt

4.1 Paradoxien der Subjektwerdung

Der letzte Gedanke leitet zu einer Auseinandersetzung mit einigen Schwierigkei-

ten über, die sich im Hinblick auf die sozial-diskursive Konstitution des Subjekts,

wie Butler es zeichnet, ergeben. In Psyche der Macht wird die Subjektivation, al-

so das Reflexiv-Werden der Körper im Rahmen ihrer sozialen Ich-Werdung als ein

Prozess der Unterwerfung unter die diskursive Macht verstanden: »Ins Leben ge-

rufen wir das Subjekt, sei es mittels Anrufung oder Interpellation im Sinne Al-

thussers oder mittels diskursiver Produktivität im Sinne Foucaults, durch eine ur-

sprüngliche Unterwerfung unter die Macht«31. Die diskursiven Formationen und

Identitätskategorien werden dem Körper aufgezwungen und führen konsequenter

Weise zu einer ursprünglichen Entfremdung; das Subjekt unterliegt »einer letzten

Enteignung imMedium der Sprache«32. Aus all dem kann das Subjekt sich nie völlig

befreien, es bleibt im Käfig der Sprache wie in einem Gefängnis gefangen.

Die Begriffe, mit denen Butler den Konstitutionsprozess des Subjekts be-

schreibt, verbleiben in einem Rahmen, der durch die Antagonie von Macht, Zwang

und Gewalt auf der einen Seite und Unterwerfung, Komplizenschaft und Widerstand

30 Die aktuelle theologische Ethik löst dieses Problem durch die Unterscheidung von morali-

scher »Richtigkeit« und »Gutheit« einer Handlung: »Gutheit« bezieht sich auf die innere Ge-

sinnung undMotivation, die wir nicht abschließend beurteilen können, »Richtigkeit« darauf,

wie eine Handlung objektiv zu beurteilen ist (vgl. Schüller, Bruno: Die Begründung sittlicher

Urteile. Typen ethischer Argumentation in der Moraltheologie, Düsseldorf: 31987, S. 68-72).

Die Unterscheidung ermöglicht es, gegen offensichtliches Unrecht vorzugehen, ohne dabei

gleichzeitig ein Urteil über die innere Befindlichkeit von Tätern treffen zu müssen. In Situa-

tionen, woMenschen vor anderen geschützt werdenmüssen, können Interventionen ethisch

verpflichtend sein unabhängig von unserem Wissen um die Motive und Hintergründe des

Täters.

31 J. Butler: 2017, S. 8.

32 J. Butler: 2014, S. 56; Hervorhebung W. S.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Walter Schaupp

auf der anderen Seite geprägt ist. Gerade wenn man wie Butler den konstitutiven

und zugleich exkludierenden Charakter von Sprache hervorhebt, wäre zu fragen,

ob ein solcher Rahmen nicht Möglichkeiten von Intersubjektivität und sozialem

Miteinander ausschließt, die jenseits der Logik von Macht, Unterwerfung, Kom-

plizenschaft und Widerstand liegen. Sind Beziehungen denkbar und sprachlich

ausdrückbar, die von einer wechselseitigen Bejahung geprägt sind – z.B. im Sinne

der mittelalterlichen Definition von Liebe als »amo: volo ut sis«33. Gibt es eine

Bejahung des Anderen, die sich – notgedrungen – in Worten ausdrückt und

die nicht Unterwerfung und auch nicht Komplizenschaft aus eigenen Interessen

ist? Gibt es, weniger anspruchsvoll, ein Sein-Lassen des oder der Anderen? –

Aus einer theologischen Perspektive ergibt sich die Frage, in welchen Begriffen

und Kategorien Gottes Verhältnis zum Menschen zu denken ist, das aus jüdisch-

christlicher Sicht radikal und durchgängig vom »Wort« her gedacht wird, dass

Gott zum Menschen spricht, als Schöpfungswort und als Wort in Jesus Christus.

Lässt sich die notwendige Kontingenz dieses Wortes als eine Form von Gewalt

beschreiben, die Gott seiner Schöpfung gegenüber ausübt?

Eine weitere Schwierigkeit liegt in der gleichzeitigen Betonung der performa-

tiven, das Subjekt zuallererst hervorbringenden Macht der Sprache und der Behaup-

tung einer konstitutiven Entfremdung des Subjekts von Beginn an. Je mehr man

den ersten Aspekt, also denWirklichkeit hervorbringenden Charakter von Sprache

betont, desto unverständlicher wird es, warum sich das Subjekt überhaupt ent-

fremdet fühlen sollte. Die Rede von Entfremdung setzt einen Hintergrund voraus,

die Existenz von etwas Eigenständigem, dem Gewalt angetan wird. Da Butler den

entfremdenden Zugriff der Sprache auf das Subjekt ganz am Beginn ansetzt, als

das, was die Subjektivation zuallererst in Gang bringt, kann es nicht einfach um

Entfremdung anderen Subjektivationsformen gegenüber, also um einen Konflikt

zwischen verschiedenen Diskursformationen gehen. Der Realitätsraum, dem ge-

genüber Sprache entfremdet, scheint bei Butler vielmehr durch die Körper mit

ihrem Begehren nach Sein, Leben und Anerkennung eingenommen zu werden.

Der genaue Status dieser Körper und die Natur ihres Begehrens, denen gegenüber

Sprache entfremdet, bleiben jedoch im Dunkeln. Demgegenüber wird er z.B. in

der Theorie von Freud, auf den Butler sich auch bezieht, deutlich als ein triebhaf-

tes »Es« beschrieben und vorausgesetzt. Sicher scheint zu sein, dass den Körpern

und ihrem Begehren ein durch die Sprache nicht einholbarer Überschuss an Ent-

faltungspotential eignet, vor dem sich immer wieder die sprachlich induzierten

33 Die Formel wird bei Heidegger Augustinus zugeschrieben, findet sich nach Auskunft des

Augustinus-Instituts inMünchen jedoch beiDuns Scotus (Zugriff am 19.02.2018 vonwww.au-

gustinus.konkordanz.de/forum/entry.asp@Id=211); genauerOrt bei Duns Scotus nicht eruier-

bar.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 163

Exklusionen von Lebensmöglichkeiten ereignen.34 Jedenfalls sind wir immer auch

diese Körper mit ihrem Begehren nach Leben und Anerkennung und nicht einfach

nur sprachliche Wesen oder eine Hervorbringung von Sprache.

Im Hinblick auf die These Butlers, dass die Körper immer nur sprachlich ver-

mittelt zu Identität und Anerkennung finden und darin gleichzeitig die Quelle ei-

ner gewaltsamen Exklusion anderer Lebensmöglichkeiten liegt, kann man fragen,

ob es dabei nicht einfach um Kontingenz geht. Damit ist gemeint, dass unsere Kör-

per immer in ihrer Form und ihren Möglichkeiten durch Ursachen bedingt sind,

die außerhalb ihrer selbst liegen und mehr noch, dass oft die eine Möglichkeit die

andere ausschließt. So wäre es eine kontingente Bedingung, dass wir mit unse-

renmenschlichen Körpern nicht fliegen können, dass wir auf Nahrung angewiesen

sind, aber auch, dass es Variationen in Körpergröße und –stärke gibt, ebenso, dass

wir innerhalb einer bestimmten Kultur aufgewachsen sind und in einer bestimm-

ten Sprache erzogen wurden. Kontingenz hat es also ebenfalls immer mit Grenzen

zu tun.

Nun kann es tatsächlich die ethische Pflicht geben, kontingente Bedingungen

unseres Daseins auszugleichen, und zwar, wenn diese sich als diskriminierend er-

weisen. Fasst man aber die mit unserem Menschsein verbundenen Grenzen als

solche als etwas Entfremdendes auf, kann dies sehr leicht dazu führen, auch die

genetische Transformation des Menschen als einen ethischen Imperativ im Na-

men neuer Möglichkeiten des Menschseins aufzufassen. Wenn Butler in Psyche der

Macht hinsichtlich der entfremdenden Konstitution des Subjekts beklagt »Nie und

nimmer kann es sich autonom erzeugen«35 und damit auf die äußeren und un-

durchsichtigen Mächte anspielt, die an seiner Entstehung mitgewirkt haben, fragt

man sich, ob all dies nicht einfach zur Kontingenz des menschlichen Daseins ge-

hört. Die Konsequenz wäre, dass wir begrenzende Bedingungen unseres Daseins

auch annehmenmüssen, dass wir, in der Sprache Butlers, unser Begehren nach Le-

ben nur verwirklichen können, wenn wir zu den konkreten Möglichkeiten, die es

bietet, Ja sagen. Damit soll nicht gesagt werden, dass wir alle Grenzen annehmen

müssten. Plädiert wird vielmehr für die Notwendigkeit einer eigenen Begründung

dafür, welche Grenzen jeweils bekämpft und welche besser anzunehmen sind.

4.2 Ethische Aporien

Die starke Betonung der Performativität von Sprache, wie sie Butler vertritt, bringt

für die Ethik auch Schwierigkeiten mit sich, die hier kurz angesprochen werden

34 In der Auseinandersetzung mit Freuds Triebkonzept und mit Lacans Auffassung vom »Rea-

len« in Psyche der Macht wird dieses Problem angesprochen, aber nicht gelöst (vgl. J. Butler:

2017, S. 113).

35 J. Butler: 2017, S. 182.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Walter Schaupp

sollen. Ein sehr grundsätzliches Problem besteht darin,wie es sich vermeiden lässt,

die Forderungen nach gerechter Verteilung von Lebenschancen, von »Prekarität«,

wie Butler es nennt, nicht selbst einen diskursiv produzierten Effekt zu sehen.

Wie sichern wir uns dagegen ab, dass die öffentlichen Versammlungen von Kör-

pern mit ihren Forderungen nach Gerechtigkeit, wie wir sie allenthalben erleben,

nicht Wirkungen einer Subjektivierung sind, einer Subjektivierung, welche die In-

dividuen mit bestimmten Begriffen versorgt und ihr »Begehren« in diese Richtung

lenkt? Müssen die Subjekte nicht mit einem vordiskursiven oder auch diskursre-

sistenten Gerechtigkeitssinn ausgestattet sein, an den immer wieder angeknüpft

werden kann, damit die Forderung nach einer gerechten Welt stabil bleiben kann?

Man müsste wohl auch minimale Strukturen einer Rationalität akzeptieren, die

den Individuen eine Bearbeitung von Gerechtigkeitsfragen über die Grenzen von

Sprache hinaus ermöglicht.

Schließlich benötigen wir überall dort, wo wir Fragen der Gerechtigkeit dis-

kutieren, insofern es dabei um konkrete, uns gemeinsame Ressourcen in Raum

und Zeit geht (z.B. Nahrung, Wasser, Atmosphäre, geographischer Lebensraum,

Bildungsinstitutionen), die Referenz auf eine den Subjekten gemeinsame Welt.

Es muss für alle nachvollziehbar und in diesem Sinn »objektivierbar« sein, was

prekäre und was nicht prekäre Lebensbedingungen sind. Im Hinblick auf die re-

zente Diskussion um sexuellen Missbrauch wäre es, um ein konkretes Beispiel zu

nennen, absurd zu behaupten, das Leid, das Opfern sexuellen Missbrauchs ange-

tan wurde, werde, »hervorgebracht«, indem es benennbar wird. In gewissem Sinn

trifft dies natürlich zu, in einem anderen aber nicht. Schmerz und Leid, aber auch

Freude und Glück müssen als elementare körperliche Erlebnisweisen anerkannt

werden, denen trotz aller sprachlichen Modulation eine harte, nicht dekonstruier-

bare Autorität zukommt.

In diesem Sinn müssen die Leidenden davor geschützt werden, zum Fake er-

klärt zu werden. Das gelingt aber nur, wenn wir zulassen, dass in Begriffen wie

»Hunger«, »Schmerz«, »Entbehrung«, aber auch »sexuelle Lust« eine uns als Men-

schen bzw. Lebewesen gemeinsam zugängliche und so objektiv gültige Erfahrungswelt

entgegentritt. Die Macht der Sprache über die Subjekte darf nicht so verstanden

werden, dass sie sich einfach an die Stelle dieser elementaren Erfahrungen setzen

kann,36 auch wenn sie natürlich beeinflusst, ob und wie die Subjekte ihre Erfah-

rungen von Leid und Not aber auch von Begehren und Glück in die Öffentlichkeit

einbringen.

36 Weiter unten wird für die Realität einer expressiven Sprachdimension plädiert. Für den hier dis-

kutierten Zusammenhangwürde dies bedeuten, dass Leidende sich erfolgreich über Sprach-

grenzen hinweg als Leidende artikulieren und als solche auch wahrgenommen werden kön-

nen.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 165

5. Jenseits der performativen Gewalt

5.1 Doppelte Transzendenz des Subjekts

Eine zentrale Herausforderung für Butlers Ansatz ist die Frage, wie das Subjekt,

das durch die Macht diskursiver Anrufungen hervorgebracht wird, zu einem Wi-

derstand gegenüber derselben in der Lage ist. Da es Butler zentral um politischen

Widerstand geht, würde ihre Theorie versagen, könnte diese Frage nicht befriedi-

gend geklärt werden. In der Beantwortung spielen zwei Zugänge eine Rolle, die

zueinander in Spannung stehen. Der eine bezieht sich auf die diskursiven Forma-

tierungen selbst, die im Prozess der Subjektivierung und der ständig notwendigen

Reproduktion Verschiebungen, Verwerfungen und Brüche erleiden. Die diskursi-

ve Formatierung der Subjekte gelingt immer nur unzureichend, sie ist »fehlbar«,

die diskursive Macht wird, wenn sie auf die Subjekte trifft »verformt« oder »ge-

brochen« und »abgelenkt«. In manchen Formulierungen deutet sie an, dass es die

diskursive Kraft selbst ist, die den Widerstand gegen sie produziert.37

Der zweite Zugang kam schon zur Sprache und führt zur vordiskursiven Rea-

lität der »Körper« und ihres Begehrens, die durch die diskursive Macht immer

nur unzureichend eine gesellschaftliche Identität erhalten. Der letzte Ursprung

des Widerstands ist hier das durch die jeweilige Sprache Exkludierte, dasjenige,

was sprachlich nicht sein darf und sich doch immer wieder in irritierender Weise

zu Wort meldet. Butler formuliert z.B.:

»Und ich glaube nicht, dass Normen alles sind, was den Körper ausmacht. Tat-

sächlich, würde ich sagen, wirken Normen auf den Körper ein und informieren,

strukturieren und modellieren ihn oder geben seiner Form Bedeutung. Aber der

Körper ist in gewissem Sinne auch da, um sich zu verhalten, um interpretiert zu

werden, und da gibt es Widerstand und Materialität, die nicht vollständig durch

Normen materialisiert wurde«38.

Wie schon angedeutet erscheint diese zweite Quelle desWiderstandswichtiger, um

die Phänomene von Entfremdung und Exklusion in der existentiellen Dramatik zu

verstehen, wie Butler dies tut.

Aus all dem folgt, dass das konkrete Subjekt bei Butler nicht nur im Horizont

der Macht der Sprache steht, die sein faktisches Bewusstsein aktiv bestimmt, zu-

gleich aber undurchschaubar und uneinholbar bleibt, wie Butler vielfach betont.

Auch die Körper der Subjekte sind in ihrem ständigen Überschuss an Begehren

37 In einer biologischen Analogie könnte man an genetische Varianten und kreative Sprünge

im Rahmen der Evolution denken, die durch Ablesefehler und Brüche in der Replikation der

Gene auftreten.

38 Bublitz, Hannelore, Judith Butler zur Einführung, Hamburg: 2002, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Walter Schaupp

zu leben und nach Anerkennung ein in ihrem Leben ständig präsentes Agens, das

zwar immer spürbar, aber nie reflex einholbar ist. Sie sind mehr als lediglich Ein-

schreibefläche für die performative Gewalt der Sprache.Der Befund ist bedeutsam,

weil die Analysen Butlers der performativen Macht der Sprache ungleich viel mehr

Aufmerksamkeit widmen als der Frage, wie denn die Körper in ihrem Begehren zu

verstehen sind. Wie verhalten sich die beiden Horizonte ontologisch zueinander?

Ist das körperliche Sein mit seinem Begehren zu leben das Ursprünglichere wie es

eine evolutive Sicht nahelegen würde, oder ist die Sprache das Ursprünglichere,

was in einen linguistischen Idealismus führen würde. Läuft anders gesprochen die

Sprache dem körperlichen Begehren hinterher oder konstituiert jede sprachliche

Beschreibung neue Sphären des Körperlichen?

5.2 Expressive Sprachen

Im Vorgang der Subjektkonstitution, wie Butler ihn versteht, ist die Sprache eine

von außen kommende, fremde Gewalt, die in das Subjekt eindringt, es besetzt, in

ihm weiterwirkt und sich als Macht in ihm reinszeniert.Diese Fremdheit der Sprache

den Körpern gegenüber, die sich in der schonmehrfach erwähnten entfremdenden

Wirkung niederschlägt, soll im Folgenden problematisiert werden. Es könnte sein,

dass hier das Verhältnis von Individuum und Sprache einseitig bestimmt ist.

In Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung analysiert Butler

öffentliche Versammlungen als ein In-Erscheinung-Treten bislang exkludierter

Gruppen. Sie formuliert:

»Denn wenn Körper sich versammeln, um ihrer Empörung Ausdruck zu verleihen

oder um ihre plurale Existenz im öffentlichen Raum zu inszenieren, stellen sie zu-

gleich auch weiter reichende Forderungen: Sie verlangen, anerkannt und wertge-

schätzt zu werden, sie machen das Recht geltend, zu erscheinen und ihre Freiheit

auszuüben, und sie fordern ein lebbares Leben«39.

In der hier vorliegenden Beschreibung von politischen Versammlungen stößt man

auf eine expressive Funktion von Handlungen und Sprache. Die Versammlung wird

als zunächst körperlicher Gestus verstanden, der eine ihr vorgängige Emotion, das

Gefühl der Empörung, zum Ausdruck bringt. In den Forderungen, die dann auf

Plakaten und in Sprechchören erhoben werden, artikuliert sich diese Empörung

sprachlich.

Nun stellt dieser »Ruf nachGerechtigkeit«40 imHinblick auf seinen Adressaten,

auf die herrschenden gesellschaftlich-diskursiven Verhältnisse, ohne Zweifel einen

performativen Akt von Macht dar. Butler beschreibt dies als das Phänomen, dass

39 J. Butler: 2018, S. 39.

40 Ebd., S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 167

die Macht sich gegen die Macht selbst wenden kann. Den Individuen selbst aber

legt sich dieser »Ruf nach Gerechtigkeit« in diesem Moment nicht als diskursive

Macht auf. Das in den Sprechchören Artikulierte wird aus der Empörung geboren

und verhilft einer Sichtweise der Dinge zum Ausdruck, die bislang unterdrückt

war. In diesem Sinn bewirkt Sprache hier nicht Entfremdung, sondern hebt sie

auf.

An einer anderen Stelle fragt Butler sich, wie es für »Ausgeschlossene«, für die

es keinen diskursiven Ort in der Gesellschaft gibt und die deshalb für die Gesell-

schaft nicht »lesbar« sind, möglich ist, im öffentlich-diskursiven Raum in Erschei-

nung zu treten. Wie können die, für die es keine Sprache gibt, wahrgenommen

werden, wenn Sprache bestimmt, was überhaupt wahrgenommen werden kann.

Sie schlägt vor: »Eine naheliegende Antwort wäre, die Frage zurückzugeben: Wie

nennen sich die Ausgeschlossenen selbst?«41 In dieser unscheinbaren Antwort ver-

birgt sich die Möglichkeit, dass die vormals »Unlesbaren« aus sich heraus und fürein-

ander eine Sprache finden, die es noch nicht gibt und die es dann ermöglicht, dass

sie auch von anderen in der Gesellschaft »lesbar« werden.42 Auch diese Sprache

hat einen expressiven Charakter und kann, insofern sie etwas bisher nicht Sag-

bares artikuliert, nicht als Zwang oder Gewalt beschrieben werden. Insofern sie

bislang exkludierte Lebensmöglichkeiten eröffnet, ist sie nicht etwas »Fremdes«.

Berücksichtigt man den Zusammenhang von Sprache und Identität steht man vor

einer Form diskursiver Identitätskonstitution, deren Stoßrichtung nicht Exklusi-

on, sondern Inklusion ist. Während Butler in Psyche der Macht und anderswo nur

denDaseinsmöglichkeiten beschneidendenCharakter von Sprache reflektiert, lässt

die Sprache aber offensichtlich auch Lebens- und Daseinsmöglichkeiten in einem

positiven Sinn ans Licht treten. Sie bringt die Körper in ihrem Lebenswillen auch

immer in einer nicht entfremdenden Weise ins soziale Sein. Würde man darauf

antworten, dass in solchen Szenarien trotz aller Befreiung der exkludierende Cha-

rakter überwiegt, ergäbe sich die Rückfrage, warum wir dann einen solchen Ruf

überhaupt wahrnehmen und auf ihn reagieren sollten.

Als kleiner Exkurs sei hier auf die Lyrik verwiesen, in der sich ebenfalls die ex-

pressive Funktion der Sprache und eine andere Art sprachlicher Interaktion zeigt.

Die Worte eines guten Gedichts, das von jemandem vorgetragen wird oder das ich

lese, übt ohne Zweifel eine Art vonMacht aus, aber diese lässt sich kaum in den Ka-

tegorien einer Macht verstehen, deren Gegenpol Unterwerfung ist. Das gesproche-

ne Wort des Gedichts zwingt nicht, sondern wartet darauf, wie Kunst überhaupt,

41 Ebd., S. 54.

42 »Wenn wir akzeptieren, dass es sexuelle und geschlechtliche Normen gibt, die festlegen,

wer anerkennbar und »lesbar« ist und wer nicht, können wir beginnen zu erkennen, wie sich

die »Unlesbaren« als Gruppe formieren undMöglichkeiten entwickeln könnten, füreinander

lesbar zu werden […]«. (ebd., S. 54)

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Walter Schaupp

eine Resonanz zu finden.43 Der Begriff beschreibt ein freieres und offeneres Ver-

hältnis zwischen Sprache und Körpern, die der Sprache ausgesetzt sind. Wie soll

man es darüber hinaus verstehen,wennman ein Gedicht oder einen Text aus freien

Stücken immer wieder liest undman sich aus freien Stücken immer wieder gerade

dieser Sprache aussetzt? Mit Foucault könnte man den Vorgang als die Anwendung

einer Selbsttechnik verstehen. Aber der Begriff der Selbsttechnik beschreibt den

geplanten Vorgang des wiederholten Lesens, nicht aber das Phänomen, dass etwas

in diesem Gedicht mich in einer Weise anspricht, sodass ich aus freien Stücken

versuche, mich seiner Kraft mehr und mehr auszusetzen. Man kann einwenden,

dass die Körper, die sich versammeln, um sich Gehör zu verschaffen und auch das

Gedicht, das auf mich wirkt, eine schon existente Sprache voraussetzen. Das trifft

zu, aber worum es hier geht, ist, dass Sprache uns nicht immer nur fremd gegen-

übersteht, sondern es die Möglichkeit gibt, sich als Subjekt in einer Sprache, auch

wenn sie schon existiert, positiv zu finden.

Gibt es die hier angedeutete expressive Funktion von Sprache tatsächlich, dann

speichern die konkreten Sprachen, die auf uns einwirken, immer auch die Erfah-

rungen von Körpern, die vor uns gelebt haben. Sie tragen den Niederschlag eines

gelungenen oder misslungenen Umgangsmit menschlichem Begehren in sich. Na-

türlich ist es denkbar, dass sie sich als diskursive Formate im Lauf der Zeit verfes-

tigen, gleichsam erstarren, worin dann ein wichtiger Grund dafür liegt, warum sie

für andere Individuen in anderen Kontexten zu Entfremdung führen.44 Berück-

sichtigt man die hier postulierte expressive Funktion der Sprache, dann gelangt

man zum Bild eines Zirkels zwischen der performativen Macht der Sprache über

die Subjekte und der Macht der Subjekte, Sprache umzubilden, neu zu bilden und

entsprechend zu institutionalisieren. Ist dieser Zirkel intakt, kann die entfrem-

dende Macht der Sprache zumindest begrenzt werden. Voraussetzung für diesen

Zirkel ist allerdings eine Gesellschaft, die es den Individuen ermöglicht, ihre Spra-

chen, ihre Narrative und Identitätsvorstellungen einzubringen.

5.3 Subjektive Aneignung und Freiheit

Psychoanalytische Ansätze bieten gewöhnlich einen Weg an, wie das Subjekt aus

einer ursprünglichen Ohnmacht und Entfremdung heraus zu einem heileren Ver-

hältnis zu sich selbst und zur Welt gelangt. Der berühmte Satz Freuds »Wo Es war,

soll Ich werden«45 steht für einen solchen Weg und für den Glauben daran, dass

43 Im Sinne von Rosa, Hartmut: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Frankfurt a.M.:

2019.

44 Dies ist sicherlich nicht der einzige Grund.

45 Gesamtes Zitat: »Ihre Absicht ist ja, das Ich zu stärken, es vomÜber-Ich unabhängiger zuma-

chen, sein Wahrnehmungsfeld zu erweitern und seine Organisation auszubauen, so daß es

sich neue Stücke des Es aneignen kann.Wo Eswar, soll Ich werden« (Freud, Sigmund: Gesam-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 169

dieser auch gangbar ist. Der primäre Ort der Veränderung, die auf diesem Weg

geschieht, ist das Subjekt, das sich – im Gespräch mit einer Therapeutin oder ei-

nem Therapeuten – die im ES und im Über-Ich wirksamen Kräfte neu aneignet.

Butler setzt sich zwar intensiv mit psychoanalytischen Theorien auseinander, aber

sie verlagert die emanzipative Auseinandersetzung der Subjekte mit den diskursi-

ven Konstitutionsbedingungen ganz in den öffentlichen und politischen Raum. Sie

zielt auf Formen öffentlicher Inszenierung und öffentlichen Widerstands, durch

welche die Macht der Sprache nicht im Subjekt, sondern im öffentlichen Raum,

als öffentliche und omnipräsente Realität gebrochen werden soll.

Wird in einer solchen Konzeption nicht ein wichtiger Schritt übersprungen?

Lässt sich der öffentlich-politische Kampf, so wichtig er ist, sinnvoll ohne eine vor-

gängige innere Auseinandersetzung der Subjekte mit diesen Bedingungen denken? Butler

schenkt der inneren Selbstvergewisserung der Subjekte offensichtlich deshalb we-

nig Aufmerksamkeit, weil sie diese völlig abhängig von den äußeren Zuschreibun-

gen sieht und entsprechende Bemühungen für sie von vornherein zum Scheitern

verurteilt sind. Überspringt man aber die Möglichkeit einer solchen inneren Aus-

einandersetzung, besteht die Gefahr, dass das Feld des Politischen zum Schauplatz

einer blinden Auseinandersetzung von Kräften wird und die Subjekte als Mario-

netten diskursiver Mächte und ihres eigenen Begehrens erscheinen. Hier taucht

das Problem der Freiheit auf: Wo ist im Szenario der Körper mit ihrem Begehren

nach Leben und Anerkennung und der diskursiven Mächte, welche die Subjekte

konstituieren, Freiheit zu verorten?

Der Philosoph Peter Bieri hat inDasHandwerk der Freiheit. Über die Entdeckung des

eigenen Willens ein Konzept von Freiheit angesichts der Herausforderung des neu-

robiologischen Determinismus vorgelegt.46 Ähnlich wie bei Butler ist auch bei ihm

das Wollen, das wir in uns vorfinden, nicht unser eigenes, vielmehr durch neuro-

biologische Prozesse bestimmt, die wir nicht durchschauen und über die wir nicht

verfügen. Die Konstellation von Wünschen, Strebungen und Abneigungen, die wir

in uns vorfinden ist uns oft unverständlich und fremd. Bieri vertritt daher die The-

se, dass wir zunächst nicht frei sind, Freiheit im menschlichen Leben vielmehr das

Ergebnis einer reflexiven Anstrengung ist, zu der wir Menschen fähig sind – da-

her der Begriff »Handwerk«. Sie besteht darin, sich in immer neuen Anläufen ein

spontanes Wollen in den Schritten von Artikulation, Verstehen und Identifikation »an-

zueignen« und so zum Teil eines neuen Selbst werden zu lassen. Entsprechend gibt

es für Bieri ein Mehr und ein Weniger an Freiheit und von vornherein nie absolute

Freiheit in dem Sinn, dass wir etwas aus uns selbst einfach hervorbringen könnten.

melteWerke. Chronologisch geordnet. Bd. 15: Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in

die Psychoanalyse, Frankfurt a.M.: 1949, 31. Vorlesung).

46 Vgl. Bieri, Peter: Das Handwerk der Freiheit. Über die Entdeckung des eigenenWillens, Mün-

chen: 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Walter Schaupp

Auf den Ansatz Butlers angewendet bedeutet dies, dass wir zwar nie frei von

diskursiven Konstitutionsbedingungen sein können, die unser Selbst hervorge-

bracht haben, dass wir aber sehr wohl in ein mehr oder weniger reflektiertes Ver-

hältnis dazu treten können und dass zur konkreten Freiheit eines Subjekts ein

solcher Aneignungsprozess gehört. Auslöser dafür könnte sein, dass wir uns wi-

dersprüchlicher Zuschreibungen bewusst werden, die in uns wirken, oder eines

Widerspruchs zwischen unserem Begehren nach Leben und verfügbaren Zuschrei-

bungen. Sobald solche Konflikte bewusst werden, ermöglichen und fordern sie eine

Art Stellungnahme, etwas, das Bieri als Identifikation bezeichnet. Klärungsprozes-

se dieser Art setzen in keinerWeise absolute Selbsttransparenz voraus und sie sind

doch notwendig, um in bestimmten Situationen handlungsfähig zu bleiben. Sich

ihnen zu stellen ist die einzige Möglichkeit, dem Gefühl zu entkommen, Spielball

von in uns wirkenden Kräften zu sein. Über Identifikationsprozesse dieser Art bil-

det sich ein neues Selbst im Sinn einer neuen Konfiguration an Bedingungen, die

uns ein neues Verständnis von uns selbst und neueHandlungsspielräume eröffnen.

Anders als bei Butler wird dabei vorausgesetzt, dass die Aneignungsprozesse auch

im Hinblick auf das eigene Begehren notwendig sind. Es liegt auf der Hand, dass

die Prozesse, um die es hier geht, eine ethische Dimension haben, sich also immer

auch ein ethisches Selbst konstituiert, und dass sie auch auf religiöse und kirchliche

Subjektivierungen anwendbar sind, denen die Individuen unterworfen sind.

5.4 Was ist ein Subjekt?

Hannelore Bublitz bemerkt, dass Butler mit Foucault das klassische »transzenden-

tale, ahistorische Subjekt« dekonstruieren will, indem dieses als Effekt bestimmter

diskursiver Formationen erscheint.47 Trotz der Vielfalt an Subjektivierungsformen,

vor denen wir ohne Zweifel stehen, könnte es sein, dass das Subjekt doch nicht so

leicht zu verabschieden ist. Vielleicht müsste man stärker zwischen Subjektivie-

rung und Subjektsein unterscheiden. Wie bei Foucault sind es bei Butler einfach

»Körper«, auf welche die performative Macht der Sprache einwirkt, sie innerlich

besetzt und die Strukturen eines ICH hervorbringt. Das Anliegen ist, dass Vieles

von dem,was wir gewöhnlichmit Subjektsein verbinden, nichts anderes als der Ef-

fekt gesellschaftlicher Erwartungen ist. Jedoch scheinen Foucault wie auch Butler

die Komplexität an Bedingungen zu übersehen, die ein »Körper« erfüllenmuss, um

in dieser Weise für die Macht der Sprache empfänglich zu sein. Artifizielle Geräte

wie Sprachcomputer (Siri von Apple oder Alexa von Amazon) aber auch Pflanzen

und Tiere reagieren auf »Anrufungen« nicht im Sinn einer Subjektivierung, obwohl

sie Sprache wahrnehmen und auf ihre Weise darauf reagieren. Es braucht leben-

dige Körper mit hoch komplexen neuronalen Strukturen, die es ermöglichen, ein

47 Vgl. H. Bublitz: 2002, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler – Herausforderungen aus der Sicht einer theologischen Ethik 171

reflexives Verhältnis zu sich selbst auszubilden (Bewusstheit), damit diese Körper

überhaupt auf soziale Anrufungen reagieren und sich als soziale Subjekte im Raum

der Sprache etablieren können. Eine weitere erstaunliche Fähigkeit dieser Subjekte

ist die gerade für Butler wichtige Fähigkeit, jede konkrete Subjektivation im Prin-

zip transzendieren zu können, ein Ort zu sein, wo sich das ständige »Außen« aller

diskursiven Zuschreibungen ereignet. Auch wenn es kein »transzendentales« Sub-

jekt ist, hat dieses Subjekt doch mit Transzendenz zu tun.

Man könnte somit vorschlagen, menschliche Subjekte als Wesen zu definieren,

die erstens der Subjektivation fähig sind, die zweitens in der Lage sind, jede Form

ihrer konkreten Subjektivation zu transzendieren und bei denen drittens beides nicht

mechanisch erfolgt, sondern als Ergebnis eines bewussten und reflexiven Verhältnisses

zu sich und zurWelt und in diesem Sinne frei. Je mehr das Begehren einerseits und

die diskursiven Kräfte andererseits als anonyme Mächte erscheinen, desto mehr

braucht es das Subjekt als einen Ort, wo die Vermittlung dieser Kräfte auf der

Ebene von Freiheit erfolgt.

Im Hinblick auf die Funktion von Sprache wurde argumentiert, dass diese den

Subjekten nicht nur als fremde Macht gegenübersteht, sondern immer auch als

eine Schöpfung der Subjekte verstanden werden muss, mit der sie sich auf der

Bühne eines gemeinsamen gesellschaftlichen Seins einbringen und eine positive

Identität verschaffen. Wollen die Subjekte, wie Butler dies will, auf dieser Bühne

auch über eine gerechte Verteilung ihrer Lebenschancen nachdenken, benötigen

sie Sprache darüber hinaus auch, um sich auf eine ihnen gemeinsame, »objektive«

Welt zu beziehen. Sie brauchen eine referentielle Sprache, die ihnen die Bezug-

nahme auf und die vergleichende Beurteilung von Lebenschancen und darauf auf-

bauend Urteile über vorenthaltene Lebensbedingungen möglich macht. In diesem

referentiellen Sprachgebrauch werden sie versuchen, die produktive und wirklich-

keitskonstitutive Kraft der Sprache zu minieren.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839447420-009 - am 14.02.2026, 19:14:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

