
ZfP 52. Jg. 3/2005

Hugo Herrera

Die Suche nach einem formal-gerechten Weltfrieden – 
Das Recht der Völker von John Rawls

Obwohl sich im internationalen Bereich einige Elemente als permanent erweisen,
stellen die Globalisierung und die letzten Kriege die politisch-philosophische Refle-
xion vor Fragen und eröffnen Debatten, die zu großen Teil neu sind. John Rawls1,
einer der wichtigsten politischen Philosophen der angelsächsischen Welt, veröffent-
lichte drei Jahre vor seinem Tod Das Recht der Völker2, ein Buch, in dem er Grund-
sätze einer internationalen politischen und juristischen Ordnung vorschlägt, die zu
einem gerechten Frieden führen sollten.

1. Die Vertragslehre von 1971

Die völkerrechtliche Theorie Rawls’ folgt zu bedeutenden Teilen seiner Vertragsleh-
re von 19713. Ihr Ausgangspunkt ist ein fiktiver Urzustand, in dem gewisse Bedin-
gungen gesetzt werden mit dem Zweck, Entscheidungen bzw. Regeln mit einem
bestimmten Inhalt zu ermöglichen4. Die Annahme dieses Urzustandes ist Voraus-
setzung für gerechtes Handeln. Die Etablierung einer gerechten Ordnung hängt
von zwei Prämissen dieses Urzustandes ab: Zum einen die Existenz von Marktbe-
dingungen und Ungleichheit zwischen den Individuen. Rawls erkennt die Rolle des
individuellen Interesses an. Zum anderen ein so genannter »Schleier des Nichtwis-
sens« (veil of ignorance), der die konkrete Position der Individuen in der Gesell-

1 Rawls (Baltimore 1921-Lexington 2002) studierte in Cornell und Princeton und war
von 1943 an für drei Jahre im pazifischen Raum als Soldat stationiert. Ab 1953 lehrte er
an der Technischen Hochschule von Massachusetts (MIT) und später an der Universität
Harvard. Rawls war verantwortlich für die Wiederbelebung der politischen Philosophie
in der angelsächsischen Welt. Statt des dort herrschenden Utilitarismus vertrat er eine
kantisch inspirierte politische Philosophie. Trotz der Nähe gibt es wichtige Unter-
schiede zwischen Rawls und Kant, von denen einige hier gezeigt werden.

2 Berlin/New York 2002 (11999), im Folgenden: RdV. 1993 veröffentlichte Rawls eine
erste Version seiner völkerrechtlichen Theorie (in: S. Shute/S. Hurley [Hg.], On
Human Rights. The Oxford Amnesty Lectures. New York 1993), die mit einigen Ände-
rungen in Das Recht der Völker aufgenommen wird.

3 Vgl. J. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit (im Folgenden: TdG). Frankfurt/M. 1975
(11971).

4 Er stimmt hier mit Hobbes, Kant und Rousseau überein: vgl. Th. Hobbes, Leviathan.
Stuttgart 2000 (übersetzt v. J.-P. Mayer), Kap. 13, S. 117; I. Kant, Reflexionen zur
Rechtsphilosophie, in: Akademieausgabe. Berlin u.a., 1905 ff., Bd. 19, S. 503 (7734), 504
(7740), 564 (7956); J.-J. Rousseau, Diskurs über die Ungleichheit. Discours sur l’ inéga-
lité. Kritische Ausgabe (hrsg. v. H. Meier). Paderborn u.a., 52001, S. 47–9.

Herrera.fm  Seite 335  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


Hugo Herrera · Das Recht der Völker336

schaft verbirgt5. Gegenüber diesen Voraussetzungen ist die Suche nach der Verbes-
serung der Lebensbedingungen derer, die sich in den schlimmsten Positionen
befinden werden, die plausibelste Strategie für die Verteidigung des eigenen Interes-
ses. Gemäß diesen Voraussetzungen werden die folgenden Gerechtigkeitsprinzipien
angenommen: »1. Jedermann soll gleiches Recht auf das umfangreichste System
gleicher Grundfreiheiten haben, das mit dem gleichen System für alle anderen ver-
träglich ist. 2. Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten sind so zu gestalten, dass
(a) vernünftigerweise zu erwarten ist, dass sie zu jedermanns Vorteil dienen, und (b)
sie mit Positionen und Ämtern verbunden sind, die jedem offenstehen«6.

Der Urzustand wird im Recht der Völker als formale moralphilosophische
Konstruktion dargestellt: Umfassende inhaltliche Vorstellungen des Guten werden
außer Betracht gelassen. Diese könnten die Etablierung einer fairen Gesellschafts-
ordnung behindern; sie sind nicht konsensfähig, denn es gibt Meinungsverschieden-
heiten über ihre Geltung. Wenn solche Konzeptionen des Guten außer Kraft gesetzt
sind, ist es möglich, einen »übergreifenden Konsens« (overlapping consensus) zu
schaffen, der keine eigenständige Moralkonzeption entwirft, sondern als Desiderat
aller partikularen Konzeptionen konstituiert wird. Die Entscheidung kann auf diese
Weise Allgemeinheit und Unparteilichkeit erreichen und als universal akzeptabel er-
scheinen7.

2. Erweiterung der Theorie

Rawls versucht, seine kontraktualistische Gerechtigkeitstheorie auf die Beziehun-
gen zwischen Völkern (peoples) anzuwenden8. Ch. Beitz und Th. Pogge haben –
von der Theorie von 1971 ausgehend – eine universelle Anwendung des Differenz-
prinzips vorgeschlagen9. In seiner völkerrechtlichen Theorie fügt Rawls hingegen
einen zweiten Urzustand hinzu, in dem die Vertragspartner nicht Individuen, son-
dern Völker – und ihre Vertreter – sind. Er versucht, die kosmopolitische Anwen-
dung seiner Theorie und die Probleme, die mit dieser Anwendung verknüpft sind,
zu vermeiden10, obwohl der Versuch mit der ursprünglichen Theorie unvereinbar zu
sein scheint11.

5 Vgl. TdG, S. 29, 159 ff.
6 TdG, S. 81; vgl. § 15 und 63.
7 Vgl. RdV, S. 34 f., 158; J. Rawls, Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsätze 1978-

1989, hrsg. v. W. Hinsch. Frankfurt/M. 1992, S. 287, 305, 307, 310.
8 Vgl. I. Kant, Die Metaphysik der Sitten. Akademieausgabe, Bd. 6, S. 344; Zum ewigen

Frieden, passim (Akademieausgabe, Bd. 8).
9 Vgl. Ch. Beitz, »Justice and International Relations«, in: Ch. Beitz/M. Cohen/T. Scan-

lon / J. Simons (Hg.), International Ethics. Princeton 1985, S. 282–311; Political Theory
and International Relations. Princeton 1979, S. 153–163; Th. Pogge, »An Egalitarian
Law of Peoples«, in: Philosophy and Publics Affairs 23 (1994).

10 Vgl. RdV, S. 9, 143 ff.
11 Vgl. K.-H. Nusser, »Kant, Rawls und die ›Revolutionen des Friedens‹. Kants Nähe zur

realistischen Interpretationen der internationalen Beziehungen«, in: Zeitschrift für Poli-
tik 1997, S. 361 ff.

Herrera.fm  Seite 336  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


ZfP 52. Jg. 3/2005

Hugo Herrera · Das Recht der Völker 337

Vertragssubjekte sind ebenfalls nicht die Staaten. Staaten werden ausgeschlossen,
weil der Begriff vom Staat zwei Souveranitätsbefugnisse enthält, die einer achtbaren
und liberalen Gerechtigkeitskonzeption widersprechen: i) das Recht, als Mittel
staatlicher Politik Krieg zu führen, und ii) die Autonomie hinsichtlich der Art und
Weise, wie die Regierung das eigene Volk behandelt. Rawls zieht unter moralischem
Aspekt das Volk dem Staat vor. Man kann Völkern moralische Motivationen zu-
schreiben, was nach ihm bei Staaten nicht möglich ist. Ihr Handeln wird nicht »aus-
schließlich« durch die »Staatsräson« bestimmt. Wenn sie gerecht und liberal sind,
beschränken sie ihre vitalen Interessen so, wie es das Vernünftige erfordert. Staaten
hingegen handeln gemäß den Kriterien der Staatsräson und neigen dazu, das Ratio-
nale – d.h. die Wirksamkeit der Mittel – dem Vernünftigen – d.h. der »Moralität«
der Mittel – vorzuziehen12. 

Rawls trennt sich damit von einer alten Denktradition, für die der Staat moralisch
sein kann und soll13 und für die der Staat – als Form politischen Handelns verstan-
den – das Volk als Volk gestaltet und es seinen Mitgliedern so erst ermöglicht, poli-
tisch zu handeln14. Das Volk erscheint in den Beschreibungen Ralws’ als eine Art
ideales Humanitätsbild. Die Behauptung, dass Völker ständig dazu bereit seien, sich
gegenseitig anzuerkennen, widerspricht jedoch der geschichtlichen Erfahrung. Völ-
ker können ebenso wie Menschen gute, aber auch neutrale oder schlechte Beziehun-
gen untereinander haben. Der Grund der Aggressivität und des Bösen liegt im Men-
schen selbst, wovon Volk und Staat Ausdrücke sind15.

Gemäß der Nähe oder Distanz zu den liberal-demokratischen Prinzipien und zu
den Grundsätzen des Rechts der Völker, unterscheidet Rawls fünf Arten von »hei-
mischen Gesellschaften«: demokratisch-liberale Völker, achtbare Völker, outlaw re-
gimes, belastete Gesellschaften und wohlwollende absolutistische Gesellschaften16.
Liberal-demokratische Völker sind solche, die die liberal-demokratischen Prinzipi-
en und die Grundsätze des Rechts der Völker beachten. Achtbare Völker sind nicht
liberal-demokratisch, aber sie haben eine Konsultationshierarchie, durch die die
Mitglieder der Körperschaften am sozialen Entscheidungsprozess teilhaben, und
handeln gemäß den Grundsätzen des Rechts der Völker. Diese zwei Arten von Ge-
sellschaften werden als »wohlgeordnete Gesellschaften« bezeichnet. Outlaw re-
gimes sind solche, die das Recht der Völker oder die Menschenrechte nicht beach-
ten. Die belasteten Gesellschaften sind zwar nicht aggressiv und respektieren die
Grundsätze des Rechts der Völker, sind aber von Umständen betroffen, die sie dar-
an hindern, wohlgeordnete Gesellschaften zu sein. Wohlwollende absolutistische

12 Vgl. RdV, S. 19 f., 28, 30–32, 39; vgl. J. Rawls, Politischer Liberalismus (im Folgenden:
PL). Frankfurt/M. 1998, S. 120 ff.

13 Vgl. z. B. Platon, Politeia 412c-e, 427e ff.; Aristoteles, Politik, 1252a 1 ff., b 27–30; Niko-
machische Ethik 1094b 5–11.

14 Vgl. Aristoteles, Politik 1253a 1 ff.; C. Schmitt, Der Wert des Staates und die Bedeutung
des Einzelnen. Hellerau 1917, S. 106–107.

15 Vgl. H. Kuhn, Der Staat. Eine philosophische Darstellung. München 1967, S. 16 ff., 53
ff.; C. Schmitt, Der Begriff des Politischen. Berlin 61996, S. 26 ff., 35.

16 Vgl. RdV, S. 2.

Herrera.fm  Seite 337  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


Hugo Herrera · Das Recht der Völker338

Gesellschaften schließlich sind solche, in denen die Menschenrechte geachtet wer-
den, die die Grundsätze des Rechts der Völker beachten, in denen aber den Mitglie-
dern eine Rolle bei der Entscheidungsfindung verweigert wird.

Rawls wendet die Bedingungen des Vertrags analog auf die liberal-demokrati-
schen Völker an. Der Urzustand im außenpolitischen Fall ist eine hypothetische Si-
tuation, in der faire und vernünftige Bedingungen vorausgesetzt werden. Anhand
dieser legen rationale Vertreter von freien Völkern die fairen Kooperationsbedin-
gungen fest, unter denen sie als freie und gleiche Völker handeln werden. Der
Schleier der Unwissenheit verhüllt umfassende Lehren vom Guten (die liberalen
Gesellschaften gründen sich nicht auf umfassende Lehren). Ähnlich wie im Urzu-
stand nach der Theorie von 1971 die Individuen ihre konkrete Position in der Ge-
sellschaft nicht wissen, kennen in der völkerrechtlichen Theorie die Vertreter der
Völker nicht die Elemente, die die Situation der vertretenen Einheiten bestimmen
(Zahl und Eigenschaften der Bevölkerung, Weite und Eigenschaften des Territori-
ums)17.

Rawls nennt öffentliche Vernunft die Gesamtheit der Inhalte, die die liberalen
Völker verbunden hält. Die liberalen Völker als Einheiten stützen sich nicht auf
umfassende Lehren des Guten. Die Beziehungen zu und der Bund mit anderen libe-
ralen Völkern entstehen auch nicht auf Grund umfassender Lehren. Ein liberales
Volk gründet sich auf die Idee des (autonomen) politisch Vernünftigen, das sich auf
Bürger als Bürger (aber z.B. nicht als Anhänger einer Religion bzw. als Mitglieder
von anderen Gemeinschaften) bezieht und das mit den formalen Grundsätzen des
Liberalismus übereinstimmt18. Die Kriterien der Vernünftigkeit werden nicht abge-
leitet (wie die kantischen praktischen Ideen), sondern einzeln aufgezählt und inhalt-
lich charakterisiert19. Die Vernünftigkeit der Kriterien kann ihrerseits nicht im Rah-
men des politischen Liberalismus bewiesen werden20. 

Die Gesellschaft der liberalen Völker gründet sich auf öffentlich vernünftigen
Grundsätzen, die sich auf Völker als Völker beziehen, d.h. auf Begriffe, die von ver-
schiedenen Völkern geteilt werden können. Im »heimischen« Fall handelt es sich bei

17 Vgl. RdV, S. 36 f.
18 Vgl. RdV, S. 107.
19 Für jeden Gegenstandsbereich werden relevante Kriterien für die Bestimmung des Ver-

nünftigen angegeben. »So lassen sich vernünftige Bürger dadurch charakterisieren, dass
sie bereit sind, unter Gleichen faire Kooperationsbedingungen anzubieten, und dass sie
die Bürden des Urteilens anerkennen. Auch wird von ihnen gesagt, dass sie ausschließ-
lich vernünftige umfassende Lehren bejahen. Solche Lehren wiederum sind vernünftig,
wenn sie die wesentlichen Elemente einer liberalen demokratischen Ordnung anerken-
nen und in kohärenter und konsequenter Weise eine vernünftige Rangordnung der ver-
schiedenen Werte des Lebens (seien es nun religiöse oder nichtreligiöse Werte) bieten.
Obwohl diese Lehren vergleichsweise stabil sein sollten, können sie sich im Lichte des-
sen weiterentwickeln, was im Laufe der Entwicklung ihrer Tradition als gute und hin-
reichende Gründe akzeptiert wurde. Es ist darüber hinaus ganz allgemein vernünftig,
mit einer Vielfalt von Meinungen in politischen Urteilen zu rechnen und deshalb unver-
nünftig, alle Formen der Mehrheitsentscheidung abzulehnen. Ohne sie wäre eine libe-
rale Demokratie unmöglich«; ebd. S. 107 f.; vgl. PL, S. 25 f., 120-139, 175.

20 Vgl. RdV, S. 108; TdG, S. 38 f.

Herrera.fm  Seite 338  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


ZfP 52. Jg. 3/2005

Hugo Herrera · Das Recht der Völker 339

der öffentlichen Vernunft um die wesentlichen Verfassungsinhalte und die Angele-
genheiten grundlegender Gerechtigkeit im Hinblick auf die eigene Regierung. Im
außenpolitischen Fall geht es bei ihr um die Beziehungen zwischen den Völkern21.

Im Urzustand, unter dem Schleier der Unwissenheit, sollten nach Rawls die frei-
en Völker acht Grundsätze anerkennen: 1) Völker sind frei und unabhängig, ihre
Freiheit und Unabhängigkeit müssen von anderen Völker geachtet werden. 2) Völ-
ker müssen Verträge und eingegangene Verpflichtungen erfüllen. 3) Völker sind
gleich und müssen an Übereinkünften, die sie binden sollen, beteiligt sein. 4) Völ-
kern obliegt eine Pflicht der Nichteinmischung22. 5) Sie haben das Recht auf Selbst-
verteidigung, aber kein Recht, Kriege aus anderen Gründen zu führen. 6) Sie müs-
sen die Menschenrechte achten. 7) Wenn sie Kriege führen, müssen sie bestimmte
Einschränkungen beachten23. 8) Völker sind dazu verpflichtet, anderen Völkern zu
helfen, wenn diese unter ungünstigen Bedingungen leben, welche verhindern, dass
sie eine gerechte oder achtbare politische und soziale Ordnung etablieren24.

Der vierte Grundsatz wird von Rawls eingeschränkt: Die Nichteinmischung
»muss offensichtlich qualifiziert werden, wenn es um outlaw regimes und um
schwerwiegende Menschenrechtsverletzungen geht«25. Ein solcher Grundsatz passt
also zu einer Gesellschaft wohlgeordneter Völker, versagt aber in anderen Fällen26.

Mit diesen Grundsätzen sei es möglich, einen Frieden zwischen liberal-demokra-
tischen Völkern zu schaffen. Er nennt ihn einen »Frieden aus den richtigen Grün-
den«. Wie bei Kant ist der Frieden bei Rawls etwas anderes als ein Waffenstillstand
und auch nicht bloßes Ergebnis eines Kräftegleichgewichts27. Es gebe bestimmte
Bedingungen, die die Existenz eines Friedens zwischen liberalen Völkern festigen
würden sowie die Tatsache erklären könnten, warum sie nur in gerechtfertigten Fäl-
len Krieg führten (Selbstverteidigung, Verteidigung von Alliierten, Verteidigung ge-
gen schwerwiegende Verletzungen der Menschenrechte): Die Anerkennung von
Grundrechten und Freiheiten; der Vorrang dieser Rechte, Freiheiten und Leben-
schancen, insbesondere gegenüber den Forderungen des Gemeinwohls und gegenü-

21 Vgl. RdV, S.  62 f.
22 Vgl. I. Kant, Zum ewigen Frieden, aaO. (FN 8), S. 346.
23 Ebd. S. 346 f.
24 Vgl. RdV, S. 41.
25 RdV, S. 42.
26 Neben den gemeinsamen Grundsätzen, sind die kooperativen Organisationen zwischen

den Völkern wichtig. Rawls nennt drei solche grundlegenden Organisationen: Eine, um
die Fairness des Handels zwischen Völkern zu gewährleisten; eine zweite, die es Völ-
kern ermöglicht, Kredite von einem kooperativen Bankensystem aufzunehmen; und
eine dritte – vergleichbar den Vereinten Nationen –, die Rawls als eine Konföderation
der Völker (nicht der Staaten) bezeichnet; vgl. RdV, S. 47 f.; I. Kant, Zum ewigen Frie-
den, aaO. (FN 8), S. 354 ff. (Kant spricht von Staaten).

27 RdV, S. 49; I. Kant, Zum ewigen Frieden, ebd., S. 343. Dieser Frieden wird mit Hilfe
einer Analogie plausibel gemacht: So wie im heimischen Fall die Bürger, während sie
erwachsen werden und sich an der liberalen Welt, in der sie leben, beteiligen, einen
Gerechtigkeitssinn entwickeln können, so könnten auch die Völker einen Sinn für das
Recht der Völker entwickeln, sofern sie gemäß diesem handeln und in ihm auf diese
Weise »erzogen« werden; vgl. RdV, S. 49 f.

Herrera.fm  Seite 339  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


Hugo Herrera · Das Recht der Völker340

ber perfektionistischen Werten28; die sichere Versorgung der Bürger mit den für den
besonnenen und wirksamen Gebrauch ihrer Freiheiten notwendigen Grundgüter29.

Der demokratische Frieden sei geschichtlich bewiesen: Seit 1800 hätten »sicher
etablierte liberale Gesellschaften nicht mehr gegeneinander gekämpft«30. Diese Be-
hauptung ist allerdings nicht genügend begründet und ziemlich trügerisch. Sie ver-
liert ihre Überzeugungskraft, wenn man erstens bedenkt, dass die demokratischen,
»sicher etablierten liberalen Gesellschaften« erst seit Ende des zweiten Weltkriegs in
größerer Zahl existieren. Vorher war die Wahrscheinlichkeit von Kriegen zwischen
solchen Gesellschaften somit sehr gering. Zweitens gilt, dass diese wenigen (um
1800 vielleicht eine oder ein paar) »sicher etablierten liberalen« Gesellschaften unge-
rechte Kriege führten bzw. führen und gegen die Menschenrechte handelten bzw.
handeln31. Drittens ist zu beachten, dass diese liberalen Gesellschaften in Bündnis-
sen mit outlaw regimes standen, wie z.B. der Sowjetunion. Viertens muss festgehal-
ten werden, dass die Periode, seit der genügend »sicher etablierte liberale Gesell-
schaften« existieren und entsprechende Konfliktmöglichkeiten zwischen ihnen
entstehen könnten, viel zu kurz ist, als dass die Beobachtungen aussagekräftig sein
könnten. Die Zeitspanne umfasst nur wenig mehr als ein halbes Jahrhundert und ist
darüber hinaus durch besonders günstige geschichtliche Umstände gekennzeichnet
– Überfluss an materiellen Gütern in den mächtigen, sicher etablierten liberalen Ge-
sellschaften, gemeinsame Bedrohung durch die sozialistischen Staaten und die ent-
sprechende Notwendigkeit eines Bündnisses innerhalb Europas sowie zwischen
Europa und den USA.

Rawls lehnt in seiner völkerrechtlichen Theorie – wie Kant – einen Weltstaat ab.
Er spricht sich hingegen (ebenfalls im Sinne Kants) für die Existenz einer Gesell-
schaft von Staaten aus, die durch gemeinsam festgelegte und im Recht der Völker
gegründete Kooperationsbedingungen miteinander verbunden sind. Eine Weltregie-
rung würde »entweder einen weltweiten Despotismus mit sich bringen« oder »über
ein fragiles Reich herrschen«, »das durch Völker, die versuchen, ihre politische Frei-
heit und Autonomie zu gewinnen, zerrissen würde«32. Diese Weltregierung würde
zwischen Unterdrückung und Anarchie schwanken, weil die geistigen Inhalte, die
die verschiedenen Völker gestalten und die sie voreinander unterscheiden, einen be-
stimmenden Einfluss haben. Diese Inhalte sind Grund des Strebens nach Unabhän-
gigkeit.

Rawls erweitert sein Modell zum zweiten Mal: Er versucht, es auf die Völker an-
zuwenden, die er als »achtbare« bezeichnet. Diese sind solche, die zwar nicht gemäß

28 Vgl. I. Kant, Vorarbeiten zur Einleitung in die Rechtslehre. Akademieausgabe, Bd. 23,
S. 257.

29 Vgl. RdV, S. 16, 55 f.
30 RdV, S. 58.
31 Z. B. Großbritannien in Irland; die USA in Vietnam und im Irak; beide im Zweiten

Weltkrieg gegen Japan und Deutschland, wie selbst Rawls anerkennt (vgl. RdV, S. 120,
124 ff.); Israel in Palästina. Über den letzten Krieg im Irak vgl. D. Blumenwitz, »Die
völkerrechtlichen Aspekte des Irak-Konflikts«, in: Zeitschrift für Politik 2003, S. 301–
334.

32 Vgl. RdV, S. 40 f.; vgl. I. Kant, Zum ewigen Frieden, aaO. (FN 8), S. 360 ff.

Herrera.fm  Seite 340  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


ZfP 52. Jg. 3/2005

Hugo Herrera · Das Recht der Völker 341

liberal-demokratischen Grundsätzen organisiert sind, die aber das Recht der Völker
achten33, in denen es Konsultationshierarchien gibt34 und bei denen drei weitere Vo-
raussetzungen erfüllt sind: (a) Das Rechtssystem gewährleistet allen Volksmitglie-
dern das Recht auf Leben (»auf das für die eigene Subsistenz und Sicherheit Nöti-
ge«), auf Freiheit (Freiheit von Sklaverei, Leibeigenschaft und Zwangsarbeit; ein
hinreichendes Maß an Gewissensfreiheit), auf persönliches Eigentum und auf for-
male Gleichheit (gleiche Fälle sollen gleich behandelt werden)35. (b) Das Rechtssys-
tem muss so beschaffen sein, »dass es allen Personen auf dem Territorium des Volkes
moralische bona-fide-Pflichten und Verpflichtungen« auferlegt. Die Mitglieder des
Volkes werden als rational, achtbar, verantwortlich und als zur Teilnahme am sozia-
len Leben befähigt betrachtet. Sie erkennen Pflichten und Verpflichtungen als mit
ihrer »Gemeinwohlvorstellung der Gerechtigkeit« übereinstimmend an, nicht als
bloß zwangsläufige Befehle. (c) Auf Seiten der Richter und Beamten, die das Rechts-
system verwalten, besteht die nicht unbegründete Überzeugung, dass das Recht tat-
sächlich von einer Gemeinwohlvorstellung der Gerechtigkeit geleitet wird36. 

In den achtbaren Völkern gibt es hierarchisch organisierte Gruppen. Die Indivi-
duen werden hier nicht als Gleiche anerkannt, aber allen wird Rationalität, Verant-
wortlichkeit und die Fähigkeit zum moralischen Lernen zugesprochen. Innerhalb
der Gruppen haben sie ihr besonderes Handlungsfeld. Abweichende Meinungen
werden erlaubt und sogar körperschaftlich repräsentiert. Die Gruppen sind juris-
tisch anerkannt und spielen eine Rolle bei den sozialen und politischen Entschei-
dungen, besonders mit ihrer Teilnahme an Konsultationsverfahren. Sie bilden eine
Art institutionelle Grenze der Macht, beschränken und erhalten die Rechte und
Pflichten ihrer Mitglieder37.

Achtbare Völker sind wohlgeordnet, und als solche nehmen sie die acht Grund-
sätze des Rechts der Völker im Urzustand an. Für diese Völker wird der Urzustand
nur einmal vorausgesetzt: Nur für die Annahme der Grundsätze des Rechts der Völ-
ker. Der erste (»heimische«) Urzustand wird hier nicht vorausgesetzt, denn die acht-
baren Völker sind nicht liberal-demokratisch, sondern hierarchisch strukturiert38.

Zwischen liberalen und achtbaren Völkern gibt es eine gemeinsame öffentliche
Vernunft, die sich auf den Inhalt des Rechts der Völker bezieht. Dieses Recht der Völ-

33 Die achtbaren Gesellschaften verfolgen keine aggressiven Ziele und erkennen an, dass
sie die legitimen Ziele auf friedlichem Wege erreichen müssen. Sie können auf umfassen-
den Lehren gegründet sein und achten die Ordnung anderer Gesellschaften, wenn sie
im internationalen Bereich handeln; vgl. RdV, S. 79.

34 Vgl. RdV, S. 87 ff.
35 Die so verstandenen Menschenrechte überwinden nach Rawls ihren politisch provinzi-

ellen Charakter und werden universal. Sie müssen nicht (obwohl sie können) durch eine
philosophisch oder religiös umfassende Lehre begründet werden; RdV, S. 80.

36 RdV, S. 79–81. Diese Kriterien bestimmen die »Achtbarkeit« als Kategorie, die denen
der Vernünftigkeit ähnlich sind, aber wenig umfassender als diese sind; ebd. S. 81 f., 5,
108. Nach Rawls sind andere Arten von achtbaren Völkern vorstellbar, er erwähnt sie
aber nicht weiter; ebd. S. 77 f.

37 Vgl. RdV, S. 79, 86 ff., 108.
38 RdV, S. 86.

Herrera.fm  Seite 341  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


Hugo Herrera · Das Recht der Völker342

ker ist nach Rawls nicht ethnozentrisch oder provinziell, denn es umfasst auch nicht-
liberale Völker und seine achtbaren Religionen und Vorstellungen. Es erfüllt das Kri-
terium der Reziprozität: Es verlangt von anderen (nicht-liberalen) Gesellschaften le-
diglich solche Dinge, die sie vernünftigerweise zugestehen können, ohne sich damit in
eine untergebene Position zu begeben. Es verlangt von den achtbaren Gesellschaften
nicht, dass sie ihre religiösen Institutionen aufgeben und liberale annehmen39.

Rawls stellt sich die Frage nach der Rechtfertigung der Anerkennung von achtba-
ren Völkern. Wenn solche Völker ihrer Mitglieder nicht als freie und gleiche Indivi-
duen behandeln, warum sollen sie dann von den liberal-demokratischen Völker als
gleiche Völker behandelt werden? Die Nichtanerkennung ist jedoch eine Ursache
für schlechte Beziehungen zwischen Völker. Das kann in extremen Fällen zum
Krieg führen. Wenn die achtbaren Völker die grundsätzlichen Rechte der Individu-
en und Hierarchien sowie das Recht der Völker anerkennen, sind ihre Differenzen
mit den liberalen Völkern nicht so ernst, um nicht gute Beziehungen zu ihnen zu
pflegen. Wenn ein Volk die Kriterien der Achtbarkeit erfüllt, soll es als Mitglied der
Gesellschaft der Völker anerkannt werden40.

3. Änderung der nicht-wohlgeordneten Gesellschaften gemäß der Grundsätze 
des Rechts der Völker

Rawls nennt »nichtideale Theorie« die Betrachtung der Umstände, unter denen auf
der Welt Ungerechtigkeit und Übel stattfinden, sowie die Überlegungen im Hinblick
auf Möglichkeiten ihrer Überwindung. Teile dieser nichtidealen Theorie sind die The-
orie des gerechten Krieges (bei der es um die Beziehungen zwischen wohlgeordneten
Gesellschaften und outlaw regimes geht) und die der »belasteten Gesellschaften«.

a) Kriegsvölkerrecht

Die einzige allgemeine Rechtfertigung des Krieges ist nach Rawls die Selbstverteidi-
gung. Andere Motive seien nicht annehmbar und der Staat, der versucht, andere
Ziele durch Krieg zu erreichen, werde zum outlaw regime41. Außerdem erkennt er
das ius ad bellum auch in Fällen der Verteidigung von alliierten Staaten (die ihrer-
seits keine outlaw regimes sein dürfen) gegen outlaw regimes an sowie für humani-
täre Interventionen in Fällen schwerer Verletzungen der Menschenrechte42.

Rawls nennt sechs Regeln, die die Staaten während des Krieges beachten müssen:
1) Ziel des Krieges ist ein gerechter und dauerhafter Frieden zwischen den Völkern

39 Vgl. RdV, S. 153.
40 Vgl. RdV, S. 72 ff., 84 f., 96 ff., 4 f.
41 Vgl. RdV, S. 114 ff.
42 Vgl. RdV, S. 97 f.. Wenn sich ein Staat in einer der drei beschriebenen Situationen befin-

det, hat er das Recht, Krieg zu führen. Dieses Recht aber unterliegt einer Einschrän-
kung: Nur Gesellschaften, die nicht aggressiv sind und die die Menschenrechte achten,
haben ein Recht zur Kriegsführung; ebd. 117

Herrera.fm  Seite 342  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


ZfP 52. Jg. 3/2005

Hugo Herrera · Das Recht der Völker 343

und besonders mit dem gegenwärtigen Feind des jeweiligen kriegsführenden Vol-
kes. 2) Wohlgeordnete Völker führen nur gegen nicht wohlgeordnete Staaten Krieg,
die deren Sicherheit und freie Institutionen gefährden und den Krieg verursachen.
3) Es muss sorgfältig zwischen drei Gruppen unterschieden werden: Den Führern
und Beamten eines outlaw regimes, seinen Soldaten und seiner Zivilbevölkerung.
Die zwei letzteren Gruppen, oft in Unwissenheit gehalten, sind nicht verantwortbar
zu machen. 4) Wohlgeordnete Völker müssen aus zwei Gründen so weit wie mög-
lich die Menschenrechte der Mitglieder der anderen Seite, sowohl der Zivilisten als
auch der Soldaten, achten: Weil das Recht der Völker es gebietet und weil man auf
diese Weise den Inhalt der Menschenrechte am besten vermittelt. 5) Die wohlgeord-
neten Völker müssen bereits während des Krieges im Voraus zu erkennen geben,
welche Art von Frieden und welche Art von Beziehungen sie anstreben. Sie werden
im Krieg selbst zeigen, um welche Art von Volk es sich bei ihnen handelt43. 6) Das
instrumentelle Zweckmitteldenken darf stets nur eine beschränkte Rolle bei der Be-
urteilung der Angemessenheit einer Handlung oder eines politischen Programms
spielen. Diese Art des Denkens muss stets im Rahmen der obigen Grundsätze und
Annahmen stattfinden und durch diese streng begrenzt werden44.

Es gibt aber eine Ausnahme für diese Begrenzungen: Die Situation des äußersten
Notstandes. In diesem Fall könne die strenge Geltung des Status von Zivilisten auf-
gehoben werden. Unschuldige Zivilisten dürften hier also direkt angegriffen wer-
den, wenn bestimmte Bedingungen erfüllt sind: Es soll sich um einen äußersten
Notstand handeln (die Existenz achtbarer oder liberaler Völker muss in Gefahr
sein). Die Vorteile des Angriffs sollen nicht zweifelhaft und geringfügig, sondern
bedeutend sein. Das angreifende Volk soll über keine anderen Mittel verfügen, um
die Macht des anderen Volkes zu brechen45.

Rawls setzt seine Lehre der christlichen Lehre entgegen, die direkte Angriffe ge-
gen die Zivilbevölkerung absolut verbietet, weil es sich hier um die Verletzung des
Lebens von Unschuldigen handelt. Nach Rawls soll der Staatsmann, d.h. der, der die
Regierung führen und einen stabilen Frieden schaffen soll, nur gemäß den Interes-
sen des wohlgeordneten Regimes – und nicht gemäß den Prinzipien der religiösen,
moralischen oder philosophischen Lehren, nach denen er lebt – politisch handeln46.

Obwohl Rawls den Krieg gemäß bestimmter Kriterien begrenzt, erlaubt sein
Recht der Völker den Angriff auf unschuldige Zivilisten des feindlichen Staates. Die
Notwendigkeit des Angriffs wird einseitig bestimmt, d.h. wer über Leben und Tod
von Unschuldigen entscheidet, ist eine der Seiten im Konflikt. Die Missbrauchs-
möglichkeiten sind also nicht abzusehen. Nachdem eine der Parteien im Konflikt
das Verbot, Unschuldige zu töten, verletzt hat, ist damit zu rechnen, dass der Geg-
ner auf diese Mittel nicht verzichten wird, um Vergeltung zu üben. Die Risiken ei-
ner Eskalation des Konfliktes steigen in dem Maße, wie parallel die eines stabilen
zukünftigen Friedens sinken. Die konkreten Folgen der Theorie sind hoch aktuell:

43 Vgl. I. Kant, Zum ewigen Frieden, aaO. (FN 8), S. 346 f.
44 Vgl. RdV, S. 119–121.
45 Vgl. RdV, S. 123 f.
46 Vgl. RdV, S. 129 f.

Herrera.fm  Seite 343  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


Hugo Herrera · Das Recht der Völker344

Mitglieder abhängiger Völker – wie Palästinenser und Iraker – wären, wenn sie über
keine anderen Mittel verfügen, um ihre freie politische Existenz zu erreichen, zum
Mord an Unschuldigen berechtigt.

Die Erlaubnis zur Tötung Unschuldiger missachtet die grundlegendste zwischen-
menschliche Pflicht. Es ist sinnlos, ein Recht der Völker vorzuschlagen, d.h. einen
Zusammenhang von Normen, die das gerechte Handeln zwischen Menschen be-
stimmen, das aber gleichzeitig die Möglichkeit der totalen Beseitigung einer mensch-
lichen Handlungsweise, die ungerechte Tat schlechthin, festlegt und rechtfertigt.

Die Frage, wer entscheidet, bleibt im Kriegsvölkerrecht Rawls’ unbeantwortet.
Welcher Staat ein outlaw regime ist, welches Volk ein achtbares oder liberales Volk,
welcher Krieg ein gerechter oder ungerechter Krieg ist, darf letzten Endes von den
Konfliktparteien entschieden werden. Bisher hat gegolten, dass es zwischen einzel-
nen Staaten keine allgemein gültigen juristischen Beurteilungen geben darf, denn sie
sind gleich (UN-Charta, Art. 2, 1). Die hier vorgestellte Theorie – mit ihren mora-
lisch-politisch diskriminierenden Unterscheidungen und mit der Rechtfertigung
von einseitig qualifizierten Interventionskriegen – gefährdet diesen Grundsatz des
Völkerrechts sowie das Gewaltanwendungsverbot der UN-Charta (ebd. Art. 2, 4).
Das Recht der Völker Rawls’ kann schnell zur Waffe der großen Mächte werden.

b) Theorie der belasteten Gesellschaften 

Belastete Gesellschaften oder Gesellschaften, die unter ungünstigen Umständen lei-
den, sind solche, die weder expansionistisch noch aggressiv sind, denen es aber an
politischen und kulturellen Traditionen, an Humankapital, an Know-How oder an
den nötigen materiellen und technologischen Ressourcen mangelt, die notwendig
sind, um wohlgeordnet zu sein47. Es geht dabei nicht nur um bloße wirtschaftliche
Probleme. Deshalb sollen Hilfsmaßnahmen nicht allein wirtschaftlich sein; wirt-
schaftliche Hilfe ohne die notwendige vorherige Ausbildung zu leisten, kann eine
destabilisierende Verschwendung sein. Es handelt sich hauptsächlich um die Gestal-
tung eines institutionellen Systems für die Erziehung und Ausbildung der Bevölke-
rung gemäß den Prinzipien und Gewohnheiten einer wohlgeordneten Gesellschaft. 

Rawls schließt eine universale Anwendung des Differenzprinzips aus. Die Hilfe
soll nur das Erreichen eines akzeptablen Minimums ermöglichen, also einer Situation,
in der jeder Mensch die Güter hat, die für ein lebenswertes Leben notwendig sind.
Ziel ist, dass die unterstützten Gesellschaften ihre Entscheidungen vernünftig und ra-
tional treffen können und somit in die Gemeinschaft der wohlgeordneten Völker auf-
genommen werden können48. Die Gerechtigkeitsprinzipien der Theorie der Gerech-
tigkeit werden unter Beachtung eines vermittelnden Faktors, der Völker, angewendet. 

47 Vgl. RdV, S. 131.
48 Vgl. RdV, S. 132 ff., 141 ff. Rawls fordert eine Art von zarter Klugheit in der staatlichen

Hilfstätigkeit: Es gibt kein fertiges Rezept, aber die Maßnahmen sollen nicht durch
Gewalt geleitet werden; man soll die Entstehung einer gewissen Affinität mit der unter-
stützten Gesellschaft suchen; ihre Autonomie muss dafür geachtet werden; ebd. S. 138 f.

Herrera.fm  Seite 344  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


ZfP 52. Jg. 3/2005

Hugo Herrera · Das Recht der Völker 345

4. Schluss

Die völkerrechtliche Theorie Rawls’ ist in mehrerlei Hinsichten im guten Sinne des
Wortes realistisch. Sie erkennt nicht-liberale demokratische achtbare Völker an und to-
leriert den wohlwollenden Absolutismus. Andernfalls drohen Konflikt und Krieg (es
ist nur fraglich, ob sich die Anerkennung bzw. Tolerierung mit dem ersten Gleichheits-
prinzip der Theorie der Gerechtigkeit von 1971 verträgt). Sie ist auch realistisch, weil sie
die Möglichkeit des Krieges anerkennt; diese Anerkennung ist die notwendige Basis für
eine Begrenzung des Phänomens. Rawls versucht nicht, weltweite wirtschaftliche und
soziale Gleichheit zu schaffen, sondern nur akzeptable Minima zu sichern. Die univer-
sale Gleichheit ist schwierig zu realisieren und sie kann ernste Probleme mit sich brin-
gen (Konflikte und Kriege wegen der Verteilungen). Da Rawls dies anerkennt, ist seine
Theorie in einem dritten Sinn realistisch. Die Ablehnung einer Weltregierung und die
Unterscheidung zwischen Menschenrechten, die für liberale Gesellschaften gültig sind,
und grundsätzlichen Menschenrechten, sind auch realistische Elemente der Theorie.

Ein grundlegendes Problem

Rawls versucht, eine politisch autonome, d.h. nicht auf umfassenden Lehren bzw. on-
tologischen und anthropologischen Begründungen gestützte Gesellschaftsordnung
und ein autonomes Recht der Völker festzulegen49. Dies bringt seine Theorie in eine
prekäre Situation. Ontologie, Anthropologie und Politik müssen unterschieden wer-
den, aber sie sind nicht in der Weise voneinander zu trennen, dass ein autonomer politi-
scher bzw. juristischer Konsens gefunden werden kann. Eine politische Handlung, die
von den konstitutiven Elementen des Seins oder des menschlichen Daseins abzusehen
versucht, wird sich nicht realisieren lassen und sie wird den Entfaltungsmöglichkeiten
des Menschen schaden50. Sofern es kein vom Sein getrenntes Sollen geben kann und das
Sein keine rein neutrale Tatsache, sondern sinnhaft ist, ist die qualitative Dimension
auch auf politischem bzw. juristischem Gebiet bedeutend und die Entscheidungen
müssen sich darauf  stützen: Die Ziele des Menschen müssen berücksichtigt werden51.

49 Es gibt zu diesem Thema vielfältige Literatur. Von besonderer Bedeutung ist hier die
Kritik der so genannten Kommunitaristen. Vgl. dazu: Ch. Taylor, Negative Freiheit.
Frankfurt/M. 1988; ders., Philosophy and the Human Sciences. Philosophical Papers 2.
Cambridge, New York 1985, S. 187–210; ders., Sources of the Self. The Making of the
Modern Identity. Cambridge 1989; A. MacIntyre, Der Verlust der Tugend. Zur morali-
schen Krise der Gegenwart. Frankfurt/M./New York 1987; M. Sandel, Liberalism and
the Limits of Justice. Cambridge 1982.

50 Vgl. Ch. Taylor, Negative Freiheit, ebd., S. 148 ff., 154. Die Menschenrechte z.B. sind
ohne eine Anthropologie, die sie erklärt und begründet, unverständlich.

51 Alles, was ist, ist. Außer dem Sein gibt es nichts. Die qualitative Dimension ist also im Sein und
kann nicht etwas vom Sein Getrenntes sein. Die Trennung zwischen einer ontologischen und
einer als autonom konzipierten normativen Dimension ist zu diskutieren. Das Normative ist
nicht vom Sein zu trennen. Das Sein enthält den Sinn, der Sinn ist (obwohl auf eine andere
Weise als die wirklichen Dinge). Dieser Sinn des Seins begründet jede Entscheidung: Alles,
was der Mensch vorzieht, hat sein Grund in dieser qualitativen Dimension; vgl. H. Kuhn, Das
Sein und das Gute. München 1962, S. 26 f., 60 f., 64, 70 f., 77; H. Herrera, Sein und Staat. Die
ontologische Begründung der politischen Praxis bei H. Kuhn. Würzburg 2005, S. 25 ss.

Herrera.fm  Seite 345  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


Hugo Herrera · Das Recht der Völker346

Die Theorien der Praxis und des Politischen sind nicht »politisch autonom«52.
Eine Theorie der Gerechtigkeit, die die Gerechtigkeit gemäß äußerer Regel des Zu-
sammenlebens zu bestimmen versucht und die die umfassenden Lehren über das
Sein und den Menschen auf das private Gebiet verbannt, wird, wenn sie in einer Ge-
sellschaft umgesetzt wird, zu einem Wechsel der in einer solchen Gesellschaft er-
laubten, geförderten, verbotenen und abgelehnten Handlungen führen. Und das ist
alles andere als politisch autonom. Die Theorie Rawls’ ist in diesem Sinn den umfas-
senden Lehren ähnlich: Sie versucht, den Einfluss anderer Lehren abzubauen, um
bestimmte praktische Ziele zu verwirklichen (im Falle Rawls’: Frieden, liberale
Prinzipien usw.). Sie tritt dadurch in Konkurrenz mit anderen Lehren und steht
notwendig auf einem oberflächlichen Niveau: Weil sie nicht ihre ontologischen und
anthropologischen Voraussetzungen reflektiert, neigt sie dazu, dogmatisch zu sein.
Sie stützt sich – wie Rawls anerkennt – auf gesetzte, nicht begründete Prinzipien53.

Die Priorität der Normen einer formalen – nicht ontologisch bzw. anthropolo-
gisch begründeten – Gerechtigkeit vor der ontologischen Auffassung des Guten54

schwächt eine wesentliche Voraussetzung des Gerechten, die Freundschaft. Echte
Freundschaft entsteht nur, wenn das Gute des Anderen gewollt wird: zum einen als
in seiner Existenz gut, zum anderen seine persönliche Entfaltung. Dies setzt die An-
erkennung des Guten im Sein voraus, die Rawls nicht vollzieht – wie auch nicht
Kant, für den das Gute letztendlich Sache des Glaubens und nicht des Wissens ist55.
Ohne diese Anerkennung ist die Begründung von Freundschaft, die fähig ist, Lust,
Nützlichkeit und Behagen zu relativieren, nicht möglich und es ist nicht erklärbar,
wie Freundschaft diese Relativierung tatsächlich vollzieht. Die Orientierung am
Guten des Anderen macht die Freundschaft zu einem notwendigen Ziel: Echte
Freundschaft soll immer geachtet werden. Die Freundschaft als sinnhafte Umgangs-
weise aktualisiert die Motivation, den Anderen und seine Freiheit zu respektieren
und begründet die Forderung nach solchem Respekt. Das Recht lässt sich ohne
Freundschaft nicht verwirklichen wegen des Mangels an Motivation und Rechtferti-
gung. Freundschaft ist insofern Voraussetzung für Recht. Ohne Freundschaft ver-
liert sich eine Beziehungsform, die Teilnahme am Sinn begünstigt. Die Teilnahme
isolierter Individuen am Sinn erzeugt ein Problem gegenüber Dritten, wenn die In-
dividuen durch ihre Versuche, am Sinn teilzunehmen, die Bewegungsmöglichkeiten
der Dritten und deren Teilnahme am Sinn behindern bzw. erschweren, was zwi-
schen begrenzten Menschen geschehen muss. In einer Gesellschaft ohne Freund-
schaft sind die Individuen wenig dazu geneigt, Pflichten zugunsten anderer zu er-

52 Vgl. W. Wieland, »Praktische Philosophie und Wissenschaft«, in: M. Riedel (Hg), Reha-
bilitierung der praktischen Philosophie. Freiburg 1972, Bd. 1, S. 512 ff., 530 ff.; H. Kuhn,
»Praxis und Theorie im platonischen Denkens«, in: P. Engelhardt (Hg.), Zur Theorie
der Praxis. Interpretation und Aspekte. Mainz 1970, S. 41; E. Voegelin, Rasse und Staat.
Tübingen 1933, S. 4; Aristoteles, Nikomachische Ethik 1094a 1-7.

53 Vgl. TdG, S. 38 f., RdV, S. 108.
54 Vgl. TdG, S. 434.
55 I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, Akademieausgabe, Bd. 5, 122; ders., Die Reli-

gion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, Akademieausgabe, Bd. 6, S. 6; ders.,
Kritik der reinen Vernunft, A 810/B 838-A 819/B 847, A 828/B 856-A 829/B 857.

Herrera.fm  Seite 346  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


ZfP 52. Jg. 3/2005

Hugo Herrera · Das Recht der Völker 347

füllen, mit denen sie nur durch ein formal äußerlich geregeltes Zusammensein
verbunden sind56. Die Möglichkeiten sinnvollen Lebens sowie Recht und Freiheit
werden in einer Gesellschaft von Teufeln (Kant) ernstlich erschwert. Hier ist zu fra-
gen, ob es gerechtfertigt ist, die formalen juristischen Regeln einer solchen Gesell-
schaft zu beachten.

Die Fähigkeit zur Freundschaft kann nur im Rahmen innerlicher zwischen-
menschlicher Beziehungen erreicht werden. Diese notwendige Innerlichkeit wird
am besten in gemeinschaftlichen Bereichen ermöglicht. Viel besser z.B. in einer Fa-
milie als in einer Gesellschaft, die nur durch äußere, potenziell zwangsläufige, for-
male Verkehrsregelungen bestimmt ist wie die politische Einheit im Sinne Rawls.
Die gemeinschaftlichen Bereiche sind wenig stabil, weil der Mensch begrenzt ist (er
kann anderen schaden, konkrete Güter verabsolutieren). Schutz und Förderung
sind also bedeutend. Das Verständnis von Recht als äußerliche Regel, die Behaup-
tung der Priorität des formal Gerechten und der autonomen Politik über die Ge-
meinschaften und ihre eigentümlichen Strukturen und Elemente erschwert dieser
Unterstützung und die Entstehung von freundschaftlichen Beziehungen57.

Die Autonomie der Theorie Rawls’ bezüglich der Ontologie und der Anthropo-
logie entzieht ihr jeden Grund, von dem her sich die Beachtung des Menschen und
seiner Möglichkeiten, Sinn zu suchen und zu verwirklichen, rechtfertigen lässt; und
so kann Rawls z.B. eine politische bzw. juristische Ordnung ethisch begründen wol-
len, die gerade die Tötung von unschuldigen Zivilisten rechtfertigt. Ein solcher au-
tonomer Charakter ermöglicht es Rawls ebenso, sich einen ideal konzipierten Be-
griff von Volk vorzustellen, der von der Struktur des Menschen und dessen
Aggressivität getrennt bleibt.

Da die Theorie Rawls’ ontologisch und anthropologisch gesehen unkritisch
bleibt, muss dieser sich auf äußerliche – d.h. nicht argumentative – Voraussetzungen
stützen, die er nicht reflektiert. Sein Recht der Völker und sein Frieden setzten ne-
ben einer Situation des Überflusses an materiellen Gütern (die Theorie – ihr Frieden
– versagt im Fall eines absoluten Mangels, der die ganze Welt betrifft58) die militäri-
sche und wirtschaftliche Überlegenheit der liberalen und achtbaren Völker als Ge-
samtheit voraus. Deshalb kann Rawls politisch »autonome« Grundsätze und
Normen einfach vorschlagen, ohne sich auf andere Begründungen als auf die Be-
zeichnung solcher Prinzipien und Normen als »vernünftig«, »rational« oder »acht-

56 »Freundschaft ist es, die die Staaten erhält«; Nikomachische Ethik 1155a 23-25; vgl. 27
f.; 1155b 17-34; 1160a 18–30; Platon, Politeia, 351c-d; Euthyphron, 7 c-d.

57 Gemeinschaftliche Bereiche wie die Familie sind vor dem staatlichen Recht konstituiert
und haben eigene ursprüngliche Begriffe und Strukturen. Das Zusammenleben ihrer
Mitglieder kann »weder im Funktionalismus vorherbestimmter Gesetze, noch in Ver-
tragsregelungen aufgelöst werden«; vgl. C. Schmitt, Über die drei Arten des rechtswis-
senschaftlichen Denkens, Berlin 1993 (Hamburg 11934), S. 17. Die staatlich-juristische
Verkennung ihrer Elemente, ihre Regelung gemäß allgemeinen Normen zerstört ihr
spezifisch rechtliches Wesen und schwächt sie sowie die Möglichkeiten einer sinnvollen
persönlichen und politischen Existenz; vgl. H. Herrera, Sein und Staat, aaO. (FN 51), S.
83–95; Ch. Taylor, Negative Freiheit, aaO. (FN 49), S. 154 f., 273.

58 Ebd. S. 146.

Herrera.fm  Seite 347  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335


Hugo Herrera · Das Recht der Völker348

bar« zu stützen, was nicht mehr als »tatsächlich akzeptabel für die Individuen der
ideal konzipierten liberalen bzw. achtbaren Völker« bedeutet. Wenn die Macht hin-
gegen auf der Seite der nicht »wohlgeordneten« Gesellschaften wäre, würde die
Theorie als ungenügend erscheinen, und es wäre eine gänzlich differente Art von
Argumenten nötig (sie müssten sich auf Ontologie und Anthropologie beziehen),
um die Herrscher und Untertanen solcher Staaten zu überzeugen.

Zusammenfassung

In seinem letzten Buch Das Recht der Völker versucht Rawls, einen gerechten Welt-
frieden auf bestimmte Prinzipien zu gründen, die die »liberal-demokratischen« und
»achtbaren« Völker in einer vorausgesetzten, ursprünglichen Situation annehmen
sollten. Diese ursprüngliche Situation zeigt Ähnlichkeiten mit dem in der Theorie
der Gerechtigkeit von 1971 beschriebenen Urzustand (so z. B. wird in beiden ein so
genannter »Schleier des Nichtswissen« vorausgesetzt, der verhindern soll, dass die
Beteiligten ihre Position bezüglich der anderen kennen). Trotzdem fügt Rawls Än-
derungen hinzu. Die wichtigste ist, dass der Ausgangspunkt seiner völkerrechtli-
chen Theorie nicht mehr Individuen, sondern Völker sind. Die Grundsätze, auf de-
nen Rawls den Frieden zu stützen versucht, sind unter vielen Aspekten plausibel,
unter anderen zeigen sie aber bestimmte Schwächen, die teilweise auf die Theorie
von 1971 zurückzuführen sind.

Summary

This article analyzes the last book that J. Rawls published in his lifetime: The Law
of Peoples. Rawls' intention is to lay the foundations of world peace based on cer-
tain principles, which should be acceptable to both liberal democratic and organized
nations in a supposed originary situation, described by the author. This supposed
originary situation resembles  that supposed originary situation stated by Rawls in
Theory of Justice, 1971 (i.e. they both assume the existence of a sort of veil of igno-
rance that enables the counterparts of an agreement to know each other's position).
Nevertheless, some adjustments are made. The main one is that it is no longer the
initiative of individuals but of the nations themselves. In spite of certain weaknesses
which the article attempts to identify, and whose antecedents had already been re-
corded in the 1971 theory, the principles on which Rawls intends to establish world
peace are, in many aspects, plausible.

Herrera.fm  Seite 348  Mittwoch, 17. August 2005  1:19 13

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

