Hugo Herrera

Die Suche nach einem formal-gerechten Weltfrieden —
Das Recht der Volker von John Rawls

Obwohl sich im internationalen Bereich einige Elemente als permanent erweisen,
stellen die Globalisierung und die letzten Kriege die politisch-philosophische Refle-
xion vor Fragen und eroffnen Debatten, die zu grofien Teil neu sind. John Rawls!,
einer der wichtigsten politischen Philosophen der angelsichsischen Welt, veroffent-
lichte drei Jahre vor seinem Tod Das Recht der Vilker?, ein Buch, in dem er Grund-
sdtze einer internationalen politischen und juristischen Ordnung vorschligt, die zu
einem gerechten Frieden fihren sollten.

1. Die Vertragslebre von 1971

Die volkerrechtliche Theorie Rawls’ folgt zu bedeutenden Teilen seiner Vertragsleh-
re von 1971%. Thr Ausgangspunkt ist ein fiktiver Urzustand, in dem gewisse Bedin-
gungen gesetzt werden mit dem Zweck, Entscheidungen bzw. Regeln mit einem
bestimmten Inhalt zu ermdglichen*. Die Annahme dieses Urzustandes ist Voraus-
setzung fir gerechtes Handeln. Die Etablierung einer gerechten Ordnung hingt
von zwei Pramissen dieses Urzustandes ab: Zum einen die Existenz von Marktbe-
dingungen und Ungleichheit zwischen den Individuen. Rawls erkennt die Rolle des
individuellen Interesses an. Zum anderen ein so genannter »Schleier des Nichtwis-
sens« (veil of ignorance), der die konkrete Position der Individuen in der Gesell-

1 Rawls (Baltimore 1921-Lexington 2002) studierte in Cornell und Princeton und war
von 1943 an fiir drei Jahre im pazifischen Raum als Soldat stationiert. Ab 1953 lehrte er
an der Technischen Hochschule von Massachusetts (MIT) und spater an der Universitat
Harvard. Rawls war verantwortlich fiir die Wiederbelebung der politischen Philosophie
in der angelsichsischen Welt. Statt des dort herrschenden Utilitarismus vertrat er eine
kantisch inspirierte politische Philosophie. Trotz der Nihe gibt es wichtige Unter-
schiede zwischen Rawls und Kant, von denen einige hier gezeigt werden.

2 Berlin/New York 2002 (11999), im Folgenden: RdV. 1993 veroffentlichte Rawls eine
erste Version seiner volkerrechtlichen Theorie (in: S. Shute/S. Hurley [Hg.], On
Human Rights. The Oxford Amnesty Lectures. New York 1993), die mit einigen Ande-
rungen in Das Recht der Volker aufgenommen wird.

3 Vgl.]J. Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit (im Folgenden: TdG). Frankfurt/M. 1975
(11971).

4 Er stimmt hier mit Hobbes, Kant und Rousseau tiberein: vgl. Th. Hobbes, Leviathan.
Stuttgart 2000 (lbersetzt v. J.-P. Mayer), Kap. 13, S. 117; 1. Kant, Reflexionen zur
Rechtsphilosophie, in: Akademieaunsgabe. Berlin u.a., 1905 ff., Bd. 19, S. 503 (7734), 504
(7740), 564 (7956); J.-]. Rousseau, Diskurs iiber die Ungleichheit. Discours sur I’ inéga-
lité. Kritische Ausgabe (hrsg. v. H. Meier). Paderborn u.a., 2001, S. 47-9.

ZfP 52.Jg. 3/2005

.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. @ Urheberrechtlich geschiltzter Inhalt.
mit,



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

336 Hugo Herrera - Das Recht der Vilker

schaft verbirgt®. Gegeniiber diesen Voraussetzungen ist die Suche nach der Verbes-
serung der Lebensbedingungen derer, die sich in den schlimmsten Positionen
befinden werden, die plausibelste Strategie fiir die Verteidigung des eigenen Interes-
ses. Gemafl diesen Voraussetzungen werden die folgenden Gerechtigkeitsprinzipien
angenommen: »1. Jedermann soll gleiches Recht auf das umfangreichste System
gleicher Grundfreiheiten haben, das mit dem gleichen System fiir alle anderen ver-
traglich ist. 2. Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten sind so zu gestalten, dass
(a) verniinftigerweise zu erwarten ist, dass sie zu jedermanns Vorteil dienen, und (b)
sie mit Positionen und Amtern verbunden sind, die jedem offenstehen<®.

Der Urzustand wird im Recht der Volker als formale moralphilosophische
Konstruktion dargestellt: Umfassende inhaltliche Vorstellungen des Guten werden
aufler Betracht gelassen. Diese konnten die Etablierung einer fairen Gesellschafts-
ordnung behindern; sie sind nicht konsensfihig, denn es gibt Meinungsverschieden-
heiten tiber ihre Geltung. Wenn solche Konzeptionen des Guten aufier Kraft gesetzt
sind, ist es moglich, einen »iibergreifenden Konsens« (overlapping consensus) zu
schaffen, der keine eigenstindige Moralkonzeption entwirft, sondern als Desiderat
aller partikularen Konzeptionen konstituiert wird. Die Entscheidung kann auf diese
Weise Allgemeinheit und Unparteilichkeit erreichen und als universal akzeptabel er-
scheinen’.

2. Erweiterung der Theorie

Rawls versucht, seine kontraktualistische Gerechtigkeitstheorie auf die Beziehun-
gen zwischen Volkern (peoples) anzuwenden®. Ch. Beitz und Th. Pogge haben —
von der Theorie von 1971 ausgehend — eine universelle Anwendung des Differenz-
prinzips vorgeschlagen®. In seiner volkerrechtlichen Theorie fiigt Rawls hingegen
einen zweiten Urzustand hinzu, in dem die Vertragspartner nicht Individuen, son-
dern Vélker — und ihre Vertreter — sind. Er versucht, die kosmopolitische Anwen-
dung seiner Theorie und die Probleme, die mit dieser Anwendung verkniipft sind,
zu vermeiden!®, obwohl der Versuch mit der urspriinglichen Theorie unvereinbar zu
sein scheint!!,

Vgl. TdG, S. 29, 159 .
TdG, S. 81; vgl. § 15 und 63.

7 Vgl. RdV, S. 34 {., 158; J. Rawls, Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsitze 1978-
1989, hrsg. v. W. Hinsch. Frankfurt/M. 1992, S. 287, 305, 307, 310.

8 Vgl. L. Kant, Die Metaphysik der Sitten. Akademieausgabe, Bd. 6, S. 344; Zum ewigen
Frieden, passim (Akademieaunsgabe, Bd. 8).

9 Vgl. Ch. Beitz, »Justice and International Relations«, in: Ch. Beitz/M. Cohen/T. Scan-
lon / J. Simons (Hg.), International Ethics. Princeton 1985, S. 282-311; Political Theory
and International Relations. Princeton 1979, S. 153-163; Th. Pogge, »An Egalitarian
Law of Peoples«, in: Philosophy and Publics Affairs 23 (1994).

10 Vgl.RdV, S. 9, 143 ff.

11 Vgl. K.-H. Nusser, »Kant, Rawls und die >Revolutionen des Friedens<. Kants Nihe zur
realistischen Interpretationen der internationalen Beziehungen«, in: Zeutschrift fiir Poli-
tik 1997, S. 361 ff.

[o)WNS)]

.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. @ Urheberrechtlich geschiltzter Inhalt.
mit,



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

Hugo Herrera - Das Recht der Volker 337

Vertragssubjekte sind ebenfalls nicht die Staaten. Staaten werden ausgeschlossen,
weil der Begriff vom Staat zwei Souveranititsbefugnisse enthilt, die einer achtbaren
und liberalen Gerechtigkeitskonzeption widersprechen: 1) das Recht, als Mittel
staatlicher Politik Krieg zu fithren, und ii) die Autonomie hinsichtlich der Art und
Weise, wie die Regierung das eigene Volk behandelt. Rawls zieht unter moralischem
Aspekt das Volk dem Staat vor. Man kann Volkern moralische Motivationen zu-
schreiben, was nach ihm bei Staaten nicht moglich ist. Thr Handeln wird nicht »aus-
schliefflich« durch die »Staatsrison« bestimmt. Wenn sie gerecht und liberal sind,
beschrinken sie ihre vitalen Interessen so, wie es das Verntinftige erfordert. Staaten
hingegen handeln gemifl den Kriterien der Staatsrison und neigen dazu, das Ratio-
nale — d.h. die Wirksamkeit der Mittel — dem Verniinftigen — d.h. der »Moralitit«
der Mittel — vorzuziehen'?.

Rawls trennt sich damit von einer alten Denktradition, fiir die der Staat moralisch
sein kann und soll” und fiir die der Staat — als Form politischen Handelns verstan-
den — das Volk als Volk gestaltet und es seinen Mitgliedern so erst ermdglicht, poli-
tisch zu handeln'. Das Volk erscheint in den Beschreibungen Ralws’ als eine Art
ideales Humanititsbild. Die Behauptung, dass Volker stindig dazu bereit seien, sich
gegenseitig anzuerkennen, widerspricht jedoch der geschichtlichen Erfahrung. Vol-
ker konnen ebenso wie Menschen gute, aber auch neutrale oder schlechte Beziehun-
gen untereinander haben. Der Grund der Aggressivitit und des Bosen liegt im Men-
schen selbst, wovon Volk und Staat Ausdriicke sind's.

Gemaf} der Nihe oder Distanz zu den liberal-demokratischen Prinzipien und zu
den Grundsitzen des Rechts der Volker, unterscheidet Rawls fiinf Arten von »hei-
mischen Gesellschaften«: demokratisch-liberale Vilker, achtbare Volker, outlaw re-
gimes, belastete Gesellschaften und wohlwollende absolutistische Gesellschaften’s.
Liberal-demokratische Volker sind solche, die die liberal-demokratischen Prinzipi-
en und die Grundsitze des Rechts der Volker beachten. Achtbare Volker sind nicht
liberal-demokratisch, aber sie haben eine Konsultationshierarchie, durch die die
Mitglieder der Korperschaften am sozialen Entscheidungsprozess teilhaben, und
handeln gemifl den Grundsitzen des Rechts der Volker. Diese zwei Arten von Ge-
sellschaften werden als »wohlgeordnete Gesellschaften« bezeichnet. Outlaw re-
gimes sind solche, die das Recht der Volker oder die Menschenrechte nicht beach-
ten. Die belasteten Gesellschaften sind zwar nicht aggressiv und respektieren die
Grundsitze des Rechts der Volker, sind aber von Umstinden betroffen, die sie dar-
an hindern, wohlgeordnete Gesellschaften zu sein. Wohlwollende absolutistische

12 Vgl. RdV, S. 19 {,, 28, 30-32, 39; vgl. ]. Rawls, Politischer Liberalismus (im Folgenden:
PL). Frankfurt/M. 1998, S. 120 ff.

13 Vgl. z. B. Platon, Politeia 412c-¢, 427¢ ff.; Aristoteles, Politik, 1252a 1 ff., b 27-30; Niko-
machische Ethik 1094b 5-11.

14 Vgl. Aristoteles, Politik 1253a 1 ff.; C. Schmitt, Der Wert des Staates und die Bedeutung
des Einzelnen. Hellerau 1917, S. 106-107.

15 Vgl. H. Kuhn, Der Staat. Eine philosophische Darstellung. Miinchen 1967, S. 16 ff., 53
ff.; C. Schmitt, Der Begriff des Politischen. Berlin ¢1996, S. 26 ff., 35.

16 Vgl. RdV, S. 2.

ZfP 52.Jg. 3/2005



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

338 Hugo Herrera - Das Recht der Vilker

Gesellschaften schlieilich sind solche, in denen die Menschenrechte geachtet wer-
den, die die Grundsitze des Rechts der Volker beachten, in denen aber den Mitglie-
dern eine Rolle bei der Entscheidungsfindung verweigert wird.

Rawls wendet die Bedingungen des Vertrags analog auf die liberal-demokrati-
schen Volker an. Der Urzustand im auflenpolitischen Fall ist eine hypothetische Si-
tuation, in der faire und verniinftige Bedingungen vorausgesetzt werden. Anhand
dieser legen rationale Vertreter von freien Volkern die fairen Kooperationsbedin-
gungen fest, unter denen sie als freie und gleiche Volker handeln werden. Der
Schleier der Unwissenheit verhiillt umfassende Lehren vom Guten (die liberalen
Gesellschaften griinden sich nicht auf umfassende Lehren). Ahnlich wie im Urzu-
stand nach der Theorie von 1971 die Individuen ihre konkrete Position in der Ge-
sellschaft nicht wissen, kennen in der volkerrechtlichen Theorie die Vertreter der
Volker nicht die Elemente, die die Situation der vertretenen Einheiten bestimmen
(Zahl und Eigenschaften der Bevolkerung, Weite und Eigenschaften des Territori-
ums)".

Rawls nennt offentliche Vernunft die Gesamtheit der Inhalte, die die liberalen
Volker verbunden hilt. Die liberalen Volker als Einheiten stiitzen sich nicht auf
umfassende Lehren des Guten. Die Beziehungen zu und der Bund mit anderen libe-
ralen Volkern entstehen auch nicht auf Grund umfassender Lehren. Ein liberales
Volk griindet sich auf die Idee des (autonomen) politisch Verniinftigen, das sich auf
Biirger als Burger (aber z.B. nicht als Anhinger einer Religion bzw. als Mitglieder
von anderen Gemeinschaften) bezieht und das mit den formalen Grundsitzen des
Liberalismus tibereinstimmt'®. Die Kriterien der Verniinftigkeit werden nicht abge-
leitet (wie die kantischen praktischen Ideen), sondern einzeln aufgezahlt und inhalt-
lich charakterisiert”®. Die Verniinftigkeit der Kriterien kann ihrerseits nicht im Rah-
men des politischen Liberalismus bewiesen werden®.

Die Gesellschaft der liberalen Volker griindet sich auf offentlich verniinftigen
Grundsitzen, die sich auf Volker als Volker beziehen, d.h. auf Begriffe, die von ver-
schiedenen Volkern geteilt werden kdnnen. Im »heimischen« Fall handelt es sich bei

17 Vgl. RdV, . 36 f.

18 Vgl. RdV, S. 107,

19 Fir jeden Gegenstandsbereich werden relevante Kriterien fiir die Bestimmung des Ver-
nunftigen angegeben. »So lassen sich verntinftige Biirger dadurch charakterisieren, dass
sie bereit sind, unter Gleichen faire Kooperationsbedingungen anzubieten, und dass sie
die Biirden des Urteilens anerkennen. Auch wird von ihnen gesagt, dass sie ausschlief3-
lich verniinftige umfassende Lehren bejahen. Solche Lehren wiederum sind verniinftig,
wenn sie die wesentlichen Elemente einer liberalen demokratischen Ordnung anerken-
nen und in kohirenter und konsequenter Weise eine verntinftige Rangordnung der ver-
schiedenen Werte des Lebens (seien es nun religiose oder nichtreligiose Werte) bieten.
Obwohl diese Lehren vergleichsweise stabil sein sollten, konnen sie sich im Lichte des-
sen weiterentwickeln, was im Laufe der Entwicklung ihrer Tradition als gute und hin-
reichende Griinde akzeptiert wurde. Es ist dariiber hinaus ganz allgemein verniinftig,
mit einer Vielfalt von Meinungen in politischen Urteilen zu rechnen und deshalb unver-
niinftig, alle Formen der Mehrheitsentscheidung abzulehnen. Ohne sie wire eine libe-
rale Demokratie unmoglich«; ebd. S. 107 {.; vgl. PL, S. 25 f., 120-139, 175.

20 Vgl. RdV, S. 108; TdG, S. 38 f.

.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. @ Urheberrechtlich geschiltzter Inhalt.
mit,



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

Hugo Herrera - Das Recht der Volker 339

der offentlichen Vernunft um die wesentlichen Verfassungsinhalte und die Angele-
genheiten grundlegender Gerechtigkeit im Hinblick auf die eigene Regierung. Im
auflenpolitischen Fall geht es bei thr um die Beziehungen zwischen den Volkern?!.

Im Urzustand, unter dem Schleier der Unwissenheit, sollten nach Rawls die frei-
en Volker acht Grundsitze anerkennen: 1) Volker sind frei und unabhingig, ihre
Freiheit und Unabhingigkeit miissen von anderen Volker geachtet werden. 2) Vol-
ker mussen Vertrige und eingegangene Verpflichtungen erfiillen. 3) Volker sind
gleich und miissen an Ubereinkiinften, die sie binden sollen, beteiligt sein. 4) V5l-
kern obliegt eine Pflicht der Nichteinmischung?. 5) Sie haben das Recht auf Selbst-
verteidigung, aber kein Recht, Kriege aus anderen Griinden zu fiihren. 6) Sie miis-
sen die Menschenrechte achten. 7) Wenn sie Kriege filhren, miissen sie bestimmte
Einschrinkungen beachten?. 8) Volker sind dazu verpflichtet, anderen Volkern zu
helfen, wenn diese unter ungtinstigen Bedingungen leben, welche verhindern, dass
sie eine gerechte oder achtbare politische und soziale Ordnung etablieren®.

Der vierte Grundsatz wird von Rawls eingeschrinkt: Die Nichteinmischung
»muss offensichtlich qualifiziert werden, wenn es um outlaw regimes und um
schwerwiegende Menschenrechtsverletzungen geht«®. Ein solcher Grundsatz passt
also zu einer Gesellschaft wohlgeordneter Volker, versagt aber in anderen Fillen?.

Mit diesen Grundsitzen sei es moglich, einen Frieden zwischen liberal-demokra-
tischen Volkern zu schaffen. Er nennt ihn einen »Frieden aus den richtigen Griin-
den«. Wie bei Kant ist der Frieden bei Rawls etwas anderes als ein Waffenstillstand
und auch nicht blofles Ergebnis eines Kriftegleichgewichts?”. Es gebe bestimmte
Bedingungen, die die Existenz eines Friedens zwischen liberalen Volkern festigen
wirden sowie die Tatsache erkliren konnten, warum sie nur in gerechtfertigten Fal-
len Krieg fithrten (Selbstverteidigung, Verteidigung von Alliierten, Verteidigung ge-
gen schwerwiegende Verletzungen der Menschenrechte): Die Anerkennung von
Grundrechten und Freiheiten; der Vorrang dieser Rechte, Freiheiten und Leben-
schancen, insbesondere gegeniiber den Forderungen des Gemeinwohls und gegent-

21 Vgl.RdV,S. 621,

22 Vgl. L. Kant, Zum ewigen Frieden, aaO. (FN 8), S. 346.

23 Ebd.S.346f.

24 Vgl RdV, S. 41.

25 RdV,S. 42.

26 Neben den gemeinsamen Grundsitzen, sind die kooperativen Organisationen zwischen
den Volkern wichtig. Rawls nennt drei solche grundlegenden Organisationen: Eine, um
die Fairness des Handels zwischen Volkern zu gewihrleisten; eine zweite, die es Vol-
kern ermoglicht, Kredite von einem kooperativen Bankensystem aufzunehmen; und
eine dritte — vergleichbar den Vereinten Nationen —, die Rawls als eine Konfoderation
der Volker (nicht der Staaten) bezeichnet; vgl. RdV, S. 47 {.; 1. Kant, Zum ewigen Frie-
den, aaO. (FN 8), S. 354 ff. (Kant spricht von Staaten).

27 RdV, S. 49; 1. Kant, Zum ewigen Frieden, ebd., S. 343. Dieser Frieden wird mit Hilfe
einer Analogie plausibel gemacht: So wie im heimischen Fall die Biirger, wihrend sie
erwachsen werden und sich an der liberalen Welt, in der sie leben, beteiligen, einen
Gerechtigkeitssinn entwickeln konnen, so konnten auch die Vélker einen Sinn fiir das
Recht der Volker entwickeln, sofern sie gemaf} diesem handeln und in ihm auf diese
Weise »erzogen« werden; vgl. RdV, S. 49 {.

ZfP 52.Jg. 3/2005

.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. @ Urheberrechtlich geschiltzter Inhalt.
mit,



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

340 Hugo Herrera - Das Recht der Vilker

ber perfektionistischen Werten?; die sichere Versorgung der Biirger mit den fiir den
besonnenen und wirksamen Gebrauch ihrer Freiheiten notwendigen Grundgtiter®.

Der demokratische Frieden sei geschichtlich bewiesen: Seit 1800 hitten »sicher
etablierte liberale Gesellschaften nicht mehr gegeneinander gekimpft«*®. Diese Be-
hauptung ist allerdings nicht gentigend begriindet und ziemlich triigerisch. Sie ver-
liert ihre Uberzeugungskraft, wenn man erstens bedenkt, dass die demokratischen,
»sicher etablierten liberalen Gesellschaften« erst seit Ende des zweiten Weltkriegs in
groflerer Zahl existieren. Vorher war die Wahrscheinlichkeit von Kriegen zwischen
solchen Gesellschaften somit sehr gering. Zweitens gilt, dass diese wenigen (um
1800 vielleicht eine oder ein paar) »sicher etablierten liberalen« Gesellschaften unge-
rechte Kriege fithrten bzw. fihren und gegen die Menschenrechte handelten bzw.
handeln®'. Drittens ist zu beachten, dass diese liberalen Gesellschaften in Biindnis-
sen mit outlaw regimes standen, wie z.B. der Sowjetunion. Viertens muss festgehal-
ten werden, dass die Periode, seit der gentigend »sicher etablierte liberale Gesell-
schaften« existieren und entsprechende Konfliktmoglichkeiten zwischen ihnen
entstehen konnten, viel zu kurz ist, als dass die Beobachtungen aussagekraftig sein
koénnten. Die Zeitspanne umfasst nur wenig mehr als ein halbes Jahrhundert und ist
dartiber hinaus durch besonders giinstige geschichtliche Umstinde gekennzeichnet
— Uberfluss an materiellen Giitern in den michtigen, sicher etablierten liberalen Ge-
sellschaften, gemeinsame Bedrohung durch die sozialistischen Staaten und die ent-
sprechende Notwendigkeit eines Biindnisses innerhalb Europas sowie zwischen
Europa und den USA.

Rawls lehnt in seiner volkerrechtlichen Theorie — wie Kant — einen Weltstaat ab.
Er spricht sich hingegen (ebenfalls im Sinne Kants) fiir die Existenz einer Gesell-
schaft von Staaten aus, die durch gemeinsam festgelegte und im Recht der Volker
gegriindete Kooperationsbedingungen miteinander verbunden sind. Eine Weltregie-
rung wiirde »entweder einen weltweiten Despotismus mit sich bringen« oder »iiber
ein fragiles Reich herrschen«, »das durch Volker, die versuchen, ihre politische Frei-
heit und Autonomie zu gewinnen, zerrissen wiirde«<*?. Diese Weltregierung wiirde
zwischen Unterdriickung und Anarchie schwanken, weil die geistigen Inhalte, die
die verschiedenen Volker gestalten und die sie voreinander unterscheiden, einen be-
stimmenden Einfluss haben. Diese Inhalte sind Grund des Strebens nach Unabhan-
gigkeit.

Rawls erweitert sein Modell zum zweiten Mal: Er versucht, es auf die Volker an-
zuwenden, die er als »achtbare« bezeichnet. Diese sind solche, die zwar nicht gemaf§

28 Vgl. 1. Kant, Vorarbeiten zur Einleitung in die Rechtslehre. Akademieaunsgabe, Bd. 23,
S. 257.

29 Vgl RdV,S. 16, 55 1.

30 RdV,S.58.

31 Z. B. Grofibritannien in Irland; die USA in Vietnam und im Irak; beide im Zweiten
Weltkrieg gegen Japan und Deutschland, wie selbst Rawls anerkennt (vgl. RdV, S. 120,
124 ff.); Israel in Palidstina. Uber den letzten Krieg im Irak vgl. D. Blumenwitz, »Die
volkerrechtlichen Aspekte des Irak-Konflikts«, in: Zeitschrift fiir Politik 2003, S. 301—
334.

32 Vgl.RdV, S. 40 £,; vgl. I. Kant, Zum ewigen Frieden, aaO. (FN 8), S. 360 ff.

.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18.
mit, fr oder In KI-



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

Hugo Herrera - Das Recht der Volker 341

liberal-demokratischen Grundsitzen organisiert sind, die aber das Recht der Volker
achten®, in denen es Konsultationshierarchien gibt** und bei denen drei weitere Vo-
raussetzungen erfillt sind: (a) Das Rechtssystem gewihrleistet allen Volksmitglie-
dern das Recht auf Leben (»auf das fiir die eigene Subsistenz und Sicherheit Noti-
ge«), auf Freiheit (Freiheit von Sklaverei, Leibeigenschaft und Zwangsarbeit; ein
hinreichendes Maf} an Gewissensfreiheit), auf personliches Eigentum und auf for-
male Gleichheit (gleiche Falle sollen gleich behandelt werden)®. (b) Das Rechtssys-
tem muss so beschaffen sein, »dass es allen Personen auf dem Territorium des Volkes
moralische bona-fide-Pflichten und Verpflichtungen« auferlegt. Die Mitglieder des
Volkes werden als rational, achtbar, verantwortlich und als zur Teilnahme am sozia-
len Leben befihigt betrachtet. Sie erkennen Pflichten und Verpflichtungen als mit
ithrer »Gemeinwohlvorstellung der Gerechtigkeit« tibereinstimmend an, nicht als
blof zwangslaufige Befehle. (c) Auf Seiten der Richter und Beamten, die das Rechts-
system verwalten, besteht die nicht unbegriindete Uberzeugung, dass das Recht tat-
sachlich von einer Gemeinwohlvorstellung der Gerechtigkeit geleitet wird.

In den achtbaren Volkern gibt es hierarchisch organisierte Gruppen. Die Indivi-
duen werden hier nicht als Gleiche anerkannt, aber allen wird Rationalitit, Verant-
wortlichkeit und die Fahigkeit zum moralischen Lernen zugesprochen. Innerhalb
der Gruppen haben sie ihr besonderes Handlungsfeld. Abweichende Meinungen
werden erlaubt und sogar korperschaftlich reprasentiert. Die Gruppen sind juris-
tisch anerkannt und spielen eine Rolle bei den sozialen und politischen Entschei-
dungen, besonders mit ihrer Teilnahme an Konsultationsverfahren. Sie bilden eine
Art institutionelle Grenze der Macht, beschrinken und erhalten die Rechte und
Pflichten ihrer Mitglieder?.

Achtbare Volker sind wohlgeordnet, und als solche nehmen sie die acht Grund-
sitze des Rechts der Volker im Urzustand an. Fiir diese Volker wird der Urzustand
nur einmal vorausgesetzt: Nur fir die Annahme der Grundsitze des Rechts der Vol-
ker. Der erste (»heimische«) Urzustand wird hier nicht vorausgesetzt, denn die acht-
baren Volker sind nicht liberal-demokratisch, sondern hierarchisch strukturiert®®.

Zwischen liberalen und achtbaren Volkern gibt es eine gemeinsame offentliche
Vernunft, die sich auf den Inhalt des Rechts der Volker bezieht. Dieses Recht der Vol-

33 Die achtbaren Gesellschaften verfolgen keine aggressiven Ziele und erkennen an, dass
sie die legitimen Ziele auf friedlichem Wege erreichen missen. Sie konnen auf umfassen-
den Lehren gegriindet sein und achten die Ordnung anderer Gesellschaften, wenn sie
im internationalen Bereich handeln; vgl. RdV, S. 79.

34 Vgl.RdV, S. 87 ff.

35 Die so verstandenen Menschenrechte tiberwinden nach Rawls ihren politisch provinzi-
ellen Charakter und werden universal. Sie miissen nicht (obwohl sie konnen) durch eine
philosophisch oder religios umfassende Lehre begriindet werden; RdV, S. 80.

36 RdV, S. 79-81. Diese Kriterien bestimmen die »Achtbarkeit« als Kategorie, die denen
der Verniinftigkeit dhnlich sind, aber wenig umfassender als diese sind; ebd. S. 81 {., 5,
108. Nach Rawls sind andere Arten von achtbaren Volkern vorstellbar, er erwihnt sie
aber nicht weiter; ebd. S. 77 f.

37 Vgl.RdV,S. 79, 86 ff., 108.

38 RdV,S. 86.

ZfP 52.Jg. 3/2005



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

342 Hugo Herrera - Das Recht der Vilker

ker ist nach Rawls nicht ethnozentrisch oder provinziell, denn es umfasst auch nicht-
liberale Volker und seine achtbaren Religionen und Vorstellungen. Es erfullt das Kri-
terium der Reziprozitit: Es verlangt von anderen (nicht-liberalen) Gesellschaften le-
diglich solche Dinge, die sie verntinftigerweise zugestehen konnen, ohne sich damit in
eine untergebene Position zu begeben. Es verlangt von den achtbaren Gesellschaften
nicht, dass sie ihre religiosen Institutionen aufgeben und liberale annehmen®.

Rawls stellt sich die Frage nach der Rechtfertigung der Anerkennung von achtba-
ren Volkern. Wenn solche Volker ihrer Mitglieder nicht als freie und gleiche Indivi-
duen behandeln, warum sollen sie dann von den liberal-demokratischen Volker als
gleiche Volker behandelt werden? Die Nichtanerkennung ist jedoch eine Ursache
fir schlechte Beziehungen zwischen Volker. Das kann in extremen Fillen zum
Krieg fihren. Wenn die achtbaren Volker die grundsitzlichen Rechte der Individu-
en und Hierarchien sowie das Recht der Volker anerkennen, sind ihre Differenzen
mit den liberalen Vo6lkern nicht so ernst, um nicht gute Beziehungen zu ihnen zu
pflegen. Wenn ein Volk die Kriterien der Achtbarkeit erfilll, soll es als Mitglied der
Gesellschaft der Volker anerkannt werden®.

3. Anderung der nicht-wohlgeordneten Gesellschaften gemdfS der Grundsitze
des Rechts der Vilker

Rawls nennt »nichtideale Theorie« die Betrachtung der Umstinde, unter denen auf
der Welt Ungerechtigkeit und Ubel stattfinden, sowie die Uberlegungen im Hinblick
auf Moglichkeiten ihrer Uberwindung. Teile dieser nichtidealen Theorie sind die The-
orie des gerechten Krieges (bei der es um die Beziehungen zwischen wohlgeordneten
Gesellschaften und outlaw regimes geht) und die der »belasteten Gesellschaften.

a) Kriegsvilkerrecht

Die einzige allgemeine Rechtfertigung des Krieges ist nach Rawls die Selbstverteidi-
gung. Andere Motive seien nicht annehmbar und der Staat, der versucht, andere
Ziele durch Krieg zu erreichen, werde zum outlaw regime*. Auflerdem erkennt er
das ius ad bellum auch in Fillen der Verteidigung von alliierten Staaten (die ihrer-
seits keine outlaw regimes sein diirfen) gegen outlaw regimes an sowie fur humani-
tire Interventionen in Fillen schwerer Verletzungen der Menschenrechte®.

Rawls nennt sechs Regeln, die die Staaten wihrend des Krieges beachten miissen:
1) Ziel des Krieges ist ein gerechter und dauerhafter Frieden zwischen den Volkern

39 Vgl RdV, S. 153.

40 Vgl.RdV,S.721f, 841,96 ff., 4 1.

41 Vgl.RdV,S. 114 ff.

42 Vgl. RdV, S. 97 f.. Wenn sich ein Staat in einer der drei beschriebenen Situationen befin-
det, hat er das Recht, Krieg zu fiihren. Dieses Recht aber unterliegt einer Einschrin-
kung: Nur Gesellschaften, die nicht aggressiv sind und die die Menschenrechte achten,
haben ein Recht zur Kriegsfithrung; ebd. 117

.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. @ Urheberrechtlich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

Hugo Herrera - Das Recht der Volker 343

und besonders mit dem gegenwirtigen Feind des jeweiligen kriegsfiihrenden Vol-
kes. 2) Wohlgeordnete Volker fithren nur gegen nicht wohlgeordnete Staaten Krieg,
die deren Sicherheit und freie Institutionen gefihrden und den Krieg verursachen.
3) Es muss sorgfiltig zwischen drei Gruppen unterschieden werden: Den Fithrern
und Beamten eines outlaw regimes, seinen Soldaten und seiner Zivilbevolkerung.
Die zwei letzteren Gruppen, oft in Unwissenheit gehalten, sind nicht verantwortbar
zu machen. 4) Wohlgeordnete Volker miissen aus zwei Griinden so weit wie mog-
lich die Menschenrechte der Mitglieder der anderen Seite, sowohl der Zivilisten als
auch der Soldaten, achten: Weil das Recht der Volker es gebietet und weil man auf
diese Weise den Inhalt der Menschenrechte am besten vermittelt. 5) Die wohlgeord-
neten Volker miissen bereits wihrend des Krieges im Voraus zu erkennen geben,
welche Art von Frieden und welche Art von Beziehungen sie anstreben. Sie werden
im Krieg selbst zeigen, um welche Art von Volk es sich bei ihnen handelt®. 6) Das
instrumentelle Zweckmitteldenken darf stets nur eine beschrinkte Rolle bei der Be-
urteilung der Angemessenheit einer Handlung oder eines politischen Programms
spielen. Diese Art des Denkens muss stets im Rahmen der obigen Grundsitze und
Annahmen stattfinden und durch diese streng begrenzt werden*.

Es gibt aber eine Ausnahme fiir diese Begrenzungen: Die Situation des dufersten
Notstandes. In diesem Fall konne die strenge Geltung des Status von Zivilisten auf-
gehoben werden. Unschuldige Zivilisten diirften hier also direkt angegriffen wer-
den, wenn bestimmte Bedingungen erfilllt sind: Es soll sich um einen duflersten
Notstand handeln (die Existenz achtbarer oder liberaler Volker muss in Gefahr
sein). Die Vorteile des Angriffs sollen nicht zweifelhaft und geringfiigig, sondern
bedeutend sein. Das angreifende Volk soll tiber keine anderen Mittel verfiigen, um
die Macht des anderen Volkes zu brechen®.

Rawls setzt seine Lehre der christlichen Lehre entgegen, die direkte Angriffe ge-
gen die Zivilbevolkerung absolut verbietet, weil es sich hier um die Verletzung des
Lebens von Unschuldigen handelt. Nach Rawls soll der Staatsmann, d.h. der, der die
Regierung fithren und einen stabilen Frieden schaffen soll, nur gemifl den Interes-
sen des wohlgeordneten Regimes — und nicht gemifl den Prinzipien der religiosen,
moralischen oder philosophischen Lehren, nach denen er lebt - politisch handeln*.

Obwohl Rawls den Krieg gemif} bestimmter Kriterien begrenzt, erlaubt sein
Recht der Volker den Angriff auf unschuldige Zivilisten des feindlichen Staates. Die
Notwendigkeit des Angriffs wird einseitig bestimmt, d.h. wer iiber Leben und Tod
von Unschuldigen entscheidet, ist eine der Seiten im Konflikt. Die Missbrauchs-
moglichkeiten sind also nicht abzusehen. Nachdem eine der Parteien im Konflikt
das Verbot, Unschuldige zu toten, verletzt hat, ist damit zu rechnen, dass der Geg-
ner auf diese Mittel nicht verzichten wird, um Vergeltung zu iiben. Die Risiken ei-
ner Eskalation des Konfliktes steigen in dem Mafle, wie parallel die eines stabilen
zukiinftigen Friedens sinken. Die konkreten Folgen der Theorie sind hoch aktuell:

43 Vgl. I. Kant, Zum ewigen Frieden, aaO. (FN 8), S. 346 {.
44 Vgl. RdV, S. 119-121.

45 Vgl.RdV,S. 123 f.

46 Vgl. RdV,S. 129 1.

ZfP 52.Jg. 3/2005

.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18. @ Urheberrechtlich geschiltzter Inhalt.
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

344 Hugo Herrera - Das Recht der Vilker

Mitglieder abhingiger Volker — wie Paldstinenser und Iraker — wiren, wenn sie tiber
keine anderen Mittel verfiigen, um ihre freie politische Existenz zu erreichen, zum
Mord an Unschuldigen berechrigt.

Die Erlaubnis zur Tétung Unschuldiger missachtet die grundlegendste zwischen-
menschliche Pflicht. Es ist sinnlos, ein Recht der Volker vorzuschlagen, d.h. einen
Zusammenhang von Normen, die das gerechte Handeln zwischen Menschen be-
stimmen, das aber gleichzeitig die Moglichkeit der totalen Beseitigung einer mensch-
lichen Handlungsweise, die ungerechte Tat schlechthin, festlegt und rechifertigr.

Die Frage, wer entscheidet, bleibt im Kriegsvolkerrecht Rawls” unbeantwortet.
Welcher Staat ein outlaw regime ist, welches Volk ein achtbares oder liberales Volk,
welcher Krieg ein gerechter oder ungerechter Krieg ist, darf letzten Endes von den
Konfliktparteien entschieden werden. Bisher hat gegolten, dass es zwischen einzel-
nen Staaten keine allgemein giiltigen juristischen Beurteilungen geben darf, denn sie
sind gleich (UN-Charta, Art. 2, 1). Die hier vorgestellte Theorie — mit ihren mora-
lisch-politisch diskriminierenden Unterscheidungen und mit der Rechtfertigung
von einseitig qualifizierten Interventionskriegen — gefihrdet diesen Grundsatz des
Volkerrechts sowie das Gewaltanwendungsverbot der UN-Charta (ebd. Art. 2, 4).
Das Recht der Volker Rawls’ kann schnell zur Waffe der groflen Michte werden.

b) Theorie der belasteten Gesellschaften

Belastete Gesellschaften oder Gesellschaften, die unter ungtinstigen Umstinden lei-
den, sind solche, die weder expansionistisch noch aggressiv sind, denen es aber an
politischen und kulturellen Traditionen, an Humankapital, an Know-How oder an
den notigen materiellen und technologischen Ressourcen mangelt, die notwendig
sind, um wohlgeordnet zu sein?. Es geht dabei nicht nur um blofle wirtschaftliche
Probleme. Deshalb sollen Hilfsmafinahmen nicht allein wirtschaftlich sein; wirt-
schaftliche Hilfe ohne die notwendige vorherige Ausbildung zu leisten, kann eine
destabilisierende Verschwendung sein. Es handelt sich hauptsichlich um die Gestal-
tung eines institutionellen Systems fiir die Erziehung und Ausbildung der Bevolke-
rung gemif} den Prinzipien und Gewohnheiten einer wohlgeordneten Gesellschaft.

Rawls schliefit eine universale Anwendung des Differenzprinzips aus. Die Hilfe
soll nur das Erreichen eines akzeptablen Minimums erméglichen, also einer Situation,
in der jeder Mensch die Giiter hat, die fiir ein lebenswertes Leben notwendig sind.
Ziel ist, dass die unterstiitzten Gesellschaften ihre Entscheidungen verniinftig und ra-
tional treffen konnen und somit in die Gemeinschaft der wohlgeordneten Volker auf-
genommen werden konnen*. Die Gerechtigkeitsprinzipien der Theorie der Gerech-
tigkeit werden unter Beachtung eines vermittelnden Faktors, der Volker, angewendet.

47 Vgl.RdV,S. 131.

48 Vgl. RdV, S. 132 {f.,, 141 {f. Rawls fordert eine Art von zarter Klugheit in der staatlichen
Hilfstatigkeit: Es gibt kein fertiges Rezept, aber die Maffnahmen sollen nicht durch
Gewalt geleitet werden; man soll die Entstehung einer gewissen Affinitit mit der unter-
stiitzten Gesellschaft suchen; ihre Autonomie muss dafur geachtet werden; ebd. S. 138 1.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

Hugo Herrera - Das Recht der Volker 345

4. Schluss

Die volkerrechtliche Theorie Rawls” ist in mehrerlei Hinsichten im guten Sinne des
Wortes realistisch. Sie erkennt nicht-liberale demokratische achtbare Volker an und to-
leriert den wohlwollenden Absolutismus. Andernfalls drohen Konflikt und Krieg (es
ist nur fraglich, ob sich die Anerkennung bzw. Tolerierung mit dem ersten Gleichheits-
prinzip der Theorie der Gerechtigkeit von 1971 vertragt). Sie ist auch realistisch, weil sie
die Moglichkeit des Krieges anerkennt; diese Anerkennung ist die notwendige Basis fiir
eine Begrenzung des Phinomens. Rawls versucht nicht, weltweite wirtschaftliche und
soziale Gleichheit zu schaffen, sondern nur akzeptable Minima zu sichern. Die univer-
sale Gleichheit ist schwierig zu realisieren und sie kann ernste Probleme mit sich brin-
gen (Konflikte und Kriege wegen der Verteilungen). Da Rawls dies anerkennt, ist seine
Theorie in einem dritten Sinn realistisch. Die Ablehnung einer Weltregierung und die
Unterscheidung zwischen Menschenrechten, die fiir liberale Gesellschaften giiltig sind,
und grundsatzlichen Menschenrechten, sind auch realistische Elemente der Theorie.

Ein grundlegendes Problem

Rawls versucht, eine politisch autonome, d.h. nicht auf umfassenden Lehren bzw. on-
tologischen und anthropologischen Begriindungen gestiitzte Gesellschaftsordnung
und ein autonomes Recht der Volker festzulegen®. Dies bringt seine Theorie in eine
prekire Situation. Ontologie, Anthropologie und Politik miissen unterschieden wer-
den, aber sie sind nicht in der Weise voneinander zu trennen, dass ein autonomer politi-
scher bzw. juristischer Konsens gefunden werden kann. Eine politische Handlung, die
von den konstitutiven Elementen des Seins oder des menschlichen Daseins abzusehen
versucht, wird sich nicht realisieren lassen und sie wird den Entfaltungsmoglichkeiten
des Menschen schaden®. Sofern es kein vom Sein getrenntes Sollen geben kann und das
Sein keine rein neutrale Tatsache, sondern sinnhaft ist, ist die qualitative Dimension
auch auf politischem bzw. juristischem Gebiet bedeutend und die Entscheidungen
mussen sich darauf stiitzen: Die Ziele des Menschen miissen berticksichtigt werden®'.

49 Es gibt zu diesem Thema vielfaltige Literatur. Von besonderer Bedeutung ist hier die
Kritik der so genannten Kommunitaristen. Vgl. dazu: Ch. Taylor, Negative Freibeit.
Frankfurt/M. 1988; ders., Philosophy and the Human Sciences. Philosophical Papers 2.
Cambridge, New York 1985, S. 187-210; ders., Sources of the Self. The Making of the
Modern Identity. Cambridge 1989; A. Maclntyre, Der Verlust der Tugend. Zur morali-
schen Krise der Gegenwart. Frankfurt/M./New York 1987; M. Sandel, Liberalism and
the Limits of Justice. Cambridge 1982.

50 Vgl. Ch. Taylor, Negative Freiheit, ebd., S. 148 ff., 154. Die Menschenrechte z.B. sind
ohne eine Anthropologie, die sie erklart und begriindet, unverstandlich.

51  Alles, was ist, ist. Aufler dem Sein gibt es nichts. Die qualitative Dimension ist also im Sein und
kann nicht etwas vom Sein Getrenntes sein. Die Trennung zwischen einer ontologischen und
einer als autonom konzipierten normativen Dimension ist zu diskutieren. Das Normative ist
nicht vom Sein zu trennen. Das Sein enthilt den Sinn, der Sinn 7st (obwohl auf eine andere
Weise als die wirklichen Dinge). Dieser Sinn des Seins begriindet jede Entscheidung: Alles,
was der Mensch vorzieht, hat sein Grund in dieser qualitativen Dimension; vgl. H. Kuhn, Das
Sein und das Gute. Miinchen 1962, S. 26 ., 60 1., 64, 70 {., 77; H. Herrera, Sein und Staat. Die
ontologische Begriindung der politischen Praxis bei H. Kubn. Wiirzburg 2005, S. 25 ss.

ZfP 52.Jg. 3/2005

.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18.
mit, fr oder In KI-



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

346 Hugo Herrera - Das Recht der Vilker

Die Theorien der Praxis und des Politischen sind nicht »politisch autonom«®2.
Eine Theorie der Gerechtigkeit, die die Gerechtigkeit gemif} duflerer Regel des Zu-
sammenlebens zu bestimmen versucht und die die umfassenden Lehren tiber das
Sein und den Menschen auf das private Gebiet verbannt, wird, wenn sie in einer Ge-
sellschaft umgesetzt wird, zu einem Wechsel der in einer solchen Gesellschaft er-
laubten, geforderten, verbotenen und abgelehnten Handlungen fithren. Und das ist
alles andere als politisch autonom. Die Theorie Rawls’ ist in diesem Sinn den umfas-
senden Lehren ihnlich: Sie versucht, den Einfluss anderer Lehren abzubauen, um
bestimmte praktische Ziele zu verwirklichen (im Falle Rawls: Frieden, liberale
Prinzipien usw.). Sie tritt dadurch in Konkurrenz mit anderen Lehren und steht
notwendig auf einem oberflichlichen Niveau: Weil sie nicht ihre ontologischen und
anthropologischen Voraussetzungen reflektiert, neigt sie dazu, dogmatisch zu sein.
Sie stiitzt sich — wie Rawls anerkennt — auf gesetzte, nicht begriindete Prinzipien®.

Die Prioritit der Normen einer formalen — nicht ontologisch bzw. anthropolo-
gisch begriindeten — Gerechtigkeit vor der ontologischen Auffassung des Guten®
schwicht eine wesentliche Voraussetzung des Gerechten, die Freundschaft. Echte
Freundschaft entsteht nur, wenn das Gute des Anderen gewollt wird: zum einen als
in seiner Existenz gut, zum anderen seine personliche Entfaltung. Dies setzt die An-
erkennung des Guten im Sein voraus, die Rawls nicht vollzieht — wie auch nicht
Kant, fiir den das Gute letztendlich Sache des Glaubens und nicht des Wisserns 1st%.
Ohne diese Anerkennung ist die Begriindung von Freundschaft, die fahig ist, Lust,
Niitzlichkeit und Behagen zu relativieren, nicht moglich und es ist nicht erklarbar,
wie Freundschaft diese Relativierung tatsichlich vollzieht. Die Orientierung am
Guten des Anderen macht die Freundschaft zu einem notwendigen Ziel: Echte
Freundschaft soll immer geachtet werden. Die Freundschaft als sinnhafte Umgangs-
weise aktualisiert die Motivation, den Anderen und seine Freiheit zu respektieren
und begrindet die Forderung nach solchem Respekt. Das Recht lisst sich ohne
Freundschaft nicht verwirklichen wegen des Mangels an Motivation und Rechiferti-
gung. Freundschaft ist insofern Vorausserzung fiir Recht. Ohne Freundschaft ver-
liert sich eine Beziehungsform, die Teilnahme am Sinn begiinstigt. Die Teilnahme
isolierter Individuen am Sinn erzeugt ein Problem gegeniiber Dritten, wenn die In-
dividuen durch ihre Versuche, am Sinn teilzunehmen, die Bewegungsmoglichkeiten
der Dritten und deren Teilnahme am Sinn behindern bzw. erschweren, was zwi-
schen begrenzten Menschen geschehen muss. In einer Gesellschaft ohne Freund-
schaft sind die Individuen wenig dazu geneigt, Pflichten zugunsten anderer zu er-

52 Vgl. W. Wieland, »Praktische Philosophie und Wissenschaft«, in: M. Riedel (Hg), Reha-
bilitierung der praktischen Philosophie. Freiburg 1972, Bd. 1, S. 512 {f., 530 {f.; H. Kuhn,
»Praxis und Theorie im platonischen Denkens«, in: P. Engelhardt (Hg.), Zur Theorie
der Praxis. Interpretation und Aspekte. Mainz 1970, S. 41; E. Voegelin, Rasse und Staat.
Tibingen 1933, S. 4; Aristoteles, Nikomachische Ethik 1094a 1-7.

53 Vgl. TdG, S. 38 f., RdV, S. 108.

54 Vgl TdG, S. 434.

55 1. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, Akademieaunsgabe, Bd. 5, 122; ders., Die Reli-
gion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft, Akademieausgabe, Bd. 6, S. 6; ders.,
Kritik der reinen Vernunft, A 810/B 838-A 819/B 847, A 828/B 856-A 829/B 857.

.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18.
mit, fr oder In KI-



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

Hugo Herrera - Das Recht der Volker 347

fillen, mit denen sie nur durch ein formal duflerlich geregeltes Zusammensein
verbunden sind*. Die Moglichkeiten sinnvollen Lebens sowie Recht und Freiheit
werden in einer Gesellschaft von Teufeln (Kant) ernstlich erschwert. Hier ist zu fra-
gen, ob es gerechtfertigr ist, die formalen juristischen Regeln einer solchen Gesell-
schaft zu beachten.

Die Fihigkeit zur Freundschaft kann nur im Rahmen innerlicher zwischen-
menschlicher Beziechungen erreicht werden. Diese notwendige Innerlichkeit wird
am besten in gemeinschaftlichen Bereichen ermoglicht. Viel besser z.B. in einer Fa-
milie als in einer Gesellschaft, die nur durch dufiere, potenziell zwangsliufige, for-
male Verkehrsregelungen bestimmt ist wie die politische Einheit im Sinne Rawls.
Die gemeinschaftlichen Bereiche sind wenig stabil, weil der Mensch begrenzt ist (er
kann anderen schaden, konkrete Gtiter verabsolutieren). Schutz und Forderung
sind also bedeutend. Das Verstindnis von Recht als duflerliche Regel, die Behaup-
tung der Prioritit des formal Gerechten und der autonomen Politik tiber die Ge-
meinschaften und ihre eigentiimlichen Strukturen und Elemente erschwert dieser
Unterstiitzung und die Entstehung von freundschaftlichen Beziehungen®.

Die Autonomie der Theorie Rawls” beztiglich der Ontologie und der Anthropo-
logie entzieht ihr jeden Grund, von dem her sich die Beachtung des Menschen und
seiner Moglichkeiten, Sinn zu suchen und zu verwirklichen, rechtfertigen lisst; und
so kann Rawls z.B. eine politische bzw. juristische Ordnung ethisch begriinden wol-
len, die gerade die Totung von unschuldigen Zivilisten rechtfertigt. Ein solcher au-
tonomer Charakter ermoglicht es Rawls ebenso, sich einen ideal konzipierten Be-
griff von Volk vorzustellen, der von der Struktur des Menschen und dessen
Aggressivitit getrennt bleibt.

Da die Theorie Rawls’ ontologisch und anthropologisch gesehen unkritisch
bleibt, muss dieser sich auf aulerliche — d.h. nicht argumentative — Voraussetzungen
stiitzen, die er nicht reflektiert. Sein Recht der Volker und sein Frieden setzten ne-
ben einer Situation des Uberflusses an materiellen Giitern (die Theorie — ihr Frieden
— versagt im Fall eines absoluten Mangels, der die ganze Welt betrifft®®) die militiri-
sche und wirtschaftliche Uberlegenbeit der liberalen und achtbaren Volker als Ge-
samtheit voraus. Deshalb kann Rawls politisch »autonome« Grundsitze und
Normen einfach vorschlagen, ohne sich auf andere Begriindungen als auf die Be-
zeichnung solcher Prinzipien und Normen als »verniinftig«, »rational« oder »acht-

56 »Freundschaft ist es, die die Staaten erhalt«; Nikomachische Ethik 1155a 23-25; vgl. 27
f.; 1155b 17-34; 1160a 18-30; Platon, Politeia, 351c-d; Euthyphron, 7 c-d.

57 Gemeinschaftliche Bereiche wie die Familie sind vor dem staatlichen Recht konstituiert
und haben eigene urspriingliche Begriffe und Strukturen. Das Zusammenleben ihrer
Mitglieder kann »weder im Funktionalismus vorherbestimmter Gesetze, noch in Ver-
tragsregelungen aufgelost werden«; vgl. C. Schmitt, Uber die drei Arten des rechtswis-
senschaftlichen Denkens, Berlin 1993 (Hamburg '1934), S. 17. Die staatlich-juristische
Verkennung ihrer Elemente, ihre Regelung gemifl allgemeinen Normen zerstort ithr
spezifisch rechtliches Wesen und schwicht sie sowie die Moglichkeiten einer sinnvollen
personlichen und politischen Existenz; vgl. H. Herrera, Sein und Staat, aaO. (FN 51), S.
83-95; Ch. Taylor, Negative Freiheit, aaO. (FN 49), S. 154 {., 273.

58 Ebd.S. 146.

ZfP 52.Jg. 3/2005

.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18.
mit, fr oder In KI-



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

348 Hugo Herrera - Das Recht der Vilker

bar« zu stiitzen, was nicht mehr als »tatsichlich akzeptabel fiir die Individuen der
ideal konzipierten liberalen bzw. achtbaren Volker« bedeutet. Wenn die Macht hin-
gegen auf der Seite der nicht »wohlgeordneten« Gesellschaften wire, wiirde die
Theorie als ungentigend erscheinen, und es wire eine ginzlich differente Art von
Argumenten notig (sie missten sich auf Ontologie und Anthropologie bezichen),
um die Herrscher und Untertanen solcher Staaten zu tiberzeugen.

Zusammenfassung

In seinem letzten Buch Das Recht der Volker versucht Rawls, einen gerechten Welt-
frieden auf bestimmte Prinzipien zu griinden, die die »liberal-demokratischen« und
»achtbaren« Volker in einer vorausgesetzten, urspringlichen Situation annehmen
sollten. Diese urspriingliche Situation zeigt Ahnlichkeiten mit dem in der Theorie
der Gerechtigkeit von 1971 beschriebenen Urzustand (so z. B. wird in beiden ein so
genannter »Schleier des Nichtswissen« vorausgesetzt, der verhindern soll, dass die
Beteiligten ihre Position beziiglich der anderen kennen). Trotzdem fiigt Rawls An-
derungen hinzu. Die wichtigste ist, dass der Ausgangspunkt seiner volkerrechtli-
chen Theorie nicht mehr Individuen, sondern Volker sind. Die Grundsitze, auf de-
nen Rawls den Frieden zu stiitzen versucht, sind unter vielen Aspekten plausibel,
unter anderen zeigen sie aber bestimmte Schwichen, die teilweise auf die Theorie
von 1971 zurtickzuftihren sind.

Summary

This article analyzes the last book that J. Rawls published in his lifetime: The Law
of Peoples. Rawls' intention is to lay the foundations of world peace based on cer-
tain principles, which should be acceptable to both liberal democratic and organized
nations in a supposed originary situation, described by the author. This supposed
originary situation resembles that supposed originary situation stated by Rawls in
Theory of Justice, 1971 (i.e. they both assume the existence of a sort of veil of igno-
rance that enables the counterparts of an agreement to know each other's position).
Nevertheless, some adjustments are made. The main one is that it is no longer the
initiative of individuals but of the nations themselves. In spite of certain weaknesses
which the article attempts to identify, and whose antecedents had already been re-
corded in the 1971 theory, the principles on which Rawls intends to establish world
peace are, in many aspects, plausible.

.73.216.36, am 20.01.2026, 05:55:18.
mit, fr oder In KI-



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-3-335

