[II Empirische Metaphysik — Rekonstruktion
der Reflexionsverhiltnisse

»Subjektive Bedeutung ist Gefuhl. Leben ist Gefuhl.
Eine Zelle ist Gestalt gewordene Empfindung. Fiihlen
ist der unmittelbare Eindruck davon, am Leben zu
sein. Es ist die magische Verwandlung, die aus Mate-
rie eine Identitit katalysiert. Anstatt also wie der Ba-
rockphilosoph René Descartes mit seinem beriihmten
»Cogito ergo sumc« die letzte Gewissheit im rationalen
Denken zu sehen, zieht vielmehr das Fiihlen die nicht
mehr iiberschreitbare Grenze zwischen dem Lebendi-
gen und den Gegenstinden«

Andreas Weber'

Reflexion als Produktion von Selbst- und Welthaftigkeit ist als ein em-
pirisches Phinomen ernst zu nehmen. Von innen betrachtet erscheint
Reflexion als Existenzial, nimlich als eine bestimmte Art des In-der-
Welt-Seins.? Von aufen betrachtet — also beobachtet — manifestiert sich
Reflexion als eine jeweils spezifische Systemik des Lebendigen, wonach
Lebewesen nicht nur Teil der Welt sind, sondern zugleich eine Welt ha-
ben, diese gemeinsam mit anderen Lebewesen hervorbringen und sich
zu dem, was sie hervorgebracht haben, ihrerseits wiederum verhalten
miissen.

Selbst- und Weltverhaltnisse — einschliefSlich der hiermit verbundenen
Metaphysiken und Ontologien — erscheinen damit als empirische Lage-
rungen, die sich aus einem jeweils spezifischen Lebens- und Gestaltungs-
prozess ergeben. Denn das was ist (altgriechisch 6n >seiend«) ergibt sich
jetzt nicht mehr aus einem l6gos (A0y0c), der aufSerhalb der menschli-
chen Praxis, sondern eben aus der Logik der Praxis. Entsprechend ist
nun zu fragen, wie eine bestimmte Ontologie (unter anderen moglichen
Ontologien), also ein bestimmtes Selbst- und Weltverhaltnis, aufgebaut
und stabilisiert wird.

Hiermit einhergehend ergibt sich das Desiderat einer empirischen Me-
taphysik, die theoretisch bereit und methodologisch darauf vorbereitet
ist, das Denken tiber die Ontologie zu deontologisieren, also nicht mehr
an festen Konzepten oder theoretischen Vorannahmen dartiber festhilt,

1 Weber (2008, 61f).

2 Siehe aus existenzialphilosophischer Sicht Heidegger (2006 [1926]), fiir den sich
der Mensch als Akteur gerade dadurch vom Ding unterscheidet, dass er seine ei-
gene Ontologie produzieren kann.

29

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

was beispielsweise ein Ich-Selbst, ein Akteur, eine Gruppe, eine Gemein-
schaft, ein System, die Umwelt oder gar die Realitat ist. Fruchtbarer er-
scheint es nun vielmehr, sich von vornherein in » Welten ohne Grund«?
einzurichten und zu fragen, wie diese Begriffe ihrerseits als Unterschei-
dungen eingefiihrt werden — oder besser: performativ aufgefithrt werden
—, um damit jeweils eine eigene Ontologie aufzubauen.

Nicht zuletzt Bruno Latour hat aufgezeigt, dass eine solche Verfliissi-
gung des epistemischen Status von Konzepten — einschliefSlich von Ob-
jekten und Subjekten — gerade aus empirischen Griinden notwendig ist,
da Menschen im Alltag ihre ontologischen und epistemischen Perspek-
tiven gleichsam wechseln wie ein Modell seine Kleider. Menschen stel-
len sich beispielsweise »je nach Kontext und Situation als Subjekt oder
Objekt dar, als autopoietisch geschlossene Monaden oder als kommuni-
kativ offene und beeinflussbare Prozessstrukturen, als Handelnde oder
Erleidende. In Hinblick auf ihre eigentheoretische Leistung operieren sie
als Idealisten, Konstruktivisten oder Realisten, als Monisten oder Du-
alisten, als Materialisten oder Transzendentalisten. Ihre Praxen, so die
empirische Wendung dieser Perspektive, erscheinen damit immer schon
von Metaphysik durchsetzt und — insofern diese Praxen reflexiv werden
— von Philosophie und Epistemologie. «*

In diesem Sinne sind nun Sprecher, Akteure, Psychen, Kommunikatio-
nen, Systeme etc. in Hinblick auf ihre Seinsform ontologisch zu verfliis-
sigen, um die hiermit verbundenen Behauptungen und Setzungen selbst
als Praxis sehen zu konnen, die genau jene Reflexionsleistungen (mit)
produzieren, die nach der bereits in der Einleitung eingefiihrten Rede-
weise als fungierende Ontologien ausflaggen. Fungierende Ontologien
erscheinen als temporir stabilisierte Selbst- und Weltverhiltnisse, in de-
nen dann, wenigsten fir einen Moment eindeutig ist, was als Subjekt und
als Objekt, was als Ursache und als Wirkung erscheint.

Theorie und Praxis durfen dabei selbstredend nicht mehr voneinander
getrennt werden, sondern stellen jeweils ein spezifisches Arrangement
gemeinsamer Koproduktion dar. Hiermit einhergehend ist mit Latour
eine methodologische Haltung zu fordern, mit der sich das Verhiltnis
von philosophischer Begrindung und praktischer Anwendung umkeh-
ren ldsst, denn die alltaglichen Praxen bergen aus dieser Perspektive
selbst bereits all die Reflexionsleistungen, welche die philosophische Tra-
dition im Rahmen ihrer Denkgeschichte als idealtypische Reflexionsfor-
men herausgearbeitet hat.

Menschliche Praxis wie auch die sie erhellende (empirische) So-
zialforschung darf und kann aus dieser Perspektive nicht mehr ohne

3 Varela, Thompson und Rosch (1992, 344), dann aufgegriffen und expliziert in
Vogd (2014c¢).
4 Jansen und Vogd (2014, 455).

30

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REKONSTRUKTION DER REFLEXIONSVERHALTNISSE

Metaphysik und Erkenntnistheorie gedacht werden, denn Praxis als
Selbst- und Weltbezug ist ohne Reflexion nicht zu haben. Allerdings
—und dies ist die eigentliche Pointe — kann es jetzt nicht mehr die eine
Position geben (sozusagen der Gottesaugenstandpunkt), von der aus epis-
temische und ontologische Richtigkeit beansprucht werden kann. Viel-
mehr offenbart sich jetzt erst empirisch und das jeweils nur situativ, wel-
chen epistemischen und ontologischen Figuren die Verhaltnisse in ihren
Konstruktionsleistungen folgen. Hier sind dann, je nach Praxis, vielfil-
tige Formen moglich. Fur Latour geben die Erfindungen der philosophi-
schen Tradition die literarischen Vorlagen (nicht jedoch die Begriindun-
gen), um die aufzufindenden Figuren in ihrer jeweiligen metaphysischen
Dramaturgie nachvollzichen zu konnen:

»Wie konnten Feldforscher einer Hausfrau, einem Buchhalter, einem
Pilger, einem Kriminellen, einer Sopransangerin zuhoren und dem fol-
gen, was diese zu sagen haben, hitten sie nicht Hegel, Aristoteles, De-
wey oder Whitehead, um ihnen zu helfen? Haben diese Autoren nicht
viel niitzliche Arbeit geleistet, um zu kldren, was ein Akteur, eine Exis-
tenzform, eine Entitit sein kann? Das bedeutet nicht, dafs Philosophen
es besser wiifSten, tiefer eindringen, fundamentaler wiren als Sozial-
wissenschaftler, noch bedeutet es, daf sie der Soziologie eine >Grundla-
ge« lieferten oder eine >Metatheorie« bereitstellten. Aber wenn man die
Sozialwissenschaften von den Reservoirs philosophischer Innovationen
abschneidet, dann ist das ein sicheres Rezept dafiir, daf§ niemand je die
philosophischen Innovationen gewohnlicher Akteure bemerken wird,
die oft tiber die professioneller Philosophen hinausgehen. Noch schlim-
mer wird es, wenn die Sozialwissenschaftler sich nicht nur der Metaphy-
sik enthalten, sondern es geradezu als ihre Pflicht betrachten, auf einer
duflerst beschriankten Liste von Handlungstrigern zu bestehen, und die
unendlich mannigfaltigen Produktionen der Akteure stindig in diesen
rudimentiren Wortschatz tibersetzen. Akteure bevolkern die Welt mit
sehr unterschiedlichen Existenzformen«.’

Der Blick auf die Selbst- und Weltverhiltnisse lebender Formen, wie wir
Menschen sie darstellen, hat sich nun gerade auch mit Blick auf die Fra-
ge, was Subjekte oder Handlungen seien, von den ontologischen und
kausalen Vorannahmen einer wie auch gearteten Anthropologie und So-
zialtheorie frei zu machen, ohne dabei jedoch das Kind mit dem Bade
auszuschiitten, also auf die Reflexionsmdoglichkeiten metaphysischer Be-
grifflichkeiten zu verzichten. Um es paradox zu formulieren: Wir deon-
tologisieren das Denken iiber Ontologie, um der Ontologie den ihr ge-
biihrenden Raum geben zu konnen. Wir verzichten nicht auf Ontologie,
betrachten diese jedoch nicht mehr als Verweis auf ein Sein oder eine
Realitit, sondern ihrerseits als eine Konstruktionsleistung einer Praxis,

5 Latour (2007, 91).

31

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

die bestimmte rekonstruier- und bezeichenbare Formen generiert. Diese
erscheinen ihrerseits als selbsttragende Figuren, wenngleich diese Pha-
nomene auf nichts anderem als auf »leerer Selbstreferenz« beruhen.®
Die vermeintlichen Elemente des Seins und die a priori des Erkennens
erscheinen jetzt also selbst als geschichtlicher Ausdruck einer konditio-
nierten Koproduktion,’ einer bedingten Entstehung, in der Unterschei-
den, Erleben und Form unentwirrbar ineinander verwoben sind.

Negativitit als Grundmatrix

Die Grundmatrix einer solchen Analyse konnen also weder die als sinn-
liches Datum gegebenen Phianomene (Positivitit der Dinge oder des Er-
lebens) bilden, noch die metaphysischen Reflexionsformen (Ideen, An-
schauungen der Metaphysik) darstellen. Auch Letztere erscheinen als
empirische Phinomene im Sinne der bedingten Entstehung einer kon-
ditionierten Koproduktion, da die sMetaphysik« jetzt nicht mehr hinter
(meta) oder jenseits einer jeweils konkreten Praxis steht, sondern selbst
ein Produkt ebendieser Praxis darstellt.

Eine solche Matrix ist gewissermafSen im Grundlosen gegriindet, in
einer Negativitit, die sich erst aus einem Verstindnis der Dynamik des
Spiels der Erscheinungen erschliefst. Dieses Negative geht nicht in der
Negation von Sein auf, sondern ist als ein (logischer) Raum zu konzi-
pieren, der erst die Unterscheidung von Sein und Nichtsein aufspannt,
in dem in Folge dann auch die Reflexion von Selbst und Welt erscheinen
kann. Bekannt ist diese Figur etwa aus der negativen Theologie, die alle
positivsprachlichen Attribute und Eigenschaften fiir Gott als unangemes-
sen verworfen hat. Es bleibt allein das unaussprechliche Mysterium, das
durch keinen Namen, nicht einmal durch den Begriff des »Unaussprech-
lichen« charakterisiert werden kann und deshalb zugleich alles und nichts
ist® — ein Mysterium, das im Sinne von Jacques Derrida zugleich der
Sprache als Supplement bedarf.” Denn wie anders als tiber die Positivi-
tat symbolischer Handlungen, die sich in einer Spur phianomenalisieren,
konne sich ein solches Nichts entfalten, das zugleich mit hochster Sub-
jektivitat einhergeht? »Das wahre Nichts ist ein lebendiges Nichts; und
ein lebendiges Nichts kann sich nur im Selbstsein und als das Selbstsein

6 Baecker (2016, 176ff.).

7 Spencer Brown (2003, ixf.) fiihrt den Begriff der konditionierten Koproduktion
explizit mit Verweis auf das aus den buddhistischen Lehren stammende Gesetz
der >bedingten Entstehung« ein.

8 Siehe aus religionsphilosophischer Perspektive Rentsch (2010), dabei auch im Re-
kurs auf Wittgenstein (1989): »Wortiber man nicht sprechen kann, dartiber muf$
man schweigen« (Wittgenstein 1990, Proposition 7). Eben hierdurch ist das zu
sagen, was nicht gesagt werden kann.

9 Derrida (2014).

32

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGISCHE SCHNITTE

selber bezeugen «, reformuliert Nishitani das hierin zum Ausdruck kom-
mende paradox anmutende Reflexionsverhiltnis.!

Wenngleich in Hinblick auf die Reflexion des Negativen die Beziehun-
gen zur Religionsphilosophie offensichtlich sind sowie die eine oder an-
dere Parallele zu den einschlagigen Theoriefiguren aus den mystischen
Traditionen aufscheint, verfolgen wir diesen Pfad an dieser Stelle nicht
weiter.!!

Mit Blick auf unser Vorhaben, die Matrix einer empirischen Meta-
physik zu entwickeln, die unterhalb der Unterscheidung von Sein und
Nichtsein ansetzt, erscheinen uns hier zwei Traditionen anschlussfahi-
ger: die leiborientierte Phanomenologie von Maurice Merleau-Ponty so-
wie die Theorie der Polykontexturalitdt von Gotthard Guinther. Letztere
ist insbesondere durch die Rezeption der soziologischen Systemtheorie
bekannt geworden.'

Phinomenologische Schnitte

Merleau-Ponty erscheint in unserem Zusammenhang insbesondere des-
halb von Interesse, weil es mit Hilfe seiner Arbeiten gelingt, Reflexion
noch unterhalb der sprachlichen Aktivitat als eine primdr vom Leibli-
chen her zu verstehende Bewegung zu begreifen. Zunichst meint Reflexi-
on fur ihn schlicht die » Riickwendung auf den eigenen Ausgangspunkt«
der Erfahrung, und zwar als leiblich zu empfindende Bewegung, die in
der »Doppelempfindung« der Begegnung des Leibes mit sich selbst sei-
nen Ausgangspunkt nimmt: » Wenn die rechte Hand die linke berthrt,
dann findet bereits auf der Ebene des Leibes eine Riickwendung auf sich
selbst statt, erfahrt sich doch dabei das leibliche Ich als zugleich beriih-
rend und bertihrt, als Subjekt und als Objekt von Empfindung. «'3

10 Nishitani (1986, 134f.).

11 Siehe zur Affinitit komplexer Theorie und Mystik auch Fuchs (2008) sowie
Vogd (2014b, 283ff.).

12 Insbesondere Luhmann hat diesbeziiglich bereits auf die Parallelen zwischen
Giinther und Merleau-Ponty hingewiesen: »In seiner Auseinandersetzung mit
Sartre hat Merleau-Ponty die Kritik des Sein/Nichtsein-Schematismus so weit ge-
trieben, daf§ Konvergenzen mit der polykontexturalen Logik Gotthard Giinthers,
also mit Theorieentwicklungen in der Kybernetik, sich aufdringen. Damit ist
nicht nur eine objektive, sondern auch eine subjektive Metaphysik auf traditio-
nalen Grundlagen aufgegeben. Weder postuliert das Subjekt eine an sich seien-
de Welt, indem es sich selbst auf kantische Funktionen reduziert; noch findet es
in sich selbst ein unbedingtes Sein. Nur die Reflexion auf das operative Fungie-
ren in der subjektrelativen, horizonthaften Lebenswelt bleibt« (Luhmann 1996a,
283).

13 Alloa/Fischer (2013b, 15) mit Verweis auf Merleau-Ponty (2004, 47ff.).

33

112026, 06:12:31, [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Die Auseinandersetzung mit dem Phianomen der Selbstberiihrung lasst
gewahr werden, dass die Leiblichkeit keine logische Einheit, sondern
vielmehr selbst ein Reflexionsverhiltnis darstellt. Zum Ausdruck kommt
dies etwa schon in der Dynamik der Beziehung von ein Leib sein und
einen Leib haben. Die empfundene Leiblichkeit wird selbst zu einer im-
mer wieder neu zu definierenden Schnittstelle — sie bringt sich als Emp-
findung und Wahrnehmung hervor und definiert damit jeweils situativ,
was als Gegenstand einer Beobachtung erscheint, wie die jeweilige Gren-
ze von Identifikation und Reflexion verlduft und was als stillschweigen-
de »Zuhandenheit«'* mitlauft, ohne dabei als Bewusstseinsphinomen
zu gelten." Die Reflexion ldsst hierbei schon in Hinblick auf den Bezug
zum eigenen Korper, zu Gefithlen und Empfindungen fluide Selbst- und
Weltverhiltnisse ausflaggen. Deutlich wird dies etwa an der Frage, ob
sich ein Subjekt mit dem Fluss seiner Empfindungen und Korpervollzii-
ge identifizieren kann oder leibliche Phanomene als den eigenen Lebens-
fluss storend oder gar als fremd erlebt.

Verkompliziert wird die Sachlage vor allem durch die Beziehung zu
anderen, fremden Wesenheiten, die ihrerseits ein Selbst- und Weltver-
hiltnis aufspannen. In der phanomenologischen Tradition begegnen wir
hier dem Problem der Intersubjektivitit, der Frage, wie unter der Vor-
aussetzung, dass die Grenze zwischen Subjekt und Objekt schon inner-
halb des eigenen leiblichen Feldes alles andere als klar ist, eine mit an-
deren Wesen geteilte Welt aufgebaut werden kann.

Forscher, die sich dem sogenannten Sozialkonstruktivismus
zurechnen,'® verweisen hier tiblicherweise auf die objektiv gegebene Ins-
titution der Sprache, auf der sich die eigene wie auch die fremde Subjek-
tivitat fundieren liefe.'” Edmund Husserl war sich demgegentiber recht
genau dariiber im Klaren, dass sich transzendentale Subjektivitdt nur in
Verbindung mit transzendentaler Intersubjektivitat denken ldsst. Dies
fithrt jedoch unweigerlich zu Aporien und Paradoxien, denn die mit der
Sprache gesetzten Konzepte mussten hiermit gleichsam als universales
Gesetz essentialisiert werden, was jedoch sowohl in theoretischer Hin-
sicht als auch mit Blick auf die Diversitit und den Reichtum empirisch

14 Heidegger (2006 [1926]).

15 Siehe zu letzterem Punkt Drew Leder (1990): »The Absent Body«.

16 Siche grundlegend Berger/Luckmann (2003).

17 Gewohnlich bleibt die soziologische Diskussion des Problems der Intersubjekti-
vitdt weit hinter dem Reflexionsstand der phdnomenologischen Forschung zu-
rick. So auch Luhmanns Kritik an den »Nachlissigkeiten, die unterlaufen,
wenn Soziologen noch heute von >sphdanomenologischer« Soziologie sprechen und
damit in die von Husserl sorgfiltig vermiedene Falle des Objektivismus laufen,
der zu all dem noch an den Unbegriff der >Intersubjektivitit« gebunden wird,
s0 als ob es einen Kompromif$ zwischen Objektivismus und Subjektivismus ge-
ben konne, einen halben, sozialen Konstruktivismus, der den Soziologen ins Ge-
schift bringt« (Luhmann 1996d, 25).

34

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGISCHE SCHNITTE

auftretender Reflexionsverhiltnisse unbefriedigend erscheint. Dies fingt
schon in der Begegnung mit einem anderen Menschen an, der - so ver-
traut er einem auch immer erscheinen mag — zugleich ein Fremder bleibt.
Entsprechend stief§ schon Husserl, der Griindungsvater der Phanomeno-
logie, immer wieder auf das Problem, dass man in der konkreten sozialen
Praxis nicht umhinkommt, das Gegeniiber als Fremden zu betrachten,
der letztlich unzuginglich am Horizont bleibt und nicht einmal anna-
hernd sprachlich erfasst werden kann.'® Dem Anderen (dem Alter Ego)
kommt damit unweigerlich die paradox anmutende Doppelrolle zu, den
Prozess der intersubjektiven Begegnung und Verstindigung sowohl zu
fundieren (als leibliche Erreichbarkeit) als auch zu stéren und zu tran-
szendieren (namlich als absolute Fremdheit des anderen Bewusstseins).
Merleau-Ponty fasst diese komplexe Beziehung mit folgenden Worten
zusammen:

»Fir Husserl gibt es bekanntlich sehr wohl ein Problem des Anderen,
ist das alter ego ein beunruhigendes Paradox. Ist der Andere, tiber sein
Fiir-mich-sein hinaus, wahrhaft ein Sein-fiir-sich, und sind wir wirklich
einer fiir den anderen, und nicht allein einer wie der andere fiir Gott, so
muf$ der eine dem anderen erscheinen vermégen, muf§ er und muf§ ich
ein AufSeres haben, muf es aufSer der Perspektive des Fiir-sich — meines
Blickes auf mich und des Anderen Blickes auf sich — eine Perspektive des
Fiir-Andere geben — die meines Blickes auf den Anderen und des Blik-
kes des Anderen auf mich. Beide Perspektiven konnen nicht einfach in
einem jeden von uns sich nebeneinanderstellen, denn dann wire nicht
ich es, den der Andere sibe, und ware es nicht der Andere, den ich sibe.
Ich muf} mein Aufleres sein, und der Leib des Anderen muf3 er selbst
sein. Dies Paradox, diese Dialektik von ego und alter ist moglich nur,
wenn ich wie der Andere aus der Situation nicht unabhingig von jeg-
licher Bindung sich definieren [...]. Reduziert mein Existieren sich auf
mein BewufStsein zu existieren, so bleibt der Andere ein leeres Wort; es
muf aber dieses mein Existieren auch das BewufStsein umfassen, das
man von ihm haben kann, und damit seine Inkarnation in eine Natur
und die Moglichkeit mindestens einer geschichtlichen Situation. Das
cogito muf$ mich solcherart situiert entdecken, und nur unter dieser Be-
dingung kann, mit Husserl zu reden, die transzendentale Subjektivitit
Intersubjektivitit sein«."”

Die eigentliche Pointe Merleau-Pontys besteht darin, Kants >transzen-
dentale Subjektivitits, jenes abstrakte Konstrukt eines a priori gesetz-

18 »Die Konstitution der Intersubjektivitit und intersubjektiven Welt ist bestindig
auf dem Marsch und hat einen entsprechenden Horizont, in dem sie mir vorweg
gilt als immer noch neuen intersubjektiven Sinn mit Beziehung auf neue Ichsub-
jekte annehmend« (Husserl, zitiert nach Zahavi 1996, 471).

19 Merleau-Ponty (1974, 9 Hervorhebungen im Original).

35

112026, 06:12:31, [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

ten Ichs,” zuriick ins Sein, nimlich in die konkrete leibliche Praxis ver-
korperter Interaktionen zu verlegen. Damit kann und darf aber auch in
Bezug auf das Problem der Intersubjektivitat nicht mehr auf ein trans-
zendental begriindetes Sprach- oder Regelverstandnis rekurriert werden.
Als empirischer Referenzpunkt bleibt allein die geschichtliche Verket-
tung wechselseitiger, sich leiblich manifestierender Praxen und ebendie-
se kann auch nur innerhalb ebendieser Praxen reflektiert werden. Um es
mit Merleau-Ponty zu formulieren:

»Die phinomenologische Welt ist nicht reines Sein, sondern Sinn, der
durchscheint im Schnittpunkt meiner Erfahrung wie in dem der meini-
gen und der Erfahrungen Anderer durch dieser aller Zusammenspiel,
untrennbar also von Subjektivitit und Intersubjektivitat, die durch
Ubernahme vergangener in gegenwirtige wie der Erfahrung Anderer in
die meine zu einer Einheit sich bilden«.?!

Die eigenen und die Erfahrungen anderer finden hier in einem Spiel von
Reflexionen zueinander. Sie bilden jeweils ein konkretes Arrangement,
in dem Einheit und Differenz, Subjekt und Objekt, wir und andere, Kon-
kreta und Abstrakta jeweils situativ — d. h. in einem konkreten Praxiszu-
sammenhang — ausflaggen konnen. Diese Ausdifferenzierung ldsst sich
jedoch nicht mehr aus Perspektive einer Hierarchie von Grund und Be-
grindetem fassen (auch transzendentale Subjektivitat oder Intersubjek-
tivitat kann jetzt nicht mehr als das primar Fundierende angesehen wer-
den). Es gibt kein Fundament mehr, sondern nur noch eine komplexe
Heterarchie multipler Praxen, die einander wechselseitig zur Realisati-
on bringen. Im gleichen Sinne durfen Reflexion und Rationalitdt nicht
mehr aufserhalb dieser Praxen verortet werden. Um es wieder mit Mer-
leau-Ponty auszudricken:

»Rationalitit bemifSt sich nach diesem Begriff genau an der Erfahrung,
in der sie sich enthullt. Daf$ es sie gibt, besagt, dafs Perspektiven sich
kreuzen, Wahrnehmungen sich bestitigen und ein Sinn erscheint«.??

Wir treffen hier nolens volens auf ein Konstitutionsverhaltnis, wonach
Sinn, Rationalitit und selbstredend auch die anderen Phanomene, die
als Selbst- und Weltverhaltnisse ausflaggen, als sekundare Produkte der
bedingten Entstehung einer gemeinsamen Koproduktion aufzufassen
sind. Woraus speist sich aber jetzt die Matrix in diesem grund- und bo-
denlosen Spiel? Merleau-Ponty selbst versucht in seinem letzten groflen
Werk mit dem Titel »Das Sichtbare und das Unsichtbare (Le visible et
I’invisible)« eine Antwort zu geben. Sein Losungsvorschlag besteht dar-
in, die rigide, einer zweiwertigen Logik folgende Gegeniiberstellung von

20 Kant (1952 [1781]).
21 Merleau-Ponty (1974, 17).
22 Ebd.

36

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGISCHE SCHNITTE

Sein und Nichts bei Jean-Paul Sartre zu tiberschreiten,® um auf diese
Weise zu einer prozessualen Offenheit des Seins als primdrem Datum
der phinomenologischen Analyse zu gelangen, welche die Moglichkeit
von Sein und Nichtsein umschliefst. Damit gelangen wir zu einer nega-
tivsprachlichen Konzeption des Nichts, die nicht in der Negation des
Seins aufgeht:

»Wir lassen das Sein nicht ex nihilo aus dem Nichts auftauchen, son-
dern gehen von einem ontologischen Relief aus, von dem man niemals
behaupten konnte, sein Hintergrund sei nichts. Am Anfang steht nicht
das volle und positive Sein vor dem Hintergrund des Nichts, sondern
ein Feld von Erscheinungen, von denen eine jede in der Folge vielleicht
zerplatzt oder durchgestrichen wird (das ist der Anteil des Nichts), von
der ich aber jeweils nur weif3, dafs sie durch eine andere ersetzt wird,
die dann ihre Wahrheit ist, und dies alles, weil es Welt gibt, weil es et-
was gibt, eine Welt, ein Etwas, die nicht zuerst das Nichts annullieren
miissen, um selbst zu sein. Man sagt noch zuviel vom Nichts, wenn man
von ihm sagt, daf$ es nicht ist, das es reine Negation ist: dadurch fixiert
man es in seiner Negativitit und behandelt es als eine Art Wesenheit,
und dadurch fl6£3t man ihm die Positivitit der Worte ein, wonach es nur
noch als etwas gelten kann, was weder Name, Ruhe noch Natur hat«.?*

Die Offenheit der Existenz erscheint damit vorrangig vor der Unter-
scheidung von Sein und Nichts. Sie schliefSt diese Unterscheidung ein
und nicht umgekehrt:

»Nach unserer Meinung bestiinde die Aufgabe darin, unseren Weltbe-
zug genau zu beschreiben, und zwar nicht als Offenheit des Nichts fur
das Sein, sondern schlicht als Offenheit: durch diese Offenheit werden
wir das Sein und Nichts verstehen konnen und nicht durch das Sein und
Nichts diese Offenheit«.

Das Nichts erscheint damit nicht mehr (nur) als die Negation des Seins,
sondern als der Raum (als Offenheit der Existenz), aus dem die Unter-
scheidungsoperationen auftauchen, die das Sein wie auch die hiermit
einhergehenden Ontologien und Epistemologien als Reflexionsmoglich-
keit einfiihren. Diese gleichsam dynamische Negativitdt ermoglicht die
Bewegung des Unterscheidens, welche erst die Phanomene setzt und zei-
tigt. Wir treffen hiermit also auf der einen Seite auf eine positivsprach-
lich beschreibbare Welt, in der sich eindeutig bezeichnen lasst, was ist
oder nicht ist (nimlich das, was wir sehen, wahrnehmen und begrifflich
bezeichnen konnen), sowie auf der anderen Seite auf eine nur negativ-
sprachlich formulierbare Welt eines offenen, noch nicht entschiedenen
Seins, das nicht positiv erreichbar ist, jedoch tiber die Reflexion in die

23 Sartre (2006)

24 Merleau-Ponty (2004, 121f.).
25 Merleau-Ponty (2004, 133f.).

37

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Welt eintritt und hier einen Unterschied macht. Wir landen gleichsam bei
einer dialektischen Beziehung, die das Subjekt nirgends verharren oder
stehen bleiben lisst, auch nicht beim Nichts:

»Mit anderen Worten: was wir von der Dialektik ausschliefSen, ist das
rein Negative, und was wir suchen, ist eine dialektische Definition des
Seins, die weder das Sein fiir sich noch das Sein an sich sein kann — ra-
sche, zerbrechliche, labile Definitionen, die uns, wie Hegel zutreffend
bemerkt hat, von der einen zur anderen und wieder zuriick fithren —,
noch das An-sich-fur-sich, das die Ambivalenz auf die Spitze treibt, [eine
Definition] die das Sein vor seiner reflexiven Gespaltenheit, in deren
Umfeld, an deren Horizont wiederfinden muf3, nicht aufSerhalb von uns
und nicht in uns, sondern dort, wo beide Bewegungen sich kreuzen,
dort, wo es< etwas >gibt««.2

Schauen wir aus dieser nun in grundloser Offenheit gegriindeten Pers-
pektive nochmals auf das Problem der Intersubjektivitat. Wie kreuzen
sich hier die positiv- und negativsprachlichen Bewegungen? Analytisch
erschlief$t sich das Problem erst dann, wenn wir auch hier bereit sind,
die tibliche Subjekt-Objekt-Dichotomie zu unterlaufen und die sich hier-
mit ergebende komplexe Lagerung in der Beziehung Ich und Du nicht
vorschnell durch eine transzendentale (Husserl) oder kommunikative
(Schiitz) Intersubjektivitit zu tiberbricken:

»Schon aufgrund der Tatsache, dafs ich eine Bresche einschlage in die
Mauer meines Solipsismus, durch die der Blick des Anderen eindringt,
habe ich es nicht mehr mit einer Dichotomie zu tun — der >des< Fur-sich
und der >des< Flir-Andere —, sondern mit einem System, das aus vier Glie-
dern besteht: mein Sein-fiir-mich, mein Sein-fiir-Andere, das Fiir-sich
des Anderen und sein Sein-fiir-mich. [...] [E]inzig schon dadurch, dafd
ich es umschrieben habe, und sei es punktiert, ist es in mein Universum
eingeschnitten, gibt es eine Schnittfliche zwischen meinem Universum
und dem des Anderen«.”’

Der mir gegentiberstehende Mensch lasst sich sowohl aus einer Subjekt-
Objekt-Perspektive als Ding oder Korper aneignen als auch in Form
sprachlicher Typisierungen. Dartiber hinaus fungiert dieser Mensch im-
mer auch als ein Alter Ego (ein anderes Ich) mit einer mir unzugangli-
chen Subjektivitit. Jeder andere Mensch verweist damit immer schon
auf die Transzendenz der Unterscheidung von Sein und Nichtsein, denn
sein Bewusstsein befindet sich aus meiner Perspektive, wie Emmanuel
Lévinas formuliert,” bereits »jenseits des Seins«. Es ist kein Teil meiner
phinomenalen Welt — weder als Objekt noch als Subjekt. Es stellt ein

26 Merleau-Ponty (2004, 129f.).
27 Merleau-Ponty (2004, 111).
28 Lévinas (1998).

38

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGISCHE SCHNITTE

»Unjekt« dar, um mit Peter Fuchs zu sprechen.? Es ist nicht Teil mei-
ner Welt, doch zugleich tritt es in meine Welt ein. Es ist kein Nichts im
Sinne einer Nichtigkeit, denn mittels seiner Leiblichkeit beriihrt es mich
und wird damit als das Unerreichbare, das Offene und Uberraschende
Bestandteil der Reflexionsbeziehung, die mich ausmacht.*

Mit Blick auf den Leib des Anderen ergeben sich komplexe Reflexi-
onsverhiltnisse, in denen Zuganglichkeit und Unzugdnglichkeit, Sicht-
barkeit und Unsichtbarkeit in einem zirkuldren Begriindungsverhaltnis
auf vier logische Raume verteilt werden, die sich dabei wechselseitig be-
griinden, ohne jedoch kausal aufeinander zuriickgefihrt werden zu kon-
nen. Denn im Sinne einer empirischen Metaphysik ergibt sich die jeweili-
ge Grenzziehung wiederum nicht aus einem vorgangigen Sein heraus, das
die weiteren Schritte determiniert, sondern erst durch eine jeweils kon-
krete Praxis, die durch eine jeweils spezifische Interpunktion die Grenze
zwischen Selbst und anderem hervorbringt.

Was bedeutet dies aber nun fiir das Verstindnis von Sprache? Mer-
leau-Ponty kommt hier zu dem in unserem Zusammenhang zentralen Be-
fund, dass die sprachliche Praxis, also das Sprechen und Zuhoren (und
wohl auch das Schreiben und Lesen), die Grenze von Subjekt und Ob-
jekt, von ego und alter zugleich konstituiert wie auch unterlduft’' Da
alle symbolischen und sprachlichen Praktiken mit korperlichen Prozes-
sen verbunden sind, driickt sich in und mit ihnen auch die Ambivalenz
der Beziehung, ein »>Leib zu sein< und einen >Leib zu haben, aus. Auch
hier miissen also die Grenzen zwischen innen und aufSen, zwischen Sub-
jekt und Objekt verschwimmen oder diese konstituieren sich wiederum
erst als eine Reflexionsleistung, also als ein Sinnprozess, der im Sinne ei-
ner fungierenden Ontologie situativ eine Ordnung herstellt:

»Der Leib ist es, der nicht nur Naturgegenstianden, sondern auch Kultur-
gegenstanden, wie etwa Worte es sind, ihren Sinn gibt. Zeigt man jeman-
dem ein aufgeschriebenes Wort fiir einen so kurzen Augenblick, daf$ er es
nicht entziffern kann, so fithrt doch das Wort >warmc«z. B. eine Art Wir-
meerfahrung herbei, die es wie mit einem Bedeutungshof umgibt. [...]
Plotzlich merke ich, wie das Wort in meinen Korper hineinschnappt«.*?

Symbol- und Zeichenoperationen verweisen damit nicht einfach nur auf
etwas anderes, sondern sie konstituieren eine jeweils spezifische Erkennt-
nis, die als empfundene leibliche Erfahrung ihre eigene ontologische Di-
gnitat produziert.

29 Fuchs (2005¢, 142).

30 Auch aus diesem Grunde kann Nishitani (1986, 386ff.) davon sprechen, dass
sich das Selbst im Nicht-Selbst ereignet.

31 S. in einem dhnlichen Sinne auch die Arbeiten aus dem Umfeld des Pragmatis-
mus, etwa Mead (1998) und Dewey (1986).

32 Merleau-Ponty (1974, 275).

39

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Als synisthetisch empfundene Gestalten, die komplexe soziale Re-
ferenzen zugleich integrieren wie auch ausdifferenzieren, lassen sich
sprachliche und andere symbolische Handlungen nicht mehr im Sinne
eines Referenzsystems begreifen, das auf ein ontologisches Gerust rekur-
riert (etwa: drauflen sind Objekte, die von einem Subjekt erkannt wer-
den und auf die verwiesen werden kann). Sie erschliefSen sich damit auch
nicht mehr auf Basis einer propositionalen Logik, wonach die Kausa-
litit und Grammatik der Referenzbeziehung vordefiniert sind. Je nach
Arrangement und Konditionierungen der jeweiligen Reflexionsbeziehun-
gen sind hier jeweils unterschiedlichste Modi der In-Beziehung-Setzung
denkbar. Wie auch immer, die Sprache — oder besser: die sprachliche Pra-
xis — steht nicht auflerhalb davon. Auch sie lisst keine Welt erkennen,
sondern produziert selbst Welt, ist selbst an der Ausfaltung der als Welt
erscheinenden Selbst- und Weltverhiltnisse und der hiermit entstehen-
den fungierenden Ontologien beteiligt:

»Die Sprache ist weit davon entfernt, das Geheimnis des Seins der Welt
in sich zu bergen, denn sie ist selbst eine Welt, ein Sein, — eine Welt und
ein Sein in zweiter Potenz, da sie nicht ins Leere spricht, sondern vom
Sein und von der Welt also deren Ritsel verdoppelt, statt es zum Ver-
schwinden zu bringen«.*

All dies eroffnet zudem eine aufschlussreiche Perspektive auf religiose,
spirituelle und kunstlerische Praxen, denn diese lassen ebenso wie die
Begegnung mit dem Alter Ego Transzendenz erfahrbar werden.** Dies
geschieht auch hier als Bertihrung einer Alteritat, die zwar epistemisch
wie auch logisch als Bestandteil des eigenen Seins nicht zuginglich, je-
doch als Kommunikation dadurch erfahrbar ist, dass im eigenen Leib
etwas passiert, das die Egozentrik der eigenen Perspektive uberschreitet
und das Verhiltnis von Selbst und Welt in einer anderen, moglicherwei-
se neuartigen Weise sortieren lasst. Auch diese phinomenologische Per-
spektive auf die Eigendynamiken von Transzendenzerfahrungen ist bei
Merleau-Ponty bereits deutlich ausformuliert:

»[P]lotzlich ergreift das Sinnliche mein Ohr oder meinen Blick und ich
liefere einen Teil meines Leibes oder gar meinen ganzen Leib jener Weise
der Schwingung und Raumerfiillung aus, die der das Blau oder das Rot
besteht. So wie das Sakrament das Wirken der Gnade nicht in sinnlicher
Gestalt symbolisiert, sondern dariiber hinaus die wirkliche Gegenwart

33 Merleau-Ponty (2004, 131), kursiv im Original.

34 S. mit Bezug auf diesbeziigliche Homologien zwischen dsthetischem und religi-
o6sem Erleben auch Dewey (1987), sowie mit Blick auf die Krise einer dstheti-
schen Erfahrung, in der sich das Gesehene und Gehorte als kognitiv noch nicht
angeeignete Uberraschung offenbart und in der die Sinneseindriicke dementspre-
chend als besonders intensiv und lebendig wahrgenommen werden, auch Oever-
mann (2008).

40

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGISCHE SCHNITTE

Gottes ist, diese einem Stiick des Raumes einwohnen 1if3t und denen
vermittelt, die das geweihte Brot essen, wenn sie innerlich darauf vorbe-
reitet sind, ebenso hat das Sinnliche nicht allein motorische und lebens-
mifSige Bedeutung, sondern ist es nichts anderes als eine je bestimmte
Weise des Zur-Welt-Seins, die sich von einem Punkte des Raumes her
uns anbietet und die unser Leib annimmt und tibernimmt, wenn er des-
sen fahig ist: Empfindung ist buchstiblich eine Kommunion«.3

Merleau-Pontys phanomenologische Perspektive fordert auch in Hin-
blick auf die Frage der Logik, die Verhaltnisse vom Kopf auf die FufSe zu
stellen, um dann jeweils situativ zu schauen, welche Assoziationen, Re-
flexionen, Differenzierungen und Zurechnungen sich hier ergeben. Als
Antwort erscheint im Sinne von Lakoff eine »natiirliche Logik «,* deren
Regeln und Implikationen nicht durch formale Gesetze, sondern durch
die Geschichte der Reflexionen leiblicher Prozesse formatiert werden.
Auch hier kehrt sich das Verhiltnis von Logik und Erkennen zuguns-
ten einer Praxis um, die wir im Sinne von Gregory Bateson als die Epis-
temologie des Lebendigen bezeichnen konnen, namlich als die jeweils
besondere Art und Weise, wie Kognition, Fiihlen, Kommunikation und
Leben miteinander verwoben sind.”

Die in der traditionellen Erkenntnistheorie formulierte Logik der gul-
tigen Schliisse erscheint aus der benannten Perspektive nur noch als ein
begrenzter Sonderfall von einer bestimmten Anwendung und einer be-
stimmten Form von Konditionierung sprachlicher Handlungen, in der
die eigenen logischen Operationen expliziert werden und entsprechend
eindeutige Kausal- und Hierarchiebeziehungen benannt werden miis-
sen.’®

Miissen wir aber damit auf eine analytische (Infra-)Sprache verzich-
ten, mittels der sich die Reflexionsverhaltnisse darstellen, rekonstruieren
und verstehen lassen, die sich in den natiirlichen Prozessen der menschli-
cher Praxen ausdriicken? Oder kann eine dem Gegenstand gerecht wer-
dende Beschreibung selbst wiederum nur noch maandernd, in Meta-
phern schwimmend versuchen, sich den vorgefundenen Verhaltnissen
anzundhern?¥

35 Merleau-Ponty (1974, 249).

36 Lakoff (1971).

37 »Es wird deutlich, daf Metaphorik nicht blofSe Poesie ist. Sie ist nicht entweder
gute oder schlechte Logik, sondern sie ist in der Tat die Logik, auf der die biolo-
gische Welt gebaut ist, das Hauptcharakteristikum und der organisierende Leim
dieser Welt geistiger Prozesse« (Bateson/Bateson 1993, 50).

38 Insbesondere Bourdieu hat aufgezeigt, was an sozialen Zwingen und Konditio-
nierungen laufen muss, um eine bestimmte Form philosophischer und wissen-
schaftlicher Reflexion stabil halten zu kénnen (Bourdieu 2001) — und was fir
ein Preis dafiir zu zahlen ist (Bourdieu 1998).

39 Eine einschldgige und produktive Losung liefert die Ethnografie mit der » Dichten
Beschreibung« (Geertz 1983), wobei der Anthropologe zugleich Schriftsteller,

41

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Auch hier wiederum darf das Kind nicht mit dem Bade ausgeschiittet
werden, denn der Riickzug allein in eine Welt von Bildern aus Analogi-
en und Homologien wiirde den fiir unseren Gegenstand konstitutiven
Begriff der Reflexion tilgen. Wir hétten hiermit vor dem Projekt der em-
pirischen Metaphysik kapituliert.

Empirische Metaphysik und ihre
reflexionslogische Infrasprache

Wie lassen sich aber nun im Bodenlosen gegriindete Reflexionsverhalt-
nisse fassen? Wie lassen sich Lagerungen rekonstruieren, die nur noch
heterarchisch, also als konditionierte Koproduktion begriffen werden
konnen? Offensichtlich geht dies nicht mit den Mitteln einer klassischen
Logik, denn darin ldsst sich das Verhaltnis von Gegenstand und Reflexi-
on nur hierarchisch denken, also monokontextural von einer bedingen-
den Kausalitat her. Zirkulare Verhaltnisse und nichtkausale Koppelun-
gen oder Koppelungen, die auf einer schwiacheren Kausalitdt beruhen,
konnen hier nicht gefasst werden.* Zudem lisst sich so die Unterschei-
dung von Sein und Nichtsein entsprechend dem Satz vom ausgeschlos-
senen Dritten (tertium non datur) nicht in Richtung weiterer Mog-
lichkeiten und logischer Raume transzendieren, die jeweils eine neue,
eigenstindige Ontologie aufspannen. Folglich ist es auch nicht moglich,
die Beziehung unterschiedlicher Reflexionspositionen — man denke etwa
an die komplexe Beziehung zwischen Ich und Du - in Form vermitteln-
der Operationen zu beschreiben.

Die konditionierte Koproduktion als heterarchische Vermittlung und
Bedingung unterschiedlicher ontologischer Zentren und Seinsweisen*! ist
hier nicht denkbar. Dies wird erst mit einer mehrwertigen, polykontex-

aber eben auch mehr ist — namlich ein Akteur, der sich dem Sinngewebe der
fremden Kultur durch fiktive Vergleichshorizonte anzunihern versucht (Geertz
1993). Dies stellt mit Blick auf die »nattrliche Logik< nicht die schlechteste Va-
riante dar, insofern auf einen kultursemiotischen Blick rekurriert wird, der die
notige Tiefenschirfe vorhilt.

40 Auch fir die Quantentheorie ergibt sich das Problem, dass wir hier gleichsam
eine schwichere Logik mit einer schwicheren Kausalitdat brauchen, um die em-
pirischen Verhiltnisse wie auch die sie beschreibende theoretische Modellierung
aufschlieflen zu konnen. Siehe Peter Mittelstaedt (2000) und mit Blick auf eine
wissenschaftssoziologische Rekonstruktion Vogd (2014b).

41 Auf ein homologes Problem stofSt Latour (2013) mit seinen Modes of Existence,
denn auch hier sind Beschreibungsebenen und Ontologien zu vermitteln, die lo-
gisch nicht ineinander tberfihrt werden konnen. Latour spricht entsprechend
von einem Hiatus, der tiberschritten werden muss. Siehe auch Jansen und Vogd
(2014) sowie Vogd (20715).

42

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

turalen Reflexionslogik moglich, wie sie insbesondere Gotthard Giin-
ther entwickelt hat. +?

Nach Giinthers grundlegendem Gedanken ist in der klassischen
zweiwertigen Logik mit der Operation der Negation ein Schritt bereits
angelegt,® der tiber die Zweiwertigkeit der hierzu gehorigen Unterschei-
dung hinausreicht: Durch die Axiomatik der klassischen Logik, den Satz
der Identitat, den Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch und den Satz
des ausgeschlossenen Dritten, wird eine Umtauschrelation zwischen p (p
ist) und ~p (der Sachverhalt p ist nicht) etabliert, in der beide Positionen
durch die Differenz zu der je anderen bestimmt sind. Einzig die Negati-
on bildet sich dabei selbst ab.* Ist der eine Wert gegeben (etwa ein be-
stimmtes Sein), ergibt sich homolog zur Wechselseitigkeit einer Gestalt
durch Vordergrund und Hintergrund die andere Seite (all das, was nicht
das Bestimmte ist). Giinther weist nun darauf hin, dass die Negation die
Zweiwertigkeit nolens volens allein schon dadurch transzendiert, dass
sie diese als Umtauschrelation der Werte tiberhaupt erst konstituiert,
wenngleich innerhalb der Axiomatik die hiermit verbundene Reflexions-
beziehung nicht bestimmt wird. Der Akt der Unterscheidung selbst, wel-
cher ebendieses wechselseitige Bestimmungsverhiltnis aufspannt, voll-
zieht sich im blinden Fleck, im unmarked space,® einer ontologisch nicht
bestimmbaren Sphire.

Die Negation bildet fiir Glunther entsprechend den Ausgangspunkt
fir den Aufbau einer mehrwertigen Logik. Sie erscheint in dem Sinne als
eine transjunktionale Operation,* dass sie die Einheit einer bestimmten
Zweiwertigkeit als Kontextur erst konstituiert. Indem diese Operation
der Konstitution gleichsam transzendiert wird, ist die Moglichkeit des
Aufbaus weiterer Kontexturen geschaffen. Die transjunktionale Opera-
tion geht in diesem Sinne mit dem Hinweis auf die jeweilige Beobach-
terposition einher. Sie ermoglicht das Umschalten zwischen verschiede-
nen Kontexturen als unterschiedlichen Orten der Reflexion, die dann
als eigenstandiges Reflexionsverhiltnis eine eigene Ontologie aufbauen.
Notwendig wird dies bereits in der Begegnung mit einem anderen Men-
schen, denn dieser erscheint zugleich als Korper erreichbar wie in Hin-
blick auf die von ihm selbst aufgespannten Selbst- und Weltverhaltnis-
se unerreichbar. Das andere Sein produziert eine andere Ontologie, die

42 Siehe zu einer Einfiihrung in Giinthers Werk Klagenfurt (2001), Kaehr (1993)
und Ort (2007) sowie dariiber hinaus natiirlich Giinthers Schriften selbst. Siehe
als Einstieg etwa Giuinther (1979c¢).

43 Die folgenden Gedanken sind in Zusammenarbeit mit Till Jansen entstanden.
Siehe zu den einschligigen Publikationen Jansen/Vogd (2013), Jansen (2014),
Jansen, von Schlippe und Vogd (2015).

44 Ginther (1963, 26).

45 Spencer Brown (1972).

46 Giuinther (1976a)

43

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

nicht oder bestenfalls in Teilaspekten mit der eigenen zur Deckung ge-
bracht werden kann.

Die allein schon aus empirischen Griinden, der Erfahrung der in-
transparenten Eigenaktivitiat anderer Wesen, notwendige Reflexion an-
deren Seins fordert eine reflexive Relationierung heraus, die wiederum
das eigene Selbst- und Weltverhaltnis konfiguriert. Wir begegnen hier
dem Problem der doppelten Kontingenz (ich weif$ nicht was der andere
macht und umgekehrt), das nur in Form von Kommunikation als einer
wechselseitigen Konditionierung gelost werden kann (man orientiert sich
aneinander).” Sich an einem anderen zu orientieren, verandert wieder-
um die Selbst- und Weltverhiltnisse der Beteiligten. Nachdem man sich
auf die Kommunikation eingelassen hat, ist die Welt fiir den Betroffe-
nen eine (etwas) andere, da die hiermit einhergehende Reflexionspraxis
das Selbst- und Weltverhiltnis, also das reflektierte Sein selbst veriandert
hat, allein schon indem es eine neue Kontextur einfiihrt.

Ginther nennt als Beispiel die Suspendierung der Frage nach Recht
und Unrecht durch die Frage der Zurechnungsfihigkeit.* Die transjunk-
tionale Operation besteht in diesem Fall genau darin, die Frage nach
Recht und Unrecht als Kontextur zu markieren. Logisch wird dies jedoch
erst moglich, wenn eine weitere Kontextur formuliert wird: die zwischen
zurechnungsfihig und nicht zurechnungsfihig. Darin wird wiederum
eine Zweiseitenform aufgebaut, mit der entschieden werden kann, was
als der Fall gilt.®

Die Eroffnung einer neuen Kontextur mit dem hieran gekniipften Ent-
scheidungskorridor — man denke an die Charakterisierung eines Men-
schen als psychotisch oder anderweitig psychisch krank*® — relationiert
wiederum die Beziehung zu dem so zugerechneten anderen Sein, was
wiederum auf die einzelnen Selbst- und Weltverhiltnisse zuriickwirkt.
Mehrere einzelne Kontexturen konnen also eine eigene Metastruktur
aufbauen. Glinter spricht hier von Verbundkontexturen.’* Als Minimal-
bedingung fir eine Verbundkontextur wird die Verschrinkung dreier
Elementarkontexturen benannt, wobei die dritte Kontextur das Verhilt-
nis der anderen beiden zueinander regelt.

47 Siehe ausfithrlich Luhmann (1984, 148ff.).

48 Ginther (1979a, 188).

49 Gerade an diesem Beispiel sollte klar werden, dass Biihls (2000) Kritik an Luh-
manns Rezeption Gotthard Guinther nicht trifft. Denn die Polykontexturalitit
baut gerade auf das Konzept einer Vielheit zweiwertiger Kontexturen auf, die
ineinander verschachtelt sind.

5o Siehe zu der hiermit einhergehenden Psycho- und Soziodynamik und der entspre-
chend verdanderten metaphorischen Grundstruktur Buchholz (1994), zur leiblich
korperlichen und psychosozialen Verschriankung auch Ciompi (1988).

st Glnter (1979, S. T91ff.).

44

112026, 06:12:31, [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

Hiermit wird auch deutlich, dass die Konzeption der Polykontextu-
ralitit — wie auch des systemtheoretischen Beobachters — nicht akteurs-
theoretisch missverstanden werden darf. Es geht nicht um den einzelnen
Akteur, der beobachtet, reflektiert oder ein Beobachter ist. Die Kopro-
duktion miteinander verschrankter Reflexionsverhaltnisse ermoglicht
vielmehr auch Reflexionen, in denen eine fungierende Ontologie aus-
flaggt, die sich dann selbst als >Subjekt< oder >Beobachter< ontologisiert.

Mittels der polykontexturalen Logik konnen also heterarchisch ver-
teilte Selbstorganisationsprozesse, die jeweils ein lokales Selbst- und
Weltverhiltnis hervorbringen, paradoxiefrei, d. h. ohne logische Wider-
spriiche beschrieben werden:

»Was Operator an einem Ort, ist Operand an einem anderen Ort, und
umgekehrt. Damit wird die Zirkularitat der Selbstbeztiglichkeit von
Operator und Operand nach der Figur des Chiasmus tiber vier Orte
verteilt. Die Zirkularitat 16st sich auf in einen chiastischen Mechanis-
mus von Ordnungs- und Umtauschrelationen, in dem die zwei fun-
damentalen Zirkularititen zwischen Operator und Operand im Spiel
sind, ohne dabei die fundamentale Hierarchie zwischen Operator und
Operand zu verletzen. [...] Untausch- und Ordnungsrelationen, Hier-
archie und Heterarchie der Operativitit und Relationalitit, fundieren
sich gegenseitig. «*

Auch hier zeigt sich wieder deutlich die strukturelle Homologie zu Mer-
leau-Pontys Denken, das seinerseits die Konstitution des Selbst an der
Schnittstelle zum Anderen als ein Kreuzen und Ineinanderfalten im Sin-
ne eines polykontexturalen Arrangements begreift.

Wenngleich zwei Ich-Selbst-Formationen jeweils eine eigenstandi-
ge Kontextur darstellen (Kontextur, , sowie Kontextur, ), deren Werte
nicht ineinander berfiithrbar sind, so schliefst dies dennoch nicht aus,
dass die Kommunikation als verkorperte Interaktionsgeschichte (Kon-
textur, .. ) das Verhiltnis beider Kontexturen zueinander vermittelt
oder konditioniert. Mit der >Es-, Ich-, Du-Struktur< finden wir bereits
eine dreiwertige logische Struktur vor, in der gleichzeitig mehrere Refle-
xionsverhiltnisse gelten. >Ich-Es< und >Du-Es« bilden jeweils eine zwei-
wertige Kontextur, die sich im Sinne der zweiwertigen 1dentititslogik als
Reprasentation der Wirklichkeit zeigt (ein Beobachter sieht etwas). >Ich-
Ducerscheint demgegentiber als ein Reflexionsverhiltnis, das sich durch
Deutung und Zurechnung, nicht jedoch als eine reprasentierende Abbil-
dung realisiert. Es gibt keine objektiven Kriterien, um zu beurteilen, ob
das Du wirklich >Subjektivitdt< besitzt oder ob man es lediglich mit ei-
nem hoch entwickelten strukturdeterminierten Automaten zu tun hat.
Die Frage, ob es andere Subjektivitit gibt oder nicht, ldsst sich nicht al-
lein durch Beobachtung entscheiden. Man kann Subjektivitit nur durch

52 Kaehr (1993, 171f.).

45

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Reflexion zuschreiben. Hiermit tritt die Reflexion unweigerlich selbst in
die Beziehung von Ich und Du mit ein. Die Reflexion fiigt der Welt hier-
mit etwas Eigenstindiges, etwas Drittes hinzu, namlich die Zurechnung
einer weiteren Perspektive, die in der Welt und im Erleben einen Unter-
schied macht. Die Wirklichkeit wird durch die Zurechnung eine ande-
re. Sie entfaltet sich in ihrem Verlauf anders, als wenn diese Zurechnung
nicht getroffen worden wire.

Daruiber hinaus ergibt sich eine weitere Moglichkeit der Relationie-
rung, die darauf beruht, dass das Verhaltnis von zwei Positionen zuei-
nander reflektiert werden kann. Das >Ich< kann nun das Verhiltnis von
»Es-Duc« vergegenstandlichen. Es blickt auf die klassische zweiwertige
Kontextur von Objekt und Reprasentation und kann aufgrund der re-
flexiven Distanz mit der Rejektion eine transklassische Operation voll-
ziehen, welche die durch die bindre Struktur aufgeworfene Sicht ver-
wirft. (So ldsst sich beispielsweise sagen: >Was Du wahrnimmst, ist eine
Tauschung.<) Die durch eine klassische Kontextur aufgespannte Sub-
jekt-Objekt-Dichotomie kann nur feststellen: Da ist etwas Bestimmtes
oder dieses bestimmte Etwas ist nicht. Aus dem Blickwinkel einer wei-
teren Kontextur jedoch, welche dieses Verhiltnis reflektiert, ergibt sich
ein ganzes Spektrum an Alternativen: Das, was dort ist, kann unbe-
stimmt bleiben, in anderer Weise bestimmt werden oder als noch nicht
bestimmt erscheinen.

Beispielsweise sagt ein Mann zu einer Frau: >Ich liebe Dich.< Mit Blick
auf die Selektion von Information und Mitteilung mag nun zunichst
klassisch geschaut werden, ob die Aussage denn wirklich so gemeint sein
kann, die Wahrnehmung eines liebevollen Blicks oder einer gegenteili-
ge Geste die Aussage verifiziert oder falsifiziert.” Weiter lasst sich aber
auch die Alternative Liebe/Nicht-Liebe verwerfen und vermuten, dass
es um ein anderes Thema gehe (beispielsweise darum, das schlechte Ge-
wissen zu vertuschen, mit einer anderen geflirtet zu haben). Drittens ist
es moglich, die Aussage in der Schwebe des noch Unbestimmten zu hal-
ten, um vielleicht durch weitere Anschliisse dazu beizutragen, dass sich
Liebe entwickelt. Schon in diesem kleinen Beispiel finden wir Verweise
auf Reflexionsverhaltnisse, die sich nicht mehr auf die binire Struktur
von wahr/falsch reduzieren lassen, sondern in denen der Wechsel von ei-
ner zur anderen Kontextur in Betracht gezogen werden kann und so eine
zukunftsoffene Prozessualitdt und Potentialitdt denkbar wird. Die sich
hiermit offenbarenden Moglichkeiten konnen dann wiederum durch die

53 »Wahr« ist deshalb kein einfacher logischer Wert mehr, weil das Wahre in der
Ich-Du-Relation eine andere logische Struktur zeigt als in der Ich <—> Es oder
Du <—> Es Beziehung. In der klassischen Logik etabliert die Negation eine Exi-
stenzdifferenz zwischen Sein und Nichtsein. Es ist evident, daf$ der Unterschied
zwischen >Ich< und >Duc< nicht als Existenz-, sondern als Reflexionsdifferenz ge-
dacht werden mufS« (Gunther hier zitiert nach Ort 2007, 95f.).

46

112026, 06:12:31, [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

in Form von Erwartungen bzw. Erwartungsmustern verkorperte Interak-
tionsgeschichte (Kontextur,,, . ) vermittelt und konditioniert werden.
Auch in Hinblick auf die Bedeutung der Interaktionsgeschichte zeigen
sich wieder deutliche Parallelen, insbesondere zum spaten Merleau-Pon-
ty, namlich dass wir immer nur in den Zwischenwelten leben, die sich
aus der Geschichte der jeweiligen Vermittlungen und Relationierungen
ergeben haben. Hier gilt namlich,

»dafd das, was den Namen Sein verdient, nicht der Horizont eines reinen
»Seins« ist, sondern das System der Perspektiven, das in es einfiihrt, — dafs
das vollstandige Sein nicht vor mir liegt, sondern im Schnittpunkt mei-
ner eigenen Ansichten und jener der Anderen, im Schnittpunkt meiner
eigenen Handlungen und jener der Anderen, — daf$ die sinnliche Welt
und die historische Welt immer Zwischenwelten sind, da sie dasjenige
sind, was unsere eigenen Ansichten, tiber sich selbst hinaus, untereinan-
der und mit den Ansichten der Anderen verbindet, da sie die Instanzen
sind, an die wir uns wenden, solange wir leben, die Register, in die sich
einschreibt, was wir sehen und tun, um dort Ding, Welt und Geschich-
te zu werden«.>

Der Kreis schliefst sich. Wir begegnen auch hier einem komplexen, auf
mehrere logische Orte verteilten Arrangement. Je nach Referenz der Be-
obachtung trifft man auf Subjekte (erfahrene Leiblichkeit), Objekte (be-
obachtete Korper) oder Interaktionen (sich wechselseitig bedingende
Handlungskreisldufe, die ihre eigene Geschichtlichkeit haben), wobei
es nicht gelingt, eine Referenz logisch zu priferieren — weder den Han-
delnden oder das Subjekt noch Objekte, noch die Beziehung oder gar
eine objektiv gegebene Welt, aus deren Kausalgesetzen sich alles Wei-
tere errechnen liefle. Es gibt keinen Gottesaugenstandpunkt, von dem
aus Grund und Begrundetes in eine Hierarchie zu bringen wiren. Es er-
scheint nur das Spiel perspektivischer Einfaltungen, die weitere Faltun-
gen konditionieren.

Fur das Selbst — gerade auch als leibliches Selbst — gilt, dass es sich
nur als Einfaltung, das heifSt als Differenz — sprich: nicht eins mit sich
selbst — realisieren kann. Deutlich wird dies bereits an dem Doppelver-
hiltnis von ein Leib sein und einen Korper haben. Mit der Ausdifferen-
zierung der Sprache vervielfiltigen sich die moglichen Welten, die als
Seins- und Weltverhiltnis ausflaggen konnen. Fiir den Menschen heifSt
Sprechen buchstiblich In-der-Sprache-Sein, da sich die hiermit verbun-
denen Praxen ebenfalls nur leiblich ausdriicken konnen. In diesem Sin-
ne muss unser Leib — so auch Peter Fuchs — als ein »polykontexturaler
Korper« erscheinen,” als ein leibliches Verhiltnis, das in sich nochmals
vielfiltig relationiert ist.

54 Merleau-Ponty (2004, 116).
55 Fuchs (2005a).

47

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK
Kognition und Volition
Mit Blick auf die Frage, wie das Verhiltnis von Selbst und Welt ange-

schnitten und wo das Zentrum der hiermit verbundenen Aktivitit loka-
lisiert wird, ergibt sich eine Matrix aus vier Feldern:

Kognition Volition
Selbst Erleben Handeln
Unuwelt Fremddetermination | Willensbewegung

Neben der Frage, was im Sinne einer fungierenden Ontologie als Sub-
jekt und Objekt, als Beobachter und Gegenstand der Beobachtung aus-
geflaggt wird, erscheint jetzt die Frage des Zentrums der Weltbewegung
auf. Das Selbst kann sich als Wollender und Handelnder erfahren, als
jemand, der Welt ergreift und gestaltet, oder als jemand, der sich als den
Bewegungen und Impulsen der Umwelt ausgeliefert sehend reflektiert.
Giinthers Differenzierung zwischen Kognition und Volition entspricht
auf phianomenologischer Ebene dem Befund, dass das Leib-Selbst-Ver-
hiltnis seinerseits immer schon polykontextural gelagert ist. Der Kog-
nition entspricht die Auffassung einer zweiwertigen Logik, wonach das
Subjekt das Sein einfach spiegelt, ohne etwas hinzuzutun. Wiirde man
nun theoretisch die Welterkenntnis von einem Gottesaugenstandpunkt
aus vollkommen in ihren Bewegungen erkennen konnen, so wiirde da-
mit auch die Zukunft bestimmt sein, denn dem beobachtenden Sub-
jekt wiirde entsprechend der zwingenden Einsicht nichts anderes tibrig
bleiben, als sich den Trajektorien einer lingst geschriebenen Rationa-
litdt zu fugen.*® Beobachter und Welt wiirden damit zusammenfallen.
Entscheidend fiir das Verstandnis realer Selbst- und Weltverhiltnisse
ist aber, dass hier aus prinzipiellen Griinden nicht einmal ansatzweise
uber eine diesbeziigliche Weltbeschreibung verfiigt werden kann. Lebe-
wesen im Allgemeinen und Menschen im Besonderen machen vielmehr
die Erfahrung einer sich selbst intransparent werdenden Welt. Das hier-
mit verbundene Selbst- und Weltverhaltnis kann sich nur deshalb zum
Ausdruck bringen, weil das, was phanomenalisiert wird, als Kontex-
tur erscheint und zugleich einen epistemisch unerreichbaren unmarked
space mitfiihrt, der eine Vielfalt anderer Welten mit ihren eigenen Onto-
logien birgt. Wie es George Spencer-Brown in dufSerster Knappheit und

56 »[Ein] absolut allgemeines, allwissendes Selbstbewusstsein ist reine Erinnerung
und steht somit transzendental am Ende aller Zeiten. (Denn wenn es fiir dieses
Bewusstsein noch eine Zukunft gibe, die sich als freie, noch unbestimmte Mog-
lichkeit eines handelnden Willens darstelle, dann wire es eben nicht allwissend
infolge seiner Ohnmacht, die Zukunft zu bestimmen!)« (Giinther [1976], Wah-
rheit, Wirklichkeit und Zeit, hier zitiert nach Ort 2007, 196).

48

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

Priagnanz ausdriickt: » Existence is a selective blindness«.>’ All die Be-
dingungen der konditionierten Koproduktion, die eine spezifische Pha-
nomenalisierung, eine spezifische Intentionalitit hervorbringen, mus-
sen demgegentiber unsichtbar bleiben. Die Auflosung der Intransparenz
wirde die Grenze des Selbst vernichten und damit gleichsam wie ein Tod
erscheinen mussen.

Das Leben entscheidet sich jedoch nicht fiir den Tod, sondern fiir eine
Bewegung, die weitere Unterscheidungen hervorbringt. Genau dies ist
der Willensimpuls, der in der phinomenologischen Tradition ublicher-
weise mit dem Begriff der Intentionalitit belegt wird.

Giinthers Begriff der Volition kniipft also einerseits an die Intuition
eines willentlichen Entscheidungsaktes an, ohne jedoch dabei einer sub-
jektphilosophischen Tradition folgen zu miissen, welche das Konzept der
Willensfreiheit transzendental iberhoht. Volition erscheint hier vielmehr
als Antwort auf die Tatsache, dass die Beziehung zwischen Welt und den
im Selbst- und Weltverhiltnis ausgeflaggten fungierenden Ontologien
per se unterbestimmt sind. Der intentionale Akt verweist damit weitaus
weniger auf eine dufSere Welt, als es dem Common Sense erscheint. Er
zielt vor allem auf eine ndher nicht zu bestimmende Leerstelle zwischen
Umwelt und Modell der Umwelt, die wiederum eine neue Bewegung he-
rausfordert oder hervorbringt. Die phanomenologische Manifestation
ebendieses Reflexionsverhidltnisses kann entsprechend der Unterschei-
dung von Selbst und Welt sortiert — und je nach Praxis der Zurech-
nung als Selbstbestimmung oder Fremdbestimmung erfahren werden.
Die Symmetrie der einen Welt ist auch hier in unterschiedliche logische
Orte mit ihren eigenen fungierenden Ontologien aufgebrochen. Kogniti-
on und Intentionalitit, Objektivitit und Wollen erscheinen als verschie-
dene logische Orte der sich selbst konstituierenden Dynamik eines tiber-
greifenden Prozesses konditionierter Koproduktion.”

57 Spencer Brown (2005, 192).

58 Spencer Brown formuliert: »When we die the self-boundary eventually disap-
pears. Before it did so, we described a huge value to what we called »inside< of
ourselves, and comparatively little value to what we called >outside«. The death
experiences thus ultimately cause the loss of selective blindness to see both sides
of every distinction equally« (Spencer-Brown 2005, S. 192).

59 Mit Blick auf das Spiel der konditionierten Koproduktion, also einem Selbst,
das sich nur im Nicht-Selbst ereignen kann, erscheint diese Bewegung als eine
nicht zweckhafte, nicht teleologische Bewegung. Hierzu Nishitani: »Die Mani-
festation dieses Willens ist die ewig kreisende Welt in ihrer Unschuld des Wer-
dens. Ewige Wiederkehr ist ihr argloses Spiel, ihre zweckfreie (oder suprateleo-
logische) Aktivitit. Dieser Wille ist weltimmanent als der unendliche Impuls,
der die Welt in Gang halt. GleichermafSen ist er jedem einzelnen Seienden in der
Welt immanent als dessen Wesen bzw. >An sich«. Da ist nichts, was nicht Mani-
festation des Willens zur Macht wire« (Nishitani 1986, 352f.).

49

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK
Empfindende Wesen und Geister

Welche Aufschlisse gibt nun Giinthers Reflexionslogik auf die Frage,
wie von einem spezifischen ontologischen Standort Fremdreferenz, also
die Perspektive eines andersartig konfigurierten Selbst- und Weltverhalt-
nisses, bearbeitet werden kann? Da es sich hier erneut um die Aufgabe
der Vermittlung unterschiedlicher Kontexturen handelt, kann die Bezie-
hung wiederum nur durch transjunktionale Operationen® verhandelt
werden. Unter einem logischen Raum mit eigener ontologischer Digni-
tat ldsst sich jetzt allerdings nicht nur die >Ich-< oder >Du-Position« be-
greifen, sondern praktisch jeglicher Zusammenhang, der eine Grenze
zwischen innen und aufSen produziert, um auf dieser Basis einen spezi-
fischen Weltzugang, eine spezifische Selektivitat auf das, was als Infor-
mation gilt und als relevant zu erachten ist, zu generieren.

Im Prinzip gilt dies fur alle Phinomene, welche sich im Sinne der Ky-
bernetik zweiter Ordnung als Systeme charakterisieren lassen.®! Formal
ist ein solches System [S] als Funktion [f] seiner selbst und seiner Unmwelt
[U] zu definieren (S = f [S,U]). Das System erscheint nun weder durch
sich selbst noch durch Umwelteinfliisse determiniert. Entsprechend sind
solchermafSen konfigurierte Systeme nicht mit den Mitteln einer zwei-
wertigen Logik zu beschreiben, denn es gilt weder die identititserbalten-
de Beziehung S = S noch eine eindeutige Kausalbeziehung im Sinne von §
= [ [U], wonach die Systemzustiande durch die Umwelt vollstandig deter-
miniert werden. Erst eine polykontexturale Beschreibung hilft aus dem
Dilemma der klassischen Logik, welche ein System nur tautologisch (mit
sich identisch) oder paradox (mit sich nicht identisch) beschreiben kann.
S, ftexiv tritt als dritter Wert mit in die Beschreibung hinein.

Das System gewinnt hierdurch neben Selbst- und Umweltdeterminie-
rung eine weitere Moglichkeit der Strukturgenese. Es kann jetzt auch die
Relation zwischen sich selbst und der Umwelt reflektieren und generiert
so buchstiblich eine eigene Welt, mit einer eigenen Ontologie, da es wie
gesagt einen selektiven Weltzugang verwirklicht und komplementar hier-
zu als Eigenwert einen systemischen Zusammenhang produziert, der als
Selbst- und Weltverhiltnis in Erscheinung tritt.®

60 Giinther (1976a)

61 Mit der Kybernetik zweiter Ordnung kommt der Beobachter ins Spiel. Wir fin-
den jetzt nicht nur einen Regelkreis vor, der Ist- und Sollparameter abstimmt,
sondern ein Eigenverhalten von Systemen, das durch innere Konfigurationen be-
stimmt wird, deren Logik dem dufleren Beobachter intransparent bleiben muss.
Es erscheint jetzt so, als ob diese Systeme eigenwillig, d. h. unberechenbar agie-
ren oder reagieren. Das einfachste Modell hierfiir ist v. Foersters Nicht-Triviale-
Maschine (Foerster 1994, 357ff.).

62 An dieser Stelle kommt unweigerlich eine Unbestimmtheit mit ins Spiel, ein Jo-
ker, um mit Dirk Baecker zu sprechen: »Das kleine f verschob die Frage nach
der Reproduktion des Systems auf ein Drittes, das sich weder in der Identitit

50

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

Auf diese Weise definiert produzieren nicht nur fithlende Wesen oder
biologischen Formen ein eigenstandiges Selbst- und Weltverhaltnis, auch
abstrakte, unsinnliche, da nicht fithlende Zusammenhinge konnen in
diesem Sinne eine fungierende Ontologie produzieren, insofern wir hie-
runter einen Weltzugang definieren, der sich aufgrund einer komplexen,
sich selbst intransparent werdenden Systemdynamik entwickelt und von
dort aus selektiv auf sich selbst und seine Umwelt ausgreift.

Das Beispiel par excellence fur solche Zusammenhinge sind sozia-
le Systeme, wie sie Niklas Luhmann charakterisiert hat.®® Diese Syste-
me reproduzieren sich iiber die Autopoiesis, d. h. der Selbstorganisati-
onsdynamik eines Kommunikationszusammenhangs. Mit zunehmender
Entwicklung und Ausdifferenzierung der Gesellschaft geschieht dies ver-
mehrt im Medium der Schrift und digitaler Technologien. Soziale Sys-
teme wiederum konnen sich in Hinblick auf den mit ihnen verwirklich-
ten selektiven Weltzugang in unterschiedlichen Formen realisieren: als
Interaktionssysteme, als Gruppe, als Organisationen, als Recht, Wissen-
schaft, Wirtschaft, Religion etc.

Aus den Bedingungen der Konstitution sozialer Systeme folgt nun die
vielbeachtete Pointe, dass der Mensch in Hinblick auf sein psychisch-
leibliches Erleben, sein Wohlbefinden und in Bezug auf seine Sinnrefe-
renz (ja seinen Weltzugang und seine Ontologie) auflerbalb der sozialen
Systeme steht. Dem iiblichen Bedeutungshof des Begriffs >sozial< ent-
sprechend, erscheint dieser Befund zunichst kontraintuitiv. Er leuchtet
jedoch ein, sobald wir uns bewusst machen, dass sich das Wirtschafts-
system, das Recht, aber auch organisationale Prozesse nicht um psychi-
sche Befindlichkeiten der Menschen zu kiimmern brauchen, die sie ad-
ressieren oder ignorieren.

Beispielsweise scheren sich die rekursiven, sich wechselseitig her-
vorbringenden Dynamiken von Zahlungen und Nichtzahlungen in der
Wirtschaft scheren sich nicht darum, ob Menschen verarmen, Organisa-
tionen in den Konkurs oder gar ganze Staaten in den Ruin getrieben wer-
den. Rechtsbescheide — beispielsweise in Hinblick auf Aufnahme oder
Abweisung von Flichtlingen — kiimmern sich nicht um Schicksale und
das mit ihnen verbundene Leiden, ebenso wenig wie die Systemiken der
digitalen sogenannten sozialen Netzwerke. Im gleichen Sinne kiimmert
sich eine als Gruppe affizierte Masse nicht um die Konsequenzen der
Vergemeinschaftung auf die beteiligten Individuen.®

Wie Peter Fuchs mit lakonischen Worten beschreibt, sehen, horen
und empfinden soziale Systeme nichts, denn sie operieren »sinnfrei«

des Systems (S = S) noch in der Differenz zwischen System und Umwelt (S = U)
erschopfte. Dieses Dritte ist der Joker, den niemand je zu Gesicht bekam, dem die
Systemtheorie jedoch nicht aufhért nachzustellen« (Baecker 2002, 86).

63 Luhmann (1984).

64 Vgl. Gustav LeBon (1972 [1960]).

ST

112026, 06:12:31, [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

- »indifferent gegeniiber Sinn und Nichtsinn«. »Sinn lesen« und ver-
stehen konnen demgegentiber nur Systeme, die Welt erleben, das heifst
phinomenalisieren konnen.® Mit Blick auf die benannte Eigenschaft er-
scheinen soziale Systeme hiermit gleichsam als >Geister<, die von Men-
schen Besitz ergreifen und sie dazu bringen konnen, die ihnen typischen
Formen der Unterscheidung aus Selbst- und Fremdreferenz zu reprodu-
zieren, ohne dabei selbst iber Wahrnehmung und Bewusstsein zu ver-
fugen.

Soziale Systeme agieren im Guten wie im Schlechten >bewusstlos<, neh-
men aber die Sinnesleistungen und Handlungsmoglichkeiten der von ih-
nen >besessenen< Menschen in Anspruch.®

Der Mensch wiederum, d. h. die Psyche und ihre leibliche Verkorpe-
rung, kann seine typische Form jedoch nur in Koproduktion mit dem
Sozialen, also den in Sprache und anderen Formen angelieferten Sinn-
angeboten verwirklichen. Auch hier gilt der auf den ersten Blick kon-
traintuitive Befund, dass sich das Selbst nur in Form des Nicht-Selbst,
sprich in Form der Komplexitit und Strukturangebote aufSerhalb sei-
ner selbst reproduzieren kann. Das Selbst kann sich also nur auf Ba-
sis von Formen, deren Eigensinn dem Selbst nicht zugdnglich ist — eben
den Geistern, welche die sozialen Systeme (und in Zukunft vermehrt die
sich eigenstidndig errechnenden digitalen Welten) zur Verfiigung stellen®
— ausdifferenzieren.®

65 Fuchs (2016, 83).

66 »lhre Weise der Beteiligung am Sinngeschehen ist Sinndissemination, die laufen-
de Verwirbelung, die Mischung von Sinndeutungsgelegenheiten fiir die genuinen
Sinnphdnomenalisierer, die psychischen Systeme« (Fuchs 2016, 83).

67 Siehe zu systemtheoretischen Perspektiven auf die Frage, was digitaler Rechen-
prozesse fiir die Kommunikation bedeuten Harth und Lorenz (2017).

68 Sofern man mit Giinther die Entstehung von Leben mit der Bildung von Selbst-
und Weltverhiltnissen gleichsetzt, entsteht Leben nicht aus einer Welt von Un-
ordnung, wie Schrédinger in seiner berithmten Abhandlung » Was ist Leben« an-
genommen hatte (Schrodinger 1946). Vielmehr kann Leben entsprechend von
Foersters Order-from-Noise-Prinzip erst in einem (logischen) Raum entstehen,
der zugleich Ordnung und Unordnung enthilt: » The noise is something which
is capable of instigating a process that absorbs lower forms of order and there-
by converts a corresponding degree of disorder into a system of higher order. In
other words: it is a synthesis of the order-from-order and the order-from-disor-
der ideas. Having discarded Schrodinger’s simple order-from-order concept we
obtain now two basic principles: Schrédinger: order-from-disorder, von Foer-
ster: order-from- (order-plus-disorder). In both cases the logical equivalent of
disorder is a distribution of logical terms. But what is distributed is different.
Schrodinger’s principle refers to the distribution of individual values; von Foer-
ster’s concept refers to the distribution of value-systems. In the first case the in-
ternal structure of the logical system which suffers the distribution is changed:
a theory of formal certainties is transformed into a theory of probabilities. In
the second case nothing of this sort happens: The distribution does not concern

52

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

Oder anders herum gesprochen, der Mensch selbst erscheint als eine
Verbundkontextur, die sich aufgrund ihrer leiblichen Sensitivitat durch
Kommunikation relationieren ldsst. Fremdreferenz dringt in Selbstrefe-
renz ein und fordert zur weiteren Reflexion heraus. Hiermit entsteht die
Aufforderung, sich zu den erscheinenden Referenzen zu verhalten. An-
dere Wesen — seien es Menschen in leiblich konfigurierter Eigenaktivitit,
die unkorperlichen Geister sozialer Systeme und vermehrt auch die Ar-
tefakte digitaler Rechenoperationen® — sind (ob man es will oder nicht)
in Rechnung zu stellen.

Transjunktionale Operationen

Auf welche Weise kann nun von einem spezifischen ontologischen Stand-
ort die Perspektive eines andersartig konfigurierten Selbst- und Weltver-
hiltnisses bearbeitet werden? Da es sich hier um die Vermittlung unter-
schiedlicher Kontexturen handelt, ist die Beziehung durch sogenannte
transjunktionale Operationen zu verhandeln.

Kontakt und Kommunikation fordern zur Entstehung neuer Reflexi-
onsformen heraus. Insofern wir davon ausgehen, dass ein bereits auf-
gespanntes Selbst- und Weltverhiltnis nicht einfach verschwindet, son-
dern in der Regel weiterhin performativ in Abgrenzung zu anderen zur
Geltung gebracht wird, sind mit Giinther drei unterschiedliche Formen
einer zugleich bezugnehmenden wie abgrenzenden Beziehung denkbar:
die partielle Rejektion, die totale undifferenzierte Rejektion und die to-
tale differenzierte Rejektion.

Partielle Rejektionen stabilisieren die Binnengrenzen einer Kontex-
tur. Hier wird ein von einem anderen logischen Ort vorgeschlagener
Wert als Wert abgelehnt. In der Wirtschaft geschieht dies beispielswei-
se, wenn ein Geschiftsfuhrer eine bestimmte strategische Idee mit Hin-
weis auf 6konomische Implikationen zuruckweist. Eine mogliche andere
Perspektive oder ein Akteur, der einen anderen Welthorizont hat, etwa
politische, moralische oder anderweitige weltanschauliche Implikatio-
nen mitberticksichtigt haben mochte, wird hierbei nicht artikuliert. Die
Reflexionsform bleibt eindimensional. Die Auseinandersetzung mit der

the elements which constitute a given system but the system itself as an invi-
olate entity. This gives us two entirely different meanings of distribution and
consequently of disorder. Von Foerster’s distinction of disorder and noise is a
profound one and opens up much deeper perspectives than his unassuming dem-
onstration with the magnetized cubes suggests at first sight. Of course every-
thing depends now on the question whether we will be able to define a logical
operator that would represent a distribution not of values but of closed value-
systems. It will not be necessary to discuss value-distribution« (Giinther 1976a).

69 Siehe etwa zu den verschachtelten Verhiltnissen in der Beziehung zu computer-
gestiitzten Spielpartnern Jonathan Harth (2014).

53

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Fremdreferenz beschrinkt sich darauf, die Tatsache der dort formulier-
ten Perspektive selbst zu negieren. »Die partielle Rejektion ist in dieser
Form die einfachste Form der transjunktionalen Operation, da sie keine
zweite Kontextur als Reflexionshorizont aufbaut, sondern einfach nur
zur Grenzsicherung zwischen einem« >Ich< oder »Wir< und einem unbe-
stimmten Fremden dient«.”

Totale undifferenzierte Rejektionen sind demgegentiber sehr wohl in
der Lage, eine fremde Perspektive zu artikulieren. Ein >Anderer<im Sinne
einer alternativen Reflexivitit kann entsprechend benannt und themati-
siert werden. Jedoch wird auf diese Perspektive nicht als zu verstehende
und beriicksichtigungswiirdige Bezug genommen. Sie wird vielmehr als
illegitim, korrupt, krank oder mit dhnlicher Begriindung abgeschlagen.
Betrachtet beispielsweise ein Chefarzt den kaufmannischen Leiter nur
als >Feind guter medizinischer Praxis¢, ohne seine Sprecherposition zu
akzeptieren, so kann in diesem Fall von einer totalen undifferenzierten
Rejektion gesprochen werden. Der Andere wird zwar wahrgenommen,
jedoch als Storfaktor und als solcher Anlass fir weitere Operationen, da
er nicht mehr passiv ausgeblendet werden kann, sondern nun in der Op-
position bearbeitet werden muss, etwa in dem Sinne, dass Widerstand zu
organisieren ist oder im Modus des Als-ob Einverstindnis vorgetduscht
wird, wihrend dann de facto die andere Perspektive unterlaufen wird.

Eine totale differenzierte Rejektion erlaubt, die fremde Perspektive
als eigenstandigen logischen Raum mitzufiihren, indem sie diese zu ver-
stehen sucht und sich zu ihr in Beziehung setzt. Sie benennt signifikante
Andere, die es in ihrer jeweiligen Eigenlogik zu verstehen und zu beach-
ten gilt. Anders als im vorherigen Fall wird die Eigenlogik der zurtick-
gewiesenen Kontextur jedoch begriffen, d. h., die Selbstreferenz der an-
deren Kontextur wird in Rechnung gestellt und mitbeachtet. Befasst sich
beispielsweise eine Familienunternehmerin mit der »Frage der Nachfol-
ge, so kann dies mithilfe einer totalen differenzierten Rejektion gesche-
hen. Wenn der Sohn oder die Tochter als eine Person wahrgenommen
wird, deren eigene Vorlieben und Interessen berticksichtigt werden miis-
sen und die nicht zur Mitarbeit in der Firma gezwungen werden kon-
nen, sondern dafiir motiviert werden miissen, dann wird die Selbstre-
ferenz der jeweiligen Du-Position mitreflektiert. Auch eine Bank kann
auf diese Weise betrachtet werden. Sofern der/die Unternehmer/in deren
Routinen der Kreditvergabe nicht verwirft und verdammt, sondern ihre
spezifische Rationalitdt zu verstehen und nutzen sucht, um sich in der
eigenen Rhetorik der anderen Seite anzupassen, wandelt sich die totale
undifferenzierte Rejektion in eine totale differenzierte Rejektion: Die Po-

70 Jansen, v. Schlippe und Vogd (2015, Abs. 27).

54

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

sition der Selbstreferenz der anderen Seite wird zwar nicht geteilt, je-
doch aufgegriffen, um eine eigene Form des Umgangs damit zu finden«.”

Der Blick auf transjunktionale Operationen eréffnet den methodo-
logischen Zugang zu einer mehrwertigen Hermeneutik. Sie lenkt den
Blick auf Negationsverhiltnisse, die logische Raume und die hiermit
verbundenen fungierenden Ontologien 6ffnen und schliefSen, miteinan-
der verbinden oder gegeneinander ausdifferenzieren. Sie stellen ein diffe-
renziertes Instrumentarium zur Verfugung, die Emergenz, Entwicklung,
Ausdifferenzierung und Transformation von Selbst- und Weltverhalt-
nissen zu untersuchen. Auf diese Weise kommen die Arrangements der
sich wechselseitig stabilisierenden Systemiken als Verbundkontexturen
in den Blick.”

Polykontexturalitit als eine Gesellschaft multipler Gegenwarten wird
damit im Konkreten untersuchbar, und zwar sowohl auf die Binnendif-
ferenzierung von Reflexionsverhaltnissen als auch mit Blick auf die Be-
ziehung unterschiedlicher Kontexturen zueinander. Mit Klagenfurt sind
hier nochmals drei Begriffe zu unterscheiden:

e »Intrakontexturalitit« als Beschreibung einer Struktur oder des
hiermit aufgespannten logischen Raums einer Kontextur,

e »Interkontexturalitit« als die Prozesse und Praxis der Vermittlung
zwischen den einzelnen Kontexturen mittels transjunktionaler Ope-
rationen und

*  »Diskontexturalitit« als performative Setzung der Grenzen einer
Kontextur.”

Mit Merleau-Ponty verfiigen wir nun iiber eine leiborientierte Phinome-
nologie, welche die (menschlichen) Selbst- und Weltverhiltnisse als ein
Spiel von Einfaltungen und Relationierungen begreift. Dieses Spiel speist
sich aus einem offenen Raum, der die Unterscheidung von Sein und
Nichtsein ubergreift und gleichsam in einer ontologisch offenen Matrix
eines lebendigen Nichts gegriindet ist. Mit Giinther verfiigen wir dazu
uber das Instrumentarium einer mehrwertigen Logik, die den Umgang
mit komplexen Negationsverhiltnissen erlaubt. Transjunktionale Ope-
rationen 6ffnen, schlieffen und verbinden logische Riaume als Arrange-
ments unterschiedlicher Kontexturen, wobei dann jeweils eine Kontex-
tur eine spezifische Ontologie aufbaut.

In einer polykontexturalen Welt erscheinen Systeme unterschiedli-
cher Selbst- und Weltverhaltnisse in einer heterarchischen Beziehung

71 Ebd., Abs. 29.

72 Siehe die Analyse des Managements eines Krankenhauses aus dem Blickwinkel
der Arrangements von Kontexturen Vogd (2017b) sowie umfassender Vogd et
al. (2017).

73 Klagenfurt (2001, 140 f.).

55

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

zueinander, die sich jedoch in gemeinsamer Koproduktion wechsel-
seitig bedingen. Das Gesamtsystem besteht dann aus Einzelsystemen,
die jeweils fiir sich sowohl autonom als auch heteronom, sowohl als
Funktion ihrer selbst als auch als Funktion ihrer Umwelt zu beschrei-
ben sind. Jedes Einzelsystem kann entsprechend die von einem anderen
System vorgelegte Kontextur und die hiermit implizierten logischen Al-
ternativen partiell, total, differenziert oder undifferenziert zurtickwei-
sen (Rejektion).™

Soziologische Perspektiven: Verschachtelte Riaume
in der Gesellschaft der Gegenmwarten

Von den vorangehenden Uberlegungen aus ist es nur ein kleiner Schritt
zu einer Soziologie verschachtelter logischer Raume, die sich als poly-
zentrische Arrangements von Reflexionen, welche sich wiederum auf
Reflexionen beziehen, begreifen lassen. Auf diese Weise landen wir mit
Armin Nassehi in einer »Gesellschaft der Gegenwarten«,” die darauf be-
ruht, dass das, was an einem Ort geschieht, an einem anderen Ort mitre-
flektiert werden kann und dies am ersteren Ort reflektiert wird, und sei
es nur in der Form, dass man zwar nicht weif3, was dort geschieht aber
gerade dies verunsichert und zu weiteren Reflexionen herausfordert.”
Die eigentliche soziologische Pointe besteht in dem Befund, dass nicht
nur Vorginge, die unmittelbar in der Interaktion sinnlich wahrgenom-
men werden konnen, in die Reflexion mit einfliefen konnen, sondern
auch Unkorperliches. Unsinnliche Abstrakta (wie die >Wirtschaft<, das
»Recht« oder »Gott<) werden in Reflexionsverhiltnissen ebenso aktua-
lisiert. So wie dann auch der lingst verstorbene Vater in der Gegen-
wart gefiihlt werden kann und entsprechend einen Unterschied macht,
konnen auch die gesellschaftlichen Funktionssysteme, die Gemeinschaft
oder der Nationalstaat gleichsam als >Geister< (um hier ihren unstoffli-
chen Charakter zu pointieren) wirksam (und um die phinomenologi-
sche Seite zu pointieren: fithlbar) in die Wirklichkeit eintreten. Da im
Sinne von Giinther die Reflexion negativsprachlich dem Nichts entlehnt

74 »In mehrwertigen Logiken gibt es im Gegensatz zur zweiwertigen Logik mehr als
nur eine Moglichkeit der Negation. [...] Heterarchische Systeme sind dem Grad
ihrer Komplexitit entsprechend nicht blof§ mit einem Negationsoperator ausge-
ristet, sondern mit mehreren. Daher sind sie multinegationale Systeme, die in der
Lage sind, (a) eine vielseitige System-Umgebungs-Relationalitit zu konstituieren
und (b) Umgebung nicht nur auflerhalb des Systems, sondern auch innerhalb des
Systems zu bilden« (Klagenfurt 2001, 141f.).

75 Nassehi (2011).

76 »Das ist es, was ich mit Gesellschaft der Gegenwarten meine — eine Gesellschaft,
in der die gleiche Situation stets und unvermeidlich unterschiedliche Perspekti-
ven miteinander vereint« (Nassehi 2011, 29).

56

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

REFLEXIONSLOGISCHE INFRASPRACHE

ist (Informationen sind kein Stoff, man kann sie nicht sehen oder an-
fassen), macht es aus funktionaler Perspektive keinen Unterschied, ob
man an Engel oder den Markt glaubt oder ob man sich durch den bo-
sen Blick oder die Evaluations- und Controlling-Instrumente seiner Or-
ganisation verfolgt fuhlt.

Nichts anderes ist mit der Aussage gemeint, dass wir in einer Welt-
gesellschaft leben.”” Denn die Unterscheidungen zwischen Mikro, Meso
und Makro verschwinden hier im Konkreten einer Lebenspraxis, fir
die nicht nur das Prisente, sondern auch das Apridsente — sei es zeitlich
(in Form von Geschichte und Zukunft) oder raumlich (als Perspektive
der Nichtanwesenden) — als Reflexion im Sein erscheint. Die Weltgesell-
schaft, insofern sie in der Weise real wird, dass sie sich als Reflexion ma-
nifestiert, macht im Hier und Jetzt leiblich gefuihlt einen Unterschied, um
auf diese Weise eine jeweils spezifische Konstellation von Identitdt und
Nichtidentitit, von Subjekt und Objekt, von Konkretion und Abstrak-
tion zu moderieren.”

Entscheidend ist, wie der Prozess der Reflexion situativ seine eige-
ne Metaphysik mitproduziert. Also welche Selbst- und Weltverhaltnis-
se spielen sich im Arrangement selbst arrangierender Reflexionspers-
pektiven ein? Welche jeweils spezifischen kulturellen Formen werden
entwickelt,” die dann bestimmte Perspektiven und Perspektivierungen
als real und andere als irreal erscheinen lassen?®

77 Vgl. Stichweh (2000, 16ff.).

78 »Soziologisch gesprochen« treffen wir hier mit Nassehi auf »eine Welt, in der
gleichzeitig und bisweilen unabhingig voneinander unterschiedliche Beobach-
tungsverhaltnisse statthaben, die sich schon aus empirischen Griinden nicht
ignorieren konnen — oder besser: die sich paradoxerweise nur ignorieren konnen,
wenn sie das aktiv tun. Wenn etwa eine 6konomische Sichtweise auf ein beliebi-
ges Phinomen all das, was geschieht, explizit darauf eingrenzt, ob gezahlt wer-
den soll oder nicht [...], dann sieht diese operative Perspektive zunichst nichts
anderes — muss das aber in einer Gesellschaft durchsetzen, die das Problem auch
politisch oder rechtlich moralisch beobachten konnte« (Nassehi 2011, 28).

79 Auf diese Weise gelangen wir mit Baecker zu einer Kulturtheorie, welche zwar
auf dem Beobachter aufbaut, jedoch zugleich mitfithrt, dass der Beobachter
sich zugleich selbst der Kontingenz einer kulturellen Bestimmung zu verdanken
hat und damit nicht seinslogisch, sondern nur reflexionslogisch begriffen wer-
den kann. »Nenne Kultur die Anerkennung der Position eines Beobachters un-
ter dem Gesichtspunkt der Kontingenz dieser Position«, heifst entsprechend die
Maxime (Baecker 2013, 17).

8o Insbesondere Luhmann hat darauf hingewiesen, dass nicht nur das Vertraute,
sondern auch das Unvertraute durch die Kommunikation real erscheinen kann,
und sei es nur, dass man weifs, dass man es wissen konnte, wenn man nur wollte:
»Das jeweils Unvertraute ist als vertraut vorhanden, es muf§ nur tiber Kommu-
nikation erreicht werden konnen, und dazu ist man mehr und mehr auf Orga-
nisation angewiesen. Die Schrift besorgt so gleichsam das re-entry der Differenz
von vertraut/unvertraut in das Vertraute, und die Folgeprobleme werden zu

57

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

In einer polykontexturalen Gesellschaft zu leben, heifst, aus vielfalti-
gen Perspektiven beobachtet werden zu konnen, ohne genau zu wissen,
ob, wie und welcher Form dies geschieht. Es heifdt, sich von der Exis-
tenz des Rechts, der Moral, der Massenmedien, der Wirtschaft, der Re-
ligion, der Moral, der romantischen Liebe, der Freundschaft, der Tradi-
tion, der Kritik, der Entscheidungskommunikation von Organisationen,
dem gender trouble beriihren zu lassen, auch wenn man nicht im Detail
weifs, was die jeweiligen Perspektiven fiir einen wirklich bedeuten. Es
heifdt, all diesen und noch vielen anderen Reflexionszumutungen ausge-
setzt zu sein, um dann als Schnittpunkt all dieser Reflexionen ein jeweils
spezifisches epistemisches Arrangement zu verwirklichen. In Form von
Praxis bildet sich auf diese Weise eine empfundene Identifikation mit ei-
nem Selbst aus, die jedoch paradoxerweise nicht in sich selbst gegriin-
det ist, sondern nur als Schnittstelle innerhalb eines tibergreifenden Ar-
rangements fassbar wird, in der sich in einer jeweils spezifischen Weise
Reflexionen kreuzen, die durch andere Reflexionen arrangiert werden.*!

Das Selbst im Kontext von Leib, Sprache
und Reflexion

Versuchen wir in den folgenden Abschnitten Leib, Korperlichkeit und
Reflexion nochmals aus einer anderen Perspektive zusammenzudenken,
ndmlich mehr mit Blick auf die Einschreibungen in den Korper. Hierbei
sind wir bereits einer paradox anmutenden Beziehung begegnet, nam-
lich einem Selbst, das sich nur in Form des Nicht-Selbst realisieren kann.
Reformulieren wir mit Peter Fuchs diese Beziehung zum vermeintlichen
Kern des Selbst nochmals in spitzer Form:

»Mein SELBST ist alles, nur nicht meines.« Es »sieht es ganz so aus, als
sei das SELBST alles andere als es selbst und stattdessen Ausdruck einer
sozial je fungierenden Phantasmatik, die festlegt, was an >Orginalitit«
oder >Selbstheit« oder »Authentizitit« ausgespielt werden kann und plau-
sibel ist. Das SELBST ist — summarisch formuliert — ein soziales Pha-
nomen, dessen Individualisierung oder Singularisierung durch >Einkor-
perung« gewonnen wird. Insofern ist die groffartige Bibelformulierung

Organisationsproblemen. Und da jeder sich nur mit minimalen Bruchteilen des
Vertrauten vertraut machen kann, verliert das ganzlich Unvertraute seine alte
Bedeutung« (Luhmann 1996a, 280).

81 Entgegen dem cartesianischen Dualismus erscheint auch das Ichbewusstsein
nicht mehr als ein Fenster, von dem aus eine objektiv gegebene Welt erkannt
wird, sondern als Einfaltung ineinander verschachtelter Reflexionsverhiltnisse.
»Ich bin also nicht, mit Hegel zu reden, ein >Loch im Sein<, sondern eine Hoh-
lung, eine Falte, die sich im Sein gebildet hat und auch wieder verschwinden
kann« (Merleau-Ponty 1974, 252).

58

112026, 06:12:31, [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

»Und das Wort ist Fleisch geworden ...« (wenn man metaphysische In-
stanzen und Pldne fir einen Moment suspendiert) in gewisser Weise
paradigmatisch.

Das psychische System erweist sich als Produkt der sozialen Interpretati-
on von Hirnereignissen. Die Psyche ist nicht einfach da, wenn Menschen
geboren werden. Sie entsteht durch Sozialisation, die ihr nicht noch Feh-
lendes hinzufiigt, sondern sie als Sinnsystem erzeugt«.*

Schauen wir, um diesen Zusammenhang etwas besser zu verstehen, auf
den Prozess der Entstehung von Sprache. Sowohl aus phylo- wie auch
ontogenetischer Perspektive spricht mittlerweile einiges dafiir, dem so-
genannten Spiegelsystem oder den Spiegelneuronen eine zentrale Rolle
in der Sprachentwicklung zuzuweisen.® Entdeckt wurden diese Prozes-
se zundchst von der Arbeitsgruppe um Giacomo Rizzolatti in Experi-
menten mit Makakenaffen. Der Ausgangspunkt der Studien lag in der
Beobachtung, dass bereits neugeborene Affchen bestimmte Verhaltens-
weisen eines Versuchsleiters — zum Beispiel das Herausstrecken der Zun-
ge — spontan imitieren. Mittels bildgebender Verfahren liefs sich zeigen,
dass allein schon die visuelle Wahrnehmung des Verhaltens des einen
Akteurs bei einem anderen Akteur in seinem pramotorischen Kortex —
also jenem Hirnareal, das fiir die Koordination von Bewegungsablaufen
zustandig ist — eine homologe Aktivitit auslosen kann. Fur den Men-
schen spielt dabei wohl, wie Michael Tomasello ausgearbeitet hat, die
Zeigegeste und die hiermit verbundene Triangulation von Zeichen, Be-
zeichnetem, Ich- und Du-Position eine besondere Rolle.** Denn hiermit
verschranken sich zugleich intentionale Haltungen im Sinne einer geteil-
ten, wir-bezogenen Intentionalitit. Menschen sind deshalb in der Lage —
wohl im Gegensatz zu anderen, hoherentwickelten Saugetieren, die nur
Intentionen eines anderen Wesens erfassen und durch Gesten Befehle
und Aufforderungen geben konnen —, ihre Intentionen aufeinander ab-
zustimmen, indem sie sich aneinander orientieren.®® Kommunikation

82 Fuchs (2010a, Bucheinband).

83 »Rizzolatti und Arbib schlagen deshalb vor, die Entwicklung der menschlichen
Sprachzentren in der Gattungsgeschichte als die Konsequenz der Tatsache an-
zusehen, dass der Vorldufer des Broca-Areals bei hoheren Primaten bereits vor
der Sprachentwicklung mit einem Mechanismus ausgestattet war, die Handlun-
gen anderer zu erkennen« (Jager 2013, 69f.).

84 Tomasello (2009).

85 Wie Ludwig Jager formuliert, integriert das »Spiegelsystem« also »nicht nur die
visuellen Eigenschaften der zielgerichteten Handlungsmotorik anderer Subjekte,
die in absichtsvoller Weise mit Objekten umgehen, sondern es generiert gewis-
sermafSen Bedeutung, denn die emotionalen Signifikanzen der Bewegung wer-
den mit tibernommen. Es verkniipft also im selben neuronalen Schaltkreis die
Klassifikation von Objekten je nach der Handform, die notig ist sie zu ergreifen,
und das >Fremdverstehen« von Hand-Gesten Anderer, die entsprechende Greifbe-
wegungen ausfithren. Das Spiegelsystem koordiniert insofern in gewissem Sinne

59

112026, 06:12:31, [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

bekommt hierdurch die Bedeutung eines sich wechselseitigen Prdgens in
dem Sinne, dass sich buchstablich die intentionale Bewegung des jeweils
anderen in die eigene leibliche Form einschreibt. Erst hierdurch wird jene
fur den Menschen typische soziale Klebrigkeit des In-der-Sprache-Seins
moglich. Wir sprechen, um zu sein. Wir sind, weil wir sprechen. Die ko-
ordinierende Bewegung des sozialen Raums wie auch die hiermit ein-
hergehenden wechselseitigen Imitationen tiberschreiben beim Menschen
oftmals die unmittelbare Wahrnehmung und die hiermit erscheinenden
Intuitionen hinsichtlich kausaler Beziehungen. Das soziale Skript fuhlt
sich gewissermaflen bedeutsamer (und damit >realer<) an, als das, was
logischerweise zu tun wire. So konnen beispielsweise sowohl Schimpan-
sen als auch Menschen komplexe Handlungsablaufe von einem Vorbild
imitieren, etwa in einer bestimmten Reihenfolge finf unterschiedliche
Operationen an einer Box vollziehen, um im Anschluss ein Geschenk
zu erlangen. Wenn dieses Experiment aber mit einer durchsichtigen Box
durchgefithrt wird, der den Mechanismus des Apparats sichtbar werden
lasst, ergibt sich ein erstaunlicher Befund. Schimpansen lassen die tiber-
fliissigen Schritte weg. Kinder folgen demgegentuiber in der Regel den ri-
tuellen Schritten des Vorbildes, kopieren also unter Absehung der sicht-
baren Kausalitit alle Schritte. %

Nicht nur bei Kindern bekommen Gruppenidentititen und Gruppen-
loyalitdten (»Wir« als Kontextur) eine grofse Relevanz in Bezug auf das
Arrangement der Verbundkontexturen (man denke an das Beispiel von
dem tibetischen Lama, der Regen macht, aus der Einleitung).*’

Die oben benannten Prozesse ermoglichen zudem kulturelles Lernen,
hier verstanden im Sinn der Aneignung der in einem kulturellen Raum
entwickelten Differenzierungen. Mit den Gesten werden zugleich die
fundamentalen Differenzierungen der fiir den Menschen alltagsrelevan-
ten fungierenden Ontologien (innen/aufSen, ich, du, es, wir, ihr) als leib-
lich gefuhlte Unterscheidungen verankert, sowie in der Sprache modu-

>begriffliches< (=Objektklassifikation) und >hermeneutisches<« Wissen (=Fremd-
verstehen). Es stellt frith in der Gattungsgeschichte des Menschen eine Verschal-
tung her zwischen einer quasi-kognitiven Objektklassifikation und dem Verste-
hen des Alter Ego und beides auf der Basis der Verarbeitung von Informationen
im sozialen Raum geteilter Sichtbarkeit, das heifdt im Raum leiblicher, gestenge-
stutzter Interaktion« (Jager 2013, 75). Mit Verweis auf Mead ergibt sich dabei
die wichtige Pointe, so Jager, »dass es die leiblich-materielle Gebarde im gemein-
samen Wahrnehmensraum von Ego und Alter Ego ist, die den Prozess der Gene-
se des reflexiven Bewusstseins und der Ausbildung einer Ich-Identitit — und da-
mit den Prozess des Auseinandertretens von Ich, Nicht-Ich und Erkenntniswelt
— zentriert« (Jager 2013, 71).

86 Siehe auch Horner und Whiten (2005)

87 Siehe zur Beziehung von Gruppen und Ritual aus einer anthropologischen Per-
spektive, die kulturanthropologische und kognitionswissenschaftliche Perspek-
tiven verzahnt, Pascal Boyer (2004, 290ff.).

60

112026, 06:12:31, [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

liert und konfiguriert. Gleiches gilt auch fir die >Geister, die iiber die
oben benannten Gruppenprozesse als reale Entititen empfunden werden
konnen.® Geister erscheinen im hier entwickelten Verstandnis also nicht
allein als Phinomen vormoderner magischer Kulturen, sondern tauchen
auch immer dann auf, wenn es gelingt, a-sinnliche Kontexturen in ein
leiblich verkorpertes Reflexionsverhaltnis einzufiihren. Nichts anderes
geschieht, wenn wenn ein Konstrukt wie die Gruppe, die Nation, die
Klasse, die Gesellschaft, die Abstrakta der Funktionssysteme und vieles
andere als >real empfunden wird, was im Guten wie im Schlechten mit
entsprechenden Implikationen einhergeht.

Aus der hier entwickelten Perspektive wird verstandlich, dass fir den
Menschen all die Prozesse, die sein Selbstempfinden und seine Selbst-
wirksamkeit betreffen — etwa die Frage, wie jeweils der Schnitt zwischen
Kognition und Volition zu legen ist —, hochgradig durch kommunikative
Vorgange formatiert werden. Leistung, Selbstwert und soziale Stellung
sind entsprechend in hohem MafSe von den symbolischen Handlungen
anderer — also vom Kontext — abhingig.* Dies ergibt sich vor allem aus
den kommunikativen Netzwerken, in die ein Mensch eingebunden ist
und tiber welche die symbolischen Werte aktualisiert werden, die diesem
eine soziale Identitdt nach Status und Rolle zuweisen. Dabei ist entschei-
dend, dass diese Netzwerke auch das individuelle Empfinden in Hinblick
auf die hiermit verbundenen Wertigkeiten — also auch die psychologische
oder personale 1dentitit — konditionieren.”

88 Dies geschieht, wie Boyer zeigen kann, auch wieder in Folge der Verschrankung
unterschiedlicher Reflexionsperspektiven, die sich im Sinne einer intuitiven On-
tologie verzahnen. Die Geister reiten also Unterscheidungen auf (z. B. der von
Subjekt und Objekt), um sich in den kommunikativen Praxen weiter plausibli-
sieren zu konnen (vgl. Boyer 2004, 250ff.).

89 Der Soziologie Pierre Bourdieu hat den Begriff >symbolisches Kapital< gepragt.
Fiir den Menschen als symbolisches Wesen erscheinen alle denkbaren Kapital-
sorten (6konomisches Kapital, kulturelles Kapital und soziales Kapital) als sym-
bolisches Kapital (siehe etwa Bourdieu 20071).

90 Dies erkennen mittlerweile zunehmend auch Wirtschaftswissenschaftler und for-
dern, Abschied von dem Bild des rationalen Individuums zu nehmen, welches
entsprechend seinen eigenen Priferenzen und Bedurfnissen instrumentell sein
Leben gestaltet und entscheidet. George Akerlof, Triger des Nobelpreises fiir
Wirtschaftswissenschaften, referiert diesbeziiglich beispielsweise auf die bemer-
kenswerte Studie von »Karla Hoff und Priyanka Pandey zum Thema Bedro-
hung durch Stereotype und Kasten in Indien. Die Probanden wurden gebeten,
Labyrinthritsel zu 16sen, und erhielten fiir jedes geloste Ritsel eine betrichtli-
che Geldsumme. In Indien ist die Kaste am Nachnamen erkennbar. Wenn durch
Aufruf per Nachnamen eine Bekanntgabe der Kaste stattfand, l6sten die Mit-
glieder der niederen Kasten 23 Prozent weniger Ritsel. Das schlichte Vorlesen
ihrer Nachnamen in der Offentlichkeit reichte aus, um ihre Leistung zu vermin-
dern, obwohl sie einen betrichtlichen materiellen Erfolgsanreiz hatten« (Aker-
lof/Krankton 20710, 38). Sieche zur Originalstudie: Hoff u. Pandey (2006).

61

112026, 06:12:31, [—



https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Das (personale) Selbst kann nicht unabhingig von seiner jeweiligen
sozialen Situiertheit gesehen werden. Im Kontext starker Rollen- und
Gruppenzwinge — die aus der hier entwickelten Perspektive wieder als
eine Verschrankung von Intentionen in geteilter Praxis gesehen werden
konnen — kénnen normale Birger zu grausamen Vertretern totaler Ins-
titutionen mutieren.”! Im Extremfall starker sozialer Deprivation kann
gar die Kohidrenz dessen, was als Alltagsselbst erlebt wird, vollkommen
zerfallen.”

Selbstkonfigurationen erscheinen damit einerseits fluide und verletz-
lich, andererseits konnen sie als Habitus — als verkorperte Praxisform
— Bestandigkeit gewinnen, insofern eine entsprechende kulturelle Ver-
ortung eine gewisse Dauerhaftigkeit im Sinne stabiler Praxen der kon-
ditionierten Koproduktion zulasst. Sie entstehen durch die wechselsei-
tige Verschrankung von Perspektiven im Sinne einer geteilten, zunachst
>wir«-bezogenen Intentionalitit, die in der Folge den Aufbau von Selbst-
und Weltverhiltnissen im Sinne von Identifikation und Differenzierung
ermoglicht.

Da sich bislang im Gehirn keine zentrale Integrationsstelle ausmachen
(und vermutlich auch nicht finden) lasst, die als iibergeordnetes >Ich«
oder >Selbst« identifizierbar wire,” ist zu fragen, inwieweit Selbstkonzep-
te — hier als nachhaltig realisierte habituelle Konstellationen eines Selbst-
und Weltverhiltnisses — kulturabhdngig sind. Erste Antworten darauf
geben etwa die Studien von Shihui Han und George Northoff, in denen
vergleichend untersucht wurde, wie sich bei Chinesen und Nordameri-
kanern Selbstkonzepte in bildgebenden Verfahren als neuronale Repri-
sentation darstellen lassen.” Dabei zeigte sich, dass Chinesen, wenn sie
sich selbst thematisieren, immer auch Regionen im Gehirn aktivieren,
die beteiligt sind, wenn sie an ihre Mutter denken. Bei Amerikanern ist
dies nicht der Fall. Hier wird die Idee des Selbst nicht mit der Mutter

91 Siehe die Studien von Zimbardo (2008) und Milgram (1982).

92 Siehe hierzu etwa die Schilderung des Entfiihrungsopfers Jan Philipp Reemtsma
iiber sein Erleben im Keller (Reemtsma 1998).

93 Man hat sich vielmehr mit Wolf Singer das Gehirn als ein als »distributiv orga-
nisiertes, hochdynamisches System vorzustellen, das sich selbst organisiert, an-
statt seine Funktionen einer zentralistischen Bewertungs- und Entscheidungsin-
stanz unterzuordnen; als System, das sich seine Koordinierungsraume gleichsam
in der Topologie seiner Verschaltung und in der zeitlichen Struktur seiner Akti-
vitdtsmuster erschliefSt, das Relationen nicht nur iiber Konvergenz anatomischer
Verbindungen, sondern auch durch zeitliche Koordination von Entladungsmu-
stern auszudriicken weifs, das Inhalte nicht nur explizit in hochspezialisierten
Neuronen, sondern auch implizit in dynamisch organisierten Ensembles repra-
sentieren kann und das schliefSlich auf der Basis seines Vorwissens unentwegt
Hypothesen iiber die es ihm umgebende Welt formuliert, also die Initiative hat,
anstatt lediglich auf Reize zu reagieren« (Singer 2002, 111).

94 Han und Northoff (2008; 2009).

62

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

verbunden. Ebenso zeigen sich unterschiedliche Muster neuronaler Re-
prasentation, je nachdem, ob die Probanden Atheisten, Buddhisten oder
Christen sind.

Mimesis und mimetische Rivalitit — Spannung zwischen
Selbst und Vergemeinschaftung

Beim Menschen fiihren die biologisch angelegten Mechanismen der Ori-
entierung an anderen — auch Mimesis genannt — zunichst zur Uber-
nahme von Sprache und anderer Verhaltensweisen. Zudem sehen viele
Neurowissenschaftler in den spontanen Spiegelaktivititen den Ursprung
der positiv bewerteten Charaktereigenschaft Mitgefiihl.”> Die mimeti-
sche Orientierung am Anderen birgt jedoch ein weiteres, oftmals mit
gegenteiligen Emotionen einhergehendes Moment mit sich: die mimeti-
sche Rivalitit. Sie fihrt leicht — man ist zu sagen geneigt, unvermeidbar
— zu einer Individuation, die allein schon deshalb konflikthaft ist, weil
die Identifikation mit dem Anderen immer schon eine Spur von Neid
oder Rivalitit aufweist. Die empathische Nachahmung des Anderen bil-
det zwar einerseits einen gelungenen Ansporn fiir die eigene Individua-
tion. Andererseits entsteht aber auf Basis der Identifikation eine preka-
re Egostruktur, wonach die Existenz der signifikanten Anderen sowohl
nahrend wie auch bedrohend wirken muss. Mit René Girard, der eine
sozialanthropologische Theorie der mimetischen Rivalitit ausgearbeitet
hat,’ kommt es in der Folge in menschlichen Gemeinschaften zu Krisen
und hiermit einhergehend zu Gewaltmomenten, die nach einer kollek-
tiven Bearbeitung verlangen. Darin finden schliefSlich die zentralen Ele-
mente der Mythen, Riten und Tabus ihren Ausgangspunkt, und zwar
als Versuch, Neid und Konkurrenz auf ein sozial akzeptables Niveau
abzusenken.””

95 So auch Rizzolatti/Sinigaglia (2008).

96 Siehe etwa Girard (1987; 1997).

97 Da der Mechanismus und damit auch die destruktiven Emotionen der mimeti-
schen Rivalitat nicht grundsatzlich suspendiert werden konnen, miussen die Ri-
ten und Mythen selbst Gewaltmomente aufweisen. In der Stammesgesellschaft
ist das Blutopfer die klassische Form, das allerdings immer wiederholt werden
muss. Die monotheistischen Religionen setzen demgegentiber auf einen drama-
tischen gewaltvollen Exzess im Griindungsakt, der in der Folge zu einer dauer-
hafteren hierarchischen Ordnung fihrt. Hier werden moralische Grenzen und
Tabus, etwa im Umgang zwischen den Geschlechtern und Stinden eingezogen,
uiber die sich die Konkurrenzdynamik auf ein sozial vertraglicheres Maf$ einddam-
men ldsst. Das alttestamentliche Paradebeispiel liefert der Tanz der Israeliten um
das Goldene Kalb (2. Mose 32). Aaron, der dltere Bruder von Moses, fiihrt in
dessen Abwesenheit ein Opferritual durch. Nach der Riickkehr Moses kommt
es zum Bruderkonflikt, der zu einem Massenmassaker fiihrt (*Die Kinder Levi
taten, wie ihnen Mose gesagt hatte, und fielen des Tages vom Volk dreitausend

63

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Die Problematik der mimetischen Identifikation verweist auf eine tief-
gehende Selbstproblematik des Menschen, der auch in dieser Hinsicht
nicht zu einer Einheit finden kann, denn die (immer auch gefthlte) Be-
wegung der Identifikation kann mit der (ebenso gefithlten) Bewegung
der Rivalitat nicht zur Deckung gebracht werden. Moglich bleiben nur
weitere Bewegungen der Identifikation und Differenzierung — also der
kulturellen Ausformung dieses Dilemmas. Nicht nur Subjekt und Welt
(sowie Volition und Kognition), sondern auch >Ich< und >Wir< erscheinen
in einem sowohl einander einschlieffenden wie ausschliefenden Kons-
titutionsverhaltnis. Die hieraus entstehenden Verbundkontexturen las-
sen die Selbst- und Weltverhiltnisse permanent zwischen zwei Werten
oszillieren.

Es ist nicht moglich, sich auf eine Seite zu schlagen, ohne sein Selbst
zu verlieren, da dieses sich selbst eben genau diesem Differenzierungs-
prozess verdankt, der nie zu einer Einheit fithren wird. Die Spannung
von Gemeinschaft und Individuation erscheint damit als eine weitere Be-
sonderheit der Conditio humana, die uns von anderen Siugetieren, die
nicht eine geteilte, wir-bezogene Intentionalitat ausbilden, unterscheidet.

Mit der entwickelten Sprache entstehen schliefSlich vielfaltige Mog-
lichkeiten der Verortung, Identifikation, Distanzierung und Relationie-
rung, so dass der Mensch (sein Korper, sein Gehirn, seine Kognitionen
und hiermit einhergehend: sein Fithlen) nun selbst polykontextural, d. h.
in der Form multizentrischer Reflexionsverhaltnisse wahrzunehmen und
zu vermitteln lernt.

Umgekehrt gilt entsprechend: Die gegenwartige Gesellschaft kann nur
deshalb jene psychisch unbegreifliche Komplexitit der Weltgesellschaft
erzeugen, weil das menschliche Gehirn ebendiese Komplexitit aushilt.
Entgegen der tiblichen Rede von der biologischen Natur des Menschen
besteht das eigentliche Geheimnis dieser Prozesse also gerade darin, dass
der Mensch bei alledem mitspielt, dass er die nahezu undurchschauba-
ren Zumutungen der modernen Gesellschaft nicht nur ertriagt, sondern
zugleich kommunikativ und physiologisch bestindig reproduziert. Sys-
tem und Lebenswelt bilden — ebenso wenig wie Reflexion und empfun-
dene Leiblichkeit — also auf der Ebene der Praxis keinen Gegensatz.”

Mann). Moses nutzt die noch frische Erinnerung an das Grauen der Schlacht,
um eine gottgegebene Ordnung zu erlassen, die durch jene zerbrochenen Tafeln
legitimiert ist, von denen nur Moses weifS, was urspriinglich darauf stand. Auf
ihnen ist also nichts (mehr) zu lesen, ihre Botschaft erscheint jedoch als grund-
loser Grund angesichts vergangener und moglicher kiinftiger Gewalt umso evi-
denter.

98 Das Problem der Habermasschen Agonie von System und Lebenswelt besteht
darin, dass auch hier wieder eine Unterscheidung zwischen innen und auflen
vorausgesetzt werden muss, die ja durch den Gebrauch dieser Unterscheidung
erst konstituiert wird. Demgegeniiber lisst sich einwenden, dass Akteure gera-
de in ihrer lebensweltlichen Praxis auch die Systeme reproduzieren, die ihnen

64

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

Der moderne Mensch kommt offensichtlich — trotz der Rede vom ins-
tinktentlasteten Mangelwesen® — erstaunlich gut mit einer Welt zurecht,
in der mit einer Vielzahl sozialer Unbestimmtheiten zu rechnen ist. Das
Bewusstsein als die Schnittstelle der immerfort erneut auszutarierenden
Selbst- und Weltverhiltnisse erscheint in diesem Sinne vor allem als ein
soziales >Organ¢, das auf den Umgang mit sozialen Unbestimmtheiten
spezialisiert ist, als ein Phanomen, das auf der Gesamtdynamik der sich
hieraus ergebenden Resonanzprozesse reitet.

Insbesondere die soziale Dynamik lidsst das Selbst niemals zur Ruhe
kommen - dies bringt schon die Spannung zwischen mimetischer Riva-
litat (Konflikt) und mimetischer Identifikation (Wir-Gefiihl) mit sich.
Fiir das solchermafSen situierte Selbst sind Struktur (als performativer,
tautologischer Vollzug der eigenen Relationen) und das Aufbrechen die-
ser Strukturen (allein schon im Prozess der mimetischen Rivalitit) zwei
Seiten einer Medaille. Sie stellen sich als Ergebnis eines kontinuierlichen
Prozessierens dar, das immerfort neue Differenzstrukturen erzeugt, die
zu einer weiteren Bewegung herausfordern. Aus der Innenperspektive er-
scheint als Praferenzwert die jeweils aktual fungierende Ontologie, nicht
jedoch die Auflosung der Relation: Die Eigenbewegung zielt auf ein Fest-
halten an den realisierten Eigenwerten, der ibergreifende Prozess dem-
gegeniiber auf Negation und Transzendenz, d. h. auf Offnung im Sinne
einer Rekonfiguration der Selbst- und Weltverhiltnisse.!*

Konditionierte Koproduktion wirkt an dieser Stelle also nicht mehr
nur wie eine abstrakte Konzeption, sondern erscheint als jene existen-
zielle Sphare, die uns buchstiblich ausmacht und zu dem werden lasst,
was wir sind. »Die menschliche Existenz ist eine kontinuierliche Trans-
zendenz, nicht im Sinne vom Hinausgehen in einen fremden Raum, son-

auf einer anderen Ebene als Agonie erscheinen mogen. Die Spaltung von System
und Lebenswelt gehort damit sozusagen selbst mit zu der Semantik, die eben-
diese besondere Systemik reproduziert, in der die Beschreibung dieser Spaltung
ausflaggt. Was noch tbrig bleibt, ist die Gleichzeitigkeit der verschiedensten
Referenzen in einer Praxis. Aber wenn diess so ist, dann erscheint dieser Gegen-
satz auch nicht mehr als analytische Kategorie niitzlich, sondern nur noch als
eine deskriptive Kategorie einer Selbstbeschreibung der Verhiltnisse. Die Le-
benswelt selbst wire dann genau genommen nichts anderes als >die Wirklich-
keit« in ihrer polykontexturalen Einfaltung, in der unterschiedliche Wahrneh-
mungen und Beobachtungsrelationen in ein dynamisches Arrangement treten.

99 Hier mit dem Verweis auf Gehlen (1963).

100 Bateson spricht in Hinblick auf Letzteres auch von >sich selbst heilenden Tauto-
logien« »Sich selbst tiberlassen, wird jeder grofse Ausschnitt der Creatura dazu
tendieren, in Richtung Tautologie abzugleiten, das heifdt, in Richtung auf die
innere Konsistenz von Ideen und Prozessen. Ab und zu wird aber die Konsi-
stenz zerrissen; die Tautologie bricht auf wie die Oberfliche eines Gewissers,
wenn ein Stein hineingeworfen wird. Dann fingt die Tautologie langsam, aber
unmittelbar an, sich zu heilen. Die Heilung kann unbarmherzig sein. In dem
Prozef konnen ganze Spezies ausgeloscht werden« (Bateson 1987, 254).

65

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

dern im Sinne dieser Dynamik, in welcher unsere Korperlichkeit sich in
dem MafSe wie unsere Beziehungen veriandert und umgekehrt«, schreibt
Maturana'®! — und diese Beziehungen verkorpern sich in hohem Mafle
in unserem gemeinsamen In-der-Sprache-Sein. Erst hier in-formiert sich
unser Selbst- und Weltverhaltnis und konfiguriert sich als ein Selbst, das
sich uiber die Zeit hinweg als identisch erfahrt. Die letztgenannte Bewe-
gung — die Fiktion der Zeitkonstanz — wird wiederum erst durch sozial
angelieferten Sinn ermoglicht.

Uber welch ein Arrangement wird ein dynamisches Selbst- und Welt-
verhaltnis nun so zu einem Selbst verdinglicht, das es sich im Sinne einer
fungierenden Ontologie als substanzhaft und bestindig erfahrt?

Hilfreiche Uberlegungen hierzu hat insbesondere Peter Fuchs vorge-
legt. Sein Vorschlag besteht im Wesentlichen darin, unter dem Blick-
winkel sozial interpretierter Hirnleistungen die Sprache als ein »Me-
dium« zu betrachten, das durch zeitstabile Narrative »supercodiert«
werden kann.'”? Hiermit wirden wir es also mit einem zweistufigen
Prozess der konditionierten Koproduktion zu tun bekommen, als des-
sen Folge das Selbst als Handelndes und Erlebendes wieder in sich
selbst eintritt. Auf psychischer Ebene entstehen zunichst Wahrneh-
mungen (Empfindungen und andere Sinneseindriicke sowie deren As-
soziationen), die jedoch im immer schon Ergebnisse einer dem Erleben
vorgelagerten Koordination von Wahrnehmungen und Verhalten durch
die Sprache darstellen.

Da Intentionalitdt und Sinn beim Menschen durch mimetische Pro-
zesse hochgradig sozial vermittelt sind, birgt jede Wahrnehmung bereits
eine Verweisstruktur, die mit Blick auf ihre soziale Genese als signifikant
gefiihlte Referenzen mitfihrt. Auf der hoheren Stufe der semantischen
Rekursion kann auf diesen Vorgangen wiederum die »Erzahlung« als eine
besondere Form der Koordination des Verhaltens aufreiten. Die Erzih-
lung verzahnt — gleichsam als ein Hypertext — rekursiv Wahrnehmun-
gen und Texte: »Narrative« liefern »je historisch konditionierte Mus-
ter fur die Interpretierbarkeit von Wahrnehmungszusammenhingen als
Erlebnisse. A fortiori: Narrative stiften die (erzihlbaren) Zusammen-
hiange etwa in der Weise, in der ein Film zum Film wird durch die Be-
lichtung und die nachgetragene >Entwicklung:. [...] Die Idee ist, auf den
Punkt gebracht, daf§ Selbsterzahlungen im Blick auf die Disparatheit des-
sen, womit ein psychisches System im Laufe seiner Existenz konfrontiert
wird, die Funktion der Integration ausiiben«.!”® Der spannende Punkt
an dieser Stelle ist — gerade auch im Unterschied zur sozialphdnomeno-
logischen Tradition infolge von Alfred Schiitz —, dass es nicht mehr die

101 Maturana (1994, 170).
102 Fuchs (20104, 81).
103 Ebd.

66

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

einzelnen Worte sind (weder die Begriffe noch die hiermit verbundenen
Typisierungen), welche das Selbst verkoérpern, sondern erst der Bogen
der Erzahlung als tibergreifender Prozessvollzug. Oder anders gespro-
chen: Wir gewinnen unser Selbst nicht dadurch, dass wir >Ich< zu uns
sagen oder signifikante Andere uns mit unserem Namen ansprechen,
sondern weil wir in Erzahlungen von uns leben, in denen wir jeweils in
spezifischen Skripten und den hiermit verbundenen Dramatisierungen
gleichsam in und mit uns selbst voranschreiten.

Nur in Form von Geschichten kann das sich Verdndernde in einer
Weise als konstant behandelt werden, so dass >Wesenheiten« gewisser-
mafSen als Geister ausgeflaggt werden konnen, die auch dann als iden-
tisch mit sich erscheinen, wenn sie in Hinblick auf ihre Eigenschaften
und das sie verkorpernde Arrangement nicht mehr die gleichen sind. So
ist beispielsweise Odysseus offensichtlich nach seiner Heldenreise nicht
mehr derselbe wie vor Beginn seiner Odyssee. Doch mittels seiner Ge-
schichte tritt seine Verdnderung in einer Weise in ihn selbst ein, dass ein
Verlauf entstehen kann, der selbst in der Variation der Erziahlung - jede
erneute Schilderung ist allein schon aufgrund des veranderten Kontextes
eine andere — das gleiche narrative Selbst aufscheinen ldsst. Worte und
Eigennamen allein kénnen dies nicht leisten. Moglich wird es erst in ei-
ner Bewegung aus einem Spannungsbogen, der Personen in der rekursi-
ven Verbindung von Anfang und Ende als Identitit reproduzieren lasst.

Im Sinne der konditionierten Koproduktion funktioniert all dies nur
deshalb, weil Geschichten — und damit auch die Narrative des Selbst —in
unserem Korper buchstiblich lebendig werden. Hiermit beginnen aller-
dings auch die leiblichen Innen- und Auffengrenzen zu verwischen. Denn
auch hier gilt wie in jedem sprachlichen Gebrauch: Die Dramen, welche
die Worte spinnen, >schnappen« in den >Korper hinein<,'™ ohne dass sich
ein Selbst dagegen wehren konnte, so auch Merleau-Ponty. Daruber hi-
naus werden im »Innen-Sprechen«, also im inneren Dialog des Denkens,
die gleichen neurologischen und psychomotorischen Pfade benutzt wie
in den Vollziigen der menschlichen Interaktion. Zusammengenommen
generiert sich hiermit eine » Symbiotik des Selbst«, welche »alle registra-
blen Korperzustinde« sowie die hiermit einhergehenden »Sinnesmodali-
taten« in den Erzdhlungen »mitlaufen« lassen.!” Nur aus diesem Grun-
de beriihren Geschichten (seien sie erzihlt, etwa in einem Roman, oder
dargestellt, etwa im Film).

Erst mit Blick auf das narrative Selbst gelingt es dem menschlichen
Erleben, Selbst- und Weltverhiltnisse aufzubauen, die als ein Bewusst-
sein in einer Welt erscheinen. Das >Ich«< erscheint jetzt selbst als eine sta-
bile Entitit, die sich mit den sie konstituierenden Prozessen verwechselt.

104 Merleau-Ponty (1974, 275).
105 Fuchs (20102, 103).

67

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EMPIRISCHE METAPHYSIK

Es erlebt und empfindet sich so. Das hiermit aufscheinende Selbst- und

Weltverhaltnis realisiert sich damit — namlich mit Blick auf die es kon-

stituierende phidnomenologische Qualitit — als »naiv-realistisches

Selbstmif$verstindnis«.! Das Erleben kann nicht anders, als das, was

es erlebt, als >real< zu empfinden.

Als Kehrseite dieses Prozesses erscheint neben der Subjekt-Objekt-Di-
chotomie und der Agonie zwischen Selbst und Gemeinschaft eine weitere
Spannung: Sei es mit Blick auf den Stachel des Todes oder all die vielen
anderen Situationen, in denen dem Subjekt gewahr wird, dass die Selbst-
erzahlung nicht mit dem realen Lebensvollzug tibereinstimmt — das Ich-
Selbst erscheint als eine Reflexionsperspektive, zur weiteren Relationie-
rung herausgefordert wird, was unweigerlich mit einer gewissen Tragik
einhergeht. Hiermit entsteht, wie insbesondere Ernst Tugendhat heraus-
gestellt hat, als weitere Bewegung das Bediirfnis, »die eigene Egozentri-
zitdt zu transzendieren oder zu relativieren, eine Egozentrizitit, die an-
dere Tiere, die nicht »ich< sagen, nicht haben«.'” Auch sind jenseits der
mystischen Tradition und den Antworten der Religion verschiedene Ar-
rangements moglich, man denke hier etwa an den Rausch oder den Ver-
such, dieser Spannung durch altruistische Zuwendung zu hilfsbediirfti-
gen Menschen zu entkommen.

Wie auch immer, auf der Ebene der hiermit verbundenen Reflexions-
verhiltnisse landen wir bei einer krisenhaften Bewegung, mit der das
»Iche, die Gemeinschaft und die damit einhergehende mimetische Riva-
litt, ja Sinn per se, problematisch wird und — insofern sich dieser Pro-
zess dieser Richtung hingibt — das Selbst mit dem Nichts identisch fiih-
len wiirde.'”® Wir landen bei dem Sinnlosen, dem Absurden, mit dem
all der sozial angelieferte Sinn, der uns ausmacht, nun zur Disposition
steht.'” Genau dies erleben Patienten, die aufgrund eines Zusammen-
bruchs in eine psychiatrische Klinik eingeliefert werden. Hiervon und
der deshalb um so bedeutsamer erscheinenden Kommunikation handelt
das folgende Kapitel.

»In Wahrheit wirde ein Bruch in der scheinbaren Kohirenz unse-
res geistigen logischen Prozesses als eine Art Tod erscheinen«, formu-
liert Bateson im Eingangszitat.!'® Diese Art von Tod scheint identisch
106 Metzinger (1998, 361).

107 Tugendhat (2006, 71.).

108 Aus phdanomenologischer Perspektive gilt hier aber: Das psychische System
kippt im Begreifen der Realitit des Todes in eine Leere, die jedoch nicht Nichts
ist, sondern ublicherweise mit einem bestimmten Gefiihl einhergeht: dem
»Grauen« (Fuchs 2015, 240).

109 Siehe philosophisch und literarisch hier etwa das Werk von Albert Camus oder
Emil Cioran. Siehe aus soziologischer Perspektive Peter Fuchs (2016): »Der
Fuf§ des Leuchtturms liegt im Dunkeln. Eine ernsthafte Studie zu Sinn und
Sinnlosigkeit«.

110 Bateson (1987, 160).

68

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS SELBST IM KONTEXT VON LEIB, SPRACHE UND REFLEXION

mit dem Selbst, von dem Keiji Nishitani spricht: Dem »Selbst auf dem
Feld der Leere, wo es sich aus dem Nicht-Selbst als uranfangliches Spiel
ereignet«.!"" Oder anders formuliert: Es ist die »Furcht vor den unter-
schiedlichen Negationen und Selbstnegationen, deren es bedarf, um die-
sen Willen als das eigene Selbst zu vollziehen, die Furcht namlich vor all
den >Todens, die einem abverlangt werden«.!*?

Offensichtlich konnen aber Identitaten, die im Bodenlosen gegriindet
sind, mit sich selbst zurechtkommen. Wie dies mit und ohne Gewahrsein
der hiermit verbundenen Krisenhaftigkeit moglich ist — im Guten wie im
Schlechten —, ist die leitende Frage, die in den weiteren Beitragen dieses
Buches ausgelotet wird.

111 Nishitani (1986, 388).
112 Nishitani (1986, 354f.).

69

112026, 06:12:31, [—


https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

112026, 06:12:31,



https://doi.org/10.5771/9783845291062-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Phänomenologische Schnitte
	Empirische Metaphysik und ihre reflexionslogische Infrasprache
	Das Selbst im Kontext von Leib, Sprache und Reflexion

