
IV. Bildreflexionen

Im Bildreflexionsteil wird die Frage nach der Medialität der Narziss-Darstellung, auf-

bauend auf der Bildwirkungsanalyse, umrissen. Die Ausführungen zielen nicht auf eine

Verallgemeinerung dessen, was sich im Narziss-Bild ereignet, auf ›alle‹ Bilder ab, son-

dern auf die Spezifität der Narziss-Darstellung: Welchen Aspekt des Bildlichen macht

sie beschaubar? Was erfahren wir über das Verhältnis von Bild (Medium) und Betrach-

ter (Subjekt)? Und hat dies etwas mit Narzissmus im psychoanalytischen Sinne zu tun?

Welche ›Aussage‹ im Hinblick auf das epistemische Potential des Bildes trifft es? Da-

mit überschreitet die Studie den gesteckten Rahmen der empirisch-psychologischen

Untersuchung. Sie greift vor dem Hintergrund der Bildwirkungsanalyse die philoso-

phisch-metapsychologischen Bild- und Subjektfragen wieder auf, die die Forschungs-

landschaft zum Narziss-Bild prägen, und bewegt sie spielerisch vor dem Hintergrund

der gewonnen Erkenntnisse aus der Bildwirkungsanalyse. Während das Narziss-Bild

oftmals selbstredend und unhinterfragt für diese Diskurse steht, besteht der Mehrwert

des Reflexionsteils im Versuch einer Erklärung dieser Zusammenhänge.

Der Reflexionsteil erstreckt sich über vier Kapitel, in denen die imBilderleben inein-

ander gebrochenen Fragen, ›Bin ich’s?‹ und ›Was ist das Bild?‹ jeweils aus umgekehrter

Perspektive beleuchtet und schließlich auf allgemeine Fragen von (Selbst-)Erkenntnis

und ihrer Medialität gelenkt werden.

Unter der Frage »Bin ich’s?« beginnt das erste Kapitelmit einer Erörterung des Bild-

Betrachter-Verhältnisses.Die Reflexion verdichtet die Erfahrungen der Bildbetrachtung

in einer Beschreibung, die auf die Phänomene zurückgeht, um zwei Seiten an demBild-

Betrachter-Verhältnis zu verdeutlichen: Die Bildabhängigkeit des Betrachters und die

Betrachterabhängigkeit des Bildes. Die Reflexion wird durch Bezüge zu jeweils zwei Ur-

sprungsmythen vertieft, dem narzisstischen (Spiegel-)Stadium nach Lacan und Freud,

welches die bildabhängige Ich-Konstruktion beschreibt, und dem Spiegelstadium nach

Alberti, in welchem Narziss zumMaler eines ersten Bildes wird. Abschließend wird ge-

zeigt, wie diese wechselseitige Abhängigkeit von Bild und Betrachter stets einen feinen

Rest der Nicht-Übereinstimmung spürbar macht, das Spiegelbild einen Schatten nach

sich zieht. Dies leitet über zum zweiten Kapitel, in welchem eine zentrale Erkenntnis

der Spiegelerfahrung ins Zentrum rückt: die verschiedenen Spiegeldimensionen des

›Anderen‹. Vom Bilderleben als einer umfassenden Spiegelerfahrung ausgehend, ver-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Ein Bild und sein Doppelgänger

tiefen einschlägigeTheorien zumThema Blick und Bild diese verschiedenen Dimensio-

nen des ›Anderen‹. Dabei richtet sich die Reflexion auch auf den ontologischen Status

des ›Anderen‹ in der Frage des Ich’s als Selbstentdeckung, als Selbstbewusstsein und

Selbsterkenntnis. Darauf folgt das dritte Kapitel, das mit der Frage »Was ist ein Bild?«

dem ersten Kapitel spiegelbildlich gegenübersteht. Unter den verschiedenen Spiegeldi-

mensionen des Narziss-Bildes fragt es zunächst danach, welche allgemeinen Bildcha-

rakteristika das Narziss-Bild ›spiegelt‹ (1). In einem Vergleich mit anderen (gemalten)

Spiegelbildern und Narziss-Darstellungen wird der Fokus auf die Bedeutung des Spie-

gels in diesen Bildern gelegt (2). Von der Charakteristik des Narziss-Bildes als ›echter

Spiegelerfahrung‹ ausgehend, wird das Bild auf seine Ontologie als Selbstbild hin be-

fragt (3). Aus diesen Erörterungen verdichtet sich schließlich die hier entwickelteThese,

dass sich Bilder der Kunst selbst als Erkenntnismedien behaupten – und zwar als sol-

che, die der Abbildbarkeit von Wirklichkeit widersprechen. Diesen Faden nimmt das

vierte Kapitel auf und diskutiert das künstlerische Bild als Erkenntnismedium. Aus ver-

schiedenen Blickrichtungen wird nach seinem Erkenntnispotential als Bild, der Dar-

stellungsweise der Erkenntnisfragen im Bild und den Erkenntnissen, die sich am Bild

generieren lassen, gefragt. Vorweg lässt sich sagen, dass das Narziss-Bild verschiedene

Wege von Erkenntnis und ihre Kehrseiten veranschaulicht.Dabei scheint es imHinblick

auf die vielfach getrennten Sphären des Erfahrens und Erkennens eine bestimmte Po-

sition einzunehmen und sich für den Übergang auszusprechen. Die Frage nach dem

Erkenntnis-Subjekt und dem Erkenntnis-Objekt wird vom Narziss-Bild ebenso aufge-

worfen, wie die Frage nach dem Verhältnis von Gegenstand und Methode. Der in allen

vorherigen Kapiteln behandelte ›Schatten‹ unterstreicht unter der hier gewählten Per-

spektive sein erkenntniskritisches Potential. Schließlich werden Gegenpositionen und

Vorbehalte gegenüber dem epistemologischen Status des künstlerischen Bildes vorge-

stellt, die oftmals aus der Perspektive der Sprache und des Denkens kommen.

1. Bin ich’s? Zum Verhältnis von Bild und Betrachter

Die Frage nach dem Verhältnis von Bild und Betrachter stellt im Bilderleben eines der

verworrensten Themen dar, in das der Bildbetrachter im wahrsten Sinne des Wortes

verwickelt wird. Auf der Sujet-Ebene zeigt das Bild eine Bildbetrachtungs-Szene. Diese

Situation findet sich wiederholt in der Situation der Bildbetrachtung: der Bildbetrach-

ter schaut auf ein Bild, in der ein Betrachter auf ein Bild schaut. Die Bild-Betrachter-

Situation perpetuiert und entspricht darin dem Kreis, in den Bild und Betrachter durch

die durchgezogene Umrisslinie eingeschlossen sind.Die Frage nach demVerhältnis von

Bild und Betrachter und die jeweilige Bestimmung dessen, wer wen anblickt und was

da anblickt oder wegschaut, bleibt jedoch offen.

Zunächst wird im Bilderleben das Verhältnis von Bild und Betrachter vom Rezipi-

enten sogleich als Spiegelszene erkannt: Der Betrachter des Bildes erwartet, dass sich

der Betrachter im Bild selbst gespiegelt sieht. Dass (auch) der Rezipient als außenste-

hender Betrachter gespiegelt wird und eine umfassende Spiegelerfahrung durchlebt,

überrascht hingegen: Plötzlich sieht er sich in dem Bild. Er schaut nicht nur auf ein

Bild, sondern wird von etwas angeschaut, das ihn angeht und zugleich ist er nicht ganz

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 207

zufrieden, mit dem, was er da sieht. Die mediale Frage nach dem Gehalt des ›Anderen‹,

der als und im Bild in allen Facetten des Abweichenden in Erscheinung tritt, wird in

der Erzählung, wie in der Bilderfahrung gleichermaßen virulent. »Iste ego sum! »Ich

bin es selbst!«1

Dieser Satz bildet im Narziss-Mythos einen Umschwung der Geschichte von der

Illusion der Bildtäuschung zur Erkenntnis. Die Erkenntnis erlöst jedoch nicht aus der

Bannung. Angesichts des fehlenden ›Anderen‹ führt die Erkenntnis den Selbstbetrach-

ter der Erzählung in die Verzweiflung. Die Selbstentdeckung in der Bilderfahrung als

umfassender Spiegel dagegen bewegt sich zwischen freudiger Überraschung und Be-

fremden. Der Betrachter macht am Bild die Erfahrung, wie anziehend es ist, ›sich‹ in

einem Bild zu sehen und zugleich, dass das Bild stark von diesem Bild abweicht. An-

ders als in der Erzählung bleibt jedoch im Bilderleben das »Iste ego sum« der Erzäh-

lung bis zuletzt unentschieden. Der Rezipient fragt sich, was von dem Gesehenen mit

ihm zu tun hat und was möglicherweise von ihm unabhängig ist. Im Abwägen dessen,

welche Anteile Bild und Betrachter am Bilderleben haben, ergeben sich zwei Perspek-

tiven. Denn das Spiegeln wird als ein doppelseitiger Prozess wahrgenommen – als das

Spiegeln eines Bildes und als Erfahrung, sich gespiegelt im Bild wiederzufinden. Der

Betrachter macht die Konstruktionserfahrung2, dass das Bild von ihm als Betrachter

abhängt und unter seinem Blick transformiert und umgekehrt, dass ihn das Bild kon-

stituiert.3

Neben der reziproken Bildabhängigkeit erfährt der Betrachter zugleich die Betrach-

terunabhängigkeit des Bildes und die Bildunabhängigkeit des Betrachters. An der Figur

des ›Anderen‹ im Bild wird das idealisierende, einheitsstiftende und identitätsstiftende

Selbst-Bild überschritten. Das, was nicht ins Bild passt bzw. das was abweicht, schwin-

det, fragmentiert und bildet doch einen Teil der Spiegel-Bild-Erfahrung. Das Parado-

xon, sich nicht gleichzeitig sehen und mit sich identisch sein zu können, setzt sich auf

der Ebene der Konstruktion in der Erfahrung fort, dass ein Bild gleichzeitig bildunab-

hängige Momente zu ›zeigen‹ vermag.

Das Unterkapitel 1 fasst die Erlebensmomente zusammen, in denen die Probanden

um eine eindeutige Lösung im Bild-Betrachter-Verhältnis ringen. Das Unterkapitel 2

1 Publius Ovidius Naso:Metamorphosen, S. 157.

2 Die Art und Weise, wie diese beiden Fragen ineinander gebrochen sind, soll hier einmal gesam-

melt am Bilderleben vorgeführt werden. Es handelt sich um die Konstruktionserfahrung, die die

Probanden im Laufe der Bildbetrachtung machen. Unter einer Konstruktionserfahrung versteht

Salber den Erkenntnisgehalt eines Bildes. Dieser ist nicht vom Bilderleben abgehoben, sondern

eröffnet sich dem Betrachter im Verlaufe der Betrachtung. Anders als sprachliche Medien wirken

Bilder durch ein Ineinander ihrer Bezüge in der Art eines Flechtwerks. DieDarlegung der Konstruk-

tionserfahrung erfordert somit zum einen eine Übersetzung in das sprachliche Medium mittels

der Beschreibung. Zum anderen müssen die Konstruktionszüge entflochten und in ein Nachein-

ander gebracht werden. Die Konstruktionserfahrung teilt sich hier in drei Abschnitte; ihre jeweili-

gen Konstruktionsgehalte sind in der Bilderfahrung aufeinander bezogen. Die Betrachterabhän-

gigkeit des Bildes (1.1.) und die Bildabhängigkeit des Betrachters (1.2.) münden in die Erfahrung

der Reziprozität, lassen jedoch immerzu einen ›Rest‹ erkennen, an dem deutlich wird, dass sich

Bild und Betrachter nicht vollständig in Übereinstimmung zu bringen lassen (1.3).

3 Sehen und Vorstellen werden in der Bilderfahrung als untrennbar miteinander verwoben erfah-

ren – entweder als Ergänzungs- oder Ersetzungsverhältnis.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Ein Bild und sein Doppelgänger

beschreibt die Konstruktionserfahrung der Probanden, in denen die Reziprozität des

Bild-Betrachter-Duos in den Fokus rückt. Die Bildgenese durch den Betrachter und

die Ich-Genese durch ein Bild wird jeweils von Theoriebezügen beleuchtet, die auf un-

terschiedliche Weise auf den Narziss-Mythos rekurrieren. Das Unterkapitel 3 beleuchtet

schließlich den Schatten im Spiegelgeschehen oder die Reste, die die wechselseitige

Konstituierung von Bild und Betrachter hervorbringen.

1.1 Vereindeutigungen und Vermittlungen des Verhältnisses von Bild

und Betrachter

Einheit und Teilung als Kernkomplex der Spiegelerfahrung am Narziss-Bild münden

auf der Reflexionsebene in die Frage nach dem Eins-Sein oder Uneins-Sein mit dem

Bild. Während die eine Erlebensrichtung, das Starren auf ein Bild, das Bild vom

Betrachter und vom Vorgang des Betrachtens abtrennt, sucht der Betrachter in der

hierzu konträren Erlebensrichtung sich im Bild wiederzufinden. Die beiden Extrem-

Formen, das Eins-Seins und das Uneins-Sein, stellen zudem Bewältigungsversuche

dar. Sie drängen auf eine Vereindeutigung des Verhältnisses von Einheit und Teilung.

Denn der Betrachter ringt um ein prägnantes Bild, welches dieser Doppelheit gerecht

werden will. Dies wird über ein Gleichwerden versucht, worin sich auch die Verschmel-

zungssehnsucht mit dem Bild manifestiert (Eins-Sein). Alternativ können Bild und

Betrachter strikt voneinander abgehoben werden, wodurch eine Austauschbewegung

unterbrochen wird und der Betrachter außen vor bleibt (Uneins-Sein). In diesem Fall

rückt das Narziss-Bild Anblick und Vorstellung voneinander ab oder mit anderen

Worten: es zeigt, dass der Anblick des Bildes und die Vorstellung des Betrachters nicht

in eins fallen.

Waldenfels spricht davon, dass sich Bilder der Kunst generell »zwischen den Extre-

men eines puren Selbstbildes und eines puren Fremdbildes« bewegen.4 An ein solches

Extrem führt die Bildbetrachtung des Narziss-Bildes heran. Der Selbstbild-Charakter

zeigt sich darin, dass der Betrachter meint, nur noch von seinen Vorstellungen/von sich

zu sprechen; das Fremdbild dagegen manifestiert sich darin, dass sich der Betrachter

einem Anblick gegenübersieht, der nichts mit ihm zu tun hat. Das Bildmedium ›reflek-

tiert‹ den Betrachter und bringt zugleich ein Außerhalb zur Anschauung.

Die folgende Beschreibung geht noch einmal auf die Phänomene zurück und

zeigt gebündelt, wie auf dieser Reflexionsebene das Eins-Sein das hauptfigurative

Verschmelzen wiederholt und Uneinheitliches auszublenden sucht, während das

Uneins-Sein dem nebenfigurativen Erstarren entspricht und die Differenzen zwischen

Bild und Betrachter betont.

1.1.1 Bild = Betrachter (Eins-Sein)

Der Betrachter im Bild und der Betrachter des Bildesmachen eine identische Bilderfah-

rung, in der die Unterschiede gemeinsam ausgeblendet werden: »Ja, vielleicht fühlt man

4 Waldenfels, Bernhard: »Ordnungen des Sichtbaren. ZumGedenken anMax Imdahl«, S. 238.Walden-

fels argumentiert hierüber eine große Nähe zwischen Sprache und Bild, auf die im letzten Kapitel

eingegangen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 209

sich deshalb auch so ein bisschen in diese Person ein, weil […] die Person auch selber

nicht [versteht], was sie gerade sieht.« (4) Selbst die Notwendigkeit, sich zu identifi-

zieren, d.h. sich in anderem wiederzufinden, wird durch den Betrachter im Bild ge-

spiegelt: »Wenn ich das Gefühl habe, dass er auch sieht, was wir sehen, habe ich eher

so das Gefühl, dass er so die anderen mitdenkt« – mitdenkt, »wie die anderen ihn se-

hen« (9). So »korrespondiert« die Tatsache, »dass er was anderes sieht als ich« (9) mit

seiner Betrachtersituation. Diese Korrespondenz in der Differenz bildet einen Versuch

in der Uneinheitlichkeit eine Zentrierung zu finden, imDoppelten Gleichheit herzustel-

len. Das Hineinversetzen und Identisch-Werden verspricht Deckungsgleichheit, weist

aber als tautologische Konstruktion nicht über sich hinaus.Darin liegt die Kehrseite des

Versuchs die Uneinheitlichkeit über ein Identisch-Werden in eine Einheit zu bringen.

1.1.2 Bild ≠ Betrachter (Uneins-Sein)

Das Uneins-Sein betont die Differenz zwischen Bild und Betrachter, negiert die Betei-

ligung des Betrachters und mündet schließlich in ein erstarrtes Davorstehen.

Während es im ersten Zug zu einer Identifikation mit dem Betrachter im Bild

kommt, werden in dieser Behandlungsform der Betrachter im Bild und der Betrachter

des Bildes (Rezipient) voneinander abgehoben und die Differenzen zwischen Bild und

Betrachter betont: »Also er scheint das ja dann irgendwie anders zu sehen, als wir das

sehen, weil für uns ist es irritierend […] Ich glaube nicht, dass wenn er das so sehen

würde, dass er das dann so spannend fände« (9). Es bleiben stets feine Differenzen

zwischen den beiden Betracherebenen: »Dadurch dass ich denke, dass er mehr sieht

als ich, habe ich schon das Gefühl, dass ich nicht so drin stecke«. Man hat »das Gefühl,

dass er 100 x mehr versunken ist als ich« (9). Dies kann sich wiederum zu einem totalen

Ausschluss steigern: Das ist dann so, als ob ich »das schon absolut von außen eben

sehe« (9). Das gleiche Schicksal erleidet der Betrachter im Bild in seiner Isolierung von

der Außenwelt: »Aber wenn ich ihn jetzt angucke, denke ich mir vielleicht, dass er das

gar nicht sieht, dass wir ihn beobachten« (10). Unentschieden bleibt, »dass wir eben

nicht wissen, was wer sieht, dass wir uns das vorstellen können, dass es das ist, was er

sieht« (9).Wie der Narziss der Erzählung, der schließlich das »Trugbild« aufdeckt, fühlt

sich auch der Betrachter auf sich zurückgeworfen. Er bemerkt, dass die Perspektiven

auf das Bild variieren kann und dass sich das Bild durch sein Zutun verändert: »Am

Ende macht der Betrachter mit dem Bild, was er will (lacht)« (1). Eine Widerfahrnis,

die Erfahrung der Trennung und Differenz, wendet sich nun in ein aktives Trennen.

Das Involviert-werden in die Bildszene hält den Betrachter zugleich außen vor: »Wenn

man das jetzt überträgt und eine Ebene rausgeht, sind wir die dritte Person, die es

anschaut« (3). Für diese Konstruktion der Trennung bietet sich Echo an, die in der

Bild-Darstellung fehlt: »Die ist nicht drin. Die sind wir als Betrachter« (2). Stand der

Betrachter zwischenzeitlich schon im Wasser, wird nun eine Trennung vollzogen.

So ließe sich die Uferlinie als eine »Trennung zwischen Realität und Imagination«

deuten und auf die Trennung zwischen den beiden Betrachter-Ebenen übertragen:

»Vielleicht sind wir gar nicht [mit ihm] im Wasser, sondern auf der anderen Uferseite,

sodass hier das Wasser nicht nur die Trennung zwischen Realität und Imagination ist,

sondern auch zwischen uns« (9). In diesem Trennungsvorgang sollen schließlich alle

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Ein Bild und sein Doppelgänger

spürbar werdenden Zusammenhänge zwischen Bild und Betrachter gekappt, Bild und

Betrachter voneinander abgehoben und das Geschehen zu einer Seite hin vereindeutigt

werden: »Es [ist] nur ein Bild« (11). Hierzu analog steht auch der Betrachter nur für

sich: »Ich rede [nur] von mir selbst« (5). Die eigene Beteiligung am Bilderleben wird

geleugnet: »Nein, ich bin eigentlich absichtslos« (3), die Assoziationen zum Bild als

»Projektion« (8) entlarvt und die eigene Involviertheit ausgeblendet: »Also dadurch,

dass ich außen vor bin, dass ich auch alles so unter Kontrolle habe […] habe ich irgend-

wie das Gefühl, dass ich die Situation überschaue« (9). In diesem Ausblenden kommt

schließlich nur noch ein Betrachter vor: »Ich bin nicht sichtbar und er ist sichtbar für

mich« (10).

1.1.3 Zwischen Bild und Betrachter

Die Frage nach den Realitätsebenen und der Eigenbeteiligung am Bildgeschehen lässt

sich jedoch zu keiner Seite hin vereindeutigen. Dass die Probanden erleben, wie sie sich

über Vorstellungen das Gesehene erschließen, dass sie selbst bildnerisch tätig werden,

lässt die Vorstellung des Betrachters und den Anblick des Bildes noch nicht in eins fal-

len. Ein einfaches Identisch-Machen im Sinne von ›der Betrachter sieht ein Bild, das

mit ihm identisch ist‹, das allein seine Vorstellung spiegelt, ist in der Erschließung

des Bildes nicht möglich; ebenso wenig das umgekehrte Extreme: ›der Betrachter sieht

etwas, das mit ihm nichts zu tun hat‹ und außerhalb von ihm steht. Neben den Ver-

eindeutigungen des Verhältnisses formiert sich das Bilderleben in diesem Zug zu einer

Vermittlungsgestalt zwischen Bild und Betrachter.

Die Unmöglichkeit des Bildes – der Betrachter (also wir) könnte die Spiegelung so

gar nicht sehen – holt ihn mit in die Bildszene und hält zugleich eine einigermaßen

sichere Betrachter-Position aufrecht: »Wir sind im Wasser« (9) – »denn wenn es hier

einen Betrachter gäbe, würde er sich hier im Wasser befinden. Wir befinden uns ja

quasi unterhalb von Narziss, als würden wir im Wasser stehen. Sonst könnten wir ja

nicht seinen herunter gebeugten Oberkörper sehen […]« (2) Dies würde dann auch er-

klären, warum »wir« das Spiegelbild so schlecht sehen: »Er müsste sich so sehen, wie

er draußen ist und wir sehen ihn halt als Reflex« (2). In diesen Beschreibungen wird

anschaulich, wie zwischen den Ebenen im Bild-Betrachter-Verhältnis ein Kompromiss

gesucht wird. Sie vermitteln zwischen dem Eingeschlossen-sein in die Bildszene, set-

zen den Betrachter sogar ins Wasser und erhalten die Betrachter-Position aufrecht.

Dieser dritte Typus betont zudem die Bildgenese und verortet sie zwischen Bild und

Betrachter. Indem bemerkt wird, dass »der Betrachter auch eine Rolle in dem Bild

[spielt]«, entsteht »eine Kommunikation« (8). »Der Dialog zwischen den beiden Bild-

hälften« setzt sich dann »auf einer anderen Ebene zwischen dem Betrachter und dem

Bild« fort (3). So ist es der Betrachter, der die Lücken des Bildes zu füllen verspricht:

»Ich fühle, dass er nichts fühlt« (8). In der doppelten Reflexion des Blicks wird auch die

Interviewsituation als eine Situation des Betrachtens gespiegelt: »Ich habe jetzt noch-

mal darüber nachgedacht, ob ich dich jetzt angucke oder nicht, aber letzten Endes, wo

meine Schultern jetzt sind, das habe ich jetzt nicht aktiv reflektiert oder gesteuert. Bei

ihm ist das glaube ich in gewisser Weise ähnlich« (6). Dass dieses Verhältnis zwischen

Bild und Betrachter reziprok ist, wird hier sehr anschaulich – denn die Korrespondenz

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 211

zwischen Bild und Betrachter wirkt so, als ob der Betrachter des Bildes den Betrach-

ter im Bild nachahmen würde. Die Betrachtung bildet schließlich einen Zwischenraum

aus, in der die Ebenen verschwimmen und nicht mehr ganz eindeutig wird, von wel-

cher Betrachterperspektive die Rede ist. Es kommt zu erheiternden Verwechselungen:

»Jetzt wollte ich wissen: dein Blick! (lachend) Ach so! Meiner!« (1).

1.1.4 Das Ineinanderwirken von Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter)

Dem Verhältnis von Bild und Betrachter entsprechend scheinen die beiden Bildebenen,

Anblick und Vorstellungmal zu verschwimmen,mal ganz voneinander abgehoben.Die-

se Bewegung entspricht den Figurationspolen der Verschmelzung und des Erstarrens.

Vereindeutigungen in eine Richtung – es handle sich nur um ein inneres, vorgestelltes

Bild oder nur um ein reales Gegenüber – erweisen sich in der Bilderfahrung als nicht

haltbar.

Indem das Narziss-Bild Vorstellung und Anblick in seiner Verflochtenheit zur An-

schauung bringt, spiegelt es die Funktionsweise unserer Wahrnehmung generell. Es

reflektiert einen allgemeinen Vorgang des »Sehens« als ein Vorstellen und Anblicken

zugleich: Der Bildbetrachter betrachtet eine Blickszene, die einen Rückzugsmoment

von der Welt beschreibt und gerät selbst in eine kontemplative Stimmung, in der er

im wahrsten Sinne des Wortes die Augen schließt. Er macht die Erfahrung, dass ein

Vorstellungsbild entsteht, das doch auf den Anblick bezogen bleibt. Und umgekehrt

bemerkt er, dass sich ein bloßer Anblick nicht ohne die Vorstellungen des Betrachters

erschließt.5 In den Worten von Merleau-Ponty:

»Es sieht so aus, als ob meine Fähigkeit zur Welt zu gelangen, und meine Fähigkeit,

mich in Phantasien zurückzuziehen, nicht unabhängig voneinander funktionieren

können. Mehr noch: als ob der Zugang zur Welt nur die andere Seite eines Rückzugs

aus ihr wäre, und als ob dieser Rückzug an den Rand der Welt nur eine Abhängigkeit

wäre und nur ein anderer Ausdruckmeiner natürlichen Fähigkeit auf sie zuzugehen.«6

Die grundsätzliche Ambiguität des Betrachtens, die sich zwischen Anblick (Bild) und

Vorstellung (Betrachter) bewegt, wird im Bilderleben besonders darin spürbar, was

sichtbar und was unsichtbar ist, was imHellen und was imDunklen liegt. Insbesondere

die überschatteten Augen fachen über die Nicht-Sichtbarkeit des Blicks diese Form der

Reflexion an. Und gleichzeitig rückt hierüber die Betrachtung des Bildes in den Blick.

Das Narziss-Bild lässt über die Verschattungen, Fragmentierungen, Abweichungen die

Bildgenese durch den Betrachter spürbar werden und mit ihr gleichzeitig und auf pa-

radoxe Weise die Betrachterunabhängigkeit des Bildes. Denn in der Nicht-Sichtbarkeit

und der »Unschärfe« des Blicks zeigt das Bild wiederum in aller Deutlichkeit, wie sich

das Schauen auf ein Bild zwischen Wahrnehmen und Vorstellen bewegt. Es eröffnet

einen Blick in die Bedingungen des Bildersehens (s.o.).

5 Hier sei noch einmal an die Bildanalyse des Narziss-Bildes von Kruse erinnert, in der der Blick

des Betrachters im Bild von dem Blick des Betrachters des Bildes (vergeblich) abgehoben wird.

vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und

Caravaggio«.

6 Merleau-Ponty, Maurice, Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964), München, Fink, 2004, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Ein Bild und sein Doppelgänger

1.2 Konstruktionserfahrung der wechselseitigen Abhängigkeit 

von Bild und Betrachter

Das Bilderleben wird vom Betrachter als ein Vorgang wahrgenommen, der sich zwi-

schen Bild und Betrachter vollzieht und sich zu keiner Seite hin vereindeutigen lässt.

Darin wird zudem die Reziprozität des Verhältnisses wahrgenommen: Nicht nur das

Bild ist vom Betrachter und dessen Standpunkt abhängig, auch der Betrachter benö-

tigt das Bild, um sich darin zu entdecken. Dabei werden jeweils Übereinstimmungen

mit dem Bild und Überschreitungen der Bildebene spürbar. Das Bild ist nicht mit dem

Betrachter in Deckung zu bringen, aber auch nicht ganz von ihm abzuheben.

NachdemVereindeutigungen zu einer Richtung hin zwangsläufig scheitern, gelangt

der Betrachter des Narziss-Bildes zu folgender Konstruktionserfahrung. Er bemerkt

die Bildabhängigkeit des Betrachters (1) und die Betrachterabhängigkeit des Bildes (2),

während er zugleich die gegenteiligen Erfahrungen macht: der Betrachter steht nicht

ganz in Abhängigkeit zum Bild, das ihn spiegelt und das Bild lässt sich nicht ganz auf

seinen Betrachter zurückführen. In diesem Prozess erfährt der Rezipient in der Bild-

betrachtung nicht nur etwas über sich, sondern auch etwas darüber, was Spiegelung in

diesem umfassenden Sinne meint – mit allen Kehrseiten, die eine Selbstbetrachtung

mit sich bringt. Er erfährt, was Spiegelung noch heißt: sich nämlich nicht im Bild ge-

spiegelt zu finden. Und hier entsprechen die Inkongruenzen des Bildes denen des Be-

trachters. Das, was ihn dort anschaut – also das, was ihn konstituiert – ist er nicht.

In diesem Sinne tritt uns das Narziss-Bild als ein im psychologischen Sinne ›echter

Spiegel‹7 entgegen. Er ermöglicht eine umfassende Spiegelerfahrung und führt uns an

einem Bild vor, wie sich eine Selbst-Konstruktion vollzieht und welchen Belastungen

diese Formenbildung ausgesetzt ist. Die Doppelkonstruktion des Bildes, bestehend aus

einem Bild und (s)einem Betrachter, trifft auf eine Doppelkonstruktion im ›außenste-

henden‹ Betrachter des Bildes. Indem er im Prozess der Bildbetrachtung zum Selbstbe-

trachter wird, erfährt er sich als einheitlich (vollständig) und uneinheitlich (unvollstän-

dig) zugleich. Ebenso vollzieht sich das Spiegeln als ein doppelläufiger Prozess – als

das Spiegeln eines Bildes und als Erfahrung, sich im Bild gespiegelt wiederzufinden.

Dabei wird die Wechselseitigkeit des Vorgangs entdeckt: Nicht nur das Bild ist vom

Betrachter und dessen Standpunkt abhängig, auch der Betrachter benötigt das Bild,

um sich darin zu entdecken. Dies führt zum nächsten Punkt. Das Bild ist nicht nur ein

Doppelgänger des Betrachters, sondern auch der Betrachter erscheint als Doppelgän-

ger des Bildes und ermöglicht eine Wesensbestimmung des Bildes. Die Bilderfahrung

führt in der einen Richtung als Spiegelerfahrung zu einer Auseinandersetzungmit dem

Selbst-Bild und in der anderen Richtung zu der Frage: Was denn in dieser Selbstschau

überhaupt das Bild ist, das dort an der Wand hängt. In dieser Weise treten die beiden

Fragen »Bin ich’s? und die Frage »Was ist das Bild?« gepaart miteinander auf. Diese

7 An späterer Stelle wird zu zeigen sein, wie sehr diese Spiegelerfahrung die Phasen des Narziss-

Mythos vor und nach der Erkenntnis inkludiert. Die Aufdeckung erweist sich in der Spiegelerfah-

rung des Narziss-Bildes als eine Umgekehrte: Die Erkenntnis liegt nicht darin, dass Ich es bin, der

sich da im Spiegel anschaut, sondern dass dieses Ich nicht selbstidentisch mit sich ist. In demMa-

ße, wie es auf ein Anderes bezogen ist und sich einer Verbildlichung widersetzt, entgeht es sich.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 213

beiden, ineinander gebrochenen Fragen, werden von der Konstruktionsseite her als die

gleichzeitige Bildabhängigkeit des Betrachters (1) und Betrachterabhängigkeit des Bil-

des (2) beantwortet, ohne dass sich die Seiten ganz miteinander in Deckung bringen

lassen.

Im Folgenden werden diese beiden Seiten der Konstruktionserfahrung getrennt

voneinander vorgestellt und jeweils mit Theorien in einen Austausch gebracht, die die

Bild- und Ich-Genese zumThema haben. Hierüber wird exploriert, wie sich jeweils das

Bild vom Betrachter her bzw. der Betrachter vom Bild her in seinem Wesen zu be-

stimmen sucht. Der erste Zug der Konstruktionserfahrung, die Bildabhängigkeit des

Betrachters (1), wird auf den sogenannten primären Narzissmus als ein Stadium in der

Entwicklung des Einzelindividuums bezogen. In der Durchsicht der Studien undTheo-

reme zum Narzissmus wird bei Freud (implizit) ein Bild auffällig, das die Ich-Genese

konstituiert. Lacan expliziert die Bildgenese in seinem berühmten Aufsatz zum Spie-

gelstadium.

Die zweite Seite der Konstruktionserfahrung, die Betrachterabhängigkeit des Bil-

des (2), wird mit einem umstrittenen Ursprungsmythos der Malerei in Austausch ge-

bracht. Alberti eröffnet sein Malereitraktat »Della Pittura« mit der These, Narziss sei

der »Entdecker des Bildes« gewesen.8 Nach einer Vorstellung der Deutungen und Wi-

dersprüche dieses Diktums wird dargelegt, inwieweit es in diesem Ursprungsmythos

um das Entdecken und Betrachten geht, das ein Bild schafft und seinen Bildschöpfer

zugleich verwandelt.

Die Bildtheorie von Alberti und die Narzissmus-Theorie nach Freud und Lacanmar-

kieren jeweils einen Anfangspunkt. In dem einen Fall geht es um das früheste Stadium

in der Genese des Ichs (an einemBild) und im zweiten Fall um ein erstes Bild, das seinen

Betrachter zu einem Selbstbetrachter werden lässt. Wenngleich aus unterschiedlichen

Zeiten und Kontexten stammend, beziehen sich dieTheorien, der Ursprungsmythos der

Malerei wie auch die Geburtsstunde des Ich, jeweils auf den Narziss-Mythos. Beiden

Theoriegebilden ist gemeinsam, dass mit ihnen der Begriff »Spiegelstadium« assoziiert

ist. In beiden Fällen steht, analog zum Konstruktionsproblem der Bilderfahrung, die

Frage nach der Haltbarkeit bzw. Unhaltbarkeit dieses Bildes im Raum – und zwar als

Wunsch das Bild zu erhalten oder zu ihm zurück zu retardieren. Es wird hier jeweils im

Anschluss gezeigt, wie dieses Spiegelbild bzw. Spiegelstadium – analog zur Bilderfah-

rung – jeweils überschrittenwird, das Spiegeln eine Schattengestaltmit sich bringt und

auf Reste, einen ›Anderen‹ und die Notwendigkeit des Austauschs aufmerksam macht.

1.2.1 Die Betrachterabhängigkeit des Bildes und das Spiegelstadium 

nach Alberti

Zunächst werden die Erlebensmomente gesammelt vorgestellt, in denen der Betrachter

die Erfahrungmacht, dass das Bild in Abhängigkeit zu ihm steht, dass er die Bildgenese

bedingt. In einem zweiten Schritt wird diese Form der Bildgenese mit den Ursprungs-

mythos der Malerei nach Alberti in einen Zusammenhang gebracht.

8 Vgl. Alberti, Leon Battista:Della Pittura. Über dieMalkunst (1435), hg. v. Bätschmann, Oskar und

Gianfreda, Sandra, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Ein Bild und sein Doppelgänger

1.2.1.1 Die Betrachterabhängigkeit des Bildes

In den Interviews mit den Bildbetrachtern wird deutlich, dass sich der Betrachter un-

mittelbar in das Bildgeschehen hineingezogen fühlt. Er kann »irgendwie was reinpro-

jizieren und wieder was rausnehmen«. Dieser Vorgang ist in Abhängigkeit zu ihm va-

riabel: »Je nach Interpretation sucht man sich dann Argumente« (3). In dem einen Fall

ist es »eine gerade Linie und es ist hinreichend klar getrennt« und in einer anderen

»Interpretation würde ich sagen: es ist keine Linie, sondern nur ein paar weiße Akzen-

te« (3). Es ist zudem Betrachter-abhängig, was in den Blick genommen wird: »Wenn

ich stehe, bin ich mehr auf das, was oberhalb der Wassergrenze liegt, […] konzentriert.

Also nehme ich das Bild als Ganzes besser wahr« (9). Der Betrachter erfährt sich als Teil

dieser Ergänzungen und das Bild vom eigenen Standpunkt abhängig. Ideen, Gedan-

ken, und Imaginationen zum Bild führen zu einer permanenten Transformation: So

verändert sich auch »das Bild im Kopf […] aus irgendeiner Seherfahrung« heraus (9).

Die verschiedenen Sichtweisen werden in Abhängigkeit zur eigenen Körperkonstituti-

on oder zum Bildungsstand verständlich. Unschärfen des Bildes könnten darüber ent-

stehen Brillenträger zu sein (5) oder unter einem Stigmatismus zu leiden (2); Fehlen-

des wird in Abhängigkeit zum eigenen Bildungsstand (11) gebracht. Dies liefert zum

einen eine Begründung für die Uneinheitlichkeit des Bildes, zum anderen lässt sich

Uneinheitlichkeit durch Variation (gezielt) herstellen. So ergeben sich in verschiedenen

Blickperspektiven Unterschiede: »Da muss man den Kopf so in den Nacken machen

[…] falls man so guckt, sieht man das wirklich so« (7). Der Betrachter bemerkt im Pro-

zess der Bildbetrachtung, dass das Bild sprichwörtlich ›im Auge des Betrachters liegt‹.

Im Vergleich der beiden Bildhälften können Bildgehalte beim Durchwandern des Bil-

des verloren gehen: Denn »bis man unten angekommen ist, akzeptiert man dann ›Ja,

das ist ein Auge, das ist genau gleich‹, obwohl es nicht gleich ist« – denn »man sieht

nicht mehr diese Feinheiten« (9). Die Bildgehalte werden in Abhängigkeit zur eigenen

Perspektive – körperlich/räumlich, aber auch geistig/emotional – gesetzt: So wirkt das

Bild anders, »wenn ich es von unten betrachte« (7). Da man letztlich »nicht entscheiden

kann, ob die Augen des Betrachters im Bild geöffnet oder halb geöffnet« sind, kommt

es auf die eigene Sichtweise an, die man ergänzend mithinzunimmt: »Aber mir gefällt

geschlossen besser, rein aus eigener Interpretation« heraus (6). In welcher Weise die

Inkongruenz von Betrachter und Spiegelbild interpretiert wird, obliegt ebenfalls dem

Betrachter: »Aber letztlich bleibt es mir überlassen mir zu denken, dass er sich selber

genauso sieht, wie ich ihn oben sehe« (2).

Der Betrachter erfährt seine Beteiligung an der Bildgenese und macht zugleich die

Erfahrung, dass er sich in dieser Annäherung entfernt: »Ich spüre, dass das eine Pro-

jektion von mir ist« (8). Neben einem Perspektivwechsel lässt sich beliebig Störendes

über ein Ausblenden oder Abschweifen tilgen. Es entsteht ein imaginiertes Bild, das als

›inneres Bild‹ das Bild an der Wand sogar ersetzen kann: »Ich entferne mich vom Bild«

und »denke jetzt über meine Gedanken mehr nach« (4). Wenn »man genauer hinschaut

undmal der Intuition folgt mit den geschlossenen Augen und allem, ist es auf den zwei-

ten Blick aber auch so, dass sich die Aufmerksamkeit selbst nicht mehr so auf das Bild

richtet.« (6). Der Betrachter macht die Erfahrung, dass er »gerade gar nicht groß hin-

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 215

schauen [muss]« – denn es »funktioniert in dem Fall eher als Spiegel von Erzählungen

und Erfahrungen, Denken […]« (3).

Ebenso deutlich wie im imaginativen Ersetzen des Bildes durch ein inneres Bild tritt

die Betrachterabhängigkeit darin hervor, sich räumlich vom Bild zu entfernen und es

nicht mehr anzusehen: So in der Vorstellung, das Bild von hinten anzuschauen und es

hierüber zu einem »Original« zu machen (3). Mit einer Beendigung des Interviews wird

die erheiternde Vorstellung verknüpft, dass sich dann auch Narziss vom Bild löst und

sich wegbewegt. Es handelt sich dann um ein erlösendes Sich-Lösen vom Bild (4). Fol-

gende ironische Wendung eines Probanden bringt die verspürte Betrachterabhängig-

keit des Bildes auf den Punkt: »Um zu existieren, braucht er unsere Anwesenheit – weil

wenn wir nicht weggehen, bleibt er da« oder wird untergehen (8).

1.2.1.2 Narziss als Entdecker des Bildes

Die Betrachterabhängigkeit des Bildes findet sich in der Konzeption des Kunstwerks

in Positionen wieder, die den Anteil der Betrachtung für die Bilddeutung betonen. Ein

historischer Repräsentant dieser Auslegungsrichtung ist der prominente Kunsttheore-

tiker der Frührenaissance Leon Battista Alberti. Er definiert, so die breit geteilte Mei-

nung, das künstlerische Bild in seiner Herkunft als Spiegelbild. Sein Malerei-Traktat

»De Pictura«/»Della Pictura« verstand er als Anleitung für Künstler, insbesondere Ma-

ler seiner Zeit. Darin beschäftigte er sich intensiv mit dem Spiegel als Hilfsmittel der

Malerei, aber auch mit dem Vorgang des Sehens und der Übertragung des Gesehenen

auf die malerische Fläche. Sein berühmt-berüchtigtes Diktum, Narziss sei der »Ent-

decker des Bildes«9, ist in der kunstgeschichtlichen Forschung viel diskutiert worden.

Da es auf einen solchen Gehalt der mythologischen Erzählung in den prominenten an-

tiken Überlieferungen des mythologischen Textes keinen Anhalt gibt, wird davon aus-

gegangen, dass sich Alberti diesen Ursprungsmythos der Malerei, angelehnt an den

Narziss-Mythos, frei ausgedacht hat.10 Offensichtlich fand Alberti im Narziss-Mythos

ein geeignetes Bild, das seine Lobrede auf den Spiegel und die Malerei zu stützen ver-

mochte.Denn nach Alberti ist Narziss nicht nur der Entdecker des Bildes, er ist zugleich

ein Künstler, der ein Bild schafft und es als Kunst verewigt. Damit ist das Betrachten

des (Spiegel-)Bildes nach Alberti, wenn nicht sogar gleich- so doch dem Bildschaffen

vorausgesetzt.11 Nicht das Tun, das Malen im engeren Sinne, bedinge das Bild. Es ist

bei Alberti die Betrachtung als eine Entdeckung des Bildes, die den Betrachter erfor-

dert, ihn zugleich zeigt und bildlich verdoppelt. Der idealisierende Gehalt dieses »ers-

ten Bildes« wird in einer Lobrede von Alberti deutlich, die zugleich eine Hymne auf die

Vorherrschaft der Malerei unter den Künsten darstellt.

9 Vgl. Blümle, Claudia: »Die Blindheit des Narziss«, in: Goebel, Eckart und Bronfen, Elisabeth

(Hg.): Narziss und Eros: Bild oder Text?, Bd. 2, Göttingen: Wallstein-Verlag 2009 (Manhatten Manu-

scripts), S. 101-113, hier S. 107.

10 Die Forschung ist sich inzwischen einig, dass Alberti den Ursprungsmythos der Malerei frei erfun-

den hat. vgl. Bätschmann, Oskar: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, in: Poeschke, Joachim

und Syndikus, Candida (Hg.): Leon Battista Alberti.Humanist.Architekt.Kunsttheoretiker, Münster:

Rhema 2008, S. 39-52, hier S. 41.

11 Damit knüpft der Ursprungsmythos derMalerei nach Alberti die Bildgenese, analog zu einer Seite

der Konstruktionserfahrung, ebenfalls an den Vorgang des Betrachtens.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Ein Bild und sein Doppelgänger

»Über ein solches Ansehen also verfügt die Malerei, dass ein meisterhafter Maler er-

fahren wird, wie seine Werke verehrt werden und er selbst für einen zweiten Gott ge-

halten wird. […]

Wahrscheinlich wirst du keine Kunst finden, außer einer vollkommen hässlichen, die

sich nicht auf die Malkunst bezöge, weshalb sich sagen lässt, dass jede Art von Schön-

heit, die du in den Dingen findest, aus der Malerei geboren ist.

Überdies haben unsere Vorfahren dieMalkunst nochmit der folgenden Ehrung ausge-

zeichnet:Währendwohl alle übrigenKünstler als ›Handwerker‹ angesprochenwurden,

rechnete man allein den Maler nicht den Handwerkern zu.

Deswegen pflege ich im Kreis meiner Freunde gerne nach dem Lehrspruch der Dich-

ter zu sagen, dass der zu einer Blume verwandelte Narziss der Erfinder der Malkunst

gewesen sei. Fasst man nämlich die Malerei als Blüte aller Künste auf, so kommt die

ganze Sage von Narziss hier sehr gelegen. Würdest du vom Malen sagen, es sei etwas

anderes als ein ähnliches Umarmen jener Wasseroberfläche durch Kunst?«12

Alberti hebt im Folgenden seinen Ursprungsmythos von dem des Schattenmythos nach

Plinius ab.13 Dieser auf das erste Jahrhundert nach Christus datierte Mythos erzählt

die Geschichte zweier Liebender, die sich trennen müssen. Nach Plinius sei das erste

Bild durch ein zeichnerisches Festhalten der Schattenumrisslinie entstanden, um über

den Weggang des Geliebten hinwegzutrösten.14 Wenngleich das »Umarmen der Was-

seroberfläche«, wie auch im Schattenmythos, den Impuls des Festhaltens eines Bildes

beschreibt, so liegt die Differenz zwischen Plinius und Alberti im Entdecken und Be-

trachten des Bildes, das als Spiegelbild den Betrachter inkludiert.

Die Abwendung von der Geschichte des Schattens durch Alberti lässt sich darin be-

gründen, dass es Alberti um eben dieses ›Sehen‹ als Bildschöpfung geht, durch das es

sich von einem Tun, die Schatten-Umriss-Linie ziehen, abhebt. In dieser Richtung lässt

sich der Kommentar verstehen, dass nach Alberti allein die Maler nicht zu den Hand-

werkern zählten und durch ihre Fähigkeit zur Anschauung zu Höherem berufen sei-

en.15 Indem Alberti die Malerei von der Handwerkskunst abhebt, betont er den Aspekt

des Entdeckens als ein Betrachten des Bildes gegenüber seiner handwerklichen Her-

stellung. Zugleich ist das »Festhalten« als eine Umarmung der Wasseroberfläche bei

Alberti nicht rückwärtsgewandt, während die Geschichte von der Schattenumrisslinie

einen nostalgisch-melancholischen Zug trägt.

Bätschmann, der das Alberti-Traktat ausgiebig erforscht hat, weist in diesem Zu-

sammenhang auf eine Fehlübersetzung hin, wonach Narziss in zahlreichen Deutungen

des Alberti-Diktums zum ersten Maler eines Bildes erhoben wird, während der Wort-

laut »inventor picturae« oder »inventore della pittura« in der Übersetzung »Entdecker

12 Alberti, Leon Battista: Della Pittura. Über die Malkunst (1435), S. 103.

13 Nordhoff weist daraufhin, dass Alberti Quintilian mit Plinius verwechselt. vgl. Nordhoff, Clau-

dia: Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 155.

14 Plinius, der Ältere: Naturalis Historia, Bd. XXXV, München: Artemis und Winkler 1990, S. 151. An

den Prometheus-Mythos erinnert, dass der Vater der Liebenden bei diesemBild hilft, indem er die

Schattenumrisslinie mit Ton füllt.

15 Ein zweiter Grund für die Ersetzung der Schattengeschichte der Malerei durch eine Spiegelge-

schichte könnte die Konnotation des Schattens als Trugbild in der Ideenlehre nach Platon sein.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 217

des Bildes« heißt.16 Dieser Unterschied stützt die Deutung des Alberti-Diktums, dass

die Bildgenese nach Alberti nicht auf die bildschaffenden Tätigkeiten im engeren Sinne

bezogen ist, sondern zunächst in einem Entdecken bzw. Betrachten des (Natur-)Bildes

liegt. Im Kontext der Kunsttheorie von Alberti stellt die Entdeckung der Naturerschei-

nung jedoch lediglich ein Hilfsmittel dar, um die Wirklichkeit im Bildentwurf in einer

idealeren Weise hervorzubringen. Die eigentümliche Wandlung des Narziss vom Be-

trachter in den Maler eines ›ersten‹ Bildes stellt allerdings nicht ein bloßes Versehen in

der Übersetzung des Alberti-Diktums dar. Sie findet sich auch in einer früheren Quelle

bei Philostratos in der Beschreibung einer Narziss-Darstellung17 und reicht bis in die

Jetztzeit. Auch die Narziss-Darstellung des Caravaggio wird von Brehm als ein »Modell-

fall des Bildermachens« gesehen, wonach Narziss »als Erfinder der Malerei«18 in Szene

gesetzt sei.

Die Diskussion um das ›Machen‹ oder nur ›Ansehen‹ des Bildes weist auf das unge-

klärte Verhältnis zwischen Bild und Betrachter hin. Genauer: sie verdeutlicht das Hin-

eingeraten des Betrachters, der schließlich kein Betrachter, sondern der Maler eines

›eigenen‹ Bildes ist. Die Bilderfahrung führt dies in einer Richtung an das Extrem einer

vollkommenen Ersetzung des Bildes als einer äußeren Gegebenheit durch ein inneres

Bild (s.o.). Während das ›Malen‹ des Bildes im Beschönigen, Weglassen und Imaginie-

ren zur Genese eines Idealbilds beiträgt, so schlägt dieses schließlich um, weil es sich

als nur noch ›gemacht‹ erweist und an den Realitäten vorbeigeht. Ein solches Kippen

des Idealen findet sich noch nicht bei Alberti. Seine Lobrede auf das erste Bild als einem

Spiegelbild markiert vielmehr eine epochaleWende in der Frage der abbildenden Funk-

tion von Kunst. In ihr kommt eine für die Renaissance charakteristische Neubewer-

tung der Naturerscheinungen zum Ausdruck.19 Erscheinungen der Natur stehen nicht

(mehr) in platonischer Tradition in Verdacht über das wahre Sein der Dinge (Eidos)

hinwegzutäuschen20, sondern die Erscheinungen können (wie der Spiegel) zu Hilfs-

mitteln des Malers werden, Wirklichkeit in einer idealeren Form hervorzubringen. In

dieser Weise betont Alberti am Mythos den Aspekt der Wandlung (in eine Blume) und

liest ihn insgesamt in der Art einer Auferstehungsgeschichte. Das »Umarmen der Was-

seroberfläche« beschreibt die Bildgenese als das Festhalten von etwas Flüchtigem und

die Verwandlungsmacht der Kunst (Narzisse), die hier gleichsam etwas Unmögliches

vollbringt. So feiert Alberti in seinem Malerei-Traktat die Errungenschaften einer neu-

16 Bätschmann, Oskar: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, S. 49.

17 Vgl. Nordhoff, Claudia: Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17.

Jahrhunderts, S. 153-154.

18 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 339. Brehm geht davon aus,

dass Caravaggio das Traktat des Alberti gekannt haben muss.

19 In diesem Sinne spricht sich Alberti in seinem Traktat auch für den Einsatz von Spiegeln in der

Malerei und das Arbeiten amModell aus.

20 Vgl. Stoichiţă, Victor I., Victor I.: Eine kurze Geschichte des Schattens, München: Fink 1999 (Bild und

Text), S. 23. Stoichiţă macht auf eine möglicherweise unterschiedliche Bewertung der Naturer-

scheinungen, Spiegel und Schatten, bei Platon aufmerksam, da Reflexe im Wasser von ihm als

eidola, Schatten dagegen als phantasmata bezeichnet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Ein Bild und sein Doppelgänger

en Kunst, die im Licht der Naturwissenschaften sich auf Auge und Spiegel beruft – hier

in den Worten des Alberti-Interpreten Gerhard Wolf:

»Wir sind von der Welt des Schleiers in jene des Spiegels gewechselt, weil sich in der

Vollendung das Bild völlig zu einem Spiegel schließt oder als virtuelles Fenster öff-

net.«21

In der Idealisierung dieses Spiegelbildes lebt die Ganzheitsvorstellung, die auch die

Spiegelerfahrung derNarziss-Darstellung auf der Ebene derHauptfiguration prägt. Ein

solcher Glaube kann also nicht nur den Einzelnen, sondern ganze Kulturen/Epochen

prägen.

Zurück zumNarziss-Mythos in Bild und Erzählung: Narziss wird als Selbstbetrach-

ter zum Maler, wie auch der Betrachter des Narziss-Bildes, der wie an seiner Stelle

auf ein Bild schaut, ein Bild entdeckt (schafft) und sich darin zu sehen beginnt. Der

Betrachter des Bildes – und dies führt zur Konstruktionserfahrung zurück – fühlt sich

tatsächlich beteiligt an dem, was sich ihm als Bild darstellt. Das Bild ist von ihm und

seinen Tätigkeiten (der Blickrichtungen, des Perspektivwechsels, der Konstitution) ab-

hängig und entsprechend variabel. Er entdeckt sich als Betrachter und schaut schließ-

lich auf sich. Dieser Gedanke lässt sich in der Richtung fortführen, dass der Betrachter

des Bildes gleichzeitig seine Schöpfung bedingt.

Mit der Umdeutung des Entdeckens eines ersten Bildes im Narziss-Mythos durch

das Malen eines ersten Bildes, wird der Schöpfungscharakter des Bildes gegenüber der

Naturerscheinung der spiegelnden Wasserfläche betont und – ebenfalls im Geiste Al-

bertis – die Aufgabe von Kunst hervorgehoben, Wirklichkeit nicht einfach nachzuah-

men, sondern zu verschönern. Im Gegensatz zum Ursprungsmythos bei Alberti ver-

kehrt sich jedoch im Bilderleben die freudige Selbstentdeckung im Spiegel in ein Be-

fremden, sich von den Realitäten wegzubewegen und einem imaginierten, illusionisti-

schen Bild aufzusitzen. Was der Bildbetrachter der Narziss-Darstellung auf einer Seite

der Konstruktionserfahrung als eigene Bildschöpfung wahrnimmt, löst sich derart von

den Realitäten des bildlichen Gegenübers ab, dass sich die Idealisierung nicht halten

lässt. Zudem tritt das Spiegelbild in der Bilderfahrung noch in anderen Qualitäten als

denen des Erkennens und Erstrahlens hervor.

Auch aktuelle Deutungen des Narziss-Bildes knüpfen an die Position der Bildschöp-

fung aus der Betrachterperspektive an. Der Kunstphilosoph Bernhard Lypp beispiels-

weise verdeutlicht am Narziss-Bild ein Entgleiten im Bild-Betrachter-Duo, wie es sich

auch in den nebenfigurativen Zügen der Bildwirkung findet. Lypp erhebt Narziss zum

Maler22 und dennoch scheint der Maler seine Bildschöpfung nicht in der Hand zu ha-

ben. Die Narziss-Darstellung zeige das verschobene Verhältnis des Malers (Narziss) zu

seinem Modell (Abbild) und eine Form des Entgleitens:

21 Wolf, Gerhard: »Arte superficiem illiam fontis amplecti, Narziss und die Erfindung der Malerei«, in:

Göttler, Christine und et al.l. (Hg.): Diletto e Maraviglia. Ausdruck und Wirkung in der Kunst von

der Rennaissance bis zum Barock, Emsdetten: Imorde 1998.

22 Lypp bezieht sich nicht auf Alberti, macht jedoch ebenfalls Narziss zum Maler und sein Bild zum

Modell

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 219

»So geht der Blick desModells in sich und zugleich aus dem Bild hinaus, und derMaler

wird zur Chiffre und zum Schatten seiner selbst.«23

Analog zur Spiegelerfahrung,wie sie die Probanden in den nebenfigurativen Dimensio-

nen machen, betont Lypp in der Bildinterpretation das Schattenseitige und Verschobe-

ne dieses Spiegelbildes.Wie in der explorierten Bilderfahrung beinhaltet der Spiegel die

verrückenden Qualitäten, die von Lypp als eine fehlende Deckungsgleichheit und Greif-

barkeit beschrieben ist. Das Bild zeigt seinen Betrachter nicht in einer 1:1-Abbildung.

Die Betrachterabhängigkeit des Bildes ist keine absolute – das »Modell« liegt nicht ganz

im Entwurf seines Schöpfers, der im Mythos ein Betrachter ist: er geht »aus dem Bild

hinaus«.24

Diese Reste einer nicht gelingenden Übereinstimmung bilden den Kern der Kon-

struktionserfahrung, wie er hier zunächst von einer Seite, der Betrachterabhängigkeit

des Bildes dargelegt wurde. Sie werden von den Probanden als Unsicherheit beschrie-

ben, ob das Bild wirklich ganz von ihrer Betrachtung abhängt.Mit anderenWorten: Das

Festhalten des Bildes – mit Albertis Worten die Umarmung der Wasseroberfläche – ge-

lingt nicht ganz. Das Bild steht nicht ganz in Abhängigkeit zum Betrachter. Das Alberti-

Diktum, das Narziss, der eigentlich ein Selbstbetrachter ist, zum Entdecker des Bildes

macht, entspricht der Bilderfahrung, da sich die Betrachter des Narziss-Bildes an der

Bildentstehung beteiligt erleben. Und gleichzeitig decken sich Maler und Modell, Bild

und Betrachter nicht ganz – es bleibt ein feiner Rest (Schatten/Anderer), der sich nicht

ins Ganze fügt. Es wird deutlich, wie sehr die Narziss-Darstellung in dieser Frage der

Bildgenese durch den Betrachter zwischen dem idealen Spiegelbild und dem Schatten-

seitigen der Spiegelerfahrung oszilliert.

1.2.2 Die Bildabhängigkeit des Betrachters und das Spiegelstadium 

nach Lacan

In diesem zweiten Zug der Konstruktionserfahrung vollzieht sich ein Perspektivwech-

sel. Er zeigt die Konstruktion aus umgekehrter Perspektive. Nicht nur das Bild hängt

vom Betrachter und seinem Blickwinkel (wenn auch nicht ganz) ab, auch der Betrachter

bemerkt seine Bildabhängigkeit. Diese Seite der Konstruktionserfahrung am Narziss-

Bild wird anschließend mit der Bildgenese im primären narzisstischen Stadium in ei-

nen Austausch gebracht.

1.2.2.1 Die Bildabhängigkeit des Betrachters

Der Betrachter macht die Erfahrung, dass er auf ein Bild schaut, das ihn angeht – so als

werde er von ihm angeblickt. Seine Tätigkeiten, Vorstellungen scheinen auf dieses Bild

bezogen.Hieran vermag sich der Betrachter schließlich in den Aspekten, die ihn konsti-

tuieren, zu entdecken. (Wie auch in 1.2.1.1 wird das Bild zum Spiegelbild). Die folgende

Beschreibung fasst zunächst wieder die in diese Richtung gehenden Erlebensmomente

der Konstruktionserfahrung zusammen:

23 Lypp, Bernhard: »Spiegel-Bilder«, S. 427.

24 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Ein Bild und sein Doppelgänger

Das Bild regt den Betrachter dazu an, sich darin zu spiegeln: »Ja, ich würde das am

liebsten hier nachahmen, aber das mach ich natürlich nicht (lacht)« (10). Diese Nach-

ahmungen werden wiederum durch die Interviewerin gespiegelt: »Du stützt dich jetzt

so auf wie er.« »Du hast das gerade so nachgemacht, wie er sich dem Wasser so an-

nähert« (8). Zudem finden sich die Probanden im Bild gespiegelt wieder. Eine Proban-

din sieht sich in der Spiegel-Reflektion als Frau (10). Oder der Betrachter sieht sich

in spezifischen Eigenschaften gespiegelt: So fühlt sich eine Probandin im selben Alter

wie der Betrachter im Bild (9) oder entdeckt sich selbst darin als »lebensoptimistische«

Person (1). Der Betrachter stellt fest: »Das Bild hat eine Dynamik in sich selbst, aber

allmählich hat es mit mir zu tun« (5). Er versucht das »mit seinen Augen« zu sehen

und macht die Erfahrung: »Du musst das darstellen, mit demselben Blick« (5). Und so

»schauen wir uns das an [und] es könnte ein Spiegelbild von uns sein« (3).

Neben der Spiegelung im übertragenen Sinne vermag sich der Betrachter auch phy-

sisch imBild zu spiegeln und zu erkennen – allerdings nur fragmenthaft: »Also der Sinn

von einem Spiegel ist ja, dass ein Material so reflektiert [wird], dass man sich selbst

drin sehen kann […] Das funktioniert hier mit bestimmten Reflexen« (3). Der Spiegel

dient dem Identifizieren, dem Beschaubar-Werden ›eigener‹ Anteile an einem Gegen-

über, das sich zu einem Bild formiert. Dieses »Identifikationsmoment« (9) steigert sich

hier in einem Verschmelzen, dem Einswerden mit dem Bild (s.o.). Die Paradoxie des

Identifizierens mit dem Bild wird in folgendem Zitat deutlich: »Ich versuche mich mit

der Figur zu identifizieren. Ich schaue jetzt wirklich, was ich wäre« (5).

1.2.2.2 Primärer Narzissmus als Bild-/Ichgenese

Die Bildabhängigkeit des Betrachters als zweite Seite der Konstruktionserfahrung wird

nunmit einer Bildtheorie in Austausch gebracht, die, aus einem anderen Kontext stam-

mend, ebenfalls als »Spiegelstadium« bekannt ist. Anders als bei Alberti geht es in dieser

Bildtheorie nicht um die Geburtsstunde der Malerei, sondern um die Genese des Ich.

Lacan macht den Zusammenhang von Bild und Ich-Genese mit der Benennung des

narzisstischen Stadiums als »Spiegelstadium« explizit und verdeutlicht die Rolle des

Spiegels als »Bildner der Ichfunktion«.

Etwa vierzig Jahre vor Lacanwird schon in den freudschen Studien zumNarzissmus

ein das Ich prägendes Bild auffällig. Der nun folgende Vergleich der beidenTheorien in

Bezug auf die Frage der Bildabhängigkeit ist insofern fruchtbar, als dass er das ›Bild‹,

an dem sich das ›Ich‹ entdeckt, sehr deutlich im Übergang des physischen und des Vor-

stellungsbildes zeigt. Er offenbart eine Ebene der Bild-Betrachter-Interaktion, die sich

als Teilungsprinzip im Einzelindividuum vollzieht. Auf diesen Aspekt wird an späterer

Stelle eingegangen.

Die Narzissmus-Theorie, von Freud selbst als eines der verworrensten Felder der

Psychoanalyse bezeichnet, ist äußerst uneinheitlich. Diese Unheitlichkeit betrifft das

psychoanalytische Forschungsfeld im Ganzen, wie die freud’sche Konzeption des Nar-

zissmus im engeren. Von daher eine Vorbemerkung zur Eingrenzung der Texte und

Verwendung der Begrifflichkeiten, auf die sich die Ausführungen zum Bildbegriff in

derNarzissmus-Theorie beziehen: Freud führt den Begriff desNarzissmus 1914 in seiner

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 221

Schrift »Zur Einführung in den Narzissmus« offiziell‹ in die Psychoanalyse ein25. Er un-

terscheidet – und diese Differenz und Terminologie ist im psychoanalytischen Denken

gängig – einen primärer von einem sekundären Narzissmus. Der primäre Narzissmus

bezeichnet in der erstenTheoriebildung ein Stadium in der Entwicklung des Ich, in dem

der Säugling, der zuvor noch nicht zwischen einem Innen und Außen zu unterscheiden

vermag, eine Vorstellung von sich als einer Einheit entwickelt.26 Der sekundäre Nar-

zissmus, der als Krankheitsform bekannt ist, ist als ein Rückfall in dieses frühe Stadium

im Sinne einer Regression zu verstehen. An späterer Stelle wird darauf eingegangen,

inwieweit es auch hier um eine spezifische Bildqualität und Bildgebundenheit handelt,

die den pathologischen (sekundären) Narzissmus charakterisiert.27

Anfänglich bezeichnet der »primäre Narzissmus« in derTheoriebildung Freuds den

Übergang vom Autoerotismus28 zur Objektlibido. Es handelt sich um ein Zwischensta-

dium, in welchem sich die im Autorerotismus noch ungebündelten und ›archaischen‹

Triebe in der Ich-Genese bündeln. Es kommt also im narzisstischen Stadium zu ei-

ner libidinösen Besetzung/»Entdeckung« des Ichs, bevor sich die hier gebildete Ichli-

bido – fluide werdend – auf andere Objekte zu richten vermag. Gänzlich ohne »Ich« ist

die zweite Konzeption des primären Narzissmus durch Freud. Sie fällt in eine Phase der

Weiterentwicklung des Instanzenmodells.29 In dieser Konzeption wird die Unterschei-

dung zwischen Autoerotismus und Narzissmus von Freud fallengelassen. Das primäre

narzisstische Stadium entspricht in dieser Konzeption, vereinfacht gesagt, dem Au-

torerotismus, der stark körperbezogen, einen noch undifferenzierten und objektlosen

Zustand beschreibt. Sein Urbild ist nach Freuds späterer Definition das des intrauteri-

nen Lebens.30

Wenngleich dieser spätere Begriff des primären Narzissmus, im aktuellen psycho-

analytischen Denken überwiegt, so steht er zugleich in starker Kritik. Die Autoren J.

25 Zuvor erscheint der Begriff bei den Überlegungen zur Objektwahl Homosexueller (1910) und bei

dem Fall Schreber (1911). vgl. Laplanche, J. und Pontalis, J.-B.: Das Vokabular der Psychoanalyse

(1973), 21. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019, S. 317.

26 Die Narzissmus-Studien beschreiben auf der Ebene des primären Narzissmus ein frühes Ich-

Verständnis, das (noch) die Qualitäten des Ungeteilten trägt. Es handelt sich um eine frühe Er-

scheinungsform des Ichs, das sich den Realitäten noch nicht (in gleichemMaße) hat stellen müs-

sen wie eine spätere Form. Das Empfinden des Subjekts als einer Einheit dauert im späteren Ich-

Verständnis fort.

27 Wenn im Folgenden vom ›Ich‹ oder vom ›Subjekt‹ die Rede ist, so folgt dies der Terminologie von

Freud und Lacan, die grundsätzlich von Ich sprechen, wenn es um ein Ich-Bewusstsein geht. Wäh-

rend das »Ich« die Empfindung des Individuums bezeichnet, eine nach außen hin abgeschlossene

Einheit zu sein, steht das ›Subjekt‹ für die Unabgeschlossenheit nach außen, sowie für Anteile, die

es nicht kennt, von denen es kein Bewusstsein hat.

28 Autoerotismus wird definiert als die »Eigentümlichkeit eines frühen, infantilen sexuellen Verhal-

tens, wodurch ein Partialtrieb, der an das Funktionieren eines Organs oder die Reizung einer ero-

genen Zone geknüpft ist, an Ort und Stelle seine Befriedigung findet, das heißt: 1. ohne daß er

eines äußeren Objektes bedarf; 2. ohne Beziehung zu einem einheitlichen Körperbild, zu den An-

fängen einer Ichbildung, wie es für den Narzißmus charakteristisch ist.« Laplanche, J./Pontalis,

J.-B.: Das Vokabular der Psychoanalyse (1973), S. 79-80.

29 Vgl. ebd., S. 319.

30 Freud zit.n. ebd., S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Ein Bild und sein Doppelgänger

Laplanche und J.-B. Pontalis beklagen, dass die Terminologie/der Bezug zum Narziss-

Mythos hierüber gänzlich unbrauchbar wird, setzt Narzissmus doch »eine Bild von

sich« bzw. eine irgendwie geartete »Spiegelbeziehung« voraus. Es macht also von hier

aus, so die Autoren, keinen Sinn den primären Narzissmusmit dem Zustand eines »un-

differenzierten Empfindungsstroms« gleichzusetzen. Der zweite Kritikpunkt an dieser

späteren freud’schen Konzeption des primären Narzissmus bezieht sich grundsätzlich

auf die Annahme der Objektlosigkeit des frühen Stadiums, eine Kritik, die unter ande-

rem von Melanie Klein kommt.31 Die Studie folgt der Kritik an der späteren bild- und

objektlosen Konzeption des »primärenNarzissmus« insbesondere aus dem erstgenann-

ten Punkt. Die Ausführungen in dieser Studie zum narzisstischen Bildbegriff beziehen

sich somit auf die Anfänge der Theoriebildung des primären Narzissmus durch Freud.

Von hier aus (und nicht von der zweiten Konzeption aus) lässt sich der Bogen zum la-

can’schen Spiegelstadium schlagen.32 Das Augenmerk liegt hier auf dem von Freud und

Lacan auf unterschiedliche Weise beschriebenen Moment eines Übergangs, der seinen

Ausgang bei einem noch weitgehend undifferenzierten Zustand des Säuglings nimmt,

hin zur Ich-Entdeckung (Lacan) bzw. zur libidinösen Ich-Besetzung und Einheitsbil-

dung (Freud).

Das Herausarbeiten der Verbindung der beiden Theorien soll nicht die Differen-

zen zwischen der ersten Konzeption Freuds zum »primären Narzissmus« und dem

Spiegelstadium nach Lacan nivellieren. (Sie werden beide für sich genommen, wie die

vorangegangene Diskussion zeigt, bis heute unterschiedlich gedeutet und kontrovers

diskutiert.) Vielmehr geht es in den Ausführungen darum, sie – in Ergänzung zueinan-

der – in der Frage der unterschiedlichen Beschaffenheit des »Bildes« in dem besagten

Übergangsstadium für die Fragestellung fruchtbar zu machen. Während es hier um

den Übergang des physischen und imaginären Bildes geht, steht interessanterweise im

Kern der Debatte umdas primäre narzisstische Stadium ebenfalls der psycho-physische

Zusammenhang: Wie löst sich aus dem Körperzustand so etwas wie Bewusstsein/eine

Imagination heraus?

Lacan beschreibt in seinem Aufsatz, »das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunkti-

on« (1949) das innerseelische Geschehen in dieser Selbstentdeckungsphase des Ich. Er

geht von einer frühen und konkreten Spiegelerfahrung aus. Das Anblicken des eigenen

Spiegelbildes, so Lacan, sei für diese Entdeckung des Ichs als einer Einheit ausschlag-

gebend. Er datiert das Stadium auf den 6. Monat (bis spätestens 18. Monat), in dem der

Säugling anders als ein gleichaltriges Tierwesen noch der »motorischen Ohnmacht und

Abhängigkeit« unterliege.33 Das Spiegelbild begegne demKind »als Relief in Lebensgrö-

ße«, also als eine klar umrissene Gestalt, die sich zudem »in einem Außerhalb« befinde.

Die »jubilatorische Aufnahme« dieses Spiegelbildes erklärt Lacan über ein plötzliches

Heraustreten aus der motorischen Ohnmacht, die das Anschauen der eigenen Gestalt

31 Vgl. ebd., S. 321-322.

32 Vgl. ebd., S. 475.

33 Vgl. Lacan, Jacques: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion (17. Juli 1949)«, Lacan Schriften I,

4. Aufl., Berlin: Weinheim 1996, S. 61-70, hier S. 63-64.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 223

ermöglicht. Es ist die Erfahrung, sich in diesem Außen einmal klar umrissen zu sehen,

die schließlich die Vorstellung befeuert, über sich verfügen zu können.34

Wenngleich Freud auf der Ebene des primären Narzissmus noch keinen Einfluss

eines Spiegels oder metaphorisch des Spiegelns (durch andere) in der Herausbildung

des Ichs konstatiert – dies geschieht erst in der Verschiebung der Ich-Libido auf Ob-

jekte – so findet sich auch in seinen Überlegungen eine Bildmetapher, die das Stadi-

um des primären Narzissmus kennzeichnet. Das Ich trägt zudem idealistische Züge.

So werden Freud die magischen Gedanken, Allmachts- und Größenphantasien, wie sie

sich sowohl im Seelenleben von Kindern und primitiven Völkern finden, Anlass auf eine

»ursprüngliche Libidobesetzung des Ichs« zu schließen, die das Stadium des primären

Narzissmus kennzeichnet.35 Wie in der Konzeption des Spiegelbildes als Bildner der

Ich-Funktion bei Lacan liegt auch bei Freud die Idealität des Bildes in der (Selbst-)Er-

fahrung einer all-umfassenden Einheit begründet, in der sich das Subjekt als vollstän-

dig wahrnimmt.36

»Diesem Idealich gilt nun die Selbstliebe, welche in der Kindheit das wirkliche Ich ge-

noß. Der Narzißmus erscheint auf dieses neue ideale Ich verschoben, welches sich wie

das infantile im Besitz aller wertvollen Vollkommenheiten befindet.«37

Die Ich-Entwicklung, so lässt sich aus der Beschreibung schließen, geht mit der Ent-

deckung eines Bildes einher. Mit anderen Worten: Der Narzissmus gründet auf einer

frühen Form der Selbstbetrachtung. Zugleich erfahren wir etwas über die Qualität bzw.

den Gehalt dieses ersten (Selbst-)Bildes. Es trägt einen idealen-illusionistischen Cha-

rakter (s.o.). Neben der Qualität des Bildes tritt auch seine Funktion deutlich hervor.

Das Bild suggeriert dem Selbstbetrachter,mit sich eins zu sein. Dieses Einheitsempfin-

den, in welchem ein Innen von einem Außen geschieden wird, verleiht dem Selbstbe-

trachter ein Gefühl der Macht und des Einflusses auf Welt. In diesem Zusammenhang

beschreiben Freud und Lacan auf unterschiedliche Weise38, wie der primäre Narziss-

mus einen hilflosen Zustand ablöst: Der Säugling tritt im narzisstischen Stadium aus

einem »undifferenzierten Empfindungsstrom«39 heraus und wird aus seiner »motori-

schen Ohnmacht und Abhängigkeit«40 befreit. In diesem Einheitsversprechen, das die

Bildgenese motiviert, lebt zugleich die Illusion. An der Spiegelbild-Erfahrung macht

34 Dieses früheMachtempfinden zeigt sich im sekundärenNarzissmus als Größen- und Verfolgungs-

wahn. Das Ich-Ideal beim Erwachsenen führt Freud auf die Phase des primärenNarzissmus, einem

Zustand der Vollkommenheit, des Eins-Seins mit sich zurück. In diesem Ich-Ideal als »Ideal-Bild«

reinszeniert sich nach Freud der »kindliche Größenwahn« in gedämpfter Form. Der »primäre Nar-

zissmus« bildet also eine Vorform eines späteren Ideal-Bildes – vorstellbar als eine Phase, in der

das Individuum im Einheitsempfinden bereits auf sich zu schauen beginnt.

35 Vgl. Freud, Sigmund: »Zur Einführung des Narzissmus (1914)«, S. 43.

36 Im Unterschied zu Freud betont Lacan die Visualität eines real in einem Außen erscheinenden

Bildes.

37 Freud, Sigmund: »Zur Einführung des Narzissmus (1914)«, S. 60-61.

38 Freud geht von einer ursprünglichen Einheit des Subjekts und Lacan von Zerstückelung/

Zusammenhangslosigkeit im frühen Stadium vor dem Narzissmus aus.

39 Freud, Sigmund: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S. 199.

40 Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion (17. Juli 1949)«, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Ein Bild und sein Doppelgänger

Lacan deutlich, wie hier nur ein Teil des Körpers, zudem räumlich versetzt erscheint

und das visuelle Fixieren des Bildes erfordert. Es führt den Betrachter, so Lacan, in die

Bewegungslosigkeit – will er das Bild erhalten.

»Die totale Form des Körpers, kraft der das Subjekt in einer Fata Morgana die Reifung

seiner Macht vorwegnimmt, ist ihm nur als ›Gestalt‹ gegeben, in einem Außerhalb,

wo zwar diese Form eher bestimmend als bestimmt ist, wo sie ihm aber als Relief in

Lebensgröße erscheint, das sie erstarren läßt, und einer Symmetrie unterworfen wird,

die ihre Seiten verkehrt – und dies im Gegensatz zu der Bewegungsfülle, mit der es sie

auszustatten meint.«41

Dieser täuschende Gehalt des Bildes als »FataMorgana« einer anschaulichen Gestalt hat

Anklänge an die freud’sche Ich-Konzeption. Nach Freud bleibt auch nach Überwindung

des primären Narzissmus das hier geborene ›Ich‹ etwas Äußerliches, Scheinhaftes, das

dem Subjekt eine ›äußere‹ Gestalt verleiht. Freud bezeichnet das Ich als »Fassade«, die

vieles für seine Absicht hält, in Wirklichkeit aber durch Strebungen motiviert wird,

die das Ich selbst nicht einmal kennt.42 Freud deckt auf, dass dieses Selbstverständnis

»Trug« sei, dass sich das Ich »nach innen ohne scharfe Grenze in ein unbewußt seeli-

sches Wesen fortsetzt«.43 Die Erkenntnis, sich selbst nicht ganz zu überblicken, die das

narzisstische Bildversprechen enttäuscht, stelle für das Einzelindividuum eine Krän-

kung dar und bewirke auf der Ebene der Einzelbehandlung die größten Widerstände.

Das ›Ich‹ ist demnach Spielball diverser innerseelischer Strebungen, die es nicht über-

blickt. Freud weitet diesen Gedanken noch aus: Dem innerseelischen Trugbild eines

sich fest umrissen geglaubten Ichs, entspricht nach Freud eine illusorische Selbstsicht

der gesamten Menschheit auf sich.44

Neben der Täuschung spricht aus der Beschreibung des Spiegel-Moments bei La-

can noch eine weitere Bild-Charakteristik: Sie lässt den Selbstbetrachter erstarren und

schränkt ihn in seiner »Bewegungsfülle« ein. Diese Kehrseite der narzisstischen Bildge-

bundenheit wird in den freudschen Schriften zum sekundären Narzissmus besonders

deutlich. Freud beschreibt die Genese des pathologischen Narzissmus wie folgt: Auf-

grund einschneidender Kränkungserfahrungen kommt es zu einem Rückgriff auf das

frühe Ideal-Bild und zu einer Fixierung auf dieses Bild. Verkürzt gesagt: Das narziss-

tisch gekränkte Individuum zieht sich auf sich selbst zurück. Diese Regression ist im

Libidohaushalt als eine Zurückverwandlung der Objektlibido in Ichlibido zu verstehen.

Während dies im Schlafzustand einen alltäglichen Vorgang darstellt – auch hier zieht

sich die Objektlibido auf das Ich zurück – leidet der narzisstisch Erkrankte unter einer

mangelnden Fluidität undWandlungsfähigkeit der Libido (s.u.). Der pathologische Ge-

halt des sekundären Narzissmus besteht also in dieser mangelnden Fluidität, welche

41 Ebd.

42 Das Einheitsempfinden des Subjekts wird dem Ich (als einer von vielen Instanzen) zugerechnet.

43 Freud, Sigmund: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S. 198.

44 Vgl. Freud, Sigmund: »Die drei Kränkungen der Menschheitsgeschichte (1917)«. Diese Entmachtung

des Ichs in psychoanalytischer Forschung stellt er in eine Reihe zweier weiterer Kränkungen der

Menschheitsgeschichte: »Das Ich ist nicht Herr im eigenen Haus«.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 225

die Austauschbewegung zwischen einem Innen und Außen erschwert. Das ›Ich‹ ist so-

mit beim narzisstisch Erkrankten vergrößert, abgeschottet und in libidinöser Hinsicht

unbeweglich. Dieser Rückzug auf das frühe Ideal-Bild schützt zwar vor relativieren-

den Einwirkungen der Außenwelt, errichtet jedoch gegen sie »eine Mauer«, die in einer

ausgeprägten Form selbst innerhalb der Psychoanalyse unüberwindbar scheint.45 Der

Rückzug und die Fixierung auf ein idealisiertes Selbst-Bild erschwert somit durch sei-

ne Starre und Unzugänglichkeit das Leben in seinem Vollzug.46 Es handelt sich um

ein künstliches Festhalten, das sowohl die Bildgenese, wie auch den Rückgriff auf ein

frühes Bild motiviert.

In diesen Beschreibungen lassen sich unschwer die Erfahrung einer »Bildbarriere«

und des Erstarrens in der Bilderfahrungmit der Narziss-Darstellung erkennen. Sie zei-

gen die Kehrseiten des Bildes an, das sich lebendigen Entwicklungen, Austausch und

Prozessen entgegenstellt. Sie sind – aus der psychoanalytischen Theorie heraus – un-

trennbar mit dem Ideal-Bild verknüpft. Der Austausch der Narzissmus-Theorien bei

Freud und Lacan mit der Konstruktionserfahrung der Bildabhängigkeit des Betrach-

ters verdeutlicht noch einmal das Zusammenwirken von Haupt- und Nebenfiguration

in der Spiegelerfahrung. Neben der Funktion des (Spiegel-)Bildes als Bildner der Ich-

Funktion und seiner Kehrseiten, erfahren die Bildbetrachter wie auch auf der Ebene 1

der Konstruktionserfahrung, dass der Betrachter nicht ganz in Abhängigkeit zum Bild

steht. Diese Überschreitung der Bildgebundenheit soll nun mit der Frage zusammen-

gebracht werden, wie das narzisstische Stadium – auch als Bildstadium zu bezeich-

nen – lebensgeschichtlich überwunden wird. Freud hat sich mit diesen Übergängen

ausgiebig beschäftigt. Ihm blieb die Ablösung des Autoerotismus durch den primären

Narzissmus bis zuletzt unklar, sodass er beide Stadien in einer späteren Theoriebil-

dung zusammenfallen ließ (s.o.). Hier füllt Lacan mit der Spiegelbilderfahrung eine

Forschungslücke: es ist nach Lacan die Selbstentdeckung im Spiegelbild, die das nar-

zisstische Stadium einleitet. Und auch für dasHeraustreten aus demprimärenNarziss-

mus in das darauffolgende Stadium der Entwicklung, geprägt durch die Fähigkeit des

Einzelindividuums die primären Bezugspersonen libidinös zu besetzen, findet Freud

zunächst keinen äußeren Anlass. Da der Narzissmus durch den Zustand eines behag-

lichen Sich-Selbst-Genügens geprägt ist, war davon auszugehen, dass sich diese Phase

erhalten will. Freud erklärt das Heraustreten aus dem primären Narzissmus schließ-

lich, analog zur Genese des sekundären Narzissmus, den er als libidinösen Rückzug auf

das Ich versteht, aus den Vorgängen im Libidohaushalt heraus. Nach Freud muss es zu

einer Form der »Stauung der Libido«47 gekommen sein, die das Kreisen um das wohl-

gefällige Bild durchbricht und das Aufgestaute in der Metapher des Staudammes zu

einem Abfließen bringt. Kurz gesagt: mit dem Überschreiten des Narzissmus beginnt

sich die Ich-Libido auf Objekte zu richten und abzufließen. In der Weiterentwicklung

des Individuums ist es zudem der Einfluss Anderer, der das im Narzissmus über ein

45 Vgl. Freud, Sigmund: »Die Libidotheorie und der Narzißmus (1917)«, Vorlesungen zur Einführung in die

Psychoanalyse Und Neue Folge, Bd. I, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag

2000 (Studienausgabe).

46 Lacan beschreibt eine solche Starre bereits in der primären ich-bildenden Spiegelerfahrung.

47 Freud, Sigmund: »Die Libidotheorie und der Narzißmus (1917)«, S. 406.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Ein Bild und sein Doppelgänger

Bild hergestellte ›Ich‹ neu konstituieren und es zu einem Vermittler zwischen eigenen

(Trieb-)Ansprüchen und einprasselnden Realitäten werden lässt.48

Diese Form der Bildüberschreitung erleben auch die Betrachter des Narziss-

Bildes – und zwar sowohl in der verflüssigenden Spiegelerfahrung, die das über ein

Bild hergestellte ›Ich‹ sukzessive auflöst, als auch in den verrückenden Spiegelquali-

täten, die das kontemplative Sich-Selbst-Genügen in seiner hermetischen Kreisform

durchbricht. So lässt sich sagen, dass das Narziss-Bild in der Bilderfahrung insofern

eine »echte« Spiegelung bewirkt, da sie nicht nur das narzisstische Ich-Ideal-Bild in

Szene setzt. Das Narziss-Bild belebt in der Bildwirkung auch die schmerzliche Erfah-

rung, sich nicht ganz in den Blick zu bekommen. In ihr werden die Bildtäuschungen

entlarvt. Dem Betrachter begegnen zudem die im Ideal-Bild abgespaltenen Anteile,

die ein Schattendasein führen. Das Bild konfrontiert mit Abweichungen und Fehlen-

dem, das bildinkompatibel ist. In der Bilderfahrung wird deutlich, wie das Ideal-Bild

beinahe unerträglich wird und durch ein Herunterbrechen auf Alltagserfahrungen

eine ironische Brechung erfährt. Mit Freud ließe sich sagen, dass sich hierin so etwas

wie eine Überwindung des primären Lust-Ichs vollzieht. Das Ich entwickelt sich zu

einer Einheit, die sich als notgedrungen uneinheitlich erfährt. Es untersteht fortan

dem Realitätsprinzip und ist durch Brüche und Unvollkommenheiten geprägt. Der

›Andere‹ im Bild steht somit für all‹ das Andersartige, das bildinkompatibel, aber

lebensnotwendig ist.

Es handelt sich zudem um einen Prozess, in welchem das Ideal-Bild nicht völlig

abgelöst wird. Beides ist gleichzeitig in der Bilderfahrung wirksam. Und auch diese

simultane Existenz zweier gegensätzlicher Bildqualitäten entspricht den sich erhalten-

den und nicht völlig abzulösenden Entwicklungsstufen des Individuums. An diversen

Phänomenen, dem Zustand der Verliebtheit, der Erkrankung eines Organs und am

Schlafzustand zeigt Freud, wie sich die Objekt-Libido wieder ins primäre »Lust-Ich«

(vergleichbar dem Zustand des primären Narzissmus) zurückzuziehen vermag. Dieses

fluide Hin-und Her der Libido vergleicht Freud mit einem »Protoplasmatierchen«, das

seine Pseudopodien ausschicken und beliebig wieder zurückzuziehen vermag.49 Freud

geht von einem tagtäglichen Regredieren in einen solchen frühen Zustand der Einheit,

nämlich im Schlaf aus – wenngleich auch hier ›ein Aufgehen ohne Rest‹ nicht ganz ge-

lingt und sich im Traum als einer Wunscherfüllung ebenfalls Zensoren zur Geltung

48 Freud beschreibt, wie sich das primäre »Lust-Ich«, das auf unmittelbare Bedürfnisbefriedigung

drängt, den Realitäten stellen muss, um zu überleben. Aus einer schmerzlichen Erfahrung des

Fehlens (z.B. des Hungers) setzt ein Realitätsprinzip ein, das Freud dem Ich als Tätigkeit zurechnet

und dasWünsche imHinblick auf ihre Realisierbarkeit hin überprüft, verwaltet, begrenzt hält. Das

Einsetzen dieses Prinzips löst dabei das Lustprinzip nicht gänzlich ab, sondern vermag Teile der

Sexualtriebe zu transformieren. Diese Umwandlungs-/Verschiebungs-Notwendigkeit liege in den

Realitäten begründet, die oftmals ein direktes Verfolgen der Triebwünsche nicht gestattet und das

Individuum sogar zu gefährden vermag.

Vgl. Freud, Sigmund: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S. 200.

49 Vgl. Freud, Sigmund: »Die Libidotheorie und der Narzißmus (1917)«, S. 402.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 227

bringen und diesen entstellen.50 In den von Freud beschriebenen Fällen, dem Rückzug

der auf Objekte ausgesandten Libido aufs Ich, sieht er eine zu einer früheren Einheit

hin regredierende Dynamik amWerk. Er unterscheidet hier alltägliche Retardierungs-

momente von pathologischen – der Unterschied zwischen beiden liege einzig in der

Beweglichkeit dieser Hin- und Her-Bewegung zwischen libidinöser Selbst- und Ob-

jektbesetzung.51 (s.o.)

Auf der Ebene 2 der Konstruktionserfahrung ließ sich im Austausch mit einschlä-

gigen Narzissmus-Theorien zeigen, dass die Bildabhängigkeit des Betrachters das Bild

und seinen Betrachter in eine nur vermeintliche Deckungsgleichheit bringt und hier-

über ein Ganzheitsempfinden bewirkt. Dies erleben die Befragten zum Bild in einem

mühevollen Suchprozess, der kein Ende nimmt. Am sekundären Narzissmus werden

die Folgen eines Festhaltens an einem Ideal-Bild, das selbstidentisch sein soll, deutlich:

Es führt zu einer mangelnden Austauschbewegung, Realitätsferne und Erstarrung. Die

Genese des Ichs an einemBildmacht zugleich als Spiegel auf die Notwendigkeit des Bil-

des in der Selbstkonstitution aufmerksam. Wie auch auf Ebene 1 der Konstruktionser-

fahrung sind hier Spiegel und Schatten – synonym gesetzt für das Sich-Sehen und das

Sich-Entgehen – gemeinsam wirksam. Lacan bringt diese doppelte Realität des Bildes

auf den Punkt:

»Von diesem Bild nimmt er die Einheit nur außerhalb und in einer antizipierenden

Weise wahr. Aufgrund dieser doppelten Beziehung, die er zu sich selbst hat, werden

sich sämtliche Objekte seiner Welt immer um den Schatten seines eigenen Ichs struk-

turieren. Sie werden alle einen fundamental anthropomorphen, wir wollen sagen ego-

morphen Charakter haben. In dieser Wahrnehmung wird für jeden Menschen seine

ideale Einheit evoziert, die nie als solche erreicht wird und ihm in jedemMoment ent-

geht.«52

Sowohl die Bilderfahrung, als auch die vorgestellten Narzissmus-Theoreme offenbaren

die Notwendigkeit des Bildes (als Ideal-Bild) und seine Überschreitung (den Schatten,

den Rest, den Anderen). So wie das Bild nicht gänzlich in Abhängigkeit des Betrachters

steht, irgendwie doch eine Gegebenheit darstellt und über den Betrachter hinausweist,

so erfährt sich auch der Betrachter an seinem Selbstbild (Ich-Vorstellung) nicht ganz

mit ihm in Übereinkunft. Diese Erfahrung in der Betrachtung des Narziss-Bildes deckt

sich mit den Kehrseiten und Entwicklungen, die die weitere Entwicklung des frühen

narzisstischen Bildes nimmt. Es lässt sich festhalten, dass von keiner Seite her, we-

der von der Betrachterabhängigkeit des Bildes her, noch von der Bildabhängigkeit des

Betrachters eine vollkommene Übereinstimmung gegeben ist. Die Dopplungen des Be-

trachters wie des Bildes sind jeweils nicht ganz miteinander in Deckung zu bringen.

50 Vgl. Freud, Sigmund: »Der Traum (1916)«, Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse Und Neue

Folge, Bd. I, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe),

S. 101-244, hier S. 148ff.

51 Vgl. Freud, Sigmund: »Die Libidotheorie und der Narzißmus (1917)«, S. 406.

52 Lacan, Jacques:Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik derPsychoanalyse (1954/55), hg. v.Haas,

Norbert, Weinheim, Berlin: Quadriga 1991 (Das Seminar, Buch II), S. 213.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die vorgestellten Theorien zur frühen Ich-Genese bei Freud und Lacan wurden da-

nach befragt, inwiefern es eines ›Bildes‹ in der Entwicklung des Ichs bedarf (Ontogene-

se). Seine Funktion liegt darin, dass es eine Einheitsbildung über die Teilung bewirkt.

Das gebildete Ich vermag sich selbst als Ich zum Objekt nehmen. Es ist ›Ich‹, indem

es zum Selbstbetrachter wird. Diese Einheit, die das Bild, indem es gegenübertritt,

ermöglicht, muss jedoch überschritten werden (zum Ablaufen gebracht werden), da-

mit das Individuum nicht in der Einkapselung des Ich=Ich endet. Entsprechungen zu

dieser Bildfunktion finden sich imUrsprungsmythos derMalerei nach Alberti (Phyloge-

nese). In Analogie zum Stadium des primären Narzissmus, in welchem das Individuum

mithilfe des Bildes aus dem undifferenzierten Empfindungsstrom heraustritt, liegt die

Bedeutung des ersten Bildes bei Alberti u.a. in seiner Haltbarmachung einer fließenden

und flüchtigen Wirklichkeit.

Die beiden Ursprungs-Theorien, die auf den Narziss-Mythos zurückgehen, bewe-

gen gleichermaßen die Frage nach den Gründen der Bildgenese. Das gemeinsame Mo-

tiv des Bildschaffens kann in beiden Ursprungs-Theorien als das Festhalten einer flie-

ßenden/flüchtigen Wirklichkeit benannt werden. Beiden Bildern, dem Selbst-Bild des

primären Narzissmus, wie dem Kunstschaffen als Festhalten eines Bildes haftet somit

der Zug des Imaginären, Idealen und Illusionistischen an. An ihnen wird zugleich die

Frage der Haltbarkeit/Unhaltbarkeit eines Bildes im Vergleich zu der fließenden und

flüchtigen Wirklichkeit virulent.

1.3 Ein Spiegel-Bild und sein Schatten

Die beiden Theoriebezüge zum Spiegelstadium aus Kunsttheorie und Psychoanalyse

zeigen jeweils auf unterschiedliche Weise, dass das schillernde Spiegelbild nicht halt-

bar ist. Es hält den Realitäten nicht stand, entgleitet oder drängt darauf überschritten

zu werden. Von beiden Seiten der Konstruktionserfahrung werden Abweichungen vom

Spiegel beschrieben. Das zunächst schillernde Spiegelbild gibt nicht alles zu erken-

nen. Mit anderen Worten: Über dem leuchtenden Spiegelbild liegt ein Schatten. Dieser

wird in der Bildbannung als verfolgender Schatten wirksam und erscheint in Form ei-

ner Schattengestalt, die auf abgespaltene Realitäten, verborgeneWünsche aufmerksam

macht. Der Schatten steht zudem für das, was nicht Bild ist. Er hängt dem ›Ich‹, das

sich über ein Bild herstellen ließ, wie ein Rest an und fügt sich nicht ins Ganze. Dem

Betrachter des Narziss-Bildes begegnet nicht nur die Verdopplung, indem er sich in

einem Bild erkennt (Spiegel). Ihm begegnet zugleich das mit diesem Spiegelbild In-

kongruente. Es löst damit sein Ganzheitsversprechen als Bild nicht ein.

Ein bild-immanenter Widerspruch liegt zudem in der mangelnden Sichtbar-

keit – lässt sich doch von Bildern erwarten, dass sie etwas zu sehen geben. So sind es

ausgerechnet die Augen des Betrachters im Bild, die überschattet sind und ein we-

sentliches Bilddetail verdecken. Diese Überschattung spitzt das Erlebensmoment der

erschwerten Sichtbarkeit zu und macht das Betrachten eines Bildes zu einem zentralen

Bildthema. Einen weiteren Aspekt des Bildwiderspruchs vergegenständlicht die Schat-

tengestalt, auf die der Betrachter schaut. Während Bilder in der Regel einen Moment

zu konservieren vermögen, zeigt das Abbild eine Gestalt, die im Schwinden begriffen

ist. Ihr Schwinden verweist auf die Realitäten außerhalb des Bildlichen, vor allem

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 229

auf die der Transformation und der Vergänglichkeit. Die Schattengestalt zeigt zudem

einen ›Anderen‹ und personifiziert das Erleben des Andersartigen/Abweichenden,

das die gesamte Bilderfahrung durchzieht. Anders als in der Erzählung gelangt der

Betrachter zu der Erkenntnis, dass sich ein Selbstbild nicht von diesem Anderen zu

isolieren vermag, sondern vielmehr durch das Abgespalten-Andersartige definiert

ist – ohne mit diesem Anderen identisch zu sein.

In den Theoriebezügen zur Konstruktionserfahrung wird deutlich, wie sich das

Spiegelbild als Idealbild zunächst von diesem ›Anderen‹ oder Schattenseitigen ab-

hebt. Dass sich diese Vereinseitigung nicht halten lässt, zeigen die Brechungen und

Überschreitungen, die die beiden Spiegelstadien in der Beschreibung des ersten

Bildes und der Entdeckung des Ichs transformieren – wobei sich Bild-Genese, wie

Ich-Konstruktion als untrennbar miteinander verbunden erweisen. Das jeweils Schat-

tenseitige des Spiegels wird hier noch einmal anhand der beiden Spiegelstadien aus

Kunsttheorie (Alberti) und Psychoanalyse (Lacan) betrachtet: Der primäre Narzissmus

als Moment der Ich-Genese an einem Bild erweist sich als illusionistisches Stadium des

Eins-Sein mit sich. Es handelt sich um eine Phase der Entwicklung, die notgedrungen

überschritten werden muss. Der Vorgang lässt sich psychodynamisch als eine Stauung

der Libido erklären, die zu ›Anderem‹ hin abfließen will. Nach Lacan erzeugt die

Sehnsucht, sich ganz in einem Bild zu sehen, in der nicht gelingenden Übereinstim-

mung zudem eine Schattengestalt. In gesteigerter Form kann dieser Schatten in der

leichten Versetzung zum Spiegelbild zu einem verfolgenden Doppelgänger werden.

Das verfolgende Moment liegt in der Ausrichtung auf das Bild, das sich jedoch wie der

Schatten nicht berühren lässt.53 Es handelt sich um ein Bild, das weder greifbar ist,

noch den Selbstbetrachter ganz loslässt.

Vergleichbar mit diesen Brüchen und Verrückungen des frühen (Spiegel-)Bildes

lässt sich auch das Spiegelstadium nach Alberti nicht halten. Der idealisierende Ge-

halt seines Diktums liegt im Ausblenden der Problematik des Spiegels bzw. im Weg-

blenden der Schattenseiten des Bildes, wie sie der Narziss-Mythos erzählt. Das Alberti-

Diktum erzeugt in seiner Idealisierung der Bildszene als freudige Entdeckung einen

starken Widerspruch zur Erzählung und blendet die Problematik, dass sich das Bild

nicht halten lässt und damit die Verzweiflung des Selbstbetrachters, aus. Nach Bätsch-

mann stellt dies eine »völlige Umdeutung und Umdrehung«54 der Ovid-Lektüre dar. Im

»Umarmen der Wasseroberfläche« (Alberti) wird die Tatsache übergangen, dass Nar-

ziss darüber verzweifelt, das Bild nicht berühren/nicht ergreifen zu können. Ebenso

bleibt die Problematik des Spiegelbildes, das Verwechseln des Bildes mit der Gestalt

eines Anderen, unerwähnt. Entsprechend dieser Vereinseitigung auf die schillernden

Qualitäten des Spiegelbildes, das sich bei Alberti in Kunst transformiert, tritt in der

Darstellung der Ursprungsmythen der Malerei durch Alberti ausgerechnet eine frühere

Schattengeschichte mit der des Spiegels in einen Gegensatz (s.o.). Das Einläuten eines

53 In diesem Zusammenhang wird deutlich, warum Freud den pathologischen Narzissmus den pa-

ranoischen Erkrankungen zuordnete. Der Verfolgungswahn begründet sich aus dem vergrößerten

und fixierten ›Ich‹ heraus, das sich im Zentrum sieht.

54 Bätschmann, Oskar: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Ein Bild und sein Doppelgänger

Spiegelzeitalters des Bildes durch Alberti im Rückgriff auf den Narziss-Mythos verein-

seitigt die Erzählung in Richtung des Erkennens und Festhaltens des Bildes. Dies geht

am Entgleiten und Schattenseitigen des Narziss-Mythos vorbei und blendet das Ringen

um die Gestalt eines ersehnten »Anderen« aus.

Neben den Widersprüchen innerhalb der Deutung des Narziss-Bildes als verhei-

ßungsvolle Geburt der Malerei, ist auch der Gegensatz der Spiegel- und Schattenge-

schichte des ersten Bildes, wie ihn unter anderem Alberti betont, bei genauer Lektüre

der Mythen nicht haltbar. Der Leser trifft vielmehr auf einen gemeinsamen Kern der

beiden Erzählungen. In beiden Fällen will ein Bild festgehalten werden. Sie handeln

von der Vergänglichkeit des Lebens und offenbaren das Bildschaffen als eine Bewäl-

tigungsform dieser Realität. Bei Alberti dient das »Umarmen der Wasseroberfläche«

der Bildbannung und der späteren Wandlung in Kunst (Narzisse); bei Plinius ist es das

Nachzeichnen der Umrisslinie zur dauerhaften Vergegenwärtigung einer geliebten Per-

son.

Der Kunstwissenschaftler Victor Stoichita hebt in seiner »Kurzen Geschichte des

Schattens« den Schatten ebenfalls vom Spiegel ab, während die Bezogenheit von Spie-

gel und Schatten aus demBlick gerät. Er ordnet das Spiegelbild dem ›Selbst‹, das Schat-

tenbild dem ›Anderen‹ zu. Die Verknüpfung des Schattens mit der Figur des ›Anderen‹

argumentiert er über den bereits oben erwähnten Schattenmythos nach Plinius, wo-

nach die Schattenumrisslinie ein Bild des Geliebten festhalten und Trost spenden soll.

Entsprechend stehe der Schatten, so Stoichita, ganz im Zeichen des »Anderen«. Er be-

ruft sich in seinerTheorie zudem auf empirische Untersuchungen des Psychologen Jean

Piaget, wonach Kinder zunächst nicht ihren eigenen Schatten wahrnehmen, sondern

den von Gegenständen.55 Er kommt zu dem Schluss, dass der Schatten grundsätzlich

für einen Anderen stehe, der Spiegel hingegen auf die Identifikation des Ich hinziele.

»Der Schatten repräsentiert das Stadium des Anderen, der Spiegel das des Selbst.«56

Die Unterscheidung des Spiegels vom Schatten in den Ursprungsmythen der Male-

rei, sowie die Zuordnung verschiedener Stadien durch Stoichita, die des »Anderen« als

Schattenstadium und die des »Selbst« als Spiegelstadium erinnern an die unterschiede-

nen Stadien der Blickszene im Narziss-Mythos. Grundsätzlich werden hier die Phasen

»vor der Erkenntnis« (Phase 1) von der »nach der Erkenntnis« (Phase 2) abgehoben.57

Phase 1 wird auch als »Stadium des Anderen« tituliert und von einem Stadium der

»Identifikation« bzw. »Spiegelstadium« unterschieden.58 Wie zu Beginn dieser Studie

referiert, wird in der Kunstwissenschaft die Frage kontrovers diskutiert, welches Sta-

dium durch das Narziss-Bild von Caravaggio in Szene gesetzt ist.59 Die Differenzen in

der Deutung beziehen sich vorwiegend auf den »Blick«, worauf später noch eingegan-

gen wird. Die Interpretationen unterscheiden sich auch darin, inwieweit der Prozess

55 Vgl. Stoichiţă, Victor I.: Eine kurze Geschichte des Schattens, S. 29.

56 Ebd., S. 35.

57 Vgl. Schindler, Winfried: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und

Narziss, S. 38 und 46.

58 Vgl. de Riedmatten, Henri: »Narziss in trübenWassern – Medienreflexion und Selbstrepräsentation im

Werk des Photografen Jeff Wall«, S. 195-196.

59 Einige Autoren verorten die Szene in Phase 1 (Stadium des Anderen/Vor der Erkenntnis), andere

in die Phase 2 (Stadium des Spiegels/Nach der Erkenntnis); vgl. Teil I, Kapitel 3.3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 231

der Betrachtung in der Beantwortung dieser Frage nach dem ›Sujet‹ des Bildes berück-

sichtigt wird. So kündigt sich in der Zuordnung von de Riedmatten als Phase 2 der

Blickszene ein Verlauf, eine emotionale Veränderung des Betrachters im Bild an, die

jedoch den Vorlauf, das sogenannte ›Stadium des ›Anderen‹ abschneidet. Die Diffe-

renzen in den Zuordnungen, ebenso wie die Schwierigkeiten einen zeitlichen Verlauf

des Blickens und der Veränderung auszuschließen, lassen bereits vermuten, dass das

Narziss-Bild in der Bildbetrachtung beide Stadien, die des Anderen/Schatten und die

des Ich/Spiegels, übergreift.60

Im Vergleich der Bildexploration mit den psychologischen Grundkomplexen des

Narziss-Mythos, die eine deutliche Übereinstimmung der Bildwirkung und Komplex-

entwicklung des Mythos erbrachte, tritt ein die Stadien übergreifender Verlauf zutage.

Dies umfasst nicht nur die eigentliche Blickszene und ihre Stadien, sondern die gesam-

te Erzählung. Die Bilderfahrung als Erlebensprozess offenbart, dass sich die Blicksze-

ne nicht einem Moment der Erzählung entschieden zuordnen lässt. Die Differenzen in

der Argumentation, nach denen sich mal Blickphase 1, mal Blickphase 2 als ›Sujet‹ des

Bildes argumentieren lässt, werden im Vergleich mit der Bildwirkungsanalyse als ein

spezifischer Fokus im Blickerleben des Interpreten deutlich. Sie kommen jeweils durch

das Wegblenden bestimmter, der eingeschlagenen Deutung widersprechender Bildde-

tails zustande. Lässt man diese Unterschiede gelten und berücksichtigt den Prozess

der Betrachtung, dann eröffnet sich ein umso deutlicherer Blick auf die Ambiguität des

Bildes – seine haupt- und nebenfigurative Dynamik.61 Diese umfasst gleichermaßen

Sehnsucht, Kontemplation, Täuschung, ebenso wie Enttäuschung, Anstrengung und

Verzweiflung – ambigue Erlebensqualitäten, die sich nicht nur in der Schwierigkeit der

Blickdeutung offenbaren, sondern sie in besonderer Weise zuspitzen. Das Bilderleben

verdeutlicht, wie sehr Spiegel und Schatten einander bedingen – wobei der Schatten

hier jeweils den ›Anderen‹ bzw. das Flüchtige in der Spiegelerfahrung, sowie das im

Spiegelbild Ausgeschlossene meint. Dies wiederum deckt sich mit der Erzählung nach

Ovid, in der Spiegel und Schatten synonym verwandt werden:

»Was greifst du vergeblich nach dem flüchtigen Bild! Was du erstrebst, ist nirgends;

was du liebst, wirst du verlieren, sobald du dich abwendest. Was du siehst, ist nur

Schatten, nur Spiegelbild.« [435]62

60 Stoichiţămacht darauf aufmerksam, gestützt durch zahlreicheNarziss-Interpretationen desMit-

telalters, dass Schatten und Spiegel oft synonym verwandt wurden. »Narziß sah seinen Schatten,

liebte ihn ganz und gar und starb an dieser närrischen Liebe« (Bernard de Ventadour, zit.n. Stoi-

chiţă, S. 35). Die Schatten-Metapher ist hier jedoch sicherlich durch die im Mittelalter gängige

Moralisierung des Ovid-Textes im platonischen Sinne des täuschenden Abbildes verwendet wor-

den.

61 Dieses Ergebnis ist natürlich auch der Methode geschuldet: so geht eine zwei bis dreistündige

Bilderfahrung mit einer Transformation des Bildes einher. Mit Gadamer gesprochen, der das Bild

als eine Morphologie (Gestalt in Verwandlung) bezeichnet, stellt dies jedoch kein Artefakt dar,

sondern ist Bildern, die ein ›Indem‹ der Bezüge, liefern, angemessen.

62 Credule, quid frustra simulacra fugacia captas? Quod petis, est nusquam; quod amas, avertere,

perdes. Ista repercussae, quam cernis, imagines umbra est. [435]

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die Bildwirkungsanalyse der Narziss-Darstellung offenbart, wie das Bild als ein »In-

dem« seiner Bezüge beide Stadien als aufeinander bezogen bzw. ineinander gebrochen

zeigt.6364 Während am Narziss-Mythos und an verschiedenen Narziss-Darstellungen

Ursprungsmythen der Malerei unter unterschiedlichen Paradigmen, denen des Spie-

gels und denen des Schattens diskutiert werden, so eröffnet die Bildwirkungsanalyse

eine neue Sicht: Das Spiegelstadium inkludiert das Schattenstadium. Nicht die Ablö-

sung des Schattens durch den Spiegel führt uns somit in die »Spiegelphase der Mo-

derne«65, sondern eine neue Sicht auf den Spiegel, die den »Schatten« – metaphorisch

als Bild für einen »Anderen« oder das »Andere« im Eigenen – beinhaltet.66 Danach ver-

weist das Bild des Selbst stets auf einen ›Anderen‹. Es belebt den Wunsch, da möge

ein Anderer sein. Dass dies keine gänzlich neue Sicht ist und keine Entdeckung der

Moderne darstellt, offenbart der Narziss-Mythos. Er handelt von der Unmöglichkeit,

sich als sich selbst zu sehen. Und diesen Kern trifft auch die Narziss-Darstellung von

Caravaggio.

Das Verhältnis von Spiegel und Schatten wirft also die Frage nach dem Eigenen und

dem Anderen in der Spiegelerfahrung auf. So wie der Spiegel eben nicht nur die Identi-

fikation, das Erkennen im Sinne des »Ich bin es selbst!« zeigt, sondern in der Bilderfah-

rung die Gestalt des Anderen – hier stellvertretend für alles Abweichende, Verrückende,

Nicht-Greifbare, Zurückliegende und Schattenhafte aufscheinen lässt – tritt das Eige-

ne als das Andere in Anschauung. Im Bilderleben stellt die Entdeckung des ›Anderen‹

eine überraschende und zentrale Bilderfahrung dar. Sie geht mit einer fundamentalen

Infragestellung des ›Ich‹ einher.

2. Die (Spiegel-)Dimensionen des Anderen. »Je est un autre«

Das folgende Kapitel verlässt nun den Boden der Bildwirkungsanalyse und die im ers-

ten Kapitel hergestellten Zusammenhänge zum Narziss-Mythos und Narzissmus. Es

thematisiert die Frage der Ich-Identifizierung über ›Anderes‹, die den philosophischen

Diskurs bei Hegel und Sartre streifen und die in Form einer Bild- und Blicktheorie Ein-

gang in die psychoanalytische Theorie von Lacan und eine morphologische Konzeption

63 Vgl. Stoichiţă, Victor I.: Eine kurze Geschichte des Schattens, S. 35.

64 Dies widerspricht der Annahme, dass die unterschiedliche Konnotation von Spiegel und Schat-

ten in den optischen und ontologischen Voraussetzungen des Bildes liege, vgl. S. 35. Er selbst be-

schreibt, wie die Künstler des 17. Jahrhunderts oftmals »den flüchtigen Charakter des Spiegelbil-

des« unterstrichen hätten, vgl. S. 33

65 Vgl. Stoichiţă,, Victor I.: »Introduction to the section. Pictural Mimesis before and after 1500«, Artistic

Exchange. Akten des XXVIII. Internationaler Kongress für Kunstgeschichte, Bd. II, Berlin 1992.

66 Dass diese Sicht nicht im engeren Sinne ›modern‹ ist, belegtwiederumderNarziss-Mythos und die

Darstellung von Caravaggio. Die im Teil I, Kapitel 3.2. aufgeworfene Frage nach der Kontextualität

und Kulturabhängigkeit eines Bildes lässt sich nun dahingehend beantworten, dass Bilder – zu-

mindest dieNarziss-Darstellung – einen zeitunabhängigenKern imErleben seiner Betrachter tref-

fen. Dies bedeutet umgekehrt nicht, dass sich Bilder nicht auch unter kulturellen Aspekten be-

trachten lassen. Diese Sicht ist insbesondere für die Kunstreflexion bedeutsam, die aber nach Ga-

damer – und diese Sicht wird hier vertreten – der Kunsterfahrung nachgeordnet ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013 - am 14.02.2026, 09:21:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

