IV. Bildreflexionen

Im Bildreflexionsteil wird die Frage nach der Medialitit der Narziss-Darstellung, auf-
bauend auf der Bildwirkungsanalyse, umrissen. Die Ausfithrungen zielen nicht auf eine
Verallgemeinerung dessen, was sich im Narziss-Bild ereignet, auf »alle« Bilder ab, son-
dern auf die Spezifitit der Narziss-Darstellung: Welchen Aspekt des Bildlichen macht
sie beschaubar? Was erfahren wir iiber das Verhiltnis von Bild (Medium) und Betrach-
ter (Subjekt)? Und hat dies etwas mit Narzissmus im psychoanalytischen Sinne zu tun?
Welche >Aussage< im Hinblick auf das epistemische Potential des Bildes trifft es? Da-
mit iberschreitet die Studie den gesteckten Rahmen der empirisch-psychologischen
Untersuchung. Sie greift vor dem Hintergrund der Bildwirkungsanalyse die philoso-
phisch-metapsychologischen Bild- und Subjektfragen wieder auf, die die Forschungs-
landschaft zum Narziss-Bild pragen, und bewegt sie spielerisch vor dem Hintergrund
der gewonnen Erkenntnisse aus der Bildwirkungsanalyse. Wahrend das Narziss-Bild
oftmals selbstredend und unhinterfragt fiir diese Diskurse steht, besteht der Mehrwert
des Reflexionsteils im Versuch einer Erklirung dieser Zusammenhinge.

Der Reflexionsteil erstreckt sich iiber vier Kapitel, in denen die im Bilderleben inein-
ander gebrochenen Fragen, >Bin ich's?« und >Was ist das Bild?« jeweils aus umgekehrter
Perspektive beleuchtet und schliefllich auf allgemeine Fragen von (Selbst-)Erkenntnis
und ihrer Medialitit gelenkt werden.

Unter der Frage »Bin ich’'s?« beginnt das erste Kapitel mit einer Erorterung des Bild-
Betrachter-Verhiltnisses. Die Reflexion verdichtet die Erfahrungen der Bildbetrachtung
in einer Beschreibung, die auf die Phinomene zuriickgeht, um zwei Seiten an dem Bild-
Betrachter-Verhiltnis zu verdeutlichen: Die Bildabhingigkeit des Betrachters und die
Betrachterabhingigkeit des Bildes. Die Reflexion wird durch Beziige zu jeweils zwei Ur-
sprungsmythen vertieft, dem narzisstischen (Spiegel-)Stadium nach Lacan und Freud,
welches die bildabhingige Ich-Konstruktion beschreibt, und dem Spiegelstadium nach
Alberti, in welchem Narziss zum Maler eines ersten Bildes wird. Abschliefend wird ge-
zeigt, wie diese wechselseitige Abhingigkeit von Bild und Betrachter stets einen feinen
Rest der Nicht-Ubereinstimmung spiirbar macht, das Spiegelbild einen Schatten nach
sich zieht. Dies leitet itber zum zweiten Kapitel, in welchem eine zentrale Erkenntnis
der Spiegelerfahrung ins Zentrum riickt: die verschiedenen Spiegeldimensionen des
>Anderenc. Vom Bilderleben als einer umfassenden Spiegelerfahrung ausgehend, ver-

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Ein Bild und sein Doppelgénger

tiefen einschligige Theorien zum Thema Blick und Bild diese verschiedenen Dimensio-
nen des >Anderenc. Dabei richtet sich die Reflexion auch auf den ontologischen Status
des >Anderenc in der Frage des Ich’s als Selbstentdeckung, als Selbstbewusstsein und
Selbsterkenntnis. Darauf folgt das dritte Kapitel, das mit der Frage »Was ist ein Bild?«
dem ersten Kapitel spiegelbildlich gegeniibersteht. Unter den verschiedenen Spiegeldi-
mensionen des Narziss-Bildes fragt es zunichst danach, welche allgemeinen Bildcha-
rakteristika das Narziss-Bild >spiegelt« (1). In einem Vergleich mit anderen (gemalten)
Spiegelbildern und Narziss-Darstellungen wird der Fokus auf die Bedeutung des Spie-
gels in diesen Bildern gelegt (2). Von der Charakteristik des Narziss-Bildes als sechter
Spiegelerfahrung« ausgehend, wird das Bild auf seine Ontologie als Selbstbild hin be-
fragt (3). Aus diesen Erorterungen verdichtet sich schlieRlich die hier entwickelte These,
dass sich Bilder der Kunst selbst als Erkenntnismedien behaupten — und zwar als sol-
che, die der Abbildbarkeit von Wirklichkeit widersprechen. Diesen Faden nimmt das
vierte Kapitel auf und diskutiert das kiinstlerische Bild als Erkenntnismedium. Aus ver-
schiedenen Blickrichtungen wird nach seinem Erkenntnispotential als Bild, der Dar-
stellungsweise der Erkenntnisfragen im Bild und den Erkenntnissen, die sich am Bild
generieren lassen, gefragt. Vorweg lasst sich sagen, dass das Narziss-Bild verschiedene
Wege von Erkenntnis und ihre Kehrseiten veranschaulicht. Dabei scheint es im Hinblick
auf die vielfach getrennten Sphiren des Erfahrens und Erkennens eine bestimmte Po-
sition einzunehmen und sich fiir den Ubergang auszusprechen. Die Frage nach dem
Erkenntnis-Subjekt und dem Erkenntnis-Objekt wird vom Narziss-Bild ebenso aufge-
worfen, wie die Frage nach dem Verhiltnis von Gegenstand und Methode. Der in allen
vorherigen Kapiteln behandelte >Schatten« unterstreicht unter der hier gewihlten Per-
spektive sein erkenntniskritisches Potential. Schliefdlich werden Gegenpositionen und
Vorbehalte gegeniiber dem epistemologischen Status des kiinstlerischen Bildes vorge-
stellt, die oftmals aus der Perspektive der Sprache und des Denkens kommen.

1. Binich's? Zum Verhaltnis von Bild und Betrachter

Die Frage nach dem Verhiltnis von Bild und Betrachter stellt im Bilderleben eines der
verworrensten Themen dar, in das der Bildbetrachter im wahrsten Sinne des Wortes
verwickelt wird. Auf der Sujet-Ebene zeigt das Bild eine Bildbetrachtungs-Szene. Diese
Situation findet sich wiederholt in der Situation der Bildbetrachtung: der Bildbetrach-
ter schaut auf ein Bild, in der ein Betrachter auf ein Bild schaut. Die Bild-Betrachter-
Situation perpetuiert und entspricht darin dem Kreis, in den Bild und Betrachter durch
die durchgezogene Umrisslinie eingeschlossen sind. Die Frage nach dem Verhiltnis von
Bild und Betrachter und die jeweilige Bestimmung dessen, wer wen anblickt und was
da anblickt oder wegschaut, bleibt jedoch offen.

Zunichst wird im Bilderleben das Verhiltnis von Bild und Betrachter vom Rezipi-
enten sogleich als Spiegelszene erkannt: Der Betrachter des Bildes erwartet, dass sich
der Betrachter im Bild selbst gespiegelt sieht. Dass (auch) der Rezipient als auflenste-
hender Betrachter gespiegelt wird und eine umfassende Spiegelerfahrung durchlebt,
tiberrascht hingegen: Plétzlich sieht er sich in dem Bild. Er schaut nicht nur auf ein
Bild, sondern wird von etwas angeschaut, das ihn angeht und zugleich ist er nicht ganz

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

zufrieden, mit dem, was er da sieht. Die mediale Frage nach dem Gehalt des >Anderens,
der als und im Bild in allen Facetten des Abweichenden in Erscheinung tritt, wird in
der Erzihlung, wie in der Bilderfahrung gleichermafen virulent. »Iste ego sum! »Ich
bin es selbst!«!

Dieser Satz bildet im Narziss-Mythos einen Umschwung der Geschichte von der
Hlusion der Bildtiuschung zur Erkenntnis. Die Erkenntnis erlost jedoch nicht aus der
Bannung. Angesichts des fehlenden >Anderenc fithrt die Erkenntnis den Selbstbetrach-
ter der Erzahlung in die Verzweiflung. Die Selbstentdeckung in der Bilderfahrung als
umfassender Spiegel dagegen bewegt sich zwischen freudiger Uberraschung und Be-
fremden. Der Betrachter macht am Bild die Erfahrung, wie anziehend es ist, »sich« in
einem Bild zu sehen und zugleich, dass das Bild stark von diesem Bild abweicht. An-
ders als in der Erzihlung bleibt jedoch im Bilderleben das »Iste ego sum« der Erzih-
lung bis zuletzt unentschieden. Der Rezipient fragt sich, was von dem Gesehenen mit
ihm zu tun hat und was moglicherweise von ihm unabhingig ist. Im Abwigen dessen,
welche Anteile Bild und Betrachter am Bilderleben haben, ergeben sich zwei Perspek-
tiven. Denn das Spiegeln wird als ein doppelseitiger Prozess wahrgenommen - als das
Spiegeln eines Bildes und als Erfahrung, sich gespiegelt im Bild wiederzufinden. Der
Betrachter macht die Konstruktionserfahrung?, dass das Bild von ihm als Betrachter
abhingt und unter seinem Blick transformiert und umgekehrt, dass ihn das Bild kon-
stituiert.

Neben der reziproken Bildabhingigkeit erfahrt der Betrachter zugleich die Betrach-
terunabhingigkeit des Bildes und die Bildunabhingigkeit des Betrachters. An der Figur
des >Anderen<im Bild wird das idealisierende, einheitsstiftende und identititsstiftende
Selbst-Bild itberschritten. Das, was nicht ins Bild passt bzw. das was abweicht, schwin-
det, fragmentiert und bildet doch einen Teil der Spiegel-Bild-Erfahrung. Das Parado-
xon, sich nicht gleichzeitig sehen und mit sich identisch sein zu kénnen, setzt sich auf
der Ebene der Konstruktion in der Erfahrung fort, dass ein Bild gleichzeitig bildunab-
hingige Momente zu >zeigen« vermag.

Das Unterkapitel 1 fasst die Erlebensmomente zusammen, in denen die Probanden
um eine eindeutige Losung im Bild-Betrachter-Verhiltnis ringen. Das Unterkapitel 2

1 PuBLIus OvIDIUS NASO: Metamorphosen, S.157.

2 Die Art und Weise, wie diese beiden Fragen ineinander gebrochen sind, soll hier einmal gesam-
melt am Bilderleben vorgefiihrt werden. Es handelt sich um die Konstruktionserfahrung, die die
Probanden im Laufe der Bildbetrachtung machen. Unter einer Konstruktionserfahrung versteht
Salber den Erkenntnisgehalt eines Bildes. Dieser ist nicht vom Bilderleben abgehoben, sondern
erdffnet sich dem Betrachter im Verlaufe der Betrachtung. Anders als sprachliche Medien wirken
Bilder durch ein Ineinander ihrer Beziige in der Art eines Flechtwerks. Die Darlegung der Konstruk-
tionserfahrung erfordert somit zum einen eine Ubersetzung in das sprachliche Medium mittels
der Beschreibung. Zum anderen miissen die Konstruktionsziige entflochten und in ein Nachein-
ander gebracht werden. Die Konstruktionserfahrung teilt sich hier in drei Abschnitte; ihre jeweili-
gen Konstruktionsgehalte sind in der Bilderfahrung aufeinander bezogen. Die Betrachterabhan-
gigkeit des Bildes (1.1.) und die Bildabhangigkeit des Betrachters (1.2.) minden in die Erfahrung
der Reziprozitat, lassen jedoch immerzu einen sRest< erkennen, an dem deutlich wird, dass sich
Bild und Betrachter nicht vollstindig in Ubereinstimmung zu bringen lassen (1.3).

3 Sehen und Vorstellen werden in der Bilderfahrung als untrennbar miteinander verwoben erfah-
ren—entweder als Ergdnzungs- oder Ersetzungsverhaltnis.

14.02.2026, 09:21:51. /e e

207


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Ein Bild und sein Doppelgénger

beschreibt die Konstruktionserfahrung der Probanden, in denen die Reziprozitit des
Bild-Betrachter-Duos in den Fokus riickt. Die Bildgenese durch den Betrachter und
die Ich-Genese durch ein Bild wird jeweils von Theoriebeziigen beleuchtet, die auf un-
terschiedliche Weise auf den Narziss-Mythos rekurrieren. Das Unterkapitel 3 beleuchtet
schliefdlich den Schatten im Spiegelgeschehen oder die Reste, die die wechselseitige
Konstituierung von Bild und Betrachter hervorbringen.

1.1 Vereindeutigungen und Vermittlungen des Verhaltnisses von Bild
und Betrachter

Einheit und Teilung als Kernkomplex der Spiegelerfahrung am Narziss-Bild miinden
auf der Reflexionsebene in die Frage nach dem Eins-Sein oder Uneins-Sein mit dem
Bild. Wihrend die eine Erlebensrichtung, das Starren auf ein Bild, das Bild vom
Betrachter und vom Vorgang des Betrachtens abtrennt, sucht der Betrachter in der
hierzu kontriren Erlebensrichtung sich im Bild wiederzufinden. Die beiden Extrem-
Formen, das Eins-Seins und das Uneins-Sein, stellen zudem Bewailtigungsversuche
dar. Sie dringen auf eine Vereindeutigung des Verhiltnisses von Einheit und Teilung.
Denn der Betrachter ringt um ein prignantes Bild, welches dieser Doppelheit gerecht
werden will. Dies wird iiber ein Gleichwerden versucht, worin sich auch die Verschmel-
zungssehnsucht mit dem Bild manifestiert (Eins-Sein). Alternativ kénnen Bild und
Betrachter strikt voneinander abgehoben werden, wodurch eine Austauschbewegung
unterbrochen wird und der Betrachter aufSen vor bleibt (Uneins-Sein). In diesem Fall
riickt das Narziss-Bild Anblick und Vorstellung voneinander ab oder mit anderen
Worten: es zeigt, dass der Anblick des Bildes und die Vorstellung des Betrachters nicht
in eins fallen.

Waldenfels spricht davon, dass sich Bilder der Kunst generell »zwischen den Extre-
men eines puren Selbstbildes und eines puren Fremdbildes« bewegen.* An ein solches
Extrem fithrt die Bildbetrachtung des Narziss-Bildes heran. Der Selbstbild-Charakter
zeigt sich darin, dass der Betrachter meint, nur noch von seinen Vorstellungen/von sich
zu sprechen; das Fremdbild dagegen manifestiert sich darin, dass sich der Betrachter
einem Anblick gegeniibersieht, der nichts mit ihm zu tun hat. Das Bildmedium sreflek-
tiert« den Betrachter und bringt zugleich ein AuRerhalb zur Anschauung.

Die folgende Beschreibung geht noch einmal auf die Phinomene zuriick und
zeigt gebiindelt, wie auf dieser Reflexionsebene das Eins-Sein das hauptfigurative
Verschmelzen wiederholt und Uneinheitliches auszublenden sucht, wihrend das
Uneins-Sein dem nebenfigurativen Erstarren entspricht und die Differenzen zwischen
Bild und Betrachter betont.

1.1.1  Bild = Betrachter (Eins-Sein)
Der Betrachter im Bild und der Betrachter des Bildes machen eine identische Bilderfah-
rung, in der die Unterschiede gemeinsam ausgeblendet werden: »Ja, vielleicht fithlt man

4 WALDENFELS, BERNHARD: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 238. Walden-
fels argumentiert hierliber eine grofle Nahe zwischen Sprache und Bild, auf die im letzten Kapitel
eingegangen wird.

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

sich deshalb auch so ein bisschen in diese Person ein, weil [...] die Person auch selber
nicht [versteht], was sie gerade sieht.« (4) Selbst die Notwendigkeit, sich zu identifi-
zieren, d.h. sich in anderem wiederzufinden, wird durch den Betrachter im Bild ge-
spiegelt: »Wenn ich das Gefithl habe, dass er auch sieht, was wir sehen, habe ich eher
so das Gefiihl, dass er so die anderen mitdenkt« — mitdenkt, »wie die anderen ihn se-
hen«(9). So »korrespondiert« die Tatsache, »dass er was anderes sieht als ich« (9) mit
seiner Betrachtersituation. Diese Korrespondenz in der Differenz bildet einen Versuch
in der Uneinheitlichkeit eine Zentrierung zu finden, im Doppelten Gleichheit herzustel-
len. Das Hineinversetzen und Identisch-Werden verspricht Deckungsgleichheit, weist
aber als tautologische Konstruktion nicht iiber sich hinaus. Darin liegt die Kehrseite des
Versuchs die Uneinheitlichkeit iiber ein Identisch-Werden in eine Einheit zu bringen.

1.1.2  Bild # Betrachter (Uneins-Sein)
Das Uneins-Sein betont die Differenz zwischen Bild und Betrachter, negiert die Betei-
ligung des Betrachters und miindet schliefilich in ein erstarrtes Davorstehen.
Wiahrend es im ersten Zug zu einer Identifikation mit dem Betrachter im Bild
kommt, werden in dieser Behandlungsform der Betrachter im Bild und der Betrachter
des Bildes (Rezipient) voneinander abgehoben und die Differenzen zwischen Bild und
Betrachter betont: »Also er scheint das ja dann irgendwie anders zu sehen, als wir das
sehen, weil fiir uns ist es irritierend [...] Ich glaube nicht, dass wenn er das so sehen
wiirde, dass er das dann so spannend finde« (9). Es bleiben stets feine Differenzen
zwischen den beiden Betracherebenen: »Dadurch dass ich denke, dass er mehr sieht
als ich, habe ich schon das Gefiihl, dass ich nicht so drin stecke«. Man hat »das Gefiihl,
dass er 100 x mehr versunken ist als ich« (9). Dies kann sich wiederum zu einem totalen
Ausschluss steigern: Das ist dann so, als ob ich »das schon absolut von aufien eben
sehe« (9). Das gleiche Schicksal erleidet der Betrachter im Bild in seiner Isolierung von
der Auenwelt: »Aber wenn ich ihn jetzt angucke, denke ich mir vielleicht, dass er das
gar nicht sieht, dass wir ihn beobachten« (10). Unentschieden bleibt, »dass wir eben
nicht wissen, was wer sieht, dass wir uns das vorstellen konnen, dass es das ist, was er
sieht« (9). Wie der Narziss der Erzihlung, der schliefilich das »Trugbild« aufdeckt, fihlt
sich auch der Betrachter auf sich zuriickgeworfen. Er bemerkt, dass die Perspektiven
auf das Bild variieren kann und dass sich das Bild durch sein Zutun verindert: »Am
Ende macht der Betrachter mit dem Bild, was er will (lacht)« (1). Eine Widerfahrnis,
die Erfahrung der Trennung und Differenz, wendet sich nun in ein aktives Trennen.
Das Involviert-werden in die Bildszene hilt den Betrachter zugleich aufien vor: »Wenn
man das jetzt tibertrigt und eine Ebene rausgeht, sind wir die dritte Person, die es
anschaut« (3). Fiir diese Konstruktion der Trennung bietet sich Echo an, die in der
Bild-Darstellung fehlt: »Die ist nicht drin. Die sind wir als Betrachter« (2). Stand der
Betrachter zwischenzeitlich schon im Wasser, wird nun eine Trennung vollzogen.
So liefde sich die Uferlinie als eine »Trennung zwischen Realitit und Imagination«
deuten und auf die Trennung zwischen den beiden Betrachter-Ebenen iibertragen:
»Vielleicht sind wir gar nicht [mit ihm] im Wasser, sondern auf der anderen Uferseite,
sodass hier das Wasser nicht nur die Trennung zwischen Realitit und Imagination ist,
sondern auch zwischen uns«(9). In diesem Trennungsvorgang sollen schliellich alle

14.02.2026, 09:21:51. /e e

209


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Ein Bild und sein Doppelgénger

spiirbar werdenden Zusammenhinge zwischen Bild und Betrachter gekappt, Bild und
Betrachter voneinander abgehoben und das Geschehen zu einer Seite hin vereindeutigt
werden: »Es [ist] nur ein Bild« (11). Hierzu analog steht auch der Betrachter nur fiir
sich: »Ich rede [nur] von mir selbst« (5). Die eigene Beteiligung am Bilderleben wird
geleugnet: »Nein, ich bin eigentlich absichtslos« (3), die Assoziationen zum Bild als
»Projektion« (8) entlarvt und die eigene Involviertheit ausgeblendet: »Also dadurch,
dass ich aufen vor bin, dass ich auch alles so unter Kontrolle habe [...] habe ich irgend-
wie das Gefiihl, dass ich die Situation iiberschaue« (9). In diesem Ausblenden kommt
schlieflich nur noch ein Betrachter vor: »Ich bin nicht sichtbar und er ist sichtbar fiir
mich« (10).

1.1.3  Zwischen Bild und Betrachter

Die Frage nach den Realititsebenen und der Eigenbeteiligung am Bildgeschehen lisst
sich jedoch zu keiner Seite hin vereindeutigen. Dass die Probanden erleben, wie sie sich
tiber Vorstellungen das Gesehene erschliefRen, dass sie selbst bildnerisch titig werden,
lasst die Vorstellung des Betrachters und den Anblick des Bildes noch nicht in eins fal-
len. Ein einfaches Identisch-Machen im Sinne von »>der Betrachter sieht ein Bild, das
mit ihm identisch ist¢, das allein seine Vorstellung spiegelt, ist in der Erschlieffung
des Bildes nicht méglich; ebenso wenig das umgekehrte Extreme: »der Betrachter sieht
etwas, das mit ihm nichts zu tun hat< und aufSerhalb von ihm steht. Neben den Ver-
eindeutigungen des Verhiltnisses formiert sich das Bilderleben in diesem Zug zu einer
Vermittlungsgestalt zwischen Bild und Betrachter.

Die Unmoglichkeit des Bildes — der Betrachter (also wir) konnte die Spiegelung so
gar nicht sehen - holt ihn mit in die Bildszene und hilt zugleich eine einigermafen
sichere Betrachter-Position aufrecht: »Wir sind im Wasser« (9) — »denn wenn es hier
einen Betrachter gibe, wiirde er sich hier im Wasser befinden. Wir befinden uns ja
quasi unterhalb von Narziss, als wiirden wir im Wasser stehen. Sonst konnten wir ja
nicht seinen herunter gebeugten Oberkorper sehen [...]J« (2) Dies wiirde dann auch er-
kliren, warum »wir« das Spiegelbild so schlecht sehen: »Er miisste sich so sehen, wie
er draufien ist und wir sehen ihn halt als Reflex« (2). In diesen Beschreibungen wird
anschaulich, wie zwischen den Ebenen im Bild-Betrachter-Verhiltnis ein Kompromiss
gesucht wird. Sie vermitteln zwischen dem Eingeschlossen-sein in die Bildszene, set-
zen den Betrachter sogar ins Wasser und erhalten die Betrachter-Position aufrecht.

Dieser dritte Typus betont zudem die Bildgenese und verortet sie zwischen Bild und
Betrachter. Indem bemerkt wird, dass »der Betrachter auch eine Rolle in dem Bild
[spielt]«, entsteht »eine Kommunikation« (8). »Der Dialog zwischen den beiden Bild-
hilften« setzt sich dann »auf einer anderen Ebene zwischen dem Betrachter und dem
Bild« fort (3). So ist es der Betrachter, der die Liicken des Bildes zu fiillen verspricht:
»Ich fithle, dass er nichts fithlt« (8). In der doppelten Reflexion des Blicks wird auch die
Interviewsituation als eine Situation des Betrachtens gespiegelt: »Ich habe jetzt noch-
mal dariiber nachgedacht, ob ich dich jetzt angucke oder nicht, aber letzten Endes, wo
meine Schultern jetzt sind, das habe ich jetzt nicht aktiv reflektiert oder gesteuert. Bei
ihm ist das glaube ich in gewisser Weise dhnlich« (6). Dass dieses Verhiltnis zwischen
Bild und Betrachter reziprok ist, wird hier sehr anschaulich — denn die Korrespondenz

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

zwischen Bild und Betrachter wirke so, als ob der Betrachter des Bildes den Betrach-
ter im Bild nachahmen wiirde. Die Betrachtung bildet schlief3lich einen Zwischenraum
aus, in der die Ebenen verschwimmen und nicht mehr ganz eindeutig wird, von wel-
cher Betrachterperspektive die Rede ist. Es kommt zu erheiternden Verwechselungen:
»Jetzt wollte ich wissen: dein Blick! (lachend) Ach so! Meiner!« (1).

1.1.4  Das Ineinanderwirken von Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter)

Dem Verhiltnis von Bild und Betrachter entsprechend scheinen die beiden Bildebenen,
Anblick und Vorstellung mal zu verschwimmen, mal ganz voneinander abgehoben. Die-
se Bewegung entspricht den Figurationspolen der Verschmelzung und des Erstarrens.
Vereindeutigungen in eine Richtung - es handle sich nur um ein inneres, vorgestelltes
Bild oder nur um ein reales Gegeniiber — erweisen sich in der Bilderfahrung als nicht
haltbar.

Indem das Narziss-Bild Vorstellung und Anblick in seiner Verflochtenheit zur An-
schauung bringt, spiegelt es die Funktionsweise unserer Wahrnehmung generell. Es
reflektiert einen allgemeinen Vorgang des »Sehens« als ein Vorstellen und Anblicken
zugleich: Der Bildbetrachter betrachtet eine Blickszene, die einen Riickzugsmoment
von der Welt beschreibt und gerit selbst in eine kontemplative Stimmung, in der er
im wahrsten Sinne des Wortes die Augen schlieft. Er macht die Erfahrung, dass ein
Vorstellungsbild entsteht, das doch auf den Anblick bezogen bleibt. Und umgekehrt
bemerkt er, dass sich ein blofRer Anblick nicht ohne die Vorstellungen des Betrachters
erschlief3t.> In den Worten von Merleau-Ponty:

»Es sieht so aus, als ob meine Fihigkeit zur Welt zu gelangen, und meine Fihigkeit,
mich in Phantasien zuriickzuziehen, nicht unabhidngig voneinander funktionieren
kdnnen. Mehr noch: als ob der Zugang zur Welt nur die andere Seite eines Riickzugs
aus ihr wire, und als ob dieser Riickzug an den Rand der Welt nur eine Abhangigkeit
wire und nur ein anderer Ausdruck meiner natiirlichen Fahigkeit auf sie zuzugehen.<®

Die grundsitzliche Ambiguitit des Betrachtens, die sich zwischen Anblick (Bild) und
Vorstellung (Betrachter) bewegt, wird im Bilderleben besonders darin spiirbar, was
sichtbar und was unsichtbar ist, was im Hellen und was im Dunklen liegt. Insbesondere
die iiberschatteten Augen fachen iiber die Nicht-Sichtbarkeit des Blicks diese Form der
Reflexion an. Und gleichzeitig riickt hieriiber die Betrachtung des Bildes in den Blick.
Das Narziss-Bild lisst iiber die Verschattungen, Fragmentierungen, Abweichungen die
Bildgenese durch den Betrachter spiirbar werden und mit ihr gleichzeitig und auf pa-
radoxe Weise die Betrachterunabhingigkeit des Bildes. Denn in der Nicht-Sichtbarkeit
und der »Unschirfe« des Blicks zeigt das Bild wiederum in aller Deutlichkeit, wie sich
das Schauen auf ein Bild zwischen Wahrnehmen und Vorstellen bewegt. Es er6ffnet
einen Blick in die Bedingungen des Bildersehens (s.o.).

5 Hier sei noch einmal an die Bildanalyse des Narziss-Bildes von Kruse erinnert, in der der Blick
des Betrachters im Bild von dem Blick des Betrachters des Bildes (vergeblich) abgehoben wird.
vgl. KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und
Caravaggio«.

6 Merleau-Ponty, Maurice, Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964), Miinchen, Fink, 2004, S. 23.

14.02.2026, 09:21:51. /e e

Al


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Ein Bild und sein Doppelgénger

1.2 Konstruktionserfahrung der wechselseitigen Abhangigkeit
von Bild und Betrachter

Das Bilderleben wird vom Betrachter als ein Vorgang wahrgenommen, der sich zwi-
schen Bild und Betrachter vollzieht und sich zu keiner Seite hin vereindeutigen ldsst.
Darin wird zudem die Reziprozitit des Verhiltnisses wahrgenommen: Nicht nur das
Bild ist vom Betrachter und dessen Standpunkt abhingig, auch der Betrachter bené-
tigt das Bild, um sich darin zu entdecken. Dabei werden jeweils Ubereinstimmungen
mit dem Bild und Uberschreitungen der Bildebene spiirbar. Das Bild ist nicht mit dem
Betrachter in Deckung zu bringen, aber auch nicht ganz von ihm abzuheben.
Nachdem Vereindeutigungen zu einer Richtung hin zwangsldufig scheitern, gelangt
der Betrachter des Narziss-Bildes zu folgender Konstruktionserfahrung. Er bemerkt
die Bildabhingigkeit des Betrachters (1) und die Betrachterabhingigkeit des Bildes (2),
wihrend er zugleich die gegenteiligen Erfahrungen macht: der Betrachter steht nicht
ganz in Abhingigkeit zum Bild, das ihn spiegelt und das Bild lasst sich nicht ganz auf
seinen Betrachter zuriickfithren. In diesem Prozess erfihrt der Rezipient in der Bild-
betrachtung nicht nur etwas tiber sich, sondern auch etwas dariiber, was Spiegelung in
diesem umfassenden Sinne meint — mit allen Kehrseiten, die eine Selbstbetrachtung
mit sich bringt. Er erfihrt, was Spiegelung noch heifdt: sich nimlich nicht im Bild ge-
spiegelt zu finden. Und hier entsprechen die Inkongruenzen des Bildes denen des Be-
trachters. Das, was ihn dort anschaut — also das, was ihn konstituiert — ist er nicht.
In diesem Sinne tritt uns das Narziss-Bild als ein im psychologischen Sinne sechter
Spiegel entgegen. Er ermoglicht eine umfassende Spiegelerfahrung und fithrt uns an
einem Bild vor, wie sich eine Selbst-Konstruktion vollzieht und welchen Belastungen
diese Formenbildung ausgesetzt ist. Die Doppelkonstruktion des Bildes, bestehend aus
einem Bild und (s)einem Betrachter, trifft auf eine Doppelkonstruktion im >auflenste-
hendenc« Betrachter des Bildes. Indem er im Prozess der Bildbetrachtung zum Selbstbe-
trachter wird, erfihrt er sich als einheitlich (vollstindig) und uneinheitlich (unvollstin-
dig) zugleich. Ebenso vollzieht sich das Spiegeln als ein doppelliufiger Prozess — als
das Spiegeln eines Bildes und als Erfahrung, sich im Bild gespiegelt wiederzufinden.
Dabei wird die Wechselseitigkeit des Vorgangs entdeckt: Nicht nur das Bild ist vom
Betrachter und dessen Standpunkt abhingig, auch der Betrachter benétigt das Bild,
um sich darin zu entdecken. Dies fithrt zum nichsten Punkt. Das Bild ist nicht nur ein
Doppelginger des Betrachters, sondern auch der Betrachter erscheint als Doppelgin-
ger des Bildes und ermoglicht eine Wesensbestimmung des Bildes. Die Bilderfahrung
fithrt in der einen Richtung als Spiegelerfahrung zu einer Auseinandersetzung mit dem
Selbst-Bild und in der anderen Richtung zu der Frage: Was denn in dieser Selbstschau
iberhaupt das Bild ist, das dort an der Wand hingt. In dieser Weise treten die beiden
Fragen »Bin icl's? und die Frage »Was ist das Bild?« gepaart miteinander auf. Diese

7 An spaterer Stelle wird zu zeigen sein, wie sehr diese Spiegelerfahrung die Phasen des Narziss-
Mythos vor und nach der Erkenntnis inkludiert. Die Aufdeckung erweist sich in der Spiegelerfah-
rung des Narziss-Bildes als eine Umgekehrte: Die Erkenntnis liegt nicht darin, dass Ich es bin, der
sich da im Spiegel anschaut, sondern dass dieses Ich nicht selbstidentisch mit sich ist. In dem Ma-
e, wie es auf ein Anderes bezogen ist und sich einer Verbildlichung widersetzt, entgeht es sich.

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

beiden, ineinander gebrochenen Fragen, werden von der Konstruktionsseite her als die
gleichzeitige Bildabhingigkeit des Betrachters (1) und Betrachterabhingigkeit des Bil-
des (2) beantwortet, ohne dass sich die Seiten ganz miteinander in Deckung bringen
lassen.

Im Folgenden werden diese beiden Seiten der Konstruktionserfahrung getrennt
voneinander vorgestellt und jeweils mit Theorien in einen Austausch gebracht, die die
Bild- und Ich-Genese zum Thema haben. Hieriiber wird exploriert, wie sich jeweils das
Bild vom Betrachter her bzw. der Betrachter vom Bild her in seinem Wesen zu be-
stimmen sucht. Der erste Zug der Konstruktionserfahrung, die Bildabhingigkeit des
Betrachters (1), wird auf den sogenannten primiren Narzissmus als ein Stadium in der
Entwicklung des Einzelindividuums bezogen. In der Durchsicht der Studien und Theo-
reme zum Narzissmus wird bei Freud (implizit) ein Bild auffillig, das die Ich-Genese
konstituiert. Lacan expliziert die Bildgenese in seinem berithmten Aufsatz zum Spie-
gelstadium.

Die zweite Seite der Konstruktionserfahrung, die Betrachterabhingigkeit des Bil-
des (2), wird mit einem umstrittenen Ursprungsmythos der Malerei in Austausch ge-
bracht. Alberti eroffnet sein Malereitraktat »Della Pittura« mit der These, Narziss sei
der »Entdecker des Bildes« gewesen.® Nach einer Vorstellung der Deutungen und Wi-
derspriiche dieses Diktums wird dargelegt, inwieweit es in diesem Ursprungsmythos
um das Entdecken und Betrachten geht, das ein Bild schafft und seinen Bildschopfer
zugleich verwandelt.

Die Bildtheorie von Alberti und die Narzissmus-Theorie nach Freud und Lacan mar-
kieren jeweils einen Anfangspunkt. In dem einen Fall geht es um das fritheste Stadium
in der Genese des Ichs (an einem Bild) und im zweiten Fall um ein erstes Bild, das seinen
Betrachter zu einem Selbstbetrachter werden lisst. Wenngleich aus unterschiedlichen
Zeiten und Kontexten stammend, beziehen sich die Theorien, der Ursprungsmythos der
Malerei wie auch die Geburtsstunde des Ich, jeweils auf den Narziss-Mythos. Beiden
Theoriegebilden ist gemeinsam, dass mit ihnen der Begriff »Spiegelstadium« assoziiert
ist. In beiden Fillen steht, analog zum Konstruktionsproblem der Bilderfahrung, die
Frage nach der Haltbarkeit bzw. Unhaltbarkeit dieses Bildes im Raum — und zwar als
Whunsch das Bild zu erhalten oder zu ihm zuriick zu retardieren. Es wird hier jeweils im
Anschluss gezeigt, wie dieses Spiegelbild bzw. Spiegelstadium — analog zur Bilderfah-
rung — jeweils iiberschritten wird, das Spiegeln eine Schattengestalt mit sich bringt und
auf Reste, einen »Anderenc und die Notwendigkeit des Austauschs aufmerksam macht.

1.2.1 Die Betrachterabhangigkeit des Bildes und das Spiegelstadium

nach Alberti
Zunichst werden die Erlebensmomente gesammelt vorgestellt, in denen der Betrachter
die Erfahrung macht, dass das Bild in Abhingigkeit zu ihm steht, dass er die Bildgenese
bedingt. In einem zweiten Schritt wird diese Form der Bildgenese mit den Ursprungs-
mythos der Malerei nach Alberti in einen Zusammenhang gebracht.

8 Vgl. ALBERTI, LEON BATTISTA: Della Pittura. Uber die Malkunst (1435), hg. v. BATSCHMANN, OskAR und
CIANFREDA, SANDRA, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2002.

14.02.2026, 09:21:51. /e e

213


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Ein Bild und sein Doppelgénger

1.2.1.1  Die Betrachterabhéngigkeit des Bildes

In den Interviews mit den Bildbetrachtern wird deutlich, dass sich der Betrachter un-
mittelbar in das Bildgeschehen hineingezogen fihlt. Er kann »irgendwie was reinpro-
jizieren und wieder was rausnehmen«. Dieser Vorgang ist in Abhingigkeit zu ihm va-
riabel: »Je nach Interpretation sucht man sich dann Argumente« (3). In dem einen Fall
ist es »eine gerade Linie und es ist hinreichend klar getrennt« und in einer anderen
»Interpretation witrde ich sagen: es ist keine Linie, sondern nur ein paar weifle Akzen-
te« (3). Es ist zudem Betrachter-abhingig, was in den Blick genommen wird: »Wenn
ich stehe, bin ich mehr auf das, was oberhalb der Wassergrenze liegt, [...] konzentriert.
Also nehme ich das Bild als Ganzes besser wahr« (9). Der Betrachter erfihrt sich als Teil
dieser Erginzungen und das Bild vom eigenen Standpunkt abhingig. Ideen, Gedan-
ken, und Imaginationen zum Bild fithren zu einer permanenten Transformation: So
verindert sich auch »das Bild im Kopf [..] aus irgendeiner Seherfahrung« heraus (9).
Die verschiedenen Sichtweisen werden in Abhingigkeit zur eigenen Korperkonstituti-
on oder zum Bildungsstand verstindlich. Unschirfen des Bildes konnten dariiber ent-
stehen Brillentriger zu sein (5) oder unter einem Stigmatismus zu leiden (2); Fehlen-
des wird in Abhingigkeit zum eigenen Bildungsstand (11) gebracht. Dies liefert zum
einen eine Begriindung fiir die Uneinheitlichkeit des Bildes, zum anderen lisst sich
Uneinheitlichkeit durch Variation (gezielt) herstellen. So ergeben sich in verschiedenen
Blickperspektiven Unterschiede: »Da muss man den Kopf so in den Nacken machen
[...] falls man so guckt, sieht man das wirklich so« (7). Der Betrachter bemerkt im Pro-
zess der Bildbetrachtung, dass das Bild sprichwortlich >im Auge des Betrachters liegt«.
Im Vergleich der beiden Bildhilften konnen Bildgehalte beim Durchwandern des Bil-
des verloren gehen: Denn »bis man unten angekommen ist, akzeptiert man dann >Ja,
das ist ein Auge, das ist genau gleich¢, obwohl es nicht gleich ist« — denn »man sieht
nicht mehr diese Feinheiten« (9). Die Bildgehalte werden in Abhingigkeit zur eigenen
Perspektive — korperlich/rdumlich, aber auch geistig/emotional — gesetzt: So wirkt das
Bild anders, »wenn ich es von unten betrachte« (7). Da man letztlich »nicht entscheiden
kann, ob die Augen des Betrachters im Bild ge6ffnet oder halb geéffnet« sind, kommt
es auf die eigene Sichtweise an, die man erginzend mithinzunimmt: »Aber mir gefillt
geschlossen besser, rein aus eigener Interpretation« heraus (6). In welcher Weise die
Inkongruenz von Betrachter und Spiegelbild interpretiert wird, obliegt ebenfalls dem
Betrachter: »Aber letztlich bleibt es mir iiberlassen mir zu denken, dass er sich selber
genauso sieht, wie ich ihn oben sehe« (2).

Der Betrachter erfihrt seine Beteiligung an der Bildgenese und macht zugleich die
Erfahrung, dass er sich in dieser Annaherung entfernt: »Ich spiire, dass das eine Pro-
jektion von mir ist« (8). Neben einem Perspektivwechsel lisst sich beliebig Storendes
iber ein Ausblenden oder Abschweifen tilgen. Es entsteht ein imaginiertes Bild, das als
sinneres Bild« das Bild an der Wand sogar ersetzen kann: »Ich entferne mich vom Bild«
und »denke jetzt iiber meine Gedanken mehr nach« (4). Wenn »man genauer hinschaut
und mal der Intuition folgt mit den geschlossenen Augen und allem, ist es auf den zwei-
ten Blick aber auch so, dass sich die Aufmerksamkeit selbst nicht mehr so auf das Bild
richtet.« (6). Der Betrachter macht die Erfahrung, dass er »gerade gar nicht grof hin-

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

schauen [muss]« — denn es »funktioniert in dem Fall eher als Spiegel von Erzihlungen
und Erfahrungen, Denken [...]J« (3).

Ebenso deutlich wie im imaginativen Ersetzen des Bildes durch ein inneres Bild tritt
die Betrachterabhingigkeit darin hervor, sich riumlich vom Bild zu entfernen und es
nicht mehr anzusehen: So in der Vorstellung, das Bild von hinten anzuschauen und es
hieriiber zu einem »Original« zu machen (3). Mit einer Beendigung des Interviews wird
die erheiternde Vorstellung verkniipft, dass sich dann auch Narziss vom Bild 16st und
sich wegbewegt. Es handelt sich dann um ein erlésendes Sich-Lésen vom Bild (4). Fol-
gende ironische Wendung eines Probanden bringt die verspiirte Betrachterabhingig-
keit des Bildes auf den Punkt: »Um zu existieren, braucht er unsere Anwesenheit — weil
wenn wir nicht weggehen, bleibt er da« oder wird untergehen (8).

1212 Narziss als Entdecker des Bildes

Die Betrachterabhingigkeit des Bildes findet sich in der Konzeption des Kunstwerks
in Positionen wieder, die den Anteil der Betrachtung fiir die Bilddeutung betonen. Ein
historischer Reprisentant dieser Auslegungsrichtung ist der prominente Kunsttheore-
tiker der Frithrenaissance Leon Battista Alberti. Er definiert, so die breit geteilte Mei-
nung, das kiinstlerische Bild in seiner Herkunft als Spiegelbild. Sein Malerei-Traktat
»De Pictura«/»Della Pictura« verstand er als Anleitung fir Kiinstler, insbesondere Ma-
ler seiner Zeit. Darin beschiftigte er sich intensiv mit dem Spiegel als Hilfsmittel der
Malerei, aber auch mit dem Vorgang des Sehens und der Ubertragung des Gesehenen
auf die malerische Fliche. Sein berithmt-beriichtigtes Diktum, Narziss sei der »Ent-
decker des Bildes<®, ist in der kunstgeschichtlichen Forschung viel diskutiert worden.
Da es auf einen solchen Gehalt der mythologischen Erzahlung in den prominenten an-
tiken Uberlieferungen des mythologischen Textes keinen Anhalt gibt, wird davon aus-
gegangen, dass sich Alberti diesen Ursprungsmythos der Malerei, angelehnt an den
Narziss-Mythos, frei ausgedacht hat.’® Offensichtlich fand Alberti im Narziss-Mythos
ein geeignetes Bild, das seine Lobrede auf den Spiegel und die Malerei zu stiitzen ver-
mochte. Denn nach Alberti ist Narziss nicht nur der Entdecker des Bildes, er ist zugleich
ein Kunstler, der ein Bild schafft und es als Kunst verewigt. Damit ist das Betrachten
des (Spiegel-)Bildes nach Alberti, wenn nicht sogar gleich- so doch dem Bildschaffen
vorausgesetzt.” Nicht das Tun, das Malen im engeren Sinne, bedinge das Bild. Es ist
bei Alberti die Betrachtung als eine Entdeckung des Bildes, die den Betrachter erfor-
dert, ihn zugleich zeigt und bildlich verdoppelt. Der idealisierende Gehalt dieses »ers-
ten Bildes« wird in einer Lobrede von Alberti deutlich, die zugleich eine Hymne auf die
Vorherrschaft der Malerei unter den Kiinsten darstellt.

9 Vgl. BLUMLE, CLAUDIA: »Die Blindheit des Narziss«, in: GOEBEL, ECKART und BRONFEN, ELISABETH
(Hg.): Narziss und Eros: Bild oder Text?, Bd. 2, Gottingen: Wallstein-Verlag 2009 (Manhatten Manu-
scripts), S.101-113, hier S.107.

10  Die Forschung istsich inzwischen einig, dass Alberti den Ursprungsmythos der Malerei frei erfun-
den hat. vgl. BATSCHMANN, OSKAR: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, in: POESCHKE, JOACHIM
und SYNDIKUS, CANDIDA (Hg.): Leon Battista Alberti.Humanist.Architekt. Kunsttheoretiker, Miinster:
Rhema 2008, S.39-52, hier S. 41.

11 Damitkniipft der Ursprungsmythos der Malerei nach Alberti die Bildgenese, analog zu einer Seite
der Konstruktionserfahrung, ebenfalls an den Vorgang des Betrachtens.

14.02.2026, 09:21:51. /e e

215


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Ein Bild und sein Doppelgénger

»Uber ein solches Ansehen also verfiigt die Malerei, dass ein meisterhafter Maler er-
fahren wird, wie seine Werke verehrt werden und er selbst fiir einen zweiten Gott ge-
halten wird. [...]

Wahrscheinlich wirst du keine Kunst finden, aufRer einer vollkommen hésslichen, die
sich nicht auf die Malkunst bezdge, weshalb sich sagen ldsst, dass jede Art von Schon-
heit, die du in den Dingen findest, aus der Malerei geboren ist.

Uberdies haben unsere Vorfahren die Malkunst noch mit der folgenden Ehrung ausge-
zeichnet: Wahrend wohl alle iibrigen Kiinstlerals>Handwerker<angesprochen wurden,
rechnete man allein den Maler nicht den Handwerkern zu.

Deswegen pflege ich im Kreis meiner Freunde gerne nach dem Lehrspruch der Dich-
ter zu sagen, dass der zu einer Blume verwandelte Narziss der Erfinder der Malkunst
gewesen sei. Fasst man namlich die Malerei als Bliite aller Kiinste auf, so kommt die
ganze Sage von Narziss hier sehr gelegen. Wiirdest du vom Malen sagen, es sei etwas
anderes als ein dhnliches Umarmen jener Wasseroberfliche durch Kunst?«'?

Alberti hebt im Folgenden seinen Ursprungsmythos von dem des Schattenmythos nach
Plinius ab.” Dieser auf das erste Jahrhundert nach Christus datierte Mythos erzihlt
die Geschichte zweier Liebender, die sich trennen miissen. Nach Plinius sei das erste
Bild durch ein zeichnerisches Festhalten der Schattenumrisslinie entstanden, um iiber
den Weggang des Geliebten hinwegzutrésten.'* Wenngleich das »Umarmen der Was-
seroberfliche«, wie auch im Schattenmythos, den Impuls des Festhaltens eines Bildes
beschreibt, so liegt die Differenz zwischen Plinius und Alberti im Entdecken und Be-
trachten des Bildes, das als Spiegelbild den Betrachter inkludiert.

Die Abwendung von der Geschichte des Schattens durch Alberti lisst sich darin be-
griinden, dass es Alberti um eben dieses >Sehen« als Bildschopfung geht, durch das es
sich von einem Tun, die Schatten-Umriss-Linie ziehen, abhebt. In dieser Richtung lasst
sich der Kommentar verstehen, dass nach Alberti allein die Maler nicht zu den Hand-
werkern zihlten und durch ihre Fihigkeit zur Anschauung zu Hoherem berufen sei-
en.”> Indem Alberti die Malerei von der Handwerkskunst abhebt, betont er den Aspekt
des Entdeckens als ein Betrachten des Bildes gegeniiber seiner handwerklichen Her-
stellung. Zugleich ist das »Festhalten« als eine Umarmung der Wasseroberfliche bei
Alberti nicht rickwirtsgewandt, wihrend die Geschichte von der Schattenumrisslinie
einen nostalgisch-melancholischen Zug trigt.

Bitschmann, der das Alberti-Traktat ausgiebig erforscht hat, weist in diesem Zu-
sammenhang auf eine Fehliibersetzung hin, wonach Narziss in zahlreichen Deutungen
des Alberti-Diktums zum ersten Maler eines Bildes erhoben wird, wihrend der Wort-
laut »inventor picturae« oder »inventore della pittura« in der Ubersetzung »Entdecker

12 ALBERTI, LEON BATTISTA: Della Pittura. Uber die Malkunst (1435), S.103.

13 Nordhoff weist daraufhin, dass Alberti Quintilian mit Plinius verwechselt. vgl. NORDHOFF, CLAU-
DIA: NarzifS an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahrhunderts, S.155.

14  PLINIUS, DER ALTERE: Naturalis Historia, Bd. XXXV, Miinchen: Artemis und Winkler 1990, S.151. An
den Prometheus-Mythos erinnert, dass der Vater der Liebenden bei diesem Bild hilft,indem er die
Schattenumrisslinie mit Ton fiillt.

15 Ein zweiter Grund fiir die Ersetzung der Schattengeschichte der Malerei durch eine Spiegelge-
schichte konnte die Konnotation des Schattens als Trugbild in der Ideenlehre nach Platon sein.

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

des Bildes« heift.’® Dieser Unterschied stiitzt die Deutung des Alberti-Diktums, dass
die Bildgenese nach Alberti nicht auf die bildschaffenden Titigkeiten im engeren Sinne
bezogen ist, sondern zunichst in einem Entdecken bzw. Betrachten des (Natur-)Bildes
liegt. Im Kontext der Kunsttheorie von Alberti stellt die Entdeckung der Naturerschei-
nung jedoch lediglich ein Hilfsmittel dar, um die Wirklichkeit im Bildentwurf in einer
idealeren Weise hervorzubringen. Die eigentiimliche Wandlung des Narziss vom Be-
trachter in den Maler eines »erstenc Bildes stellt allerdings nicht ein blofies Versehen in
der Ubersetzung des Alberti-Diktums dar. Sie findet sich auch in einer fritheren Quelle
bei Philostratos in der Beschreibung einer Narziss-Darstellung'’ und reicht bis in die
Jetztzeit. Auch die Narziss-Darstellung des Caravaggio wird von Brehm als ein »Modell-
fall des Bildermachens« gesehen, wonach Narziss »als Erfinder der Malerei«'® in Szene
gesetzt sei.

Die Diskussion um das >Machen« oder nur >Ansehen« des Bildes weist auf das unge-
klarte Verhaltnis zwischen Bild und Betrachter hin. Genauer: sie verdeutlicht das Hin-
eingeraten des Betrachters, der schlieflich kein Betrachter, sondern der Maler eines
seigenenc Bildes ist. Die Bilderfahrung fithrt dies in einer Richtung an das Extrem einer
vollkommenen Ersetzung des Bildes als einer dufleren Gegebenheit durch ein inneres
Bild (s.0.). Wihrend das >Malenc« des Bildes im Beschénigen, Weglassen und Imaginie-
ren zur Genese eines Idealbilds beitrigt, so schligt dieses schlieflich um, weil es sich
als nur noch >gemacht« erweist und an den Realititen vorbeigeht. Ein solches Kippen
des Idealen findet sich noch nicht bei Alberti. Seine Lobrede auf das erste Bild als einem
Spiegelbild markiert vielmehr eine epochale Wende in der Frage der abbildenden Funk-
tion von Kunst. In ihr kommt eine fiir die Renaissance charakteristische Neubewer-
tung der Naturerscheinungen zum Ausdruck.” Erscheinungen der Natur stehen nicht
(mehr) in platonischer Tradition in Verdacht iiber das wahre Sein der Dinge (Eidos)
hinwegzutiuschen®®, sondern die Erscheinungen kénnen (wie der Spiegel) zu Hilfs-
mitteln des Malers werden, Wirklichkeit in einer idealeren Form hervorzubringen. In
dieser Weise betont Alberti am Mythos den Aspekt der Wandlung (in eine Blume) und
liest ihn insgesamt in der Art einer Auferstehungsgeschichte. Das »Umarmen der Was-
seroberfliche« beschreibt die Bildgenese als das Festhalten von etwas Fliichtigem und
die Verwandlungsmacht der Kunst (Narzisse), die hier gleichsam etwas Unmogliches
vollbringt. So feiert Alberti in seinem Malerei-Traktat die Errungenschaften einer neu-

16 BATSCHMANN, OSKAR: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, S. 49.

17 Vgl. NoRDHOFF, CLAUDIA: NarzifS an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17.
Jahrhunderts, S.153-154.

18 Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen — Narzifs als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S.339. Brehm geht davon aus,
dass Caravaggio das Traktat des Alberti gekannt haben muss.

19 In diesem Sinne spricht sich Alberti in seinem Traktat auch fir den Einsatz von Spiegeln in der
Malerei und das Arbeiten am Modell aus.

20  Vgl. STOICHITA, VICTOR |., Victor |.: Eine kurze Geschichte des Schattens, Miinchen: Fink 1999 (Bild und
Text), S. 23. STOICHITA macht auf eine moglicherweise unterschiedliche Bewertung der Naturer-
scheinungen, Spiegel und Schatten, bei Platon aufmerksam, da Reflexe im Wasser von ihm als
eidola, Schatten dagegen als phantasmata bezeichnet werden.

14.02.2026, 09:21:51. /e e

207


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Ein Bild und sein Doppelgénger

en Kunst, die im Licht der Naturwissenschaften sich auf Auge und Spiegel beruft - hier
in den Worten des Alberti-Interpreten Gerhard Wolf:

»Wir sind von der Welt des Schleiers in jene des Spiegels gewechselt, weil sich in der
Vollendung das Bild vollig zu einem Spiegel schliefdt oder als virtuelles Fenster 6ff-
net.«*!

In der Idealisierung dieses Spiegelbildes lebt die Ganzheitsvorstellung, die auch die
Spiegelerfahrung der Narziss-Darstellung auf der Ebene der Hauptfiguration prigt. Ein
solcher Glaube kann also nicht nur den Einzelnen, sondern ganze Kulturen/Epochen
pragen.

Zuriick zum Narziss-Mythos in Bild und Erzahlung: Narziss wird als Selbstbetrach-
ter zum Maler, wie auch der Betrachter des Narziss-Bildes, der wie an seiner Stelle
auf ein Bild schaut, ein Bild entdeckt (schafft) und sich darin zu sehen beginnt. Der
Betrachter des Bildes — und dies fithrt zur Konstruktionserfahrung zuriick - fithlt sich
tatsichlich beteiligt an dem, was sich ihm als Bild darstellt. Das Bild ist von ihm und
seinen Titigkeiten (der Blickrichtungen, des Perspektivwechsels, der Konstitution) ab-
hingig und entsprechend variabel. Er entdeckt sich als Betrachter und schaut schlie3-
lich auf sich. Dieser Gedanke lisst sich in der Richtung fortfithren, dass der Betrachter
des Bildes gleichzeitig seine Schépfung bedingt.

Mit der Umdeutung des Entdeckens eines ersten Bildes im Narziss-Mythos durch
das Malen eines ersten Bildes, wird der Schépfungscharakter des Bildes gegeniiber der
Naturerscheinung der spiegelnden Wasserfliche betont und — ebenfalls im Geiste Al-
bertis — die Aufgabe von Kunst hervorgehoben, Wirklichkeit nicht einfach nachzuah-
men, sondern zu verschonern. Im Gegensatz zum Ursprungsmythos bei Alberti ver-
kehrt sich jedoch im Bilderleben die freudige Selbstentdeckung im Spiegel in ein Be-
fremden, sich von den Realititen wegzubewegen und einem imaginierten, illusionisti-
schen Bild aufzusitzen. Was der Bildbetrachter der Narziss-Darstellung auf einer Seite
der Konstruktionserfahrung als eigene Bildschépfung wahrnimmt, 18st sich derart von
den Realititen des bildlichen Gegeniibers ab, dass sich die Idealisierung nicht halten
lasst. Zudem tritt das Spiegelbild in der Bilderfahrung noch in anderen Qualititen als
denen des Erkennens und Erstrahlens hervor.

Auch aktuelle Deutungen des Narziss-Bildes kniipfen an die Position der Bildschop-
fung aus der Betrachterperspektive an. Der Kunstphilosoph Bernhard Lypp beispiels-
weise verdeutlicht am Narziss-Bild ein Entgleiten im Bild-Betrachter-Duo, wie es sich
auch in den nebenfigurativen Ziigen der Bildwirkung findet. Lypp erhebt Narziss zum
Maler®” und dennoch scheint der Maler seine Bildschépfung nicht in der Hand zu ha-
ben. Die Narziss-Darstellung zeige das verschobene Verhiltnis des Malers (Narziss) zu
seinem Modell (Abbild) und eine Form des Entgleitens:

21 WOLF, GERHARD: »Arte superficiem illiam fontis amplecti, Narziss und die Erfindung der Malerei«, in:
GOTTLER, CHRISTINE und et al.L. (Hg.): Diletto e Maraviglia. Ausdruck und Wirkung in der Kunst von
der Rennaissance bis zum Barock, Emsdetten: Imorde 1998.

22 Lypp bezieht sich nicht auf Alberti, macht jedoch ebenfalls Narziss zum Maler und sein Bild zum
Modell

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

»So0 geht der Blick des Modells in sich und zugleich aus dem Bild hinaus, und der Maler
wird zur Chiffre und zum Schatten seiner selbst.«*3

Analog zur Spiegelerfahrung, wie sie die Probanden in den nebenfigurativen Dimensio-
nen machen, betont Lypp in der Bildinterpretation das Schattenseitige und Verschobe-
ne dieses Spiegelbildes. Wie in der explorierten Bilderfahrung beinhaltet der Spiegel die
verriickenden Qualititen, die von Lypp als eine fehlende Deckungsgleichheit und Greif-
barkeit beschrieben ist. Das Bild zeigt seinen Betrachter nicht in einer 1:1-Abbildung.
Die Betrachterabhingigkeit des Bildes ist keine absolute — das »Modell« liegt nicht ganz
im Entwurf seines Schopfers, der im Mythos ein Betrachter ist: er geht »aus dem Bild
hinaus«.**

Diese Reste einer nicht gelingenden Ubereinstimmung bilden den Kern der Kon-
struktionserfahrung, wie er hier zunichst von einer Seite, der Betrachterabhingigkeit
des Bildes dargelegt wurde. Sie werden von den Probanden als Unsicherheit beschrie-
ben, ob das Bild wirklich ganz von ihrer Betrachtung abhingt. Mit anderen Worten: Das
Festhalten des Bildes — mit Albertis Worten die Umarmung der Wasseroberfliche — ge-
lingt nicht ganz. Das Bild steht nicht ganz in Abhingigkeit zum Betrachter. Das Alberti-
Diktum, das Narziss, der eigentlich ein Selbstbetrachter ist, zum Entdecker des Bildes
macht, entspricht der Bilderfahrung, da sich die Betrachter des Narziss-Bildes an der
Bildentstehung beteiligt erleben. Und gleichzeitig decken sich Maler und Modell, Bild
und Betrachter nicht ganz — es bleibt ein feiner Rest (Schatten/Anderer), der sich nicht
ins Ganze fugt. Es wird deutlich, wie sehr die Narziss-Darstellung in dieser Frage der
Bildgenese durch den Betrachter zwischen dem idealen Spiegelbild und dem Schatten-
seitigen der Spiegelerfahrung oszilliert.

1.2.2 Die Bildabhéngigkeit des Betrachters und das Spiegelstadium
nach Lacan

In diesem zweiten Zug der Konstruktionserfahrung vollzieht sich ein Perspektivwech-
sel. Er zeigt die Konstruktion aus umgekehrter Perspektive. Nicht nur das Bild hingt
vom Betrachter und seinem Blickwinkel (wenn auch nicht ganz) ab, auch der Betrachter
bemerkt seine Bildabhingigkeit. Diese Seite der Konstruktionserfahrung am Narziss-
Bild wird anschliefiend mit der Bildgenese im priméren narzisstischen Stadium in ei-
nen Austausch gebracht.

1.2.2.1 Die Bildabhéngigkeit des Betrachters

Der Betrachter macht die Erfahrung, dass er auf ein Bild schaut, das ihn angeht - so als
werde er von ihm angeblickt. Seine Tatigkeiten, Vorstellungen scheinen auf dieses Bild
bezogen. Hieran vermag sich der Betrachter schliefRlich in den Aspekten, die ihn konsti-
tuieren, zu entdecken. (Wie auch in 1.2.1.1 wird das Bild zum Spiegelbild). Die folgende
Beschreibung fasst zunichst wieder die in diese Richtung gehenden Erlebensmomente
der Konstruktionserfahrung zusammen:

23 LYPP, BERNHARD: »Spiegel-Bilder«, S. 427.
24  EBD.

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Ein Bild und sein Doppelgénger

Das Bild regt den Betrachter dazu an, sich darin zu spiegeln: »Ja, ich wiirde das am
liebsten hier nachahmen, aber das mach ich natiirlich nicht (lacht)« (10). Diese Nach-
ahmungen werden wiederum durch die Interviewerin gespiegelt: »Du stiitzt dich jetzt
so auf wie er.« »Du hast das gerade so nachgemacht, wie er sich dem Wasser so an-
nihert« (8). Zudem finden sich die Probanden im Bild gespiegelt wieder. Eine Proban-
din sieht sich in der Spiegel-Reflektion als Frau (10). Oder der Betrachter sieht sich
in spezifischen Eigenschaften gespiegelt: So fiihlt sich eine Probandin im selben Alter
wie der Betrachter im Bild (9) oder entdeckt sich selbst darin als »lebensoptimistische«
Person (1). Der Betrachter stellt fest: »Das Bild hat eine Dynamik in sich selbst, aber
allmihlich hat es mit mir zu tun« (5). Er versucht das »mit seinen Augen« zu sehen
und macht die Erfahrung: »Du musst das darstellen, mit demselben Blick« (5). Und so
»schauen wir uns das an [und] es kdnnte ein Spiegelbild von uns sein« (3).

Neben der Spiegelung im iibertragenen Sinne vermag sich der Betrachter auch phy-
sisch im Bild zu spiegeln und zu erkennen - allerdings nur fragmenthaft: »Also der Sinn
von einem Spiegel ist ja, dass ein Material so reflektiert [wird], dass man sich selbst
drin sehen kann [...] Das funktioniert hier mit bestimmten Reflexen« (3). Der Spiegel
dient dem Identifizieren, dem Beschaubar-Werden >eigener«< Anteile an einem Gegen-
tiber, das sich zu einem Bild formiert. Dieses »Identifikationsmoment« (9) steigert sich
hier in einem Verschmelzen, dem Einswerden mit dem Bild (s.0.). Die Paradoxie des
Identifizierens mit dem Bild wird in folgendem Zitat deutlich: »Ich versuche mich mit
der Figur zu identifizieren. Ich schaue jetzt wirklich, was ich wire« ().

1.2.2.2  Primérer Narzissmus als Bild-/Ichgenese

Die Bildabhingigkeit des Betrachters als zweite Seite der Konstruktionserfahrung wird
nun mit einer Bildtheorie in Austausch gebracht, die, aus einem anderen Kontext stam-
mend, ebenfalls als »Spiegelstadium« bekannt ist. Anders als bei Alberti geht es in dieser
Bildtheorie nicht um die Geburtsstunde der Malerei, sondern um die Genese des Ich.
Lacan macht den Zusammenhang von Bild und Ich-Genese mit der Benennung des
narzisstischen Stadiums als »Spiegelstadium« explizit und verdeutlicht die Rolle des
Spiegels als »Bildner der Ichfunktionc.

Etwa vierzig Jahre vor Lacan wird schon in den freudschen Studien zum Narzissmus
ein das Ich prigendes Bild auffillig. Der nun folgende Vergleich der beiden Theorien in
Bezug auf die Frage der Bildabhingigkeit ist insofern fruchtbar, als dass er das >Bilds,
an dem sich das >Ich« entdeckt, sehr deutlich im Ubergang des physischen und des Vor-
stellungsbildes zeigt. Er offenbart eine Ebene der Bild-Betrachter-Interaktion, die sich
als Teilungsprinzip im Einzelindividuum vollzieht. Auf diesen Aspekt wird an spiterer
Stelle eingegangen.

Die Narzissmus-Theorie, von Freud selbst als eines der verworrensten Felder der
Psychoanalyse bezeichnet, ist dulerst uneinheitlich. Diese Unheitlichkeit betrifft das
psychoanalytische Forschungsfeld im Ganzen, wie die freud’sche Konzeption des Nar-
zissmus im engeren. Von daher eine Vorbemerkung zur Eingrenzung der Texte und
Verwendung der Begrifflichkeiten, auf die sich die Ausfihrungen zum Bildbegriff in
der Narzissmus-Theorie beziehen: Freud fithrt den Begriff des Narzissmus 1914 in seiner

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Schrift »Zur Einfithrung in den Narzissmus« offiziell« in die Psychoanalyse ein®*. Er un-
terscheidet — und diese Differenz und Terminologie ist im psychoanalytischen Denken
gingig — einen primdrer von einem sekundiren Narzissmus. Der primédre Narzissmus
bezeichnet in der ersten Theoriebildung ein Stadium in der Entwicklung des Ich, in dem
der Siugling, der zuvor noch nicht zwischen einem Innen und Aufden zu unterscheiden
vermag, eine Vorstellung von sich als einer Einheit entwickelt.?® Der sekundire Nar-
zissmus, der als Krankheitsform bekannt ist, ist als ein Riickfall in dieses frithe Stadium
im Sinne einer Regression zu verstehen. An spiterer Stelle wird darauf eingegangen,
inwieweit es auch hier um eine spezifische Bildqualitit und Bildgebundenheit handelt,
die den pathologischen (sekundiren) Narzissmus charakterisiert.?”

Anfinglich bezeichnet der »priméire Narzissmus« in der Theoriebildung Freuds den
Ubergang vom Autoerotismus?® zur Objektlibido. Es handelt sich um ein Zwischensta-
dium, in welchem sich die im Autorerotismus noch ungebiindelten und »archaischens
Triebe in der Ich-Genese biindeln. Es kommt also im narzisstischen Stadium zu ei-
ner libidindsen Besetzung/»Entdeckung« des Ichs, bevor sich die hier gebildete Ichli-
bido — fluide werdend — auf andere Objekte zu richten vermag. Ginzlich ohne »Ich« ist
die zweite Konzeption des primiren Narzissmus durch Freud. Sie fillt in eine Phase der
Weiterentwicklung des Instanzenmodells.?® In dieser Konzeption wird die Unterschei-
dung zwischen Autoerotismus und Narzissmus von Freud fallengelassen. Das primare
narzisstische Stadium entspricht in dieser Konzeption, vereinfacht gesagt, dem Au-
torerotismus, der stark korperbezogen, einen noch undifferenzierten und objektlosen
Zustand beschreibt. Sein Urbild ist nach Freuds spiterer Definition das des intrauteri-
nen Lebens.>®

Wenngleich dieser spitere Begriff des primaren Narzissmus, im aktuellen psycho-
analytischen Denken itberwiegt, so steht er zugleich in starker Kritik. Die Autoren J.

25  Zuvor erscheint der Begriff bei den Uberlegungen zur Objektwahl Homosexueller (1910) und bei
dem Fall Schreber (1911). vgl. LAPLANCHE, ]. und PONTALIS, ).-B.: Das Vokabular der Psychoanalyse
(1973), 21. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019, S. 317.

26  Die Narzissmus-Studien beschreiben auf der Ebene des primaren Narzissmus ein frithes Ich-
Verstandnis, das (noch) die Qualititen des Ungeteilten tragt. Es handelt sich um eine frithe Er-
scheinungsform des Ichs, das sich den Realitaten noch nicht (in gleichem Mafie) hat stellen miis-
sen wie eine spatere Form. Das Empfinden des Subjekts als einer Einheit dauert im spateren Ich-
Verstandnis fort.

27 Wenn im Folgenden vom >Ich<oder vom >Subjekt« die Rede ist, so folgt dies der Terminologie von
Freud und Lacan, die grundsatzlich von Ich sprechen, wenn es um ein Ich-Bewusstsein geht. Wah-
rend das »Ich« die Empfindung des Individuums bezeichnet, eine nach aufen hin abgeschlossene
Einheit zu sein, steht das>Subjekt« fiir die Unabgeschlossenheit nach auRen, sowie fiir Anteile, die
es nicht kennt, von denen es kein Bewusstsein hat.

28  Autoerotismus wird definiert als die »Eigentiimlichkeit eines frithen, infantilen sexuellen Verhal-
tens, wodurch ein Partialtrieb, der an das Funktionieren eines Organs oder die Reizung einer ero-
genen Zone geknipft ist, an Ort und Stelle seine Befriedigung findet, das heifit: 1. ohne daf er
eines dufieren Objektes bedarf; 2. ohne Beziehung zu einem einheitlichen Kérperbild, zu den An-
fangen einer Ichbildung, wie es fiir den NarzifSmus charakteristisch ist.« LAPLANCHE, J./PONTALIS,
).-B.: Das Vokabular der Psychoanalyse (1973), S. 79-80.

29 Vgl.ebd,, S.319.

30 Freudzit.n. ebd., S.321.

14.02.2026, 09:21:51. /e e

22


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Ein Bild und sein Doppelgénger

Laplanche und J.-B. Pontalis beklagen, dass die Terminologie/der Bezug zum Narziss-
Mythos hieriiber ginzlich unbrauchbar wird, setzt Narzissmus doch »eine Bild von
sich« bzw. eine irgendwie geartete »Spiegelbeziehung« voraus. Es macht also von hier
aus, so die Autoren, keinen Sinn den primiren Narzissmus mit dem Zustand eines »un-
differenzierten Empfindungsstroms« gleichzusetzen. Der zweite Kritikpunkt an dieser
spiteren freud’schen Konzeption des primiren Narzissmus bezieht sich grundsitzlich
auf die Annahme der Objektlosigkeit des frithen Stadiums, eine Kritik, die unter ande-
rem von Melanie Klein kommt.3! Die Studie folgt der Kritik an der spiteren bild- und
objektlosen Konzeption des »primédren Narzissmus« insbesondere aus dem erstgenann-
ten Punkt. Die Ausfithrungen in dieser Studie zum narzisstischen Bildbegriff beziehen
sich somit auf die Anfinge der Theoriebildung des primiren Narzissmus durch Freud.
Von hier aus (und nicht von der zweiten Konzeption aus) lisst sich der Bogen zum la-
can'schen Spiegelstadium schlagen.?* Das Augenmerk liegt hier auf dem von Freud und
Lacan auf unterschiedliche Weise beschriebenen Moment eines Ubergangs, der seinen
Ausgang bei einem noch weitgehend undifferenzierten Zustand des Siuglings nimmt,
hin zur Ich-Entdeckung (Lacan) bzw. zur libidingsen Ich-Besetzung und Einheitsbil-
dung (Freud).

Das Herausarbeiten der Verbindung der beiden Theorien soll nicht die Differen-
zen zwischen der ersten Konzeption Freuds zum »primiren Narzissmus« und dem
Spiegelstadium nach Lacan nivellieren. (Sie werden beide fiir sich genommen, wie die
vorangegangene Diskussion zeigt, bis heute unterschiedlich gedeutet und kontrovers
diskutiert.) Vielmehr geht es in den Ausfithrungen darum, sie — in Erginzung zueinan-
der - in der Frage der unterschiedlichen Beschaffenheit des »Bildes« in dem besagten
Ubergangsstadium fiir die Fragestellung fruchtbar zu machen. Wahrend es hier um
den Ubergang des physischen und imaginiren Bildes geht, steht interessanterweise im
Kern der Debatte um das primire narzisstische Stadium ebenfalls der psycho-physische
Zusammenhang: Wie 16st sich aus dem Korperzustand so etwas wie Bewusstsein/eine
Imagination heraus?

Lacan beschreibt in seinem Aufsatz, »das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunkti-
on« (1949) das innerseelische Geschehen in dieser Selbstentdeckungsphase des Ich. Er
geht von einer frithen und konkreten Spiegelerfahrung aus. Das Anblicken des eigenen
Spiegelbildes, so Lacan, sei fir diese Entdeckung des Ichs als einer Einheit ausschlag-
gebend. Er datiert das Stadium auf den 6. Monat (bis spitestens 18. Monat), in dem der
Siugling anders als ein gleichaltriges Tierwesen noch der »motorischen Ohnmacht und
Abhingigkeit« unterliege.>* Das Spiegelbild begegne dem Kind »als Reliefin Lebensgro-
Re, also als eine klar umrissene Gestalt, die sich zudem »in einem AufSerhalb« befinde.
Die »jubilatorische Aufnahme« dieses Spiegelbildes erklirt Lacan iiber ein plétzliches
Heraustreten aus der motorischen Ohnmacht, die das Anschauen der eigenen Gestalt

31 Vgl. ebd., S.321-322.

32 Vgl.ebd, S. 475.

33 Vgl. LACAN, Jacques: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion (17. Juli 1949)«, Lacan Schriften I,
4. Aufl., Berlin: Weinheim 1996, S. 61-70, hier S. 63-64.

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

ermoglicht. Es ist die Erfahrung, sich in diesem Auflen einmal klar umrissen zu sehen,
die schliefilich die Vorstellung befeuert, iiber sich verfiigen zu kénnen.?*

Wenngleich Freud auf der Ebene des primiren Narzissmus noch keinen Einfluss
eines Spiegels oder metaphorisch des Spiegelns (durch andere) in der Herausbildung
des Ichs konstatiert — dies geschieht erst in der Verschiebung der Ich-Libido auf Ob-
jekte — so findet sich auch in seinen Uberlegungen eine Bildmetapher, die das Stadi-
um des primiren Narzissmus kennzeichnet. Das Ich trigt zudem idealistische Ziige.
So werden Freud die magischen Gedanken, Allmachts- und Gréflenphantasien, wie sie
sich sowohl im Seelenleben von Kindern und primitiven Vélkern finden, Anlass auf eine
»urspriingliche Libidobesetzung des Ichs« zu schliefien, die das Stadium des primiren
Narzissmus kennzeichnet.>> Wie in der Konzeption des Spiegelbildes als Bildner der
Ich-Funktion bei Lacan liegt auch bei Freud die Idealitit des Bildes in der (Selbst-)Er-
fahrung einer all-umfassenden Einheit begriindet, in der sich das Subjekt als vollstin-
dig wahrnimmt.3®

»Diesem Idealich gilt nun die Selbstliebe, welche in der Kindheit das wirkliche Ich ge-
nofs. Der NarzifSmus erscheint auf dieses neue ideale Ich verschoben, welches sich wie
das infantile im Besitz aller wertvollen Vollkommenheiten befindet.«3”

Die Ich-Entwicklung, so lisst sich aus der Beschreibung schliefRen, geht mit der Ent-
deckung eines Bildes einher. Mit anderen Worten: Der Narzissmus griindet auf einer
frithen Form der Selbstbetrachtung. Zugleich erfahren wir etwas iiber die Qualitit bzw.
den Gehalt dieses ersten (Selbst-)Bildes. Es trigt einen idealen-illusionistischen Cha-
rakter (s.0.). Neben der Qualitit des Bildes tritt auch seine Funktion deutlich hervor.
Das Bild suggeriert dem Selbstbetrachter, mit sich eins zu sein. Dieses Einheitsempfin-
den, in welchem ein Innen von einem Auflen geschieden wird, verleiht dem Selbstbe-
trachter ein Gefiihl der Macht und des Einflusses auf Welt. In diesem Zusammenhang
beschreiben Freud und Lacan auf unterschiedliche Weise3®, wie der primédre Narziss-
mus einen hilflosen Zustand ablést: Der Siugling tritt im narzisstischen Stadium aus
einem »undifferenzierten Empfindungsstrom«>® heraus und wird aus seiner »motori-
schen Ohnmacht und Abhingigkeit«*° befreit. In diesem Einheitsversprechen, das die
Bildgenese motiviert, lebt zugleich die Illusion. An der Spiegelbild-Erfahrung macht

34  Dieses frithe Machtempfinden zeigt sich im sekundéren Narzissmus als Groen- und Verfolgungs-
wahn. Das Ich-Ideal beim Erwachsenen fiihrt Freud auf die Phase des priméren Narzissmus, einem
Zustand der Vollkommenheit, des Eins-Seins mit sich zurick. In diesem Ich-Ideal als »ldeal-Bild«
reinszeniert sich nach Freud der »kindliche Grofdenwahn«in gedampfter Form. Der »primare Nar-
zissmus« bildet also eine Vorform eines spateren Ideal-Bildes —vorstellbar als eine Phase, in der
das Individuum im Einheitsempfinden bereits auf sich zu schauen beginnt.

35  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Zur Einfiihrung des Narzissmus (1914)«, S. 43.

36  Im Unterschied zu Freud betont Lacan die Visualitdt eines real in einem Auflen erscheinenden
Bildes.

37  FREUD, SIGMUND: »Zur Einfiihrung des Narzissmus (1914)«, S. 60-61.

38 Freud geht von einer urspriinglichen Einheit des Subjekts und Lacan von Zerstiickelung/
Zusammenhangslosigkeit im frithen Stadium vor dem Narzissmus aus.

39  FREUD, SIGMUND: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S.199.

40 LACAN: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion (17.Juli1949)«, S. 64.

14.02.2026, 09:21:51. /e e

223


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Ein Bild und sein Doppelgénger

Lacan deutlich, wie hier nur ein Teil des Kérpers, zudem riumlich versetzt erscheint
und das visuelle Fixieren des Bildes erfordert. Es fithrt den Betrachter, so Lacan, in die
Bewegungslosigkeit — will er das Bild erhalten.

»Die totale Form des Korpers, kraft der das Subjekt in einer Fata Morgana die Reifung
seiner Macht vorwegnimmt, ist ihm nur als >Gestalt« gegeben, in einem Auferhalb,
wo zwar diese Form eher bestimmend als bestimmt ist, wo sie ihm aber als Relief in
Lebensgrofie erscheint, das sie erstarren |af3t, und einer Symmetrie unterworfen wird,
die ihre Seiten verkehrt—und dies im Gegensatz zu der Bewegungsfiille, mit der es sie
auszustatten meint.«*’

Dieser tiuschende Gehalt des Bildes als »Fata Morgana« einer anschaulichen Gestalt hat
Anklinge an die freud’sche Ich-Konzeption. Nach Freud bleibt auch nach Uberwindung
des primiren Narzissmus das hier geborene >Ich« etwas AufRerliches, Scheinhaftes, das
dem Subjekt eine >duflere« Gestalt verleiht. Freud bezeichnet das Ich als »Fassade«, die
vieles fir seine Absicht hilt, in Wirklichkeit aber durch Strebungen motiviert wird,
die das Ich selbst nicht einmal kennt.*?* Freud deckt auf, dass dieses Selbstverstindnis
»Trug« sei, dass sich das Ich »nach innen ohne scharfe Grenze in ein unbewuf3t seeli-
sches Wesen fortsetzt«.** Die Erkenntnis, sich selbst nicht ganz zu iiberblicken, die das
narzisstische Bildversprechen enttiuscht, stelle fiir das Einzelindividuum eine Krin-
kung dar und bewirke auf der Ebene der Einzelbehandlung die grofiten Widerstinde.
Das »Ich« ist demnach Spielball diverser innerseelischer Strebungen, die es nicht tiber-
blickt. Freud weitet diesen Gedanken noch aus: Dem innerseelischen Trugbild eines
sich fest umrissen geglaubten Ichs, entspricht nach Freud eine illusorische Selbstsicht
der gesamten Menschheit auf sich.**

Neben der Tduschung spricht aus der Beschreibung des Spiegel-Moments bei La-
can noch eine weitere Bild-Charakteristik: Sie ldsst den Selbstbetrachter erstarren und
schrankt ihn in seiner »Bewegungsfiille« ein. Diese Kehrseite der narzisstischen Bildge-
bundenheit wird in den freudschen Schriften zum sekundiren Narzissmus besonders
deutlich. Freud beschreibt die Genese des pathologischen Narzissmus wie folgt: Auf-
grund einschneidender Krinkungserfahrungen kommt es zu einem Riickgrift auf das
frithe Ideal-Bild und zu einer Fixierung auf dieses Bild. Verkiirzt gesagt: Das narziss-
tisch gekridnkte Individuum zieht sich auf sich selbst zuriick. Diese Regression ist im
Libidohaushalt als eine Zuriickverwandlung der Objektlibido in Ichlibido zu verstehen.
Wihrend dies im Schlafzustand einen alltiglichen Vorgang darstellt — auch hier zieht
sich die Objektlibido auf das Ich zuriick — leidet der narzisstisch Erkrankte unter einer
mangelnden Fluiditit und Wandlungsfihigkeit der Libido (s.u.). Der pathologische Ge-
halt des sekundiren Narzissmus besteht also in dieser mangelnden Fluiditit, welche

41 Ebd.

42 Das Einheitsempfinden des Subjekts wird dem Ich (als einer von vielen Instanzen) zugerechnet.

43 FREUD, SIGMUND: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S.198.

44 Vgl. FREUD, SIGMUND: »Die drei Krdnkungen der Menschheitsgeschichte (1917)«. Diese Entmachtung
des Ichs in psychoanalytischer Forschung stellt er in eine Reihe zweier weiterer Krankungen der
Menschheitsgeschichte: »Das Ich ist nicht Herr im eigenen Haus«.

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

die Austauschbewegung zwischen einem Innen und Aufen erschwert. Das >Ich«ist so-
mit beim narzisstisch Erkrankten vergrofRert, abgeschottet und in libidinéser Hinsicht
unbeweglich. Dieser Riickzug auf das frithe Ideal-Bild schiitzt zwar vor relativieren-
den Einwirkungen der Auflenwelt, errichtet jedoch gegen sie »eine Mauer, die in einer
ausgeprigten Form selbst innerhalb der Psychoanalyse uniiberwindbar scheint.5 Der
Riickzug und die Fixierung auf ein idealisiertes Selbst-Bild erschwert somit durch sei-
ne Starre und Unzuginglichkeit das Leben in seinem Vollzug.*® Es handelt sich um
ein kiinstliches Festhalten, das sowohl die Bildgenese, wie auch den Rickgriff auf ein
frithes Bild motiviert.

In diesen Beschreibungen lassen sich unschwer die Erfahrung einer »Bildbarriere«
und des Erstarrens in der Bilderfahrung mit der Narziss-Darstellung erkennen. Sie zei-
gen die Kehrseiten des Bildes an, das sich lebendigen Entwicklungen, Austausch und
Prozessen entgegenstellt. Sie sind — aus der psychoanalytischen Theorie heraus — un-
trennbar mit dem Ideal-Bild verkniipft. Der Austausch der Narzissmus-Theorien bei
Freud und Lacan mit der Konstruktionserfahrung der Bildabhingigkeit des Betrach-
ters verdeutlicht noch einmal das Zusammenwirken von Haupt- und Nebenfiguration
in der Spiegelerfahrung. Neben der Funktion des (Spiegel-)Bildes als Bildner der Ich-
Funktion und seiner Kehrseiten, erfahren die Bildbetrachter wie auch auf der Ebene 1
der Konstruktionserfahrung, dass der Betrachter nicht ganz in Abhingigkeit zum Bild
steht. Diese Uberschreitung der Bildgebundenheit soll nun mit der Frage zusammen-
gebracht werden, wie das narzisstische Stadium — auch als Bildstadium zu bezeich-
nen - lebensgeschichtlich iiberwunden wird. Freud hat sich mit diesen Ubergingen
ausgiebig beschiftigt. Ihm blieb die Ablosung des Autoerotismus durch den primiren
Narzissmus bis zuletzt unklar, sodass er beide Stadien in einer spiteren Theoriebil-
dung zusammenfallen lieR (s.0.). Hier filllt Lacan mit der Spiegelbilderfahrung eine
Forschungsliicke: es ist nach Lacan die Selbstentdeckung im Spiegelbild, die das nar-
zisstische Stadium einleitet. Und auch fiir das Heraustreten aus dem primaren Narziss-
mus in das darauffolgende Stadium der Entwicklung, geprigt durch die Fihigkeit des
Einzelindividuums die primiren Bezugspersonen libidinds zu besetzen, findet Freud
zundchst keinen dufleren Anlass. Da der Narzissmus durch den Zustand eines behag-
lichen Sich-Selbst-Geniigens geprigt ist, war davon auszugehen, dass sich diese Phase
erhalten will. Freud erklirt das Heraustreten aus dem primiren Narzissmus schlief3-
lich, analog zur Genese des sekundiren Narzissmus, den er als libidingsen Riickzug auf
das Ich versteht, aus den Vorgingen im Libidohaushalt heraus. Nach Freud muss es zu
einer Form der »Stauung der Libido«*” gekommen sein, die das Kreisen um das wohl-
gefillige Bild durchbricht und das Aufgestaute in der Metapher des Staudammes zu
einem Abflieflen bringt. Kurz gesagt: mit dem Uberschreiten des Narzissmus beginnt
sich die Ich-Libido auf Objekte zu richten und abzuflief}en. In der Weiterentwicklung
des Individuums ist es zudem der Einfluss Anderer, der das im Narzissmus iiber ein

45  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Die Libidotheorie und der NarzifSmus (1917)«, Vorlesungen zur Einfiihrung in die
Psychoanalyse Und Neue Folge, Bd. |, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag
2000 (Studienausgabe).

46  Lacan beschreibt eine solche Starre bereits in der primaren ich-bildenden Spiegelerfahrung.

47  FREUD, SIGMUND: »Die Libidotheorie und der Narzifdmus (1917)«, S. 406.

14.02.2026, 09:21:51. /e e

225


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Ein Bild und sein Doppelgénger

Bild hergestellte >Ich< neu konstituieren und es zu einem Vermittler zwischen eigenen
(Trieb-)Anspriichen und einprasselnden Realititen werden lisst.48

Diese Form der Bildiiberschreitung erleben auch die Betrachter des Narziss-
Bildes — und zwar sowohl in der verfliissigenden Spiegelerfahrung, die das iiber ein
Bild hergestellte >Ich« sukzessive aufldst, als auch in den verriickenden Spiegelquali-
titen, die das kontemplative Sich-Selbst-Geniigen in seiner hermetischen Kreisform
durchbricht. So lisst sich sagen, dass das Narziss-Bild in der Bilderfahrung insofern
eine »echte« Spiegelung bewirkt, da sie nicht nur das narzisstische Ich-Ideal-Bild in
Szene setzt. Das Narziss-Bild belebt in der Bildwirkung auch die schmerzliche Erfah-
rung, sich nicht ganz in den Blick zu bekommen. In ihr werden die Bildtiuschungen
entlarvt. Dem Betrachter begegnen zudem die im Ideal-Bild abgespaltenen Anteile,
die ein Schattendasein fithren. Das Bild konfrontiert mit Abweichungen und Fehlen-
dem, das bildinkompatibel ist. In der Bilderfahrung wird deutlich, wie das Ideal-Bild
beinahe unertriglich wird und durch ein Herunterbrechen auf Alltagserfahrungen
eine ironische Brechung erfihrt. Mit Freud lief3e sich sagen, dass sich hierin so etwas
wie eine Uberwindung des primiren Lust-Ichs vollzieht. Das Ich entwickelt sich zu
einer Einheit, die sich als notgedrungen uneinheitlich erfihrt. Es untersteht fortan
dem Realititsprinzip und ist durch Briiche und Unvollkommenheiten gepragt. Der
>Andere« im Bild steht somit fiir allc das Andersartige, das bildinkompatibel, aber
lebensnotwendig ist.

Es handelt sich zudem um einen Prozess, in welchem das Ideal-Bild nicht vollig
abgelost wird. Beides ist gleichzeitig in der Bilderfahrung wirksam. Und auch diese
simultane Existenz zweier gegensitzlicher Bildqualititen entspricht den sich erhalten-
den und nicht vollig abzulésenden Entwicklungsstufen des Individuums. An diversen
Phinomenen, dem Zustand der Verliebtheit, der Erkrankung eines Organs und am
Schlafzustand zeigt Freud, wie sich die Objekt-Libido wieder ins primire »Lust-Ich«
(vergleichbar dem Zustand des primiren Narzissmus) zuriickzuziehen vermag. Dieses
fluide Hin-und Her der Libido vergleicht Freud mit einem »Protoplasmatierchenc, das
seine Pseudopodien ausschicken und beliebig wieder zuriickzuziehen vermag.*® Freud
geht von einem tagtiglichen Regredieren in einen solchen frithen Zustand der Einheit,
nimlich im Schlaf aus — wenngleich auch hier >ein Aufgehen ohne Rest« nicht ganz ge-
lingt und sich im Traum als einer Wunscherfiillung ebenfalls Zensoren zur Geltung

48  Freud beschreibt, wie sich das primire »Lust-Ich«, das auf unmittelbare Bediirfnisbefriedigung
dréngt, den Realitdten stellen muss, um zu tberleben. Aus einer schmerzlichen Erfahrung des
Fehlens (z.B. des Hungers) setzt ein Realitatsprinzip ein, das Freud dem Ich als Tatigkeit zurechnet
und das Wiinsche im Hinblick auf ihre Realisierbarkeit hin tberpriift, verwaltet, begrenzt hilt. Das
Einsetzen dieses Prinzips 16st dabei das Lustprinzip nicht ganzlich ab, sondern vermag Teile der
Sexualtriebe zu transformieren. Diese Umwandlungs-/Verschiebungs-Notwendigkeit liege in den
Realitaten begriindet, die oftmals ein direktes Verfolgen der Triebwiinsche nicht gestattet und das
Individuum sogar zu gefihrden vermag.

Vgl. FREUD, SIGMUND: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S. 200.
49  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Die Libidotheorie und der Narzifmus (1917)«, S. 402.

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

bringen und diesen entstellen.*° In den von Freud beschriebenen Fillen, dem Riickzug
der auf Objekte ausgesandten Libido aufs Ich, sieht er eine zu einer fritheren Einheit
hin regredierende Dynamik am Werk. Er unterscheidet hier alltigliche Retardierungs-
momente von pathologischen — der Unterschied zwischen beiden liege einzig in der
Beweglichkeit dieser Hin- und Her-Bewegung zwischen libidindser Selbst- und Ob-
jektbesetzung.”! (s.0.)

Auf der Ebene 2 der Konstruktionserfahrung lief? sich im Austausch mit einschli-
gigen Narzissmus-Theorien zeigen, dass die Bildabhingigkeit des Betrachters das Bild
und seinen Betrachter in eine nur vermeintliche Deckungsgleichheit bringt und hier-
iiber ein Ganzheitsempfinden bewirkt. Dies erleben die Befragten zum Bild in einem
mithevollen Suchprozess, der kein Ende nimmt. Am sekundiren Narzissmus werden
die Folgen eines Festhaltens an einem Ideal-Bild, das selbstidentisch sein soll, deutlich:
Es fithrt zu einer mangelnden Austauschbewegung, Realititsferne und Erstarrung. Die
Genese des Ichs an einem Bild macht zugleich als Spiegel auf die Notwendigkeit des Bil-
des in der Selbstkonstitution aufmerksam. Wie auch auf Ebene 1 der Konstruktionser-
fahrung sind hier Spiegel und Schatten — synonym gesetzt fiir das Sich-Sehen und das
Sich-Entgehen — gemeinsam wirksam. Lacan bringt diese doppelte Realitit des Bildes
auf den Punkt:

»Von diesem Bild nimmt er die Einheit nur aufderhalb und in einer antizipierenden
Weise wahr. Aufgrund dieser doppelten Beziehung, die er zu sich selbst hat, werden
sich simtliche Objekte seiner Welt immer um den Schatten seines eigenen Ichs struk-
turieren. Sie werden alle einen fundamental anthropomorphen, wir wollen sagen ego-
morphen Charakter haben. In dieser Wahrnehmung wird fiir jeden Menschen seine
ideale Einheit evoziert, die nie als solche erreicht wird und ihm in jedem Moment ent-
geht‘«52

Sowohl die Bilderfahrung, als auch die vorgestellten Narzissmus-Theoreme offenbaren
die Notwendigkeit des Bildes (als Ideal-Bild) und seine Uberschreitung (den Schatten,
den Rest, den Anderen). So wie das Bild nicht ginzlich in Abhingigkeit des Betrachters
steht, irgendwie doch eine Gegebenheit darstellt und iiber den Betrachter hinausweist,
so erfihrt sich auch der Betrachter an seinem Selbstbild (Ich-Vorstellung) nicht ganz
mit ihm in Ubereinkunft. Diese Erfahrung in der Betrachtung des Narziss-Bildes deckt
sich mit den Kehrseiten und Entwicklungen, die die weitere Entwicklung des frithen
narzisstischen Bildes nimmt. Es lisst sich festhalten, dass von keiner Seite her, we-
der von der Betrachterabhingigkeit des Bildes her, noch von der Bildabhingigkeit des
Betrachters eine vollkommene Ubereinstimmung gegeben ist. Die Dopplungen des Be-
trachters wie des Bildes sind jeweils nicht ganz miteinander in Deckung zu bringen.

50  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Der Traum (1916)«, Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse Und Neue
Folge, Bd. |, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe),
S.101-244, hier S. 148ff.

51 Vgl. FREUD, SIGMUND: »Die Libidotheorie und der Narzilmus (1917)«, S. 406.

52 LACAN,JACQUES: Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse (1954/55), hg. v. HAAS,
NORBERT, Weinheim, Berlin: Quadriga 1991 (Das Seminar, Buch I1), S. 213.

14.02.2026, 09:21:51. /e e

227


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Ein Bild und sein Doppelgénger

Die vorgestellten Theorien zur frithen Ich-Genese bei Freud und Lacan wurden da-
nach befragt, inwiefern es eines >Bildes« in der Entwicklung des Ichs bedarf (Ontogene-
se). Seine Funktion liegt darin, dass es eine Einheitsbildung tiber die Teilung bewirkt.
Das gebildete Ich vermag sich selbst als Ich zum Objekt nehmen. Es ist >Ich¢, indem
es zum Selbstbetrachter wird. Diese Einheit, die das Bild, indem es gegeniibertritt,
ermoglicht, muss jedoch iiberschritten werden (zum Ablaufen gebracht werden), da-
mit das Individuum nicht in der Einkapselung des Ich=Ich endet. Entsprechungen zu
dieser Bildfunktion finden sich im Ursprungsmythos der Malerei nach Alberti (Phyloge-
nese). In Analogie zum Stadium des primiren Narzissmus, in welchem das Individuum
mithilfe des Bildes aus dem undifferenzierten Empfindungsstrom heraustritt, liegt die
Bedeutung des ersten Bildes bei Alberti u.a. in seiner Haltbarmachung einer flieRenden
und flichtigen Wirklichkeit.

Die beiden Ursprungs-Theorien, die auf den Narziss-Mythos zuriickgehen, bewe-
gen gleichermaflen die Frage nach den Griinden der Bildgenese. Das gemeinsame Mo-
tiv des Bildschaffens kann in beiden Ursprungs-Theorien als das Festhalten einer flie-
Renden/fliichtigen Wirklichkeit benannt werden. Beiden Bildern, dem Selbst-Bild des
primiren Narzissmus, wie dem Kunstschaffen als Festhalten eines Bildes haftet somit
der Zug des Imaginiren, Idealen und Illusionistischen an. An ihnen wird zugleich die
Frage der Haltbarkeit/Unhaltbarkeit eines Bildes im Vergleich zu der flieRenden und
fliichtigen Wirklichkeit virulent.

1.3 Ein Spiegel-Bild und sein Schatten

Die beiden Theoriebeziige zum Spiegelstadium aus Kunsttheorie und Psychoanalyse
zeigen jeweils auf unterschiedliche Weise, dass das schillernde Spiegelbild nicht halt-
bar ist. Es hilt den Realititen nicht stand, entgleitet oder dringt darauf tiberschritten
zu werden. Von beiden Seiten der Konstruktionserfahrung werden Abweichungen vom
Spiegel beschrieben. Das zunichst schillernde Spiegelbild gibt nicht alles zu erken-
nen. Mit anderen Worten: Uber dem leuchtenden Spiegelbild liegt ein Schatten. Dieser
wird in der Bildbannung als verfolgender Schatten wirksam und erscheint in Form ei-
ner Schattengestalt, die auf abgespaltene Realititen, verborgene Wiinsche aufmerksam
macht. Der Schatten steht zudem fir das, was nicht Bild ist. Er hingt dem »>Ich¢, das
sich tber ein Bild herstellen lief3, wie ein Rest an und fiigt sich nicht ins Ganze. Dem
Betrachter des Narziss-Bildes begegnet nicht nur die Verdopplung, indem er sich in
einem Bild erkennt (Spiegel). Ihm begegnet zugleich das mit diesem Spiegelbild In-
kongruente. Es 16st damit sein Ganzheitsversprechen als Bild nicht ein.

Ein bild-immanenter Widerspruch liegt zudem in der mangelnden Sichtbar-
keit — lasst sich doch von Bildern erwarten, dass sie etwas zu sehen geben. So sind es
ausgerechnet die Augen des Betrachters im Bild, die iiberschattet sind und ein we-
sentliches Bilddetail verdecken. Diese Uberschattung spitzt das Erlebensmoment der
erschwerten Sichtbarkeit zu und macht das Betrachten eines Bildes zu einem zentralen
Bildthema. Einen weiteren Aspekt des Bildwiderspruchs vergegenstindlicht die Schat-
tengestalt, auf die der Betrachter schaut. Wihrend Bilder in der Regel einen Moment
zu konservieren vermdogen, zeigt das Abbild eine Gestalt, die im Schwinden begriffen
ist. Thr Schwinden verweist auf die Realititen auflerhalb des Bildlichen, vor allem

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

auf die der Transformation und der Verginglichkeit. Die Schattengestalt zeigt zudem
einen >Anderen< und personifiziert das Erleben des Andersartigen/Abweichenden,
das die gesamte Bilderfahrung durchzieht. Anders als in der Erzihlung gelangt der
Betrachter zu der Erkenntnis, dass sich ein Selbstbild nicht von diesem Anderen zu
isolieren vermag, sondern vielmehr durch das Abgespalten-Andersartige definiert
ist — ohne mit diesem Anderen identisch zu sein.

In den Theoriebeziigen zur Konstruktionserfahrung wird deutlich, wie sich das
Spiegelbild als Idealbild zunichst von diesem sAnderen< oder Schattenseitigen ab-
hebt. Dass sich diese Vereinseitigung nicht halten lisst, zeigen die Brechungen und
Uberschreitungen, die die beiden Spiegelstadien in der Beschreibung des ersten
Bildes und der Entdeckung des Ichs transformieren — wobei sich Bild-Genese, wie
Ich-Konstruktion als untrennbar miteinander verbunden erweisen. Das jeweils Schat-
tenseitige des Spiegels wird hier noch einmal anhand der beiden Spiegelstadien aus
Kunsttheorie (Alberti) und Psychoanalyse (Lacan) betrachtet: Der primire Narzissmus
als Moment der Ich-Genese an einem Bild erweist sich als illusionistisches Stadium des
Eins-Sein mit sich. Es handelt sich um eine Phase der Entwicklung, die notgedrungen
tiberschritten werden muss. Der Vorgang lasst sich psychodynamisch als eine Stauung
der Libido erkliren, die zu >Anderemc hin abfliefien will. Nach Lacan erzeugt die
Sehnsucht, sich ganz in einem Bild zu sehen, in der nicht gelingenden Ubereinstim-
mung zudem eine Schattengestalt. In gesteigerter Form kann dieser Schatten in der
leichten Versetzung zum Spiegelbild zu einem verfolgenden Doppelginger werden.
Das verfolgende Moment liegt in der Ausrichtung auf das Bild, das sich jedoch wie der
Schatten nicht beriihren lasst.>> Es handelt sich um ein Bild, das weder greifbar ist,
noch den Selbstbetrachter ganz loslisst.

Vergleichbar mit diesen Briichen und Verriickungen des frithen (Spiegel-)Bildes
lasst sich auch das Spiegelstadium nach Alberti nicht halten. Der idealisierende Ge-
halt seines Diktums liegt im Ausblenden der Problematik des Spiegels bzw. im Weg-
blenden der Schattenseiten des Bildes, wie sie der Narziss-Mythos erzihlt. Das Alberti-
Diktum erzeugt in seiner Idealisierung der Bildszene als freudige Entdeckung einen
starken Widerspruch zur Erzihlung und blendet die Problematik, dass sich das Bild
nicht halten lisst und damit die Verzweiflung des Selbstbetrachters, aus. Nach Bitsch-
mann stellt dies eine »vollige Umdeutung und Umdrehung«®* der Ovid-Lektiire dar. Im
»Umarmen der Wasseroberfliche« (Alberti) wird die Tatsache iibergangen, dass Nar-
ziss dariiber verzweifelt, das Bild nicht berithren/nicht ergreifen zu konnen. Ebenso
bleibt die Problematik des Spiegelbildes, das Verwechseln des Bildes mit der Gestalt
eines Anderen, unerwahnt. Entsprechend dieser Vereinseitigung auf die schillernden
Qualititen des Spiegelbildes, das sich bei Alberti in Kunst transformiert, tritt in der
Darstellung der Ursprungsmythen der Malerei durch Alberti ausgerechnet eine frithere
Schattengeschichte mit der des Spiegels in einen Gegensatz (s.0.). Das Einlduten eines

53  In diesem Zusammenhang wird deutlich, warum Freud den pathologischen Narzissmus den pa-
ranoischen Erkrankungen zuordnete. Der Verfolgungswahn begriindet sich aus dem vergroflerten
und fixiertenslch<heraus, das sich im Zentrum sieht.

54  BATSCHMANN, OSKAR: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes, S. 41.

14.02.2026, 09:21:51. /e e

229


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Ein Bild und sein Doppelganger

Spiegelzeitalters des Bildes durch Alberti im Riickgrift auf den Narziss-Mythos verein-
seitigt die Erzihlung in Richtung des Erkennens und Festhaltens des Bildes. Dies geht
am Entgleiten und Schattenseitigen des Narziss-Mythos vorbei und blendet das Ringen
um die Gestalt eines ersehnten »Anderen« aus.

Neben den Widerspriichen innerhalb der Deutung des Narziss-Bildes als verhei-
RBungsvolle Geburt der Malerei, ist auch der Gegensatz der Spiegel- und Schattenge-
schichte des ersten Bildes, wie ihn unter anderem Alberti betont, bei genauer Lektiire
der Mythen nicht haltbar. Der Leser trifft vielmehr auf einen gemeinsamen Kern der
beiden Erzihlungen. In beiden Fillen will ein Bild festgehalten werden. Sie handeln
von der Verginglichkeit des Lebens und offenbaren das Bildschaffen als eine Bewil-
tigungsform dieser Realitit. Bei Alberti dient das »Umarmen der Wasseroberfliche«
der Bildbannung und der spiteren Wandlung in Kunst (Narzisse); bei Plinius ist es das
Nachzeichnen der Umrisslinie zur dauerhaften Vergegenwirtigung einer geliebten Per-
son.

Der Kunstwissenschaftler Victor Stoichita hebt in seiner »Kurzen Geschichte des
Schattens« den Schatten ebenfalls vom Spiegel ab, wihrend die Bezogenheit von Spie-
gel und Schatten aus dem Blick gerit. Er ordnet das Spiegelbild dem »Selbst«, das Schat-
tenbild dem >Anderen< zu. Die Verkniipfung des Schattens mit der Figur des >Anderen
argumentiert er {iber den bereits oben erwihnten Schattenmythos nach Plinius, wo-
nach die Schattenumrisslinie ein Bild des Geliebten festhalten und Trost spenden soll.
Entsprechend stehe der Schatten, so Stoichita, ganz im Zeichen des »Anderenc. Er be-
ruft sich in seiner Theorie zudem auf empirische Untersuchungen des Psychologen Jean
Piaget, wonach Kinder zunidchst nicht ihren eigenen Schatten wahrnehmen, sondern
den von Gegenstinden.>® Er kommt zu dem Schluss, dass der Schatten grundsitzlich
fiir einen Anderen stehe, der Spiegel hingegen auf die Identifikation des Ich hinziele.
»Der Schatten reprisentiert das Stadium des Anderen, der Spiegel das des Selbst.«*®

Die Unterscheidung des Spiegels vom Schatten in den Ursprungsmythen der Male-
rei, sowie die Zuordnung verschiedener Stadien durch Stoichita, die des »Anderenc als
Schattenstadium und die des »Selbst« als Spiegelstadium erinnern an die unterschiede-
nen Stadien der Blickszene im Narziss-Mythos. Grundsatzlich werden hier die Phasen
»vor der Erkenntnis« (Phase 1) von der »nach der Erkenntnis« (Phase 2) abgehoben.>”
Phase 1 wird auch als »Stadium des Anderenc tituliert und von einem Stadium der
»Identifikation« bzw. »Spiegelstadium« unterschieden.*® Wie zu Beginn dieser Studie
referiert, wird in der Kunstwissenschaft die Frage kontrovers diskutiert, welches Sta-
dium durch das Narziss-Bild von Caravaggio in Szene gesetzt ist.5° Die Differenzen in
der Deutung beziehen sich vorwiegend auf den »Blick«, worauf spiter noch eingegan-
gen wird. Die Interpretationen unterscheiden sich auch darin, inwieweit der Prozess

55  Vgl. STOICHITA, VICTOR |.: Eine kurze Geschichte des Schattens, S. 29.

56  Ebd.,S.3s.

57  Vgl. SCHINDLER, WINFRIED: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und
Narziss, S. 38 und 46.

58  Vgl. DE RIEDMATTEN, HENRI: »Narziss in triiben Wassern — Medienreflexion und Selbstreprisentation im
Werk des Photografen Jeff Wall«, S.195-196.

59  Einige Autoren verorten die Szene in Phase 1 (Stadium des Anderen/Vor der Erkenntnis), andere
in die Phase 2 (Stadium des Spiegels/Nach der Erkenntnis); vgl. Teil I, Kapitel 3.3.2.

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

der Betrachtung in der Beantwortung dieser Frage nach dem >Sujet« des Bildes beriick-
sichtigt wird. So kindigt sich in der Zuordnung von de Riedmatten als Phase 2 der
Blickszene ein Verlauf, eine emotionale Verinderung des Betrachters im Bild an, die
jedoch den Vorlauf, das sogenannte >Stadium des >Anderen< abschneidet. Die Diffe-
renzen in den Zuordnungen, ebenso wie die Schwierigkeiten einen zeitlichen Verlauf
des Blickens und der Verinderung auszuschlief3en, lassen bereits vermuten, dass das
Narziss-Bild in der Bildbetrachtung beide Stadien, die des Anderen/Schatten und die
des Ich/Spiegels, iibergreift.5°

Im Vergleich der Bildexploration mit den psychologischen Grundkomplexen des
Narziss-Mythos, die eine deutliche Ubereinstimmung der Bildwirkung und Komplex-
entwicklung des Mythos erbrachte, tritt ein die Stadien tibergreifender Verlauf zutage.
Dies umfasst nicht nur die eigentliche Blickszene und ihre Stadien, sondern die gesam-
te Erzihlung. Die Bilderfahrung als Erlebensprozess offenbart, dass sich die Blicksze-
ne nicht einem Moment der Erzihlung entschieden zuordnen lisst. Die Differenzen in
der Argumentation, nach denen sich mal Blickphase 1, mal Blickphase 2 als >Sujet« des
Bildes argumentieren lisst, werden im Vergleich mit der Bildwirkungsanalyse als ein
spezifischer Fokus im Blickerleben des Interpreten deutlich. Sie kommen jeweils durch
das Wegblenden bestimmter, der eingeschlagenen Deutung widersprechender Bildde-
tails zustande. Lisst man diese Unterschiede gelten und beriicksichtigt den Prozess
der Betrachtung, dann eréffnet sich ein umso deutlicherer Blick auf die Ambiguitit des
Bildes — seine haupt- und nebenfigurative Dynamik.®* Diese umfasst gleichermafien
Sehnsucht, Kontemplation, Tiuschung, ebenso wie Enttiuschung, Anstrengung und
Verzweiflung — ambigue Erlebensqualititen, die sich nicht nur in der Schwierigkeit der
Blickdeutung offenbaren, sondern sie in besonderer Weise zuspitzen. Das Bilderleben
verdeutlicht, wie sehr Spiegel und Schatten einander bedingen — wobei der Schatten
hier jeweils den >Anderen< bzw. das Fliichtige in der Spiegelerfahrung, sowie das im
Spiegelbild Ausgeschlossene meint. Dies wiederum deckt sich mit der Erzihlung nach
Ovid, in der Spiegel und Schatten synonym verwandt werden:

»Was greifst du vergeblich nach dem fliichtigen Bild! Was du erstrebst, ist nirgends;
was du liebst, wirst du verlieren, sobald du dich abwendest. Was du siehst, ist nur
Schatten, nur Spiegelbild.« [435]%2

60  StoICHITA machtdarauf aufmerksam, gestiitzt durch zahlreiche Narziss-Interpretationen des Mit-
telalters, dass Schatten und Spiegel oft synonym verwandt wurden. »Narzifd sah seinen Schatten,
liebte ihn ganz und gar und starb an dieser narrischen Liebe« (Bernard de Ventadour, zit.n. SToI-
CHITA, S.35). Die Schatten-Metapher ist hier jedoch sicherlich durch die im Mittelalter gdngige
Moralisierung des Ovid-Textes im platonischen Sinne des tauschenden Abbildes verwendet wor-
den.

61  Dieses Ergebnis ist natirlich auch der Methode geschuldet: so geht eine zwei bis dreistiindige
Bilderfahrung mit einer Transformation des Bildes einher. Mit Gadamer gesprochen, der das Bild
als eine Morphologie (Cestalt in Verwandlung) bezeichnet, stellt dies jedoch kein Artefakt dar,
sondern ist Bildern, die eins>Indem«der Beziige, liefern, angemessen.

62  Credule, quid frustra simulacra fugacia captas? Quod petis, est nusquam; quod amas, avertere,
perdes. Ista repercussae, quam cernis, imagines umbra est. [435]

14.02.2026, 09:21:51. /e e

231


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Ein Bild und sein Doppelgénger

Die Bildwirkungsanalyse der Narziss-Darstellung offenbart, wie das Bild als ein »In-
demc« seiner Beziige beide Stadien als aufeinander bezogen bzw. ineinander gebrochen
zeigt.3%* Wihrend am Narziss-Mythos und an verschiedenen Narziss-Darstellungen
Ursprungsmythen der Malerei unter unterschiedlichen Paradigmen, denen des Spie-
gels und denen des Schattens diskutiert werden, so erdffnet die Bildwirkungsanalyse
eine neue Sicht: Das Spiegelstadium inkludiert das Schattenstadium. Nicht die Abls-
sung des Schattens durch den Spiegel fithrt uns somit in die »Spiegelphase der Mo-
%5 sondern eine neue Sicht auf den Spiegel, die den »Schatten« — metaphorisch
als Bild fiir einen »Anderen« oder das »Andere« im Eigenen — beinhaltet.®® Danach ver-

derne«

weist das Bild des Selbst stets auf einen >Anderen<. Es belebt den Wunsch, da mége
ein Anderer sein. Dass dies keine ginzlich neue Sicht ist und keine Entdeckung der
Moderne darstellt, offenbart der Narziss-Mythos. Er handelt von der Unméglichkeit,
sich als sich selbst zu sehen. Und diesen Kern trifft auch die Narziss-Darstellung von
Caravaggio.

Das Verhiltnis von Spiegel und Schatten wirft also die Frage nach dem Eigenen und
dem Anderen in der Spiegelerfahrung auf. So wie der Spiegel eben nicht nur die Identi-
fikation, das Erkennen im Sinne des »Ich bin es selbst!« zeigt, sondern in der Bilderfah-
rung die Gestalt des Anderen — hier stellvertretend fiir alles Abweichende, Verriickende,
Nicht-Greifbare, Zuriickliegende und Schattenhafte aufscheinen lisst — tritt das Eige-
ne als das Andere in Anschauung. Im Bilderleben stellt die Entdeckung des >Anderenc
eine tiberraschende und zentrale Bilderfahrung dar. Sie geht mit einer fundamentalen
Infragestellung des >Ich< einher.

2. Die (Spiegel-)Dimensionen des Anderen. »Je est un autre«

Das folgende Kapitel verlisst nun den Boden der Bildwirkungsanalyse und die im ers-
ten Kapitel hergestellten Zusammenhinge zum Narziss-Mythos und Narzissmus. Es
thematisiert die Frage der Ich-Identifizierung iiber >Anderes, die den philosophischen
Diskurs bei Hegel und Sartre streifen und die in Form einer Bild- und Blicktheorie Ein-
gang in die psychoanalytische Theorie von Lacan und eine morphologische Konzeption

63 Vgl. STOICHITA, VICTOR |.: Eine kurze Geschichte des Schattens, S. 35.

64  Dies widerspricht der Annahme, dass die unterschiedliche Konnotation von Spiegel und Schat-
ten in den optischen und ontologischen Voraussetzungen des Bildes liege, vgl. S. 35. Er selbst be-
schreibt, wie die Kinstler des 17. Jahrhunderts oftmals »den fliichtigen Charakter des Spiegelbil-
des« unterstrichen hatten, vgl. S.33

65  Vgl. STOICHITA,, VICTOR L.: »Introduction to the section. Pictural Mimesis before and after 1500«, Artistic
Exchange. Akten des XXVIII. Internationaler Kongress fiir Kunstgeschichte, Bd. 1, Berlin 1992.

66  Dassdiese Sichtnichtimengeren Sinne>moderncist, belegt wiederum der Narziss-Mythos und die
Darstellung von Caravaggio. Die im Teil I, Kapitel 3.2. aufgeworfene Frage nach der Kontextualitat
und Kulturabhédngigkeit eines Bildes lasst sich nun dahingehend beantworten, dass Bilder—zu-
mindest die Narziss-Darstellung —einen zeitunabhdngigen Kern im Erleben seiner Betrachter tref-
fen. Dies bedeutet umgekehrt nicht, dass sich Bilder nicht auch unter kulturellen Aspekten be-
trachten lassen. Diese Sicht ist insbesondere fiir die Kunstreflexion bedeutsam, die aber nach Ga-
damer—und diese Sicht wird hier vertreten —der Kunsterfahrung nachgeordnet ist.

14.02.2026, 09:21:51. /e e


https://doi.org/10.14361/9783839465158-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

