Wilhelm Dilthey und das Paradoxon der Fiktion
Mathis Lessau

Die Philosophie der Literatur hat sich in den letzten Jahrzehnten grofler Beliebt-
heit erfreut. Seit nunmehr vierzig Jahren zeugt die Zeitschrift ,,Philosophy and
Literature® an der John Hopkins Universitit von dem regen philosophischen
Forschungsinteresse an Literatur, grofSe Universititen bilden verstirkt Initiativen,
die sich ausschliefllich einer philosophischen Auseinandersetzung mit Literatur
verschrieben haben und die Sammelbinde, die die Konferenzen im Umkreis des
Themas dokumentieren sind Legion.! Insbesondere die Auslotung des Verhilt-
nisses von Fiktion und Wirklichkeit ist dabei Gegenstand lebhafter Diskussion.
Wie ist der Umstand zu erkliren, dass man als Leser fiktionaler Literatur sich des
Eindruckes nicht erwehren kann, etwas iiber die Wirklichkeit zu erfahren? Litera-
tur scheint ja nicht in der Verpflichtung zu stehen, die Begebenheiten der wirkli-
chen Welt adidquat darzustellen, sondern vielmehr die Freiheit zu besitzen, in re-
lativer Unabhingigkeit von den Gesetzmif3igkeiten der wirklichen Welt eine fik-
tive Welt zu schaffen. Gerade darin liegt ja das wesentliche Moment der Fiktionali-
tit von Literatur. Und dennoch bleibt der ritselhafte Tatbestand bestehen, dass
die Auseinandersetzung mit Literatur von kognitiven Wert fiir das wirkliche Leben
zu sein scheint, dass wir etwas durch Literatur zu lernen vermeinen, trotz, oder
gerade weil, es sich dabei um Fiktionen handelt. In der Erklirungsbedirftigkeit
dieses Phinomens liegt der Motor unzihliger Beitrige der Literaturphilosophie.
Es muss aber erstaunen, dass im Kontext dieser Debatte um das Verhiltnis von
Fiktion und Wirklichkeit der Name eines der einflussreichsten Philosophen des
ausgehenden 19. Jahrhunderts beinahe keine Rolle mehr spielt: Wilhelm Dilthey.
Dies muss deshalb erstaunen, da wohl kaum kein anderer Denker die Literatur in
einen so starken exegetischen Zusammenhang mit der Wirklichkeit stellt wie Dil-
they, und zwar ohne dabei ihren fiktionalen Charakter zu leugnen. Literatur ist

1 So besteht etwa in Stanford seit 2005 die aufstrebende Initiative ,,Philosophy and Literatu-
re @ Stanford“ und die Warwick University griilndete schon 1985 das ,,Centre for Research
in Philosophy, Literature and the Arts“, in dessen Kontext renommierte Bachelor- und
Masterstudienginge angeboten werden. In Deutschland sei z.B. auf das Promotionspro-
gramm der Humboldt-Universitit zu Berlin ,,Das Wissen der Literatur” verwiesen, welches
in Kooperation mit der Harvard University, der Princeton University und der University
of California, Berkeley seit 2008 das Verhiltnis von Literatur und Wissen erforscht. Einen
guten Uberblick {iber die Forschungsfelder der Literaturphilosophie bietet etwa Hagberg,
Garry Ed. (2010) A Companion to the Philosophy of Literature. Malden: Wiley-Blackwell.
Sowie Gibson, John u.a. Eds. (2007) A Sense of the World. Essays on fiction, narrative, and
knowledge. New York: Routledge. Fiir den deutschen Sprachraum siehe etwa den Sammel-
band Literatur und Wissen. Theoretisch-methodische Zuginge (2010). Hg. Tilmann Koppe. Ber-
lin: de Gruyter. Sowie Demmerling, Christoph/Ferran, Ingrid Vendrell Hgg. (2014) Wabhr-
beit, Wissen und Erkenntnis in der Literatur. Philosophische Beitrige. Berlin: de Gruyter.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 MATHIS LESSAU

ihm ,,Organ des Weltverstindnisses®,2 hat aber ,nicht die Absicht Ausdruck oder
Darstellung des Lebens zu sein® sondern immer blof ,,Schein eines Wirklichen
durch Worte und deren Verbindungen®.? Gerade weil die Literatur Produkt der
dichterischen Einbildungskraft ist, scheint sie fur Dilthey von solch unermessli-
chem Wert fur das Verstindnis des Lebens sein zu konnen. Dieses paradox an-
mutende Verhiltnis gilt es zu beleuchten.

Julia Mansour bezeichnet es in ihrer 2011 erschienenen Abhandlung ,Wilhelm
Dilthey: Philosoph und/oder Philolog® als ein Desiderat der Literaturwissen-
schaft, Wilhelm Dilthey in den Abhandlungen zur Geschichte der Theorie der
Fiktion verstirkter Erwdhnung finden zu lassen.* Es sollte aus den vorhergegan-
genen Uberlegungen deutlich geworden sein, dass eine Rekonstruktion der ,Fik-
tionstheorie“ Diltheys auch von philosophischem Interesse ist. Schliefllich
scheint fiir Dilthey gerade in den Mechanismen der Hervorbringung von fiktiven
Welten durch die Phantasie der Grund fiir das kognitive Potential der Literatur
als Organ des Lebensverstindnisses zu liegen. Im Folgenden soll also der Versuch
unternommen werden, der konstatierten Forschungsliicke entgegenzuwirken
und, insbesondere im Ausgang von Wilhelm Dilthey, Uberlegungen iiber das
Konzept der Fiktionalitit am Ende des 19. Jahrhunderts vorzustellen.

Auf den ersten Blick mag es scheinen, dass der Konzeptualisierung von Fikti-
onalitit wenig Aufmerksamkeit geschenkt wurde, in einer Zeit, in der der Sieges-
zug der Naturwissenschaften einen ersten Hohepunkt erreichte und Positivismus
und Empirismus die herrschenden Erkenntnistheorien bildeten. Nicht mit Fikti-
onen hatte die Wissenschaft sich schliefflich zu befassen, sondern ihre Energie
hatte ausschliellich auf der Beschreibung der Wirklichkeit und ihrer Gesetzma-
Bigkeiten zu liegen. Dilthey selbst beschreibt den ,Wirklichkeitssinn und die
Diesseitigkeit seiner Interessen® als den ,allgemeinste[n] Grundzug unseres Zeit-
alter”,> und attestiert seinen Zeitgenossen ,ein unersittliches Verlangen nach Rea-
litat“.6 Dieser Wirklichkeitshunger finde auch seinen Niederschlag in der Kunst:

Der Grundzug der neuen Kunst ist das von unten nach oben, die festere, massivere Ba-
sierung jeder Kunst auf die Wirklichkeit [...] Heute mochte die Kunst die realen Beziige,

2 Dilthey, Wilhelm (1958) ,Die Einbildungskraft des Dichters. Bausteine fiir eine Poetik®
[1887]. Gesammelte Schriften Band VI: Die Geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens.
Zuweite Hilfte: Abbandlungen zur Poetik, Ethik und Péidagogik. Hg. Georg Misch, Stutt-
gart/Gottingen: Teubner/Vandenhoeck & Ruprecht, S. 103-242, hier: S. 116 (im Folgen-
den verweise ich auf Diltheys Werke unter Angabe eines Kurztitels, des Bandes der Ge-
sammelten Schriften und der Seitenzahl).
Dilthey, Goethe und die dichterische Phantasie, GS XXVI, 127.
Vgl. Julia Mansour (2011) Wilbelm Dilthey: Philosoph und/oder Philolog? Interdependenz zwi-
schen Literaturstudien und wissenschafisphilosophischer Reflexion. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann (Epistemata 712), S. 161.

5> Dilthey, Zur Weltanschauungslehre, GS VIII, 190.

6 Dilthey, Einleitung, GS I, 123.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WILHELM DILTHEY UND DAS PARADOXON DER FIKTION 211

in denen die Menschen untereinander und mit der Natur stehen, die Wirklichkeitsord-
nung, deren Gesetzen wir untertan sind, im Kunstwerk erblicken lassen.”

Vor diesem zeitgeschichtlichen Hintergrund scheint Julian Petersens Verdikt einer
yFiktionalititsvergessenheit in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhundert zunichst
plausibel.?

Die Poetiken und Asthetiken der Zeit, es seien insbesondere Gustav Theodor
Fechners ,Vorschule der Aesthetik®, Hermann Lotzes ,Grundziige der Asthetik®,
Heinrich Viehoffs ,Die Poetik auf der Grundlage der Erfahrungsseelenlehre®,
Wilhelm Scherers ,Poetik® und Wilhelm Diltheys ,Die Einbildungskraft des
Dichters“ hervorgehoben, proklamierten eine ,Asthetik von Unten® in der die
sLustwerte” dsthetischen Empfindens einer empirisch-psychologischen Erklirung
anheimfallen und das poetische Schaffen auf die Psychologie der produktiven
Einbildungskraft zuriickgefihrt wird.” Was die Fiktion als Fiktion auszeichne, fin-
det in diesen Texten wenig Beachtung, die wissenschaftliche Aufmerksambkeit gilt
den psychologischen Mechanismen der Hervorbringung und, besonders, Rezepti-
on von Kunst. Fechners ,Vorschule der Asthetik® tritt zuerst mit dem Anspruch
auf, die alten philosophischen Asthetiken, die ihm wie ,Riesen auf thonernen
Fissen“ anmuteten, auf die sicheren Fiifle der Erfahrungswissenschaft zu stellen
und erfreute sich bis zur Jahrhundertwende einer einflussreichen Prominenz.!?
Sowohl Viehoff als auch Dilthey rekurrieren ausfihrlich auf seine Experimente
Uber das Lustempfinden und versuchen sie fuir ihre Poetiken fruchtbar zu machen.

Auch Wilhelm Diltheys zentraler Text ,Die Einbildungskraft des Dichters.
Bausteine fir eine Poetik” firmiert zunichst unter dem Lemma der ,empirisch-
psychologischen Poetiken®.!! Er reiht sich ein in die Versuche, aus der psycholo-
gischen Analyse der menschlichen Natur Gesetze abzuleiten, die den istheti-

7 Dilthey, Poetik, GS VI, 243; 245.
8 Jiirgen Petersen (1996) Fiktionalitit und Asthetik: Eine Philosophie der Dichtung. Berlin: Erich
Schmidt. S. 270. Natiirlich gab es aber auch in dieser Zeit Stimmen, die fiir eine Kunstau-
tonomie jenseits der Zwinge der Wirklichkeit eintraten. So beschwort etwa Gottfried Kel-
ler in einem Brief an Paul Heyse die vielzitierte ,Reichsunmittelbarkeit® der Poesie, und
meint damit ,das Recht, auch im Zeitalter [...] der Eisenbahn, an das [...] Fabelmif3ige
ohne weiteres anzukniipfen“. Gottfried Keller (1963) ,Brief Paul Heyse Heyse,
27.07.1881%. Simtliche Werke und ausgewihlte Briefe Bd. 3. Hg. Clemens Heselhaus.
Minchen: Carl Hanser, S. 1251.
Hermann Lotze (1884) Grundzige der Asthetik. Diktate aus den Vorlesungen. Leipzig: Hirzel;
Gustav Theodor Fechner (1897) Vorschule der Asthetik [1876]. Leipzig: Breitkopf & Hirtel;
Heinrich Viehoft (1888) Die Poetik anf Grundlage der Erfabrungsseelenlehre in zwei Binden. Hg.
Viktor Kiy. Trier: Fr. Lintz’schen Buchhandlung; Wilhelm Scherer (1888) Poetik. Berlin:
Weidmann; Wilhelm Dilthey (1958) ,Die Einbildungskraft des Dichters. Bausteine fiir ei-
ne Poetik” [1887]. Gesammelte Schriften Band VI: Die Geistige Welt. Einleitung in die Philosophie
des Lebens. Zweite Hilfte: Abbandlungen zur Poetik, Ethik und Pidagogik. Hg. Georg Misch,
Suttgart/Gottingen: Teubner/Vandenhoeck& Ruprecht, S. 103-242.
10" Fechner (1897). S. 4.
11 So jedenfalls in der Ubersicht von Sandra Richter (2010) A History of Poetics: German Scho-
larly Aesthetics and Poetics in International Context. Berlin/New York: de Gruyter, S. 136.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 MATHIS LESSAU

schen Eindruck sowie das dichterische Schaffen bestimmen. Lange Passagen be-
schreiben, in Anlehnung an Fechner, wie ,aus einer bestimmten Klasse von An-
tezedenzien eine bestimmte elementare Klasse von Geftihlsvorgingen entsteht®,
welche flir die Wertschitzungen eines dsthetischen Eindrucks relevant sind.12

Nicht so sehr die dsthetische Wirkung steht aber im Vordergrund der Abhand-
lung, sondern, wie es schon der Titel nahe legt, die psychologischen Mechanis-
men des poetischen Schaffens und die physiologischen Besonderheiten des dich-
terischen Genies. Diltheys umfassendes Projekt einer Produktionsasthetik mochte
sich daher auch von den strikt ,experimentellen Asthetiken abgegrenzt wissen
und kritisiert den, in seinen Augen verkiirzten Ansatz, aus einem Kunstwerk
nicht mehr als einen ,Haufen von Eindriicken®, ein ,,Aggregat von wirkungskraf-
tigen Bestandteilen® zu machen.!® Die Analyse des Eindrucks miisse erginzt
werden durch eine Analyse des schopferischen dsthetischen Vermogens und sei-
nen poetischen Ausdruck in der Literaturgeschichte.

Doch was lisst sich nun aus Diltheys wirkmichtiger Zergliederung des éstheti-
schen Vermogens in Hinblick auf eine Geschichte der Theorie der Fiktionalitit ge-
winnen? Es liegt nahe, dass der erste Ansatz zu der Rekonstruktion einer Fiktiona-
litatstheorie in Diltheys Poetik auf der Ebene der Produktion erfolgen sollte.!4
Schliefflich handelt eine Poetik, die sich die Erklirung der dichterischen Phantasie
zur Aufgabe macht, ja gerade von den Mechanismen der Hervorbringung von Fikti-
on. Dilthey stellt sich gewissermaflen die Frage, wie es moglich sei, dass die dichte-
rische Phantasie fiktive Welten hervorbringen kénne. Diltheys Antwort auf diese
Frage nimmt zentrale Antworten seiner Zeit auf, erweitert sie aber entscheidend.
Zwar zeichnet sich die Philosophie in der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts
durch eine gemeinsame idealistische Grundhaltung aus, jedoch setzt sich davon
eine Tradition ab, die in Auseinandersetzung mit dem britischen Empirismus und
dem Positivismus August Comtes eine Philosophie entwickelt, welche die (be-
schreibende) Psychologie zur Grundlage der Geisteswissenschaften erhebt. Christi-
an Dambock bezeichnet diese philosophische Tradition als ,deutschen Empiris-
mus® und zdhlt z.B. Theodor Fechner, Adolf Trendelenburg, Friedrich Ueberweg
und Wilhelm Dilthey zu ihren Reprisentanten.’> Vor dem Hintergrund dieses kri-
tischen Empirismus, dem auch der frithe Dilthey zuzuordnen ist, scheint es weit-
gehend aufer Frage zu stehen, dass die dichterische Einbildungskraft keine absolu-

12 Dilthey, Poetik, GS VI, 149.

13 Dilthey, Asthetik, GS VI, 271. In dieser Kritik klingt natiirlich der bekannte hermeneuti-

sche Grundsatz an, dass das Ganze mehr als die Summe seiner Teile sei.

Tobias Klauk und Tilmann Képpe unterscheiden im Hinblick auf das Modell literarischer

Kommunikation textbezogene, produktionsbezogene, rezeptionsbezogene und kontextbe-

zogene Fiktionalititstheorien. Siehe: Tobias Klauk/Tilmann Koppe (2014) ,Bausteine ei-

ner Theorie der Fiktionalitdt“. Fiktionalitii: ein interdisziplinires Handbuch. Hg.Tobias Klauk.

Berlin: de Gruyter. S. 3-31, hier: S. 14.

15 Christian Dambéck (2012) ,,Wilhelm Diltheys empirische Philosophie und der rezente Me-
thodenstreit in der analytischen Philosophie®. Grazer Philosophische Studien 85. S. 151-185.

14

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:


https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WILHELM DILTHEY UND DAS PARADOXON DER FIKTION 213

te Neuschopfung leisten kann. Es gibt keine creatio ex nibilo in der Dichtung son-
dern die Phantasie bleibt auf die Erfahrung angewiesen.!® Was sie leisten kann, ist
eine Transformation gegebener Erfahrungsinhalte, dergestalt, dass durch die Trans-
formation des Gegebenen etwas entsteht, das die Wirklichkeit tibersteigt:

Den Dichter unterscheidet endlich, daf sich in ihm die Bilder und deren Verbindungen
frei diber die Grenzen des Wirklichen hinaus entfalten. Er schafft Situationen, Gestalten und
Schicksale, welche diese Wirklichkeit iiberschreiten.l?

Wie aber geht diese Transformation vonstatten? In welchem Sinne kann die
Phantasie gegebene Bilder iiber die Grenzen der Wirklichkeit hinaus entfalten?
Dilthey hebt zunichst die Mechanismen der Ausschaltung und Steigerung her-
vor. Die Einbildungskraft kann Wahrnehmungsbilder und deren Verbindungen
verandern, indem durch sie Bestandteile der Bilder absichtlich ausgeschaltet wer-
den, um eine hohere Klarheit der Bildbestandteile zu erreichen. Sie vermag aber
ebenso umgekehrt die Bilder und ihre Verbindungen zu verindern, indem sie auf
die Intensitit bestimmter Bestandteile wirkt, sie stirker hervortreten lisst, oder
vermindert. Mit der Erwihnung von Ausschaltung und Steigerung als Leistung
der dichterischen Phantasie bewegt sich Dilthey in bekannten und anerkannten
Bahnen. Auch Lotze, Scherer, und Viehoff beschreiben sie als wesentliche Mittel
der kinstlerischen Reproduktion von Erfahrungsinhalten. Insbesondere die Aus-
schaltung und Konzentration wird dabei als notwendiges Mittel hervorgehoben,
um die Wirklichkeit sozusagen geniefbar zu machen. So resiimiert etwa Rudolph
Hermann Lotze, Diltheys Vorginger auf dem Lehrstuhl firr Philosophie in Ber-
lin, in seiner Vorlesung iiber Asthetik:

die Kunst soll an irgend einer Erscheinung den Bau der wirklichen Welt, die Formen ih-
res Zusammenhangs und den absoluten Werth und die Bedeutung dieser Formen an-
schaulich machen. Sie hat daher nicht sowohl zu idealisieren, nicht den Gehalt des
Wirklichen zu verbessern, sondern nur zu concentrieren, was in der unendlichen Aus-
dehnung der Welt rdumlich und zeitlich so zerstreut auseinander liegt, dafl es in der Be-
deutung und dem Werthe seiner Zusammengehorigkeit von dem einzelnen Gemiith
weder angeschaut, noch durch Reflexion klar genug tiberblickt, noch endlich in unmit-
telbarem Erleben genossen werden kann.18

Auch in der Programmatik des ,poetischen Realismus®, zum Beispiel bei Otto
Ludwig, scheint ja ein wesentliches Moment der poetischen Idealisierung oder
Verklirung der Wirklichkeit in der Auslassung des Zufilligen und Hisslichen zu
liegen.!®

16 Auch Scherer macht dies in seiner Poetik sehr deutlich, indem er wiederholt betont, dass

alle Kunst stets ,Reproduktion® sei, siche etwa Scherer (1888). S. 161. Vgl. auch Lotze
(1884). S. 21.

17" Dilthey, Poetik, GS VI, 137.

18 Totze (1884). S. 21.

19" Siche etwa Otto Ludwigs programmatische Aussage: ,Die Poesie griindet sich auf Nach-
ahmung, aber sie ahmt nur das Wesentliche nach, das Zufillige wirft sie weg.“ In: Otto
Ludwig (1891) ,Nachahmung®. Gesammelte Schriften. Hg. Adolf Stern. Bd. 6, 2: Studien, S.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:


https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 MATHIS LESSAU

Dilthey jedoch mochte die produktive schopferische Einbildungskraft nicht
nur auf diese zentralen Mittel der kiinstlerischen Reproduktion reduziert wissen,
sondern erginzt die dichterische Phantasie durch das, in seinen Augen, wichtigste
Vermogen der positiven Erginzun.

Eine Phantasie, die nur auslidft, verstirkt oder vermindert, vergroflert oder Verklpinert,

ist schwichlich und erreicht nur flache Idealitit oder Karikatur des Wirklichen. Uberall

wo ein wahres Kunstwerk entsteht, findet eine kernhafte Entfaltung der Bilder durch po-

sitive Erganzung statt.20
Fur diese ,kernhafte” Transformation der Erfahrungsinhalte durch positive Ergin-
zung kommt Diltheys zentrales psychologisches Konzept des ,erworbenen Zu-
sammenhangs des Seelenlebens” zum Tragen. Der ,,erworbene Zusammenhang des
Seelenlebens” wird von Dilthey als ein kontinuierlich sich entwickelndes strukturel-
les Ganzes beschrieben, in welchem Vorstellungen und Gedanken immer auch in
Relation zu Volitionen und Emotionen stehen. Diese dynamische Struktur bewirkt
den steten Einfluss vergangener Erfahrung eines Individuums auf das jetzige Erle-
ben. Im Prozess des poetischen Schaffens nun findet eine positive Ergidnzung der
Erfahrungsinhalte statt, indem der ganze erworbene Zusammenhang des Seelenle-
bens auf die Bilder einwirkt und ihnen einen je individuellen Bedeutungszusam-
menhang aufprigt. Von besonderer Relevanz fiir das dichterische Schaffen ist dabei
die Gefiihlsebene des erworbenen Zusammenhangs des Seelenlebens. Es sind laut
Dilthey gerade die sich wandelnden Gefiihlslagen, die die positive Transformation
von Erfahrungsinhalten bedingen. ,Jedes lebendige Werk grofleren Umfangs hat
seinen Stoff in einem Erlebten, Tatsichlichen und driickt in letzter Instanz nur Er-
lebtes, gefihlsmiflig umgestaltet und verallgemeinert, aus.“?!

Dilthey nennt das dsthetische Gesetz, wonach in der Poesie das gefihlsmiflige
Erlebnis zum Ausdruck kommt und in die poetische Gestalt wiederum das Er-
lebnis hineingetragen wird das, ,,Schiller’sche Gesetz*.22

Wir konnen also festhalten, dass eine produktionsbezogene Fiktionalititstheo-
rie aus Diltheys Poetik rekonstruiert werden kann, die Fiktionalitit als eine, durch
den erworbenen Zusammenhang des Seelenlebens bewirkte Transformation von

38 £, hier: S. 38. In dhnlicher Hinsicht vgl. auch Fontanes vielzitierte Erliuterung des Rea-
lismus: ,Vor allen Dingen verstehen wir zicht darunter das nackte Wiedergeben alltigli-
chen Lebens, am wenigsten seines Elends und seiner Schattenseiten. /...] es ist noch nicht
allzu lange her, daf$ man [...] Misere mit Realismus verwechselte und bei Darstellung eines sterben-
den Proletariats, den hungernde Kinder umsteben [...] sich einbildete, der Kunst eine glinzende Rich-
tung vorgezeichnet zu haben. [...] Der Realismus will nicht die blofSe Sinnenwelt und nichts als diese;
[...] er will das Wabre. Er schliefSt nichts aus als die Liige, das Forcierte, das Nebelbafie, das Abge-
storbene. In: Theodor Fontane (1963) ,Unsere lyrische und epische Poesie seit 1848
[1853]. Séimtliche Werke. Bd. 21: Literarische Essays und Studien. Hg. Kurt Schreinert. Miin-
chen: Nymphenburger Verlagshandlung, S. 7-15, hier S. 12.

20 Dilthey, Poetik, GS VI, 175.

21 Dilthey, Poetik, GS VI, 206.

22 Vgl. Dilthey, Poetik, GS VI, 117 und 177. Eine dhnliche Figur finden wir auch bei Lotze,
der die Phantasie als eine schaffende Titigkeit beschreibt, ,welche die innere Welt der
Werte in die Welt der Formen tiberzufithren vermag.“ Lotze (1884) S. 17.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WILHELM DILTHEY UND DAS PARADOXON DER FIKTION 215

tatsichlich gegebenen Erfahrungsinhalten begreift, kraft derer eine poetische Welt
geschaffen wird, die iiber die Wirklichkeit hinaus geht. Das Produkt dieses Prozes-
ses der dichterischen Einbildungskraft wird von Dilthey hiufig als ,Schein der
Wirklichkeit durch Worte und deren Verbindungen® oder gar als ,Illusion® be-
zeichnet.23 Es steht flir Dilthey aufler Frage, dass die Gestalten, Situationen und
Schicksale eines poetischen Textes erfunden sind und kein tatsichliches Abbild
der Wirklichkeit darstellen.?* Das poetische Werk ist wesentlich dadurch gekenn-
zeichnet, dass in ihm auf Dinge oder Ereignisse Bezug genommen wird, die es
nicht gibt - jedenfalls nicht in der empirischen Wirklichkeit: ,,Uber diese Existenz
sterblicher Menschen auf unserer Erde spannt sich gleichsam ein Himmel der
Phantasie aus: da ruhen oder bewegen sich unsterbliche Gestalten.“2>

Mit Verve richtet sich Dilthey gegen die ,,Kopisten des Wirklichen®, die ,ingst-
lich nach Modellen® arbeiten.?¢ Es sei nicht die Aufgabe der Dichtung, ein ge-
treues Abbild der Wirklichkeit zu kreieren, denn eine solche Dichtung wiisste
uns nichts zu vermitteln, ,was nicht ein gescheiter Mensch und guter Beobachter
auch ohne sie wiiflte.“?” Dartiber hinaus hebt Dilthey die schlichte Unmoglich-
keit eines strikt naturalistischen Projektes hervor: denn selbst wollte der Dichter
es versuchen, tatsichliche ,Kopien der Wirklichkeit“ zu schaffen, er musste schon
aus dem Grunde daran scheitern, dass er in seiner Einbildungskraft auf ein Ge-
dichtnis angewiesen ist, das Wirklichkeit immer nur in Ausschnitten und Uber-
zeichnungen bereitzustellen vermag: ,dasselbe Bild kehrt so wenig wieder als an
einem Baum im neuen Frithling dieselben Blitter.“28

Doch auch wenn die dichterische Einbildungskraft nur einen Schein der Wirk-
lichkeit durch Worte und deren Verbindungen zu produzieren vermag, so steht
dieser fiktionale Schein bei Dilthey dennoch immer in einem engen exegetischen
Zusammenhang mit der Wirklichkeit. Denn zwar entfalte sich in der Dichtung
eine fiktionale Welt, die ,iber die Grenzen des Wirklichen hinaus geht®, aber es
sei gerade diese Uberschreitung der Wirklichkeit durch die dichterische Phanta-
sie, die es ermogliche, dass die Erfahrung der Wirklichkeit ,michtiger geftihlt
und tiefer verstanden wird als in den treuesten Kopien des Wirklichen.“?*

Die Idee, dass auch uber die Dichtung eine Form von Erkenntnis Gber die
Wirklichkeit erlangt werden konne, ist bekanntlich nicht neu. Schon Aristoteles

23 Dilthey, Goethe, GS XXVI, 127.

24 Wie das natiirlich auch fiir die biirgerlichen Realisten aufier Frage steht. So spricht Fonta-
ne etwa in einer Rezension von der Aufgabe des Romans eine ,,Welt der Fiktion auf Au-
genblicke als eine Welt der Wirklichkeit erscheinen® zu lassen. Theodor Fontane (1964)
[1875]. S. 239 f.

25 Dilthey, Poetik, GS VI, 92.

26 Dilthey, Asthetik, GS VI, 276.

27 Ebd. Es handelt sich bei den polemischen Ausfithrungen gegen die ,Kopisten des Wirkli-
chen® natiirlich um eine Spitze gegen den Naturalismus franzdsischer Provenienz.

28 Dilthey, Poetik, GS VI, 172.

29 Dilthey, Poetik, GS VI, 172.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:


https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 MATHIS LESSAU

verteidigte die Dichtung in seiner Poetik gegentiber der platonischen Tradition,
indem er herausstellte, dass ihre Darstellungen mehr auf das Allgemeine zielten,
als die Darstellungen der Geschichtsschreiber. Der Historiker miisse in seiner
Darstellung des Besonderen mitteilen, was wirklich geschehen ist. Der Dichter
dagegen sei nicht durch das wirklich Geschehene reglementiert, sondern misse
darstellen, was geschehen kdnnte. Daftir schaffe er allgemeine Charaktere, fur die
bestimmte Verhaltensweisen in bestimmten Situationen als wahrscheinlich gelten
konnen. Es miisse dem Dichter sozusagen darum gehen, tiber die Darstellung re-
prisentativer Figuren in verschiedenen fingierten Situationen, wahrscheinliches,
allgemeinmenschliches Verhalten zuginglich zu machen.30

Ganz dhnlich spricht Dilthey vom ,typischen Sehen® der Dichter und stellt es
in einen direkten Zusammenhang mit der intensivierenden und konzentrieren-
den Fihigkeit der produktiven Einbildungskraft. Das ,,typische Sehen® erfasst das
Regelhafte und Gemeinsame menschlicher Verhaltensweisen und Personlich-
keitsmuster unter bewusster Absehung der Differenzen und stellt es anschaulich
in einem reprisentativen Einzelfall dar. Der kiinstlerische (bildliche) Ausdruck
des Typischen in der Darstellung eines Einzelfalles, der reprisentativ fiir etwas
Allgemeines ist, macht den Typus zu einem Allgemeinbegriff mittleren Abstrak-
tionsniveaus. Er steht zwischen den allgemeinen Gesetzen der Naturwissenschaf-
ten, die nicht mehr in der Anschauung gegeben sind, und der Erfassung der kon-
kreten, einmaligen Erscheinungen.3! Das durch den Typus anschaulich dargestell-
te in der Dichtung konne so auch nicht den Erkenntnischarakter festen begriffli-
chen Wissens haben, sondern biete vielmehr ein auf die Lebenserfahrung ge-
grundetes Wahrscheinlichkeitswissen iiber Allgemeinmenschliches.3? Es dient der
Orientierung im menschlich-gesellschaftlichen Alltag und fordert das Vermogen,
sich fremdes und eigenes Verhalten durch eine anschauliche Vorstellung verstind-
lich zu machen.33

30 Vergleiche vor allem Aristoteles, Poetik, 1451b.

31 Schon in Diltheys frithen Entwiirfen zur Erkenntnistheorie und Logik findet sich der Ver-
such, in Form einer Liste den induktiven Weg von der Einzelanschauung bis zum abstrak-
ten Gesetz nachzuvollziehen. Auch in dieser siebenstelligen Liste findet sich der Typus auf
Platz vier und wird charakterisiert als eine von Differenzen absehende Gemeinvorstellung,
welche noch in der Anschauung gegeben ist. Vgl. Dilthey, Frithe Entwiirfe zur Erkenntnis-
theorie und Logik, GS XIX, 7 f.

Diese sozusagen pragmatische Dimension des Diltheyschen Typusbegriffes, welche die
Vermittlung von Wahrscheinlichkeitswissen tiber Allgemeinmenschliches hervorhebt, wird
auch schon von Ludwig Landgrebe (1928) Wilhelm Diltheys Theorie der Geisteswissen-
schaften. Analyse ihrer Grundbegriffe. Halle (Saale): Niemeyer, S. 358 betont. Siche auch
die Darstellung von Howard N. Tuttle (1994) The Dawn of Historical Reason. The Historical-
ity of Human Existence in the Thought of Dilthey, Heidegger and Oriega y Gasset. New York u.a.:
Peter Lang, S. 62.

Selbst Tilmann Koppe, der dem Erkenntnisgehalt literarischer Darstellung sehr skeptisch
gegeniiber steht, betrachtet das Allgemeinmenschliche, das in der Darstellung vager Wahr-
scheinlichkeitsgesetze zum Ausdruck kommt, als einen mdglichen Kandidaten fiir theore-
tisches Wissen, das durch die Literatur vermittelt wird. Er bezeichnet es als ein Wissen von

32

33

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WILHELM DILTHEY UND DAS PARADOXON DER FIKTION 217

Dilthey fuigt dieser Erkenntnisqualitit durch Darstellung des Typischen aber
eine weitere hinzu, die eher auf der Ebene der Emotionen verortet wird. Wenn er
davon spricht, dass durch die Dichtung die Erfahrung der Wirklichkeit ,maichti-
ger gefuhlt® werde als in den treuesten Kopien der Wirklichkeit, so verweist er
damit auf eine Form des Verstindnisses iiber das Leben, die ihren kognitiven
Wert nicht in der Generierung propositionalen Wissens hat, sondern vielmehr in
der Moglichkeit des emotionalen Nachvollzugs verschiedener Erlebnisqualititen
durch ein bewusstes Simulationsverhalten. Nicht so sehr in einem theoretischen
Wissen, das Wahrheiten propositionaler Struktur bereitstellt, scheint Dilthey die
wesentliche Erkenntnisleistung von Dichtung zu sehen, sondern vielmehr in ei-
nem nicht-propositionalen Wissen, das uns durch eine Form des Nacherlebens
mit moglichen menschlichen Erfahrungswelten imaginativ bekannt macht.3* Von
besonderer Wichtigkeit scheint dabei der emotionale Nachvollzug verschiedener
menschlicher Erfahrungen zu sein, welcher iiber die Rezeption von Literatur er-
moglicht werde, und es ist genau diese Moglichkeit der Emotionsinduktion
durch Literatur, die Dilthey zu der Besprechung eines Phinomens fiihrt, das man
in heutiger Terminologie das ,Paradoxon der Fiktion“ nennen konnte.

Die explizite Formulierung dieses Paradoxons geht auf den englischen Philoso-
phen Colin Radford zuriick, der in einem Aufsatz von 1975 die Frage ,,how can we
be moved by the fate of Anna Karenina“ behandelte.?> Er ging dabei von dem Da-
tum aus, dass Leser hdufig emotional auf die Schicksale von Romanfiguren reagie-
ren, obwohl sie wissen, dass sie fiktiv sind. Da Radford aber weiterhin in der All-
tagserfahrung die Annahme bestitigt fand, dass Gefiihle immer eine Uberzeugung
der Existenz des Gefithlsobjektes vorauszusetzen scheinen, schien das emotionale
Verhalten der Fiktionsrezipienten duflerst ratselhaft zu sein. Denn insofern der Le-
ser weifd, dass seine Gefiihlsobjekte fiktive Entititen darstellen, sollte er auch der
Uberzeugung sein, dass diese Entititen nicht existieren, und diirfte sich folglich
nicht von ihnen rithren lassen. Die Losungsvorschlige fiir dieses scheinbar parado-
xe Rezeptionsverhalten lassen sich vereinfacht in drei Gruppen unterteilen. Es
wurde entweder argumentiert, dass es sich bei den Fiktionsrezeptionen gar nicht
um echte Gefiithle handelte, sondern um quasi-Gefiihle, die wirkliche Gefiihle so-

»generellen probabilistischen Konditionalen®, siehe: Tilmann Koppe (2008) Literatur und
Erkenntnis. Paderborn: Mentis, S. 135.

Die Idee, dass Literatur eine besondere Art von nicht-propositionalen Wissen bereithalte,
das sich von dem theoretischen Wissen propositionaler Struktur (Wissen, dass etwas der
Fall ist) abgrenzen lassen miisse, wird kontrovers diskutiert. In dem genannten Sammel-
band von Tilmann Koppe (2010) sprechen sich z.B. Andrea Albrecht, Lutz Danneberg
und Thomas Klinkert fiir eine solche besondere Erkenntnisqualitit der Literatur aus. Siehe
auch den Aufsatz von Gottfried Gabriel in Christoph Demmerling/Ingrid Vendrell Ferran
(2014), der fiir eine Unterscheidung zwischen einem ,Wissen, dass® und einem ,Erkennen,
wie‘ pladiert. Zur kognitivistischen Lesart Diltheys in diesem Sinne siehe auch weiter un-
ten meine Besprechung von Diltheys Konzept des verstehenden Nacherlebens.

35 Colin Radford, Michael Weston (1975) ,How can we be moved by the fate of Anna

Karenina®. Proceedings of the Aristotelian Society, Supplementary Volumes Vol. 49. S. 67-93.

34

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 MATHIS LESSAU

zusagen nur simulieren oder nachahmen, oder es wurde die zweite Annahme, die
durch das Paradox vorausgesetzt wird in Frage gestellt, und argumentiert, dass Ge-
fuhle auch von Dingen hervorgerufen werden kdnnen, von denen wir wissen, dass
sie nicht existieren. Drittens wurde das Paradox mit der Annahme umgangen, dass
der Fiktionsrezipient im Umgang mit dem fiktiven Gefiihlsobjekt eben nicht wisse,
dass das Objekt nicht existiere, oder dieses Bewusstsein zumindest fiir die Dauer
der Rezeption aufgehoben hat.3¢ Schon im frithen 19. Jahrhundert hatte der engli-
sche Dichter und Philosoph Samuel Taylor Coleridge vorgeschlagen, dass das Le-
sen fiktionaler Werke immer ,a willing suspension of disbelief* beinhalte. In Be-
zug auf das Paradoxon der Fiktion ist dieser Losungsansatz unter anderem von
Alan Paskow wieder aufgegriffen worden.3’

Auch Dilthey stellt fest, dass Kunstwerke Gefiihle im Rezipienten hervorrufen
konnen und erhebt diese Eigenschaft der Kunstwerke sogar zu ihrem zentralen
Charakteristikum:

Was sind denn die Elemente aller Dichtung des Tragischen, des Erhabenen, des Rithren-
den, des Komischen Anderes als die verschiedenen Weisen, in welchen unser Gemiith
von menschlichen Schicksalen und Gestalten erregt werden kann.38

Er schreibt den Kunstwerken eine Art sinnliche Kraft zu, die im Leser Gefiihle er-
regen kann, beinahe so, als wiirden die Gefiihle durch tatsichlich erlebte Wirk-
lichkeit erzeugt.?® Wie im Mitleid fremder Schmerz als eigener erlebt werden
konne, so erzeuge auch das Erleben erdichteter Schicksale eine Transformation
des eigenen Seelenlebens dergestalt, dass Emotionen als echte Emotionen gewis-
sermaflen ,simuliert” wiirden: ,Wie entstiinde sonst die Bewegung des Herzens,
welche uns fremde Schicksale wie die eignen, erdichtete wie wirkliche erleben
1aBt? Dann muf$ freilich der Gegenstand das Herz wirklich bewegen [...]“.40 Der
Gedanke, es konne sich bei den durch Fiktionen hervorgerufenen Gefiihlen nur
um Quasi-Gefiihle handeln, wire Dilthey wohl absurd erschienen. Zwar vermo-

36 Die erste Argumentationslinie wird verbunden mit Kendall Walton (1990) Mimesis as
Make-Believe. On the Foundations of the Representational. Cambridge, Massachusetts:
Harvard University Press. Fiir die zweite Argumentationslinie siehe z.B. den zentralen Text
von Peter Lamarque (1981) ,How Can We Fear and Pity Fictions?“ British Journal of
Aesthetics 21. S. 291-304. Der dritte Argumentationszugang ist prominent aufgegriffen
worden von Alan Paskow (2004) The paradoxes of art: a phenomenological investigation.
Cambridge: Cambridge University Press.

37 Samuel Taylor Coleridge (1984) The collected works of Samuel Taylor Coleridge. Ed.
James Engell. Bd 7,2: Biographia literaria or biographical sketches of my literary life and
opinions [1817]. Princeton: Princeton University Press, S. 6.

38 Dilthey, Dickens, GS XXV, 411.

39 Der Ausdruck ,sinnliche Kraft mag in diesem Zusammenhang etwas irrefithrend scheinen.
Es ist natiirlich nicht der Text als Text, der durch seine ,sinnliche Kraft“ Emotionen zu
induzieren vermag, sondern gemeint sind die durch den Text ausgedriickten Vorstellungen
und Gedankenginge. Weiter unten wird sich zeigen, dass Dilthey spiter von solch einer
Form einer durch den literarischen Ausdruck vermittelten unmittelbaren Transformation
psychischer Zustinde abriickt.

40 Dilthey, Poetik, GS VI, 199.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WILHELM DILTHEY UND DAS PARADOXON DER FIKTION 219

gen die Fiktionsgegenstinde das Gemiit nicht so sehr zu erregen, wie die Vorfille
des richtigen Lebens, es bleiben aber dennoch strukturell dieselben Gefiihle, wel-
che nur schwicher in Erscheinung treten. Es muss sich schon deshalb um ,echte
Geftihle handeln, weil sie aus einer Transformation des eigenen Seelenlebens re-
sultieren, das heif3t, weil sie Teil unseres realen psychischen Lebens sind. Somit
driicken die Emotionen gegentiber Fiktionen eher etwas iiber unsere Personlich-
keit aus, sie sind nicht Teil der Fiktion, sondern Teil unserer realen psychischen
Dispositionen. ,Die emotionalen Reaktionen auf Fiktion finden in unserer Reali-
tat statt“.#! Auch spricht sich Dilthey explizit gegen die Annahme aus, die Leser
wiirden fiir die Dauer des Lesens das Fiktionsbewusstsein autheben und den Ge-
genstinden der fiktiven Welt wie wirkliche Dinge begegnen, so dass es etwa zwi-
schen dem Mitleid mit Anna Karenina und einer realen bekannten Person keinen
Unterschied gibe. Dilthey weist darauf hin, dass sich der Erregungszustand, der
durch den Fiktionsgenuss hervorgerufen wird, in dem zentralen Punkt von den
Erregungen des wirklichen Lebens unterscheidet, dass er zumeist nicht oder nur in
verminderter Form handlungsanleitend ist. Wo die Emotionen, die durch reale
Vorfille hervorgerufen werden, meist in willentlichen Handlungsiuflerungen
miindeten, so konne das Gemiit wihrend des Genusses eines Romans durch eine
ganze Reihe von Erregungen gefiihrt werden, ohne dass dabei die Ebene der Voli-
tionen angesprochen wiirde und Handlungsbedarf entstiinde:

Die dargestellten Vorginge rufen nie von unserer Seite duflere Willenshandlungen her-
vor. Man erzihlt von Personen, welche das Schauspiel unterbrachen, um den Bithnen-
bosewicht zu ziichtigen oder die leidende Unschuld zu retten. Dies setzt immer einen
Irrtum tiber das tatsichliche Verhiltnis der Personen, die spielen, zu denen, welche von
ihnen reprisentiert werden, voraus. Wie sehr auch ein Vorgang als Wirklichkeit erschiit-
tere: wir verlieren nie das Bewuftsein der Illusion.*2

In gewisser Weise ist es natiirlich gerade dieser Sachverhalt, der Kendall Walton
von "Quasi-Emotionen" sprechen lisst. Ich halte hier aber den Hinweis von
Frank Zipfel fir sehr wertvoll, dass fiir eine Untersuchung der Form der Emoti-
onsinduktion durch verschiedene Medien, zunichst die sorgfiltige Unterschei-
dung von faktualen und fiktionalen narrativen Darstellungen mafigeblich sein
sollte. Allzu voreilig scheint hier nimlich eine Unterscheidung aufgemacht zu
werden, zwischen ,wirklichen® Emotionen, die das Leben hervorbringt und ,Qua-
si-Emotionen’, die durch Narrative hervorgerufen werden. Jedoch scheint es ni-
her zu liegen, nicht die Formen emotionaler Reaktion auf reale Begebenheiten
und fiktionale Darstellungen zu vergleichen, sondern zunichst das empathische

41 Eva Weber-Guskar (2008) Die Klarbeit der Gefiible. Was es heifSt, Emotionen zu verstehen. Ber-
lin/New York: de Gruyter. S. 212.

42 Dilthey, Poetik, GS VI, 199. Es ist natiirlich etwas inkohirent, davon zu sprechen, dass das
Bewusstsein der Illusion nie verloren gehe, wenn zuvor in dem gleichen Absatz ein Bei-
spiel fiir genau solch einen Fall angegeben wird (wenn auch ein Beispiel aus Erziahlungen).
Dilthey will wohl zum Ausdruck bringen, dass es in einem normalen Rezeptionsverhalten
nie zu einer Verwechslung zwischen Fiktion und Realitit komme.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 MATHIS LESSAU

Rezeptionsverhalten auf faktuale und auf fiktionale Narrative niher zu beleuch-
ten. Auf der Ebene dieses Vergleiches scheint nimlich eine Beschreibung der
durch Fiktionen hervorgerufenen Emotionen als ,Quasi-Emotionen auf der
Grundlage ihrer Handlungsindikation ad absurdum gefihrt zu werden. Die
Handlungsindikation wird als Unterscheidungsmerkmal verschiedener Emotions-
induktionen bei faktualen und fiktionalen Narrativen obsolet, denn auch die
emotionalen Reaktionen auf nicht-fiktionale Narrative scheinen zumeist nicht
unmittelbar in Handlungen zu miinden und hitten daher folglich als ,Quasi-
Emotionen® zu gelten. Jedoch zieht eine emphatische Rezeption von Zeitungsar-
tikeln oder Nachrichtenausschnitten im Allgemeinen nicht den Verdacht nach
sich, keine Form von ,wirklicher’ Emotionalitit darzustellen.®

In Bezug auf Dilthey jedoch bleibt es festzuhalten, dass seine Losung des Pa-
radoxons dahingehend zu rekonstruieren wire, dass Emotionsinduktionen un-
abhingig von Existenz-Uberzeugungen sind. Der Prozess der Gefiihlsauslosung
konne ebenso gut von Gedanken und Phantasien ausgelost werden, wie von
Uberzeugungen. Die Betrachtung eines Gedankeninhaltes unter dem Gesichts-
punkt der Existenz oder Nicht-Existenz ist in Hinblick auf seine Fihigkeit Stimu-
lus eines Emotionsprozesses zu sein, wenn nicht irrelevant, so wenigstens nicht
entscheidend. Entscheidend aber ist fiir Dilthey, dass die dargestellten Gedan-
kenkomplexe als Wirklichkeit aufgefasst werden konnen, d.h., dass das Phantasie-
gebilde mit dem erworbenen Zusammenhang des Seelenlebens solcherart in
Ubereinstimmung steht, dass es als wahrscheinlich aufgefasst und als Erlebnis ei-
ner moglichen Welt erfahren werden kann. Dafiir sei es notwendig, dass auch auf
der Ebene der dichterischen Produktion, der ganze erworbene Zusammenhang
des Seelenlebens auf die zu gestaltenden Bilder der Imagination wirkt, um gewis-
sermaflen eine umfassende Verbindung zur Wirklichkeit aufrechtzuerhalten. Wie
bereits erwihnt ist es fiir Dilthey der Einfluss des Seelenlebens auf die Bilder und
insbesondere die gefihlsmiflige Umgestaltung des dichterischen Materials, der
einen Zusammenhang des poetischen Phantasiegebildes mit den Erlebnissen des
Dichters und damit mit der erlebten Wirklichkeit stiftet.

43 Vgl. Frank Zipfel (2012), ,Emotion und Fiktion. Zur Relevanz des Fiktions-Paradoxes fiir
eine Theorie der Emotionalisierung in Literatur und Film®. Emotionen in Literatur und Film.
Hg. Sandra Poppe. Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann. S. 127-153, hier: 137 f. Vgl.
auch den Beitrag von Alexander Bareis (2014) ,,,Empathie ist immer gut - Literatur, Emo-
tion und imaginative resistance am Beispiel von Vladimir Nabokovs Lolita®. Sympathie und
Literatur. Zur Relevanz des Sympathiekonzeptes fiir die Literaturwissenschafi. Hgg. Claudia Hil-
lebrandt/Elisabeth Kampmann. Berlin: Erich Schmidt Verlag, S. 128-152. Bareis weist zu-
recht darauf hin, dass mit dem Nachweis, dass sich fiktional evozierte Emotionen und
wirklichkeitsevozierte Emotionen in ihrer Handlungsindikation nicht unterscheiden, nicht
auch schon gezeigt ist, dass sie sich grundsitzlich nicht unterschieden. Es bliebe z.B. wei-
terhin offen, ob sich Emotionen gegeniiber Fiktionen nicht in ihrer Eigenschaft als Teil
eines Make-Believe-Spiels Imaginationen tber sich selbst zu sein, von Emotionen gegen-
Uber Nicht-Fiktionen unterscheiden wiirden. Vgl. Alexander Bareis (2014), S. 131-140.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WILHELM DILTHEY UND DAS PARADOXON DER FIKTION 221

Je reicher, normaler und tiefer nun dieser erworben Zusammenhang des Seelenlebens ist,
je vollstindiger er zu den Bildern in Beziehung tritt und diese gleichsam erfiillt und sit-
tigt: um so mehr gestaltet sich das kiinstlerische Gebilde zu einer Reprisentation der
Wirklichkeit in deren wahren Bedeutung. In demselben Mafle wird dann auch das auf-
nehmende Bewufitsein in seinen Tiefen erregt und befriedigt.**

Insofern der Dichter einen Gedankenkomplex produziert, der dem Leser eine
Rezeption als Wirklichkeit ermoglicht, scheinen hier gewissermaflen ein ,,make-
believe-Ansatz“ und eine ,,Uberzeugungs-Irrelevanz-Theorie“ Hand in Hand zu
gehen, um das Paradoxon der Fiktion aufzul6sen. Dies scheint jedoch hiufiger
der Fall zu sein. Auch der schon erwihnte englische Philosoph Taylor Coleridge
wird interessanterweise sowohl im Zusammenhang mit der ,,make-believe® Theo-
rie zitiert (etwa durch Alan Paskow), als auch mit der Existenz-Irrelevanz-These in
Verbindung gebracht (etwa durch Robert Yanal).%

Dass der Einfluss des erworbenen Zusammenhangs des Seelenlebens des Dich-
ters auf die Gestaltung der Bilder zur Voraussetzung einer Emotionsinduktion in
der Rezeption gemacht wird, setzt natiirlich seinerseits voraus, dass zwischen der
emotionalen Gestaltung eines Bildes und seiner emotionalen Auffassung eine Art
Spiegelverhiltnis besteht.

Was nun vom Gefiihl aus gestaltet ist, erregt das Gefiihl wieder, und zwar in derselben,
nur geminderten Weise. So ist der Vorgang im Dichter verwandt in seinem Horer oder
Leser. Die Verbindung von einzelnen Seelenvorgingen, in welchen eine Dichtung gebo-
ren wurde, ist nach Bestandteilen und Struktur derjenigen dhnlich, welche sie dann bei
dem Horen oder Lesen hervorruft.*

Diese und ihnliche AufSerungen aus der mittleren Schaffensperiode Diltheys le-
gen eine naive Einfiihlungstheorie nahe, die die Emotionalisierung durch Litera-
tur als eine unmittelbare Transformation des mentalen Zustandes des Dichters
im Schaffensprozess in den Kopf des Lesers beschreibt, wobei das dichterische
Werk als Erlebnisausdruck das Medium dieser Transformation darstellt. Als diese
naive Einfuhlungstheorie ist Diltheys Verstehenslehre in der hermeneutischen
Tradition zurecht kritisiert worden.4’ Jedoch hat Dilthey seine Auflerungen iiber

44 Dilthey, Asthetik, GS VI, 278.

45 Vgl. Robert J. Yanal (1999) Paradoxes of Emotion and Fiction. Pennsylvania: The Pennsyl-
vania State University Press. S. 90. Yanal rekurriert auf Coleridges Ausspruch: ,Thoughts
possess a power in and of themselves, independent of that act of judgement and Under-
standing by which we affirm of deny the existence of a reality correspondent to them.”
Siehe: Samuel Taylor Coleridge (1984) The collected works of Samuel Taylor Coleridge. Ed.
James Engell. Bd 7, 2: Biographialiteraria or biographical sketches of my literary life and
opinions [1817]. Princeton: Princeton University Press, S. 6, Fn 2.

46 Dilthey, Poetik, GS VI, 194.

47 Prominent etwa durch Hans-Georg Gadamer (1975) Wahrheit und Methode: Grundziige
einer philosophischen Hermeneutik. Tiibingen: Mohr. Rudolf Makkreel vermutet, dass ein
weiterer Grund fiir die negative Rezeption von Diltheys Verstehenslehre im Sinne einer
naiven Einfithlungstheorie darin zu suchen sei, dass Diltheys Begriff des ,Nacherlebens®
in einer einflussreichen Ubersetzung der Aufbauschrift von Rickman (1962) mit ,em-

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 MATHIS LESSAU

den Prozess des Nacherlebens in seinen spiteren Schriften erheblich modifiziert.
Zunichst ist festzuhalten, dass der spite Dilthey nicht mehr davon spricht, die
Erlebnisse des Autors in der Rezeption der Dichtung nachzuerleben, sondern den
transformativen Nachvollzug auch als ein Nacherleben der Erlebniszusammen-
hinge der fiktiven Gestalten des literarischen (oder lyrischen) Werkes charakteri-
siert. ,Das lyrische Gedicht ermdglicht so in der Aufeinanderfolge seiner Verse
das Nacherleben eines Erlebniszusammenhanges: nicht des wirklichen, der den
Dichter anregte, sondern dessen, den auf Grund von ihm der Dichter einer idea-
len Person in den Mund legt.“#® Die Erlebnisqualitit einer Dichtung wird so
letztlich durch einen doppelten Nachbildungsprozess bestimmt: Der Dichter
miisse die Erlebniszusammenhinge seiner fiktiven Protagonisten in sich nachbil-
den konnen, um sie adiquat zum Ausdruck zu bringen, und erst der adiquate
Ausdruck eines Erlebniszusammenhanges ermoglicht dem Rezipienten die
Nachbildung in seinem eigenen Zusammenhang des Seelenlebens.

Auch entfernt sich Dilthey mehr und mehr von der Vorstellung einer mysteri-
Osen sinnlichen Kraft des dichterischen Ausdrucks, die das Erlebnis, von dem es
Ausdruck ist, auf unmittelbare Weise im Kopf des Rezipienten hervorbringen
konne. Vielmehr wird das Nacherleben zu einer (mehr oder weniger) bewussten
kognitiven Leistung des Verstehenden, die als eine Form des Analogieschlusses
rekonstruiert werden konnte.*” Vom Jubelschrei iiber die Drohgebirde bis hin
zum Liebesbrief stehen fur Dilthey psychische Zustinde in einem engen Korrela-
tionsverhiltnis mit bestimmten Ausdrucksformen. Von den eigenen zeichenhaf-
ten Ausdrucksformen unserer inneren Zustinde lernen wir auf fremde innere Zu-
stinde zu schlieflen, insofern diese sich in ihnlichen Zeichen manifestieren.5°
Die fremden inneren Zustinde, die aufgrund ihrer je dhnlichen Ausdrucksformen
verstehbar sind, konnen nacherlebt werden, indem der eigene erworbene Zu-
sammenhang des Seelenlebens einen dem zu verstehenden Erlebnisausdruck
dhnlichen inneren Zustand sozusagen simuliert. Dafiir kann er nur auf seine ei-
gene Erlebnisgeschichte zuriickgreifen. Indem daher der Ausdruck eigener inne-

pathy® uibersetzt wurde. Siehe: Rudolf Makkreel (1991) Dilthey. Philosoph der Geisteswissen-
schaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 297.

48 Dilthey, Plan der Fortsetzung, GS VII, 214 f.

49 Fiir Matthias Schloflberger ist Dilthey aber nicht im eigentlichen Sinne ein Vertreter der
Analogieschlusstheorie in Bezug auf das Verstehen anderer Personen. Er hebt hervor, dass
das Verstehen anderer fur Dilthey nur in der nachtriglichen Beschreibung, in der Form
eines Analogieschlusses charakterisierbar sei, jedoch ,,im erlebten Vollzug des Bewuf3tseins
nicht als ein (bewuf3tes) Schlieffen adiquat zu beschreiben® sei. Siehe: Matthias Schlofi-
berger (2005) Die Erfahrung des Anderen. Gefiible im menschlichen Miteinander. Berlin: Akade-
mie Verlag, S. 80. Ich ibernehme hier die Redeweise von einem Analogieschluss, da auch
der spite Dilthey immer wieder auf diesen Term zuriickgreift, um den Prozess des Nacher-
lebens zu beschreiben. Aus heutiger Perspektive wire es vielleicht richtiger, Diltheys psy-
chische Komponente des Verstehens, welche er trotz einer stirkeren Betonung der kultur-
geschichtlichen Bedeutungszusammenhinge in den spiteren Schriften nie aufgegeben hat,
als Simulationstheorie zu bezeichnen.

50 Vgl. Dilthey, Individualitit, GS V, 277.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WILHELM DILTHEY UND DAS PARADOXON DER FIKTION 223

rer Zustinde die Grundlage fur die Interpretation fremder Objektivationen bil-
det, bleibt das verstehende Nacherleben letztlich immer eine Transformation des
Selbstverstindnisses und muss als dieses notwendigerweise begrenzt bleiben:
SWir werden diejenigen Menschen am besten verstehen, welche uns selbst am
dhnlichsten sind“.>'Dass ein Verstehen fremder Ausdriicke und ein Nachbilden
dessen, worauf sie verweisen, trotz aller Einschrinkungen grundsitzlich moglich
ist, verdanken wir nach Dilthey der ,einen selbigen Menschennatur® und des,
trotz aller quantitativen Unterschiede, strukturell dhnlichen Wirkzusammen-
hangs des Seelenlebens.>?

Zumindest fur den spiten Dilthey konnen wir also festhalten, dass sich das
Nacherleben nicht als eine durch die Kraft des genialen dichterischen Ausdrucks
gesteuerte, nicht zu beeinflussende Emotionalisierung darstellt, sondern vielmehr
als kognitiv gesteuerter Verstehensprozess, der auf der Grundlage eines Analogie-
verfahrens eine bewusste Transformation des eigenen Erlebniszusammenhanges
initiiert, durch welche ein ausgedriickter fremder (oder fiktiver) Erlebniszusam-
menhang annihernd nachgebildet werden kann. Zwar zeichnet es fiir Dilthey ge-
rade die groflen Dichtungen aus, dass sie die Zusammenhinge des Lebens auf
solch nattirliche Weise zum Ausdruck bringen, dass ein verstehendes Nacherle-
ben beinahe unmittelbar ausgeldst wird, jedoch selbst in diesen Fillen bleibt ein
umfassendes Verstehen des dargebotenen Zusammenhangs von der Auffassungs-
gabe und der Verstehensleistung des Lesers abhingig. Dilthey spricht vom ,,Ge-
nie des Verstehens“ und bezeichnet es als einen ,intellektuelle[n] Proze§ von
hochster Anstrengung, der doch nie ganz realisiert werden kann“.>® So untersteht
fir Dilthey auch die emotionale Reaktion auf Erlebnisausdriicke in einem erheb-
lichen Maf3e der kognitiven Kontrolle. Fur die offentliche Wahrnehmung Dil-
theys schien diese Einsicht allerdings (bis zum heutigen Tage) zu spit gekommen
zu sein,

51 Dilthey, Systematik der Philosophie, GS XX, 316. Fiir die hier angebotene kognitivistische
Lesart von Diltheys Verstehenslehre sieche auch Rudolf Makkreel (2000) ,,From Simulation
to Structural Transposition: A Diltheyan Critque of Empathy and Defense of Verstehen®.
Empathy and Agency: the problem of understanding in the human sciences. Eds. Hans Herbert
Kogler/Karsten R. Stueber. Boulder/Oxford: Westview Press. S. 181-194; Austin Harring-
ton (2001) ,Dilthey, Empathy and Verstehen. A Contemporary Reappraisal®. European
Journal of Social Theory 4 (3). S. 311-329.

52 Dilthey, Poetik, GS VI, 191. Siehe auch Dilthey, Ideen, GS V, 229: ,Individualititen un-
terscheiden sich nicht voneinander durch das Vorhandensein von qualitativen Bestim-
mungen oder Verbindungsweisen in der einen, welche in der anderen nicht wiren. [...]
Die Gleichférmigkeit der menschlichen Natur duflert sich darin, daff in allen Menschen
(wo nicht anomale Defekte bestehen) dieselben qualitativen Bestimmungen und Verbin-
dungsformen auftreten. Aber die quantitativen Verhiltnisse, in denen sie sich darstellen,
sind sehr verschieden voneinander; diese Unterschiede verbinden sich in immer neuen
Kombinationen, und hierauf beruhen dann [zunichst] die Unterschiede der Individualita-
ten. [Hervorhebung im Original, M.L.]*

53 Dilthey, Fortsetzung zum Aufbau, GS VII, 225; 227.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:


https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 MATHIS LESSAU

denn wihrend freilich meine Freunde wie Scherer usw. sich durch die objektive Versen-
kung in eine Kulturrichtung nicht zu voreiligen Schliissen verleiten lassen: habe ich den
Spaf u. den Arger, daf alle Welt glaubt, ich triige simtliche Schmerzen Schleiermachers
auch in meiner weichgeschaffenen Seele [Dilthey hatte mit einer Biographie tiber Schlei-
ermacher Bekanntheit erlangt, Anmerkung M.L.].>*

Fassen wir zusammen: In den empirisch-psychologischen Poetiken des ausgehen-
den 19. Jahrhunderts steht die Fiktionalitit als eine von der Wirklichkeitsreferenz
entbundenen Kunsteigenschaft nicht im Fokus der Aufmerksamkeit. Zwar steht es
aufler Frage, dass in der Dichtung auf Gegenstinde Bezug genommen wird, die es
in der empirischen Wirklichkeit nicht gibt, jedoch wird auch die fiktive Welt der
Dichtung in einen engen exegetischen Zusammenhang mit der Wirklichkeit ge-
stellt. Der Bezug zur Wirklichkeit in der Hervorbringung von Fiktionen stellt sich
fur Dilthey solchermaflen dar, dass das Produkt der dichterischen Einbildungs-
kraft immer eine Transformation realer Erfahrungsinhalte durch die Mechanismen
der Steigerung, Ausschaltung und positiver Erginzung beinhaltet. Diese Mecha-
nismen der dichterischen Phantasie schafften eine fiktive Welt, die iiber die Gren-
zen der Wirklichkeit hinausgehe. Dass diese Welt der Dichtung aber von Relevanz
fur das Erleben der Wirklichkeit ist, zeigt sich fur Dilthey an den paradox anmu-
tenden emotionalen Reaktionen der Leser auf Fiktionen. Diese Reaktionen erkli-
ren sich fur Dilthey durch den gestaltenden Einfluss des Seelenlebens des Dichters
auf das Material der Dichtung und den Nachvollzug dieses Einflusses durch ein
strukturell dhnliches Seelenleben des Rezipienten. Zumindest fiir den spaten Dil-
they entzieht sich dieser Nachvollzug nicht vollends der kognitiven Kontrolle,
sondern kann als Transformation des Selbstverstindnisses auf der Grundlage eines
Analogieverfahrens angesehen werden.

Literatur

Dilthey, Wilhelm. Gesammelte Schrifien in 26 Binden. Stuttgart/Gottingen 1914-
2005.

——— (1958) ,Die Einbildungskraft des Dichters. Bausteine flir eine Poetik®.
[1887].

Gesammelte Schriften Bd. V1: Die Geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens.
Zweite Hiilfie: Abbhandlungen zur Poetik, Ethik und Pidagogik. Hg. Georg Misch.
Suttgart/Gottingen: Teubner/Vandenhoeck & Ruprecht.

——— (2011) Briefwechsel Band 1: 1852-1882. Hgg. Gudrun Kithne-Bertram/Hans-
Ulrich Lessing. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Bareis, Alexander (2014) ,,,Empathie ist immer gut® — Literatur, Emotion und
imaginative resistance am Beispiel von Vladimir Nabokovs Lolita“. Sympathie

54 Dilthey, Wilhelm (2011) Briefwechsel Band 1: 1852-1882. Hg. Gudrun Kiithne-Bertram/
Hans-Ulrich Lessing. Gottingen: Vandenhoeck& Ruprecht, S. 559.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:



https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WILHELM DILTHEY UND DAS PARADOXON DER FIKTION 225

und Literatur. Zur Relevanz des Sympathiekonzeptes fiir die Literaturwissenschafi.
Hgg. Claudia Hillebrandt/Elisabeth Kampmann. Berlin: Erich Schmidt Ver-
lag. S. 128-152.

Coleridge, Samuel Taylor (1984) The collected works of Samuel Taylor Coleridge. Ed.
James Engell. Bd. 7, 2: Biographia literaria or biographical sketches of my literary life
and opinions [1817]. Princeton: Princeton University Press.

Dambock, Christian (2012) ,Wilhelm Diltheys empirische Philosophie und der
rezente Methodenstreit in der analytischen Philosophie®. Grazer Philosophische
Studien 85. S. 151-185.

Demmerling, Christoph/Ferran, Ingrid Vendrell, Hgg. (2014) Wabrbeit, Wissen
und Erkenninis in der Literatur. Philosophische Beitrige. Berlin: de Gruyter.

Fechner, Gustav Theodor (1897) Vorschule der Asthetik [1876]. Leipzig: Breitkopf
& Hirtel.

Fontane, Theodor (1963) ,Unsere lyrische und epische Poesie seit 1848“ [1853].
Séimtliche Werke. Bd. 21: Literarische Essays und Studien. Hg. Kurt Schreinert.
Miinchen: Nymphenburger Verlagshandlung. S. 7-15.

Gadamer, Hans-Georg (1975) Wabrbeit und Methode: Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik. Tubingen: Mohr.

Gibson, John u.a. Hgs., (2007) A Sense of the World. Essays on fiction, narrative, and
knowledge. New York: Routledge.

Hagberg, Garry, Hg. (2010) A Companion to the Philosophy of Literature. Malden:
Wiley-Blackwell.

Harrington, Austin (2001) ,Dilthey, Empathy and Verstehen. A Contemporary
Reappraisal “. European Journal of Social Theory 4 (3). S. 311-329.

Keller, Gottfried (1963) Sdmtliche Werke und ausgewdblte Briefe. 3 Binde. Hg. Cle-
mens Heselhaus. Miinchen: Carl Hanser.

Klauk, Tobias/Koppe, Tilmann (2014) ,Bausteine einer Theorie der Fiktionali-
tat“. Fiktionalitit: ein interdisziplindres Handbuch. Hg. Tobias Klauk. Berlin: de
Gruyter. S. 3-31.

Lamarque, Peter (1981) ,How Can We Fear and Pity Fictions?* British Journal of
Aesthetics 21. S. 291-304.

Koppe, Tilmann, Hg. (2010) Literatur und Wissen. Theoretisch-methodische Zuginge.
Berlin: de Gruyter.

Lotze, Hermann (1884) Grundziige der Asthetik. Diktate aus den Vorlesungen. Leip-
zig: Hirzel.

Ludwig, Otto (1891) ,Nachahmung®. Gesammelte Schrifien. Hg. Adolf Stern. Bd.
6, 2: Studien, S. 38 f.

Makkreel, Rudolf (1991) Dilthey. Philosoph der Geisteswissenschafien. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

——— (2000) ,,From Simulation to Structural Transposition: A Diltheyan Critque
of Empathy and Defense of Verstehen®. Empathy and Agency: the problem of un-

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:


https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 MATHIS LESSAU

derstanding in the human sciences. Eds. Hans Herbert Kogler/Karsten R. Stueber.
Boulder/Oxford: Westview Press. S. 181-194.

Mansour, Julia (2011) Wilbelm Dilthey: Philosoph und/oderPhilologe Interdependenz
zwischen Literaturstudien und wissenschafisphilosophischer Reflexion. Wirzburg:
Konigshausen & Neumann (Epistemata 712).

Paskow, Alan (2004) The paradoxes of art: a phenomenological investigation. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Petersen, Jiirgen (1996) Fiktionalitit und Asthetik: Eine Philosophie der Dichtung. Ber-
lin: Erich Schmidt.

Radford, Colin/Weston, Michael (1975) ,How can we be moved by the fate of
Anna Karenina®. Proceedings of the Aristotelian Society, Supplementary Volumes Vol.
49. S. 67-93.

Richter, Sandra (2010) A History of Poetics: German Scholarly Aesthetics and Poetics in
International Context. Berlin/New York: de Gruyter.

Scherer, Wilhelm (1888) Poetik. Berlin: Weidmann.

Schlofiberger, Matthias (2005) Die Erfahrung des Anderen. Gefiible im menschlichen
Miteinander. Berlin: Akademie Verlag.

Viehoft, Heinrich (1888) Die Poetik auf Grundlage der Erfabrungsseelenlebre in zwei
Biéinden. Hg. Viktor Kiy. Trier: Fr. Lintz’schen Buchhandlung.

Walton, Kendall (1990) Mimesis as Make-Believe. On the Foundations of the Represen-
tational. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.

Weber-Guskar, Eva (2008) Die Klarbeit der Gefiible. Was es beifst, Emotionen zu ver-
stehen. Berlin/New York: de Gruyter.

Yanal, Robert J. (1999) Paradoxes of Emotion and Fiction. Pennsylvania: The Penn-
sylvania State University Press.

Zipfel, Frank (2012) ,Emotion und Fiktion. Zur Relevanz des Fiktions-Paradoxes
fur eine Theorie der Emotionalisierung in Literatur und Film®. Emotionen in Li-
teratur und Film. Hg. Sandra Poppe. Wiirzburg: Konigshausen und Neumann.
S. 127-153.

https://dol. 23.01.2028, 11:2335:


https://doi.org/10.5771/9783956504273-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

