
153

Geltung durchaus nicht in der Wirklichkeit der Wollungen und Hand-
lungen, die sie zum Inhalt haben.«47 Aus der rechtsphilosophischen The-
se zur Rechtsgeltung leitete Kelsen für die Rechtsdogmatik ab, auch die-
se habe rein normativ zu argumentieren. 

Soziale Gruppe oder Theorieströmung?

Die rechtsmethodologischen Diskurse setzten in den Weimarer Jahren an-
dere Schwerpunkte als vor dem Krieg. Gekämpft wurde jetzt nicht mehr 
um die Rechtswissenschaft, sondern um die Gleichheit der Lebensverhält-
nisse. Die neue Verfassung verbriefte die sozialen Grundrechte. Unter den 
geänderten Verhältnissen von Macht und Staatlichkeit der Weimarer Re-
publik erweiterte sich der Spielraum für Meinungsäußerung und Vereini-
gung. Daher positionierten sich die Dissidenten neu und auf andere Weise 
als im Kaiserreich. Nur die institutionellen Strukturen der Rechtswissen-
schaft hatten die Umbrüche unversehrt überstanden: Professoren behiel-
ten ihre Stellen, für Juden und Linke blieb es schwierig. Die Ideen zum 
Sozialen konnten einen neuen Anlauf nehmen: in anderer Gestalt, an an-
deren Orten und mit anderen Zielen – aber mit unveränderter Kritik am 
Hauptstrom juristischen Denkens. Im wohlverstandenen Sinne bedeute-
te das durchaus eine Kontinuität zum Vorkriegsdiskurs. 

Da Konzepte wie ›Freirecht‹ und ›soziologische Jurisprudenz‹ als wi-
derlegt galten, tauchten sie jetzt kaum noch auf; sie waren entwertet 
und taugten nicht für den Fortgang des Diskurses zur juristischen Me-
thodik. Wenn also schon nicht in der Nomenklatur, so doch im Inhalt 
bauten die Innovatoren der 1920er auf dem alten Streit auf. Sie nutzten 
die Bresche, die ihre Vorgänger in den Begriffslogismus geschlagen hat-
ten. Tatsächlich war ja das Methodenbewusstsein erschüttert worden 
und hatte sich die Tradition nur oberflächlich behauptet. Inzwischen 
war durch den Weltkrieg, die Niederlage, den Regimewechsel, den ›Dik-
tatfrieden‹ und die Hyperinflation, also durch eine Reihe grundlegender 
Krisen, das Selbstverständnis aller Menschen in Deutschland und Öster-
reich erschüttert worden. Mit der neuen Verfassung war auch ein ande-
rer Rechtsrahmen entstanden, ob er nun bejaht, toleriert oder bekämpft 
wurde. Der ›Kampf um die Rechtswissenschaft‹, kaum zwei Jahrzehnte 
her, verblasste zur Erinnerung, obwohl seine Protagonisten noch da wa-
ren und sich zu Wort meldeten (Kantorowicz, Fuchs, Kelsen u.a.). Eine 
neue Phase hatte im Methodendiskurs begonnen; dessen junge Autoren 
kannten die alten Beiträge, so selten diese auch zitiert wurden. 

Ein Zugriff auf die ›Soziologie‹, wie immer man sie damals verstand, 
folgte ein wenig auch dem rechtstheoretischen Zeitgeist, jedenfalls mehr 

47	 	Kelsen 1922: 93.

SOZIALE GRUPPE ODER THEORIESTRÖMUNG?

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154

als heute. Allein dies darf als ein Effekt des Vorkriegsdiskurses angese-
hen werden. Hier wurden für das Arbeitsrecht die Autoren Sinzheimer, 
Neumann usw. herausgestellt; deren wissenschaftliche Gegner blieben 
unerwähnt. Schaut man nun aber auch dort nach, beispielsweise bei 
Hermann Dersch in seiner Bearbeitung des Lehrbuchs von Walter Kas-
kel, dann trifft man zu Beginn einiger Hauptteile auf den Abschnitt wie 
»Soziologische Leitgedanken«.48 

Haben wir es mit einer Gruppe von Personen oder nur mit einer Strö-
mung im juristischen Denkstil zu tun? Die pure Vielzahl von Namen 
steht weder für eine Gruppe i.e.S. noch für einen locker untereinander 
kommunizierenden Zirkel. Die Vorstöße fanden individuell statt, auf die 
Rechtsgebiete verteilt. Dort allerdings bildeten sich Lehrer-Schüler-Ver-
hältnisse, Institutsgemeinsamkeiten – ›Seilschaften‹, wenn man so will. 
In ideengeschichtlicher Hinsicht gehörten alle Genannten einer einheit-
lichen Strömung an, die nur deswegen nicht als Minderheit in der ju-
ristischen Methodenlehre erkannt wurde, weil die Methodenlehre noch 
nicht als juristische Teildisziplin existierte und weil die Dissidenten nicht 
so erkennbar in dieselbe Kerbe schlugen, wie es beim Streit um das Frei-
recht mit dem Richteramt der Fall gewesen war. 

Von den nach dem Krieg Hinzugekommenen befanden sich Sinzheimer, 
Fraenkel, Neumann und Kahn-Freund als Sozii in einer Anwaltskanz-
lei, später als Syndizi in einer Gewerkschaft bzw. für die Sozialdemo-
kratische Partei – jeweils einige von ihnen, zu unterschiedlichen Zeiten. 
Angesichts dieser Berufstätigkeit blieb die Beschäftigung mit Rechtsthe-
orie für sie eine Nebentätigkeit, auch wenn sie noch als Dozenten ar-
beiteten. Selbst brennende Liebe zur Soziologie konnte zwei Reform-
juristen nicht zum Zusammengehen vereinen, wie sich beispielsweise 
1921 an der Frankfurter ›Akademie für Arbeit‹ im Er-oder-ich-Streit 
zwischen Hugo Sinzheimer und Eugen Rosenstock erwies.49 

So ähnlich von heute her gesehen die vier Rechtstheoretiker Sinzheimer, 
Neumann, Fraenkel und Kahn-Freund erscheinen, so sehr unterschie-
den sie sich doch in den Einzelheiten ihrer Analysen, Problemformulie-
rungen und Änderungsvorschläge.50 Dies betraf auch den Einsatz so-
zialwissenschaftlicher Expertise, den sie für verschiedene Stellen und 
Ziele propagierten. Diese Gruppierung verband sich durch weitere Ge-
meinsamkeiten – darunter das enge Feld des Arbeitsrechts, die arbeiter-
freundliche Haltung und die Lehrer-Schüler-Kommunikation –, sodass 
eine Dynamik und Variabilität der Meinungen sogar erkenntnisför-
dernd wirken konnte. 

48	 	Kaskel-Dersch 1932: 41, 86, 104, 118, 130, 136, 399.
49	 	Vgl. dazu Jakobs 2001.
50	 	Vgl. dazu Blanke 2005: 74–80, 205.

6. EINE GRUPPE VON EINZELKÄMPFERN?

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


155

Der Diskurs hatte sich auf die einzelnen juristischen Fächer verteilt: Hel-
ler im Staatsrecht, Sinzheimer im Arbeitsrecht und einige mehr in ihrem 
jeweiligen Gebiet. Schon von daher konnte nicht der Eindruck aufkom-
men, das juristische Methodendenken stehe in seiner Breite zur Debat-
te. Und doch war genau dies der Fall, nur mit der begrenzten Ausstrah-
lung auf jeweils einen einzelnen Regelungsbereich wie Staat oder Arbeit. 

Einige Züge in der politischen Grundhaltung schufen ein Band zwi-
schen den Innovatoren, zumindest vordergründig in der Außenwahrneh-
mung. Nahezu alle Vertreter eines soziologienahen Denkens teilten die 
eine oder andere Variante sozialistischer, marxistischer, gewerkschaftli-
cher oder sozialdemokratischer Standorte. Darin mochten sie unterein-
ander umso zerstrittener sein – der Majorität galten sie einheitlich als 
›links‹. So konstituierten sie eine gesellschaftspolitische Minorität inner-
halb einer Juristenschaft, die durchwegs liberal bis ›rechts‹ eingestellt 
war und es gar nicht mochte, ideologische Neigungen offenzulegen. 

Dem wissenschaftsgeschichtlichen Blick ist nicht entgangen, dass die 
hier erwähnten Juristen überwiegend jüdischer Herkunft waren. Bereits 
1938 porträtierte Hugo Sinzheimer zwölf Juristen als »Jüdische Klassi-
ker der Rechtswissenschaft«. Im Zeitraum der beiden letzten Jahrhun-
derte war es vor allem die kurze Spanne der Weimarer Republik, in der 
jüdische Rechtswissenschaftler hervortreten konnten, wobei sie meist zu 
denen zählten, die eine demokratische politische Kultur in Deutschland 
durchsetzen wollten.51 Im Einzelnen wurde erörtert, dass sie das Recht 
empirisch betrachteten, die Etablierung eines Arbeits- und Sozialrechts 
betrieben und soziologische Bezüge in die dogmatische Analyse einführ-
ten. Schon für den Diskurs um 1910 ist das thematisiert worden.52 

Was nun die zunächst bloß zahlenmäßig gegebene Korrelation verur-
sacht, wird mit verschiedenen Faktoren erklärt; jede These dazu muss 
penible Sorgfalt walten lassen, um nicht als potenziell antisemitisch 
gebrandmarkt zu werden. In dieser Hinsicht wenig verfänglich sind 
(nach derzeitigem Stande) religionstheoretische Erwägungen; sie sind 
allerdings auch höchst ungewöhnlich bei dieser Fragestellung. Erörtert 
werden die Schöpfungsgeschichte, die Idee eines gerechten Gottes und 
der Dekalog, die den Weg zum modernen Rechts- und Sozialstaat vor-
gezeichnet haben könnten.53 

Die gründliche Erhebung von Hubert Rottleuthner achtete auf Lücken-
losigkeit, grenzte die Kriterien sorgfältig ein und wertete die Daten kor-
relationsstatistisch aus. Danach zeigte sich für die Zeit zwischen 1910 
und 1931 eine auffällige Häufung von Rechtsgelehrten, »die sich um 

51	 	Benöhr 1996: 335.
52	 	Vgl. oben Kap. 2.
53	 	Vgl. Benöhr 1996: 314.

SOZIALE GRUPPE ODER THEORIESTRÖMUNG?

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156

eine Rezeption sozialwissenschaftlicher Erkenntnisse und Methoden im 
Rechtsbereich bemühten«. Der Autor deutete das mentalitätsgeschicht-
lich sowie aus der sozialen Randlage; die Vermutung, hier sei eventuell 
ein ›jüdischer Geist‹ am Werk gewesen, wies er zurück.54 

Als ein (schwacher) Faktor ist noch die Kohäsion aus Randgruppenzu-
gehörigkeit zu erwägen. Die gemeinsame Herkunft aus einer im gesell-
schaftlichen Meinungshaushalt scharf abgegrenzten Kategorie kann als 
kommunikationsstiftend angesehen werden, ähnlich wie es die geogra-
phische Herkunft ausweislich des Sprachklangs oder wie es ein geteiltes 
Steckenpferd tut. Die berechtigte Hoffnung, von einem anderen ›Juden‹ 
nicht mit den üblichen Vorurteilen überzogen zu werden, dürfte schon 
genügen, sich solchen Kommilitonen zu nähern oder bei einem solchen 
Hochschullehrer das Seminar zu besuchen. Eine ›Gruppe‹ erschafft die-
se Art der Nähe nicht, wohl aber begünstigt es den Meinungsaustausch 
und die Einigung auf ein gemeinsames Thema. 

***

Exkurs: Politologie vs. Soziologie im Denken des Rechts. Die Rede vom 
›Sozialen‹ verdeckt ein wenig, dass sich für das ›Politische‹ im Rechts-
denken teilweise dieselben methodologischen Diskurse ereignet haben. 
Wenn in den 1920er Jahren über Klassenjustiz diskutiert wurde, wobei 
der politische Vorwurf sich allmählich in eine Analyse des juristischen 
Argumentierens verschob,55 dann traf manches davon auch die dama-
lige Rechtsdogmatik. Richter wie Rechtswissenschaftler leben, denken 
und entscheiden innerhalb derselben Berufsgemeinschaft. Wenn aller-
dings der Fokus auf dem Klassenverhältnis strikt beibehalten wird, dann 
entfällt die Verallgemeinerbarkeit auf die gesamte Methodik. Fraenkel 
wie Kirchheimer generalisierten noch nicht – der damalige Diskurs ent-
brannte zur Justiz, wie schon zuvor im Diskurs um das Freirecht; um 
der Öffentlichkeitswirksamkeit willen blieb er beim angesagten Thema. 

Die Verallgemeinerbarkeit verengte sich ein wenig dadurch, dass die 
Kritik an der ›Klassenjustiz‹ in die Politikwissenschaft führte und nicht 
in die umfassendere Soziologie. Nun hängen freilich diese beiden Wis-
senschaften so eng zusammen – die Soziologie alle Bereiche umfassend, 
die Politologie auf einen davon ausgerichtet –, dass ein Transfer zwi-
schen ihnen sich zwanglos ergibt und oft geschieht. Politik im Sinne von 
Macht und Herrschaft ist eine der überall anwendbaren Perspektiven so-
ziologischer Analyse; Soziologie ist eine der Bezugswissenschaften (ne-
ben Geschichte, Wirtschaft, Recht u.a.) der Politologie. Beide Disziplinen 

54	 	Rottleuthner 2021: 274, 295.
55	 	So bei Otto Kirchheimer.

6. EINE GRUPPE VON EINZELKÄMPFERN?

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


157

überschneiden und befruchten einander. Hat man diese Perspektivdif-
ferenzen im Blick, dann fällt es leicht, von der politischen Analyse der 
›Klassenjustiz‹ auf die Ebene des Sozialen im Denken des Rechts hinüber-
zuwechseln. Zu zeigen bliebe allerdings, wie die Kenntnisnahme rechts-
politologischer Resultate das rechtsdogmatische Argumentieren beein-
flussen könnte. Der Haupteinsatzbereich dürfte die Selbstreflexion der 
Rechtswissenschaft sein – die meist stillschweigend vorausgesetzten Er-
kenntnismaximen jedes juristischen Aktes. 

Intensiv ist der Personenaustausch zwischen den Wissenschaften vom 
Staat, von der Verfassung und von der Politik. Auffällig häufig wechseln 
Verfassungsrechtler zwischen den Rollen: lehren das Recht, analysieren 
die Politik, kommentieren beide. Diesen Wechsel verkörperte beispiels-
weise Carl Schmitt, der als Politiktheoretiker bis heute berühmt ist, ob-
gleich er bis 1945 einen staatsrechtlichen Lehrstuhl innehatte. 

Das Politische wirkt sich primär auf die Setzung neuen Rechts aus, 
wie es in Parlamenten, Obergerichten und Rechtswissenschaft gesche-
hen mag. Dieses Wirkungsfeld, die eigentliche Rechtspolitik, wirft ganz 
andere methodologische Fragen auf und steht nicht vor der Sein-vs.-Sol-
lens-Schranke. Als ›politisch‹ anzusehende Prämissen finden sich darü-
ber hinaus in rechtsdogmatischen Urteilen, wo sie die Debattenfront mit 
den anderen sozialwissenschaftlichen Disziplinen teilen. Die offensicht-
lich stabilen Denkbrücken im Dreieck zwischen Verfassungsordnung – 
Staatsrechtswissenschaft – Politologie beruhen darauf, dass die Verfas-
sung nichts anderes ist als in Rechtsform gegossene Politik. So banal 
diese Entdeckung auch ist, stimmt sie doch nachdenklich, warum denn 
für nahezu alle anderen Rechtsgebiete nichts Ähnliches gelten darf – 
dass sie in Rechtsform gegossene Sozialität sind, um aus diesem Grunde 
auch soziologisch statt nur logisch-dogmatisch interpretiert zu werden. 

In ihrem damaligen Entwicklungsstande konnte die Soziologie einer 
auf die Rechtspraxis ausgerichteten Wissenschaft wenig Hilfe bieten. Im-
mer noch herrschten in ihr holistische und historistische Sichtweisen vor, 
die für eine allgemeine Rechtslehre interessant sein mochten, aber kaum 
etwas zur Anwendung konkreter Normen beitrugen. Die von Max We-
ber ins Auge gefasste empirische Erforschung sozialen Handelns domi-
nierte noch nicht.56 

56	 	Vgl. Lepsius 2017: 8–14.

SOZIALE GRUPPE ODER THEORIESTRÖMUNG?

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158

Kap. 7 

Das nationalsozialistische Recht

Aufgekommen im Spätabsolutismus des deutschen Kaiserreichs und er-
blüht in der Republik der Weimarer Reichsverfassung, geriet der sozio-
logische Aspekt des Rechtsdenkens nunmehr unter die Räder. Einerseits 
brach der Diskurs hierzulande 1933 plötzlich ab, weil seine wichtigs-
ten Protagonisten in die Emigration gezwungen waren; zwischen bra-
chialer Gewalt, entschlossenem Rechtsbruch und persuasiver Rhetorik 
blieb kein Raum für zivilisatorische Erwägungen. Andererseits lebten 
die Ideen fort und äußerten sich in verdeckter oder verdrehter Weise. 
Nationalsozialismus und Recht bildeten ein Amalgam aus unverträgli-
chen Elementen, das seiner Fratzenhaftigkeit zum Trotz hier angeschaut 
werden soll. 

Die Idee des Sozialen verschwand im Konzept eines ›Volks‹, das seit 
der Romantik im Denken etabliert war und das sprachlich-kulturelle 
Band betonte. Nun aber wurde es auf die genetische Abkunft und den 
eingenommenen Raum bezogen. Das dergestalt angerufene ›Blut‹, eige-
nes wie fremdes, wurde ab 1939 kriegerisch vergossen. Der ›Raum‹ wur-
de mittels eines zunächst angedrohten, dann eröffneten Angriffskrieges 
kurzzeitig erweitert. Das Denken zum Recht verkürzte sich im Reich 
auf den Willen des ›Führers‹; die Autorität des positiven Rechts ging in 
dessen Charisma auf. Der in diesem Buch dargelegte Ideenstrang fand 
im nationalsozialistischen Deutschland keinerlei sichtbare Anknüpfung. 
Der Diskurs zur Methodik der Jurisprudenz war auf ein Neben- oder 
Abstellgleis geschoben, seine Kontinuität unterbrochen. 

Das nationalsozialistische Rechtsverständnis negierte die überkomme-
ne Lehre und Diskussion über die Normquellen in Gesetz, Judikatur, Ge-
wohnheit und Wissenschaft. Die rassisch-völkische Lebensgemeinschaft 
schuf nunmehr allein die maßgebende Richtschnur, unanfechtbar inter-
pretiert durch den ›Führer‹. Für sich selbst negierte Hitler jegliche Hand-
lungsbeschränkung durch rechtliche Vorgaben und äußerte sich oft ver-
ächtlich über die Juristen, einschließlich derer in seinem Stab.1 Seine 
Formel, mit der er 1934 die Mordbefehle an Schleicher, Röhm und an-
deren verantwortete (»oberster Gerichtsherr«), übernahm Carl Schmitt 
wörtlich in seine rechtswissenschaftliche Untermauerung,2 obwohl sie 
rechtstheoretisch bislang nicht existent gewesen war. 

Was vermochte die Rechtsquelle Volk und Gemeinschaft zu interpre-
tieren? Das konnte nur der Nationalsozialismus sein, der hier in den 

1	  	Vgl. dazu Rüthers 1968/2022: 104–110.
2	  	Schmitt 1934 a: 946.

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


159

Rang einer wissenschaftlichen Weltanschauung erhoben wurde. Authen-
tisch gedeutet wurde sie durch den Führer und die Partei. Ideologie als 
Erkenntnis war philosophiegeschichtlich nichts Neues, stieß also kaum 
auf Befremden, zumal die akademischen Wissenschaften, verwurzelt im 
überwundenen ›System‹, entwertet waren. Wie im ideologischen Denken 
geläufig, waren empirische Überprüfungen zum ›Leben des Volkes‹ nicht 
gefragt, eher kontraindiziert. Was weltanschaulich passte und dem Füh-
rungsanspruch der Partei entsprach, war nunmehr juristisch wahr. Der 
Wirklichkeitsbezug rechtlicher Aussagen wurde noch weiter gelockert, 
als ihnen vordem schon kritisch nachgesagt worden war. 

Der Nationalsozialismus fand in der Rechtswissenschaft – neben einer 
unübersehbar breiten Mitläuferschaft – bei einigen aufrichtige Begeis-
terung. Außer dem kniefälligen Vordergrund von dezidiertem Antisemi-
tismus und faschistischer Grundhaltung deuteten die Schriften aus den 
ersten Jahren nach Hitlers Machtantritt ein Stück weit auch den Hinter-
grund an; es enthüllte sich eine affektive Sehnsucht nach Ordnung und 
Gemeinschaftlichkeit, die in den Krisen der Weimarer Republik auf der 
Strecke geblieben waren. Das Versprechen auf ein neues Regime hatte 
die Juristen so sehr fasziniert, dass aus der Rechtswissenschaft sich kaum 
Widerspruch meldete. Auch wenn Begeisterung und Optimismus nur we-
nige Jahre anhielten, genügte dieser Anschubkonsens, um die nationalso-
zialistische Terrorherrschaft fest in den Sattel zu heben. Meine Analyse 
konzentriert sich darauf, wie dem Diskurs jeglicher Bezug auf (rechts-) 
soziologische Forschung abhandenkam. 

Die nationalsozialistisch gesonnenen Akademiker kamen vom rechten 
Rand der Weimarer Intellektuellen, aus dem gleichen Denkmilieu, in dem 
auch Hitler zuhause war, ohne aber dass sie ihm bereits vor 1933 anhin-
gen. Entsetzt über die mit der Kriegsniederlage über das Reich hereinge-
brochenen und andauernden Krisen suchten sie die unbewältigten Kon-
flikte zu befrieden – das Chaos durch eine Erneuerung der politischen 
Verhältnisse zu beenden; ›Ordnung‹ als ein utopischer Zustand wurde 
damals allgemein ersehnt. Den Rechtswissenschaftlern des Systemwech-
sels entging bzw. sie nahmen bewusst in Kauf, dass Gewalt und Revolu-
tion keine Ordnung garantieren können, wenn nur das Bestehende um-
gestoßen wird. Zudem überschätzten sie die Möglichkeiten, den Neubau 
nach den eigenen Vorstellungen zu beeinflussen. Aufgrund ihres antise-
mitischen Ressentiments gaben viele von ihnen ›dem Judentum‹ einen 
Großteil der Schuld am Staatsversagen. Mit den späten dreißiger Jahren 
erwachten sie allmählich aus ihren Träumen, indem sie sahen, dass ihre 
Modelle von Recht und Staat nicht realisiert worden waren. 

Entwertet, ja verpönt waren im neuen Reich alle Anklänge an Libera-
lität, Subjektivität und Individualität, die mit dem Band der Kollektivität 
zu versöhnen eine beständige Aufgabe sozialwissenschaftliche Analyse 
war und ist. Das neue Richtmaß lautete: Gliedstellung des Einzelnen 

DAS NATIONALSOZIALISTISCHE RECHT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160

in der Volksgemeinschaft. Dies bezeichnete durchaus eine sozialphilo-
sophisch denkbare Position, die allerdings nicht im Rahmen einer de-
mokratischen Verfassung, sondern nur unter autoritärer Führung zu 
verwirklichen war. Wie sich der Nationalsozialismus zum Recht verhielt 
und was er damit anstellte, das lässt sich in pathologisierenden Termi-
ni pauschal verurteilen, beispielsweise als »entartetes Recht« oder »tota-
le Perversion des Rechts«3 oder als »Verhaltensauffälligkeiten«4. Da die 
besonders bösartigen Aktionen der Nazis – Holocaust, weitere Genozi-
de, Konzentrationslager, Weltkrieg – nicht in Rechtsform gekleidet waren 
und im Alltag ein Anschein von Rechtsstaatlichkeit zu wahren versucht 
wurde, wäre zu erwägen, ob es sich nicht bloß um eine der möglichen Ar-
ten des ›Gebrauchs von Recht‹ gehandelt haben könnte. 

Zwei Autoren taten sich gleich zu Anfang stilbildend hervor, Gelehr-
te aus dem Staats- bzw. Privatrecht. Sie wetteiferten darum, wer der bes-
te Gefolgsmann sei. Sie führten die ›Stoßtrupp-Fakultäten‹ in Kiel bzw. 
Breslau. Sie waren brillante Juristen und vermochten auch nach 1945 
mit ihren Schriften zu reüssieren. Vereint waren sie in der heftigen Ab-
lehnung des Formalismus und Normativismus im juristischen Denken; 
positiv bezogen sie sich auf eine ›Wirklichkeit‹, die im Weimarer Dis-
kurs sozialwissenschaftlich gemeint war, im Nationalsozialismus aber 
nach einer neuen Bestimmung suchte. Gerade die Kategorie der Konkre-
tion bei Carl Schmitt sowie der zeitgleich von Karl Larenz vorgebrach-
te ›konkret-allgemeine Begriff‹ verwiesen auf das Forschungsgebiet der 
Soziologie, zielten sie doch »auf eine größere ›Gesellschaftsadäquanz‹ 
der Rechtsbegriffe durch deren Anpassung an je spezifische Sachstruk-
turen gesellschaftlicher Positionsfelder, denen die Individuen zugeord-
net sind«.5 

Das ›konkrete Ordnungsdenken‹ von Carl Schmitt

Carl Schmitt und kein Ende? Dieser Verfassungsjurist (1888–1985) ge-
hört in die hier erzählte Geschichte, nicht weil er wegen seiner politikthe-
oretischen Schriften gelegentlich als ›Soziologe‹ bezeichnet worden ist, 
sondern weil eine seiner soziologisch klingenden Formeln zum Schlüs-
selbegriff nationalsozialistischen Rechtsdenkens aufstieg. Mit jugendli-
cher Emphase verkündete der 45jährige Staatsrat im Mai 1934 im Zen-
tralorgan des ›Bundes Nationalsozialistischer Deutscher Juristen‹ eine 
neue Richtlinie. 

3	  Rüthers 1988: 13.
4	  Wittreck 2008: 7.
5	  Maus 1983: 186.

7. DAS NATIONALSOZIALISTISCHE RECHT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


161

Die bisherige Rechtswissenschaft habe »sich bemüht, eine Gespens-
terwelt von Allgemeinbegriffen über der konkreten Wirklichkeit auf-
zurichten«. Mit der normativistischen Methode sei im Laufe des ver-
gangenen Jahrhunderts ein ganzes rechtswissenschaftliches System 
errichtet worden. Die nationalsozialistischen Juristen aber müssten 
nun »diesen normativistischen Turmbau zu Babel abreißen und ein 
gesundes, konkretes Ordnungsdenken an seine Stelle setzen«. Passim 
steuerte Schmitt die Folie des nunmehr Richtigen an; die Rechtswis-
senschaft orientiere sich an konkreter Situation, konkreter Wirklich-
keit, konkreter Art des Volkes, konkreter wirklicher Ordnung u.a.m. 
Die »normativistischen Ideogramme und Begriffsspielereien [sind] eine 
leere, lebensfeindliche, weder Gerechtigkeit noch Rechtssicherheit ver-
bürgende Methode«. Andere Ordnungen gebe es jetzt, angefangen bei 
der NSDAP über Stände, Betriebe und Lager [!] bis zu den Verbänden. 
»Alle diese Ordnungen bringen ihr inneres Recht mit sich«. »Je mehr 
sich die alte, abstrakte Gesetzesjurisprudenz selbst ad absurdum führt, 
mag sie sich nun positivistisch oder rein wissenschaftlich gebärden, 
umso freier wird unsere neue Ordnung wachsen.« Es sind die »natür-
lichen Ordnungen, die aus Blut und Boden entstehen. […] Wir denken 
die Rechtsbegriffe um.«6 

Zur Begründung seines Appells publizierte Schmitt gleichzeitig eine Ab-
handlung ›Über die drei Arten des rechtswissenschaftlichen Denkens‹. 
Darin verwarf er, wie immer schon, den Normativismus; auch relati-
vierte er den bislang von ihm favorisierten Dezisionismus und tilgte die 
letzten Reste neukantianischer Erkenntnistheorie, von der aus er einmal 
gestartet war. An deren Stelle trat das »konkrete Ordnungs- und Gestal-
tungsdenken«, worin (›gutes‹) Recht und gesellschaftliche Wirklichkeit 
ineinsgesetzt wurden. Schmitt sah es im germanischen Denken des Mit-
telalters verwirklicht, bevor es von der Rezeption des römischen Rechts 
seit dem 15. Jahrhundert verdrängt worden sei. Im konkreten Ordnungs-
denken wurde die Rechtsfindung nicht als Ableitung aus dem Gesetz 
zum einzelnen Akt hin gedacht; vielmehr stützten sich juristische Ent-
scheidungen unmittelbar auf die Lebenserfahrung in Institutionen – da-
rauf, was normalerweise ›Gatten in einer Ehe‹, ›Soldaten im Heer‹ usw. 
sind. Die Normalverfassung einer Institution hätte sich vielleicht soziolo-
gisch ermitteln lassen; dabei wäre auch die Vielfalt weiterhin vorhande-
ner Formen hervorgetreten. Dies interessierte freilich bei der angestreb-
ten Nivellierung nicht. 

Die Figur ›konkrete Ordnung‹ bezieht sich bei Schmitt und vielen seiner 
Interpreten auf Überlegungen aus der Theorie der Institution und damit auf 
eine sozialwissenschaftliche Tradition.7 Im ›konkreten Ordnungsdenken‹ 

6	  	Schmitt 1934 a: 225–229.
7	  	Vgl. Rüthers 1988: 189–192.

DAS ›KONKRETE ORDNUNGSDENKEN‹ VON CARL SCHMITT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162

wird der normative Aspekt verabsolutiert und zur Basis materialer 
Rechtsbegründungen erhoben. Mit diesem glänzenden Schachzug über-
zeugte Schmitt sein Publikum, ließ aber vollends die Soziologie hinter 
sich. Man hätte schon damals den Widerspruch erkennen können, dass 
eine institutionsbezogene Denkweise auf gesellschaftliche Stabilität aus 
ist, während das nationalsozialistische Rechtsdenken die Verhältnisse 
umzuwälzen versprach. Die Scheinverwendung soziologischen Wissens 
brauchte ihren Namen nicht zu nennen – wem schon sagte der Name 
des französischen Rechtstheoretikers Maurice Hauriou etwas ?! –, leis-
tete aber die Überzeugungsarbeit. 

Schmitt entkoppelte die Begriffe Recht und Ordnung; deren Zusam-
mensetzung in ›Rechtsordnung‹ gehöre »heute nicht mehr zu den guten 
Wortverbindungen«. Eine Geltungshierarchie wie in der Reinen Rechts-
lehre erreiche nur, »dass die Norm oder das Gesetz politisch-polemisch 
gegen den König oder Führer ausgespielt wird« und dass die konkrete 
Führer-Ordnung zerstört wird. Konkrete, institutionell gestaltete Ord-
nungen »haben ihre Begriffe von dem, was normal, normaler Typus 
und normale Situation ist, in sich selbst […]. Sie haben eine eigene 
rechtliche Substanz«. Als Beispiele verwies Schmitt neben den bereits 
genannten von Ehe und Heer auf das Zusammenleben der Familien-
mitglieder in einer Familie, der Sippengenossen in einem Sippenver-
band, der Standesgenossen in einem Stand, der Beamten eines Staates, 
der Geistlichen in einer Kirche und der Kameraden eines Arbeitslagers. 
»Wir wissen, dass die Norm eine normale Situation und normale Ty-
pen voraussetzt«.8 

Nun, die Soziologie wüsste das nicht so apodiktisch-genau; auch die 
Rechtswissenschaft kennt sich mit ›normalen‹ Situationen und Typen 
nicht aus. Schmitt suchte historische Vorbilder für »feste und lebensvolle 
Gebilde und Ordnungen« und bezog sich auf die preußische Armee und 
die Verwaltungsorganisation des 19. Jahrhunderts. Als Beispiele konkre-
ten Ordnungsdenkens verwies er auf die wirtschaftliche Betrachtungs-
weise im Steuerrecht, auf den Führergrundsatz sowie auf die Leitbegriffe 
Treue, Gefolgschaft, Disziplin und Ehre im neuen Staats- und Verwal-
tungsrecht sowie auf das neue Arbeitsrecht: »Unternehmer, Angestellte 
und Arbeiter sind Führer und Gefolgschaft eines Betriebes, die gemein-
sam zur Förderung der Betriebszwecke und zum gemeinsamen Nutzen 
von Volk und Staat arbeiten«.9 

Zur Begründung des neuen, konkretisierenden Rechtsdenkens griff 
man nicht auf soziologische, sondern auf historische Erkenntnisse 
aus allerlei Phasen des Mittelalters zurück, in passender Auswahl und 

8	  Schmitt 1934 b: 12, 15, 20, 22.
9	  Schmitt 1934 b: 50, 61–64.

7. DAS NATIONALSOZIALISTISCHE RECHT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


163

verklärender Zurichtung, wie es sich verstand. Unterstellt wurde, die 
überkommenen Einrichtungen hätten sich damals bewährt und taug-
ten deshalb für die Gegenwart. Dem Gesetzgeber und Rechtsanwen-
der blieb nur, »die mit der Institution gegebenen, konkreten Rechts-
begriffe zu übernehmen und zu verwenden«.10 

Das konkrete Ordnungsdenken zielte auf etwas anderes als die Argu-
mente mit der ›Natur der Sache‹ oder ›sachlogischen Struktur‹, womit 
der Anschluss an Raum, Boden und (biodeutsches) Volk nicht herzu-
stellen gewesen wäre. Mit diesem Konzept sprang die nationalsozialis-
tische Rechtstheorie über die Hürde der Gesetzesbindung staatlichen 
Handelns. Interpretiert im Lichte einer ›Volksgemeinschaft‹ bekam das 
›Eigene‹ eine Rechtsgarantie, und alles ›Fremde‹ konnte davon ausge-
schlossen werden. In den juristischen Begründungen vollzog sich der 
Übergang von der Tatsache zur Norm, indem »wir eine konkrete Ge-
stalt herausarbeiten«. 

Der ›normale Soldat‹ verwandelte sich in den »tapferen Soldaten«, und 
analog gab es »den »pflichtbewussten Beamten, den anständigen Ka-
meraden« – also normierte Figuren, die keiner weiteren Legitimati-
on bedurften. »Die Normalität der konkreten, von der Norm geregel-
ten Lage und des von ihr vorausgesetzten konkreten Typus« bildeten 
für Schmitt »ein inneres, juristisches Wesensmerkmal der Normengel-
tung und eine normative Bestimmung der Norm selbst«.11 Das Norma-
le wurde normativ, wurde zur Rechtsquelle.12 

Erinnerte das nicht an Eugen Ehrlichs ›Lebendes Recht‹? Stand nicht 
Max Weber Pate für Schmitts »konkreten Typus«? Inwieweit war die 
»Normalität« vielleicht ein sozialstatistischer Durchschnittswert? ›Kon-
krete Ordnung‹ hätte das sein können, ja müssen, was die empirische 
Soziologie (heute) erforscht. Das hatte Schmitt aber überhaupt nicht im 
Sinn; ihm ging es hier um die Ideologie des Völkischen, wie sich an sei-
nen Erläuterungen zeigte. Die freirechtliche Kritik an den logisch-her-
meneutischen Auslegungsweisen, aus der die soziologische Jurisprudenz 
hervorgegangen war, wurde in manchem hier geteilt. Doch das ›konkrete 
Ordnungsdenken‹ entfernte sich denkbar weit von einer Soziologie, die 
immer auch die Verschiedenheit der Lebensformen in den Blick nimmt 
und nirgends eine gesellschaftliche Nivellierung auf Normalitätsniveau 
anstrebt. Statt den Begriff zu definieren, illustrierte Schmitt ihn bloß mit 
Beispielen. Damit appellierte der Erfinder an das intuitive Alltagswissen, 
nicht aber an eine sozialwissenschaftliche Analyse. 

10	 	Schmitt 1934 b: 20.
11	 	Schmitt 1934 b: 21, 23.
12	 	Neumann 2015: 362.

DAS ›KONKRETE ORDNUNGSDENKEN‹ VON CARL SCHMITT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164

Mit der Schmittschen Methodik wurden normativistische Begründun-
gen und wissenschaftliche Herleitungen weitgehend entbehrlich; juris-
tische Akte stützten sich auf faktische Verhältnisse, die einem auf ›Nor-
malität‹ eingestellten Blick angeblich ohne weiteres erkennbar waren. 
Methodologisch liefen juristische Akte als ›konkretes Gestaltungsden-
ken‹ ab und öffneten es für den Durchgriff des Führerwillens. Das Kon-
zept verwies nicht auf die sozio-, sondern auf eine kosmologische Ord-
nung, berief sich nicht auf empirische, sondern auf ›höhere‹ Wahrheiten 
und knüpfte an theologische Vorläufer an. Die so gefundene Ordnung 
wurde sakralisiert, einer rationalen Debatte entbunden und überwand 
die Legitimationskraft von Gesetz und Verfassung.13 

Das konkrete Ordnungsdenken ermöglichte quasisoziologische Debat-
ten, beispielsweise zum Wirklichkeitsbezug der Rechtsfigur Eigentum. 
Franz Wieacker, nachmals eine Autorität in der Bundesrepublik, hat-
te sich dem Thema gewidmet und musste sich von Reinhard Höhn, 
dem juristisch-soziologischen Scharfmacher im NS-Regime, vorhalten 
lassen, er gewinne seine Unterscheidungen »nicht aus einer konkre-
ten Gemeinschaft, sondern von den Wertungen, die die Güter durch 
die Rechtsgemeinschaft erhalten«.14 Damit schien die von Carl Schmitt 
vorgegebene Linie des ›konkreten Ordnungsdenkens‹ verfehlt, wenn-
gleich alle Beteiligten innerhalb des Diskurszirkels verblieben. 

Nach Schmitt sollten Begriffe wie ›Treu und Glauben‹, ›gute Sitten‹ usw. 
»nicht auf die individualistische bürgerliche Verkehrsgesellschaft, sondern 
auf das Interesse des Volksganzen bezogen werden«; damit ändere sich 
»das gesamte Recht, ohne dass ein einziges ›positives‹ Gesetz geändert 
zu werden bräuchte«.15 Über die Brücke der Generalklauseln beförder-
te Schmitt das ›konkrete Ordnungsdenken‹ in die gewohnte Rechtsme-
thodik. 

Trotz oder wegen seiner begrifflichen Nebulosität machte das Kon-
krete Ordnungsdenken Karriere im Rechtsdenken des Dritten Reichs. In 
seinem Sinne verfasste Ernst Rudolf Huber das maßgebende Buch zur 
Verfassung,16 formulierte die Kieler Schule das Strafrecht und ersetzten 
Zivilrechtler wie Heinrich Lange und Karl Larenz die abstrakt-generali-
sierenden Begriffe des BGB durch konkret klingende wie ›Boden – Ware 
– Geld‹. Rückblickend wurden zahlreiche Stimmen angeführt, sowohl 
vor wie nach 1945 in der Jurisprudenz tonangebend, die das ›konkre-
te Ordnungsdenken‹ in ihre Thesen einbauten.17 Bereits in den frühen 
1940ern erkannte Franz L. Neumann in ihm die »juristische Ideologie des 

13	 	Vgl. Meierhenrich u.a. 2016: 13.
14	 	Höhn 1935 a: 65–69 (66).
15	 	Schmitt 1934 b: 59.
16	 	Günther 2011: 368.
17	 	So bei Kaiser 1988: 325 f.

7. DAS NATIONALSOZIALISTISCHE RECHT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


165

nationalsozialistischen Staates«.18 Die Bindung an alte Gesetze konnte 
aufgehoben werden, wie es damals – 1934 – aktuellen Anforderungen 
entsprach, ohne sich als ideologisch folgsam ausgeben zu müssen. Volk 
und Führer machten die ›konkrete Ordnung‹ aus, denn sie hatten im 
Kampf gesiegt. Diese Sicht hatte den Rechtspositivismus hinter sich ge-
lassen. ›Das Soziale‹ in einem wissenschaftlichen Sinne außerhalb der fa-
schistisch-völkischen Denkweise rückte sie nicht in den Blick. 

Das ›konkrete Ordnungsdenken‹ bildete ein weiteres Beispiel für das ge-
fährliche Schillern von Schmitts verführerischen Konzepten. Einerseits 
hätte jetzt eine Verbindung von rechts- und sozialwissenschaftlichem 
Erkennen beginnen können, und unter Weimarer Verhältnissen hät-
te Schmitt das vielleicht getan. Doch besonders erfolgreich waren seine 
Kreationen immer dort, wo sich mit ihnen eine radikale Absage an die 
Soziologie im Rechtsdenken verband, und zwar auf eine mittelbare und 
unausgesprochene Weise: 

•	 Das so oft zitierte Freund-Feind-Schema zog eine Linie der Aus-
schließlichkeit, womit Aushandeln, Konsens und Integration – Er-
kenntnisziele vieler soziologischer Theorien – zu bloßen Mitteln für 
einen Endsieg diskreditiert wurden. 

•	 Der Dezisionismus verlangte den endgültigen Entscheid anstelle 
der Verfahren mit mehreren Beteiligten und einer deliberativen Ab-
wägung. 

•	 Die homogene Gemeinschaft favorisierte die Ziele der Nivellie-
rung und Gleichschaltung, stempelte weite Teile der Bevölkerung 
zu Randgruppen, propagierte die bio-rassologische Reinheit. Sozio-
logische Analysen hingegen stellen sich eine pluralistische Gesell-
schaft vor und entdecken die Vielzahl der Teil- und Subkulturen. 

•	 Das Führerprinzip hob die Repräsentation der Strömungen zu-
gunsten einer niemandem verantwortlichen Einzelperson auf. 

•	 Die Sympathie für den Krieg machte gewaltsame Konfliktlösun-
gen wahrscheinlich und belächelte die sozialwissenschaftliche Su-
che nach den Bedingungen eines Friedens. 

•	 Im Ausnahmezustand zeigte sich, wer die Souveränität innehat; so-
ziologische Analyse aber interessiert sich vornehmlich für den Zu-
stand außerhalb einer Krise. 

•	 Eine Politische Theologie war das entgegengesetzte Programm zur 
Entzauberung gesellschaftlicher Mythen. 

In der Figur des ›konkreten Ordnungsdenkens‹ wird ein Wendepunkt 
in der Entwicklung einer nationalsozialistischen Rechtstheorie gesehen. 
Verbunden mit dem Konzept einer Volksgemeinschaft legitimierte es 
die rassistische Hierarchisierung von Gemeinschaften.19 

18	 	Neumann 1977: 518.
19	 	Wildt 2004: 44.

DAS ›KONKRETE ORDNUNGSDENKEN‹ VON CARL SCHMITT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166

Schmitt reagierte auf das Neue am Nationalsozialismus, soweit es sich 
nicht mit dem traditionellen Begriffsapparat erfassen ließ, und versuchte 
es auf seine Weise zu gestalten – jenseits des überkommenen Gegensatzes 
zwischen dem normativistischen Gesetzesdenken und einem auf Entschei-
dung abzielendem Denken. Das Recht wurde ontologisierend als soziale 
Wirklichkeit angenommen, sodass das Sein die Normativität bestimmt. 
Schmitt unterließ es aber, die Wissenschaft vom Recht auch zu einer Wis-
senschaft der Sozialwirklichkeit zu machen, und verharrte bei spekulati-
ver Philosophie. »Hiermit wird die zur Wirklichkeit erklärte ›Ordnung‹ 
zum Wertgeber und Wertmaßstab erhoben.«20 Die ›konkrete Ordnung‹ 
wurzelte nicht im realen Zusammenleben, sondern für Schmitt und die 
Abnehmer seines Begriffs in der ab 1933 postulierten nationalsozialis-
tischen Gemeinschaft. Dem entsprach die Schlagzeile, die er noch 1934 
zur Legitimation der Röhm-Morde formulierte: »Der Führer schützt das 
Recht«. Hitler entschied von der Spitze des Staates her, und es schien 
Schmitt nicht zu stören, dass hierbei von ›konkreter Ordnung‹ keine Rede 
mehr war. Noch ein halbes Jahrhundert später diskutierte man über die 
Brauchbarkeit des ›konkreten Ordnungsdenkens‹, wobei die (prominen-
ten) Tagungsteilnehmer die Figur nicht als soziologisch konnotierten, son-
dern sie in der katholischen Sozialphilosophie ansiedelten.21 

Volksrecht bei Heinrich Lange

Der junge Privatrechtler Heinrich Lange (1900–1977) dirigierte im Früh-
jahr 1933 die Entlassung missliebiger Professoren in Sachsen, bevor er 
Ordinarius in Breslau wurde. Von Anfang an verkündete er die Voraus-
setzungen und Inhalte einer »Erneuerung des deutschen Rechts«.22 Noch 
als Privatdozent in Leipzig trug er am 9. Mai 1933 diese Konzeption vor, 
in der sich Wertentscheidungen mit empirischen Elementen mischten. 
Ethisch leiteten ihn die Ablehnung von Liberalismus und Individualis-
mus sowie die Bejahung von Gemeinschaftlichkeit und allem Deutsch-
Völkischen. Obwohl Lange in der Rechtsgeschichte und Methodenlehre 
bewandert war, schwemmte die als Revolution wahrgenommene Situa-
tion alle erkenntnistheoretischen Vorbehalte hinweg. 

Die Gesetzgebung schaffe Recht erst »mit der Annahme durch die Ge-
meinschaft, ihr Aufgehen in der Lebensordnung«. Folgerungen aus 
diesem Gedanken führte er im Weiteren an zahlreichen Figuren des 
BGB und anderer Rechtsgebiete vor. Als einen Grundsatz des natio-
nalsozialistischen Rechtsdenkens propagierte er allenthalben den Satz 

20	 	Lepsius 1994: 206.
21	 	Vgl. Kaiser 1988: 329 f. und die anschließende Diskussion.
22	 	Lange 1933 a: III.

7. DAS NATIONALSOZIALISTISCHE RECHT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


167

»Gemeinnutz geht vor Eigennutz« als den »Kampfruf der neuen Staats-
gesinnung«. Das war eine reine Wertentscheidung. Doch dann führte er 
eine sozial-empirische Prämisse ein: »Die Forderungen des Pflicht- und 
Gemeinschaftsgedankens müssen zunächst im Volksbewusstsein wie-
der lebendig gemacht werden[.] Erst dann sind sie Bestandteile der Le-
bensordnung und damit der Rechtsordnung geworden.« Die methodo-
logische Radikalität war ihm klar: »Die Durchführung des Pflicht- und 
Gemeinschaftsgedankens zerstört die Form des Rechtes.« Das Rechts-
system weiche einem »lebenden Organismus«. – »Das Volksganze ist 
Vollendung und Verkörperung des Gemeinschaftsgedankens.« War das 
nun die Behauptung eines Werts (für die dogmatische Gesetzesausle-
gung) oder der Verweis auf eine Rechtsquelle (dann empirisch zu kon-
kretisieren)? Es ging wohl darum, die Rassezugehörigkeit rechtsme-
thodologisch zu verankern. Staatsbürgerschaft könne nur haben, »wer 
deutschen Blutes ist«. Auch hier wurde eine empirisch festzustellende 
Tatsache als normative Prämisse geführt.23 

Obschon der Inhalt des ›Volksbewusstseins‹ und eines ›lebenden Or-
ganismus‹ mit logisch-hermeneutischen Mitteln nicht festzustellen war, 
dachte dieser Erneuerer nicht an die Soziologie und begnügte sich mit 
den intuitiven Erkenntnismitteln eines nationalsozialistisch gesonnenen 
Juristen. Die Begeisterung für die Ideen- und Wertrevolution führte hier 
die Feder bei einem klassisch-legalistischen Rechtsdogmatiker, in den 
Lange sich nach einigen Jahren auch rückverwandelte. 

In der vielgelesenen Juristischen Wochenschrift verkündete Lange Ende 
des Jahres 1933 massiv-eindeutige Sätze wie: »Der Staat ist ein totaler 
Staat, er ordnet nicht alles, ordnet sich aber alles unter und kennt kei-
ne Freiheit des einzelnen mehr gegen den Staat.«24 

Die nationalsozialistischen Juristen artikulierten keine neue Methodo-
logie, sondern ein anderes Wertregister für die praktische Arbeit. Damit 
sollte dem geltenden Recht ein anderer Inhalt gegeben werden, ohne den 
geschriebenen Wortlaut der vorhandenen Gesetze ändern zu müssen. 
Sie wussten und sagten es auch, dass der Normtext nicht umformuliert 
zu werden braucht, wenn die Auslegungsstandards umgestellt werden. 
Es handelte sich also um Rechtspolitik, und diese unterliegt nicht den 
strengen Anforderungen rechtsdogmatischen Schließens. Methodologi-
sche Bedenken beschwichtigte Lange so: »Sind Gesetz und Rechtsemp-
finden dann zusammengewachsen, so muss und kann der Revolutionär 
zum Positivisten werden.«25 

23	 	Zitate aus Lange 1933 a: 4, 37, 34, 35.
24	 	Lange 1933 b: 2859.
25	 	Lange 1933 a: 44.

VOLKSRECHT BEI HEINRICH LANGE

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168

Dass auf die für diese Auffassung unentbehrliche Zuarbeit sozialwis-
senschaftlicher Erkenntnis verzichtet wurde, kompensierte Lange mit 
Konditionalsätzen in Je-desto-Form: »Je mehr der Gemeinschaftsge-
danke sich durchsetzt, je mehr die Bindung sich auf die Pflicht, nicht 
auf den Willen gründet, je mehr das Schuldverhältnis aus einer äußeren 
Fessel zur inneren Gebundenheit und Verbundenheit wird, […] umso 
mehr muss die Zerlegung der Volksgenossen in Beteiligte und Dritte 
überwunden werden.«26 So scharfsinnig dieser Autor auch war, ihm fiel 
das Beschwörend-Utopische, ja: sein Wunschdenken, nicht auf.

Ein Jahr später betonte Lange sein Festhalten an der Programmschrift 
von 1933, indem er sie häufig zitierte. Nun lieferte er sehr detaillierte 
Änderungsideen für das gesamte Schuldrecht, womit er sich der ›Aka-
demie für Deutsches Recht‹ als Experte für die geplante Gesetzesrevisi-
on andiente. Das wurde er dann auch, speziell für die Neuordnung des 
Erbrechts (und sein Nachkriegsbuch dazu wurde zum meistbenutzten 
Lehrwerk bis zum Ende des Jahrhunderts). 

Lange benutzte einen möglichst allgemein verständlichen Schreibstil, und 
tatsächlich gelang es ihm in diesen frühen Schriften zumindest stellenweise, 
frei von fachjuristischen Termini zu argumentieren – selbst auf die Gefahr 
hin, dass man seine Abhandlung »als unwissenschaftlich verdammen« 
könnte. Der nicht unsympathische Versuch gehörte zu seinem Programm, 
die neue Rechtsauffassung im »Volksbewusstsein« zu verankern und »die 
Liebe des Volkes« zu gewinnen; rief er doch am Schluss des Buches aus: 
»Alles mit dem Volke, alles für das Volk.« Nur – wer war dieses ›Volk‹, und 
wie wurde das ›Für‹ ausgefüllt? Bei Lange standen dafür der Staat und der 
Führer, über den es allerdings hieß: »er herrscht nicht, auch er leitet sein 
Recht zur Führung nicht aus der Macht, sondern aus dem Vertrauen des 
Volkes ab«.27 Der Wissenschaft bedurfte es offenbar nicht, und die Frage 
nach der Rechtsquelle war in einem logischen Zirkel gefangen. 

Lange wandte sich ausdrücklich gegen die Relevanz soziologischer Ana-
lysen im Recht und gab dafür Gründe an, die politischer Natur waren. 
Dabei relativierte er nicht nur das ›konkrete Ordnungsdenken‹, sondern 
ließ auch seinen Grund sehen, warum Soziologie für die Neue Rechtswis-
senschaft nicht tauge: Sie beuge sich nicht der (nationalsozialistischen) 
Utopie, bleibe beim Gegebenen. Auch rechtfertigte er, wenige Wochen 
nach den Morden an Röhm, v. Schleicher und anderen im Juni 1934, 
das Handeln des Führers und ging noch über Carl Schmitts Formeln hi-
naus: Der Führer habe nicht neues Recht geschaffen, sondern altes, gel-
tendes Recht verwirklicht.28 

26	 	Lange 1933 a: 77.
27	 	Zitate bei Lange 1934 a: 5, 34 f., 37, 84.
28	 	Lange 1934 b: 38, 42.

7. DAS NATIONALSOZIALISTISCHE RECHT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


169

»Das Recht […] wurzelt als Lebensordnung des Volkes im Volke, ist 
Ausfluss und Ausdruck des Geistes des deutschen Volkes.« Den Volks-
geist festzustellen »ist kein historisches oder soziologisches Problem«. 
Denn sonst »würde der Ungeist von gestern, der auch heute noch lebt, 
den Geist von morgen erschlagen. Volksgeist bedeutet so nicht die be-
stehende tatsächliche Ordnung. […] Volksgeist ist vielmehr der absolu-
te Geist eines Volkes, sind seine […] ewigen Werte, ist ein Problem des 
Sollens nicht des Seins.« Und nochmals etwas später: Das Recht unter 
dem Volksgeist »bricht mit dem Satze, dass das Recht nur ein Gesell-
schaftsproblem sei«.29 

In seinem bekanntesten Werk, dem mehrbändigen Grundriss »Boden, 
Ware, Geld« (1937–1944) erzählte er das Recht des BGB in fünf schma-
len Teilen auf eine als neuartig beabsichtigte Weise. Neugierig machte, 
wie die Kritik am BGB umgesetzt würde, nämlich »die übersteigerten 
Verallgemeinerungen auf Kosten der Eigenart und Besonderheit der Le-
bensgebiete«.30 Herausgehoben werden sollte das Recht des Bodens, wo-
mit denn auch die Grundrisse begannen, während das Sachenrecht im 
BGB erst dessen dritter Teil gewesen war. 

Entromanisierung und Germanisierung leiteten den Autor; ein präzis 
gezogener Kontrast durchzog die Neuerung. Das römische Recht wur-
zele in der Einzelpersönlichkeit, das deutsche Recht hingegen in der 
Bindung. In biedermeierlicher Malerei wurde das altdeutsche Recht 
verklärt: »Es sah im einzelnen ein Glied höherer Gemeinschaften, leb-
te in der Verbundenheit von Mensch und Heimat, gliederte und werte-
te die Sachen in reicher Fülle und stellte höhere Werte und Werke über 
den einzelnen.« Die Verstandestätigkeit trete hinter einer reichen Viel-
gestaltigkeit zurück.31 Der scharfsinnige Heinrich Lange schien sich 
hier selbst zu verleugnen, und sein Nationalsozialismus nivellierte jeg-
liche Vielgestaltigkeit. Diese Widersprüche machten dem Autor später 
durchaus zu schaffen. 

Die dogmatischen Feinheiten wurden im Kleindruck und in Kurzform 
mitgeteilt, worin die juristische Fachterminologie dann doch nicht zu 
vermeiden war. Boden, Ware usw. – bedeutete das nun eine Hinwen-
dung zu den tatsächlichen Lebensverhältnissen? Nein, es war nur eine 
Anwendung des Konkreten Ordnungsdenkens. In den Vordergrund wur-
den ›Sachstrukturen‹ gerückt, wozu in erster Linie Volk, Nation, Fami-
lie zählten. 

Dass bei Heinrich Lange die Ideen oder Begriffe einer Soziologie nir-
gends auftauchen, hatte zwei wissensdynamische Ursachen. Zum einen 

29	 	Lange 1934 b: 22f., 26.
30	 	Lange 1937: 1/III.
31	 	Lange 1937: 1 f.

VOLKSRECHT BEI HEINRICH LANGE

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170

waren solche Gedanken in den 1920er Jahren im Staats-, Verwaltungs- 
und Arbeitsrecht entwickelt worden, also außerhalb des klassischen bür-
gerlichen Rechts, zumal außerhalb des noch ziemlich jungen und per-
fektionistischen BGB. Zum anderen hatte sich jenes Schrifttum mit den 
Namen deutsch-jüdischer Gelehrter verbunden, deren Einfluss Lange to-
tal ausgeschaltet sehen wollte. Mit einzelnen von ihnen setzte er sich gar 
nicht erst auseinander; allein schon und pauschal die ›Rasse‹-Zugehö-
rigkeit genügte ihm für das Verdikt. Der Antisemitismus wirkte hier als 
mächtige Denksperre. Es war ein Glaubenssatz von rührender Einfach-
heit; die Begründung appellierte an ein Arrangement von Emotionen, de-
ren Plausibilität unterstellt wurde und keines Belegs zu bedürfen schien. 

»›Das Herz macht den Juristen.‹ Diese sittliche Entscheidung aber muss 
im Gemeinschaftsleben wurzeln, wenn das Recht mit diesem überein-
stimmen soll. Die Pflege des Rechts gehört darum allein in die Hände 
der im deutschen Volkstum wurzelnden Volksgenossen.«32 

Aufgerufen wurden Kälte, Leere, Fremdheit, Wurzellosigkeit und wei-
tere, Schaudern machende Impressionen zur vorangegangenen Rechts-
kultur. Einem Ostinato gleich beschwor Lange diese Atmosphäre, ohne 
zu ahnen, dass ähnliche Gefühlslagen einstmals das Juristeninteresse an 
der Soziologie entfacht haben mochten, allerdings seinerzeit ohne Aus-
schlussmentalität. Langes antisemitisches Ressentiment katapultierte ihn 
in die Spitzengruppe nationalsozialistischer Juristen, vor deren Vereini-
gungen er wieder und wieder mit Reden auftrat, die anschließend als 
kurze Abhandlungen publiziert wurden. 

Für das Familienrecht verlangte er »die Reinhaltung des Volkstums und 
damit die Abwehr von Rassemischung und Rasseüberfremdung, die ge-
eignet ist, die arteigene Volksgemeinschaft zu unterhöhlen«. »Staats-
bürger kann nur sein, wer Volksgenosse ist, Volksgenosse kann nur 
sein, wer deutschen Blutes ist [, …] die innere Verbundenheit von deut-
schem Blut mit deutschen Boden stellt die natürliche Volkseinheit her« 
»Die Freirechtsschule kämpfte […] mit kalter Vernunft, nicht mit war-
mem Herzen und trug so deutlich Züge ihrer artfremden Vorkämpfer 
und Nachläufer, die ein wurzelloses Weltrecht, nicht ein im deutschen 
Volkstum verwurzeltes deutsches Recht erstrebten.«33 

Neben diesen oberflächlichen Ressentiments gab einen weiteren, tie-
fer reichenden Grund dafür, dass soziologische Einschübe im neuen 
Rechtsdenken ausgeschlossen wurden: die Betonung sozialer Gleichheit 
in der Soziologie vertrug sich nicht mit dem neuen Denken. »In der na-
tionalsozialistischen Rechtsauffassung ist an »die Stelle veräußerlichter 

32	 	Lange 1933 a: 7.
33	 	Zitate bei Lange 1933 a: 30, 35 und 1934 a: 40.

7. DAS NATIONALSOZIALISTISCHE RECHT

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158 - am 25.01.2026, 19:46:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Das ›konkrete Ordnungsdenken‹ von Carl Schmitt
	Volksrecht bei Heinrich Lange
	Antiindividualismus bei Reinhard Höhn
	Blut und Boden bei Gunther Ipsen

