
https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Hanno Depner
Zur Gestaltung von Philosophie

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 

               
Hanno Depner arbeitet am Lehrstuhl für Praktische Philosophie der Universität
Rostock, an deren Interdisziplinärer Fakultät er promovierte. Er war mehrere
Jahre für bekannte Kulturinstitutionen in verschiedenen medialen Formaten
tätig.

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Hanno Depner

Zur Gestaltung von Philosophie
Eine diagrammatische Kritik

               

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Die vorliegende Arbeit wurde unter dem Titel »Zur Gestaltung von Philosophie. 
Orientierung und Übersicht in Schrift und Diagramm« von der Philosophischen 
Fakultät der Universität Rostock als Dissertation angenommen und begutachtet. 
Einen großen Teil der Druckkosten übernahm dankenswerterweise das Department 
»Wissen – Kultur – Transformation« der Interdisziplinären Fakultät der Universität 
Rostock. 

 Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0 Lizenz (BY-NC-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Na-
mensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Ma-
terials in jedem Format oder Medium zu nicht-kommerziellen Zwecken, sofern der neu 
entstandene Text unter derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. (Lizenz-Text: 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.de) Um Genehmigungen für 
die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an 
rights@transcript-verlag.de 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2016 im transcript Verlag, Bielefeld
© Hanno Depner

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: »A Table of the Elements of the Mind – Engraved for the 

Encyclopaedia Londinensis 1824« von Richard Williamson
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3505-8
PDF-ISBN 978-3-8394-3505-2
https://doi.org/10.14361/9783839435052
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Inhalt 

Vorwort  | 9 
 
A. DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION  
 IM BANNKREIS DES BEGRIFFSDENKENS 
 

I.  Platon und die esoterische Vermittlung von Philosophie  | 17 
1.  Platons schriftliche Schriftkritik – Aufriss der Gestaltungsfrage  
 als Vermittlungsproblem  | 17 
2.  Nicht-Diskursivität des höchsten Wissens  | 22 
3.  Diskursivität der dialektischen Ordnung  | 26 
4.  Esoterik als Lösungsversuch des Vermittlungsproblems der Philosophie  | 31 
5.  Die Entwicklung des Begriffsdenkens  | 34 

 
II.  Aristoteles und die formvergessene Gestaltung von Philosophie  | 37 
6.  Theoretisierung und Propositionalisierung des Wissens  | 37 
7.  Logifizierung des Wissens  | 40 
8.  Formvergessenheit als Ignorieren des Vermittlungsproblems  
 der Philosophie  | 43 
9.  Dominanz, Bedeutungsverlust und Beharrungsvermögen  
 des Begriffsdenkens  | 46 

 
III.  Schleiermacher und die hermeneutische Rezeption von 

Philosophie  | 55 
10. Schleiermachers Rezeptionstheorie als Lösungsversuch  
 des Vermittlungsproblems der Philosophie  | 55 
11. Das Vermittlungsproblem der Philosophie als Problem  
 ihrer adäquaten Darstellung  | 60 
12. Das hermeneutische Scheitern am Darstellungsproblem  | 67 
13. Die Fokussierung auf die Schriftkritik und die zunehmende  
 Reflexion des Gestaltungsproblems  | 73 

 
IV. Medientheorie der Schrift, Dekonstruktion und Philosophie 

ohne Autorintention  | 77 
14. Der diskursive Lösungsansatz der Medientheorie der Schrift  
 von Havelock und Ong  | 80 
15. Der nicht-diskursive Lösungsversuch von Derridas Dekonstruktion  | 88 
16. Evaluation der Dekonstruktion mit Rorty  | 94 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


B. ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT ALS VERSUCHE 
 DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT  
 UND NICHT-DISKURSIVITÄT 
 

I.  Kant: Philosophie als Orientierung  | 105 
1.  Platonische und transzendentale Ideen  | 105 
2.  Die diskursive Gestaltungslösung der Transzendentalphilosophie  | 109 
3.  Orientierung als Optimierung der diskursiven Gestaltungslösung  | 118 

 
II.  Wittgenstein: Philosophie als Übersicht  | 125 
4.  Die nicht-diskursive Gestaltungslösung des Tractatus  | 125 
5.  Übersicht als Optimierung der nicht-diskursiven Gestaltungslösung 
 im Spätwerk  | 133 

 
III.  Das Potential von Orientierung und Übersicht  
 in Philosophie und Wissenschaft  | 141 
6.  Orientierung und Übersicht als Willensbildung – Evaluation  
 der Lösungen von Kant und Wittgenstein mit Seebaß  | 141 
7.  Orientierung im Zeitalter des Erkenntnispluralismus  | 145 

 
C. DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 
 

I.  Das Bild und die Kontrolle seiner Nicht-Diskursivität  | 155 
1.  Das Bild im Begriffsdenken  | 155 
2.  Boehms iconic turn  | 159 
3.  Das Ästhetische und das Diagramm in Goodmans Semiotik  | 165 

 
II.  Das Diagramm und die Kontrolle seiner Hybridität  | 175 
4.  Die Entwicklung vom pädagogischen zum heuristisch-epistemischen 

Diagramm  | 175 
5.  Diagrammatische Gebrauchskontrolle der Hybridität  
 im heuristisch-epistemischen Diagramm  | 195 

 
III.  Zur Gestaltung diagrammatischer Hybridität  | 205 
6.  Der Beitrag der Medientheorie: Die Optimierung von Störung  | 205 
7.  Die Beiträge von kognitiver Psychologie und Kunstgeschichte: 

pädagogisch dysfunktionale und pragmatisch hybride Diagramme  | 211 
8.  Optimierte Hybridität im Buch-Bausatz Kant für die Hand  
 und in anderem Anschauungsmaterial  | 218 

 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Fazit  | 243 
 

Literatur- und Siglenverzeichnis  | 249 
 

Quellenverzeichnis der Abbildungen  | 269 
 

Namensregister  | 273 
 
  

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 
 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

Vorwort 

 
Unsere falsche Philosophie ist der ganzen Spra-
che einverleibt; wir können sozusagen nicht 
räsonnieren, ohne falsch zu räsonnieren. Man 
bedenkt nicht, dass Sprechen, ohne Rücksicht 
von was, eine Philosophie ist… 
[…] Wörter erklären hilft nichts; denn mit Wör-
tererklärungen ändere ich ja die Pronomina und 
ihre Deklination noch nicht. 
LICHTENBERG (1801) 

 
 

 
 
 
 

 
WORT DES JAHRES 2015  
(OXFORD DICTIONARIES) 

 
  

In den frühen 1990er Jahren macht in den Kulturwissenschaften die Wende zur 
Bildlichkeit von sich reden: »imagic turn« (1991),1 »pictorial turn« (1992),2 
»visualistic turn« (1993),3 »iconic turn« (1994)4 werden diskutiert. Spätestens 
seitdem hat die wissenschaftliche Beschäftigung mit Bildern in zahlreichen  

                                                             
1  Fellmann (1991) S. 26. 
2  Mitchell (1992) S. 89ff. 
3  Sachs-Hombach (1993) S. 10. 
4  Boehm (1994) S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

geisteswissenschaftlichen Disziplinen und nicht zuletzt interdisziplinär Hoch-
konjunktur5. Sogar die traditionell bilderskeptische Philosophie zollt der Visua-
lität mitunter ihren Tribut, indem sie zunehmend deren epistemische Valenz  
untersucht.6 

In der akademischen Welt wird das neu erwachte, starke Interesse an Bildern 
allerdings nicht als Anlass zu einer Änderung medialer Konventionen in der Phi-
losophie wahrgenommen. Die vielbeschworene Nobilitierung von Bildern führt 
nicht dazu, dass Bilder vom Untersuchungsgegenstand zum allgemein anerkann-
ten Darstellungsformat des Philosophierens avanciert wären.7 Während vor allem 
Kunstwerke und technische Bilder im Zentrum des Interesses akademischer Phi-
losophie stehen, werden philosophische Visualisierungsstrategien von ihr selten 
und sehr selektiv untersucht und kaum ansatzweise entwickelt.8 Wie traditionell 
üblich, wird der Einsatz von Bildern in der Philosophie weiterhin der Didaktik 
überlassen oder der Populärwissenschaft zugerechnet. 

Auf den beiden letztgenannten Gebieten lässt sich – ebenfalls in den frühen 
1990er Jahren – eine ungleich konkretere Hinwendung zum Bild beobachten.9 
1992 widmen sich zwei Ausgaben der vierteljährlichen Zeitschrift für Didaktik der 
Philosophie und Ethik den Themen »In Bildern denken« und »Bilddidaktik« und 
stellen darin, unter anderem, neue Konzepte des Philosophierens mit Bildern vor. 
Bereits im Jahr zuvor bemerken die Verfasser des neu erschienenen dtv-Atlas  

                                                             
5  Besonders auffällig – und nur ein Beispiel unter vielen – sind die immer neuen, oft  

interdisziplinär geprägten Sonderforschungsbereiche und Graduiertenkollegs, die sich 
der Bildlichkeit widmen. 

6  Hier lässt sich ein gesteigertes Interesse an Vordenkern der Visualität, wie Cassirer 
und Goodman, beobachten. 

7  Ein Grenzphänomen stellen die seit der Bologna-Reform boomenden Aktivitäten  
der »künstlerischen Forschung« dar, die sich vor das Problem der Kriterien ästheti-
scher Erkenntnis gestellt sieht. Am seit 2012 bestehenden Graduiertenkolleg »Ver-
sammlung und Teilhabe« der HafenCity Universität Hamburg ist es möglich, mit  
einer Kombination aus künstlerischem Projekt und einem begleitenden theoretischen 
Text von relativ geringem Umfang den Grad eines Dr. phil. zu erwerben. 

8  Meine Untersuchungen beziehen sich auf die deutsch- und englischsprachigen Kultur-
kreise, sind also mindestens eurozentristisch. Mir ist im Detail nicht bekannt, ob es 
andernorts vergleichbare Traditionen oder gegenwärtige Entwicklungen gibt. An  
mehreren Stellen meiner Arbeit (wie der medientheoretischen Beschreibung der  
Alphabetschrift) wird deutlich, dass sie besonders von der Auseinandersetzung mit 
dem östlichen Denken profitieren würde. 

9  Burkard/Kunzmann/Wiedmann (2002) S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VORWORT | 11 

Philosophie im Vorwort: »Mit dem Versuch, philosophische Gedanken in Form 
von Bildern und Graphiken zu veranschaulichen, wird hier weitgehend Neuland 
für die Darstellung der Philosophie betreten.« Dieser Versuch hat sich inzwi-
schen als außerordentlich erfolgreich erwiesen.10 Großer Beliebtheit erfreuen 
sich auch Philosophie-Comics, deren Menge inzwischen fast unüberschaubar 
geworden ist und zu deren jüngeren Beispielen die 2012 gestartete Reihe »Philo-
sophie für Einsteiger« im Wissenschaftsverlag Wilhelm Fink gehört. 

Dass die akademische Philosophie solche Entwicklungen unter der still-
schweigenden Annahme, die Gestaltung oder Vermittlung gehöre nicht mehr  
zur eigentlichen Tätigkeit der Philosophie,11 ignoriert oder skeptisch beäugt, ist 
nicht in allen Fällen gerechtfertigt, wie ich in der vorliegenden Untersuchung 
plausibel machen möchte. Sie zeigt die Gestaltungsfrage als fundamentales phi-
losophisches Problem und stellt das Potential von Bildern – und zwar besonders 
von Schemabildern: den Diagrammen – zu seiner Lösung und als Korrektiv ei-
nes Missstandes gegenwärtigen Philosophierens heraus. Damit weist sie die Phi-
losophie auf eine möglicherweise zukunftsträchtige Alternative hin. 

Zu diesem Zweck stelle ich klassische philosophische Texte in den unge-
wohnten Horizont ihrer Gestaltung. Um den Umfang der Philosophiegeschichte 
auf ein praktikables Maß zu beschränken, konzentriert sich der erste Teil meiner 
Untersuchung auf die platonische Schriftkritik und wichtige Positionen ihrer Re-
zeption im deutschsprachigen Raum. Die Wahl der Schriftkritik als Ausgangs-
punkt gibt zudem den kulturwissenschaftlichen Ansatz vor, dem diese Untersu-
chung – mit all ihren interdisziplinären Facetten – verpflichtet ist, und der die 
Schrift (möglicherweise etwas einseitig, aber fruchtbar) ins Zentrum der Philo-
sophie stellt. Gezeigt wird, wie sich mit der aufkommenden Dominanz der 
Schrift als Medium kultureller Kommunikation ein Denken der Diskursivität 
entwickelt, in dem Gestaltung als bloßes Problem der Vermittlung in den Hin-
tergrund tritt. Mit dem zunehmenden Dominanzverlust der Schrift verliert jedoch 
auch die Diskursivität an Plausibilität, während das Problem der Vermittlung als 
Problem der Darstellung, der Aneignung und schließlich als Gestaltungsproblem 
dringlich zu Tage tritt. In diese in meiner Arbeit gezeichnete Entwicklungslinie 
trage ich in den untersuchten philosophischen Texten angelegte Rezeptionsmo-
delle ein, die die Texte als Gestaltungslösungen kenntlich machen.  

                                                             
10  Inzwischen sind 15 Auflagen der Taschenbuchausgabe erschienen (Stand: Oktober 

2011). 2011 erschien zusätzlich eine Hardcover-Ausgabe. 
11  Vanessa Albus etwa beklagt dieses »elitäre Selbstverständnis mancher Fachphilo-

sophen«; vgl. Albus (2013). Die Aufgabenteilung zwischen Philosophen und Fach-
didaktikern verstärkt diese Tendenz, und die Verbindungslinien sind dünn genug. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


12 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Meine Analyse in Teil A zeigt nun ein merkwürdiges Beharrungsvermögen 
der Diskursivität. Selbst Rezeptionsmodelle wie das esoterische oder das herme-
neutische, die sich der Diskursivität zu entziehen versuchen, fallen in ihren 
Schwerkraftbereich zurück. Sie benutzen zur Distanzierung von Diskursivität die 
kontrollierende Instanz einer Autorintention, über die sie zurück zur Diskur-
sivität driften. 

Mit dem von mir verfolgten kulturwissenschaftlichen (oder: medientheore-
tisch-semiotischen) Ansatz gerät schließlich ein Rezeptionsmodell in meinen 
Fokus, in dem Nicht-Diskursivität ohne kontrollierende Autorintention vorstell-
bar ist. Dieses Modell der offenen Aneignung von Schrift stellt allerdings auch 
keine überzeugende Gestaltungslösung dar, weil es verdächtig ist, die Vorteile 
der Diskursivität aufzugeben, ohne deren Nachteile loszuwerden. Am Beispiel 
der Dekonstruktion wird deutlich, dass einer überzeugenden Gestaltungslösung 
ein Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität gelingen müsste. 
Allerdings scheint dieser Ausgleich in der Dekonstruktion nicht wirklich er-
reicht, möglicherweise weil selbst noch dekonstruktive Philosophie im Medium 
der Schrift praktiziert wird. 

Die in Teil B vorgestellten Konzepte von Orientierung und Übersicht bei 
Kant und Wittgenstein sind weitere Beispiele dafür, wie auf die zunehmende 
Dringlichkeit der Gestaltungsfrage mit einer zunehmenden Distanzierung von 
Diskursivität reagiert wird. Wieder müssen allerdings Zweifel angemeldet wer-
den, ob diesen Gestaltungen der Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-
Diskursivität gelingt. 

Indem ich in Teil C die traditionelle Marginalisierung des Bildes in der  
Philosophie hinterfrage, gehe ich dem Potential für eine neue Antwort auf die 
Gestaltungsfrage nach, welches in der epistemischen Relevanz von Bildern 
steckt. Bei der Untersuchung von ästhetischen Bildern und dem Gegensatz zwi-
schen Kunst und Wissenschaft rückt das Diagramm in den Vordergrund – ge-
nauer gesagt: eine Beschreibung seiner Gestaltung, die deren Effekte als in ihr 
angelegt, nicht festgelegt, nachvollzieht. Auf diese Weise stelle ich schließlich 
mein Konzept des hybrid optimierten Diagramms als eine überzeugende Gestal-
tungslösung der Philosophie dar. Als Konsequenz daraus folgt: Das ent-
sprechend gestaltete Diagramm ist eine Alternative der Philosophiegestaltung, 
die es zu erwägen gilt. Hybrid optimierte Diagramme können als Ausdruck eines 
kulturellen Wandels und Korrektiv einer Schieflage aktueller Philosophiegestal-
tung verstanden werden. Und sie sind umso relevanter, je dringlicher sich die 
Gestaltungsfrage stellt, wie es in der gegenwärtigen Zeit des Medienwandels und 
Erkenntnispluralismus der Fall ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VORWORT | 13 

Auf dem hiermit vorgezeichneten inhaltlichen Grundriss entsteht in meiner 
Arbeit ein Panorama, das auch durch die Beleuchtung bislang unterbelichteter 
Aspekte attraktiv sein soll (beispielsweise die historische Entwicklung des  
Diagramms in epistemischer Hinsicht), durch die Eröffnung neuer Horizonte 
(etwa die differenzierte Bewertung der Kontroverse zwischen Befürwortern und 
Gegnern der »Ungeschriebenen Lehre« oder die Rolle des Diagramms bei 
Goodman), die Beantwortung bislang nicht gestellter Fragen (wie Philosophie 
als Orientierung optimal gestaltet werden könnte), den Vergleich von bisher 
Unverglichenem (wie »Orientierung« bei Kant und »Übersicht« bei Wittgen-
stein) oder das Sichtbarmachen neuer Parallelen (etwa zwischen Niedergang der 
Schriftdominanz und Zunahme des Erkenntnispluralismus). Es gewinnt durch 
dicht gewebte Binnenbezüge und Analogien an Festigkeit und eröffnet auch  
interdisziplinäre Verbindungen und Anschlussstellen. Die Aussicht, die dieses 
Panorama eröffnet, zeigt nicht nur eine mögliche Alternative gegenwärtigen  
Philosophierens und nicht nur ein Korrektiv, sondern auch einen Ausweg aus 
dem gegenwärtigen Status Quo der Philosophie. Keinen Königsweg und keine 
»Heeresstraße« (wie Kant seine kritische Philosophie nannte),12 vielleicht nur ein 
Schlupfloch.13 Es könnte dennoch, wenn die spürbaren, wenn auch nicht schla-
gend beweisbaren kulturellen Erschütterungen der Moderne sich zu einem Beben 
auswachsen sollten, als Notausgang eine Rettung sein. 

 

                                                             
12  Vgl. KrV B 884. 
13  Auf dieselbe Perspektive verweisen auch die zentralen Begriffe der vorliegenden  

Arbeit. »Gestaltung« wie »Orientierung« beziehen sich auf Tätigkeiten, die trotz der 
Kontingenz der Umstände ein möglichst gutes Ergebnis erreichen möchten, auch 
wenn es ein Provisorium bleiben muss, das eher ein Angebot darstellt als vollendete 
Tatsachen.  

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

A. Die Schriftkritik und ihre Rezeption 
im Bannkreis des Begriffsdenkens 

  

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

I.  Platon und die esoterische Vermittlung  
 von Philosophie 

 
 
 

1.  PLATONS SCHRIFTLICHE SCHRIFTKRITIK – AUFRISS 
DER GESTALTUNGSFRAGE  
ALS VERMITTLUNGSPROBLEM 

 
»Soviel kann ich aber über alle, welche geschrieben haben und noch schreiben werden, 
indem sie das zu wissen behaupten, worauf mein Bestreben gerichtet ist, ob nun, als haben 
sie es von mir oder von andern gehört, oder auch selbst ausgesonnen, sagen, dass sie mei-
ner Meinung nach nichts von der Sache verstehen.«1 
 
»Darum ist jeder Mann, dem es Ernst ist, weit entfernt, dadurch, dass er als Schriftsteller 
über ernste [Hervorhebung von mir, H.D.]2 Dinge unter den Menschen auftritt, in Miss-
gunst und Zweifel sie zu verwickeln.«3 

 
Im 7. Brief scheint Platon vorausschauend eine harsche Kritik an jener gesamten 
Philosophie auszusprechen, die in den kommenden mehr als zweieinhalbtausend 
Jahren als »Fußnoten«4 zu seinem Werk entstehen wird. Die Philosophie, wie 

                                                             
1  Epist. 341b,c. Um einen besseren Lesefluss zu gewährleisten, habe ich die Orthogra-

phie in allen Zitaten (außer denjenigen Kants, weil das irritiert hätte) der aktuellen 
Rechtschreibung angepasst, was vor allem zur einheitlichen Doppel-s-Schreibung 
nach kurzen Vokalen geführt hat. 

2  Unterstreichungen stammen immer von mir und heben Begriffe hervor, die, wenn 
auch nicht immer im unmittelbaren Kontext des jeweiligen Zitats, untersucht werden. 

3  Epist. 344c. 
4  Hier wird auf Alfred North Whiteheads Ausspruch, abendländische Philosophie lasse 

sich am ehesten als Fußnoten zu Platon charakterisieren, angespielt. Vgl. Whitehead 
(1979) S. 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


18 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

wir sie in Buchform kennen und wie sie im akademischen Betrieb in Gestalt von 
Texten und abgelesenen Vorträgen praktiziert wird,5 wäre nichts als aufgeschrie-
bene Ahnungslosigkeit und Anmaßung. 

 
»Wer nun dieser Rede […] aufmerksam folgte, der wird recht gut wissen, dass, ob nun 
Dionysios etwas über das Erste und Höchste in der Natur schriftlich verfasste oder ein 
mehr oder minder Begabter, dieser von dem, was er niederschrieb, nichts meinen Ansich-
ten zufolge Haltbares gehört oder sich angeeignet hatte.«6 

 
Wenn auch die Echtheit des 7. Briefes mitunter bezweifelt wird, spricht die 
Schriftkritik im unbestritten von Platon selbst verfassten Dialog Phaidros diesel-
be Sprache: »Wenn, es sei nun Lysias oder ein anderer, jemals etwas geschrie-
ben hat oder schreiben wird, in besonderen Angelegenheiten oder in öffentlichen 

                                                             
5  Vgl. auch Wieland (1982) S. 7: »Resultate philosophischen Nachdenkens sind für uns 

zumeist in Gestalt von Texten greifbar. Man hat sich daran gewöhnt, dies als eine  
keiner weiteren Reflexion bedürftige Selbstverständlichkeit hinzunehmen. […] Es ist 
jedenfalls eine Tatsache, dass das Studium der Philosophie zumeist am Leitfaden der 
Beschäftigung mit Texten absolviert wird. […] Die Prüfung eines philosophischen 
Gedankens hat daher auch fast immer eine in einem Text fixierte oder zumindest  
fixierbare Gestaltung dieses Gedankens zum unmittelbaren Gegenstand.« – Die von 
Wieland diagnostizierte Praxis geht mit dem verbreiteten Vorurteil zusammen, Philo-
sophie sei auf den Bereich des akademischen Betriebs beschränkt. Als Philosoph wird 
nur ernst genommen, wer an einer Universität das Fach Philosophie belegt und die 
entsprechenden Prüfungen bestanden hat. Verdächtig macht sich, wer sich außerhalb 
der traditionellen Formen von hoch formalisiertem Aufsatz und abgelesenem Vortrag 
bewegt. Anschauliche Vermittlungsformate (die nicht zu verwechseln sind mit dem 
Schreiben über Anschaulichkeit) werden gern ausgeschlossen und mit dem Vorwurf 
des Populismus leicht abqualifiziert: Man vergleiche etwa immer wieder aufflackern-
de Diskussionen um Peter Sloterdijk und (den ausgerechnet von Sloterdijk selbst als 
André Rieu der Philosophie geschmähten) Richard David Precht – oder aber das his-
torische Beispiel Friedrich Nietzsches, der als ausgebildeter Philologe mit seiner Be-
werbung um eine Philosophie-Professur scheiterte (vgl. Janz (1993) S. 398-409, bes. 
S. 404). Gibt es überhaupt Philosophie jenseits der Universität? Ja, zumindest an 
Schulen und auf Philosophiefestivals; vgl. Schnädelbach (1995) S. 39 und den News-
letter der Deutschen Gesellschaft für Philosophie im Monat September 2012 mit dem 
Thema Philosophiefestivals (http://www.dgphil.de/downloads/Newsletter_DGPhil_ 

 No_17.pdf [21.10.12]). 
6  Epist. 344d. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 19 

[…] in der Meinung, es sei große Gründlichkeit und Klarheit darin, das gereicht 
dem Schreibenden zum Schimpf.«7 

Die Schärfe der hier ausgewählten Passagen macht die Schriftkritik Platons 
zu einem geeigneten Ausgangspunkt für eine Untersuchung, die Gestaltung als 
nicht-kontingenten Aspekt von Philosophie darstellt. Schrift, so die hier sich 
allmählich entwickelnde Lesart der Schriftkritik, ist ein mindestens problemati-
sches und wenn auch nicht prinzipiell ungeeignetes, so doch ebenso wenig das 
selbstverständliche oder prädisponierte Medium der Philosophie. Meine kritische 
Untersuchung zieht aus dieser Einschätzung die vergleichsweise radikale Kon-
sequenz diagrammatischen Philosophierens. 

Tatsächlich lässt sich im Kontext des platonischen Gesamtwerks ein generel-
les Verdikt gegen die Schrift keineswegs ausmachen, wie es die zitierten Stellen 
aus Phaidros und dem 7. Brief nahelegen könnten. Platon differenziert seine 
Bewertung je nach verschiedenen Verwendungsweisen und Zwecken von 
Schriftlichkeit, ohne zu einer kohärenten Position zu finden. Einerseits finden 
sich Parallelen zur Schriftkritik beispielsweise in den Nomoi8 sowie in der Ge-
setzeskritik im Politikos.9 Andererseits wird, wieder in den Nomoi, die schriftli-
che Fixierung von Gesetzen auch ausdrücklich gelobt.10 Selbst der Philosophie 
gesteht Platon die Verwendung der Schrift zu, wenn auch nur – wie er im 
Phaidros ausführt – zu Zwecken der Erbauung und Erinnerung.11 Die nicht im-
mer trennscharfen Differenzierungen geben Anlass dazu, Platons Schriftbegriff 
nicht pauschal im Gegensatz zur Rede zu verstehen, wie die eingangs zitierten 
Passagen ebenfalls nahelegen mögen. Es soll also nicht davon ausgegangen wer-
den, dass für Platon die Schrift generell ein minderwertigeres Medium darstellt 
als die Rede. Ein solcher binärer Gegensatz würde zudem das Problem aufwer-
fen, dass Platon sich selbst der Schrift bedient – und zwar nicht zuletzt, um darin 
seine Schriftkritik zu äußern –, was wiederum zu einer binären Differenzierung 
des Schriftbegriffs führen würde, falls man Platon nicht zu schlicht und zu ein-
fach einen Fehler unterstellen möchte. Verschiedene Reaktionen lassen sich in 
der Rezeptionsgeschichte der Schriftkritik finden. Sie bildet einen thematischen 
Leitfaden dieser Untersuchung, der mit dem platonischen Gegensatz von Ideen 
und Erscheinungen verflochten, den Beginn meines eigenen Textgewebes aus-
machen wird. 

                                                             
7  Phaedr. 277d. 
8  Vgl. Leg. 770b und 875c-876c. 
9  Vgl. Polit. 295c-300c; vgl. auch Schildknecht (1990) 43. 
10  Vgl. Leg. 891a; vgl. auch Derrida (Diss) 126. 
11  Vgl. Phaedr. 276a-e. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


20 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Diese Vorgehensweise hat den Vorteil, die Schriftkritik nicht als kurioses 
Detail der Philosophiegeschichte zu betrachten, sondern in enger Verbindung 
mit der Geistesgeschichte, die geprägt ist von jenem Gegensatz, den Sybille 
Krämer so auf den Punkt bringt: »Platon unterscheidet kategorisch zwischen 
dem Wahrnehmbaren und dem Denkbaren und führt damit eine Unterscheidung 
ein, die für 2000 Jahre so etwas wie einen ›Lebensnerv‹ der Philosophie bil-
det.«12 Zu den zahlreichen Ausprägungen des Gegensatzes zwischen Ideen und 
Erscheinungen gehören auch die Gegensatzpaare intuitives Wissen (nous) und 
vermitteltes Wissen (dianoia), Intelligibilität und Sinnlichkeit, Erkenntnis und 
Kunst, naturwissenschaftliches Erklären und geisteswissenschaftliches Verste-
hen, analytische, angloamerikanische und phänomenologische, kontinentale Phi-
losophie – um nur wenige, vielleicht die wichtigsten, Beispiele aus Antike und 
Neuzeit zu nennen.13 Dieser Gegensatz, den eine erstarkende Metaphysikkritik 
(als Kritik an abendländischer Rationalität) spätestens im 20. Jahrhundert als 
Grundunterscheidung der Metaphysik ausmacht, wird seit einigen Jahrzehnten 
als Gegensatz von Propositionalität und Nichtpropositionalität verhandelt.14  
Alternative Terminologien bestehen aus den Paaren »begrifflich – unbegrifflich« 
sowie »diskursiv – nichtdiskursiv«. Die vorliegende Untersuchung steht dieser 
metaphysikkritischen Tradition nahe. 

Sie bevorzugt aus drei Gründen die Terminologie »diskursiv – nicht-
diskursiv«. Erstens ist »diskursiv« ein weiterer Begriff als »propositional« oder 
»begrifflich«: Letztere Begriffe scheinen sich auf spezifische semantische oder 
syntaktische Einheiten zu beschränken. Diskursivität impliziert darüber hinaus 
das Begründen und beinhaltet damit auch den Aspekt einer bestimmten, auch 
pragmatischen Kommunikationsnorm. Dennoch – und zweitens – will der Ge-
gensatz »diskursiv – nicht-diskursiv« terminologisch betonen, dass Diskursivität 
nicht in einen nachhaltigen Gegensatz zu Metaphysik gebracht werden kann, wie 
es die Diskurstheorie tun möchte. Wenn darin der Diskurs ohne Universalität 
nicht auszukommen glaubt, ersetzt er nämlich die universelle Gültigkeit von 
Ideen, Begriffen, Propositionen und beerbt damit die Metaphysik. Aus dem grö-
ßeren Bedeutungsspektrum von »diskursiv« gegenüber »propositional« und »be-
grifflich« ergibt sich drittens ein bestimmter scheinbarer Nachteil, der in Wirk-
lichkeit ein Vorteil ist. Während nämlich Bilder (als dem Bereich der Sinn-
lichkeit zugehörig) eindeutig dem Nichtpropositionalen beziehungsweise dem 
Nichtbegrifflichen zuzuordnen sind, scheinen sie sowohl diskursiv (bei Platon, 

                                                             
12  Krämer (2010) S. 177. 
13  Vgl. auch Bogen (2005) S. 153 sowie Stegmaier (2005) S. 11f. 
14  Vgl. Bromand/Kreis (2010) und darin besonders Cota Marçal/Kisteumacher S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 21 

der sie der nicht-diskursiven Vernunft gegenüberstellt) als auch nicht-diskursiv 
(für die moderne Ästhetik, die sie der begrifflichen Erkenntnis gegenüberstellt) 
zu sein. Eine genauere Betrachtung zeigt, dass Bilder in verschiedenen Kontex-
ten als (sinnlich vermittelte) Abbilder wie auch als (unmittelbar wirkende) ästhe-
tische Bilder angesehen werden können: Bilder fallen insofern durchaus unter 
beide Kategorien. Was demnach als diskursiv, was als nicht-diskursiv zu gelten 
hat, zeigt sich als deutlicher perspektivenabhängig als das die Begriffe »proposi-
tional« oder »begrifflich« implizieren. 

Sicher kann der gewählten Terminologie der Vorwurf gemacht werden, ein 
sehr reiches Spektrum an Gegensätzen zusammenzufassen. Indessen sind auch 
die Vorteile der einfachen Begriffsopposition »diskursiv – nicht-diskursiv« zu 
beachten: Sie ermöglicht die Zuspitzung der Philosophie auf einen einzigen  
Gegensatz, was eine ungeheure Anschlussfähigkeit bedingt – sowie nicht zuletzt 
eine effektive vergleichende Bewertung der Gestaltung von Philosophie. 

Tatsächlich ist und war die Frage der Gestaltung in der Philosophie nie  
nebensächlich und stetig präsent, ob es eher um die geeignete »Vermittlung« von 
Philosophie ging, um ihre gelungene oder verbesserungswürdige Darstellung 
oder um ihre wirksame Aneignung. Überall zeigt sich, dass die Wahrheit oder 
der Geist – jene »ernsten Dinge«, wie Platon oben sagte, auf die sein »Bestreben 
gerichtet ist« – nicht für sich selbst sorgten und sorgen. Die Sache der Philoso-
phie und die Sachen, von denen die Philosophie etwas weiß, stehen und fallen 
mit ihrer Gestaltung. Dieser Umstand wurde und wird offenbar oft nicht über-
mäßig ernst genommen, weswegen die Gestaltung von Philosophie gewöhnlich 
wenig Beachtung findet – jedenfalls weniger als die Semantik ihrer Aussagen 
oder die Syntax ihrer Begründungen (die beide gemeinhin nicht als Gestaltungen 
wahrgenommen werden). 

Es würde zu kurz greifen, diesen Missstand nicht mehr als zu beklagen, ohne 
seine Bewandtnis offenzulegen; ohne vor allem zu erklären, warum er nicht ohne 
weiteres zu beheben ist; und ohne zu hinterfragen, inwiefern es tatsächlich wün-
schenswert wäre, ihn zu beheben. Für den ersten Schritt eines solchen Vorhabens 
bietet die Rezeptionsgeschichte der Schriftkritik ein natürlich begrenztes Unter-
suchungsgebiet, das zu einem großen Teil den Hintergrund des ersten Drittels 
meiner Untersuchung ausmacht. In den darin analysierten Platonbildern zeigt 
sich auch eine Entwicklung der Philosophie, die entlang einer Entwicklungslinie 
der Schrift verläuft und durch Epochenschwellen gegliedert ist. Sie markieren 
Aufstieg sowie Fall der Diskursivität und verdeutlichen deren in der Praxis der 
Schrift verankertes Beharrungsvermögen. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


22 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

2.  NICHT-DISKURSIVITÄT DES HÖCHSTEN WISSENS  
 

Nicht-Diskursivität findet sich bei Platon mit dem intuitiven Wissen des nous.15 
Es soll, wie auch andere Begriffe und Konzepte bei Platon, im Folgenden eng 
am Text herausgearbeitet werden, weil damit die vieldeutige Basis deutlich wird, 
die zu den verschiedenen, in dieser Untersuchung vorgestellten, Lesarten der 
platonischen Schriftkritik Anlass geben sollen. Wie eine genaue Sichtung der 
einschlägigen Schriftkritik-Passagen im 7. Brief offenbart,16 lässt Platon bei der 
Beschreibung des nous, dieser spezifisch philosophischen und dabei von der 
Schrift gefährdeten Erkenntnis – wie er es auch sonst tut – eine gewisse semanti-
sche Variabilität zu.17 Jenes in der Schrift besonders gefährdete philosophische 
Wissen nennt er neben »Weisheit«18 unter anderem auch »das Wichtigste«,19 
»das […], worauf mein Bestreben gerichtet ist«,20 »wie ein durch einen absprin-
genden Feuerfunken plötzlich entzündetes Licht in der Seele«,21 Wissen vom 
»Wesen der Dinge«,22 »der Wahrheit entsprechende […] Lehre«,23 »Wissen des 

                                                             
15  Ottfried Höffe weist darauf hin, dass die intuitive Erkenntnis darin besteht, nicht auf 

diskursive Weise, sondern schlagartig, das Allgemeine im Einzelnen zu sehen; vgl. 
Höffe (1996) S. 95f. – Ursula Wolf übersetzt (freilich bei Aristoteles) nous mit »intui-
tive Vernunft« und stellt sie in den Gegensatz zur »diskursiven Erläuterung«; vgl. ihre 
Anmerkung 19 in NE 371: »Was Aristoteles mit dem nous meint, wird am besten 
deutlich durch den Ausdruck intuitive reason, durch den u.a. Joachim (1997) und 
Urmson (22001, 115) den Begriff erläutern. Gemeint ist, dass wir in jeder Wissen-
schaft im Beweisen und Erklären auf letzte Begriffe und Axiome stoßen, die sich 
nicht mehr diskursiv erläutern lassen, sondern nur noch erfasst werden können.« 

16  Die Übersetzer Hieronymus und Friedrich Müller nennen in ihren Zwischenüber-
schriften »Unmöglichkeit der Darstellung philosophischer Erkenntnis« (Epist. 341a-e) 
und »Grund der Schwierigkeit der Darstellung von Erkenntnis« (Epist. 343a-d). Im 
Fokus der vorliegenden Arbeit steht die gesamte und darüber hinausreichende Passage 
Epist. 340b-345c. 

17  Vgl. Böhme (2000) S. 1: »Als Autor strebt Platon in seinen Schriften keineswegs eine 
durchgängige Stimmigkeit an, noch hält er sich an eine feste Terminologie.« 

18  Epist. 340c. 
19  Vgl. ebd. 341b. 
20  Ebd. 341b,c. 
21  Ebd. 341c,d. 
22  Ebd. 341d. 
23  Ebd. 342a. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 23 

seiner Natur nach Richtigen«,24 Wissen über »das wahre Wesen der Tugend oder 
Untugend«,25 »das Täuschende und das Wahrhafte des gesamten Seins«,26 »Ein-
sicht«,27 »Denken«28 sowie Wissen »über das Erste und Höchste in der Natur«.29 

Wie in dieser Auflistung schon anklang, liegt eine Eigenschaft dieses seman-
tisch unterbestimmten, nicht-diskursiven Wissens in seiner Auszeichnung als 
höchstes Wissen (worauf bereits die Unterstreichungen in den Platon-Zitaten in 
Kapitel A.1 hindeuteten).30 Ein deutlicher Beleg dafür findet sich auch im soge-
nannten erkenntnistheoretischen Exkurs des 7. Briefes, einer Art epistemischer 
Stufenleiter.31 In diesem Teil der Schriftkritik-Passagen werden erstens Name 
(onoma), zweitens Begriff (logos), drittens Abbild (eidolon) als niedrigstufige 
Erkenntnismomente der Erkenntnis (episteme/nous, aletes doxa)32 als viertem 
vorangestellt; »als fünftes muss man das annehmen, was da erkennbar und 

                                                             
24  Ebd. 343e. 
25  Ebd. 344a,b. 
26  Ebd. 344b. 
27  Ebd. 
28  Ebd. 
29  Ebd. 344d. 
30  Beim Umgang mit griechischen Texten bin ich auf Übersetzungen angewiesen. Dieser 

Umstand rechtfertigt sich hoffentlich bei einer Arbeit, die mit Platon und Aristoteles 
eher systematisch als historisch umgeht und sich nicht zum Ziel gesetzt hat, ihnen 
hermeneutische Gerechtigkeit wiederfahren zu lassen. Überall, wo ein bestimmter  
Begriff sich als zentral erwies – etwas bei nous oder Dialektik – habe ich dennoch  
sichergestellt, dass ich nicht falsche Schlüsse aus einer bestimmten Übersetzer-
strategie ziehe und verschiedene Übersetzungen bzw. den griechischen Originaltext 
hinzugezogen (in dem ich einzelne Begriffe durchaus identifizieren kann). Obwohl 
plakativ-tendenziöse Übersetzungen wie die von Wilhelm Wiegand oder auf Leben-
digkeit getrimmte Übersetzungen wie die von Otto Apelt meine Interpretation 
manchmal deutlicher unterstützt hätte, zitiere ich durchgängig die Übersetzungen von 
Friedrich Schleiermacher bzw. (im Fall des 7. Briefes) von Hieronymus und Friedrich 
Müller, die dem Originaltext besonders nahe sind. – Zudem folge ich meistens bereits 
etablierten Interpretationsmustern, an denen es ja gerade bei Platon und Aristoteles 
keinen Mangel gibt. Wo ich Interpretationen widerspreche, sie kombiniere oder darü-
ber hinausgehe, scheint mir meine Interpretation nirgends so feinteilig, dass sie durch 
eine andere Übersetzung ernsthaft gefährdet werden könnte. 

31  Epist. 342a-344d. 
32  Vgl. auch Wieland (1982) S. 36f und Blößner (2007) S. 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


24 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

wahrhaft ist.«33 Ihm kommt »der Geist«34 am nächsten, der sich von den vier 
vorhergehenden Erkenntnismomenten stark unterscheidet.35 Während diese näm-
lich die Eigenheit haben, dass sie sprachlich erfasst werden und wegen der 
»Ohnmacht der Sprache«36 der Veränderung und dem Irrtum anheimfallen kön-
nen, artikuliert sich das geistige Verständnis nicht sprachlich: »Dieser Ohnmacht 
wegen wird kein Verständiger es wagen, in ihr [der Sprache; H.D.] seine Gedan-
ken niederzulegen und noch dazu in unwandelbarer Weise, was bei dem schrift-
lich Abgefassten der Fall ist.«37 

An dieser Stelle meiner Ausführungen werden einige der darin aufblitzen-
den, in Platons Texten angelegten Spuren nicht weiter verfolgt. Platon wird vor-
erst weder als eindeutige Thesen meidender Begriffskünstler (wie in hermeneuti-
schen Lesarten) noch als früher, in semantischer Mehrdeutigkeit befangener 
Nutzer des Mediums Schrift dargestellt (wie vor allem in dekonstruktiven Lektü-
ren). Hier soll es zunächst nur darum gehen, die Schriftkritik in jenem Bild von 
Platons Werk zu verorten, das in der Philosophiegeschichte dominiert. Aus die-
sem Grund werden von nun an auch Passagen aufgerufen, die über die Schrift-
kritik hinausgehen; Passagen, die als notorische Quellen für eine platonische Er-
kenntnistheorie gelten und deren rhetorischer und medialer Status ebenfalls 
vorerst unhinterfragt bleibt. 

Im Liniengleichnis aus dem Staat findet sich eine ganz ähnliche Erkenntnis-
hierarchie wie im 7. Brief. Analog ist ihr Ausgangspunkt die Unterscheidung 
zwischen dem Denkbaren und dem Sichtbaren, wobei das Sichtbare (der Bereich 
der Meinung (doxa)) nicht drei Momente umfasst, sondern nur zwei: Abbilder, 
die nur »vermutet« werden (eikasia), und Dinge, die »für wahr gehalten« werden 
(pistis). Das Denkbare ist ebenfalls zweigeteilt: in den Bereich mathemati-
scher Gegenstände, wo zwar abstrakte, überzeitliche Erkenntnis möglich wäre, 
Erkenntnis meist aber doch sinnlich vermittelt bleibt (dianoia); und schließlich 
ins Reich der Ideen, die ausschließlich »unmittelbar«38 erkannt oder »gesehen«39 
werden (noesis). Auch hier ist die unsinnliche Erkenntnis die höchste und 
»sicherste«.40 

                                                             
33  Epist. 342b. 
34  Ebd. 342d. 
35  Vgl. ebd. 342d. 
36  Ebd. 342e. 
37  Ebd. 343a. 
38  Rep. 511b. 
39  Ebd. 511c. 
40  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 25 

Neben seiner hierarchisch ausgezeichneten Stellung besteht eine weitere Ei-
genschaft noetischen Wissens bei Platon darin, dass es mit einem praktischen 
Impetus verbunden ist: Es ist auch in dem Sinne ein höchstes Wissen, als es ein 
dringliches Wissen ist, dessen Bestimmung es ist, weiterzuwirken. »Ein Gott-
begeisterter der Weisheit […] meint«, so beschreibt es Platon im 7. Brief, »eine 
vortreffliche Anweisung vernommen zu haben und jetzt sich anstrengen zu müs-
sen, sonst werde ihm, tue er das nicht, das Leben unerträglich.«41 Im Phaidros 
vergleicht er das höchste Wissen mit einem Samen, der – nach erfolgreicher 
Aussaat – nicht nur Frucht trägt, sondern selbst neue Samen hervorbringt.42 Und 
im Anschluss an das Liniengleichnis – im Höhlengleichnis und in seiner Verbin-
dung mit dem Sonnengleichnis – wird die Verpflichtung der Philosophen betont, 
von den »Inseln der Seligen«43 zurückzukehren und die Höhlenbewohner zu je-
nem selbst erfahrenen »Aufschwung der Seele zur Erkenntnis«44 zu verhelfen. 
Bei Platon muss »Erkenntnis immer auch praktisch umgesetzt werden«, wie  
Erler hervorhebt.45 

Platons höchstes Wissen ist also kein bloß praktisches Wissen wie beispiels-
weise Radfahren-Können. Es ließe sich vielleicht eher als eine Art in fruchtbare 
Tätigkeit versetzendes Erlebnis46 fassen (wie es religiöse oder ästhetische Erleb-
nisse bewirken mögen) oder als Reflexionswissen (wie es in der Erziehung oder 
der Psychoanalyse angestrebt wird). Von rein theoretischem Wissen unterschei-
det es jedenfalls, was auch heute noch als Eigenschaft philosophischen Wissens 
gilt: der mangelnde feste Gegenstandsbereich.47 Insofern ist auch verständlich, 

                                                             
41  Epist. 340c. 
42  Phaedr. 277a. 
43  Rep. 519c. 
44  Ebd. 517b. 
45  Erler (2006) S. 160. 
46  Vgl. Schildknecht (1990) S. 49: »Diese ›letzte Erkenntnis‹, in der die Spaltung zwi-

schen theoretischem und praktischem Wissen aufgehoben ist (Ep. VII 342aff.), be-
wirkt dann ein schubhaft verändertes ganzheitliches Verständnis der Welt.« 

47  Vgl. Wieland (1982) S. 8, Höffe (1996) S. 90, Lueken (1996) S. 53, Welsch (1988) S. 
126 sowie besonders Mittelstraß (1982) S. 162: »Im Unterschied zu den Fachwissen-
schaften hat die Philosophie keinen ihr eigentümlichen Gegenstand, über dessen De-
finition ihre Bestimmung laufen könnte (wie z.B. die Bestimmung der Rechtswissen-
schaft über eine Definition des Rechts oder die Bestimmung der Ökonomie über eine 
Definition des Gütertauschs bzw. des Wirtschaftens). Ferner hat die Philosophie, wie-
derum im Unterschied zu den Fachwissenschaften, kein Lehrbuchwissen im strengen 
Sinn ausgebildet, das allgemein als philosophisches Wissen gelten könnte.« 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


26 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

warum es keine festgelegte Gestaltungsweise der Philosophie geben kann: Sie 
würde den Bereich des Gestalteten festlegen. Doch in dem Mangel an Festle-
gung zeigt sich ein weiterer, drastischer Mangel der Nicht-Diskursivität: Wer 
sich – wie im Höhlengleichnis beschrieben – von den Fesseln der Sinnlichkeit 
befreit und die Sonne gesehen hat, kann sich den Höhlenbewohnern nicht mehr 
adäquat mitteilen, und wenn er gar versucht, ihnen zum gleichen Erkenntnis-
Erlebnis zu verhelfen, wird er möglicherweise als Verbrecher behandelt – weil er 
von einem Verbrecher nicht unterschieden werden kann:48 Natürlich spielt  
Platon damit auf das Schicksal des Sokrates an. Dem philosophischen Wissen 
scheint es mit fehlendem festgelegtem Gegenstandsbereich sowie fehlender fest-
gelegter Gestaltungsweise auch an festgelegten, allgemein gültigen Kriterien zu 
fehlen. 

 
 

3.  DISKURSIVITÄT DER DIALEKTISCHEN ORDNUNG  
 

Möglicherweise als Korrektiv dieses Mangels versteht Platon das noetische Wis-
sen der Philosophie als ein ganz besonderes nicht-diskursives Wissen; und zwar 
als eines, das nur auf bestimmte, eng mit Diskursivität verbundene Weise erlangt 
werden kann. Ob Anamnesis, Eros oder Dialektik: Platons Beschreibungen von 
Erkenntnisvermittlung weichen ab von religiösen, ästhetischen, therapeutischen 
oder pädagogischen Methoden oder Praktiken wie Askese, Gebet, Diät, Medita-
tion. Platon setzt primär auch nicht auf die Herstellung oder Rezeption von 
Kunstwerken (die bestimmte körperliche und geistige Reinigungs- und Erleuch-
tungsprozesse begünstigen mögen) oder auf Nachahmung oder Lebenserfahrung 
(die praktisches, nicht-propositionales Wissen initiieren mögen), sondern auf  
eine originäre, sprachliche Erkenntnisvermittlung.49 Es handelt sich erstens um 
eine Fähigkeit, die in einer umfassenden Übersicht und Sachkenntnis gründet, 
sowie zweitens um eine damit einhergehende oder daraus resultierende, sinnfäl-
lige oder begründende Ordnung der Rede, die Platon im Kontext der Schriftkri-
tik und der anderen oben analysierten Passagen beide als dialektisch bezeichnet: 
mit einem Begriff, den er erst erfindet beziehungsweise neu benennt und nicht 
besonders genau definiert,50 und der auch aus diesem Grund notorisch schwer zu 
bestimmen ist.  

                                                             
48  Vgl. Rep. 517a und d,e. 
49  Vgl. Cota Marçal/Kisteumacher (2010) S. 109. 
50  Vgl. Staudacher (2007) S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 27 

Bereits im Liniengleichnis hatte sich das Wissen des nous als von der sinnli-
chen und sprachlichen Erkenntnis getrennt, aber nicht völlig entkoppelt gezeigt. 
Zwischen beiden Erkenntnisbereichen steht die dianoia, wo zwar abstrakte, 
überzeitliche Erkenntnis möglich wäre, Erkenntnis meist aber doch sinnlich 
vermittelt bleibt. Die prekäre Vermittlung übernimmt die Dialektik.51 Wie sie im 
Liniengleichnis und in der wenig später folgenden, sie behandelnden Passage 52 
beschrieben wird, erscheint sie als Kunst, das Erkennen durch seine sinnlichen – 
vor allem sprachlichen, aber auch bildlichen – Bedingungen zu navigieren und 
dabei unbefleckt und unirritiert zu halten.53 Als solche wird sie emphatisch her-
vorgehoben: Sie ist »wie der Sims über allen anderen Kenntnissen«.54 Wie sie 
konkret aussieht, wird hier trotz allen Lobs nicht deutlicher.55 Aufschlussreich 
scheint immerhin der Hinweis, dass die Dialektik durch eine »Übersicht der ge-
genseitigen Verwandtschaft der Wissenschaften und der Natur des Seienden«56 
gelehrt wird, die ausgezeichneten Schülern des Musterstaates im Alter von 
zwanzig Jahren vorsichtig anvertraut werden darf. »Wer in diese Übersicht ein-
geht, ist dialektisch; wer nicht, ist es nicht.«57  

Damit sind die Schüler allerdings noch nicht bei der höchsten Erkenntnis an-
gekommen, denn die Dialektik hat das »Übel«,58 dass sie im Dienst aller Positio-
nen eingesetzt und missbraucht werden kann. Erst eine gewisse Reife ab einem 
Alter von dreißig Jahren soll dafür sorgen, dass die Dialektik nicht nur »scherz-
haft«, sondern im Dienst der Wahrheit eingesetzt wird.59 In der Kontrastierung 
der reifen, »sittsame[n] und ernste[n] Naturen«60 – die zum richtigen Gebrauch 
der Dialektik geeignet sind – mit jenen »Knäblein«, die »wenn sie zuerst solche 
Reden kosten, damit umgehen als wenn es ein Scherz wäre, indem sie sie immer 
zum Widerspruch lenken, und den nachahmend der sie widerlegt wieder andere 
widerlegen, und ihre Freude daran haben wie Hündlein alle die ihnen nahe 

                                                             
51  Vgl. Rep. 511b,c. 
52  Vgl. ebd. 532d. 
53  Vgl. auch ebd. 537d. 
54  Ebd. 534e. 
55  Vgl. Mittelstraß (2005) S. 244. 
56  Rep. 537c. 
57  Ebd. 
58  Ebd. 537e. 
59  Vgl. ebd. 539c. 
60  Ebd. 539d. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


28 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

kommen bei der Rede zu zerren und zu rupfen«,61 klingt das Feindbild der  
Sophisten an.  

Als weniger ähnliches, doch gleichwohl gefährliches weiteres Feindbild 
werden im Staat die Dichter gezeichnet, deren Kritik sich durch das gesamte 
Werk Platons zieht: Dichter verwenden die Dialektik nicht etwa falsch, sondern 
leider gar nicht. Sie verwenden die Sprache nicht diskursiv-begründend und ver-
bleiben somit vollständig in der sinnlichen Welt, sie sind sogar – wie die Maler – 
bloße Abbildner von Abbildern, sprechen damit nicht den vernünftigen, erkennt-
nisinteressierten Gemütsteil des Menschen an und verstellen den Zugang zur Er-
kenntnis. 

 
»Für dieses unwillige nun [die unvernünftigen Leidenschaften; H.D.] gibt es gar viele und 
mancherlei Nachbildung; die vernünftige und ruhige Gemütsfassung aber, welche ziem-
lich immer sich selbst gleich bleibt, diese ist weder leicht nachzubilden noch auch die 
Nachbildung leicht zu verstehen, zumal für eine große Versammlung und die verschieden-
artigsten Menschen, wie sie sich vor den Schaubühnen zusammenfinden.«62 

 
Auch in der epistemischen Stufenleiter des 7. Briefes ist das Wissen des nous 
nicht völlig von seinen sinnlich-sprachlichen Bedingungen abgekoppelt. Hier 
übernimmt – ohne den Begriff Dialektik zu nennen – eine Methode des sprachli-
chen Vergleichs die prekäre Vermittlung, die Oliver Primavesi sogar als eine Art 
multimediale Methode fasst.63 Das dialektische »Reiben« der verschiedenen 
Medien – »nämlich zwei sprachliche, ein bildliches und ein mentales Medium«64 
– aneinander genügt freilich nicht. Voraussetzung ist zudem noch der kritische 
Austausch mit anderen Denkern, »die es, wie [Platon] selbst, nicht aufs Recht-
haben und auf Polemik abgesehen haben, sondern die sein vorbehaltloses Sach-
interesse teilen«.65 

 
»Indem nun das Einzelne, Namen, Begriffe, Anschauungen und Wahrnehmungen unterei-
nander verglichen und in guter Absicht durch aller Missgunst entbehrende Fragen und 
Antworten geprüft wird, so flammt über jedes Einsicht auf und Denken, wenn man sich 
anstrengt, wie es nur menschlichen Kräften möglich ist.«66 

                                                             
61  Ebd. 539b. 
62  Rep. 604d,e. 
63  Vgl. Primavesi (2007) S. 243. 
64  Ebd. S. 241. 
65  Ebd. S. 244. 
66  Epist. 344b. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 29 

Ähnlich wie im Staat geht der prekäre Übergang zum höchsten Wissen aus ei-
nem schwer zu fassenden vergleichenden Bezugnehmen, einer Art wissenschaft-
lichem Überblick hervor. Pragmatische Voraussetzung ist Leidenschaftslosigkeit 
und Interessefreiheit – sowie eine Art moralische Prädisposition. Keine Kunst 
vermag es, zur Erkenntnis zu führen, wo diese Prädisposition fehlt: »Ist jemand 
aber schlecht befähigt, wie es von Natur die Geistesanlage der meisten für das 
Erlernen und die erwähnte Gesinnung ist, dann sind es verlorene Worte, und 
dann vermöchte solchen Menschen selbst kein Lynkeus die Augen zu öffnen.«67 

Eine noch weitergehende Bestimmung der philosophischen Ordnung der 
Sprache findet sich im Phaidros wieder unter dem Begriff Dialektik. Als Nega-
tivbeispiel gilt hier die Rede des Sophisten Lysias, der »als wüsste er eigentlich 
nichts, ganz vornehm gesagt zu haben [scheint], was ihm eben einfiel«68 und 
»nicht einmal vom Anfang, sondern vom Ende an rückwärts die Rede durch-
schwimmen will«.69 Diese Unordnung, die nichts als Verwirrung, höchstens 
Überredung bewirken kann, wird mit Sokrates’ eigenen Reden kontrastiert, die 
organisch aufgebaut sind70 und nicht zuletzt zwei Eigenschaften aufweisen: die 
sinnfällige Analyse71 und Synthese72. »Ob ich jedoch diejenigen, welche dieses 
im Stande sind zu tun, recht oder unrecht bename, mag Gott wissen, ich nenne 
sie aber bis jetzt Dialektiker.«73 

Wie die Dialektik im Staat und wie die multimediale Methode des Verglei-
chens im 7. Brief erscheint die Dialektik auch im Phaidros einer Gefahr ausge-
setzt. Sie zeigt sie sich daran, dass in diesem Dialog beide dialektischen Reden 
des Sokrates »einander entgegen«74 sind, also gegensätzliche Thesen vertreten. 
Zum richtigen Gebrauch der Dialektik gehört aber auch eine Wohlmeinendheit 
mit dem Rezipienten, die Platon als »Ernst« beschreibt. Um zu gewährleisten, 
dass sie tatsächlich zum Zuge kommt, ist die Kontrolle der Rezeptionssituation 
vonnöten. Dieser Zusammenhang wird mit der Schriftkritik ausgedrückt: Nur, 
wer die Schrift meidet, kann die Kontrolle über das Gespräch behalten und die 
Wirkungen der dialektischen Ordnung den Reaktionen des Gesprächspartners 

                                                             
67  Ebd. 343e-344f. 
68  Phaedr. 264b. 
69  Ebd. 264a. 
70  Vgl. ebd. 264c. 
71  Vgl. ebd. 265d. 
72  Vgl. ebd. 265e, 266a. 
73  Ebd. 266b. 
74  Ebd. 265a. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


30 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

anpassen. Die Schrift hingegen hat keine Kontrolle über die Kontexte ihrer  
Rezeption und ist allen Missverständnissen ausgesetzt.75 

 
»Weit herrlicher aber denke ich ist der Ernst mit diesen Dingen, wenn Jemand nach den 
Vorschriften der dialektischen Kunst, eine gehörige Seele dazu wählend, mit Einsicht  
Reden säet und pflanzt, welche sich selbst und dem, der sie gepflanzt, zu helfen im Stan-
de, und nicht unfruchtbar sind, sondern einen Samen tragen, vermittelst dessen einige in 
diesen, andere in anderen Seelen gedeihend, eben dieses unsterblich zu erhalten vermö-
gen, und den, der sie besitzt, so glückselig machen, als einem Menschen nur möglich 
ist.«76 

 
Der Vergleich der drei Belegstellen in Staat, 7. Brief und Phaidros bestätigt, 
dass das nur intelligible Wissen des nous durchaus auf Sinnlichkeit angewiesen 
ist; dass Nicht-Diskursivität bei Platon auf Diskursivität angewiesen ist. Die Ge-
gensätze stehen sich jedoch nicht unvermittelt gegenüber. In der Dialektik zeigt 
sich diese prekäre Fähigkeit, nicht-diskursives Wissen anhand der Diskursivität 
einer dialektischen Ordnung zu vermitteln. 

Manche Interpreten beschränken die Dialektik auf die Funktion der Vermitt-
lung, also auf ihre Nicht-Diskursivität. Sie deuten Dialektik ausschließlich als 
eine Fähigkeit. Für Christiane Schildknecht beispielsweise ist sie ein »nicht-
propositionales Wissen« und so etwas wie die Kunst des Sokrates.77 Andere Inter-
preten sehen mit der dialektischen Vermittlungsfähigkeit nicht nur eine bestimm-
te, sondern jede zweckmäßige sprachliche Ordnung verbunden. Gernot Böhme 
etwa, für den sie so etwas wie die Kunst Platons selbst ist, sieht sie in allen Dia-
logen Platons am Werk: »Man könnte sagen, dass Platon in seinem ganzen Werk 
dem Leser vorführt, was Dialektik ist.«78 

Im Gegensatz dazu verweisen die drei untersuchten Belegstellen in Staat, 7. 
Brief und Phaidros darauf, dass es eine bestimmte dialektische Ordnung gibt,  
eine sprachliche Ordnung der Philosophen, die von den Dichtern gar nicht und 
von den Sophisten nur unzulänglich oder missbräuchlich benutzt wird. Als 
Merkmale dieser Ordnung finden sich bei Platon sehr vage, was man der diskur-
siven Arbeit am Begriff zurechnet: Begründung, Analyse, Synthese – und damit 
so etwas wie logische Kohärenz. Interpreten wie Stenzel79 und Kutschera80  

                                                             
75  Vgl. ebd. 275d. 
76  Ebd. 276e-277a. 
77  Vgl. Schildknecht (1990) S. 34ff. 
78  Böhme (2000) S. 100. 
79  Vgl. Stenzel (1961), bes. S. 54-94. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 31 

haben im platonischen Spätwerk die Weiterentwicklung der dialektischen Ord-
nung zur Dihairese gesehen und sie als prototypische Logik verstanden. 
Dihairesis ist die Kartierung eines Begriffsfeldes anhand der systematischen Hie-
rarchie der zugehörigen Einzelbegriffe, also eine Begriffsklassifikation.81  

Im Vergleich der drei Belegstellen in Staat, 7. Brief und Phaidros zeigt sich 
zudem, dass Platon die Dialektik in einen idealtypischen Kontext einbindet.  
Immer sind pragmatische Voraussetzungen für das Gelingen der dialektischen 
Vermittlung angegeben, und die Gefahr des Scheiterns wird explizit beschworen. 
Der Dialektiker gewinnt Sachkenntnis im Zustand der Interesselosigkeit. Bei der 
Vermittlung muss er zusätzlich Reife und Wohlmeinendheit mitbringen, die 
Schrift darf nicht benutzt werden, zusätzlich muss der Rezipient eine geeignete 
Prädisposition aufweisen. Jede dieser Voraussetzungen gefährdet den Vermitt-
lungsprozess. Fehlt Interesselosigkeit, Reife, Wohlmeinendheit, geeignete Prä-
disposition oder wird die Schrift benutzt, droht die Dialektik zu scheitern.  

 
 

4.  ESOTERIK ALS LÖSUNGSVERSUCH    
 DES VERMITTLUNGSPROBLEMS DER PHILOSOPHIE 

 
Die Schriftkritik, wie sie sich bisher darstellt, wäre Ausdruck eines Vermitt-
lungsproblems der Philosophie, ein drastisch formulierter Hinweis darauf, dass 
der Vermittlungsprozess vom Scheitern bedroht ist – keine Verdammung von 
Schriftlichkeit »an sich«. Wenn Platon die Schrift ablehnt, spricht daraus die 
nicht unrealistische Einschätzung, dass die Rezeptionssituation für das höchste 
Wissen selten ideal ist. Dieselbe Sorge klingt auch in seiner oft geäußerten Ein-
schätzung an, statt geeigneter Rezipienten handele es sich – wie in den bisheri-
gen Zitaten hervorgehoben – um »die verschiedenartigsten Menschen«, deren 
»Geistesanlage« sie »schlecht befähigt für das Erlernen und die erwähnte Gesin-
nung«. Platon weiß, dass unter den Umständen, die normalerweise gegeben sind, 
Erkenntnis nur selten gelingen kann. 

Die ungeeignete Prädisposition der meisten Menschen wie auch die Schrift 
scheinen schwere Mängel der Rezeptionssituation oder sogar Ausschlusskriterien 
der gelungenen Vermittlung von Philosophie zu sein. Um deren Gelingen vom 
Misslingen zu unterscheiden, nutzt Platon häufig den Gegensatz von Ernst und 

                                                                                                                                  
80  Vgl. Kutschera (2002), bes. Band 3, S. 194-202. 
81  Zu den Beispielen der vom platonischen Sokrates selbst vorgenommenen Dihairesen, 

vgl. Polit. 285, Soph. 253, Phlb. 16-17 sowie die sieben verschiedenen Definitionen 
des Sophisten in Soph. 221b-231e, 235b-236e und 264c-268d. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


32 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Scherz oder Spiel, so in den schon oben aufgeführten Belegstellen. Dabei zeigt 
sich allerdings besonders deutlich, dass die Unterscheidung zwischen idealer und 
ungeeigneter Rezeptionssituation weniger auf Kriterien als vielmehr auf der Au-
torität Platons beruht. Es ist der Autor, der allein imstande scheint zu unterschei-
den, wann die Voraussetzungen von Erkenntnis erfüllt sind und wann sie erreicht 
worden ist. Dergestalt auf den Autor – oder, in Ermangelung seiner Anwesen-
heit, auf die angenommene Autorintention – angewiesen, ist der Wissensbegriff 
in ein esoterisches Rezeptionsmodell eingebettet. 

Im Staat benutzen die unreifen Philosophie-Anwärter die Dialektik wie ein 
Spiel, »als wenn es ein Scherz wäre«:82 »Wer aber schon älter ist […] wird an 
solcher Torheit keinen Teil nehmen wollen, sondern lieber den, der untersuchen 
und die Wahrheit ans Licht bringen will, nachahmen, als den der Scherz treibt 
und zum Scherz widerspricht.«83 Offen bleibt, wie sich »sittsame und ernste  
Naturen«84 von jenen unverantwortlichen, verspielten Sophisten unterscheiden. 
Platon scheint im Kontext neben einem gewissen Lebensalter vor allem die Be-
währung im Gemeinschaftswesen als Kriterium aufstellen zu wollen. Das Beispiel 
des Sokrates zeigt jedoch eindringlich, wie wenig tauglich dieses auf empirische 
Daten und deren Bewertung angewiesene Kriterium ist. Selbst mit einer Fülle 
weiterer Kriterien, mit denen Platon seinen Lehrer von sophistischen Demago-
gen abgrenzt – er war nicht auf seinen Vorteil aus, wählte seine Schüler aus und 
stellte nicht bestimmte Lehren in den Vordergrund – lässt sich nicht eindeutig 
eine Bewährung im Gemeinschaftswesen belegen: Noch Jahrhunderte nach Pla-
tons Werk, das eine grandiose und wirkungsmächtige Verteidigung des Sokrates 
darstellt, wiederholt Nietzsche in Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der 
Musik und in Götzendämmerung die Anklage auf Verführung der Jugend – und 
nicht nur der Jugend, sondern der ganzen zukünftigen Kultur. 

Im 7. Brief setzt Platon im gleichen Satz den »Mann, dem es Ernst ist« dem 
»Schriftsteller« entgegen.85 Bei diesem Brief handelt es sich um einen Bericht 
von Platons Sizilienreisen und eine Abrechnung mit dem Tyrannen Dionysios II. 
Auf insgesamt drei aufwändigen Fahrten hatte Platon die Herausforderung ange-
nommen, die Vorzüge der Philosophie für das Gemeinschaftswesen unter Be-
weis zu stellen und auf den jungen, rund dreißigjährigen Regenten erzieherisch 
und mäßigend einzuwirken. Dionysios zeigte sich zwar als wissbegieriger, aber 
dennoch als unwürdiger Schüler. Schließlich stellte er sogar aus Platons Lehren 

                                                             
82  Rep. 539b. 
83  Ebd. 539c. 
84  Ebd. 539d. 
85  Vgl. Epist. 344c. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 33 

ein Buch zusammen, das er unter eigenem Namen veröffentlichte. Vor diesem 
Hintergrund stellt Platon in Abrede, dass es möglich ist, das höchste Wissen der 
Philosophie schriftlich zu verbreiten noch auch, dass es Gründe gibt, es gleich-
sam zum privaten Gebrauch – zu Erinnerungszwecken – festzuhalten.86 Doch es 
sei immerhin möglich, dass Dionysos – wie auch immer – die letzte Stufe zur 
Weisheit erklommen habe und nun seine (oder auch Platons, dem das eigentlich 
egal ist) Einsicht in bester Absicht als »der Ausbildung eines freien Geistes An-
gemessenes«87 veröffentlicht habe, erwägt Platon und verwirft diesen Gedanken 
gleich wieder. Als Nachweis, dass Dionysios keineswegs das höchste Wissen der 
Philosophie für sich beanspruchen könne, wird dessen mangelnde Bewährung im 
Gemeinschaftswesen angeführt, insbesondere gegenüber Platons Freund Dion, 
den er schrittweise enteignet.88 Angesichts der Tatsache, dass Dion allerdings 
nicht nur zu Dionysios Amtsantritt selbst einen Verrat begangen hat, sondern 
schließlich auch dessen Sturz bewirkt – eine Handlung, die Platon übrigens 
missbilligen wird – erscheint das Kriterium der Bewährung in der Gemeinschaft 
besonders unsicher. Wenn Platons Schilderungen trotzdem in gewisser Weise 
plausibel erscheinen, dann weniger aufgrund seiner Argumente als eher, weil 
man ihm zubilligt, den Lernerfolg seines Schülers bewerten zu können.  

Ganz besonders das Argument, dass Schreiben als Erinnerungshilfe des 
höchsten Wissens ungeeignet ist – »ist doch nicht zu besorgen, dass jemand es, 
hat er es einmal im Geiste aufgefasst, vergesse«89 – überzeugt nicht. Im Phaidros 
ist nämlich genau dies, die Erinnerungsfunktion, das Argument, mit dem die 
Schrift verteidigt wird. Zunächst wird der Ernst der mündlichen Vermittlung des 
höchsten Wissens mit dem Spiel der Schrift kontrastiert: 

 
»Nicht zum Ernst also wird er sie [die Erkenntnis vom Gerechten, Schönen und Guten]  
ins Wasser schreiben, mit Dinte sie durch ein Rohr aussäend, mit Worten, die doch unver-
mögend sind sich selbst durch Rede zu helfen, unvermögend aber auch die Wahrheit hin-
reichend zu lehren? […] Sondern die Schriftgärtchen wird er nur des Spieles wegen, wie 
es scheint, besäen und beschreiben. Wenn er aber schreibt, um für sich selbst einen Vorrat 
von Erinnerungen zu sammeln auf das vergessliche Alter, wenn er es etwa erreicht, und 
für Jeden, welcher derselben Spur nachgeht.«90 

 

                                                             
86  Vgl. Epist. 344d. 
87  Ebd. 345b. 
88  Vgl. ebd. 345c ff. 
89  Ebd. 344d. 
90  Phaedr. 276c,d. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


34 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Geeignete Rezeptionsumstände vorausgesetzt, scheint also selbst die Schrift der 
Vermittlung von Philosophie gute Dienste leisten zu können – allerdings nur, 
wenn man mit ihr »ein gar herrliches […] neben den geringeren Spielen« 
spielt.91 Wie sich nun aber das herrliche – man könnte auch sagen: ernste – Spiel 
vom geringeren – oder unernsten – Spiel unterscheidet, bleibt offen.  

Wenn sich nun auch an dieser Stelle das esoterische Rezeptionsmodell als 
anfällig zeigt, ist nicht überraschend, dass spätere Platon-Interpretationen genau 
um diesen Punkt stritten: Inwiefern sind Schriften, insbesondere Platons Schrif-
ten, ein ernstes Spiel (so wäre Schleiermachers Position, vgl. A.11), inwiefern 
eine bloße Spielerei? Falls Platons Schriften nicht genügend Ernst aufweisen 
oder auch nur angesichts ihres unklaren Status, liegt es nahe, ihnen Ernst zu 
supplementieren: was Platon gemeint habe, hinter oder außer seinen Schriften zu 
suchen (so die Tübinger Schule, vgl. A.11 und 12). Genau so, nämlich als esote-
rischer Autor, dem es mit etwas Ernst war, das es nun zu decodieren gilt, ist  
Platon die längste Zeit wahrgenommen worden.  

 
 

5.  DIE ENTWICKLUNG DES BEGRIFFSDENKENS 
 

Die bisherige Darstellung zeigt ein so schmerzlich lückenhaftes wie schema-
tisiertes Platon-Bild, das dennoch in zweierlei Beziehung nützlich ist. Erstens 
ließ sich erahnen, wie viel Wille zur Eindeutigkeit nötig ist, um Platon auf eine 
einzige begrifflich scharfe Opposition zu bringen. Zweitens mutet das so erstellte 
Bild gerade in seiner überscharfen Konturierung wohlbekannt an: Es zeigt Platon 
als Schöpfer der Trennung zwischen übersinnlicher und sinnlicher Welt und  
damit als Begründer der Metaphysik im weitesten (Heideggerischen und 
Derridaschen) Sinne und der Philosophie als Grundlage der Wissenschaft. In der 
Jahrhunderte dominierenden und auch heute noch häufig verwendeten platonis-
tischen Ausformung dieses Bildes gilt Platon als Schöpfer der Metaphysik im 
engeren Sinne: als Vertreter der Dominanz des Übersinnlichen, der die Kluft 
zum Sinnlichen esoterisch überbrückt. Geprägt wurde dieses Bild vom Neu-
platonismus,92 kolportiert nicht zuletzt von dessen Kritikern. 

                                                             
91  Vgl. ebd. 276e. 
92  Auf den Neuplatonismus und seinen Einfluss im Mittelalter, besonders auf die  

Mystik, muss in einer Arbeit über den Gestaltungsaspekt der Philosophie zumindest 
andeutungsweise eingegangen werden, auch wenn eine ausführliche Analyse hier un-
terbleibt. Schon mit seinem Verständnis von Philosophie als auslegender Praxis (vgl. 
Erler (2006) S. 213f) und mit der Hochachtung gegenüber dem (nicht-diskursiven) 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 35 

Im Folgenden möchte ich dieses Bild in eine Entwicklungslinie der Philo-
sophie einfügen, die auch innerhalb von Platons Werk sichtbar wird. Die oben ana-
lysierten Textpassagen aus Staat, Phaidros und 7. Brief würden nämlich muster-
gültig in jenes entwicklungsgeschichtliche Modell des Gesamtwerks Platons 

                                                                                                                                  
Bild (vgl. Boehm (1994a) S. 14), scheint der Neuplatonismus der Annahme einer 
Dominanz jenes Denkens, das sich als »Begriffsdenken« abzuzeichnen beginnt, zu 
widersprechen. Dagegen wäre zu argumentieren, wie es die vorliegende Arbeit beson-
ders deutlich in Teil A tut, dass Nicht-Diskursivität so lange der Diskursivität anheim-
fällt, wie sie in diskursiven Medien und einer Kultur der Diskursivität praktiziert wird. 
– Insbesondere die Negative Theologie ist eine prominente Strategie der Nicht-
Diskursivität, deren metaphysikkritische Anwendung häufig auch in zeitgenössischen 
philosophischen oder kulturwissenschaftlichen Texten diagnostiziert wird (vgl. Martin 
(1989) S. 373 in Bezug auf Wittgenstein). Dabei herrscht weitgehend Einigkeit darü-
ber, dass sie wenig erfolgreich ist (vgl. Ong (2002) S. 12ff) oder sogar selbst meta-
physisch (vgl. Erler (2006) S. 209). Rorty etwa erklärt Heideggers Ausbruchsversuch 
aus der Metaphysik mithilfe seiner Variante »negativer Theologie« für gescheitert. 
Derrida habe aus diesen Fehlern gelernt und sich einen eigenen, erfolgreicheren Stil 
geschaffen. (Vgl. Rorty (2008) S. 117 und 113.) – Derrida selbst erklärt den »Mysti-
zismus« (die in der Tradition der Negativen Theologie steht) zu einem Einschnitt (vgl. 
Gr S. 143), der noch keinen Abschluss der metaphysischen Epoche markiert (vgl. Gr 
S. 15). Mystizismus und Metaphysik seien »Komplizen« (Gr S. 143). In seinem Vor-
trag »Wie nicht sprechen« verteidigt er sich gegen den Vorwurf, die Dekonstruktion 
sei nichts als eine Neuauflage der Negativen Theologie. – Diese Abgrenzung bleibt 
strittig (vgl. Westerkamp (2006) sowie Welsch (1990) S. 26), und auch die vorliegen-
de Arbeit wird die Frage nicht klar beantworten, ob die Gestaltungslösung der Negati-
ven Theologie besser ist als die der Dekonstruktion. Ein bislang nicht untersuchter 
Hinweis auf einen wichtigen Unterschied könnte jedoch darin bestehen, dass sich die 
Negative Theologie auf die These von der Undarstellbarkeit des Göttlichen im  
Parmenides berief (vgl. Westerkamp (2006) S. 24), während nach der Epochen-
schwelle des 20. Jahrhunderts die Schriftkritik im Vordergrund steht. – Neben Gestal-
tungslösungen der Negativen Theologie und der Mystik bleiben auch die neu-
platonisch beeinflussten Diagramme im 11. Jahrhundert (vgl. Meier (2003)) in der 
vorliegenden Arbeit aus der Untersuchung ausgeklammert. Gerade sie scheinen je-
doch nicht in das in Teil C entwickelte Schema der pädagogischen Diagramme in der 
Blütezeit des Begriffsdenkens zu passen und zudem sogar ein Vorgriff auf das später 
gezeichnete »hybrid optimierte Diagramm« zu sein. Die Gemeinsamkeiten bleiben 
wie die Unterschiede – sie liegen wohl in verschiedenen Herausarbeitungen von 
Ephemerität und Korporalität – einer anderen Untersuchung vorbehalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


36 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

passen, wie es als Brücke zwischen protometaphysischem Sokratismus und me-
taphysischem Platonismus oftmals entworfen worden ist.93 Gemäß dieser Veror-
tung wäre das höchste Wissen als intuitives »Sehen« der Ideen einzuordnen zwi-
schen das sokratische fragende Nichtwissen in den frühen Dialogen, das sich 
jedem antwortenden, expliziten, propositionalen Wissen als überlegen erweist, 
und dem stillschweigenden Wissen der höchsten Idee beziehungsweise von den 
Prinzipien oder dem Demiurgen, wie Platon es in seinen späteren Dialogen an-
deutet (und teilweise nur mündlich im Kreis seiner Schüler diskutiert haben 
soll)94. Im gleichen Sinn wäre die Dialektik zu kontextualisieren. Sie ordnet sich 
in den frühen Dialogen mit anderen rhetorischen Techniken (darunter die sophis-
tische Eristik, die Sokrates meisterhaft beherrscht) in die Erkenntnismethode des 
Elenchos oder der Maieutik ein und wird in den späteren Dialogen als Dihairesis 
konkretisiert. 

Mit dieser Entwicklung scheint sich Platon immer mehr auf die Seite der 
Diskursivität geschlagen und insofern in Aristoteles einen würdigen Nachfolger 
gefunden zu haben. Seine eigene, späte Kritik an den Ideen und die Entwicklung 
der Dihairesis im Spätwerk wirken jedenfalls schon wie eine Vorarbeit für Aris-
toteles. Der verortete das Zentrum von Platons Schriften in dessen »Ideenleh-
re«95 und zeichnete damit eine platonistische Metaphysik, die er in seiner eige-
nen Metaphysik kritisieren, verbessern und weiterentwickeln konnte. Platon 
kann somit als Ahnherr des Begriffsdenkens gelten, als dessen Begründer im 
folgenden Kapitel Aristoteles vorgestellt werden soll, der in seinen Schriften inner-
halb der Philosophie, wie er sie von seinem Lehrer kannte, eine entscheidende 
Gewichtsverlagerung vollzog. Sie wird als Theoretisierung (des höchsten Wis-
sens), Logifizierung (der Erkenntnismethode) sowie Formvergessenheit (bei der 
Vermittlung) und allgemein als Diskursivierung des Denkens (Begriffsdenken) 
vorgestellt. Aristoteles etabliert damit ein dominantes Wissenskonzept, in dem 
die Spannung zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität dauerhaft neutrali-
siert scheint. Mit der folgenden Herausarbeitung des Begriffsdenkens wird nicht 
eine hermeneutisch gerechte und noch weniger eine umfassende Aristoteles-
Interpretation angestrebt, sondern es wird ein Muster nachgezeichnet, das als 
Signum einer ganzen Philosophietradition gültig sein kann. 

                                                             
93  Vgl. z.B. Martens (2006) S. 59f, Söder (2009) S. 27f und Wieland (1982) S. 85. 
94  Thiel (2006) S. 143-148. 
95  Vgl. Wieland (1982) S. 85: »Seit der aristotelischen Platonkritik gilt in der gesamten 

Tradition das, was man heute mit dem Namen der Ideenlehre bezeichnet, als systema-
tischer Angelpunkt von Platons Denken.«  

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

II.  Aristoteles und die formvergessene 
Gestaltung von Philosophie 

 
 
 

6.  THEORETISIERUNG UND PROPOSITIONALISIERUNG 
DES WISSENS 

 
Im Anschluss und im Gegensatz zu Platon nimmt Aristoteles sowohl eine Aus-
differenzierung der Philosophie in Teilbereiche und Einzeldisziplinen1 als auch 
eine Fixierung der philosophischen Terminologie vor.2 Dabei kommt es zu be-
deutenden Begriffsverschiebungen. Sie betreffen auch den Begriff des nous als 
höchsten Wissens. Die zu Beginn der Metaphysik vorgenommene »Stufenfolge 
epistemischer Fähigkeiten« beginnt bei der Wahrnehmung (aisthesis), führt über 
die Erinnerung (mneme) und die Erfahrung (empeiria) zu Politik, Ethik und  
Mathematik, um beim »Wissen um die ersten Gründe und Prinzipien« zu enden.3 
Dieses als höchstes ausgezeichnete Wissen, die Prinzipien, zu erfassen vermag 
allein – wie in der Nikomachischen Ethik dargestellt ist – die »intuitive Vernunft 
(nous)«.4 Sie arbeitet nicht-diskursiv, weil sie keines Beweises und keiner Be-
gründung bedarf und diese auch nicht zu geben vermag.5 Die Hochachtung vor 
dem Übersinnlichen erhält sich also bei Aristoteles durchaus.6 Anders als bei 
Platon stellt das intuitive Wissen allerdings keinen unüberschaubaren Bereich 

                                                             
1  Vgl. Höffe (1996) S. 182. 
2  Vgl. Schnädelbach (2002) S. 154: »Die Terminologisierung der Wissensbegriffe im 

Griechischen [ist] ein langer Prozess gewesen, für den Aristoteles einen vorläufigen 
und bis in die Neuzeit verbindlichen Abschluss markierte.« 

3  Vgl. Höffe (1996) S. 42ff. 
4  NE 1141 a8. 
5  Vgl. ebd. 1140b 31ff. 
6  Vgl. Höffe (1996) S. 146 und 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


38 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

dar, in dem etwa Platz für ein ganzes Universum verschiedenster Ideen wäre, 
sondern es bildet tatsächlich nur die Spitze der Vernunft. Bei der Beschreibung 
der dianoetischen oder Verstandestugenden, in der dem nous ein Kapitel mit ge-
rade einmal 19 Zeilen gewidmet ist, zeigt er sich als nur eine von fünf »vernünf-
tigen Bestandteilen der Seele«.7 Der nous erfährt bei Aristoteles also eine drasti-
sche Umfangsbeschränkung.8 Jene »Prinzipien, von denen alles diskursive 
Begründen und Beweisen der Wissenschaft abhängt«,9 von denen allein das 
höchste Wissen weiß, beschränken sich nunmehr auf die »wenigen Axiome, die 
wie der Satz vom Widerspruch von allem Wissen, sogar von jedem Handeln  
vorausgesetzt werden«.10 

Dieser Beschränkung fällt die Dringlichkeit zum Opfer, die das höchste  
Wissen für Platon besitzt. Bei Platon steht die Frage nach dem guten Leben, 
»ausgesprochen oder unausgesprochen auch dann im Hintergrund, wenn es um 
Fragen der Logik, der Metaphysik oder der Kosmologie geht«.11 Bei Aristoteles 
hingegen wird der praktische Impetus von Erkenntnis sozusagen ruhiggestellt, 
eingeklammert oder abgespalten. Dem Prozess der Erkenntnis (noesis) wird das 
Feuer genommen,12 der nous ist nun eher wie das Schmieröl einer diskursiv ver-
fahrenden, bejahenden und verneinenden Erkenntnismaschine: Erstens besitzt 
der Satz vom zu vermeidenden Widerspruch nicht die Kraft zu einer wie auch 
immer gearteten Umkehr der Seele; sondern jeder wendet ihn schon immer – 
meistens – an, und es besteht keine Gefahr, seine Gültigkeit aus den Augen zu 
verlieren. Zweitens handelt es sich beim Satz vom zu vermeidenden Wider-
spruch um ein Prinzip, das nur für Diskurse von Belang ist, also für die Ordnung 
von Aussagen, die – so bestimmt es Aristoteles – bivalent belegt sein müssen. 

Mit der Verschiebung des Begriffs des nous geht bei Aristoteles auch die 
Verschiebung des Begriffs der theoria einher – der Schau. Bei Platon war dieser 
allgemeine Begriff zum Fachbegriff der Ideenschau geworden. Im Staat bei-
spielsweise spricht Platon einmal von theoria als »Übersicht [theoria] der ganzen 

                                                             
7  NE 1139 b15. 
8  Ganz ähnlich beschreibt es Welsch, der freilich nicht den nous-, sondern den sophia-

Begriff untersucht und der schließlich neben der theoretischen Ausrichtung der Philo-
sophie ihre – gerade dadurch mitbewirkte – praktische Ausrichtung betont, wie sie in 
Stoa und Epikureismus ausgebildet wurde. Vgl. Welsch (1988) S. 117. 

9  Schnädelbach (2002) S. 160. 
10  Höffe (1996) S. 84; vgl. auch Met. 1005b 18 ff. 
11  Erler (2006) S. 44f. 
12  Vgl. ebd. S. 210f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 39 

Zeit und alles Seins«,13 einmal von »göttlichen Anschauungen [theorion]«.14 
Theoria meinte die »sehende« Erkenntnis eines umfassenden Wissens, das nicht 
zuletzt auch die Praxis leitete. 

Aristoteles prägt jene Bedeutung, wie sie in etwa heute noch gebräuchlich 
ist. Er stellt die Theorie als »betrachtendes Leben« (bios theoretikos) – als »vita 
contemplativa« bekannt geworden – der Praxis als »handelndem Leben« (bios 
politikos beziehungsweise »vita activa«) entgegen. Übrigens trennt er Theorie 
und Praxis auch mit den Themengebieten seiner Schriften: Metaphysik (sowie 
Schriften zu Mathematik und Naturforschung) sind eher der Theorie gewidmet, 
Ethik (sowie Politik und Rhetorik) eher der Praxis.15 Bei der durch diese Tren-
nung möglich gewordenen Hierarchie erlangt die Theorie ihre Vormachtstellung. 
»Die theoretischen Künste [stehen] vor den praktischen«,16 »die betrachtenden 
[theoretischen] Wissenschaften sind die höchste Gattung unter allen Wissen-
schaften«,17 dekretiert die Metaphysik, in der es – als »erster Wissenschaft« und 
»prima philosophia« – um jenes Wissen geht, das alle Einzelwissenschaften, also 
Wissenschaft überhaupt grundiert. Die Vormachtstellung der Theorie zeigt sich 
nicht zuletzt darin, dass die theoretisch ausgerichtete Begründungstätigkeit der 
Wissenschaft nicht im Dienst eines höheren Zwecks steht, sondern ein Selbst-
zweck ist.18 

Freilich scheint die Entkoppelung von Theorie und Praxis nicht überall bei 
Aristoteles so vollständig, wie es die Metaphysik vermuten lässt. Zwar bestätigt 
auch seine Ethik die Vorrangstellung der Theorie vor der Praxis: Die Ausübung 
der Theorie »ist das höchste, wie auch das intuitive Denken (nous) das Höchste 
in uns ist und seine Gegenstände die höchsten unter den erkennbaren Dingen 
sind.«19 Wenn die Theorie allerdings im Hinblick auf die Praxis gelobt wird, ver-
liert sie ihren Selbstzweckcharakter und wird einem praktischen Zweck unter-
stellt. Tatsächlich erklärt Aristoteles auch das Glück (eudaimonia) zum Selbst-
zweck: »Das Tun des Werthaften und Guten gehört zu dem, was um seiner selbst 
willen wählenswert ist.«20 Wenn nun genau dieses Tun eben mit der Ausübung 
von Theorie zusammenfällt, dann fallen Praxis und Theorie als ein einziger 

                                                             
13  Rep. 486a. 
14  Rep. 517d. 
15  Vgl. Höffe S. 32f, 42 und 153. 
16  Met. 982a. 
17  Ebd. 1064b. 
18  Vgl. ebd. 982b. 
19  NE 1177a. 
20  Ebd. 1176 b8f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


40 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Selbstzweck in eins.21 Der bei Platon noch vorhandene praktische Impetus des 
höchsten Wissens ist bei der Subordination der vita activa dennoch verloren ge-
gangen.  

Mit der einengenden Verschiebung des nous-Begriffs geht auch die Vorrang-
stellung der Proposition als Satzform des Wissens einher. Das Wissen des nous 
besteht nämlich im fundamentalsten, selbst nicht mehr beweisbaren Axiom des 
Satzes vom Widerspruch. Der Beitrag des nous zur Erkenntnis beschränkt sich 
also im Wesentlichen auf die Elimination von Ambivalenz. Die Ergebnisse, zu 
dem der nous im Verein mit den anderen vier dianoetischen Tugenden kommt, 
werden demnach Bejahungen und Verneinungen sein, mit denen die »Wahrheit« 
getroffen wird.22 Aristoteles kann als »Gewährsmann für die Propositionalitäts-
these« gelten.23 Seine Beschreibung dieser Satzform stimmt mit der auch heute 
noch gängigen Beschreibung überein: »dass etwas unter einen Begriff fällt«.24 
Aristoteles ersetzt damit höchst erfolgreich die Frage: »Was ist …?«, mit der 
Sokrates das philosophische Gespräch eröffnete, durch die Antwort: »Das ist …«. 
»Im Anschluss an Aristotelische Normierungen lässt sich sagen, dass die Sprache 
der Philosophie […] apophantisch ist.«25 Die interne Verknüpfung der apophan-
tischen Sprache ist wiederum eine eigene, im Apophatischen ungebräuchliche. 
Die Logik beginnt, ihre Rolle zu spielen. 

 
 

7.  LOGIFIZIERUNG DES WISSENS 
 

Auch die Dialektik erfährt mit der Ausdifferenzierung und Festlegung der Be-
griffe bei Aristoteles eine Weiterentwicklung und Verengung. Sie wird nicht 
mehr als Fähigkeit zur Vermittlung des höchsten Wissens gebraucht, erhält aber 
Bedeutungszuwachs als Ordnung der typisch philosophischen Methode begrün-
denden Redens. Aristoteles entwickelt aus ihr mehrere Begründungsordnungen. 
Eine davon ist die Logik, mit der die Gewissheit des Wissens als Notwendigkeit 
zum Ideal gerät. 

Bei Platon war das Erreichen des höchsten Wissens besonders voraus-
setzungsreich und prekär gewesen: Erst unter günstigen Bedingungen konnte 
sich die Kunst der Dialektik in einer dialektischen Ordnung entfalten, um damit 

                                                             
21  Vgl. ebd. 1177b. 
22  Vgl. ebd. 1139b. 
23  Schnädelbach (2002) S. 154. 
24  Vgl. Bromand/Kreis (2010) S. 11. 
25  Mittelstraß (1982) S. 171f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 41 

höchstes Wissen zu vermitteln. Die Gefährdung dieses Prozesses hatte Platon zu 
sichern versucht, indem er nicht-diskursives Wissen mit immer genaueren 
Merkmalen einer diskursiven Ordnung verband, die er schließlich zur Technik 
der Dihairese weiterentwickelte. Für Aristoteles ist der Wissenserwerb schon 
deswegen ungleich weniger prekär, weil das Wissen des nous bei ihm nicht  
erreicht werden muss. Es ist vielmehr schon immer vorhanden: Zwar nicht im 
Sinne eines angeborenen Wissens, aber im Sinne einer Fähigkeit, die über das 
Wahrnehmen hinausgeht und im Akt der Induktion aktiviert wird.26 Diese Akti-
vierung mag vielleicht in seltenen Fällen ausbleiben, Aristoteles stellt sie jedoch 
im Allgemeinen als leicht zu vermittelnde Erkenntnis dar: Wer sie zu verneinen 
versuche, begehe einen performativen Widerspruch. 

Nicht nur das Erreichen des höchsten Wissens ist bei Aristoteles weniger 
prekär, sondern auch der Wissenserwerb im Allgemeinen. Selbst Platons 
avancierteste Erkenntnismethode, die Dihairese, offenbarte in ihrer Vielgestal-
tigkeit einen kreativen Gestaltungsfreiraum,27 der in der Forschungsliteratur 
überwiegend Unbehagen auslöst28 und denn auch schon von Aristoteles dezi-
miert wird: Er selbst stellt sie als unvollkommenen Vorläufer seiner Syllogistik, 
der Kunst des sicheren Beweisens, dar.29 Im Gegensatz zu unsicheren Arten des 
Schließens, gelingt in der Logik mit dem Syllogismus der zwingende Schluss. 
Als Preis ist dafür allerdings zu entrichten, dass mit den Schlüssen nicht Wahr-
heit bewiesen werden kann, sondern nur die angenommene Wahrheit der Prä-
missen notwendig in der Konklusion erhalten bleibt. Doch im Gegensatz zu dia-
lektischen Schlüssen, wie Aristoteles sie versteht, kann immerhin angenommen 
werden, dass sie nicht auf bloßen Meinungen beruhen.30  

Aristoteles entwirft seine Dialektik in einem frühen Werk, vermutlich in  
unmittelbarem Anschluss an Platon. Wenn er sie in der späteren Logik zu einem 
sichereren Instrumentarium des Umgangs mit Wissen weiterentwickelt, so nicht, 
um damit die Dialektik zu ersetzen: Sowohl Dialektik als auch Logik haben als 
verschiedene Methoden, mit Wissen umzugehen, ihre Berechtigung. Gleichwohl 
ist mit der logischen Verknüpfung von Propositionen ein Grad von Exaktheit 
und Genauigkeit erreicht, der wissenschaftlich vorbildlich scheint. Weniger  
genaues Wissen fällt demgegenüber ab. Nicht zuletzt Aristoteles kultiviert wis-
senschaftliche Genauigkeit als Ideal: »Es ist nun erstens unsere gewöhnliche 

                                                             
26  Vgl. An. post. II 19. 
27  Vgl. Sayre (2006) S. 45-48. 
28  Vgl. Strobach (2009) S. 259ff. 
29  An. pr. I 31, An. post. II 5 und II 13; vgl. Strobach (2009) S. 259. 
30  Vgl. Höffe (1996) S. 57.  

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


42 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Annahme, dass […] in jeder Wissenschaft der Genauere […] der Weisere sei.«31 
Während die Vorteile der Logik für die Wissensvermittlung damit auf der Hand 
liegen, zeichnet sich – gegenüber Platon – erneut eine Verschiebung in die Theo-
rie und zur Diskursivität ab. An Stellenwert gegenüber dem kundigen Umgang 
mit dem »Begriff« hingegen verlieren »Erfahrung«32 und »Geschicklichkeit zum 
Handeln«,33 und mithin die schwer zu belegende Nicht-Diskursivität.  

Wenngleich mit Höffe betont werden muss, dass von Aristoteles keine  
Universalwissenschaft angestrebt wird,34 so trägt insbesondere die Logik doch 
viele Züge davon. Ihre ungeheuer wirkungsmächtige Rezeption und Weiter-
entwicklung legt davon Zeugnis ab. Die von Aristoteles zur Blüte gebrachte 
Wissenschaftstheorie wurde vom propädeutischen Organon zu einer bedeuten-
den Disziplin der Philosophie, und mit dem Niedergang der Metaphysik in der 
Moderne nahm sie sogar deren Rolle als Fundamentaldisziplin an. Gleichzeitig 
wurde der Logik, in einer Weise, die über Aristoteles’ Auszeichnung dieser 
Schlussmethode hinausging, der Charakter eines Königswegs der Wissenschaft-
lichkeit zugesprochen. Das von ihr gesicherte Wissen nahm eine Ausnahme-
stellung ein und wurde sogar zum Inbegriff des Wissens überhaupt. Aristoteles 
kann als Wegbereiter des einheitlichen Wissensbegriffs der Moderne gelten.35 

 
 
 
 

                                                             
31  Met. 982a, vgl. auch NE 1141. 
32  Vgl. ebd. 981a. 
33  Vgl. ebd. 981b. 
34  Vgl. Höffe (1996) S. 31 und 96. 
35  Vgl. Stegmaier (2008) S. 326: »ARISTOTELES hatte nicht ein Wort für Denken, 

sondern sechs: , , , ,  und . Ihm lag sichtlich 
noch an einer Differenzierung dessen, was die Moderne dann als Einheit sehen wollte. 
Es als Einheit zu sehen, bereitete er dadurch vor, dass er das Denken zum Gegenstand 
einer besonderen Wissenschaft, der ›Logik‹ machte, für die er ein (später so genann-
tes) ›Organon‹ (Werkzeug) erarbeitete. Dieses ›logische Denken‹ erschien zugleich 
als schlechthin allgemeines, das, indem es erfasst, was in der Bewegung der Dinge 
›zum Stehen kommt‹, das Sein der Dinge erfasst: ›alles, was allgemein ist, kommt den 
Dingen notwendig zu‹. Insofern ist es ›das Beste‹ und ›Ursprüngliche‹ und dem göttli-
chen Denken angemessen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 43 

8.  FORMVERGESSENHEIT ALS IGNORIEREN   
 DES VERMITTLUNGSPROBLEMS DER PHILOSOPHIE 

 
Die Propositionalisierung und Logifizierung des Wissens führen zu einer Nor-
mierung der Wissenschaft, die der Formvergessenheit gegenüber der Sprache 
Vorschub leistet.36 Das sich dabei abzeichnende Rezeptionsmodell wird von  
einer bestimmten Modellierung oder Abwertung des Rezipienten ergänzt: 
Propositionalisiertes und logifiziertes Wissen führt zu einem tendenziell automa-
tisierten Wissenskalkül, das ohne Berücksichtigung eines Rezipienten – seiner 
kulturellen Gepflogenheiten, seiner Kompetenz sowie des Spielraums seiner 
Subjektivität – funktioniert. Damit wird der Wissenserwerb vollends unproble-
matisch. Ein robustes, erfolgversprechendes Wissensmodell ohne jegliches Ver-
mittlungsproblem ist entstanden. 

Die Ignoranz des Vermittlungsproblems ist allerdings selbst nicht ganz un-
problematisch. Bei der Erörterung des Satzes vom Widerspruch, also des sicher-
sten Wissen des nous, entwirft Aristoteles eine besondere Rezeptionssituation. 
Wer dieses höchste Prinzip bezweifelt, muss nicht etwa mit einem Beweis über-
zeugt werden, sondern er disqualifiziert sich mit seinem Zweifel selbst als dis-
kursuntauglich.  

 
»Manche verlangen nun aus Mangel an Bildung (apaideusía), man solle auch dies  
[nämlich den Satz vom Widerspruch; H.D.] beweisen; denn Mangel an Bildung ist es, 
wenn man nicht weiß, wofür ein Beweis zu suchen ist und wofür nicht. Denn dass es 
überhaupt für alles einen Beweis (apódeixis) gebe, ist unmöglich, sonst würde ja ein Fort-
schritt ins Unendliche eintreten und auch so kein Beweis stattfinden.«37  

 
Unbeweisbare Prinzipien also gibt es, weil es sie geben muss, damit es Beweise 
überhaupt und den theoretischen Diskurs gibt; und Bildung besteht in der Befä-
higung, den Satz vom Widerspruch als für die Rolle des unbeweisbaren Prinzips 

                                                             
36  Den Begriff Formvergessenheit habe ich in Anlehnung an Heideggers »Seins-

vergessenheit« gebildet, sein semantischer Gehalt ist noch eher mit Welschs 
»Anästhetik« verwandt, obwohl es gravierende Unterschiede gibt. Die wichtigste  
Gemeinsamkeit besteht jedenfalls darin, dass auch Welsch der »anästhetischen«  
Epoche der Metaphysik, die er sich bis ins 18. Jh. erstrecken sieht, ein Absehen von 
sinnlichen Qualitäten zugunsten des Übersinnlichen als charakteristischen Zug attes-
tiert. Vgl. Welsch (1990) S. 24f. 

37  Met. 1006a. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


44 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

am besten geeignet anzuerkennen. Bildung wäre somit die Zugangsberechtigung 
für den Diskurs. 

Aristoteles geht so weit, den als ungebildet Geschmähten nicht nur aus dem 
theoretischen Diskurs als dem wissenschaftlichen Diskurs überhaupt auszu-
schließen, sondern sogar gleichsam aus der Menschheit.  

 
»Doch ein widerlegender Beweis für die Unmöglichkeit der Behauptung lässt sich führen, 
sobald der dagegen Streitende nur überhaupt redet; wo aber nicht, so wäre es ja lächerlich, 
gegen den reden zu wollen, der über nichts Rede steht, gerade insofern er nicht Rede steht; 
denn ein solcher ist als solcher einer Pflanze gleich.«38  

 
Damit ist zwar zugegeben, dass es eine legitime beziehungsweise performativ 
konsistente Art des Einspruchs gegen den Satz vom Widerspruch gibt: die Ver-
weigerung, am Diskurs teilzunehmen und sich seinen Regeln zu unterwerfen – 
Nicht-Diskursivität; gleichzeitig wird dieser Einspruch disqualifiziert. Der 
Mensch ist keine Pflanze, er ist vielmehr erst im Treiben von Theorie ganz 
Mensch. Ausgeschlossen wird, dass jemand am theoretischen Diskurs nicht aus 
Unfähigkeit nicht teilnehmen möchte, sondern etwa weil er eine andere Kom-
munikationsnorm gewohnt ist oder für zweckmäßiger hält. 

Mit dieser beiläufigen Modellierung des Rezipienten zeigt sich Aristoteles 
wenig interessiert an allen aus dem Diskurs Ausgeschlossenen, die für Platon als 
verschieden und schlecht veranlagt gerade ein Problem waren. Damit ist die 
Vermittlung von Wissen nach der Normierung der Sprache zusätzlich weniger 
problematisch geworden. Aristoteles vollendet gleichsam die Verlagerung des 
philosophischen Gesprächs vom massenhaft bevölkerten Marktplatz in den ge-
schützten Raum der Akademie.39 

Die Präferierung eines formvergessenen Rezeptionsmodells lässt sich 
schließlich an Aristoteles’ eigenen Schriften ablesen. Aristoteles kann »als 
Mitschöpfer einer nüchternen wissenschaftlichen Prosa gelten«.40 Er befleißigte 
sich zwar auch anderer Textgenres, beispielsweise des Dialogs, doch seine  
bevorzugte Form war die Abhandlung – stilistisch zwischen Vorlesungstext und 
literarisch ausgefeiltem Werk gelegen.41 Überliefert sind nur diese und weitere, 
oft nur skizzenhaft notierte und nicht für die Öffentlichkeit bestimmte 
»Pragmatien«, deren Endgestalt zumeist nicht von Aristoteles autorisiert war, 

                                                             
38  Ebd. 
39  Vgl. Stegmaier (2008) S. 51ff. 
40  Höffe (1996) S. 25. 
41  Vgl. ebd. S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 45 

sondern das Ergebnis zahlreicher Überarbeitungen ist. Mögen kontingente histo-
rische Gründe dafür verantwortlich sein, dass nicht nur Aristoteles’ literarische 
Werke verloren gingen, sondern sein gesamtes Werk nur in überarbeiteter Form 
in unsere Zeit überliefert wurde, so ist es zumindest möglich, dass »Aristoteles’ 
Dialoge aber auch deshalb nicht tradiert [wurden], weil sie dem überragenden 
Vorbild [Platons] nicht standhalten«42 und überhaupt die exakte Form seiner 
Schriften weniger in jedem Detail erhaltenswert erschienen sein mag. Wie auch 
immer: Sein Werk zeigt sich heute in einer Form, die zwar philologischen, aber 
nicht großen literaturwissenschaftlichen Eifer erregt und als ästhetisches oder 
rhetorisches Untersuchungsobjekt nicht zu lohnen scheint. 

Auch in Aristoteles’ Platon-Rezeption lässt sich die Präferierung des form-
vergessenen Rezeptionsmodells ablesen. Aristoteles reagiert beispielsweise nicht 
auf die Schriftkritik Platons: Er hat sich nie direkt zu ihr geäußert. Und nicht zu-
letzt behandelt er die platonischen Texte in erster Linie als Theorie. Deswegen 
verhandelt er die Ideen als eine Lehre, und deswegen spricht er von Platons un-
geschriebenen Lehren (ágrapha dógmata).43 

Mit dieser Weise der Platon-Rezeption ist Aristoteles nicht allein. Auch in 
der Aufnahme durch andere Schüler Platons richtet sich das Bemühen kaum auf 
eine hermeneutische Interpretation der Schriften als vielmehr darauf, eine kohä-
rente platonische »Lehre« zu formen – wie die Prinzipienlehre, denen sich die 
unmittelbaren Nachfolger Platons in der Akademie, Speusippos und Xenokrates, 
widmeten44 oder später die besonders kontrovers und oft diskutierte Ideenlehre.  

Die Form der platonischen Schriften – nicht nur ihr Dialog-Genre, sondern 
auch ihr gesamtes rhetorisches Arsenal – mag noch im Frühplatonismus eine 
gewisse Rolle gespielt haben,45 insgesamt steht sie nicht im Zentrum der inter-
pretatorischen Bemühungen. Bereits die »Mittelplatoniker wollten die viel-
fältigen Ausführungen Platons in ein System bringen«.46 Noch später geht es um 
die Kompatibilität mit der entstehenden christlichen Theologie, wobei die plato-
nischen Texte im Mittelalter zum größten Teil gar nicht mehr bekannt waren.47  

                                                             
42  Ebd. S. 23. 
43  Vgl. Szlezák (2004) S. 142. 
44  Vgl. Erler (2006) S. 211. 
45  Vgl. ebd. 
46  Vgl. ebd. S. 212. 
47  Guy Guldentops zieht das Fazit: »Mittelalterliche Gelehrte [bemühen sich] nicht da-

rum, den ›historischen‹ Platon kennenzulernen. […] Der literarische Autor der Dialo-
ge, der manchmal auf aporetische Weise und mit sokratischer Ironie eine nur schwer 
fassbare und nur im Dialog auffindbare Wahrheit suchte, ist den mittelalterlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


46 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Spätestens hier ist Platon hinter dem Platonismus verschwunden und mit 
dem von der konkreten medialen Gestaltung gelösten Versprechen auf Erkennt-
nis des Übersinnlichen/Nicht-Diskursiven auch zum »Vater der abendländischen 
Metaphysik« geworden,48 selbst wenn er diesen Begriff noch gar nicht kannte.  

Es handelt sich um eine Weise der Rezeption, auf die sich später die Tübin-
ger Vertreter der Ungeschriebenen Lehre beriefen, und die sie gegen neuere Les-
arten anführten: 

 
»Dieser Deutung [Platons durch die Lebensphilosophie] steht gegenüber die gesamte älte-
re Tradition, angefangen von den Platonschülern mit Aristoteles an der Spitze bis hin zu 
Plotin und den Neuplatonikern, die in Platon vorzugsweise den Ontologen und Systematiker 
sahen. Und in der Tat ist es doch so, dass der größte Teil der Wirkungsgeschichte Platons 
im Bereich der klassischen Metaphysik verläuft, die in ihm ihren Urheber und Archegeten 
erkennt.«49 

 
 

9.  DOMINANZ, BEDEUTUNGSVERLUST UND DAS 
BEHARRUNGSVERMÖGEN DES BEGRIFFSDENKENS 

 
Was Aristoteles tut, lässt sich als Verschiebung der im Platonismus verfestigten, 
spannungsreichen Konfiguration von erstens Semantik, zweitens Syntax und 
drittens Pragmatik des Wissens in Richtung Diskursivität verstehen. Im Einzel-
nen, erstens: Beschränkung des höchsten Wissens auf die bloße Anerkennung 
des Widerspruchsprinzips, Beschränkung des Wissens auf das bipolar Sagbare, 
Beschränkung der Dringlichkeit der Ethik auf das theoretisch Gebotene. Zwei-
tens: Auszeichnung des axiomatisch-deduktiven Begründens und logischen 
Schließens. Drittens: Ablehnung des esoterischen Rezeptionsmodells und Mar-
ginalisierung der pragmatischen Dimension des Wissens. 

Nicht alle philosophischen Strömungen sind dieser Verschiebung der semio-
tischen Parameter des Wissens in allen Punkten gleichermaßen gefolgt, aber sie 
hat doch die Philosophie geprägt und in ihr in gewisser Weise Dominanz erlangt: 
als Begriffsdenken, das ein beinahe unwiderstehliches Idealbild von Wissen-
schaftlichkeit impliziert. Es gibt – wie gezeigt worden sein soll – gute Gründe, 

                                                                                                                                  
Theologen und Philosophen fremd. Während also der Platonismus im lateinischen 
Mittelalter in vielfältigen Varianten begegnet, ist Platon selbst nirgendwo wirklich 
präsent.« (Guldentops (2009) S. 450.) 

48  Erler (2006) S. 143. 
49  Krämer (1969) S. 200. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 47 

Aristoteles zum Gewährsmann des Begriffsdenkens zu deklarieren; dennoch 
kann berechtigten Einspruch erwarten, wer ihn solchermaßen tendenziös wieder-
gibt.  

Stellvertretend seien drei Autoren genannt, auch wenn sie nicht das ganze 
Spektrum möglicher Gegenpositionen abdecken können. Wieland etwa wendet 
sich gegen die Interpretation von Aristoteles als bloßem Systematiker: 

 
»Das überkommene Aristotelesbild, das selbst heute noch zu einem guten Teil durch die 
scholastische Tradition bestimmt ist, bedarf […] einer Revision. Es gilt, gegenüber der 
traditionellen Auffassung vom strengen Systematiker, der Aristoteles gewesen sein soll, 
[ein Denken] sichtbar zu machen […], das sich niemals damit begnügt, formallogische 
Regeln auf gegebenes Erfahrungsmaterial anzuwenden.«50 

 
Höffe diagnostiziert ganz ähnlich in der aktuellen Wissenschaftstheorie eine 
Tendenz, sich gegenüber Aristoteles zu profilieren, indem ihm ein vereinfachtes, 
überkommenes Wissenschaftsmodell unterstellt wird: 

 
»Die Kritik [an Aristoteles’ Wissenschaftstheorie] bezieht sich in der Regel auf eine drei-
teilige Standardinterpretation. […] Charakteristisch, so sagt man, sind Axiomatik, Funda-
mentalismus und Essentialismus, kurz: ein ›AFE-Ideal‹. Offensichtlich geht von einem 
solchen Ideal Faszination aus; immerhin antizipiert es den neuzeitlichen Rationalismus, 
die more geometrico-Systeme eines Descartes, Hobbes und Spinoza. Vom Standpunkt der 
Wissenschaftspraxis lässt sich aber trefflich [gegen dieses Ideal; H.D.] polemisieren […]. 
Eine genauere Lektüre [der Aristotelischen Schriften] entdeckt aber eine konzeptuell  
reichere, durchaus aufgeklärte und gewiss subtile Theorie.«51 

 
Und Welsch weist auf die lange übersehene, fundamentale Rolle der aisthesis für 
Aristoteles’ Schriften hin.52 Volpi wertet diesen Hinweis als Vorlage für eine 
Revision einer begriffsphilosophischen Aristoteles-Rezeption: »Aisthesis ist als 
eine Grundachse des Aristotelischen Denkens anzusehen und als archimedischer 
Punkt, um das traditionelle logoszentrierte Aristoteles-Bild zu korrigieren.«53 
Und tatsächlich ließe sich gerade anhand der aisthesis zeigen, dass jene Ver-
engung des – nicht-diskursiven Bereiches des – nous, die in A.6 beschrieben 

                                                             
50  Wieland (1992) S. 8. 
51  Höffe (1996) S. 79f. 
52  Vgl. Welsch (1999). 
53  Volpi (2003) S. 302. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


48 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

wurde mit einer Erweiterung der – ebenfalls nicht-diskursiven – Sinnlichkeit 
einhergeht.54 

Die Einwände von Wieland, Höffe und Welsch sind als stellvertretende  
Ehrenrettung vor einer tendenziösen Aristoteles-Kritik – als was sich die obige 
Typisierung ja nicht versteht – nichts weniger als statthaft. Tatsächlich bestäti-
gen sie aber auch, dass die begriffsphilosophische Verzeichnung des Aristoteles 
(wie übrigens auch Platons) – mag er auch nicht »wirklich« der Stammvater des 
Begriffsdenkens sein – weder an den Haaren herbeigezogen noch zufällig ist und 
mindestens das Recht des Allgemeinplatzes einer einflussreichen Rezeptions-
geschichte hat. 

 
Das Begriffsdenken wird sich auch im Folgenden der Untersuchung aufdring-
lich und schwer abzuweisend zeigen. Es macht seine Dominanz nicht nur in  
einer bestimmten Epoche geltend, sondern weist auch nach seinem relativen  

                                                             
54  So kennt Aristoteles auch Orte des Wissenserwerbs außerhalb der Akademie – bei-

spielsweise das Theater –, und er ist nicht blind für Sprachformen jenseits von Propo-
sition oder gar Logik: Immerhin ist er der Schöpfer der wohl bedeutendsten Rhetorik 
sowie der Begründer der Poetik und damit in gewisser Weise der Ästhetik. Er geht 
weit über Platon hinaus, wenn er nicht nur die Sprachform der Metapher benennt, 
sondern auch ihr welterschließendes Potential erkennt. Zudem ist ihm bewusst, dass es 
Schlussformen wie das Enthymem gibt, bei denen der Rezipient über die Gültigkeit 
entscheidet: »denn derjenige, den es zu überreden gilt, ist, um es kurz zu sagen, der 
Richter« (Rhet. 1391b). Gleichwohl ist seine Anerkennung nicht-theoretischen Er-
kenntniserwerbs nur relativ, wie in C.1 in Bezug auf Bild und Metapher gezeigt wird, 
und er tendiert dazu, die Rolle des Rezipienten abzuwerten oder zu unterschätzen, wie 
Höffe in Bezug auf die Ethik anmerkt (vgl. Höffe (1996) S. 199). Ganz ähnlich betont 
auch Welsch, dass er nicht so weit gehen will, Aristoteles ganz aus der Tradition der 
Metaphysik zu lösen: »Es bleibt also bei einer konstanten ästhetischen Beunruhigung 
des Projekts metaphysischer Anästhetisierung. Dem tragen besonnene Metaphysiker 
(wie Aristoteles einer war) denn auch durch eine Teilungsregel Rechnung: Prinzipiell 
ist der Aufstieg vom Sinnlichen zum Übersinnlichen geboten, und in metaphysischen 
Dingen soll man unbedingt Anästhetiker sein; aber soweit die Verabschiedung des 
Sinnlichen nicht zur Gänze möglich ist (und das gehört zur conditio humana), inso-
weit soll man in den unaufhebbar ästhetischen Dingen dann auch getrost Ästhetiker 
sein. Grundfalsch wäre die blanke Unterlassung des Aufstiegs zum Anästhetischen, 
verfehlt wäre aber umgekehrt auch eine metaphysische Auslöschung alles Sinnlichen, 
eine totale Anästhetisierung.« (Welsch (1990) S. 25; vgl. auch Welsch (1999) S. 
134f). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 49 

Bedeutungsverlust ein eigentümliches Beharrungsvermögen auf, dem es nachzu-
gehen gilt. Einstweilen können als Gründe für seine besondere Stellung handfes-
te praktische Vorteile – zumindest die Versprechung solcher Vorteile – vermutet 
werden, wie sie sich mit Propositionalisierung und Logifizierung des Wissens 
und der Formvergessenheit seiner Vermittlung schon angedeutet haben. Diese 
(versprochenen) Vorteile des Begriffsdenkens haben machtvoll die Geschichte 
der Philosophie geprägt. Sie werden hier nach dem Vorbild der semiotischen  
Parameter des Begriffsdenkens dreiteilig dargestellt. 

Erstens: Das Begriffsdenken etabliert das begriffliche Wissen als Paradigma 
von Wissen überhaupt und ermöglicht damit ein einheitliches, allgemein gülti-
ges, überzeitliches und eindeutiges Feld des Wissens. In der Theorie kommt der 
Aufschwung der Seele zum Reich der ewigen Ideen zur kontemplativen Ruhe. 
Hier ist eine Aussichtsplattform eingerichtet, in der der Mensch von der Kontin-
genz seiner Interessen befreit gottgleich wird.55 Aus dieser Perspektive lässt sich 
alles als das, was es ist (also die Essenz, sub specie aeternitate) betrachten und 
vergleichen. Verschiedenste Erkenntnis setzt sich von hier aus miteinander in 
Beziehung und ergibt das Panorama einer einheitlichen Anordnung. Versuche 
zur Schaffung eines Gesamtsystems des Wissens unternehmen das Frühmittel-
alter mit der scientia christiana,56 die Scholastik mit ihren Summen, Descartes 
strebt eine Mathesis universalis an, Leibniz eine Scientia generalis, Newton in-
stalliert in den Principia seine Axiomatik57 und die Systeme des deutschen Idea-
lismus versuchen einen letzten Gesamtzusammenhang aller Wissenschaften. 

Zweitens: Das Begriffsdenken besteht auf allgemein gültigen Normen und 
Kriterien und proklamiert die Verbindlichkeit des Wissens. Ist auf dem Feld des 
Wissens mit der Notwendigkeit (einer allgemein verbindlichen Gewissheit) ein 
bevorzugter Gradmesser des Wissens installiert, ergibt sich eine natürliche 
Rangfolge des Wissens, die den Wissenschaftlern die Richtung weist. Lange Zeit 
gelten Mathematik und besonders Geometrie als vorbildliche Wissenschaften. 
Im Rationalismus unterwirft sich Philosophie selbst den Anforderungen von 
Notwendigkeit, Genauigkeit und Gewissheit des Wissens. Spinoza gliedert seine 
Ethik »more geometrico«, Wolff wählt für seine Philosophie einen mathemati-
schen Aufbau. Leibniz avisiert in seiner Arte Combinatoria eine Universal-
sprache, deren Gebrauch philosophische Probleme von selbst lösen soll. Im 20. 
Jahrhundert soll die Logik zur Grundlage der Mathematik und zum Kern von 
Wissenschaftlichkeit werden, und die Physik etabliert sich als Leitbild einer 

                                                             
55  Vgl. NE 1177 b30. 
56  Vgl. Schnädelbach (1995) S. 34. 
57  Vgl. Poser (2001) S. 11f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


50 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

»klassischen Wissenschaftstheorie«.58 Begriffsanalytische Präzision etabliert 
sich im akademischen Schreiben als Ideal. Lange scheint Philosophie um Wis-
senschaftstheorie und Erkenntnistheorie zentriert. 

Drittens: Das Begriffsdenken blendet problematische pragmatische Voraus-
setzungen des Wissenserwerbs auf so kategorische wie subtile Weise aus, ermög-
licht und schützt damit sein Wissen. Die Verlagerung des Diskurses in die Aka-
demie minimiert seine Störungsanfälligkeit – und zwar nicht nur nach außen,59 
sondern auch nach innen. Die interne formale beziehungsweise mediale Normie-
rung erleichtert die Abgrenzung gegenüber allem, was nicht wissenschaftlich ist 
und ermöglicht den Austausch von Wissen und den Vergleich der Ergebnisse. 
Dabei gilt: Je weniger Kompetenzen für den Umgang mit der formalen Norm 
vorausgesetzt werden müssen, desto weiter der Wirkungskreis des Wissens. Und 
je weniger Aufmerksamkeit der Form geschenkt wird, desto mehr kommt dem 
Inhalt zugute. 

Wenn das Begriffsdenken als dominante Traditionslinie der Philosophie be-
zeichnet worden ist (man könnte es auch als die dominante Tendenz der Philo-
sophie zur harten Wissenschaftlichkeit beschreiben), dann ist damit schon auf 
eine andere Traditionslinie, auf eine andere Tendenz verwiesen. Sie konstituiert 
sich in Distanzierung vom Begriffsdenken als Zug zur Nicht-Diskursivität. Ge-
nauer kann sie gefasst werden als Distanzierung von der semiotischen Konfigu-
ration des Begriffsdenkens. Die Motivation dieser Distanzierung liegt in den 
Einwänden gegen das Begriffsdenken, die im Folgenden systematisch den Vor-
teilen des Begriffsdenkens gegenübergestellt werden: 

Erstens: Das Begriffsdenken unternimmt mit der Theoretisierung eine Ver-
engung der Vernunft und des Wissens. Nur noch, was vom Begriffsdenken ge-
dacht werden kann, gilt als denkbar und denkwürdig. Übersehen werden dabei 
nicht-diskursive Voraussetzungen beziehungsweise pragmatische Umstände die-
ser Verengung;60 Kontingenzen und Zwänge, denen die Menschen unterliegen, 
aber auch jener Spielraum der Subjektivität, der sich nicht auf das Ideal der Ra-
tionalität verpflichten lässt, geraten aus dem Blick. Dem Begriffsdenken wäre 
zumindest der Vorwurf zu machen, den Preis für die versprochenen Vorteile der 
Theorie zu unterschlagen. 

Philosophie versucht immer wieder, sich der Vorrangstellung der Theorie zu 
entziehen, zum Beispiel, indem sie sich als vorwiegend praktisch versteht. In der 
Antike vollzogen prominent Epikureismus und Stoa die Vorrangstellung der 

                                                             
58  Ebd. S. 281. 
59  Vgl. Stegmaier (2008) S. 516f. 
60  Vgl. Bromand/Kreis (2010) S. 12f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 51 

Praxis.61 In der frühen Neuzeit beginnt mit Bacon und den Naturwissenschaften 
eine Unterordnung von Erkenntnis unter die (praktisch wirksame) Technik. Kant 
schließlich vollführt eine Wendung ins Praktische, nach der die Philosophie an 
Relevanz einbüßt, die jedoch seit dem 20. Jahrhundert verstärkt Aufmerksamkeit 
erfährt, weil der Selbstzweck der Theorie nun von vielen pragmatisch bezweifelt 
wird. 

Zweitens: Selbst das Begriffsdenken kann die Geltung des Wissens nicht  
garantieren: Es gibt ein unaufhebbares Begründungsproblem, das von einem 
logifizierten Wissen nur verdeckt wird. Nicht nur, dass es faktisch eine Vielzahl 
von Begründungsformen und Beweisarten gibt, die alle ihre Schwächen haben 
und jederzeit in Konkurrenz zueinander stehen. Das paradigmatische axioma-
tisch-deduktive Begründen weist vor allem den Nachteil auf, die Wahrheit von 
Aussagen nur erhalten, nicht aber selbst belegen zu können. Außerhalb von Ma-
thematik und Logik gibt es deshalb keine Letztbegründung: Gründe – sogar das 
Widerspruchsprinzip – können prinzipiell endlos bezweifelt, neue Gründe gefor-
dert werden. Und selbst Mathematik und Logik sind nicht gänzlich vor Inkonsis-
tenz in Form von Selbstbezüglichkeit beziehungsweise semantischen Paradoxien 
gefeit, wie Gödel nachgewiesen hat.62 

Drittens: Selbst das Begriffsdenken kann die Evidenz des Wissens nicht  
garantieren. Sogar eingehegte Räume wie die Akademie können nicht den per-
fekten Schutz des Wissens gewährleisten (auch wenn das »kontrafaktisch« ange-
nommen wird). Zudem wirken Schutzzonen nicht nur ermöglichend und bewah-
rend, sondern auch ausschließend und verengend. Philosophische Texte werden 
in der Reaktion auf das Geltungs- und Evidenzproblem mitunter (und zuneh-
mend) in Opposition zu Proposition, systematischer Begründung und Abhand-
lung gestaltet. Schon in Mystik und Negativer Theologie wird die sprachliche 
Norm der Diskursivität umgangen, um einen »anderen« Schutz beziehungsweise 
die prinzipielle Schutzlosigkeit des Wissens zu markieren. Um 1800 erreicht die 
Umhegung des akademischen Wissens in den als »frei« institutionalisierten Uni-
versitäten einen Höhepunkt, der freilich zu einem geregelten »Wissenschaftsbe-
trieb« führt, in dem sich die Schutzlosigkeit des Wissens mit neuer Deutlichkeit 
als »Kampf um Reputation, der ›Zurechnung‹ von wissenschaftlichen Entde-
ckungen und Neuerungen« sowie in »Zeitdruck und Entscheidungszwang« 
zeigt.63 Seit der Romantik wird, gleichsam in der Konsequenz, die Annäherung 
der Philosophie an die Literatur betrieben, so bei Hegel und Schopenhauer, 

                                                             
61  Vgl. Welsch (1988) S. 117. 
62  Vgl. Bromand/Kreis (2010) S. 12f. 
63  Vgl. Stegmaier (2008) S. 522. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


52 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Kierkegaard, Nietzsche, im 20. Jahrhundert prominent bei Heidegger, Wittgen-
stein, Benjamin, Adorno und dann besonders in den Schriften der postmodernen 
Autoren. Zudem findet Philosophie mitunter abseits des akademischen Betriebs 
statt – etwa bei antiken Kynikern, Privatgelehrten wie Schopenhauer oder Kierke-
gaard oder in Form von heutigen Philosophiefestivals.  

 
Mit dieser summarischen Aufstellung von Vorteilen, Einwänden und Extrembei-
spielen lassen sich einstweilen weder die historische Dominanz, weder der rela-
tive Bedeutungsverlust noch das systematische Beharrungsvermögen des Be-
griffsdenkens belegen. Mehr noch: Die Aufstellung mag lediglich Zweifel daran 
geweckt haben, ob sich philosophische Werke eindeutig dem Begriffsdenken 
oder seiner Gegenposition zuordnen lassen. Gerade die Philosophie scheint sich 
im Gegeneinander beider Positionen zu konstituieren: Sie zeichnet sich gegen-
über den Einzelwissenschaften geradezu dadurch aus, dass sie Wissenschaftlich-
keit und ihr eigenes Tun in besonderem Maße hinterfragt.64 

Wenn nun dennoch an ebenjener Gegenüberstellung von Diskursivität und 
Nicht-Diskursivität festgehalten wird und philosophische Texte dieser Systema-
tik gemäß analysiert werden, so lediglich, um – an diesem heuristischen Gegen-
satz geschärft beziehungsweise auf ihn zugespitzt – Merkmale, Kriterien, Argu-
mente und Belegmaterial ordnend zu versammeln und eine Konzeption zu 
exemplifizieren, die eine kleinteilige Unterscheidung von Umgangsweisen mit 
dem Gestaltungsproblem der Philosophie verspricht. Mithilfe des Gegensatzes 
können nämlich ungleichgewichtige Ausbalancierungen auf einer chronologi-
schen Entwicklungslinie von Aufstieg und Fall des Begriffsdenkens dargestellt 
und bewertet werden. 

Diese Linie soll weder gezogen werden, um Philosophiegeschichte zu korri-
gieren, noch um Epochengrenzen historisch möglichst genau zu bestimmen. Sie 
soll stattdessen plausibel machen, dass auch das Gestaltungsproblem der Philo-
sophie in einem Wandel begriffen ist und heute eine besondere Dringlichkeit 
aufweist. Evidenz erlangen soll dieses Unternehmen zum einen durch die 
Herausarbeitung von in philosophischen Texten angelegten Rezeptionsmodellen, 
die sich von den semiotischen Parametern des Begriffsdenkens weniger oder 
mehr distanzieren; zum anderen durch den schrittweisen Aufweis analog verlau-
fender Entwicklungslinien. Im ersten Schritt werden nun zwei Epochen-

                                                             
64  Zur Konsequenz dieser Besonderheit von Philosophie in Bezug auf die Einzelwissen-

schaften vgl. B.8 und das Fazit. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 53 

schwellen nachgezeichnet,65 die den Verlauf der Entwicklungslinie des Begriffs-
denkens modellieren.66 Im weiteren Verlauf der Untersuchung wird sich erwei-
sen, dass die Platonrezeption einen Aspekt dieser Linie darstellt (vgl. vor allem 
A.11-15) und ihr Abstieg mit dem Aufstieg eines ästhetischen Triumphalismus 
(vgl. C.1) sowie später von Erkenntnispluralismus und dem Orientierungskon-
zept korrespondiert (vgl. B.7). Zudem wird sich zeigen, dass diese Linie parallel 
zur Entwicklungslinie der Schrift verläuft, wobei der Dominanzverlust der 
Schrift mit dem aktuellen Medienwandel einhergeht (vgl. A.14,15, B.1,5, C.4). 

Um 180067 erfolgt ein erster Bedeutungsverlust des Begriffsdenkens, der als 
Beginn der Pluralisierung des Wissens beschrieben werden könnte. Prägend ist 
jene (mitunter triumphalistische) Distanzierung vom Begriffsdenken, die pro-
minent von der kritischen Wende Kants eingeleitet wurde. Sie mündet in die 
Trennung zwischen »erklärenden« Naturwissenschaften und »verstehenden« 
Geisteswissenschaften.68 In den Geisteswissenschaften wird Diskursivität auf 
zwei verschiedene Weisen zur Distanzierung vom Begriffsdenken gehandhabt: 
Einmal werden die Bedingungen der Entstehung des diskursiven Wissens selbst 
wieder diskursiv gefasst. Gleichzeitig verliert Diskursivität mit der Autonomie 
der Kunst an Bedeutung, die im Ästhetizismus triumphalistisch gegen das Be-
griffsdenken ausgespielt wird. In den sich etablierenden Naturwissenschaften 
hingegen wird in ihrer neuen Verbindung mit der Mathematik das Ideal des Be-
griffsdenkens und die Vorrangstellung der Diskursivität ohne jeden Versuch ei-
ner Distanzierung bewahrt und kultiviert.69 

                                                             
65  Auf die Ausformung einer Epochenschwelle um 1500 wird verzichtet, wenngleich sie 

sich an einigen Stellen andeuten wird; vgl. etwa A.10, C.4. 
66  Welsch zeichnet sehr ähnlich zwei Schwellen zwischen drei Epochen, die er Meta-

physik, Moderne und Postmoderne nennt. Sie zeichnen sich durch die Bevorzugung 
von »Anästhetik«, die Bevorzugung von Ästhetik sowie zuletzt die Verkopplung von 
beiden aus. Die Details meiner Untersuchung bestätigen diese grobe Gliederung, zei-
gen aber auch Abweichungen im Detail. Vgl. Welsch (1990) S. 23ff. 

67  Diese Epochenschwelle soll den weiten Zeitraum zwischen Baumgartens Ästhetik 
(1758) – vgl. C.1 – und Schleiermachers Platon-Übersetzung (1804ff) – vgl. A.10 – 
umfassen. 

68  Vgl. Schnädelbach (1995) S. 34 und Ammon (2009) S. 17f. 
69  Vgl. Stegmaier (2008) S. 508. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


54 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Im 20. Jahrhundert, in dem sich die Pluralisierung des Wissens vollendet,70 
erfährt das Begriffsdenken einen weiteren Bedeutungsverlust: Mit der Grundla-
genkrise der Naturwissenschaften wird das Ideal des Begriffsdenkens und die an 
ihm orientierte »klassische« Wissenschaftstheorie zunehmend fragwürdig. Die 
Distanzierung vom Begriffsdenken zeigt sich nun nicht mehr allein in einer An-
näherung an Nicht-Diskursivität, sondern es beginnt sich die Notwendigkeit ei-
nes Ausgleichs zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität abzuzeichnen, 
der nicht nur in der Philosophie relevant wäre, sondern in der Wissenschaft 
überhaupt. 

                                                             
70  Diese Epochenschwelle soll den Zeitraum zwischen der Einführung des Rundfunks in 

den 1930er Jahren – vgl. B.5 – und dem iconic turn in den 1990er Jahren – vgl. C.1 – 
umfassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

III.  Schleiermacher und die hermeneutische 
Rezeption von Philosophie 

 
 
 

10. SCHLEIERMACHERS REZEPTIONSTHEORIE   
 ALS LÖSUNGSVERSUCH DES VERMITTLUNGS-
PROBLEMS DER PHILOSOPHIE 

 
Die Platon-Rezeption und insbesondere die Rezeption seiner Schriftkritik lassen 
sich in einer Entwicklungslinie nachzeichnen, die deckungsgleich auf die oben 
skizzierte Linie des Begriffsdenkens passt und sie damit verstärkt. Um 1500 
nimmt der Platonismus eine bis dahin ungekannte Entwicklung. Während den 
Platonikern bislang die umfassende Kenntnis der originalen Schriften Platons 
nicht nötig schien, die Schriften seiner Schüler teils größeren Stellenwert hatten 
und im Mittelalter sogar nur ein Dialog, der Timaios, bekannt war, wird in der 
Renaissance begonnen, Platons Schriften erstens zu sammeln, zweitens die ech-
ten von den unechten zu unterscheiden und drittens, sie ins Lateinische zu über-
setzen, um sie jenem großen Teil der akademischen Welt, der kein Griechisch 
verstand, zugänglich zu machen.1 Marsilio Ficino, der im Zentrum dieses neuen 
Interesses an Platon stand, setzt sich im Zuge dessen explizit, wenn auch eher 
beiläufig, mit der platonischen Schriftkritik auseinander. 

Im 18. Jahrhundert kommt es zu einer erneuten und ungleich folgenreicheren 
Platon-Renaissance,2 die zu zwei gegensätzlichen Platon-Rezeptionen führt. In 
ihnen finden sich um 1800 die zwei Arten der Distanzierung gegenüber dem Be-
griffsdenken ausgebildet. Die aufklärerische, besonders dem Neuplatonismus 
gegenüber kritische Variante geht auf Johann Jakob Brucker (Historia critica 
philosophiae, 1742) zurück. Von ihr und Mendelssohns Schrift Phädon oder 

                                                             
1  Vgl. Thiel (2013) S. 21f. 
2  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


56 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

über die Unsterblichkeit der Seele (1767) beeinflusst, unternimmt Kant in der 
Kritik der reinen Vernunft (1781) eine Platon-Kritik, die einer Rehabilitierung 
des antiken Philosophen auf Basis der Transzendentalphilosophie gleicht.3 Mit 
dem Kantischen Begriffs-Rüstzeug führt schließlich Wilhelm Gottlieb 
Tennemann (System der Platonischen Philosophie, 1792, und Geschichte der 
Philosophie, 1799) eine ausführliche Platon-Analyse durch. Bei der aufkläreri-
schen Platon-Rezeption wird zwar nicht gänzlich formvergessen vorgegangen, 
doch die Form der platonischen Schriften wird weiterhin vor allem als »Dunkel-
heit« wahrgenommen, die der Herausarbeitung einer kohärenten Theorie hinder-
lich ist, und die deshalb Anlass zu »notorischer Klage«4 gibt.5 Zuflucht wird – 
ganz in der Tradition des Platonismus – in der Vermutung einer geheimen oder 
esoterischen Lehre genommen.6 Gleichzeitig wird diese mit dem platonistischen 
Platonbild verbundene Esoterik moderat (Tennemann) oder vehement (Kant) ab-
gelehnt. 

Die empfindsame und schließlich romantische Platon-Rezeption findet sich 
in Schriften wie Hamanns Sokratische Denkwürdigkeiten (1759) vorgebildet. 
Platon wird als Vertreter eines primär ethisch ausgerichteten Sokratismus wahr-
genommen – wie bereits in der erkenntnisskeptischen »mittleren« und »jünge-
ren« Akademie, die sich vor allem auf die frühen, aporetischen Dialoge berufen 
hatte, in denen Sokrates’ praktisches Wirken im Mittelpunkt gestanden hatte7 – 
und als solcher hochgeschätzt. Schließlich vollzieht Friedrich Schlegel gleich-
sam eine Rehabilitierung der Nicht-Diskursivität bei Platon im Zeichen der  
Ästhetik. Aus der romantischen Überzeugung von der »Negativität der Erkennt-
nis des Höchsten«8 – also deren diskursiver Undarstellbarkeit – heraus, setzt er 
eine »werdende Philosophie«,9 die sich der Literatur nähert und in sie übergeht, 

                                                             
3  Vgl. B.1. 
4  Vgl. Jantzen (1996) S. XLVIII. 
5  Die aufklärerische Platon-Rezeption wird in Mendelssohns »Vorrede« zu seinem 

Phädon auf kleinem Raum sehr deutlich. Mendelssohns bezeugt Platon große Sym-
pathie, nicht zuletzt für seine Darstellung – immerhin orientiert er sich mit der Form 
seiner Schrift an dessen Dialogen. Platon erscheint aber schon bald als bloßer Popu-
lärphilosoph, der zudem nur philosophiehistorisch bedeutsam sei. Seine Argumente 
ließen zu wünschen übrig und müssten mit neueren Positionen ergänzt werden. Vgl. 
Phädon S. 62ff. 

6  Vgl. Jantzen (1996) S. XLVIII. 
7  Vgl. Erler (2006) S. 211f. 
8  Vgl. PhilPlat S. 208. 
9  Vgl. ebd. S. 206. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 57 

wie es Sokrates mit seiner Kunst des Dialogs vorgeführt habe.10 Platons Schrif-
ten werden als Kunstwerke wahrgenommen. Entbehrlich gemacht wird dabei das 
esoterische Rezeptionsmodell des Platonismus, welches aus der formvergesse-
nen Missachtung der Darstellungsmittel in den platonischen Dialogen und damit 
korrelierenden Rekonstruktionsversuchen einer platonischen »Lehre« entsteht. 

Friedrich Adolf Trendelenburg beispielsweise berichtet: 
 

»Bevor die bestimmte, in sich folgerichtige und lückenlose Reihenfolge von Platons Dia-
logen aufgewiesen war […] geschah es häufiger, dass die Interpreten der Philosophie-
geschichte zu gewissen geheimen Lehrvorträgen (arcanas scholas) Platons sozusagen 
selbstverständlich ihre Zuflucht nahmen, wenn sie meinten, etwas Obskures und Zusam-
menhangloses in den Dialogen gefunden zu haben. Denn die schwierigeren Stellen wiesen 
auf diese Lehrvorträge hin, deren geheime (reconditam) Philosophie Platon sich und sei-
nen Vertrauten vorbehalten habe, während er nur die Dialoge, die mehr andeuteten als 
auseinandersetzten, einem größeren Publikum zugänglich gemacht habe. […] Als diese 
alteingewurzelte Auffassung jedoch aufgegeben war und man sich bemühte, Platon aus 
Platon zu verstehen, gelang es dem außerordentlichen Scharfsinn vor allem eines Mannes, 
die innere und notwendige Verbindung der Dialoge Platons zu erkennen.«11 

 
Trendelenburg bezieht sich hier nicht auf Schlegel, sondern auf Schleiermacher, 
der von Schlegel für das Projekt einer neuartigen Platon-Edition gewonnen und 
wenig später damit alleingelassen worden war. Schleiermacher folgt Schlegel bei 
dessen Rehabilitierung der Nicht-Diskursivität im Zeichen der Ästhetik. Er 
macht gleichsam die von Aristoteles vorgenommene Verschiebung der als Plato-
nismus bekannten Konfiguration von Semantik, Syntax und Pragmatik des Wis-
sens in Richtung Diskursivität rückgängig, ohne allerdings zum platonistischen 
Rezeptionsmodell der Esoterik zurückzukehren. Schleiermacher setzt sich insbe-
sondere für eine Ethik ein, die nicht von Theorie dominiert ist. Für ihn wird  
Platon zum Gewährsmann einer neuartigen Begründung der Ethik in der Abkehr 
von bloßer Theorie.12 In der Schrift »Geschichte der Philosophie«, in seinen 
»Vorlesungen über Sokrates und Platon« sowie in seiner »Einleitung« zu den 
Platon-Übersetzungen schildert er Platon »als wissenschaftlichere Fortsetzung 

                                                             
10  Vgl. Leinkauf (2007) S. 484. 
11  Aus Platonis de ideis et numeris doctrina ex Aristotele illustrata, Leipzig 1826, 1f; 

zit. nach: Wippern (1972) S. VIII, von dem auch die Übersetzung und Kursivierung 
stammen. 

12  Vgl. Arndt (1996) S. XV. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


58 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

des Sokrates«,13 dem er »in seiner ganzen Tendenz das große Übergewicht des 
ethischen«14 bescheinigt. Wissenschaft (nach damaligem Verständnis Theorie)15 
sei bei Platon auf die Praxis gerichtet geblieben; und insofern habe er »die 
maieutische Methode zur Vollkommenheit bringen [können]. Bei der Anwen-
dung sein Zweck ebenfalls nicht bloß wissenschaftlich, sondern auch auf die Ge-
sinnung« – wie Schleiermacher notiert.16 Das im Dienst der ethischen Wirkung 
stehende sokratische Nichtwissen bleibe auch bei Platon ein Ziel:17 Der Leser 
solle zumindest zur Anerkennung seiner »leere[n] Einbildung des Wissens«18 ge-
führt werden, falls er nicht »zur eignen Ideenerzeugung«19 komme. Nicht im Re-
zipieren diskursiven Wissens besteht also der ethische Zweck von Philosophie, 
sondern im nicht-diskursiven Bewusstsein eigenen Unwissens, das dem Subjekt 
einen Spielraum zur selbständigen gedanklichen Verortung lässt. 

Dabei weist Schleiermacher Platons »poetischer« Darstellungsweise20 eine 
überragende Rolle zu. Gerade jene »gänzliche Abweichung von den üblichen 
Formen der philosophischen Mitteilung«, die landläufig als Behinderung des 
Verständnisses der Philosophie Platons gelte, sei dessen Ermöglichungsgrund.21 
Weil man bisher nicht auf »den Zusammenhang des Inhaltes mit der Form im 
Einzelnen sowohl als im Ganzen« geachtet habe, sei Platon der meistmissver-
standene Philosoph. So redeten »auch die besten Erklärer« nur »wie obenhin 
oder mit vergeblich verstecktem Gefühle der Unsicherheit […] über die Absich-
ten einzelner Platonischer Werke«. Dabei werde mit der Ignoranz gegenüber der 
Form auch das nicht-diskursive höchste Wissen, um das es Platon gegangen sei, 
missachtet: »So dass jene Zufriedenheit etwas unreif zu sein scheint, welche be-
hauptet, wir könnten den Platon jetzt schon besser verstehen, als er sich selbst 
verstanden habe, und dass man belächeln kann, wie sie den Platon, welcher auf 
das Bewusstsein des Nichtwissens [oder: auf die Nicht-Diskursivität; H.D.] ei-
nen solchen Wert legt, so unplatonisch suchen will.«22 

                                                             
13  Philosophie Platons S. 13. 
14  Ebd. S. 5. 
15  Vgl. ebd. S. 74: »Wahre Wissenschaft, oder wie die unsrigen es zu nennen pflegen, 

eine Theorie.« 
16  Ebd. S. 8; vgl. auch ebd. S. 39. 
17  Vgl. ebd. S. 6. 
18  Ebd. S. 41. 
19  Ebd. S. 60; vgl. auch S. 41. 
20  Vgl. Arndt (1996) S. XVI. 
21  Philosophie Platons S. 29. 
22  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 59 

Gegen alle Versuche, die Darstellungsleistung der platonischen Schriften 
formvergessen zu marginalisieren und Platon eine von semantischen Ambiva-
lenzen und Inkohärenzen gereinigte »geheime Lehre« zu unterstellen, verwahrt 
sich Schleiermacher heftig. Auf sechs inhaltsreichen Seiten unterscheidet er 
sorgfältig zwischen verschiedenen Begriffen von Esoterik und legt dar, dass  
Platon weder aus institutionellen Gründen (wie die Pythagoreer) Inhalte ver-
schwiegen habe noch aus politischer Rücksichtnahme; noch auch habe er kom-
plexe Sachverhalte etwa nur schriftlich dargelegt, die in populären Vorträgen für 
das gemeine Volk nicht mitgeteilt werden konnten.23 Die nicht-diskursive Dar-
stellung muss bei Platon demnach aus nicht-kontingenten, aus seiner Philosophie 
wesentlichen Gründen, ihre bedeutsame Rolle spielen. 

Im Bemühen, die platonischen Dialoge nicht als dunkel und ergänzungs-
bedürftig, sondern im Gegenteil als höchste künstlerische Perfektion darzu-
stellen, wird Schleiermacher zum skrupulösen Übersetzer, der Platon in aller 
Partikelfülle und entlang noch so verzweigtem Periodenbau24 akribisch folgt:  
eine erstmals in derartiger Präzision geschaffene Leistung, die zudem bis heute 
Geltung hat und darüber hinaus ein neues Platonbild durchsetzt. Sie soll zei-
gen, wie Platon sein Ziel – die Vermittlung nicht-diskursiver Erkenntnis – im 
meisterhaften Einsatz seiner darstellerischen Mittel erreicht. In seiner Einleitung 
analysiert Schleiermacher diese Mittel detailliert25 und nennt besonders den Ver-
zicht auf eine abschließende These sowie Widersprüche, Rätsel, falsche Fährten 
und offene Stellen: Allesamt Abweichungen von den semiotischen Parametern 
des Begriffsdenkens. 

 
»Dieses ungefähr sind die Künste, durch welche es dem Platon fast mit Jedem gelingt, 
entweder das zu erreichen, was er wünscht, oder wenigstens das zu vermeiden, was er 
fürchtet. Und so wäre dieses die einzige Bedeutung, in welcher man hier von einem Esote-
rischen und Exoterischen reden könnte, so nämlich, dass dieses nur eine Beschaffenheit 
des Lesers anzeigte, je nachdem er sich zu einem wahren Hörer des Inneren erhebt oder 
nicht; oder soll es doch auf den Platon selbst bezogen werden, so kann man nur sagen, das 
unmittelbare Lehren sei allein sein esoterisches Handeln gewesen, das Schreiben aber nur 
sein exoterisches.«26 

 

                                                             
23  Vgl. ebd. S. 34f. 
24  Vgl. Jantzen (1996) S. LI. 
25  Szlézak unterscheidet neun Stilmittel; vgl. Szlezák (2004) S. 129. 
26  Philosophie Platons S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


60 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Wenn Schleiermacher vehement das esoterische Rezeptionsmodell des Plato-
nismus kritisiert, so schlägt er doch auch selbst eine andere Art eines esoteri-
schen Rezeptionsmodells vor. Der Unterschied besteht darin, dass nicht eine 
»geheime Lehre« rekonstruiert oder erraten werden soll, sondern einer Autor-
intention gefolgt werden soll. Problematisch ist nun – und hier zeigt sich das Be-
harrungsvermögen des Begriffsdenkens –, dass Schleiermacher sich mit Platons 
Autorintention allzu vertraut zeigt. 
 
 
11. DAS VERMITTLUNGSPROBLEM DER PHILOSOPHIE ALS 

PROBLEM IHRER ADÄQUATEN DARSTELLUNG 
 

Schleiermacher belässt es nämlich nicht dabei, mit seiner Übersetzung die Dar-
stellung Platons für sich selbst sprechen zu lassen. Er fühlt sich verpflichtet, sie 
mit seinem vorausgehenden Kommentar zu erklären. Er bemüßigt sich, seine 
Aufwertung der »dunklen« Darstellung Platons zu begründen. Mit seiner Fokus-
sierung auf darstellerische Mittel und Autorintention löst er zwar das Vermitt-
lungsproblem im esoterischen Rezeptionsmodell des Platonismus, zahlt dafür 
aber den Preis, dass eine andere Ausformung des Gestaltungsproblems in seiner 
eigenen rezeptionsästhetischen Explikation wirksam wird: Seine diskursiv vor-
gebrachte Rezeptionsästhetik bietet nämlich Grund für – erstens – berechtigte 
Kritik und – zweitens – ein weitreichendes Missverständnis.  

Die Kritik an Schleiermachers Rezeptionsästhetik lässt sich mit der Tübinger 
Schule als misslungener Kontrollversuch der Philosophievermittlung nachvoll-
ziehen. Die Tübinger Schule, ein 1959 eingeleiteter und kontrovers diskutierter 
Rezeptionsansatz der Platonforschung, sieht sich durchaus der von Schleier-
macher begründeten Aufwertung der Darstellungsmittel Platons verpflichtet. Sie 
diagnostiziert in der Betonung der philosophischen Darstellung jedoch die Ge-
fahr, »dass hinter der literarischen Eigengesetzlichkeit die Frage nach der Einheit 
der Lehre und nach dem System Platons«27 zurücktritt. Diese Gefahr sei – lange 
nach Schleiermacher – mit der Lebensphilosophie, die Platon zum Erzieher re-
duziere, oder mit Jaspers, der nur eine existentialistische Fortführung der unab-
schließbaren sokratischen »Daseinsvergewisserung« annehme, verwirklicht.28 
Dieses Platonbild ist für die Tübinger Schule unannehmbar. »An diesem 
Platonbild ist im Vergleich zu den früheren der Gedanke neu, dass Platon nicht 
nur kein System besessen, sondern absichtlich auf ein System verzichtet und 

                                                             
27  Krämer (1969) S. 199. 
28  Vgl. ebd. S. 199f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 61 

eben dadurch das Wesen des wahren Philosophierens selbst ergriffen habe.«29 
Verloren gehe so jede »sachliche Verbindlichkeit«:30 Philosophie würde sich der 
Beliebigkeit ausliefern. 

In seiner Einleitung zeigt sich Schleiermacher dieser Gefahr bewusst. Ver-
ursacht durch die Besonderheit der Darstellung Platons komme es zu »zwiefa-
chen unrichtigen Urteile[n]«:31 Neben der Unterstellung einer systematischen 
»geheimen Lehre« sei es ebenso falsch, rhapsodisch verfahrende Erkenntnis-
skepsis ohne jede Verbindlichkeit anzunehmen und zu glauben, 

 
»dass es vergeblich sei, in seinen Schriften irgend etwas Ganzes, ja auch nur die ersten 
Grundzüge einer sich selbst gleichen und durch alles hindurchgehenden philosophischen 
Denkart und Lehre aufzusuchen, vielmehr schwanke alles darin, kaum irgend etwas stehe 
in fester Beziehung mit dem übrigen, vielmehr widerstreite häufig eines dem andern, weil 
er nämlich mehr ein übermütiger Dialektiker sei, als ein folgerechter Philosoph, mehr be-
gierig, Andere zu widerlegen als fähig oder gesonnen, ein eignes wohlgegründetes Lehr-
gebäude aufzuführen…«32 

 
Diesem falschen Verständnis wirkt Schleiermacher entgegen, indem er – wieder 
dem Vorbild Schlegels folgend und nach Absonderung der unechten Schriften 
Platons nach Maßgabe ihrer äußeren und inneren »Komposition« – die Dialoge 
in eine »natürliche« Reihenfolge bringt.33 Durch diese ergänzende Ordnungsleis-
tung entsteht eine systematische »organologische Einheit, in welcher Teil und 
Ganzes aufeinander bezogen sind und sich wechselseitig erhellen«:34 So werde 
eine Kohärenz gewisser »größerer Erkenntnisgegenstände« sichtbar.35 

Doch wie schon die Darstellungsmittel Platons soll auch diese Anordnung 
als nicht-diskursives Mittel der adäquaten Darstellung von Philosophie nicht der 
Willkür des Lesers ausgeliefert sein. Der Leser wird nicht mit der platonischen 
»Urschrift«36 alleingelassen; Schleiermacher expliziert seine Ordnungsarbeit im 

                                                             
29  Ebd. S. 200. 
30  Ebd. 
31  Philosophie Platons S. 31. 
32  Ebd. S. 31f. 
33  Vgl. Arndt (1996) S. XX. Damit nähert sich Schleiermacher den Methoden des  

Mittelplatonismus: Ein weiteres Indiz dafür, dass auch dies neue Platonbild noch stark 
vom Platonismus geprägt ist; vgl. auch Arndt (1996) S. XXII. 

34  Arndt (1996) S. XX. 
35  Vgl. Philosophie Platons S. 31. 
36  Jantzen (1996) S. LI zitiert hier Schleiermacher. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


62 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Sinne einer »frühidealistisch-frühromantischen Philosophie«37 ausführlich. Auf 
diese Weise geht er weit über das hinaus, was als reiner Übersetzer-Kommentar 
notwendig wäre und skizziert eine Platon-hermeneutische Skizze. 

Freilich geht Schleiermacher damit noch nicht so weit, Platon einer systema-
tischen Verstehenslehre einzuverleiben: Die Hermeneutik entwickelt er erst spä-
ter.38 Die Rezeption soll dennoch nicht unkontrolliert verlaufen; die Kontrolle 
andererseits nicht zu weit gehen. Der Lektüreeindruck soll nicht beliebig sein 
und doch diskursiv unterbestimmt bleiben. 

 
»Von der Philosophie des Platon selbst soll aber absichtlich, wäre es auch noch so leicht 
und mit wenigem abgetan, hier vorläufig nichts gesagt werden, indem der ganze End-
zweck dieser neuen Darlegung seiner Werke dahin geht, durch die unmittelbare genauere 
Kenntnis derselben allein jedem eine eigne, sei es nun ganz neue oder wenigstens voll-
ständigere, Ansicht von des Mannes Geist und Lehre möglich zu machen. Welchem End-
zweck ja nichts so sehr entgegenarbeiten würde, als ein Bestreben, dem Leser schon im 
Voraus irgend eine Vorstellung einzuflößen.«39 

 
Mit derselben Vorsicht will Schleiermacher sowohl seine Einleitungen als auch 
seine Anmerkungen nicht als theoretisches Gerüst der Platonischen Schriften 
verstanden wissen. Sie »machen keineswegs Anspruch darauf, einen Kommentar 
zu bilden, sondern jene sollen nur vornehmlich die innern und äusseren Verhält-
nisse der platonischen Gespräche so viel nötig auseinandersetzen, diese sollen 
teils jene Ansichten im Einzelnen unterstützen, teils dasjenige erläutern, was un-
kundigeren Lesern minder verständlich sein möchte.«40  

Sind diese Selbstzurücknahmen Schleiermachers überzeugend? Offensicht-
lich haben sie die Form eines Paradoxes, eines performativen Selbstwider-
spruchs: Schleiermacher spricht von der Philosophie Platons, will dabei aber 
nichts darüber gesagt haben; er kommentiert Platon, ohne einen Kommentar ab-
geben zu wollen; er entwirft das Idealbild einer Rezeption, wie sie aber nur – die 
Hervorhebung im Zitat oben belegt es – »fast mit Jedem« gelingt.41 Damit zeigt 

                                                             
37  Arndt (1996) S. XXII. 
38  Vgl. ebd. S. XX. 
39  Philosophie Platons S. 28. 
40  Ebd. S. 23. 
41  Vgl. auch eine weitere, von Szlezák zitierte Passage: »auf diesem Wege, glaubt 

Schleiermacher, habe Platon ›doch auch den noch nicht wissenden Leser ... zum Wis-
sen bringen‹ wollen – wobei die Formulierung ›doch auch‹ verrät, dass Schleierma-
cher sich bewusst ist, dass es mit dieser für uns schlichtweg evidenten Zielsetzung an-

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 63 

sich erneut – und nun für Schleiermacher selbst – ein Vermittlungsproblem so-
wie die nicht ganz glückliche Reaktion des Hermeneutiker-Übersetzers darauf: 
Die bloße nicht-diskursive Geste der Präsentation der Übersetzungen ist nicht 
ausreichend, eine dazugehörige diskursive Theorie wäre zu viel – und deshalb 
wählt Schleiermacher eine Darstellungsweise der Einschränkung. 

 
Neben dem Grund zu berechtigter Kritik bietet Schleiermachers diskursiv vor-
gebrachte Rezeptionsästhetik zweitens Grund für ein weitreichendes Missver-
ständnis. Es ist nämlich verständlich, dass diese subtile Darstellungsweise nicht 
unmissverständlich ist, wenn sie denn überhaupt wahrgenommen wird. Für 
Thomas Szlezák etwa, einen prominenten Vertreter der Tübinger Schule, ist 
Schleiermacher schlicht und einfach der Begründer einer »moderne[n] Theorie 
des platonischen Dialogs«.42 Dieses Schleiermacher-Bild hat einiges für sich: 
Zum einen kann sich Szlezák auf die ungeheure Wirkmächtigkeit berufen, die 
Schleiermachers kurze Einleitung entfaltete. Zum anderen ist sie durchaus die 
Blaupause einer Dialogtheorie, nämlich »als Vorwegnahme grundlegender Prin-
zipien seiner Hermeneutik zu verstehen, wie er sie dann seit 1805 in Halle aus-
gearbeitet hat«, wie Arndt konstatiert.43 Szlezák hat also durchaus gute Argu-
mente gegen den Einwand von Peter M. Steiner, Schleiermacher könne keine 
Theorie unterstellt werden, weil es ihm mit seiner Übersetzung gerade darum 
gegangen sei, das »Problem der Mitteilbarkeit, das sich in Form der platonischen 
Schriften offenbar stellt«44 adäquat zu thematisieren, diese Schriften also gegen 
theoretische Übergriffe zu verteidigen.45 Jede aus Platon abgeleitete Theorie – 
auch eine Rezeptionstheorie – würde die Form der platonischen Schriften nur  
erneut von ihrem Inhalt abtrennen, wo es doch bei Platon gerade um deren 
Untrennbarkeit gehe. 

Dessen ungeachtet zeichnet Szlezák Schleiermachers Einleitung als detail-
lierte und »voll entwickelte Theorie des platonischen Dialogs«, um sie als solche 
mit Recht zu kritisieren. Das Kernargument lautet, dass aus Schleiermachers  
Beschreibung einer rezeptionsästhetischen Idealwirkung ein problematisches 
»Vertrauen in die Allkompetenz der Schrift« spreche. Das Vermittlungsproblem 
der Philosophie – so könnte man formulieren – sei durch ihre wie auch immer 

                                                                                                                                  
gesichts des klaren Textes Platons so seine Schwierigkeiten hat.« (Szlezák (2004) S. 
128.) 

42  Wie Steiner (1996) S. XXXIV Szlezák ganz richtig vorwirft. 
43  Arndt (1996) S. XX. 
44  Steiner (1996) S. XLII. 
45  Vgl. ebd. S. XXXVI ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


64 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

gelungene Darstellung allein nicht zu lösen. Die Vermutung, Platon könne ab-
sichtsvoll und bewusst – also mit voll ausgebildeter Autorintention46 – den 
pragmatischen Unterschied zwischen Gespräch und Text aufheben, nehme zu-
dem Platons Schriftkritik nicht ernst genug: »Die führende Platonhermeneutik 
des 19. und 20. Jh. war nicht unplatonisch, sie war antiplatonisch«, folgert 
Szlezák in einer etwas drastischen Formulierung.47 

Gegen eine solcherart verheerende Rezeptionsästhetik setzt die Tübinger 
Schule ihre Annahme einer »ungeschriebenen Lehre«. Sie geht davon aus, dass 
Platon sein höchstes Wissen in seinen Schriften nur andeutend (nicht diskursiv) 
benannt, es jedoch in mündlicher Rede, vor einem Kreis ausgewählter Schüler 
explizit (diskursiv) ausgeführt habe. Ihre Aufgabe sieht die Tübinger Schule nun 
darin, dieses höchste Wissen »durch die philologische Rekonstruktion der indi-
rekten Überlieferung«, also vor allem aus Zeugnissen Dritter, wiederzugewin-
nen. Aber auch die platonischen Schriften werden herangezogen. Gerade die von 
Schleiermacher initiierten Bemühungen um die Form der platonischen Schriften 
sollen Hinweise auf ein nicht in den Dialogen expliziertes Wissen sammeln hel-
fen und sich somit in den Dienst der »ungeschriebenen Lehre« stellen.48 

Die Tübinger Bemühungen können jedoch keine überzeugende Alternative 
zur Schleiermacherschen »Rezeptionsästhetik« bieten. Jedenfalls löst ihre »un-
geschriebene Lehre« das Vermittlungsproblem der Philosophie nicht, wie eine 
systematische Untersuchung der zwei möglichen Annahmen, die für eine Rekon-
struktion einer platonischen ungeschriebenen Lehre nötig sind, zeigen kann. 

Die erste Annahme legt nahe, Platon habe aus kontingenten Gründen sein 
höchstes Wissen nicht der Schrift anvertrauen wollen. Nur aus solchen Gründen, 
die also nicht in diesem Wissen selbst liegen, und die politischer oder institutio-
neller Art gewesen sein mögen, hätte er eine jederzeit (also auch nach 2500  
Jahren) diskursiv fixierbare Lehre ausschließlich mündlich weitergegeben. Diese 
Meinung war in der Platonrezeption nicht unüblich. Tennemann nahm bei-
spielsweise an, Platon habe sich mit der Dialogform politisch unangreifbar  

                                                             
46  Szlezák trifft Schleiermachers allzu große Vertrautheit mit Platons Autorintention, 

wenn er dessen Beschreibung von Platons Werk zitiert: »Es ist mit ›großer Absicht-
lichkeit› geschrieben, d.h. reflektiert angelegt und bewusst durchgeführt.« (Szlezák 
(2004) S. 127.) 

47  Szlezák (2004) S. 141. 
48  »Uns [bleibt] keine andere Wahl als Schleiermacher auf dem durch ihn selbst aufge-

wiesenen Weg zu überwinden«, schließt Szlezák seinen Aufsatz (Szlezák (2004) S. 
144). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 65 

machen wollen.49 Würde Platon hingegen aus wissensimmanenten, nicht-
kontingenten Gründen sein Wissen nicht diskursiv der Schrift anvertraut haben 
(etwa weil Wissen mit religiöser Scheu zu begegnen sei und es eine seltene ethi-
sche Reife der Zuhörer voraussetze – wie Szlezák vorschlägt50 – oder ganz ähn-
lich, weil ihm die prekären pragmatischen Umstände der Wissensvermittlung 
bewusst waren – wie oben in A.4 analysiert wurde), so wäre es eben prinzipiell, 
selbst von der Tübinger Schule, nicht diskursiv darzustellen. Es leuchtet also ein, 
dass Schleiermacher als mögliche Gründe für eine geheime Lehre nur kontingen-
te Umstände in Erwägung zieht. Szlezák benennt sie als »das politische und das 
didaktische Motiv«51 und erhebt keine Einwände gegen ihre Entkräftung durch 
Schleiermacher. Dass Szlezák Schleiermacher hingegen vorwirft, er habe diese 
»Motive« übergangen, gibt Anlass zu folgender Vermutung. Platon könnte für 
seine Geheimhaltung zwar ethische und religiöse Motive (von nur persönlicher 
Relevanz) gehabt haben, diese wären aber keine Gründe, die prinzipiell wirksam 
wären und auch heute noch Geltung hätten. Platon hätte also das höchste Wissen 
aus einer Idiosynkrasie heraus für nicht-diskursiv gehalten, wo es doch sehr 
wohl diskursiv sei. Dieser Gedanke führt zur zweiten Annahme. 

Die zweite Annahme würde davon ausgehen, dass Platon wegen einer spezi-
fischen Unfähigkeit sein ungeschriebenes Wissen nicht diskursiv explizieren 
konnte. Er könnte ein wie immer redegewandter und menschenkundiger Päda-
goge, aber ein weniger fähiger Autor gewesen sein: jedenfalls der Diskursivität – 
vielleicht einfach aufgrund seiner Zeitumstände – weniger mächtig als heutige 
Philosophen. Diese gewissermaßen arrogante Position ist nach der Entwicklung 
der Philosophie zum Begriffsdenken und ihrer Verlagerung in die akademische 
Welt durchaus nachvollziehbar: Spuren davon finden sich selbst bei Schleierma-
cher,52 aber auch bei Kant,53 und im Gedankenexperiment ließe sich vorstellen, 

                                                             
49  Vgl. Steiner (1996) S. XXXVIII f. Für Steiner ist es genau die Unterstellung einer pla-

tonischen »Geheimhaltung«, die Tennemann mit Szlezák verbindet, und die beide von 
Schleiermacher trennt (vgl. ebd. S. XL). Szlezák verwahrt sich dagegen: Platons Mo-
tivation sei nicht im Wunsch nach Geheimhaltung zu suchen. Dieser Ausschluss 
macht die unten besprochenen idiosynkratischen Vorbehalte Platons gegenüber dis-
kursiver Explikation noch wahrscheinlicher – und damit den Verdacht einer Abwer-
tung der platonischen gegenüber den Tübinger Schriften. 

50  Vgl. Szlezák (2004) S. 138. 
51  Ebd. 
52  Vgl. die folgende Darstellung der Schleiermacherschen Analyse der Schriftkritik im 

nächsten Kapitel. 
53  Vgl. die in B.1 dargestellte Platonrezeption Kants. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


66 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

auf welche Vorbehalte ein als Hausarbeit abgegebener platonischer Dialog sto-
ßen würde. Nicht zuletzt erweckt aber auch die Tübinger Schule – deren Kron-
zeuge Aristoteles ebenjenes Begriffsdenken einleitete – den Eindruck dieser 
Überlegenheit. 54 Steiner etwa wendet ein: »Dabei ist impliziert, dass wer so […] 
denkt, sich jedenfalls, was die Schriftlichkeit angeht, in einer Platon überlegenen 
Position zu befinden behaupten muss.«55 Dieser sehr berechtigte Einwand gleicht 
jener ebenfalls berechtigten Kritik an Schleiermacher, er überschätze die Schrift 
und bringe sich damit in einen Gegensatz zu Platon und dessen Schriftkritik; tat-
sächlich scheint die Tübinger Schule der Schriftkritik in Bezug auf Platons 
Schriften, nicht aber auf ihre eigenen folgen zu wollen. Genau wie Schleierma-
cher seine Rezeptionsästhetik relativiert, relativiert indessen auch H.J. Krämer 
diesen überlegenen Status der ungeschriebenen Lehre »zur Abwehr von Miss-
verständnissen«: Aus der Tübinger »ungeschriebenen Lehre« folge »weder eine 
›Geheimlehre‹ noch eine Abwertung der platonischen Schriften noch auch ein 
Dogmatismus der platonischen Philosophie.«56 

Mit dieser Relativierung eines überlegenen Status gegenüber den platoni-
schen Dialogen gibt die Tübinger Schule das letztmögliche systematische Argu-
ment dafür aus der Hand, dass Platon überhaupt eine »ungeschriebene Lehre« 
gehabt haben soll. Die Tübinger Rekonstruktionsversuche sind damit als Platon-
Interpretation nicht überzeugender als die kritisierte Rezeptionsästhetik Schleier-
machers. Wenn die Annahme einer »ungeschriebenen Lehre« dennoch in gewisser 

                                                             
54  Ein weiteres Beispiel akademischer Arroganz findet sich in der Tübinger Schule, 

wenn Szlezák zwar die Leistung (oder wohl eher die Wirkungsmacht) Schleierma-
chers würdigt, aber – wegen dessen fehlenden akademischen Abschlüssen, an Schlei-
ermachers Kompetenz als Philologe und Philosophiehistoriker zweifelt: »Doppelt un-
vollständig blieb dann auch seine Detailbeschäftigung mit platonischen Problemen 
[…], wozu Schleiermacher bei seinem Beruf als Prediger wohl auch nicht die Zeit ge-
habt hätte; sie blieben also selektiv. Schleiermacher war nicht Philologe (auch wenn er 
das Fach in Halle zwei Jahre studiert hatte), und er war von Beruf nicht Philosophie-
historiker.« (Szlezák (2004) S. 125.) 

55  Steiner (1996) S. XLIII. 
56  Krämer (1968) S. 150. Übrigens hatte Krämer selbst ursprünglich die »ungeschriebe-

ne« als »Geheimlehre« verstanden, wie Ferber bemerkt (vgl. Ferber (2007) S. 15). In-
konsistenzen wie diese zeigen, dass die Tübinger Lehre Entwicklungen durchlief und 
aus verschiedenen Stimmen besteht. Die oben vorgenommene systematische Untersu-
chung über die Tübinger Annahmen für die Gründe einer »ungeschriebenen Lehre« 
nimmt dennoch in Anspruch, zumindest als eine Art Koordinatensystem die gesamte 
Tübinger Schule abzudecken, wie ich selbst stichprobenartig geprüft habe. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 67 

Weise aufrecht erhalten werden kann, so eher als philologisch-historisch ausge-
richtete Platonforschung und nicht als philosophische, sich selbst immer kritisch 
mitbedenkende Interpretation – und somit auch nicht als Lösungsversuch des 
Gestaltungsproblems der Philosophie. Die Tübinger Forschungen legen dies 
selbst nahe. Sie verstehen sich zu einem großen Teil als philologische Beiträge 
zu bisher ungelösten semantischen Einzelproblemen in Platons Schriften. Damit 
verweigert sich die Tübinger Schule der Herausforderung des platonischen Ver-
mittlungsproblems oder gibt es schlicht auf. Die Dimension des Nicht-
Diskursiven geht verloren.57 

So erklären sich auch die besonders kontroversen Reaktionen auf die Tübin-
ger Schule. Insofern sie der Platonforschung erhellende Einsichten beisteuern 
konnte, wurde ihr Beitrag begrüßt. Auf heftige Ablehnung stieß sie jedoch im-
mer dann, wenn der Eindruck entstand, ihr Ansatz entstellte Platon und vernich-
tete eine ganze Dimension seines Werkes. 

 
 

12. DAS HERMENEUTISCHE SCHEITERN    
 AM DARSTELLUNGSPROBLEM 

 
Analog zu den oben beschriebenen Platonrenaissancen und -bildern um 1500 
und 1800 mit ihren spezifischen Schwachstellen gestalten sich auch die Rezeptio-
nen der platonischen Schriftkritik. Auffällig ist allerdings die Tendenz, dass die 
Schriftkritik als immer zentralere Stelle wahrgenommen wird und schließlich 
auch das Medium der Schrift immer deutlicher als relevant, wenn nicht ent-
scheidend, wahrgenommen wird. 

                                                             
57  Nota bene: Sie geht auch dort verloren, wo sich sorgfältig argumentierende Vertreter 

der »ungeschriebenen Lehre« wie Rafael Ferber ausführlich mit der Frage beschäfti-
gen: Warum hat Platon die »ungeschriebene Lehre« nicht geschrieben? Sie geht da-
rüber hinaus – wie die folgenden Kapitel zeigen – selbst in Platon-Deutungen verlo-
ren, die Schleiermacher folgen oder gar sein rezeptionsästhetisches Scheitern zu 
kompensieren versuchen. Sie geht verloren, wo dieser Verlust bemerkt und beklagt 
wird. Ihr Verlust droht sogar dort, wo die Schrift als nicht-kontingente Ursache für das 
Vermittlungsproblem der Philosophie erkannt wird. Die Dimension des Nicht-
Diskursiven droht überall dort verlorenzugehen, wo sie diskursiv thematisiert wird: 
selbst in Schleiermachers Hermeneutik und selbst in einer Dissertation wie dieser – 
jedenfalls leichter als in Schleiermachers Platon-Übersetzungen oder in einem Buch-
Bausatz wie Kant für die Hand. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


68 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Wie Klaus W. Hempfer bemerkt, wurde »die Paradoxalität von Platons 
schriftlicher Schriftkritik […] nicht erst der (post-)romantischen Platonexegese 
zum Problem. Nach Hinweisen bereits in der (Spät-)Antike wird es vor allem bei 
italienischen Renaissance-Autoren thematisch.«58 Konkret verweist Hempfer auf 
Ficino und Tasso. Ficino – ausgerechnet jener der beiden Autoren, der Philosoph 
beziehungsweise Philologe war, möchte man betonen – habe allerdings »das 
Problem eher entschärft«,59 was sich mit der von Detlef Thiel wiedergegebenen 
Einschätzung trifft, Ficino scheine »bei einer eher unkritischen Paraphrase ste-
henzubleiben«.60 Tasso hingegen – bezeichnenderweise der Dichter – habe (»in 
einem Dialog!«) die Schriftkritik zum Anlass genommen, das traditionelle Ver-
hältnis von Stimme und Schrift, von Mündlichkeit und Schriftlichkeit umzukeh-
ren.61 

Weitaus mehr Aufmerksamkeit erregte die Schriftkritik seit der Epochen-
schwelle um 1800. Tennemann »war vor 1804 [als Schleiermachers erste Platon-
Übersetzungen erschienen] einer der ersten, der die Bedeutung der Schriftkritik 
des Phaidros und des ›Siebten Briefs‹ Ernst nahm.«62 Sowohl im ersten Band 
seines Werks System der Platonischen Philosophie (1792)63 als auch im zweiten 
Band seiner Geschichte der Philosophie (1799)64 zitiert er die Schriftkritik des 
Phaidros in voller Länge, um sie anschließend zu interpretieren. Dabei bewegt 
sich Tennemann noch weitgehend in der Tradition des Begriffsdenkens: Schrift-
kritik ist für ihn (diskursive) Kritik am Medium Schrift, wobei er diese Kritik 
sich nur auf Platons eigene Schriften erstrecken sieht, nicht auf philosophische 
Schriften überhaupt. Tennemann reagiert auf die Schriftkritik erstens, in dem er 
Platon als Esoteriker darstellt, der mündlich oder mit geheimen Schriften für  
einen kleinen Kreis gewirkt habe und dessen Schriften also als Spielerei, als 
»äußeres Gewand« anzusehen seien.65 Seine eigene Interpretation sieht er von 
der Schriftkritik nicht tangiert, was insofern logisch ist, als er zweitens die 
Schriftkritik dergestalt relativiert, dass er das Niveau philosophischen Schreibens 
zu Platons Zeiten für noch nicht ausgereift erklärt – wohingegen die inzwischen 
erreichte begriffliche Schärfe sehr wohl zur Vermittlung philosophischer  

                                                             
58  Hempfer (2002) S. 9. 
59  Ebd. 
60  Thiel (2003) S. 135. 
61  Vgl. Hempfer (2002) S. 9. 
62  Steiner (1996) S. XXXVII. 
63  Vgl. Tennemann (1792) S. 129-138. 
64  Vgl. Tennemann (1799) S. 207-214. 
65  Vgl. Tennemann (1792) S. 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 69 

Erkenntnis geeignet sei.66 Demgemäß sieht Tennemann seine Aufgabe darin, 
»die einzelnen Gedanken von dem zufälligen Gewande der Einkleidung 
ab[zu]sonder[n]«,67 mithin die Spielerei der platonischen Schrift in ernsthafte 
Texte zu verwandeln.  

Wenn das bis dahin unüblich große Interesse, das Tennemann der Schrift-
kritik entgegenbringt, möglicherweise ein gewisses Misstrauen in das Begriffs-
denken signalisiert, so ist seine Interpretation der Schriftkritik doch noch ganz 
vom Denken der Diskursivität geprägt. Was bei Platon auf ein Vermittlungs-
problem der Philosophie hindeutet, wird zwar anerkannt, doch soll es einer be-
grifflichen Lösung zugeführt werden. Und nicht anders die Schriftkritik:68 Die 
Interpretation, die Tenneman ihr widmet, wiederholt also noch einmal das oben 
bereits dargestellte platonistische Platonbild um 1800. Die Interpretation hinge-
gen, die ihr Schleiermacher widmet, verläuft gewissermaßen konträr dazu. 
Schleiermacher setzt nicht auf scharfe Begrifflichkeit (Diskursivität), sondern 
auf eine Art kunstfertige Dialogizität (Nicht-Diskursivität). Wenn seine Interpre-
tation der Schriftkritik im Folgenden nachgezeichnet wird, zeigt sich also erneut 
Schleiermachers Distanzierung vom Begriffsdenken, wobei nicht zuletzt deren 
Kritikwürdigkeit – drastischer: deren Scheitern – deutlich wird. 

Auch Schleiermacher lässt sich – in der »Einleitung« zu seiner Phaidros-
Übersetzung, aber auch in seiner Meta-»Einleitung« zu allen Einleitungen – 
nicht allzu lange von der Schriftkritik irritieren. Er erklärt sie zunächst biogra-
phisch: Phaidros sei ein Dialog des jungen Platon, und die Schriftkritik drücke 
dessen Verehrung des sokratischen Lehrgesprächs als Skepsis gegenüber der 
schriftlichen Philosophievermittlung aus.69 Platons Invektiven gegen die Schrift 
seien zu verstehen als  

 
»Rechtfertigung des Sokrates über sein Nichtschreiben, und als Begeisterung von seiner 
Lehrart, welcher in Schriften ähnlich zu werden Platon damals noch verzweifelte, es aber 
hernach doch lernte, und nicht damit endigte, an eine so weitgehende Unmitteilbarkeit der 

                                                             
66  Vgl. Tennemann (1799) S. 214f. 
67  Tennemann (1792) S. 84. 
68  An dieser Stelle wird wieder deutlich, wie sehr die Tübinger Schule in der Tradition 

des begrifflichen Denkens steht, aber auch, was diese Position so seltsam macht: Das 
Vertrauen in das Vermögen des begrifflichen Denkens ist inzwischen nicht mehr so 
groß wie zu Tennemanns Zeiten; und zumindest wird eine Reflexion über den Status 
der eigenen Begriffsarbeit erwartet. 

69  Vgl. Philosophie Platons S. 39f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


70 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Philosophie zu glauben, wenn gleich er, wie wir sehen, von Anfang an wohl wusste, dass 
sie historisch nicht könne erlernt werden.«70  

 
Der Sokrates-Schüler Platon habe zwar ein neues Medium genutzt, das er zu-
nächst für defizitär hielt, dessen Beherrschung in der Folgezeit allerdings derma-
ßen perfektioniert, dass er dessen vermeintliche Mängel zu kompensieren ver-
mocht habe. »Da nun ungeachtet dieser Klagen [über die Schrift; H.D.] Platon 
von der ersten Männlichkeit an bis in das späteste Alter so vieles geschrieben 
hat: so ist offenbar, er muss gesucht haben, auch die schriftliche Belehrung jener 
besseren [mündlichen; H.D.] so ähnlich zu machen als möglich, und es muss ihm 
damit auch gelungen sein.«71 

Während Tennemann gewissermaßen die Übersetzung der Dialoge in die 
(begriffliche) Sprache der Philosophie forderte, besteht Schleiermacher darauf, 
Platon als Künstler des schriftlichen Dialogs ernst zu nehmen, um ihn als Philo-
soph ernst zu nehmen. Die Schriftkritik ist für ihn endgültig keine Kritik an der 
Vermittlungsleistung des Mediums Schrift mehr (die zur Mündlichkeit der Lehre 
zwingen würde, falls sie nicht formvergessen ignoriert würde), sondern eine Kri-
tik an einer unzulänglichen Darstellung im Medium der Schrift. Schrift kann – 
Platon beweise das – ein vollkommener Ersatz für die Rede sein, wenn ihre Dar-
stellung entsprechend kunstvoll ausfällt. Diese Hochschätzung Platons ist mit ei-
ner Hochschätzung der Schrift verbunden, die – mit der Tübinger Schule – zu-
recht als Überschätzung der Schrift kritisiert werden kann und letztlich der 
Schriftkritik nicht gerecht wird. 

Schleiermachers Schriftkritik-Interpretation überzeugt auch aus anderen 
Gründen nicht vollständig. Zum einen übersieht er, dass seine Etablierung  
Platons als Darstellungs-Künstler, dass also Nicht-Diskursivität als Lösung des 
Vermittlungsproblems, erst durch diskursive Unterstützung möglich ist. Die blo-
ße Präsentation der Übersetzung reicht ohne eine entsprechende Erklärung nicht 
aus. Zum anderen gilt die Schleiermachersche Chronologie der Schriften Platons 
inzwischen als überholt und der Phaidros als mittleres Werk.72 Dass Schleier-
macher jedenfalls nicht so weit ging, die Schrift höher als die Rede einzuschätzen, 
dokumentiert beispielsweise der oben unterstrichene, letzte Halbsatz im Zitat:73 

                                                             
70  Ebd. S. 86. 
71  Ebd. S. 40. 
72  Vgl. Arndt (1996) S. XXI. 
73  Was Schleiermacher (mit Kant, vgl. B.I.3) Philosophie »historisch« lernen nennt, 

meint Philosophiegeschichte oder philosophische Lehrbücher zu lernen, ohne dabei 
eigene Gedanken zu entwickeln und in diesem Sinne zu philosophieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 71 

Anscheinend kann Philosophie auch schriftlich nur insofern vermittelt werden, 
als sie überhaupt vermittelbar ist. Dennoch verbleibt der Eindruck, Schleier-
machers Rezeptionsästhetik sei ein unangemessen optimistischer oder unange-
messen dargestellter Ansatz. 

 
In jüngerer Zeit sind eine Reihe von Ergänzungen des Schleiermacherschen An-
satzes vorgestellt worden, deren Gemeinsamkeit darin besteht, dass erstens die 
Schriftkritik in deren Zentrum gerückt ist. Sie scheinen zweitens auf den Vor-
wurf der Überschätzung der Schrift zu reagieren (den die Tübinger Schule an 
Schleiermacher richtete, der ihr aber selbst ebenso gemacht werden muss), und 
zwar, indem sie jene Kritik am Denken der Hermeneutik integrieren, wie sie 
vom Poststrukturalismus geäußert worden ist. Derrida formuliert sie beispiels-
weise in seinem Aufsatz »Signatur, Ereignis, Kontext« als Kritik am sogenann-
ten Code-Modell.74 Demnach kann der Rezeptionsprozess nie kontrolliert wer-
den, wie es eine Rezeptionsästhetik (aber auch das esoterische Rezeptionsmodell 
des Platonismus oder die Formvergessenheit) versucht. 

In ihrem Aufsatz »Platons Dialoge als Hypomnemata« zieht Dorothea Frede 
aus der Schriftkritik die Konsequenz, Platons Schriften seien als Erinnerungs-
bilder zu verstehen. Die entscheidende Frage lautet nun, wie »zwischen ernst 
gemeinten ›Erinnerungen‹ und scherzhaftem Beiwerk« unterschieden werden 
kann.75 Frede supplementiert Platon weder eine Lehre noch erklärt sie die plato-
nische Darstellung zu jenem Mittel, das dem Leser schon die – einer ominösen 
Autorintention gemäß – richtige Richtung weisen werde. Stattdessen erweitert 
sie Schleiermachers rezeptionsästhetisches Modell, indem sie den Leser vom 
bloßen Decodierer der platonischen Kunst zur entscheidenden Instanz über den 
Sinn des Textes aufwertet. Als solcher bedarf der Rezipient »ausgedehnter Stu-
dien, Übung und langer Erfahrung«,76 wie sie betont. Weil diese Eigenschaften 
als harte Kriterien jedoch wenig tauglich sind, endet sie mit jenem Appell, zu 
dem sie auch die Schriftkritik erklärt: »Bei der Platonexegese sind also Finger-
spitzengefühl und Selbstbescheidung immer dringend angezeigt.«77 

Auch Klaus W. Hempfer versucht in »Lektüren von Dialogen« eine Erwei-
terung der Rezeptionsästhetik: Gefragt sei eine »Hermeneutik des Dialogs,  
die keine dialogische Hermeneutik mehr sein kann.«78 Schleiermacher, dessen 

                                                             
74  Vgl. SEK, vor allem S. 144f. 
75  Vgl. Frede (2006) S. 42. 
76  Ebd. S. 43f. 
77  Ebd. S. 58. 
78  Hempfer (2002) S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


72 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Nachfolgern Jaspers, Friedländer und Gadamer wirft er ebenso wie der Tübinger 
Schule vor, mit ihren Platonrezeptionen in eine »performative Falle«79 getappt 
zu sein. Sie besteht darin, die »Dialogsebene« (oder Inhaltsebene) mit der »Re-
zeptionsebene« zu verwechseln oder mit anderen Worten: den Autor Platon mit 
seiner Figur Sokrates gleichzusetzen. Platon lasse nicht etwa Sokrates als Stell-
vertreter reden und handeln, sondern vielmehr enthalte er sich jeder wie auch 
immer indirekten Kommunikation einer eigenen Position, um stattdessen die 
Bedingungen von Philosophievermittlung zu inszenieren.80 Wenn Schleier-
macher – so ergibt sich aus dieser Analyse – Platons Autorintention von der Fi-
gur des platonischen Sokrates ableitet, so übersieht er, dass Platon in seinen Dia-
logen (anders als Aristoteles, der sich auch in der Dialogform versuchte)81 selbst 
nicht als Figur auftritt und auch keine Autorintention in Form von Proömien  
äußert;82 nur in den in ihren Echtheit umstrittenen Briefen lässt sich wegen der 
Ich-Form mit deutlicher Berechtigung auf die Intention des Autors schließen. 

Nicht anders versteht Hempfer die Schriftkritik. Sie weise auf ihren eigenen 
Inszenierungscharakter hin, ohne in ihrer Paradoxalität von einer »Autorinten-
tion« entschärft werden zu können; sie zeige dem Leser das Darstellungsproblem 
der Philosophie, ohne es für ihn zu lösen. Dieser Lesart gelingt es, so Hempfer, 
den kritisierten Rezeptionsmodellen zu entgehen, ohne die Schriftkritik zu einem 
Spiel zu reduzieren, das sich jedem Ernst entziehe.83 

Auch wenn Hempfer und Frede in ihrer postmodern inspirierten Erweiterung 
der Schleiermacherschen Rezeptionsästhetik den Spielraum des Rezipienten signi-
fikant erhöht wissen wollen, verbleiben sie doch im Bannkreis der Hermeneutik. 
Denn wie schon für Schleiermacher zielen auch für sie die Darstellungsmittel 
Platons auf die »eigene« Gedankenerzeugung des Lesers ab. Doch diese neue 
Macht des Rezipienten darf nicht zu weit gehen und muss kontrolliert werden. 
Diese Kontrolle erfolgt nun sogar ausschließlich über ihre eigenen diskursiv dar-
gelegten Interpretationen. 

Obwohl Hempfer und Frede die Schriftkritik ernster nehmen als Schleier-
macher und ihr zunächst gerechter zu werden scheinen, nehmen sie ihre eigenen 
Schriften implizit davon aus. Indem sie in Bezug auf Platon jener Kritik an der 
Überschätzung der Schrift entgehen wollen, verlassen sie sich in ihren eigenen 

                                                             
79  Ebd. S. 6. 
80  Vgl. ebd. 
81  Vgl. Flashar (2011) S. 166f. Hierin zeigt sich ein weiterer Beleg für die Formblindheit 

des Aristoteles, der seine Dialoge rein pädagogisch-populär gestaltet. 
82  Vgl. auch Blößner (2007) S. 251. 
83  Vgl. Hempfer (2002) S. 7f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 73 

Schriften auf nichts anderes als auf die Schrift: Sie versuchen, diskursiv zu über-
zeugen, ohne selbst eigene »Erinnerungsbilder«, wie Frede es nennt, zu zeichnen 
oder die Philosophievermittlung zu »inszenieren«, wie Hempfer es beschreibt. 
So geht auch bei diesen hermeneutischen Interpretationen die Dimension der 
Nicht-Diskursiven verloren; nicht weil sie übersehen würde, wie von der Tübin-
ger Schule, sondern weil Platons Hinweis darauf in die Diskursivität übersetzt 
wird. Insofern scheitern auch sie am Darstellungsproblem der Philosophie. 
 
 
13. DIE FOKUSSIERUNG AUF DIE SCHRIFTKRITIK  
 UND DIE ZUNEHMENDE REFLEXION    
 DES GESTALTUNGSPROBLEMS 

 
Wolfgang Wieland, ein Schüler Gadamers, der ebenfalls den Schleier-
macherschen Ansatz weiterführt, ist sich bewusst, dass die diskursive Erklärung 
des Nicht-Diskursiven den Verlust einer Dimension bedeutet. In seiner einfluss-
reichen Monographie Platon und die Formen des Wissens (1982) ist ebenfalls 
die Schriftkritik von zentraler Bedeutung. Er widmet ihr das erste Drittel seines 
Buches und behauptet sogar: »Bei jedem Versuch, Platons Philosophieren zu 
verstehen, kommt diesen Stellen [der Schriftkritik; H.D.] und ihrer Deutung eine 
Schlüsselfunktion zu.«84 Wielands Darstellung unternimmt nun eine Ausweitung 
der Schriftkritik zur Gestaltungskritik, die das Problem der Gestaltung von Phi-
losophie problematisiert. Seine These konzentriert sich in dem Satz:  

 
»Platon macht denn auch immer wieder auf die inneren Grenzen aufmerksam, die der 
Möglichkeit gezogen sind, Wissen in der Gestalt von Aussagen zu objektivieren und mit-
zuteilen. Das geschieht beispielsweise in der Schriftkritik; sie ist ihrem Gehalt nach zu-
gleich eine Kritik des propositionalen Wissens überhaupt.«85  

 
Anders ausgedrückt: Das Verständnis von Philosophie überhaupt und das  
Verständnis der platonischen Schriftkritik bedingen einander. Für Wieland  
besagt die Schriftkritik, dass sich philosophische Erkenntnis nicht propositional 
fixieren lässt – ob schriftlich oder mündlich, ist dabei von untergeordneter  
Bedeutung. Das Wissen, das Philosophie zu vermitteln hat, ist also letztlich 

                                                             
84  Wieland (1982) S. 13. 
85  Ebd. S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

nicht-propositionaler Natur; und deswegen komme es auf die Gestaltung und den 
Blick für diese Gestaltung an.86 

Dabei geht es Wieland keineswegs darum, propositionales Wissen aus der 
Philosophie auszuschließen. Er betont sogar an zahlreichen Stellen dessen Wert: 
Nichtpropositionales Wissen, das als unmittelbar evident nicht mitteilbar ist, ob-
jektiviert sich in Aussagen, wird mitteilbar, gegenstandsbezogen, überprüfbar,87 
ermöglicht so »Differenzierung«, »Klarheit« und »Präzision«.88 In vielen Fällen 
– besonders deutlich beim Erfahrungswissen – bedingen sich nichtpropositiona-
les und propositionales Wissen, gehen ineinander über.89 Und doch rückt Wie-
land nicht dieses Miteinander in den Fokus seiner Aufmerksamkeit, sondern das 
Gegeneinander, oder vielmehr: das Miteinander ist für ihn sogar der Grund für 
seine Zuspitzung als Gegeneinander. Denn das propositionale Wissen ist in der 
Philosophie nicht nur wertvoll, es ist sogar unabdingbar; und darin liege eine un-
heilvolle Dominanz, die sich in der Neuzeit sogar zunehmend verstärke. Philo-
sophie werde »unter den Bedingungen der philosophischen Diskussionen unserer 
Tage« selbstverständlich als an Propositionen gebunden wahrgenommen90 – eine 
Tendenz, die sich »durch die philosophischen Bemühungen der Gegenwart« ver-
stärkt habe.91 Der »Propositionalismus«92 wird dargestellt als »Zauberkreis der 
Texte«,93 in den man jederzeit eingeladen sei einzutreten, der aber den Blick ver-
enge, Naivität und Einseitigkeit fördere94 und aus dem herauszufinden zuneh-
mend schwieriger werde – ein echtes »Dilemma«, das den Tenor von Wielands 
Buch bestimmt.95 

 
»Der Propositionalismus bezeichnet ohne Zweifel ein universal anwendbares Methoden-
konzept der Philosophie. Denn kein Gegenstand ist zu abgelegen oder zu verborgen,  
als dass man nicht doch irgendeine mitteilbare Aussage in Bezug auf ihn formulieren 
könnte, die sich zum Gegenstand einer propositionalen Analyse und damit zugleich  
zum Primärobjekt der philosophischen Reflexion machen ließe. […] Jeder Akt der 

                                                             
86  Vgl. ebd. S. 11, 57 und 68. 
87  Vgl. ebd. S. 225 und 233. 
88  Ebd. S. 8. 
89  Vgl. ebd. S. 230ff. 
90  Vgl. ebd. S. 224. 
91  Vgl. ebd. S. 8 sowie 224-236. 
92  Ebd. S. 225. 
93  Ebd. S. 8. 
94  Vgl. ebd. sowie S. 39 und 67. 
95  Vgl. ebd., besonders S. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 75 

Propositionalisierung zwingt zum Verzicht auf ein Stück Unmittelbarkeit, die sich als sol-
che durch keine Reflexion, auch nicht durch eine propositionalistisch orientierte Reflexi-
on, wieder einholen lässt. Gewiss kann sich eine neue Reflexion auf den so vernachlässig-
ten Restbestand richten. Doch auf diese Weise gelangt man immer nur zu neuen 
Zuordnungen von Aussagen, die man dann als solche wieder analysieren kann.«96 

 
Platon wird von Wieland nun zugestanden, durch seine künstlerische Gestal-
tungsmacht den Bannkreis der Propositionalität zu überwinden97 und die »Verle-
genheit« des nichtpropositionalen Wissens auszugleichen.98 Platon habe zwar die 
Leistung der Propositionalisierung sogar als erster gewürdigt,99 aber sich eben 
nicht nur darauf verlassen. Zwar habe er ein System von Propositionen, die 
»Ideenlehre« entworfen, aber nur als »Eröffnungszug«,100 als »Ideenannah-
me«.101 In Platons Schriften konstituiere sich eine »Spannung […], die zwischen 
den im geschriebenen Werk überlieferten Sätzen und dem besteht, was nur mit 
Hilfe dieser Sätze ausgedrückt und gezeigt wird, ohne dass es hingegen von ih-
nen als semantisches Korrelat auf thematische Weise intendiert würde«.102 

Was Wieland (als Nachfolger Schleiermachers)103 Platon oder (als Schüler 
Gadamers) allenfalls den »klassischen Autoren«104 zugesteht, lässt er bei wissen-
schaftlichen Texten über Platon, nicht zuletzt bei seinen eigenen Überlegungen 
nicht gelten. Jene könnten über ihr Sagen hinaus auch Zeigen; diese müssten sich 
auf das Sagen beschränken. Wenn über nicht-propositionales Wissen geschrie-
ben würde, dürfe nicht aus dem Blick geraten, dass propositionales Schreiben 
dem Wahrheitsbegriff verpflichtet bleibe,105 auch wenn nichtpropositionales 
Wissen selbst nicht dem Bivalenzprinzip unterliege.106 Und ebenso wenig dürfe 
man über die »Form« (auch wenn sie bei der Darstellung nichtpropositionalen 
Wissens eine tragende Rolle spiele) die »Inhalte« vergessen.107 Auf diese Weise 

                                                             
96   Ebd. S. 226f. 
97   Vgl. ebd. S. 39 und 69. 
98   Ebd. S. 234; vgl. auch S. 228 und 100. 
99   Vgl. ebd. S. 228. 
100  Ebd. 
101  Vgl. ebd. S. 99ff. 
102  Ebd. S. 324. 
103  Vgl. ebd. S. 50f. 
104  Vgl. ebd. S. 10. 
105  Vgl. ebd. S. 7ff. 
106  Vgl. ebd. S. 228f. 
107  Vgl. ebd. S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


76 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

verteidigt Wieland seinen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und philosophische 
Relevanz gegen mögliche Vorwürfen des »Ästhetizismus, Romantizismus oder 
Irrationalismus«, die er ähnlich positionierten Interpretationen wie der seinigen 
durchaus zu Recht gemacht sieht.108 Doch dafür hat er einen Preis zu zahlen: Er 
kann nicht selbst mit der Geste Platons reden, sondern nur über Platons Geste, 
deren unausweichlichen Verlust er wieder und wieder thematisiert:109 

 
»Alles lässt sich zum Gegenstand einer Aussage machen. Daher ist jeder Versuch legitim, 
beispielsweise auch Platons Texte und das, was sich in ihnen zeigt, zum Gegenstand von 
Interpretationsaussagen zu machen. […] Doch wie genau diese Projektion auch immer 
ausfallen mag, – man kann nicht umhin, den Verlust einer ganzen Dimension in Kauf zu 
nehmen. Auch die beste Interpretation […] würde sich selbst verkennen, bliebe sie sich 
nicht bewusst, dass sie […] – in Platons Bildersprache ausgedrückt – den Bereich der 
Schatten niemals verlassen kann.«110 

                                                             
108  Vgl. ebd. 
109  Beispielsweise ebd. S. 67: »Man kann versuchen, mit Hilfe von Aussagen über das 

zu reden, was von Platon nicht gesagt, sondern durch bewusste Verwendung litera-
rischer Formen und Stilmittel nur gezeigt wird. Das geschieht beispielsweise in der 
vorliegenden Abhandlung. […] Ein Philosophieren, das man in einen Gegensatz zur 
philosophischen Lehre bringt, kann selbst wieder zum Gegenstand einer Lehre ge-
macht werden. Doch auch das beste Verständnis einer solchen Lehre zweiter Stufe 
verschafft einem nicht jenes Wissen, das einem nur die Erfahrungen und die Tätig-
keiten selbst vermitteln können, auf die sich diese Lehre richtet.« – Oder ebd. S. 
234: »Die Formen des nichtpropositionalen Wissens sind überdies einer Analyse, 
die sich aller nur denkbaren Techniken des propositionalen Wissens bedient, kei-
neswegs unzugänglich. In diesem Fall wird nichtpropositionales Wissen zu einem 
Gegenstand von Aussagen, aber es wird deswegen nicht selbst zu einem propositio-
nalen Wissen. Das zeigt sich nicht zuletzt in der Tatsache, dass man dieses Wissen 
auch durch noch so viele wahre Aussagen, die man über es formulieren mag, nicht 
einem anderen mitteilen kann.« 

110  Ebd. S. 324f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

IV. Medientheorie der Schrift, Dekonstruktion 
 und Philosophie ohne Autorintention 

 
 
 

Zwei andersartige Lösungsansätze für das Gestaltungsproblem der Philosophie 
kommen in den 1960er Jahren auf. Sie unterscheiden sich von den bisher vorge-
stellten Lösungsversuchen dadurch, dass sie keine Code-Rezeptionsmodelle 
sind. Es geht bei ihnen nicht mehr primär darum, die Lehre oder die Intention ei-
nes Autors richtig zu verstehen. Vielmehr wird bei ihnen die Schrift als Medium 
zum Hauptakteur, und zwar in einem besonderen Sinne: Schrift wird gleichsam 
als Transzendental des Begriffsdenkens vorgestellt. Damit positionieren sich die-
se Lösungsansätze nicht in einfacher Opposition zum Begriffsdenken, mithin in 
der Nicht-Diskursivität, sondern außerhalb dieses Gegensatzpaares, und konsti-
tuieren auf diese Weise eine ganz andere Distanzierungsweise davon. Indem sie 
zudem nicht nur das Begriffsdenken als Effekt der Schrift erklären, sondern auch 
das Code-Modell, wird verständlich, warum alle diesem verpflichtenden Rezep-
tionsmodelle im Bannkreis der Diskursivität verbleiben müssen; gleichzeitig 
deutet sich an, wie diesem Bannkreis entkommen werden kann. 

Beide Lösungsansätze – nämlich Medientheorie der Schrift und Dekonstruk-
tion – zeichnen ihrerseits eine Entwicklungslinie der Schrift, deren Verlauf mit 
der oben skizzierten Entwicklungslinie des Begriffsdenkens übereinstimmt. Wie 
sich im Detail zeigen wird, ist die Schrift – mag sie auch nicht dessen einzige 
Ursache sein – nicht vom Begriffsdenken zu trennen. Damit geben beide Lö-
sungsansätze einen weiteren, bedenkenswerten Grund für die Sonderstellung des 
Begriffsdenkens jenseits der in A.9 aufgeführten Vorteile; und zwar die kulturel-
le Praxis unserer Nutzung der Schrift. 

Medientheorie der Schrift und Dekonstruktion ergänzen einander auf mitun-
ter verblüffende Weise. Gemeinsam ist ihnen auch, dass – obwohl die Schrift im 
Zentrum ihrer Aufmerksamkeit steht – sie sich nicht an zentralen Stellen mit  
Platons Schriftkritik beschäftigen und sich dabei auch nicht besonders von deren 
Paradoxalität irritieren lassen. Trotz großer Gemeinsamkeiten ist nicht nur ihr 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


78 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

Ansatz denkbar heterogen. Ihre große Unterschiedlichkeit, die im Anschluss an 
die Entwicklungslinie der Schrift herausgearbeitet werden soll, lässt sich folgen-
dermaßen beschreiben: Für die Medientheoretiker geht im Zuge ihrer histori-
schen Beschäftigung mit der Schrift auch jene Geste Platons verloren, womit der 
»Verlust einer ganzen Dimension« (nämlich des Nicht-Diskursiven) in Kauf ge-
nommen wird. Die Dekonstruktion hingegen hebt erst die Dimension des Nicht-
Diskursiven in der Schrift hervor; und zwar, indem sie Philosophie nicht mehr 
auf die Vermittlung oder Darstellung, sondern auf den Spielraum der Subjektivi-
tät in der Rezeption, mithin auf ihre Aneignung fokussiert. 

1963 veröffentlichte Havelock seine umfassende Studie A Preface to Plato, 
in der er Platon und den Anfang der westlichen Philosophie in den geschichtli-
chen Zusammenhang der Entwicklung des phonetischen Alphabets stellt. Er leis-
tete damit im Umfeld der kanadischen Medientheorie einen entscheidenden Bei-
trag zur Kulturtheorie der Schrift, die von Walter J. Ong in seinem Hauptwerk 
Orality and Literacy (1982) weiterentwickelt wurde und die Havelock in späte-
ren Schriften wie The Literate Revolution in Greece and its Cultural 
Consequences (1982) und The Muse Learns to Write (1986) in großer Überein-
stimmung mit seinem frühen Ansatz fruchtbar machte. Die Medientheorie der 
Schrift nach Havelock und Ong lässt sich als Bestätigung der oben gezeichneten 
Entwicklung des Begriffsdenkens, von den Anfängen der Diskursivität über ihre 
Dominanz bis hin zu Distanzierungsversuchen davon, verstehen. 

Die Medientheorie der Schrift stellt den Übergang von »primärer Oralität« 
zu »Literalität« als kulturellen und epistemischen Bruch höchsten Grades dar. 
Die schriftliche Fixierung von bislang mündlichen Kommunikationsakten wirkte 
nicht nur zurück auf die bloße Technik der kulturellen Kommunikation, sondern 
auf deren Praxis und auf das Denken selbst. Schrift zeigt sich als Werkzeug, 
welches das mit ihr behandelte Wissen nicht unverändert lässt, also als Medium. 
Sprechen, das semantisch an Maximen und Variationen gebunden ist, syntak-
tisch an Rhythmus, Vers, Parataxis, Narration und pragmatisch an Gedächtnis, 
die Zeremonie, den Körper (das Ohr vor allen anderen Sinnesorganen, aber auch 
Mund, Zunge, Gliedmaßen), wird von den Effekten seiner schriftlichen Fixie-
rung überlagert.1 Das Fließende, Dynamische, Ambivalente2 und Konkrete (aber 
auch Distanzlose, Unmittelbare, Emotionale) des oral Tradierten weicht dem 
Statischen, Zeitlosen, Eindeutigen und Abstrakten3 (aber auch Kritischen,  

                                                             
1  Vgl. Havelock (2007) S. 70ff. 
2  Vgl. ebd. S. 127. 
3  Vgl. ebd. S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 79 

Reflektierten, Rationalen) der Literalität.4 Das neue Kommunikationssystem 
bringt eine Fülle von bisher unerhörten Konzepten mit sich, nicht zuletzt das 
Code-Modell, das zwischen Wissen (beziehungsweise »Kodes«, »Themen«, »In-
formation«)5 und Wissendem6 unterscheidet, aber auch die Gegensatzpaare An-
schauen und Handeln, Beschreiben und Bewerten, Denken und Sprechen.7 

Havelock untersucht die primäre Oralität sowie deren Übergang zur Literal-
ität bevorzugt am Schrifttum des antiken Griechenlands. Dieser enge Fokus be-
günstigt eine gewisse eurozentristische »Verzerrung«,8 ist aber im Ansatz wohl-
begründet: »Die Griechen erfanden nicht nur einfach ein Alphabet; sie erfanden 
die Literalität und die Grundlage des modernen Denkens.«9 Diese Grundlegung 
der Eigenschaften heutiger Wissenschaft beruht auf der Eigenheit der besonde-
ren imitatorischen Effizienz der alphabetischen Schrift.10 Sie besteht darin, dass 
die Alphabetschrift nicht aus semantischen Einheiten aufgebaut ist, wie es chine-
sische oder ägyptische Ideogramme sind, sondern aus phonetischen Einheiten, 
den Buchstaben.11 Deswegen kann sie – übrigens sogar anders als nicht-
vokalisierte Alphabetschriften – Lautfolgen unabhängig von ihrem Sinn, also 
auch fremde Sprachen, exakt aufzeichnen. Die Alphabetschrift vollzieht gleich-
sam eine andere, erstens phonetische und zweitens engere, Rasterung der Spra-
che als andere Schriftsysteme. 

Diese Eigenheit bedingt verschiedene Effekte, die dem griechischen, abendländi-
schen, wissenschaftlichen Denken eine besondere Prägung verleihen. Havelock und 
Ong tendieren dazu, diese Prägung als charakteristisch oder paradigmatisch für 
Literalität überhaupt auszuzeichnen. Dies liegt freilich daran, dass der Unter-
schied zwischen Oralität und Literalität durch das Alphabet besonders krass aus-

                                                             
4  Zu den Gegenüberstellungen vgl. Ong (2002) S. 37-49. Weitere, ähnliche Gegenüber-

stellungen in Assmann (1990) S. 16. 
5  Vgl. Havelock (2007) S. 64. 
6  Vgl. ebd. S. 118. 
7  Vgl. ebd. S. 126. 
8  Assmann (1990) S. 7f. 
9  Havelock (1990) S. 71. 
10  Vgl. Havelock (2007) S. 102. 
11  Zwischen »Buchstaben-« und »Ideogramm«-Schriften kann keine so klare Linie ge-

zogen werden, wie es den Anschein hat. Ong beispielsweise verweist auf die Hybridi-
tät aller Schriften (vgl. Ong (2002) S. 87f; vgl. auch Árokay (2012)). Weil es in dieser 
Arbeit aber nicht um kategoriale Differenzierungen geht (weder zwischen Schriftty-
pen noch zwischen Rationalitätstypen), sondern um Tendenzen, kann mit dem relati-
ven Unterschied zwischen Buchstaben- und Ideogrammschriften gearbeitet werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


80 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

gebildet wird; und Havelock und Ong geht es primär um eben diesen Unter-
schied, nicht um den Unterschied zwischen verschiedenen Arten von Literalität. 

Zwei der verschiedenen Effekte der Alphabetschrift, die jene besondere Prä-
gung bewirken (welche sich immer mehr als Diskursivität abzuzeichnen be-
ginnt), lassen sich als Eindeutigkeit und kategoriale Abstraktion bezeichnen. Das 
vokalisierte Alphabet ist nämlich erstens besonders geeignet, den Trend von 
Schrift zu »analytischer Präzision«12 zu verwirklichen, der sich daraus ergibt, 
dass zahlreiche situationsspezifische Umstände bei Übertragung der Rede in die 
Schrift durch größere semantische Genauigkeit ausgeglichen werden müssen. 
Mit einigen, wenigen Buchstaben lassen sich aber mehr semantische Einheiten 
darstellen, als mit einigen, wenigen Ideogrammen, was größere semantische 
Unterscheidbarkeit begünstigt. Zudem ist die Interpretationsbedürftigkeit und 
somit der Interpretationsspielraum bei vokalisierten Buchstabentexten geringer 
als bei nicht vokalisierten Buchstabentexten oder Ideogramm-Schriften.13 All 
dies begünstigt Eindeutigkeit, die so als semantischer Effekt der semiotischen 
Parameter des Begriffsdenkens deutlich wird. 

Zweitens animiert das Alphabet zu einer besonderen Abstraktionsleistung. 
Ideogramme beziehen sich gleichsam auf Objekte und stellen jedenfalls relativ 
geschlossene semantische Einheiten dar (die zwar zerlegt werden können, aber 
nur wiederum in elementarere Ideogramme). Buchstaben hingegen sind sub-
semantische beziehungsweise syntaktische Einheiten, die nicht Objekte, auch 
nicht Lautfolgen und selbst nicht gewöhnliche Laute abbilden, sondern »abstrak-
te« Phoneme.14 Bei der Übertragung von Rede in Schrift mittels Alphabet ist 
gleichsam ein Formalisierungsprozess auf zwei Ebenen vonnöten, womit sich 
ein besonderes Potential zu formaler Abstraktion verbindet, wie es in der Logik 
– einem weiteren Effekt der semiotischen Parameter des Begriffsdenkens – zur 
Anwendung kommt. 

 
 

14. DER DISKURSIVE LÖSUNGSANSATZ DER MEDIEN-
THEORIE DER SCHRIFT  VON HAVELOCK UND ONG 

 
Die Eigenheit des Alphabets bewirkt auch einen anderen guten Grund dafür, 
dass Havelock den Übergang von Oralität zu Literalität überwiegend anhand  
der griechischen Kultur untersucht. Die phonetische Schrift, so hebt er hervor, 

                                                             
12  Ong (2002) S. 102. 
13  Vgl. Havelock (1990) S. 65 und 73f. 
14  Vgl. Ong (2002) S. 90 sowie Assmann (1990) S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 81 

macht die Unterscheidung zwischen primärer Oralität und Literalität besonders 
deutlich. Frühe Schriftzeugnisse anderer Schriftsysteme – beispielsweise die  
Bibel oder das Gilgamesch-Epos – weisen eine »rituelle Würde« sowie »eine 
Ökonomisierung und Vereinfachung des Denkens« auf, die einen uneinholbaren 
Übertragungsverlust der mündlichen Fassung in die Schriftform vermuten  
lassen.15 Die Schriften Hesiods und Homers hingegen zeichnen »den vollen 
Reichtum der ursprünglich oralen Tradition« auf.16 Die hier geronnene primäre 
Oralität wandelt in den nachfolgenden Schriftzeugnissen allmählich ihren Cha-
rakter und gebiert die Literalität. 

Die Philosophie bezeugt diesen Übergang. Die frühen Philosophen können 
als Avantgarde der Schrift bezeichnet werden – ob sie nun selbst die Schrift 
nutzten oder nicht, und ob sie selbst Lehrgedichte, Sprüche, Dialoge oder Ab-
handlungen verfassten. Ihr Projekt, die Philosophie (die Literalität), grenzten sie 
gegen die Dichtung (Oralität) ab.17 Exemplarisch steht hierfür Platons Dichter-
Kritik, wie Havelock sie in A Preface to Plato analysiert. Platon verurteile mit 
den Dichtern das orale Denken und setze sich für das literale Denken mit seiner 
Präferierung des Statischen über das Dynamische und den damit verbundenen 
neuen Konzepten ein. Die hierarchische Unterscheidung zwischen Intelligiblem 
und dem Sinnlichem, mit der Platon laut gängiger Philosophiegeschichte die  
Metaphysik erschaffen habe, ist laut Havelock eine Unterscheidung der Alpha-
betschrift.18 

Besondere Evidenz erzielt Havelock durch seine genaue philologische, quasi 
empirische Forschung und sein konkretes Anschauungsmaterial. Die oben be-
reits angedeuteten zwei Effekte der phonetischen Schrift sollen hier nun ein we-
nig genauer vorgestellt werden: auf der Ebene der Semantik die Entstehung der 
propositionalen Satzform, und auf der Ebene der Syntax die logische Verknüp-
fung der propositionalen Sätze. Diese sprachlichen Effekte des Alphabets bestä-
tigen jenen inhaltlichen Übergang zum Begriffsdenken, wie er in A.6 und 7 bei 
Aristoteles herausgearbeitet wurde, auf philologisch-linguistischer Ebene. Aus-
gangspunkt ist die Beobachtung, dass das Wort »sein« im literalen Denken als 

                                                             
15  Vgl. Havelock (2007) S. 93. 
16  Vgl. ebd. sowie Assmann (1990) S. 6. 
17  Vgl. Havelock (2007) S. 91. 
18  Ebd. S. 100: »Eine spezielle Theorie der griechischen Literalität schließt die These 

ein, dass Sinnlichkeit und Verstand miteinander verbunden sind und dass sich die Art 
dieser Verbindung mit dem Übergang von der griechischen Oralität zur griechischen 
Literalität verändert hat und damit auch das Denken selbst. Seitdem unterscheidet sich 
dieses Denken von der oralen Mentalität.« 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


82 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

Kopula aufzutreten beginnt19 und Propositionen (Attributverbindungen zur Be-
schreibung von Sachverhalten) zum Standard werden:20 »Die statischen ›Tat-
sachen des Falles‹ begannen die dynamischen ›Geschehnisse‹ zu ersetzen. In 
philosophischer Sprache ausgedrückt, begann das ›Sein‹ (als eine syntaktische 
Form) das ›Werden‹ zu ersetzen.«21 

So entsteht im alten Griechenland eine »Faktensprache«, die Geschichts-
schreibung, aber auch eine »Theoriesprache«, die Philosophie und Wissenschaft 
möglich macht.22 Die Literalisierung bringt mit der Propositionalisierung auch 
die Bivalenz sprachlicher Äußerungen.  

 
»Sprachlich drückte sich dieser [literale; H.D.] Geist vornehmlich in der Aussageform des 
›Seins‹ anstatt des ›Tuns‹ aus; die eine ist literal, die andere oral, mit dem entsprechenden 
Kontrast zwischen einem ›wahren‹ Erkenntnisakt und einer oralen Gefühlreaktion. An die 
Stelle einer flexiblen Reaktion zwischen Sprachlaut und Rezipient trat die statische zwi-
schen der ›wahren‹ Aussage und ihrem Erkenntnissubjekt.«23  

 
Spätestens bei Aristoteles, so betont Havelock, zeigt Philosophie ihren Ursprung 
aus der Literalität mit großer Deutlichkeit, indem sie Theorie geworden sei: eine 
Tätigkeit, die von den Bedürfnissen des alltäglichen Lebens so abgetrennt ist wie 
die Schrift von der konkreten Sprechsituation. Das von »Sehen« abgeleitete 
Wort »Theorie« bestätige zudem den Sieg der (visuellen) Literalität gegenüber 
der (auditiven) Oralität. Aristoteles zitiere zudem als Vorläufer der Philosophie 
nur Denker, die in dem Jahrhundert nach der Erfindung des Alphabets gelebt 
hatten.24 

Der Übergang von »Handeln« zu »Sein« habe nicht nur Konsequenzen auf 
semantischer, sondern auch auf syntaktischer Ebene gehabt. Für die aus der 
Propositionalisierung folgende Logifizierung der Sprache und des Denkens fin-
det Havelock ebenfalls bei Aristoteles ein deutliches Beispiel. Auf den ersten 
Seiten der Aristotelischen Politik, auf denen dem Menschen seine sprachliche 
und politische Natur bescheinigt wird, finden sich Reminiszenzen an die 
Sophokleidische Antigone, allerdings in ganz anderer Sprache: 

                                                             
19  Vgl. ebd. S. 96ff, 107ff, 110f, 114, 119f. 
20  Vgl. ebd. S. 99. 
21  Ebd. S. 107. 
22  Vgl. ebd. S. 114. 
23  Ebd. S. 119f. 
24  Ebd. S. 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 83 

»Ein und derselbe Gedanke taucht in zwei Kontexten auf, einem aus der Mitte des fünften, 
einem anderen aus dem späten vierten Jahrhundert, und wird doch in zwei ganz verschie-
denen syntaktischen Modi ausgedrückt. […] Als die aristotelische Passage geschrieben 
wurde, musste [der] ›Mensch‹ […] nicht mehr durch eine Erzählung dessen, was er tut, 
beschrieben, sondern konnte als ein ›Subjekt‹ mit Prädikaten verknüpft werden, die ein 
Beharrendes bezeichneten, etwas, das Gegenstand des Denkens war: Das Prädikat be-
schreibt eine Klasse oder ein Merkmal, keine Handlung. In der dafür passenden Aus-
drucksweise wird das Verb ›sein‹ nicht zur Bezeichnung einer ›Gegenwart‹ oder einer 
›machtvollen Existenz‹ gebraucht (wie im Oralismus [des Sophokles; H.D.]), sondern als 
bloß begrifflich geforderte Koppelung. Der narrative Gebrauch ist in einen logischen um-
geschlagen.«25 

 
Dass die Entwicklung der Logik durch die Alphabetschrift angelegt sei, bestätigt 
auch die schlichte Tatsache, dass die Logik in Kulturkreisen mit nicht-
phonetischen Schriften schlechterdings nicht ausgebildet wurde, wie Christian 
Stetter betont.26 Die hohe »grammatikalische Auflösungskraft«27 ist auch für 
Rainer Totzke eine ideale »Voraussetzung für ein formales Operieren mit Wör-
tern und Sätzen, mithin Voraussetzung für die Entwicklung von formaler Logik 
und Wissenschaft«.28  

 
»Auf der Basis der alphabetschriftlichen Notation entdeckt Platon im Dialog Sophistes an-
hand der unterschiedlichen, nur im alphabetschriftlichen Graphismus sichtbar werdenden 
Wortendungen unterschiedliche Wortformen, die er onoma und rhema nennt (Sophistes, 
262 bff) – Haupt- und Zeitwörter (Substantive und Verben). […] Die Unterscheidung zwi-
schen den Wortformen onoma und rhema wird zur Unterscheidung von logischem Subjekt 
und logischem Prädikat. Aristoteles übernimmt diese Unterscheidung und arbeitet davon 
ausgehend in den Analytiken seine formale Logik aus. Diese bildet die Grundlage für das 
Projekt abendländischer Wissenschaft als episteme, als logisch und terminologisch konsis-
tentes System situationsinvariant wahrer Sätze. Aristoteles ist es auch, der in seiner 
Analytica priora erstmals auch (an sich bedeutungsfreie) Buchstaben des Alphabets als 
formale Platzhalter für Begriffswörter nutzt. Es sind gerade die Schriftzeichen einer pho-
netischen Schrift, die aufgrund ihrer Bedeutungsfreiheit diese logische Platzhalterfunktion 
und damit die entsprechenden formallogischen Operationen ermöglichen. Demgegenüber 

                                                             
25  Havelock (2007) S. 108f. 
26  Stetter (1997) S. 12. 
27  Ebd. S. 645. 
28  Vgl. Totzke (2005) S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


84 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

sind die Zeichen einer Wortschrift wie der chinesischen immer auch semantisch determi-
niert und entsprechend weniger gut als Variable einer formalen Logik geeignet.«29 

 
Während sich der Altphilologe Havelock besonders mit dem Übergang von pri-
märer Oralität zur Literalität in der Antike beschäftigt, interessiert den Litera-
turwissenschaftler Ong besonders die Blüte der Literalität im Gefolge des Buch-
drucks – also an der Epochenschwelle der Renaissance. Er sieht ihren 
Höhepunkt in der Epoche der Romantik – also um 1800 – erreicht, als die Rheto-
rik in der Wissenschaft an Bedeutung verliert,30 Bücher massenhaft und iden-
tisch hergestellt werden und damit der Eindruck einer in ihnen fixierten und ab-
geschlossenen Bedeutung entsteht.31 Genau zu dieser Zeit macht auch Havelock 
eine Zäsur in der Entwicklung der Literalität aus, ab der sich die Dominanz der 
Schrift aufzulösen beginnt. Verantwortlich sei die Anerkennung anderer Kultu-
ren und Schriftsysteme als gleichwertig:32 »Die Wahrnehmung dieser Kulturen 
und die Anerkennung der Tatsache, dass sie sich durchaus als Kulturen betrach-
ten lassen, die sich mit unserer messen können, reicht zumindest bis ins 18. 
Jahrhundert zurück – und insbesondere bis zu Jean-Jacques Rousseaus philoso-
phischen Betrachtungen.«33 Rousseaus Beschäftigung mit der von ihm »natür-
lich«, von Havelock »oral« genannten Sprache habe über Lévi-Strauss auf die 
Dekonstruktion Derridas, über McLuhan einen großen Einfluss auf die histori-
sche Medientheorie Havelock und Ongs ausgeübt.34  
 
So intensiv sich Havelock mit der platonischen Dichterkritik auseinandersetzt, so 
wenig interessiert er sich für dessen Schriftkritik. Er deutet sie beiläufig als ge-
wisses exzessives Zugeständnis an die zeitgenössisch dominante Oralität. Dem-
selben Zugeständnis sei auch die Dialogform der platonischen Schriften ge-
schuldet: Platon habe einfach die kulturell vorherrschende Rede schriftlich 
imitiert.35 Ganz ähnlich kontingent empfindet Ong Platons Schriftkritik: Er sieht 
in ihr einen gewissen unreflektierten, kulturkonservativen Vorbehalt Platons ge-
genüber einem neuen Medium, dem er gleichzeitig zutiefst verpflichtet ist.36 

                                                             
29  Ebd. S. 5f. 
30  Vgl. Ong (2002) S. 107f. 
31  Vgl. ebd. S. 129ff. 
32  Vgl. Havelock (2007) S. 26ff. 
33  Vgl. ebd. S. 26f. 
34  Vgl. ebd. S. 28f; vgl. auch Ong (2002) S. 76. 
35  Vgl. Havelock (2007) S. 115f. 
36  Vgl. Ong (2002) S. 78f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 85 

Es ist kein Zufall, dass Havelock und Ong Platon eine gewisse Blindheit  
unterstellen. Nachdem sie mit ihrer Medientheorie die Schrift zum transzenden-
talen Protagonisten der Philosophie gemacht haben, ist es nur folgerichtig, dass 
Platon nicht als im hermeneutischen Sinne souveräner und fehlerloser Autor sei-
ner Schriften dargestellt wird. Vielmehr erscheint er als Agent der Literalität, in 
der unaufhaltsamen Tradition der Diskursivität. Es ist also konsequent, dass  
Havelock und Ong an keiner Stelle die Vermutung äußern, Platon könne der 
aufkommenden Literalität zwar verpflichtet sein, sie aber dennoch kritisch be-
gleitet wissen wollen. Platons Schriften erscheinen als bloße Etappe auf dem 
Übergang zur Literalität, nicht etwa als Aufklärung darüber oder gar als kritische 
Distanzierung davon.  

Wenn allerdings Platons Schriftkritik als verzeihlicher Fehler und kontingen-
te Blindheit gegenüber der Schrift abgetan wird, wird ignoriert, dass sich in der 
Schriftkritik der mit der Schrift notwendig entstandene Gegensatz von Literalität 
und Oralität ausdrückt. Die Chance, die Schriftkritik nicht als bloßen Fehler, 
sondern als Ausdruck der unabweisbaren Herausforderung des Vermittlungs-
problems zu begreifen, wird vertan. So wird das Vermittlungsproblem selbst  
ignoriert oder vielleicht auch unter der Hand aufgegeben. 

Dabei vollziehen Havelock und Ong selbst eine Art von aufklärerischer, wis-
senschaftskritischer Schriftkritik,37 die durchaus das Vermittlungsproblem des 
Gegeneinanders von Diskursivität und Nicht-Diskursivität – nämlich von 
Literalität und Oralität – kennt. Mitunter scheint es allerdings bloß technischer 
Natur zu sein. Wie Havelock und Ong mehrfach betonen, ist es ein Problem ihrer 
Wissenschaft von der Schrift, dass sich Oralität nicht oder nur ansatzweise literal 
ausdrücken und also denken lässt. Bei Havelock drängt das Problem der Dar-
stellung eines »Inhalts« in einem Medium, das diesem »Inhalt« nicht angemes-
sen ist, an zahlreichen Stellen zur Thematisierung.38 Oralität in ihrer primären 
Form ist für ihn schlicht nicht in die Literalität zu übersetzen.39 Insofern sind 
auch das orale Bewusstsein oder orale Denkmuster nur »sehr schwer zu be-
schreiben oder zu fassen […], da alle dafür verwendeten Begriffe und Metaphern 
der literalen und für selbstverständlich gehaltenen Erfahrung entstammen.«40 
Wir müssten diese »Fremdkörper« der Literalität beim Denken »aus dem zu iso-
lierenden Prozess auszuschalten versuchen«.41 Ein weiteres Beispiel für die 

                                                             
37  Vgl. Havelock (2007) S. 126f und 116. 
38  Vgl. ebd. S. 38, 63, 65, 99. 
39  Vgl. ebd. S. 99. 
40  Ebd. S. 63. 
41  Vgl. ebd. S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


86 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

literale Unfassbarkeit der Oralität lässt sich in Havelocks Diskussion der Über-
setzung von Sophokles König Ödipus finden.  

 
»Im Griechischen heißt es: ›Welche [Dinge] [ich] beurteile nicht von Boten anderen [als 
dir oder mir] zu hören‹.42 
In der englischen Version [von David Grene; H.D.]: ›I did not think it fit that I should hear 
of this from messengers‹ [Übers. Schadewaldt: ›Dies hielt ich nicht für recht, von Boten, 
Kindern, von andren nur zu hören.‹]«43 

 
Das literale Denken kann Oralität schlicht nicht fassen, wie auch Ong mit einem 
amüsanten Vergleich illustriert:  

 
»Thinking of oral tradition or a heritage of oral performance, genres and styles as ›oral  
literature‹ is rather like thinking of horses as automobiles without wheels. You can, of 
course, undertake to do this. Imagine writing a treatise on horses (for people who have 
never seen a horse) which starts with the concept not of horse but of ›automobile‹. [...]  
Instead of wheels, the wheelless automobiles have enlarged toenails called hooves; instead 
of headlights or perhaps rear-vision mirrors, eyes; instead of a coat of lacquer, something 
called hair; instead of gasoline for fuel, hay, and so on. In the end, horses are only what 
they are not. No matter how accurate and thorough such apophatic description, auto-
mobile-driving readers who have never seen a horse and who hear only of ›wheelless 
automobiles‹ would be sure to come away with a strange concept of a horse.«44 

 
Hinter diesen sprach-technischen Erklärungen schimmert bei Havelock wie Ong 
mitunter die Ahnung des Gestaltungsproblems als unabweisbarer Herausforde-
rung durch – einer unaufhebbaren Schwäche der Literalität, eines echten Ver-
lustes von Oralität. Wo Platon allerdings mit Verve die Nicht-Diskursivität des 
höchsten Wissens hervorhebt, wo Neuplatoniker eine negative Theologie aus-
arbeiten, wo Derrida eine eigene Sprache für seine dekonstruktiven Lektüren 
entwirft, da bleiben bei Havelock nur melancholische Schlussstellen. Das Ende 
des Kapitels »Die spezielle Theorie der griechischen Literalität« beschließt er 
mit einer Evokation Platons, dem es an der Schwelle zur Literalität noch ver-
gönnt gewesen sei, an der Oralität zu partizipieren, bevor sie »dahinschwinden« 
musste.45 »Die Konkretheit dieser Art Rede [in der oralen Tradition, H.D.], ihre 

                                                             
42  Ebd. S. 98. 
43  Ebd. 
44  Ong (2002) S. 12f. 
45  Vgl. Havelock (2007) S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 87 

poetische und literarische Einfachheit und Direktheit«, so beschließt er den Auf-
satz »Nachwirkungen des Alphabets«, »erinnern uns daran, dass wir für die Er-
oberung des Westens durch das griechische Alphabet einen gewissen Preis be-
zahlt haben mögen.«46  

Auch Ong zeigt sich im Vorwort von Orality and Literacy bewusst, einen 
Preis zu bezahlen, wenn er sich auf den gut ausgebauten Straßen wissenschaftli-
cher Geschichtsschreibung bewegt:  

 
»Not only are the issues deep and complex, but they also engage our own biases. We – 
readers of books such as this – are so literate that it is very difficult for us to conceive of a 
real universe of communication or thought except as a variant of a literate universe. This 
book will attempt to overcome our biases in some degree and to open new ways to under-
standing.«47  

 
Von der scharfen Schriftkritik eines Platon sind solche Passagen ebenso weit 
entfernt wie von dessen Impetus des höchsten, nicht-diskursiven Wissens. Wenn 
auch mit schlechtem Gewissen verlässt sich Ong auf die Vorteile der Literalität:  

 
»Literacy can be used to reconstruct for ourselves the pristine human consciousness which 
was not literate at all – at least to reconstruct this consciousness pretty well, though not 
perfectly (we can never forget enough of our familiar present to reconstitute in our minds 
any past in its full integrity).«48 

 
Auch hier zeigt sich also der Schatten der Sprache, der sich im Verlust der Geste 
Platons, im Verlust der Dimension des Nicht-Diskursiven manifestiert; wobei 
der melancholische Ton schnell in Rigorosität umschlagen und auf dem Be-
griffsdenken beharren kann. In Auseinandersetzung mit dem Poststrukturalismus 
behauptet Ong: Zwar sei die Kritik der von ihm »Textualisten« genannten Post-
strukturalisten an unserem textuell geprägten Denken »in einem gewissen Aus-
maß brillant«,49 doch der einzige Ausweg aus unserer kulturellen Verblendung 
führe über das historische Verständnis der Oralität: »The only way out of the 
bind would be through a historical understanding of what primary orality was, 
for primary orality ist the only verbal source out of which textuality could 

                                                             
46  Havelock (1990) S. 169. 
47  Ong (2002) S. 2. 
48  Ebd. S. 15. 
49  Ebd. S. 165. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


88 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

initally grow.«50 Obwohl sich Ong der fehlenden Eignung von Literalität für die 
Evozierung von Oralität bewusst ist, beharrt er also auf der Privilegierung von 
Literalität zum Verständnis von Oralität. Die historische Medientheorie – so  
wäre zu resümieren – erkennt zwar die Schriftzentriertheit der Philosophie, igno-
riert oder unterschätzt aber das sich darin ausdrückende Gestaltungsproblem und 
zieht insofern die falschen Konsequenzen. 
 
 
15. DER NICHT-DISKURSIVE LÖSUNGSVERSUCH  
 VON DERRIDAS DEKONSTRUKTION 

 
Derrida will den Preis des »Verlusts einer ganzen Dimension« nicht bezahlen 
und zieht andere Konsequenzen. Als Ausgangsbasis des hier anvisierten Ver-
gleichs bietet sich Derridas »Medientheorie der Schrift« an, die Grammatologie 
(1967), deren Bezug auf Platon im Essay »Platons Pharmazie« (1968) noch aus-
führlicher dargestellt ist. 

In seiner programmatischen Frühschrift zeichnet Derrida eine Entwicklung, 
die als Bestätigung der oben gezeichneten Entwicklung des Begriffsdenkens ver-
standen werden kann. Hierin gleicht sie der Medientheorie – oft bis ins Detail. 
Derrida erklärt »die phonetische Schrift [zum] Zentrum des großen metaphysi-
schen, wissenschaftlichen, technischen und ökonomischen Abenteuers des 
Abendlandes«.51 Die Schrift sei »nicht nur ein Hilfsmittel im Dienst der Wissen-
schaft […], sondern […] allererst die Möglichkeitsbedingung für ideale Gegen-
stände und damit für wissenschaftliche Objektivität. Die Schrift ist Bedingung 
der episteme, ehe sie ihr Gegenstand sein kann«.52 Die Schrift, so Derrida un-
gleich nebulöser als Ong oder Havelock, habe ein ganzes Bündel von binären 
Oppositionen, zum Beispiel die »Differenz zwischen dem Weltlichen und dem 
Nicht-Weltlichen, dem Draußen und dem Drinnen, der Idealität und der Nicht-
Idealität, dem Universalen und dem Nicht-Universalen, dem Transzendentalen 
und dem Empirischen […] hervorgebracht«;53 an zahlreichen weiteren Stellen 
seiner Werke finden sich weitere Ausformungen dieser Liste.54 Metaphysik lässt 
sich bei Derrida geradezu als »System von Gegensätzen« bestimmen55 oder – in 

                                                             
50  Ebd. 
51  Vgl. Gr S. 23. 
52  Vgl. ebd. S. 49f. 
53  Vgl. ebd. S. 19. 
54  Z.B. ebd. S. 146. 
55  Vgl. ebd. S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 89 

nuce: »Die Unterscheidung zwischen Sinnlichem und Intelligiblem [ist] die  
Metaphysik in ihrer Totalität«56 – während die Logik, die dieses System organi-
siert, als »Wissenschaftlichkeit der Wissenschaft« bezeichnet werden kann.57 

Am Anfang dieser Allianz aus Schrift, Metaphysik und Logik stehen auch 
bei Derrida die Anfänge der abendländischen Philosophie: die Vorsokratiker, 
Platon, Aristoteles. Mit ihnen entfaltet sich, was Derrida Logozentrismus nennt 
(was Havelock und Ong Literalität nannten und oben als Begriffsdenken be-
schrieben wurde), in seiner ganzen, lang anhaltenden Dominanz, der sich kein 
Denken entziehen kann; es gibt allenfalls »epistemische Einschnitte«, etwa die 
Mystik58 oder Leibniz’ Konzept einer mathematischen Schrift nach chinesischem 
Vorbild.59 Die »Epoche Rousseaus«60 stellt eine Art Höhepunkt des Logozent-
rismus dar, dessen Überspannung zu seiner Implosion – über Hegel, Nietzsche 
und Heidegger – und seiner »Schließung« etwa um die Zeit der Grammatologie 
führt.61 

Derrida zeichnet – aus Gründen, die im Weiteren immer deutlicher werden 
sollen – die Entwicklungslinie der Schrift nicht mit der gleichen historischen 
Präzision wie Havelock und Ong. Aus denselben Gründen untersucht er auch die 
mediale oder linguistische Struktur der Schrift nicht. Dennoch beschreibt er mit 
dem »Phonozentrismus« einen Effekt der Schrift, für den die medialen und lin-
guistischen Eigenheiten der Alphabetschrift, wie sie oben beschrieben wurden, 
detaillierte Ursachen abgeben. Die Alphabetschrift ermöglicht mit ihrem beson-
deren Raster nämlich erstens eine besondere Anschmiegsamkeit an die Rede – 
Havelock oder Ong attestieren ihr besondere »Lebendigkeit« –, und zweitens 
bewirkt sie eine Art Unsichtbarkeit (die wiederum eine Blindheit ihr gegenüber 
begünstigt): Die Buchstabenfolgen stellen selbst nichts dar (wie Bilder), sondern 
sie verweisen lediglich auf Lautfolgen, die wiederum auf ihre Bedeutung ver-
weisen.62 So ließe sich auch der Phonozentrismus beschreiben, wie ihn Derrida 

                                                             
56  Ebd. S. 27. 
57  Vgl. ebd. S. 12. 
58  Vgl. ebd. S. 143. 
59  Vgl. ebd. S. 130ff. 
60  Ebd. S. 7. 
61  Vgl. ebd. S. 15. 
62  Auch in einer weiteren Hinsicht hat die phonetische Schriftlichkeit eher den Charakter 

einer Kopie als andere Schriftsysteme: Sie ist leichter zu erlernen und leichter zu 
handhaben – nicht nur im Vergleich zu ideographischen Schriften, sondern auch zu 
nicht vokalisierten Schriften. Alphabetisches Schreiben und Lesen sind insofern näher 
beim Reden, als der Zugang zu ihnen weniger exklusiv ist. Darin liegt auch ein Grund 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


90 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

in Aristoteles’ De interpretatione (I, 16 a 3) formuliert findet.63 Schrift ist dem-
nach, vereinfacht gesagt, ein Abbild der Stimme, die wiederum ein Abbild der 
Seele ist.64 Indem Schrift sich als Signifikant ausweist, betont sie ihre Abhängig-
keit von einem Signifikat: zunächst von der Stimme, die sich jedoch wiederum 
als sinnlich und nur als Signifikant erweist und ihrerseits auf das von der Seele 
Gemeinte, das »transzendentale Signifikat« verweist. Dieses Phantom nun do-
miniert als Logozentrismus das abendländische Denken. 

Damit zeigt sich ein bedeutender Unterschied zwischen beiden Schrift-
theorien. Havelock und Ong nehmen die Alphabetschrift und ihre Effekte zum 
Maß, an dem gemessen andere Schrifteffekte, andere Rationalitätstypen notwen-
dig abfallen. So kommen sie dazu, der Alphabetschrift den Effekt einer beson-
ders hohen Abstraktionsleistung zu attestieren. Für Derrida hingegen ist die Al-
phabetschrift nur ein – sehr oft negativ gezeichneter – Sonderfall, eine 
»sekundäre Schrift« unter allen möglichen Zeichensystemen.65 Ihm setzt er die 
»erste Schrift« entgegen, die »der phonetischen Sprache vorangeht«66 und über-
haupt »nicht im Bereich der Stimme liegt«.67 Sie umfasst also über alle Schrift-
systeme hinaus auch »all das, was Anlass sein kann für Ein-Schreibung über-
haupt […]: Kinematographie, Choreographie, aber auch ›Schrift‹ des Bildes, der 
Musik, der Skulptur usw.«68 So wird Schrift bei Derrida zur écriture. 

 
Die écriture zeigt die platonische Schriftkritik in einem besonderen Licht. Einer-
seits erscheint Platon mit seiner Abwertung der Schrift gegenüber der Mündlich-
keit bei Derrida durchaus als Vorbereiter des Phonozentrismus und somit auch 
als Agent der (sekundären) Schrift in der Tradition der Diskursivität. Als solcher 
ist er andererseits aber zudem noch Agent der ersten Schrift. In dieser Doppel-
agentenrolle ist er nicht (nur) aus kontingenten Gründen blind gegenüber der 
Schrift, sondern notwendig von ihr geblendet. 

                                                                                                                                  
zur Missachtung der Schrift als bloßer Technik, die dem Sprechen äußerlich bleibt. 
Anders als in Kulturkreisen wie Ägypten, in denen die Schrift als Gottesgeschenk ver-
ehrt wird, oder in Judentum oder Islam, wo die frühen Schriften geoffenbarte Schrif-
ten sind, wird im antiken Griechenland die Schrift weniger hoch geschätzt. (Vgl. 
Assmann (1990) S. 26.) 

63  Vgl. ebd. S. 24; zur Kritik: Krämer (2005) S. 24. 
64  Vgl. auch Höffe (1996) S. 189. 
65  Vgl. Gr S. 33. 
66  Vgl. ebd. S. 18. 
67  Vgl. ebd. S. 21. 
68  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 91 

Diese schon in der Grammatologie angelegte Deutung wird in »Platons 
Pharmazie« ausführlicher ausgebreitet,69 Derridas Lektüre des Phaidros, die um 
das Grundmotiv der Schrift und der Schriftkritik gewebt ist. Auch hier ist Platon 
kein Autor im hermeneutischen Sinne, der seine Schriften zu kontrollieren ver-
steht, sondern er steht im Bann des Mediums, das er benutzt: Derrida stellt die 
semantische Variabilität Platons (auf sie wurde bereits in A.2. im Zusammen-
hang mit dem höchsten Wissen des nous hingewiesen) kunstvoll heraus, um ihn 
in der »Pharmazie« als halbbewusst handelnden70 Apotheker-Alchimisten zu 
zeichnen, der beharrlich den »Stein der Weisen« oder das »Gold« der Wahrheit 
sucht und sucht,71 indem er das »Pharmakon« – wie Platon selbst die Schrift 
nennt – mit einfachen Definitionen und Oppositionen zu »meistern« versucht.72 
Die Schrift aber bleibt irreduzibel mehrdeutig – »Pharmakon« lässt sich sowohl 
als »Gift« als auch als »Heilmittel« übersetzen –, und sie produziert mit allen 
Versuchen, Eindeutigkeit herzustellen, nur immer mehr Mehrdeutigkeit. Die 
Schrift erscheint (wie in der Grammatologie) als Urknall der Metaphysik, die ei-
ne Lawine von binären Ordnungsstrukturen auslöst und sofort in deren Spiel mit 
einbezogen wird. Erst mit der Schrift wird die Differenzierung zwischen Schrift-
lichkeit und Mündlichkeit möglich, so Derrida, erst von hier aus ist Schriftkritik 
(wie auch Schriftlob) möglich. 

Weil die Alphabetschrift kein ausgezeichnetes, sondern nur ein anderes 
Schriftsystem ist, gibt es aus der zwiefachen oder mehrdeutigen Schrift kein 
Entkommen. Derridas Lektüren zeigen ebendas. Schrift wird nicht nur als  
»erste« sowie »sekundäre Schrift« mehrdeutig gezeichnet, sondern ihr wird  
mit einer Fülle von Bezeichnungen wie »Spur (trace), Aufschub (réserve) oder 
*Differenz«73 semantische Unbestimmtheit zugestanden. Im Vorwort von »Pla-
tons Pharmazie« etwa beschreibt Derrida seine Lektüre des Phaidros mittels 
Oxymora als freilegende Umhüllung, als schneidendes Weben, als nichts hinzu-
fügendes Hinzufügen und lesendes Schreiben.74 Diese an die Mehrdeutigkeit ge-
bundene Lektüre ist und kann keine traditionelle Analyse sein, wie Derrida in ei-
ner Passage mitten im Text, also nicht an zentraler Stelle, verlauten lässt:  

 

                                                             
69  Vgl. vor allem Diss S. 122 und 155ff. 
70  Vgl. ebd. S. 106f und 145. 
71  Vgl. ebd. S. 190. 
72  Vgl. ebd. S. 114. 
73  Gr S. 169. 
74  Vgl. Diss S. 71f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


92 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

»Die Auseinandersetzung (l’explication) mit Platon, so wie sie in diesem Text umrissen 
wird, untersteht bereits nicht mehr den anerkannten Modellen des Kommentars, der genea-
logischen oder strukturalen Wiederherstellung eines Systems, ob damit eine Bestätigung 
oder eine Widerlegung, eine Bestärkung oder eine ›Verkehrung‹ […] beabsichtigt wird. Es 
geht hier um etwas ganz anderes. Auch um dies, aber noch um etwas ganz anderes. […] 
Wir können es nicht nochmals mit einem einfachen Begriff bezeichnen, benennen, begrei-
fen, ohne dass wir es sogleich verfehlen.«75 

 
Auch in der programmatischen Vorbemerkung der Grammatologie betont Derrida, 
dass seine »Lektüre, zumindest axial, den klassischen Kategorien der Geschich-
te, der Ideengeschichte wie der Literaturgeschichte, aber vielleicht in erster Linie 
der Geschichte der Philosophie sich zu entziehen habe«.76 Ganz ohne eine solche 
Geschichte der Philosophie sei allerdings auch nicht auszukommen, denn sie sei 
eine »Forderung«77 der »theoretischen Grundlage«,78 wie sie im ersten Teil der 
Grammatologie entworfen ist. 

Derrida verweigert sich also keineswegs den Effekten der sekundären 
Schrift, dem Logozentrismus, aber er verbindet sie unauflöslich mit den Effekten 
der ersten Schrift. Das Kapitel »Grammatologie als positive Wissenschaft« lässt 
sich als eine von zahlreichen Selbstreflexionen von Derridas mehrdeutiger Lek-
türe der Schrift lesen, die zugleich eine Kritik der historischen Medientheorie 
darstellt. Eine Wissenschaft, die wie bei Havelock und Ong eine historische Re-
konstruktion der Schrift und ihrer Effekte versucht, setzt nämlich schon ein Wis-
sen vom Wesen der Schrift voraus und verfehlt sie auf diese Weise. Eine solche 
empirisch verfahrende Wissenschaft,79 die innerhalb der Grenzen der traditionel-
len Wissenschaft verbleibt und dem Logozentrismus ihren Tribut zollen muss, 
kann nur eine »regionale«80 oder »Einzelwissenschaft«81 sein. 

Tatsächlich zeigten sich Havelock und Ong von der Medialität der Schrift 
kaum in ihrer eigenen Wissenschaftlichkeit beeinträchtigt. Obwohl sie Oralität 
keineswegs als minderwertig oder als Randphänomen verstehen und obwohl ihre 
Arbeiten durchaus einen kulturkritischen Impetus haben, obwohl sie die Schwie-
rigkeit der Übersetzung von Oralität in Literalität einräumen, so bezweifeln sie 

                                                             
75  Ebd. S. 116. 
76  Gr S. 8. 
77  Ebd. 
78  Ebd. S. 7. 
79  Vgl. ebd. S. 131. 
80  Ebd. S. 148. 
81  Ebd. S. 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 93 

doch nie den Einsatz und die Mächtigkeit ihrer eigenen Wissenschaftsprosa.82 In 
gut angelsächsischer Tradition erzählen sie elegant und klar die einleuchtende 
Geschichte von der (primären) Oralität, die mit Aufkommen der Schrift verloren 
geht.  

Der melancholische Gestus, der in der verschrifteten Sprache einen Schatten 
sieht, der sich über das gesprochene Wort legt – wie er sich nicht nur bei Platon 
und Aristoteles, sondern auch bei Wieland, Havelock und Ong zeigte –, liegt im 
Wesen der Theorie und kann theoretisch nicht hinterfragt werden: 

 
»Darf die Schrift noch länger als Verfinsterung betrachtet werden, welche die Herrlichkeit 
des Wortes überlistet und sie ihres Glanzes beraubt? Und wenn es irgendeine innere Not-
wendigkeit für diese Verfinsterung gibt, muss dann nicht das Verhältnis zwischen dem 
Schatten und dem Licht, der Schrift und dem gesprochenen Wort eine andere Gestalt an-
nehmen? 
Das würde bedeuten, dass die notwendige Dezentrierung nicht ein philosophischer oder 
wissenschaftlicher Akt als solcher sein kann, da es hier darum geht, durch den Zugang zu 
einem anderen, das gesprochene Wort mit der Schrift verbindenden System, die grundle-
genden Kategorien der Sprache und der Grammatik der episteme zu dislozieren.«83 

 
Derrida meldet damit Zweifel an, dass der Schatten der Sprache auf traditionell 
sprachliche Weise loszuwerden ist. Ihm scheint nicht möglich, das Beharrungs-
vermögen des Begriffsdenkens aufzuheben, ohne neue Gestaltungslösungen zu 
schaffen. Ob Dezentrierung, Dislozierung oder bekanntesterweise auch Dekon-
struktion, die Derrida der traditionellen Praxis der Wissenschaft entgegensetzt: 
Um den Verlust der ganzen Dimension des Nicht-Diskursiven zu vermeiden, 
muss Philosophie nicht so sehr auf Vermittlung oder Darstellung, sondern viel-
mehr auf ihre Aneignung fokussiert werden.  

Dafür muss dem Spielraum der Subjektivität des Rezipienten Raum gegeben 
werden. Derrida scheint eine Gestaltungslösung vorzuschweben, die eine Ände-
rung der konventionellen Praxis der Lektüre mit einer Änderung der konventio-
nellen medialen beziehungsweise kulturellen Praxis von Wissenschaft verbindet: 

 
Es geht […] nicht darum, der Buchhülle noch nie dagewesene Schriften einzuverleiben, 

sondern endlich das zu lesen, was in den vorhandenen Bänden schon immer zwischen den 
Zeilen geschrieben stand. Mit dem Beginn einer zeilenlosen Schrift wird man auch die 

                                                             
82  Übrigens ganz anders als der Begründer der kanadischen Medientheorie, Marshall 

McLuhan. 
83  Gr S. 166. 

»

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


94 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

vergangene Schrift unter einem veränderten räumlichen Organisationsprinzip lesen. […] 
Weil wir zu schreiben, auf andere Weise zu schreiben beginnen, müssen wir auch das bis-
her Geschriebene auf andere Weise lesen. 
[…] Was es heute zu denken gilt, kann in Form der Zeile oder des Buches nicht nieder-
geschrieben werden […]. 84 
 
 
16. EVALUATION DER DEKONSTRUKTION MIT RORTY 

 
Im Folgend soll untersucht werden, ob Derrida aus der Schriftzentriertheit der 
Philosophie die richtigen Konsequenzen gezogen hat, um die Herausforderung 
der Gestaltungsfrage adäquat anzunehmen und sich vom Begriffsdenken fernzu-
halten. 

Es wäre eine lohnende, doch schwer oder gar nicht durchführbare und jeden-
falls in dieser Untersuchung nicht zu bewältigende Aufgabe, die Wirkung von 
Derridas Texten bezüglich ihrer gelungenen Aneignung empirisch zu überprü-
fen. Stattdessen soll ein kleiner Ausschnitt der Rezeptionsgeschichte Derridas 
einigen Aufschluss darüber geben. Dabei wird die bisher benutzte Begrifflichkeit 
mit der von Richard Rorty kurzgeschlossen. 

Rorty hat sich in seinen Schriften immer wieder mit den Möglichkeiten aus-
einandergesetzt, sich vom Begriffsdenken zu distanzieren. Freilich benutzt er 
nicht den Terminus Begriffsdenken und nähert sich diesem auch nicht über das 
Gegensatzpaar von Nicht-Diskursivität und Diskursivität; vielmehr nennt er jene 
Denktradition, die es zu überwinden gilt, oft – mit Heidegger – Metaphysik85 
(oder, in deren aktueller Form, auch Repräsentationalismus86). Als deren klassi-
sche Protagonisten gelten ihm insbesondere Platon, dem er den versuchten Aus-
schluss von Zeit und Zufall mit der Unterscheidung zwischen Intelligibilität und 
Sinnlichkeit anlastet, und Kant, der diese Unterscheidung auf den Gegensatz 
zwischen Subjekt und Objekt projiziert habe.87 Rorty untersucht Lösungsansätze 
vor allem des 20. Jahrhunderts, die diese philosophischen Grundunter-
scheidungen überwinden wollen, und kritisiert mit feinem Gespür jene misslun-
genen Versuche, die sie bloß reproduzieren. Sie zeichneten sich dadurch aus, 
dass sie lediglich altes Vokabular durch neues ersetzten und dadurch im Bann 
der alten Unterscheidungen verblieben. Wenn alte Fragen nach Wahrheit oder 

                                                             
84  Ebd. S. 155f. 
85  Vgl. z.B. Rorty (2008) S. 51. 
86  Vgl. ebd. S. 2. 
87  Vgl. ebd. S. 50ff. 

«

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 95 

dem Gegensatz zwischen Realismus und Idealismus immer wieder in den Vor-
dergrund gerieten, perpetuierten sie überkommene Handlungsmuster unter gänz-
lich neuen Bedingungen und verdammten Philosophie so zur Unnützlichkeit ei-
nes leeren Rituals. 

In diesem Sinne stellt Rorty auch jene philosophische Bewegung dar, die er 
selbst – dabei zunehmend kritisch – begleitete und deren Benennung als 
»linguistic turn« er populär machte. Die Wende zur Sprachlichkeit habe zunächst 
lediglich Kants Verlagerung der Metaphysik in die Subjektphilosophie wieder-
holt und ihrerseits in die Sprache verlegt. In der Philosophie änderte sich nur 
scheinbar etwas; tatsächlich wurden die alten Probleme fortgeschrieben: »›The 
linguistic turn‹ was a rather desperate attempt to keep philosophy an armchair 
discipline.«88 Bei dieser Operation wurde Sprache reifiziert: Sie wurde als ein 
der Zeit und den Umständen enthobenes Ding gesehen, deren Gesetzmäßigkeiten 
universell gültig seien. Sprachphilosophie, insbesondere die Schriften von 
Quine, dem späten Wittgenstein und Davidson, habe dieses Bild von Sprache 
hinterfragt. Sprache galt ihnen – in Rortys Begrifflichkeit – nicht mehr als be-
deutungstragendes »Medium« (»a set of representations«), sondern als praktisch 
wirksames, vielseitig einsetzbares »Werkzeug« (»a set of tools«).89 Damit – so 
ließe sich Rortys Position darstellen – wird der Philosophie ermöglicht, sich aus 
dem Lehnstuhl zu erheben und sich auf die Straße oder in die Institutionen zu 
begeben, um sich dort nützlich zu machen. Dieses Unternehmen ist dadurch je-
derzeit gefährdet, dass auch jenes neue Vokabular, mit dem Sprache als Werk-
zeug beschrieben wird, als »Wahrheit«, oder indem ihm universelle Gültigkeit 
unterstellt wird, zu ernst genommen wird.90 

Rorty ist nicht zuletzt dafür bekannt, dass er die Gemeinsamkeiten der 
»postpositivistischen« Entwicklung der Analytischen Philosophie (die er in die 
Tradition des Pragmatismus stellt)91 mit der zeitgenössischen Kontinentalphilo-
sophie – und zwar besonders mit dem Poststrukturalismus – hervorhebt. Zu den 
Philosophen, die Rorty am meisten faszinieren, gehört Derrida. Wenn Rorty  
Derrida einen Meister der Verflüssigung von Vokabularen und der »Aufhebung« 
nennt,92 bejaht er – so soll sich zeigen – die Frage, ob ihm diese Aufhebung des 
Begriffsdenkens gelungen sei. Doch Rortys Lektüre ist nicht unkritisch; er ist 

                                                             
88  Vgl. ebd. S. 50. 
89  Vgl. ebd. S. 3. 
90  Vgl. ebd. S. 4f. 
91  Vgl. ebd. S. 3. 
92  Ebd S. 126: »Such liquefaction is what I am calling Aufhebung and praising Derrida 

for having done spectacularly well.« 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


96 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

nicht von allen Texten und Textstellen gleichermaßen überzeugt und unterschei-
det zur Verdeutlichung zwischen einem frühen und einem späten Derrida.93 

Dem frühen Derrida bescheinigt Rorty eine gewisse Zerrissenheit94 zwischen 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität, unglücklicherweise mit Schwergewicht 
auf ersterer. In dieser Phase werde ein traditionelles Set von Metaphern des Ab-
soluten (»truth, meaning, clear and distinct ideas«) mit einem anderen (»trace, 
différance, and other such deconstructive key-terms«) ersetzt.95 Insofern Derrida 
argumentierend und erklärend auftrete,96 nehme dieses neue Vokabular ein fata-
les Gewicht an – verbleibe sozusagen im Schwerkraftbereich der Metaphysik 
und verfehle das Ziel ihrer Überwindung.97 Mit dieser Art von »negativer Theo-
logie« sei bereits Heideggers Ausbruchsversuch aus der Metaphysik geschei-
tert.98  

So zeichnet Rorty den frühen Derrida in einer von Nietzsche, bisweilen von 
Hegel,99 über Heidegger reichenden Genealogie sich gegenseitig beeinflussender 
und übertrumpfender Metaphysik-Überwinder.100 (Es ist dieselbe Farce, die über 
große Strecken auch in dieser Untersuchung nachgezeichnet wird, beginnend mit 
Kant: Die diskursive, manchmal auch nicht-diskursive Distanzierung vom Be-
griffsdenken, die immer und immer wieder in dessen Bannkreis zurückgeworfen 
wird.) Derrida bleibe mit der gewissen dogmatischen Ernsthaftigkeit seines 
Frühwerks, mit der es sich von Heidegger abzusetzen versuche, selbst hinter dem 
späten Heidegger zurück.101 Erst mit der Postkarte (1980) entziehe sich Derrida 
diesem Teufelskreis. »I should like to see [Derrida’s] early work as something of 
a false start, in the same way that Being and Time is, in the light of Heidegger’s 
later work, a false start, and as Wittgenstein thought his Tractatus to have a false 
start.«102 

                                                             
93  Rortys »später« wäre aus heutiger Sicht eher ein »späterer« oder gar »mittlerer« 

Derrida. 
94  Vgl. ebd. S. 93 und 117. 
95  Vgl. ebd. S. 113. 
96  Vgl. ebd. S. 93 und 104. 
97  Vgl. ebd. S. 101. 
98  Vgl. ebd. S. 117 und 113. 
99  Vgl. Rorty (2000) S. 446. 
100  Vgl. z.B. Rorty (2008) S. 96. 
101  Vgl. ebd. S. 104. 
102  Vgl. ebd. S. 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 97 

Indem der späte Derrida aus Heideggers Fehlern gelernt habe,103 habe er sich 
von den semiotischen Parametern des Begriffsdenkens immer weiter abgewen-
det: Freies Phantasieren,104 private105 und »noninferential associations between 
words«,106 »Wortspiele, Gleichklänge und graphische Witze«,107 »Rekontextu-
alisierung im allgemeinen und die Umkehrung von Hierarchien im besonde-
ren«,108 »speaking several languages at once, producing several texts at once«,109 
die Gewichtverlagerung »des eigenen Schreibens auf jene ›materialen‹ Gestalten 
– auf das, was bis dato als marginal behandelt wurde«,110 die Verweigerung, 
nach den Regeln der traditionellen Philosophie propositionaler Aussagen zu 
spielen111 seien nun die durchgängigen Merkmale. Gleichzeitig entfalle das  
Bedrohungsszenario durch die Sprache, das der frühe Derrida zeichne. Der spä-
tere Derrida habe sich von der Bedrohung durch die Metaphysik gelöst: »He is 
less torn. He is content simply to have fun rather than to feel haunted.«112 Er 
wird bei Rorty zum »playful punster«,113 »great comic writer – perhaps the 
funniest writer on philosophical topics since Kierkegaard«114 – eines 
»Derridadaism«,115 zum »private writer« im Gegensatz zu einem »writer with a 
public mission«,116 zum verspielten Verbalartisten, der keinen Anspruch auf 
Überwindung der Metaphysik stellt und stellen kann – zumindest keinen allge-
meingültigen. Er lasse die Metaphysik Metaphysik sein und beschäftige sich mit 
konkreter Textarbeit.117 

Tatsächlich hält Rorty die Rolle der Metaphysik für ausgespielt und nimmt 
eine Haltung ein, die man mit Kant kritisch als metaphysischen Indifferentis-

                                                             
103  Vgl. Rorty (2012) S. 208. 
104  Vgl. ebd. S. 207. 
105  Vgl. ebd. S. 217. 
106  Rorty (2008) S. 97. 
107  Rorty (2012) S. 216. 
108  Ebd. S. 222. 
109  Rorty (2008) S. 98. 
110  Vgl. Rorty (2012) S. 216f. 
111  Vgl. ebd. S. 219. 
112  Rorty (2008) S. 117. 
113  Ebd. S. 100. 
114  Ebd. S. 113. 
115  Ebd. S. 119. 
116  Vgl. ebd. S. 120. 
117  Vgl. ebd. S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


98 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

mus118 bezeichnen könnte. Metaphysik habe sich, wie Rorty einmal nonchalant 
bemerkt, längst überlebt; sie sei »a genre which had a distinguished career and 
an important historical function but which now survives largely in the form of 
self-parody«.119 In einem Beispiel illustriert Rorty die Rolle der Metaphysik so-
gar anhand eines ältlichen Großonkels, der gelegentlich bei Familienfesten auf-
taucht, ohne bedeutenden Einfluss auf die Erziehung der Nachkommenschaft 
auszuüben.120 Der Drang zum metaphysischen Denken wäre dann sozusagen 
eher eine individuelle Neurose als ein universelles oder zumindest kulturelles 
Problem. Tatsächlich könnten wir, so Rorty, 

 
»sagen, dass der Grund, weshalb manche sich nicht einfach von der Philosophie abwenden 
können, der gleiche Grund ist, aus dem manche sich nicht einfach von ihren Eltern – oder 
allgemeiner gesprochen, von ihrer Vergangenheit – lossagen können. Dieser Grund ist 
kein Kantischer und transzendentaler, sondern sozusagen ein Freudscher und empirischer 
Grund. Wenn man mit Philosophie – also mit den Unterscheidungen zwischen Seele und 
Leib, Wesen und Akzidens, Sein und Schein, empirisch und transzendental – großgezogen 
wurde, ist man vielleicht gar nicht dazu in der Lage, sich von dieser Erziehung abzuwen-
den, ohne den Kontakt zu sich selbst zu verlieren. Nicht jeder Mensch ist in dieser Weise 
großgezogen worden (in China werden diese Dinge vielleicht anders geregelt), und es be-
steht kein Grund zur Annahme, dass alle Menschen in Zukunft so großgezogen werden, 
aber bei dir war es so.«121 

 
Im Klammerausdruck des Zitats verbirgt sich ein Zweifel an der Position des 
metaphysischen Indifferentismus, der mehr Raum verdient. Wenn die Dinge in 
China vielleicht anders geregelt werden, dann hat das möglicherweise einen 
Grund, dem Rorty nicht weiter nachgeht: etwa eine kulturelle Gepflogenheit wie 
die Benutzung der vokalisierten Alphabetschrift, die eine breitenwirksame und 
überindividuelle Macht ausübt, welche nicht verschwindet, wenn ihr mit Indiffe-
renz begegnet wird – eher im Gegenteil: Wo Theorie betont, dass sie selbst-
verständlich nicht das letzte Wort haben kann, folgen beiläufig letzte Worte; wo 
Metaphysik für obsolet erklärt wird, droht unbemerkt Metaphysik einzuziehen; 
wo die Offenheit eines Systems betont wird, droht es sich zu schließen. Doch in 
der Nacht der Kontingenz sind für Rorty alle Katzen grau. Er macht keinen  

                                                             
118  Zur metaphysischen Indifferenz bei Kant vgl. KrV A X und B XXXI; vgl. auch O S. 

58f. 
119  Vgl. Rorty (2008) S. 105. 
120  Vgl. ebd. S. 107. 
121  Rorty (2000) S. 496. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 99 

Unterschied zwischen möglichen Entstehungsweisen metaphysischen Denkens, 
obwohl es offensichtlich bedeutsam ist, ob metaphysisches Denken bloß gele-
gentlich durch Zufall bei gewissen grüblerischen Menschen entsteht oder ob eine 
ganze Kultur davon machtvoll geprägt wird. Und er benutzt selbst die Schrift 
(und kein anderes, möglicherweise geeigneteres Medium), um sich mit Derrida 
also auf eine Weise auseinanderzusetzen, die diesen wieder in den Lehnsessel 
der Philosophie zu drücken droht. 

Rortys Unterschätzung der Schrift als kultureller Praxis lässt sich vielleicht 
als Idiosynkrasie, mit gutem Grund aber auch als Nachhall Derridas verstehen. 
Dessen écriture beansprucht eine derartige Vormachtstellung, dass in ihr die spe-
zifischen Eigenschaften der Schrift mit denjenigen anderer Medien (wie Bildern) 
ununterscheidbar zusammenfließen. Wenn es aber kein Außerhalb des Textes 
gibt, muss Derrida auch seine eigene Forderung nach einer zeilenlosen Schrift 
außerhalb des Buches nicht umsetzen. Derselben Logik folgt Rorty: Er lässt ne-
ben Vokabularen und Sprachspielen einfach keine Entitäten mehr gelten; unsere 
Kultur sei sich bewusst geworden, auf einem immer neue Metaphern hervor-
sprudelnden Geysir ihre Grundlage zu haben; und auch die Schrift ist für ihn 
kein irgendwie reales Medium, sondern eine Vokabel, die jedenfalls nicht bean-
spruchen kann, die Bedingungen unseres Denkens aufzuklären. 

Diese Position haben Krämer – in explizitem Bezug auf Derrida – als 
»Skriptizismus«122 und Mersch als »Medienidealismus«123 kritisiert. Die Dekon-
struktion, so sind sie sich einig, versteht und würdigt die Bildlichkeit nicht ge-
nug. Und der spätere Derrida geht nicht weit genug – so könnte man ein Fazit 
dieser Positionen im Sinn der vorliegenden Ausführungen ziehen –, wenn er 
über die Schrift nicht hinausgeht. Mersch reflektiert über mögliche Weiterent-
wicklungen der Dekonstruktion: 

 
»Eine könnte darin bestehen, die Frage der Materialität von Strukturalität zu trennen und 
(jenseits ›logozentristischer‹ Vorentscheidungen) die Begriffe der Aisthesis und Präsenz 
zu restituieren – man könnte auch sagen: das ›Reale‹ gegen die Souveränitätsphantasmen 
eines uferlosen Konstruktivismus wieder geltend zu machen.«124 

 
In Teil C (besonders C.6) werden solche Hinweise darauf, dass Derrida die Kon-
sequenzen aus der Schriftzentriertheit der Philosophie nicht vollständig gezogen 

                                                             
122  Vgl. Krämers (2009a) S. 97. 
123  Vgl. Mersch (2004) S. 80. 
124  García Düttmann/Mersch/Niederberger/Waldenfels (2010). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


100 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

hat, ernst genommen. In der Folge werden das Potential des Bildes und beson-
ders des Diagramms für eine Gestaltungslösung der Philosophie untersucht. 

Vorher soll jedoch einem weiteren Aspekt von Rortys Bevorzugung von 
Derridas späterem Werk nachgegangen werden, der zur Untersuchung in Teil B 
führen wird: Rortys Derrida-Interpretation versucht, dessen Schriften von letzten 
Residuen der Diskursivität zu reinigen. Dies zeigt sich besonders deutlich in sei-
ner Sicht auf das Frühwerk. Es ist ihm zu ernsthaft: »The tone of urgency […] is 
out of place.«125 Damit werde gleichsam eine falsche Universalität konstruiert, 
die sich in einem Universalverdacht gegenüber der Sprache oder dem »Diskurs 
der Philosophie«126 äußere. Mit diesem Vorwurf steht Rorty nicht allein. Auch 
Ong beharrte gegen die Poststrukturalisten darauf, dass Literalität keineswegs 
ein unausweichliches System der Repression sei, wie das mit dem Term Logo-
zentrismus anklinge. Die poststrukturalistische Klaustrophobie sei insofern 
etwas hysterisch: »What leads one to believe that language can be so structured 
as to be perfectly consistent with itself, so as to be a closed system? There are no 
closed systems and never have been.«127 Auch von Habermas, den Rorty an dieser 
Stelle zustimmend zitiert, ist dieser Vorwurf vorgebracht worden: »Habermas 
fragt sich, warum Heidegger und Derrida immer ›noch gegen jene ›starken‹ Be-
griffe von Theorie, Wahrheit und System [streiten], die doch seit mehr als hun-
dertfünfzig Jahren der Vergangenheit angehören‹, warum sie immer noch ›mei-
nen, die Philosophie aus dem Wahne reißen zu müssen, eine Theorie 
aufzustellen, die das letzte Wort behält‹.«128 Rorty selbst merkt an anderer Stelle 
ganz ähnlich an:  

 
»Derrida talks as if […] there were a terrible oppressive force called ›the metaphorics of 
philosophy‹ or the ›history of metaphysics‹ which is making life impossible not only for 
playful punsters like himself but for society as a whole. But things are just not that bad, 
except in special circumstances, circumstances of the sort which once produced the Inqui-
sition and, more recently, the KGB.«129 

 
In dieser Kritik zeigt sich wieder die leichtfertige Indifferenz gegenüber der  
Metaphysik. Aber so gelingt es Rorty, das Frühwerk im Licht des späteren 
Werks gelten zu lassen: Im Licht des späteren Derrida kann er auch den frühen 

                                                             
125  Rorty (2008) S. 104. 
126  Ebd. S. 113. 
127  Ong (2002) S. 166. 
128  Rorty (2000) S. 456. 
129  Rorty (2008) S. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 101 

Derrida gelten lassen. Es ist jenes Licht, in das Rorty die postpositivistische ana-
lytische Philosophie wie auch die postmoderne Kontinentalphilosophie taucht. In 
diesem Licht wären zwar der frühe Derrida – wie auch Heidegger – immer noch 
Teilnehmer der Metaphysik-Überwindungsfarce, sie hätten aber immerhin ein 
berechtigtes Ziel: »Ich möchte meinen, dass es ihnen gar nicht darum geht, die 
›Philosophie‹ diesem Wahn [letzte Worte zu suchen] zu entreißen, sondern ein-
fach darum, sich selbst von der eigenen Vergangenheit zu lösen: von gerade den 
Worten, die für sie die letzten zu sein drohten (d.h. im Falle Heideggers die Wor-
te Nietzsches, im Falle Derridas die Worte Heideggers).«130 

Das von Rorty dem Begriffsdenken entrissene Frühwerk wird so gleichsam 
zu einem esoterischen Unternehmen. Es ist nicht mehr allgemein, sondern nur 
noch für einen bestimmten Rezipientenkreis relevant, den es zu einem bestimm-
ten Ziel führen soll: zur Überwindung der Metaphysik (als individueller Neuro-
se). Im von Rorty bevorzugten späteren Werk hingegen wird die Metaphysik 
überwunden, indem sie verspottet oder ignoriert wird. 

Seine Interpretation entwickelt Rorty in der Auseinandersetzung mit Text-
auslegungen von Christopher Norris, Jonathan Culler und Rodolphe Gasché. Sie 
sträuben sich dagegen, Diskursivität in Derridas Werk zu suspendieren, und  
sehen darin im Gegenteil einen Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-
Diskursivität erreicht. Dekonstruktion sei, wie Rorty referiert, »in Culler’s 
words, both ›rigorous argument within philosophy and displacement of philo-
sophical categories and philosophical attempts at mastery‹.«131 

Rorty hält das für eine Wunschvorstellung und insistiert auf einer prin-
zipiellen Unvereinbarkeit: »Something, I claimed, had to go. I suggested we 
jettison the ›rigorous argument‹ part.«132 Beharrlich arbeitet Rorty die unverein-
bare Gegensätzlichkeit von diskursiv (»argumentative«) und nicht-diskursiv 
(»nonpropositional«),133 von Ernst und Humor134 sowie von Philosophie als 
transzendentalem Projekt und als Aufhebung/Verflüssigung135 heraus. Er besteht 
darauf, dass ein Ausgleich nicht möglich ist: »Once again, I would want to insist 
that you cannot have it both ways.«136 

                                                             
130  Rorty (2000) S. 456. 
131  Rorty (2008) S. 119. 
132  Ebd. S. 119. 
133  Vgl. ebd. S. 124. 
134  Vgl. etwa ebd. S. 93ff. 
135  Vgl. ebd. S. 122ff. 
136  Ebd. S. 123. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


102 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

 

Im folgenden Teil B wird sich diese Analyse bestätigen: Zwar nicht in Bezug 
auf Derrida, sondern in Bezug auf Kant und Wittgenstein, deren Versuche, einen 
Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität im Namen von »Orien-
tierung« und »Übersicht« zu schaffen, untersucht werden. (Doch auch wenn der 
angestrebte Ausgleich nicht gelingt: Der Bedarf danach, eine überzeugende Lö-
sung der Gestaltungsfrage der Philosophie, besteht weiterhin.) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

B. Orientierung und Übersicht als 
Versuche des Ausgleichs zwischen 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

I.  Kant: Philosophie als Orientierung 

 
 
 

1.  PLATONISCHE UND TRANSZENDENTALE IDEEN 
 

Wie oben erwähnt, ist die zunehmende Distanzierung vom Begriffsdenken um 
1800 bei Havelock, Ong und Derrida mit dem Namen Rousseau verbunden. Wo-
rauf weder Medientheorie der Schrift noch Dekonstruktion in diesem Zusam-
menhang hinweisen, ist der Einfluss Rousseaus auf die Transzendentalphiloso-
phie Immanuel Kants. Es war bekanntlich Rousseau, der Kant – wie der es 1764 
ausdrückte – »zurecht gebracht« hat, indem er ihm den »verblendende[n] Vor-
zug« des rein Theoretischen als nur eingebildet relativierte.1 

Im Folgenden wird auf den parallelen Entwicklungslinien des Begriffsden-
kens und der Schrift Kants Transzendentalphilosophie eingetragen. Sie wird da-
bei als insgesamt zaghafte, ansatzweise Distanzierung vom Begriffsdenken dar-
gestellt, die die Vorteile des Begriffsdenkens jedoch nicht aufgeben möchte und 
im Großen und Ganzen diskursiv agiert. Anders als die bisher vorgestellten Re-
zeptionsmodelle, anders aber auch als die ebenfalls diskursiv agierende Medien-
theorie der Schrift, will Kant jedoch die Geste Platons durchaus wiederholen, die 
Dimension des Nicht-Diskursiven nicht aufgeben, sondern selbst ein höchstes, 
nicht-diskursives Wissen vermitteln. Darin geht es ihm, wie der Dekonstruktion, 
nicht allein – wenn überhaupt – um eine bestimmte Lehre und deren Vermittlung 
oder Darstellung, sondern um die Aneignung von Philosophie, wenn er auch den 
Spielraum der Subjektivität des Rezipienten ständig einengt. 

Wenn sich die Transzendentalphilosophie deutlich weniger vom Begriffs-
denken distanziert als die Dekonstruktion, dann scheint sie, zumindest ansatz-
weise, einen solchen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivität und Diskursivität 
anzustreben, wie ihn Rortys Kritik an Derrida nahelegte, ohne ihn für möglich zu 
halten. Beinahe überall in Kants Werk zeigt sich eine Spannung zwischen 

                                                             
1  Vgl. AA XX 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


106 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Diskursivität und Nicht-Diskursivität, nicht zuletzt mit der fundamentalen Ge-
genüberstellung von Sinnlichkeit und Verstand als den zwei Stämmen der Er-
kenntnis. Beinahe überall zeigt sich aber auch ein Übergewicht der Diskursivität 
beziehungsweise der Versuch, das beschriebene Spannungsverhältnis diskursiv 
zu kontrollieren. Letztlich verbleibt Kant im Bannkreis der Diskursivität, wie 
sich auch am Beispiel seines Platonbildes und der Weiterentwicklung der plato-
nischen zu transzendentalen Ideen zeigt; doch er verharrt nicht mit resignierter 
Gelassenheit im Schatten der Sprache, sondern bleibt, Platons Geste wiederho-
lend, auf dem Sprung. 

Dabei geht es ihm ungleich weniger als den in Teil A besprochenen Autoren 
um ein adäquates Platonverständnis; und die Schriftkritik kommentiert er gar 
nicht. Wenn Kant Platon erwähnt, dann zumeist als Vertreter einer zu überwin-
denden metaphysischen Tradition, wie sie in der Kritik der reinen Vernunft als 
mal despotisch, mal anarchisch gezeichnet wird.2 Platon sei, so das bekannte 
Bild aus der »Einleitung«, wie eine Taube auf den Widerstand der Luft angewie-
sen, habe ihn aber gering geschätzt und gemeint, dass ihm das Fliegen »im luft-
leeren Raum noch viel besser gelingen werde« und habe »auf den Flügeln der 
Ideen« die Sinnenwelt verlassen.3 Deshalb wird ihm die Position eines 
»schwärmerische[n] Idealismus«4 oder des »Intellektualphilosophen«5 zugewie-
sen, der »physische Nachforschung« verabsäumt und »der Vernunft erlaubt ha-
be, idealischen Erklärungen der Naturerscheinungen nachzuhängen«.6 

Kant greift damit ein zeitübliches, platonistisches und gleichzeitig kritisches 
Platonbild auf,7 wie es ihm aus der Philosophiegeschichte Historia critica philo-
sophiae (1742) von Jakob Bruckner bekannt war. Die Geringschätzung der Sinn-
lichkeit und die Hochschätzung des Übersinnlichen, die Platon mit der Hypo-
stasierungen der Ideen ausgedrückt habe,8 konstituiere eine Kluft, die Platon nur 
als Mystiker überbrücken könne.9 In »Von einem neuerdings erhobenen  
vornehmen Ton in der Philosophie« (1796) beschreibt Kant die vage, im obigen 
Platon-Kapitel »multimedial« genannte dialektische Methode des Erkenntnisge-
winns aus der Schriftkritik-Passage im 7. Brief, um abschätzig zu urteilen: »Wer 

                                                             
2  Vgl. KrV A IX. 
3  Vgl. ebd. A 5. 
4  Proleg. 207 [AA207] (Fußnote). 
5  KrV B 881. 
6  Ebd. B 500. 
7  Vgl. Heimsoeth (1965) S. 352f. 
8  Vgl. KrV B 371. 
9  Vgl ebd. sowie ebd. B 882. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 107 

sieht hier nicht den Mystagogen, der nicht bloß für sich schwärmt, sondern zu-
gleich Klubbist ist und, indem er zu seinen Adepten im Gegensatz von dem Vol-
ke (worunter alle Uneingeweihte verstanden werden) spricht, mit seiner vorgeb-
lichen Philosophie vornehme thut!«10 So wird Platon zum »Vater aller 
Schwärmerei mit der Philosophie«.11 

Zu dieser Kritik in der Tradition des Begriffsdenkens passt die Unbeküm-
mertheit gegenüber der Form der platonischen Schriften. Kant besaß allem An-
schein nach keine Kenntnis der Originaltexte Platons,12 zeigt aber immerhin ein 
Bewusstsein für seine Formvergessenheit: »Ich will mich hier in keine literari-
sche Untersuchung einlassen«.13 Dennoch ist er der Meinung, Platon »sogar bes-
ser zu verstehen, als er sich selbst verstand«14 – ein etwas arroganter Ausspruch, 
auf den sich Schleiermacher kritisch beziehen sollte.15 

Kants Beurteilung von Platon ist aber durchaus nicht bloß von formverges-
sener Arroganz und einseitiger Ablehnung geprägt, sondern im Gegenteil von 
einer vorsichtigen und differenzierten Hochschätzung. Diese Sichtweise geht 
wahrscheinlich auf Mendelssohns Phädon oder über die Unsterblichkeit der  
Seele zurück. Darin erscheint Platon als Gewährsmann der praktischen Ausrich-
tung der Vernunft, wie Kant sie nicht als erster, aber jedenfalls in deutlicher Ab-
grenzung einer am Theorie-Begriff ausgerichteten Wissenschaft als Selbstzweck 
in seiner kritischen Phase vornimmt. Am Anfang des Abschnitts über die Trans-
zendentale Dialektik unternimmt Kant denn auch die Ehrenrettung der als theo-
retische Hypostasierungen geschmähten platonischen Ideen als praktisch wirk-
sam: »Platon fand seine Ideen vorzüglich in allem, was praktisch ist«.16 In der 
Ablehnung von Sinnlichkeit – beziehungsweise Erfahrung – im Bereich des 
Praktischen, also bei Tugendlehre, Verfassung und Gesetzgebung,17 stimmt Kant 
Platon (gegen Hume) emphatisch zu. So erscheint Platon als Vorläufer der prak-
tischen Ausrichtung von Kants kritischer Philosophie, wenn er auch für seine 
spekulative Methode zu tadeln bleibe: Platons Gedankengänge werden als das 
bislang übliche blinde metaphysische Tasten dargestellt, wie »Maulwurfsgänge 

                                                             
10  AA VIII 398. 
11  Ebd. 
12  Vgl. Leinkauf (2009) S. 477. 
13  KrV B 370. 
14  Ebd. 
15  Vgl. Kapitel A.10. 
16  KrV B 371. 
17  Vgl ebd. B 371ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


108 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

einer vergeblich, aber mit guter Zuversicht, auf Schätze grabenden Vernunft«,18 
die letztlich den von der Transzendentalphilosophie bereiteten Baugrund unsi-
cher machen, der zur Errichtung von »majestätischen sittlichen Gebäuden« die-
nen soll.19 

Es ist auffällig, dass Kant in jener Passage, in der er seine begriffsphiloso-
phisch geprägte Kritik an Platon differenziert, das Problem der Darstellung in 
den Blick nimmt. In der Weigerung, sich auf eine »literarische Untersuchung« 
der platonischen Schriften einzulassen, ist vielleicht schon der Zweifel spürbar, 
dass eine solche Untersuchung das platonistische Platonbild nicht bestätigen 
würde. In einer Fußnote wird dieser Zweifel dann expliziert: Kant bekräftigt da-
rin zunächst seine Haltung, Platon in seinen hypostasierenden Spekulationen 
nicht folgen zu können, um dann einzuschränken: »[…] wiewohl die hohe Spra-
che, deren er [Platon; H.D.] sich in diesem Felde bediente, einer milderen und 
der Natur der Dinge angemessenen Auslegung ganz wohl fähig ist.«20 

Dieser »hohen Sprache«, die offenbar nicht zu sagen vermag, was sie meint 
und zu ihrer Ehrenrettung einer Auslegung bedarf, begegnet Kant – ganz in der 
Tradition des Begriffsdenkens – mit Misstrauen. Was Schleiermacher später mit 
seiner möglichst nicht auslegenden Übersetzung zu erhalten versucht, will Kant 
selbst vermeiden. Unbehagen bereitet ihm auch die Veranschaulichung von  
Abstraktem, wie sie sich bei Platon findet.21 Kant hingegen setzt auf abstrakte 
Begrifflichkeit und begriffliche Genauigkeit. Er schließt »Des ersten Buchs der 
transzendentalen Dialektik Ersten Abschnitt: Von den Ideen überhaupt« mit dem 
dringenden Appell an alle, »denen Philosophie am Herzen liegt«, »den Ausdruck 
Idee seiner ursprünglichen Bedeutung nach in Schutz zu nehmen, damit er nicht 
fernerhin unter die übrigen Ausdrücke, womit gewöhnlich allerlei Vorstellungs-
arten in sorgloser Unordnung bezeichnet werden, gerate, und die Wissenschaft 

                                                             
18  Ebd. B 376. 
19  Vgl. ebd. B 375f. 
20  Ebd. B 371. 
21  Vgl. ebd. A 570/B 598: »Das Ideal aber in einem Beispiele, d.i. in der Erscheinung, 

realisieren wollen, wie etwa den Weisen in einem Roman, ist untunlich, und hat 
überdem etwas Widersinnisches und wenig Erbauliches an sich, indem die natürliche 
Schranken, welche der Vollständigkeit in der Idee kontinuierlich Abbruch tun, alle Il-
lusion in solchem Versuche unmöglich und dadurch das Gute, das in der Idee liegt, 
selbst verdächtig und einer bloßen Erdichtung ähnlich machen.« Diese Passage, die 
vordergründig auf Wieland anspielt, trifft ebenso Platon: Wieland veranschaulicht die 
Idee der Weisheit in der Gestalt des »Agathon« aus seinem gleichnamigen Bildungs-
roman, wie Platon die Idee des Guten als Sonne darstellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 109 

dabei einbüße«.22 Es folgt eine nach dem Muster einer Dihairese vorgenommene 
Ableitung des Ideenbegriffs, die geradezu vorbildlich diskursiv zu nennen ist. 
Trotz ihrer praktischen Ausrichtung werden die Ideen damit wieder theoretisch 
eingeholt: Das Verhältnis zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität zeigt 
bei Kant eine deutliche Schlagseite. 

 
 

2.  DIE DISKURSIVE GESTALTUNGSLÖSUNG   
 DER TRANSZENDENTALPHILOSOPHIE 

 
Eine ähnlich zurückgenommene, weil letzten Endes auf Diskursivität beharrende 
Distanzierung vom Begriffsdenken nimmt Kant insbesondere bezüglich der Idee 
der Philosophie vor. Wiederum Platon ähnlich, zeichnet Kant ein Wissen als das 
höchste aus, das sich nicht auf diskursive Erkenntnis beschränkt und insofern 
nicht-diskursiv ist. Philosophie sei »eine bloße Idee von einer möglichen Wis-
senschaft, die nirgend in concreto gegeben ist«,23 ein »Urbilde, das nur in der 
Idee liegt«.24 Kant reagiert immer wieder scharf auf die Anmaßung, höchstes 
Wissen diskursiv erreicht zu haben: 

 
»Der, welcher ein System der Philosophie, z.B. das Wol f i sche , eigentlich ge le rn t  hat, 
ob er gleich alle Grundsätze, Erklärungen und Beweise, zusamt der Einteilung des ganzen 
Lehrgebäudes, im Kopf hätte, und alles an den Fingern abzählen könnte, doch keine ande-
re als vollständige h i s to r i sche  Erkenntnis der Wolfischen Philosophie; er weiß und ur-
teilt nur so viel, als ihm gegeben war. Streitet ihm eine Definition, so weiß er nicht, wo er 
eine andere hernehmen soll. Er bildete sich nach fremder Vernunft, aber das nachbildende 
Vermögen ist nicht das erzeugende, d.i. das Erkenntnis entsprang bei ihm nicht aus  Ver-
nunft, und, ob es gleich, objektiv, allerdings ein Vernunfterkenntnis war, so ist es doch, 
subjektiv, bloß historisch. Er hat gut gefaßt und behalten, d.i. gelernt, und ist ein Gips-
abdruck von einem lebenden Menschen.«25 

                                                             
22  Vgl. ebd. A 319/B 376. 
23  Ebd. B 866. 
24  Ebd. B 867. 
25  Ebd. A 836/B 864. Während Kant hier lediglich andeutet, dass die begrifflich-

systematische Darstellung von Philosophie dem Selbstdenken so abträglich wie dem 
Auswendiglernen zuträglich ist, expliziert er diesen Zusammenhang in einer späten 
Reflexion: »Die gewohnliche Scholastische und doctrinale methode der Metaphysik 
macht dumm, indem sie eine mechanische Gründlichkeit wirkt. Sie verenget den  
Verstand und macht ihn unfähig, Belehrung anzunehmen; sie ist nicht philosophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Kants kritische Philosophie ist anders zu verstehen denn als bloße Theorie: Wie 
er immer wieder betont, ist ihr Nutzen nur »negativ«, weil sie unvermögend ist, 
»die menschliche Erkenntnis über alle Grenzen möglicher Erfahrung hinaus zu 
erweitern«.26 Aus dieser Situation ergibt sich eine Wendung der Philosophie ins 
Praktische. Man könne »keine Philosophie lernen; denn, wo ist sie, wer hat sie 
im Besitze, und woran lässt sie sich erkennen? Man kann nur philosophieren ler-
nen.«27 Es gelte, das bloß diskursive Wissen des »Vernunftkünstlers« im Hin-
blick auf einen »Wel tbegr i f f« der Philosophie zu transzendieren.28 

Auch wenn sich Kant dergestalt gegen die theoretische Ausrichtung von Phi-
losophie wendet, ist seine Distanzierung vom Begriffsdenken doch eine sehr zu-
rückgenommene. Auch wenn er sich in aller Deutlichkeit von der traditionellen 
Metaphysik als spekulativ und sinnlich verunreinigt abgrenzt,29 wendet er sich, 
als ihr »Liebhaber«, doch nicht von Metaphysik überhaupt ab.30 Oftmals erklärt 
er sein Werk zur Vorstufe einer zukünftigen Metaphysik; manches davon, und 
zwar in zunehmendem Ausmaß, sei sogar diese Metaphysik selbst: Transzenden-
talphilosophie ist zwar nur »ein Traktat von der Methode, nicht ein System der 
Wissenschaft selbst«,31 aber immerhin »Vorriß zu einem System der Meta-
physik«,32 ein »sehr durch Sinnlichkeit verwachsene[r] Fußsteig«,33 der zur 
»Heeresstraße« ausgebaut werden könne.34 

Tatsächlich lässt sich in Kants Schriften ein Drang zur Metaphysik beobach-
ten, der sich mäandernd aber zunehmend seinem Ziel annähert, ohne es doch zu 
erreichen.35 Nach der Kritik der reinen Vernunft folgen schon in den Titeln als 
Vorstufen zur Metaphysik gekennzeichnete Werke wie die Prolegomena zu ei-
ner jeden künftigen Metaphysik, die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und 
die Metaphysischen Anfangsgründe der Naturwissenschaft, bis Kant mit der  

                                                                                                                                  
Dagegen Critic erweitert die Begriffe und macht die Vernunft frey. Die Schulphilo-
sophen machen es wie Freybeuter, welche, so wie sie auf einer unbesetzten Küste  
anlanden, sich so gleich verschanzen.« (AA IIXX 84.)  

26  Vgl. ebd. A XIV. 
27  Ebd. B 866. 
28  Vgl. ebd. 
29  Vgl. ebd. A XIII und B 879. 
30  Vgl. TeG S. 76; vgl. auch KrV A 850/B 878. 
31  KrV B XXII. 
32  Ebd. B XXIII. 
33  Ebd. B 866. 
34  Vgl. ebd. B 884. 
35  Vgl. Grondin (1994) S. 141ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 111 

Metaphysik der Sitten in seiner nachkritischen Phase immerhin einen Teilbereich 
der neuen Metaphysik selbst abdeckt (wenn auch der erste Teil des Werks »nur 
Annäherung zum System, nicht dieses selbst« ist)36. Zu einer umfassenden  
Metaphysik, zum geplanten endgültigen »System der Transzendentalphiloso-
phie« kommt es jedoch nicht.37 

So verbleibt Kants Werk – will man es nicht als bloße Vorstufe einer kom-
menden Metaphysik betrachten, wie es allerdings oft geschehen ist, und damit 
gleichsam abqualifizieren – in der Spannung zwischen Kritik und Metaphysik. 
Kant selbst formuliert diese Spannung verschiedentlich, ohne Anstalten zu ma-
chen, sie aufzulösen; zum Beispiel in der Kritik der reinen Vernunft: »Die Philo-
sophie der reinen Vernunft ist nun entweder Propädeut ik  (Vorübung) […] und 
heißt Kritik, oder zweitens das System der reinen Vernunft (Wissenschaft) […] 
und heißt Metaphysik ; wiewohl dieser Name auch der ganzen reinen Philo-
sophie gegeben werden kann.«38 Demnach ist die Transzendentalphilosophie 
entweder Kritik oder Metaphysik, aber auch beides. Auch nach Beendigung der 
kritischen Phase bestätigt Kant in der »Verkündigung des nahen Abschlusses ei-
nes Traktats zum ewigen Frieden in der Philosophie« die Ambivalenz seiner 
Schriften: 

 
»Wenn auch Philosophie bloß als Weisheitslehre (was auch ihre eigentliche Bedeutung ist) 
vorgestellt wird, so kann sie doch auch als Lehre des Wissens nicht übergangen werden; 
sofern dieses (theoretisch) Erkenntnis die Elementarbegriffe enthält, deren sich die reine 
Vernunft bedient; gesetzt, es geschehe auch nur, um dieser ihre Schranken vor Augen zu 
legen. Es kann nun kaum die Frage von der Philosophie in der ersteren Bedeutung sein: ob 
man frei und offen gestehen solle, was und woher man das in der Tat von ihrem Gegen-
stande (dem sinnlichen oder übersinnlichen) wirklich wisse oder in praktischer Rücksicht 
(weil die Annehmung derselben dem Endzweck der Vernunft beförderlich ist) nur voraus-
setze.«39 

 
In dieser gewundenen Formulierung deutet sich ein beiläufig formulierter Aus-
gleich zwischen praktisch ausgerichteter »Weisheitslehre« und theoretisch aus-
gerichteter »Lehre des Wissens« – und damit zwischen Nicht-Diskursivität und 
Diskursivität – an, der die Ambivalenz der Transzendentalphilosophie gut ein-
fängt. Kant selbst sieht allerdings in gewundenen Formulierungen keinen Vorzug. 

                                                             
36  Vgl. AA VI 205. 
37  Vgl. Störig (1987) S. 427. 
38  KrV B 869. 
39  TeF S. 86f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Wie sich schon an seinem Platonbild zeigte, nimmt er weitgehend die Position 
des Begriffsdenkens ein, wenn es um die Gestaltung von Philosophie geht. 

Immerhin zeigt sich Kant (auch hierin zeigt sich ansatzweise eine Distanzie-
rung vom Begriffsdenken) nicht völlig formvergessen. Im Disziplin-Kapitel der 
Kritik der reinen Vernunft beispielsweise gehen methodologische Reflexionen in 
gestalterische über. Kant kritisiert hier das Ideal des Begriffsdenkens, nach dem 
Vorbild der Mathematik axiomatisch-deduktiv zu philosophieren.40 Philosophie, 
wie Kant sie versteht, vollzieht den »diskursiven Vernunftgebrauch nach Begrif-
fen«,41 und die Transzendentalphilosophie, so legt sich Kant fest, habe – trotz al-
ler Hochachtung für den »Wel tbegr i f f« – nach dem »Schulbegr i f f« gestal-
tet zu sein:42 In der Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft 
bekennt sich Kant überdies zur Wolffschen Methode und stellt sich damit wenn 
auch nicht auf die Seite des Dogmatismus, so doch auf die Seite einer System-
haftigkeit, die »jederzeit dogmatisch, d.i. aus sicheren Prinzipien a priori strenge 
beweisend sein« muss.43 

Mit dieser Festlegung auf das systematische Begriffsphilosophieren handelt 
sich Kant ein lästiges Vermittlungsproblem ein, worauf er sehr häufig in seinen 
Vorworten hinweist.  

 
»Was endlich die Deu t l i chke i t  betrifft, so hat der Leser ein Recht, zuerst die d i skur -
s ive  (logische) Deu t l i chke i t ,  du rch  Begr i f fe , dann aber auch eine in tu i t ive  (äs-
thetische) Deu t l i chke i t ,  du rch  Anschauungen , d.i. Beispiele oder andere Erläute-
rungen in concreto zu fordern. Für die erste habe ich hinreichend gesorgt. Das betraf das 
Wesen meines Vorhabens, war aber auch die zufällige Ursache, dass ich der zweiten, ob-
zwar nicht so strengen, aber doch billigen Forderung nicht habe Genüge leisten können.«44 

 
Mit großer Häufigkeit setzt Kant schriftstellerische Bravur, die zwar angenehm, 
aber sachlich belanglos sei, gegen genaues Argumentieren, das zwar trocken, 
aber überzeugend sei.45 Dabei klagt er sich ständig eines Mangels an Vermitt-
lungsfähigkeit an, allerdings nur, um diesen in der Tradition des Begriffsdenkens 

                                                             
40  Vgl. KrV A 726f/B 754f. 
41  Ebd. A 719/B 747. 
42  Vgl. ebd. B 866. 
43  Vgl. ebd. B XXXV. 
44  Ebd. A XVIIf. 
45  Vgl. die Gegenüberstellung von »Pedanterie« und »Galanterie« sowie das Ideal der 

»wahren Popularität« in AA IX 46ff sowie AA IX 19ff, 61ff, 148f; vgl. auch AA VI 
205ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 113 

zu relativieren.46 Beim »trockenen, bloß scholas t i schen Vortrage« handele es 
sich lediglich – wie die Vorrede zur ersten Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft anmerkt – um das Fehlen von »Beispielen und Erläuterungen«, »Erleichte-
rungen« für den wissenschaftlich Unkundigen, also um einen Mangel nur bezüg-
lich der »populären Absicht« oder »didaktischen Manier«:47 Schwächen, die 
Kant – ein wenig bemüht – zu dem Vorteil umdeutet, zumindest den Umfang des 
Werks nicht ins Unerträgliche angewachsen haben zu lassen; und vor allem 
Schwächen, die für »Kenner der Wissenschaft« kein Hindernis darstellen.48 

Die ersten Reaktionen auf die Kritik der reinen Vernunft verliefen jedoch 
auch vonseiten der »Kenner« für Kant deprimierend.49 Insbesondere von der so-
genannten »Göttinger Rezension«, einer Kooperationsarbeit der Philosophen 
Christian Garve und Johann Georg Heinrich Feder, fühlte sich Kant grob miss-
verstanden. Er beklagt sich mit ungewöhnlicher Schärfte im Anhang der Prole-
gomena,50 die Rezension habe seinen transzendentalen Idealismus als trans-
zendenten Idealismus verkannt.51 Damit werde die Transzendentalphilosophie in 
die Reihe jener traditionellen idealistischen Positionen gestellt, die – wie Platon, 
ließe sich anmerken – schwärmerisch über alle Erfahrungen hinausgingen,  
wie bei Descartes skeptisch oder wie bei Berkeley dogmatisch seien, aber nicht 

                                                             
46  Z.B.: »Ich habe die Schulmethode gewählt und sie […] der freyen Bewegung des 

Geistes und des Witzes vorgezogen, ob ich zwar, da ich wolte, daß ieder nachdenken-
de Kopf an dieser Untersuchung theil nehmen solte, fand, daß die Trokenheit dieser 
Methode (die) Leser von der Art, welche gerade zu die Verbindung mit dem prakti-
schen suchen, abschreken würde. Ich würde, wenn ich auch im größesten Besitze des 
Witzes und der (Ein) schriftstellerreitze gewesen wäre, sie hievon ausgeschlossen ha-
ben, denn es liegt mir viel daran, keinen Verdacht übrig zu lassen, als wolle ich den 
Leser einnehmen und überreden, sondern damit ich entweder (von ihm) gar keinen 
beytritt von ihm oder blos durch die stärke der Einsichten zu erwarten hätte.« (AA 
IIXX 67) Weitere Beispiele folgen unten im Text. 

47  Vgl. KrV A XVIII f. 
48  Vgl. ebd. 
49  In einem Brief an Schultz spricht Kant von der »Kränkung, fast von niemand verstan-

den worden zu sein« und äußerte »die Besorgnis […], daß ich die Gabe mich ver-
ständlich zu machen in so gringem Grade, vielleicht in einer so schweren Materie gar 
nicht besitze; und alle Arbeit vergeblich aufgewandt haben möchte.« (Zit. nach Pollok 
(2001) S. XVII.) 

50  Vgl. Pollok (2001) S. XXXIX. 
51  Vgl. Proleg. 203f [AA373f]. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


114 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

kritisch.52 Kant insistiert dahingegen darauf, Metaphysik fragwürdig gemacht zu 
haben, ohne damit erneut eine metaphysische Antwort gegeben zu haben: »Al-
lein zur Beurteilung des Dinges, das Metaphysik heißt, soll erst der Maßstab ge-
funden werden (ich habe einen Versuch gemacht, ihn sowohl als seinen Ge-
brauch zu bestimmen).«53 Anders als »Schriften […] dogmatischer Art« – so 
könnte Kants Ärger auf den Punkt gebracht werden – erschöpfen sich Schriften 
»kritischer Art« nicht in diskursivem Wissen.54  

Die Göttinger Rezension veranlasste Kant vermutlich zu Umarbeitungen an 
der Kritik der reinen Vernunft und bestärkte ihn zudem in seinem Vorhaben, die 
Gedanken der Kritik der reinen Vernunft mit den Prolegomena für ein breiteres 
Publikum leichter zugänglich darzustellen.55 In beiden neuen Vorreden zeigt 
sich, dass seine Gestaltungsstrategie im Wesentlichen unverändert im Zeichen 
des Begriffsdenkens bestehen bleibt.56 In der notorischen Unzufriedenheit mit 
der eigenen, bloß diskursiven Vermittlung, lässt sich dennoch weiterhin eine 
Unzufriedenheit mit dem Begriffsdenken und der Drang nach einem Ausgleich 
zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität ausmachen – einem Ausgleich, 
den sich Kant um der Vorteile des Begriffsdenkens willen versagt. So hält er (in 
der Vorrede der Prolegomena) »Klagen wegen Mangel an Popularität« in einem 
gewissen Sinne für gerechtfertigt.57 Er gibt Trockenheit und Weitläufigkeit, Un-
übersichtlichkeit und »scholastische Pünktlichkeit« zu.58 Aber er hält diese Män-
gel für den Preis der Wissenschaftlichkeit und dreht den Spieß um, indem er die 
»beschriene Dunkelheit« als »gewohnte Bemäntelung seiner eigenen Gemäch-
lichkeit oder Blödsichtigkeit« erklärt.59 Wer nun auch den mit den Prolegomena 
angebotenen Übersichtsplan »wiederum dunkel findet, der mag bedenken, daß es 
eben nicht nötig sei, daß jedermann Metaphysik studiere«.60 

                                                             
52  Vgl. ebd. 203-209 [AA373-376]. 
53  Ebd. 212 [AA378]. 
54  Vgl. ebd. Kants Ablehnung der Göttinger Rezension ähnelt Platons Verurteilung der 

dionysischen Schrift, denn abgesehen von dem fehlenden Verständnis für das Nicht-
Diskursive der kritischen Position referiert die Göttinger Rezension durchaus stimmig 
Kants Argumentation – wie der Kommentator Konstantin Pollock urteilt; vgl. Pollok 
(2001) S. XXIIIff. 

55  Vgl. Pollok (2001) S. XXVI. 
56  Vgl. ebd. S. XV. 
57  Vgl. Proleg. 15f [AA261f]. 
58  Vgl. ebd. 
59  Vgl. ebd. 21 [AA264]. 
60  Vgl. ebd. 21 [AA263]. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 115 

Diese Volte entspricht den bei Kant ebenfalls notorischen Hinweisen, die 
Transzendentalphilosophie sei nur für »Kenner der Wissenschaft«61 und könne 
»niemals populär werden«.62 Sie deutet auf ein Bewusstsein davon hin, dass die 
Vermittlung von Philosophie sich nicht allein auf Diskursivität verlassen kann. 
Kant ignoriert nicht, dass Philosophie ihren Rezipientenkreis immer beschränkt. 
Mitunter, zum Beispiel von Dilthey, wurde er sogar als »esoterischer Philo-
soph«63 bezeichnet. Allerdings verhält er sich, wenn er sich um Popularität 
durchaus bemüht, weniger elitär als der die Masse geringschätzende Platon. Kant 
ist, mit Willi Goetschel, eine in der Philosophie ungewöhnlich große Besorgtheit 
um den Leser zu attestieren.64  

Kants beharrliche Einordnung seiner Gestaltungsstrategie in die Tradition 
des Begriffsdenkens sowie seine Einschätzung seiner eigenen darstellerischen 
Mittel als unbeholfen sind von dem größten Teil der Kant-Rezeption anerkannt 
und zu eigen gemacht worden.65 Der Tenor ließe sich mit de Quincey so zu-
sammenfassen: »Kant was a great man, but obtuse and deaf as an antediluvian 
boulder with regard to language and its capacities.«66 Schon ein Vierteljahrhun-
dert zuvor hatte sich Heine in »Zur Geschichte der Religion und Philosophie in 
Deutschland« (1833/34) über Kants »unerbittliche, schneidende, poesielose, 
nüchterne Ehrlichkeit« mokiert und das auch heute noch kolportierte Klischee 
des pedantischen Rationalisten geschaffen, eines wahren »Talent[s] des Miss-
trauens« und Repräsentanten des »Spießbürgertums«, der einen »grauen, trocke-
nen Packpapierstil« in die Philosophie eingeführt habe.67 

Es greift allerdings zu kurz, die oft und nicht zu Unrecht beklagte »Schwer-, 
ja Unverständlichkeit«68 des transzendentalen Stils allein auf eine unbeholfene 
Exzessivität der semiotischen Konfiguration des Begriffsdenkens zurückzufüh-
ren, wie es Kant selbst nahelegt. Vielmehr lässt sich im transzendentalen Stil – 
ganz parallel zur Dunkelheit Platons – eine dezidierte Abweichung vom Be-
griffsdenken erkennen. Eine Minderheit von Rezipienten (das Verdienst der Zu-
sammenstellung hat Willi Goetschel) hat bei Kant eine Art von uneigentlichem, 

                                                             
61  KrV A XVIII. 
62  Ebd. B XXXIV. 
63  Vgl. Goetschel (1990) S. 156. 
64  Vgl. ebd. S. 106. 
65  Vgl. ebd. besonders S. 147ff. 
66  Essays S. 259 
67  Heine (1979) S. 82f. 
68  Vgl. Goetschel (1990) S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

»literarischem« Sprechen ausgemacht und übrigens ganz verschieden bewertet.69 
So stellt sich auch die Transzendentalphilosophie als eine Gestaltungslösung von 
Philosophie dar – allerdings als eine, die den Ausgleich zwischen Diskursivität 
und Nicht-Diskursivität noch nicht überzeugend herzustellen vermag. 

In einem Hexameter aus seinen Maximen und Reflexionen hebt Goethe mit 
der Gelassenheit des Olympiers die Bedeutung von Kants Ironie hervor: »Kant 
beschränkt sich mit Vorsatz in einen gewissen Kreis und deutet ironisch immer 
darüber hinaus.«70 Ungleich spöttischer und angriffslustiger bilanziert Nietzsche, 
der Kant übrigens »eine Begriffsmaschine«71 nennt und ihm »plumpe Pedante-
rie«72 vorwirft:  

 
»Wie sind synthetische Urteile a priori mög l ich? fragte sich Kant, – und was antwortete 
er eigentlich? Vermöge  e ines  Vermögens : leider aber nicht mit drei Worten, son-
dern so umständlich, ehrwürdig und mit einem solchen Aufwande von deutschem Tief- 
und Schnörkelsinne, dass man die lustige niaiserie allemande überhörte, welche in einer 
solchen Antwort steckt.«73 

 
Entschieden positiv sieht Karl Jaspers schließlich durch »Tautologie, Zirkel, Wi-
derspruch«74 und »vermöge des verschlungenen Gewebes«75 der kantischen 
»Gedankenbewegung«76 einen »Schwindel«77 erzeugt, der nicht-diskursives 
Wissen ermöglicht: »Ich muss das Fassliche zusammenbrechen lassen, so wie 
Leitern, die ich nicht mehr brauche, wenn ich die Höhe erklommen habe.«78 Der 
transzendentale Stil unterstütze die praktische Ausgerichtetheit der Philosophie: 
»Kant führt in den Raum stets sich selbst hervorbringenden Lebens, in das Ge-
heimnis der schöpferischen Quellen der Vernunft. Wer dorthin gelangt, muss 
selber dabei sein und tun, was Kant nicht für ihn tat. Kant gibt ihm die Chan-
cen.«79 

                                                             
69  Vgl ebd. S. 147-166. 
70  MuR S. 407 (§301) 
71  KSA 13 S. 442. 
72  KSA 11 S. 175. 
73  JGB S. 24. 
74  Jaspers (1957) S. 444. 
75  Ebd. 
76  Ebd. S. 439. 
77  Ebd. S. 444. 
78  Ebd. 
79  Ebd. S. 518. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 117 

Ironie sowie »Tautologie, Zirkel, Widerspruch« sind Abweichungen von den 
semiotischen Parametern des Begriffsdenkens, die in der Transzendentalphilo-
sophie weder Zufall noch Unfall sind. Sie drücken die Kreisbewegung einer sich 
selbst erkennenden Vernunft aus, die sich sowohl Grenzen setzt als sie auch 
überschreitet. Kant selbst stellt den Skandal des Paradoxes einer selbstreflexiven 
Vernunft allerdings nicht aus. Es bleibt so unauffällig versteckt wie im Titel 
»Die Kritik der reinen Vernunft«, in dem zumeist nur der genitivus objectivus 
wahrgenommen wird, obwohl es sich – gleichzeitig – auch um einen genitivus 
subjectivus handelt.80 

So verbleibt die Wahrnehmung der Transzendentalphilosophie im Bannkreis 
des Begriffsdenkens, deren Abweichungen letztlich wieder theoretisch eingeholt 
werden: Beispielsweise im Neukantianismus, dem Transzendentalphilosophie zu 
Wissenschaftstheorie wird, letztlich aber auch in Phänomenologie und Pragma-
tismus, insofern sie lediglich die mentalen Bedingungen der Transzendental-
philosophie mit leiblichen und lebensweltlichen Bedingungen von Wissen erset-
zen. Auch Rorty nimmt Kant im Bann des Begriffsdenkens wahr, wenn er immer 
wieder kritisiert, dass sich die Transzendentalphilosophie als letztgültiges, 
unhintergehbares Vokabular zur Beantwortung wesentlicher philosophischer 
Fragen vorgestellt habe. Tatsächlich sei dieses wie jedes andere Vokabular aller-
dings weder letztgültig noch unhintergehbar, weshalb man die entsprechenden 
Fragen nicht stellen oder beantworten sollte. Offensichtlich gleicht Rortys Kritik 
an Kant der Kritik Kants an Platon. Kant erscheint bei Rorty als jemand, der sich 
auf den Schwingen der Begriffe aus dem Raum konkreter Lebenswirklichkeit 
verabschiedet, um unlösbare Fragen zu beantworten. Er scheint etwas zu sagen, 
was sich, wie er selbst sagt, nicht sagen lässt.  

Ein Ausgleich zwischen einer diskursiven Kritik vonseiten der reinen Ver-
nunft (die Theorie wäre) und einer nicht-diskursiven Kritik durch die reine Ver-
nunft (die praktisch ausgerichtet wäre) kann so nicht stattfinden. Dass gleich-
wohl der Ansatz für einen solchen Ausgleich in der Transzendentalphilosophie 
immerhin enthalten ist und sogar in der Orientierungsschrift noch deutlicher 
konturiert wird, soll die folgende Analyse zeigen. 

 
 
 
 

                                                             
80  Vgl. Mohr/Willaschek (1998) S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

3.  ORIENTIERUNG ALS OPTIMIERUNG  
 DER DISKURSIVEN GESTALTUNGSLÖSUNG 

 
Mit seiner Schrift »Was heißt: Sich im Denken orientieren?« greift Kant in den 
zeitgenössischen Spinozismus-Streit ein. Er positioniert sich auf Seiten der Auf-
klärung und, der Vernunft und damit Mendelssohns, , bleibt dabei jedoch durch-
aus konziliant gegenüber Jacobi, dem Auslöser der Debatte, der den Humeschen 
Glaubensbegriff gegenaufklärerisch in Stellung gebracht hatte. Drei Jahre nach 
Veröffentlichung der Prolegomena und ein Jahr vor der zweiten Auflage der 
Kritik der reinen Vernunft nutzt Kant mit seiner Schrift aber auch die »Gelegen-
heit, die Leistungsfähigkeit seiner bisher wenig verstandenen Kritik der reinen 
Vernunft unter Beweis zu stellen«.81 Kants Orientierungsschrift lässt sich zudem 
als eine Fußnote zur Distanzierung seiner Transzendentalphilosophie vom Be-
griffsdenken (und Betonung eines angestrebten Ausgleichs zwischen 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität) verstehen, auch wenn die Schrift letztlich 
immer noch im Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens (und auf Seiten der 
Diskursivität) verharrt. 

Der von Kant im Titel prominent hervorgehobene Begriff der Orientierung – 
dessen Etymologie auf die Ausrichtung am Orient, dem Ort des Sonnenaufgangs 
verweist – wurde von Mendelssohn in die Philosophie eingeführt.82 Dieser setzt 
ihn in seiner Schrift »An die Freunde Lessings« (1786) ein, um die von Jacobi 
polemisch zugespitzte Alternative zwischen Glauben und Vernunft83 – und den 
damit verbundenen Atheismus-Verdacht gegenüber Aufklärern wie Lessing und 
ihm – zu entschärfen. In einer begrifflichen Verschiebung der jacobischen Alter-
native stellt er die Vernunft als diejenige Instanz dar, die als Orientierung zwi-
schen Spekulation und gesundem Menschenverstand vermittelt.84 

In seiner Orientierungsschrift verteidigt Kant diesen Begriff einer Orientie-
rung, die einen Ausgleich zwischen Glauben und Vernunft schafft, indem er ihn 
transzendentalphilosophisch adaptiert. Vernunft – so Kant – habe ein »Bedürfnis« 
nach Erkenntnis,85 selbst dort, wo ihr diese Erkenntnis verwehrt sei und sie des-
halb glauben müsse. Dem daraus folgenden, gleichwohl nicht schwärmerischen 
Wissen gibt Kant auch den Namen »Vernunftglaube«.86 In diesem Konzept 

                                                             
81  Vgl. Stegmaier (2008) S. 79. 
82  Und zwar in den »Morgenstunden, oder Vorlesungen über das Daseyn Gottes« (1785). 
83  In Über die Lehre Spinozas, in Briefen an Herrn Moses Mendelssohn (1785). 
84  Vgl. Stegmaier (2008) S. 62-77. 
85  Vgl. O S. 49. 
86  Ebd. S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 119 

drückt sich jener selbstbewusste Verzicht auf absolute Erkenntnis aus, der die 
Transzendentalphilosophie auszeichnet, und der oben mit ihrem ambivalenten 
Status zwischen Kritik und Metaphysik sichtbar gemacht wurde. Orientierung im 
Denken zeigt sich auch dem kritisch-metaphysischen Wissen der reinen Ver-
nunft (wie sie oben beschrieben wurde) ähnlich, weil sie mit der selbstreflexiven 
Tätigkeit der Vernunft zustande kommt. Wie sich die Vernunft selbst kritisiert, 
so orientiert sie sich auch durch sich selbst, nämlich »lediglich durch ihr eigenes 
Bedürfnis«87. Zudem weist Orientierung im Denken eine gewisse praktische 
Ausrichtung auf: Wie Kant es in der Orientierungsschrift am Beispiel der Frage 
nach der Existenz Gottes ausdrückt, »wollen« wir in theoretischer Hinsicht urtei-
len, während wir in praktischer Hinsicht urteilen »müssen«.88 

Obwohl Orientierung im Denken dem kritisch-metaphysischen Wissen der 
reinen Vernunft im Wesentlichen gleicht, so gliedert sich das Orientierungs-
konzept doch nicht umstandslos in die Transzendentalphilosophie ein. Im Fol-
genden soll auf einen Unterschied abgehoben werden: Während das kritisch-
metaphysische Wissen der reinen Vernunft letztlich theoretisch eingeholt wird, 
weist Orientierung das Potential auf, sich in seiner praktischen Ausrichtung der 
Theorie zu entziehen. 

 
Für die abgrenzende Konturierung der Orientierung gegenüber dem theoretisch 
eingeholten Wissen der reinen Vernunft ist der Anfang der Orientierungsschrift 
aufschlussreich. Kant beginnt seine Ausführungen nämlich nicht direkt mit jener 
Orientierung, die er »überhaupt im Denken, d.i. logisch« nennt und die er als 
vorbereitende »Analogie« zum »Geschäft der reinen Vernunft« entwirft;89 vorher 
widmet er sich der »geographischen« Orientierung als körperlicher Ausrichtung 
auf die Sonne und der »mathematischen« Orientierung als abstrakter Ausrich-
tung »in einem gegebenen Raum überhaupt«.90 Beide Arten der Orientierung 
setzen einen dreidimensionalen Körper und ein entsprechendes Körpergefühl  
des sich orientierenden Subjekts voraus. Kant spricht von dem »Gefühl eines 
Unterschiedes an meinem eigenen Subjekt, nämlich der rechten und linken 
Hand«.91 Ohne diesen »subjektiven Unterscheidungsgrund« wäre es unmöglich, 

                                                             
87  Ebd. S. 49. 
88  Vgl. ebd. S. 52. 
89  Vgl. ebd. S. 48. 
90  Vgl. ebd. 
91  Vgl. ebd. S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

sich anhand eines einzigen Punktes außerhalb des Körpers im dreidimensionalen 
Raum zu orientieren.92 

Mit dem Körper benennt Kant eine Bedingung der Möglichkeit von Erkennt-
nis, die nicht transzendental eingeholt werden kann, weil die rechte und die linke 
Körperseite »durch keinen (noch so großen) Scharfsinn diskursiv beschrieben, 
d.h. auf Verstandesmerkmale zurückgeführt werden können«93. »Der Rechts-
Links-Unterschied entzieht sich sowohl dem Denken als auch der Wahrnehmung 
und irritiert so eine der Leitunterscheidungen des abendländischen philoso-
phischen Denkens und auch noch KANTS«, urteilt Stegmaier.94 Ein unter solchen 
Bedingungen entstandenes Wissen ist im Sinne der Transzendentalphilosophie 
kein »Wissen«, sondern eine Art »Glauben«. In der Kritik der reinen Vernunft 
nennt Kant die Diagnose eines Arztes – sie wird unter Zeitdruck erstellt und be-
ruht damit ebenfalls auf kontingenten Bedingungen – »den pragmatischen Glau-
ben«.95 Auch der Vernunftglaube der Orientierung im Denken erfolgt unter den 
Bedingungen der menschlichen Beschränktheit – nämlich »solange wir Men-
schen sind«96 – und damit unter Bedingungen der Kontingenz. Was bei geogra-
phischer und mathematischer Orientierung der »subjektive Unterscheidungs-
grund« des Körpers ist, ist bei der logischen Orientierung im Denken das 
»subjective Princip« der Mangel leidenden Menschenvernunft. 

Insofern oder solange die Ermöglichungsgründe eines Glaubens als lediglich 
in verschiedenem Maß kontingent zu gelten haben und jedenfalls theoretisch 
nicht eingeholt werden können, unterscheidet er sich von transzendentalem Wis-
sen. Kaulbach hebt auf diesen Unterschied ab, wenn er die theoretischen oder 
praktischen Erkenntnisurteile der reinen Vernunft von pragmatischer »Welt-
kenntnis« oder »Erfahrenheit« absetzt.97 Erfahrenheit ist nicht nur praktisch aus-
gerichtet, sondern sich auch ihrer Geschichtlichkeit und Subjektivität bewusst98 

                                                             
92  Vgl. ebd. 
93  Vgl. AA II 403, deutsche Übersetzung von Stegmaier (2005) 19, Fußnote 12. 
94  Stegmaier (2008) S. 84. Schon in einigen frühen Schriften verhandelt Kant die 

Rechts-Links-Unterscheidung, anscheinend nicht zu seiner vollen Zufriedenheit (bis 
er ihn als »subjektiven Unterscheidungsgrund« in der Orientierungsschrift unterbrach-
te), während selbst die Kant-Forschung auf die Herausforderung der Rechts-Links-
Unterscheidung reagierte, indem sie ihr jede inhaltliche Relevanz oder Plausibilität 
absprach; vgl. ebd. 

95  Vgl. KrV A 824/B 852. 
96  O S. 54. 
97  Vgl. Kaulbach (1966) S. 65ff. 
98  Vgl. ebd. S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 121 

und somit ihrer Kontingenz, ihrer Vorläufigkeit, ihres provisorischen Status.99 
Hierin sei die »pragmatische« von der theoretischen wie praktischen Vernunft zu 
unterscheiden.100 In seinen Vorlesungen zur Anthropologie und physischen Geo-
graphie habe sich Kant dem Wissen der pragmatischen Vernunft gewidmet.101 

So lässt sich Orientierung als pragmatische Ergänzung der Transzendental-
philosophie oder als pragmatisches Supplement der reinen Vernunft verstehen. 
Als Supplement hat sie sich in anderer Weise zu präsentieren als das 
Supplementierte. Kaulbach betont: 

 
»Der Unterschied zwischen pragmatischer Vernunft und denjenigen Denkabsichten so-
wohl der theoretischen wie auch der praktischen Vernunft, die auf metaphysische Vorstel-
lungen abzielen, hat auch eine sprachphilosophische Seite: pragmatische Vernunft muss 
vorwiegend in der Atmosphäre der Menschengemeinschaft sprechen und wirken; daher 
muss sie den Stil auch gesellschaftlicher Politesse annehmen, wenn sie sich mitteilen will. 
Mitteilung dient ihrerseits wieder der Gemeinschaft und der Öffentlichkeit, die jeweils  
eine geschichtliche Erscheinung der höchsten Allgemeinheit des praktischen Vernunft-
zusammenhanges ist.«102 

 
Tatsächlich ist die Orientierungsschrift für die »Welt« gestaltete Philosophie, die 
sich nicht den Zwang der Schule auferlegt.103 Kant selbst weist gleich mit dem 
ersten Absatz darauf hin. Orientierung sei ein bildlich geprägter Begriff, den auf 

                                                             
99  Vgl. ebd. S. 75. 
100  Vgl. ebd. S. 68. 
101  Vgl. ebd. S. 63f: »Wenn es sich in [Kants] Anthropologie und physischer Geogra-

phie also darum handelt, Welterfahrung und Weltkenntnis in Gang zu bringen, dann 
sind die hierzu gehörigen Überlegungen auf eine andere Ebene des Denkens zu 
verweisen, als diejenige ist, auf der Transzendentalphilosophie und Metaphysik ihre 
Stelle finden. So geht es z.B. im Bereich der Weltkenntnis darum, unseren Stand 
den Dingen gegenüber in derjenigen Weise anzusprechen und zu begreifen, wie sie 
sich aus dem Bedürfnis unserer pragmatischen Vernunft her ergibt; es kommt darauf 
an, ›Erfahrungen‹ zu sammeln, um auf Grund dieser Erfahrungen unser Leben so 
führen zu können, wie es unsere Lebensziele und Zwecke verlangen. In der Trans-
zendentalphilosophie und der auf ihr aufbauenden Metaphysik jedoch geht es da-
rum, Antworten auf Fragen zu finden, die sich mit den Möglichkeiten und Grenzen 
unseres Wissens und der Motivation unserer Handlungen, mit der Freiheit und der 
letzten umfassenden Vernunfteinheit befassen.« 

102  Ebd. S. 70. 
103  Vgl. auch ebd. S. 62 und 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

»heuristische« Weise zu nutzen legitim sei, um letztlich das »abstrakte Denken« 
zu bereichern.104 Für die nach dem Schulbegriff gestaltete Kritik der reinen Ver-
nunft hatte er ein solches Vorgehen abgelehnt – beispielsweise wenn er in Bezug 
auf den Ideenbegriff die »Befestigung« eines alten Begriffs einer 
»Neuschmiedung« vorzog105 oder überhaupt Veranschaulichung ablehnte.106 In 
der Orientierungsschrift hingegen gestattet er sich explizit den Einsatz einer Me-
tapher (auch wenn er diesen Terminus nicht benutzt)107 wegen deren erkenntnis-
leitender und pragmatischer Vorzüge. Damit entfernt er sich von der semioti-
schen Konfiguration des Begriffsdenkens.108 

Allerdings kehrt Kant mit seiner schrittweisen Abstrahierung von der geo-
graphischen über die mathematische Orientierung hin zum Vernunftglauben der 
Orientierung im Denken wieder in den Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens 
zurück. Seine Schrift ist immer noch vom »Ton des ›transzendentalen‹ Stils« ge-
kennzeichnet109 und warnt schließlich in den letzten Passagen explizit vor einer 
»Denkfreiheit«, die in »freien Schwüngen des Genies«,110 in »Schwärmerei«111 
und dem »Übermut« einer »erklärten Gesetzlosigkeit im Denken«112 besteht – 
gefolgt von einem abschließenden Appell an die »Freunde des Menschenge-
schlechts«,113 sich der Freiheit des Denkens »gesetzmäßig und dadurch auch 
zweckmäßig zum Weltbesten zu bedienen«.114 

                                                             
104  Vgl. O S. 45. 
105  Vgl. KrV B 369. 
106  Vgl. B.1. 
107  Vgl. Stegmaier (2005) S. 26. 
108  Der erste Absatz der Orientierungsschrift lässt sich sogar als Rudiment einer 

Metapherntheorie verstehen. Begriffe seien (wie Platons Ideen, ließe sich zu Beden-
ken geben) eigentlich »nicht von der Erfahrung abgeleitet«. Dennoch müssten sie, 
um »Sinn und Bedeutung« zu haben, mit einem aus der Erfahrung abgeleiteten Bild 
verbunden sein (wie Platons Ideen auf die Sprache angewiesen sind). Würde nun die 
»Beimischung des Bildes […] weggelassen: so bleibt jener reine Verstandesbegriff 
übrig, dessen Umfang nun erweitert ist, und eine Regel des Denkens überhaupt ent-
hält.« Metaphern würden so erkenntnisleitend und »zum Erfahrungsgebrauche 
tauglich«. Vgl. O S. 45. 

109  Vgl. Goetschel (1990) S. 19. 
110  Vgl. O S. 58. 
111  Vgl. ebd. S. 59. 
112  Ebd. 
113  Ebd. S. 60. 
114  Ebd. S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 123 

Genau wie in dem Appell im Ideen-Kapitel der Kritik der reinen Vernunft115 
warnt Kant damit eindrücklich davor, die Vorteile des Begriffsdenkens aufzu-
geben. Die Konturierung der Orientierung gegenüber dem theoretisch einge-
holten Wissen der reinen Vernunft, die am Anfang der Orientierungsschrift mög-
lich schien, wird somit am Ende wieder verwischt. Kant rechnet offenbar damit, 
die kontingenten Bedingungen des Vernunftglaubens mit einem Appell an die 
Universalität der Vernunft ausgleichen zu können. Er blendet das Konfliktpoten-
tial der Kontingenz aus und setzt kontrafaktisch auf das Gemeinschaftsstiftende 
der begrenzten Menschenvernunft – wie er auch vom Erfolg der geographischen 
und mathematischen Orientierung ausgeht, die in seiner Schrift trotz subjektiven 
Körpergefühlen nicht in die Irre führen. »KANT geht [am Anfang der Orientie-
rungsschrift; H.D.] von einer Situation ohne Orientierungs-Unsicherheit und  
ohne Entscheidungs-Spielraum aus, und es wird ihm auch im Folgenden um die 
Sicherheit der Orientierung gehen – der Orientierung dann im Denken oder 
durch bloße Vernunft.«116 

Der Verdacht, dass die Vorteile des Begriffsdenkens illusorisch oder zu teuer 
erkauft sein könnten, kommt Kant nicht in den Sinn: Ob die Fähigkeit, »gesetz-
mäßig« und »zum Weltbesten« zu denken jemals erreicht werden kann und ob 
derlei Versuche selbst in der transzendentalphilosophischen Spielart nicht ein zu 
gefährliches Gewaltpotential besitzen, bleiben offene und nicht einmal gestellte 
Fragen. So scheint die Orientierungsschrift – mit der Anerkennung kontingenter 
Erkenntnisbedingungen und Kants Abweichung vom Bilderverbot des Begriffs-
denkens – zunächst die diskursive Schlagseite der Transzendentalphilosophie 
ausgleichen zu wollen, aber auch sie verharrt im Schwerkraftbereich des Be-
griffsdenkens. Eine radikalere Konsequenz zieht Wittgenstein – allerdings erst in 
seinem Spätwerk. 

 

                                                             
115  Vgl. B.1. 
116  Stegmaier (2008) S. 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

II.  Wittgenstein: Philosophie als Übersicht 

 
 
 

4.  DIE NICHT-DISKURSIVE GESTALTUNGSLÖSUNG  
 DES TRACTATUS 

 
Aus der hier angedeuteten Perspektive heraus kann Kant jedenfalls als Vorgän-
ger Wittgensteins gedeutet werden; und nicht nur aus dieser: Immer wieder ist 
eine fundamentale Ähnlichkeit zwischen den Werken beider festgestellt worden. 
Meredith Williams etwa hält fest: »Wittgenstein’s conception of the task he has 
set for himself and of the way to achieve this goal, it is said, is distinctively 
Kantian. Both Wittgenstein and Kant are convinced that perennial philosophical 
problems result from profound confusions. Philosophy’s true task is to disclose 
the confusions and diagnose their roots.«1 Ihrem gemeinsamen Ziel, so differen-
ziert Williams, hätten sich jedoch Kant mit seiner Transzendentalphilosophie 
und Wittgenstein mit seiner Spätphilosophie sehr unterschiedlich genähert. Die-
ser Analyse folge ich im Großen und Ganzen, jedoch ohne die auch bei Williams 
deutliche Tendenz der Wittgenstein-Literatur, die sprachphilosophische Unter-
nehmung als Fortschritt oder Vollendung der transzendentalen zu glorifizieren.2 

Als Ausgangspunkt, bevor Wittgensteins Spätphilosophie thematisiert wird, 
soll mir zunächst der Vergleich zwischen Transzendentalphilosophie und logi-
zistischer Sprachphilosophie des Tractatus logico-philosophicus, beziehungs-
weise zwischen kopernikanischer Wende und linguistic turn, dienen. Beide  
weisen einen ambivalenten Status auf. Kants Transzendentalphilosophie strebt 
eine neue Metaphysik an, erreicht sie teilweise und bleibt dabei doch kritisch  
ihrer transzendentalen Bedingungen eingedenk, während der Tractatus eine logi-
zistische Ordnung der Sprache anstrebt und teilweise vollzieht, um in einer Art  

                                                             
1  Williams (1990) S. 70. 
2  Diese Interpretations-Tradition geht auf Erik Stenius zurück; vgl. auch Hoffmann 

(2000) S. 5, Fußnote 8.  

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

mystischer Vision zu enden.3 Diese verschiedenen Ausformungen von Ambiva-
lenz können als Gestaltungslösungen gelten, die auf verschiedene Weise einen 
Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität versuchen. 

Eine deutliche Distanzierung vom Begriffsdenken und damit die praktische 
Ausrichtung schon von Wittgensteins Frühwerk zeigt sich gerade im Schlussteil 
des Tractatus: Es geht in den letzten Sätzen darum, »nichts zu sagen« statt  
»etwas Metaphysisches [zu] sagen«,4 es geht nicht mehr um das »So-Sein«5 und 
Probleme der Sprache, um das, was »gesagt werden kann«,6 sondern um das, 
was sich »zeigt«,7 um »Unaussprechliches«,8 das »Mystische«,9 um »Lebens-
probleme«,10 den »Sinn der Welt«,11 »Ethik«,12 um »Höheres«.13 Die Ausrich-
tung auf ein höchstes, nicht-diskursives Wissen beschreibt Wittgenstein auch in 
einem Brief an den Verleger Ludwig von Ficker: 

 
»Der Sinn des Buches ist ein Ethischer. Ich wollte einmal in das Vorwort einen Satz  
geben, der nun tatsächlich nicht darin steht, den ich Ihnen aber jetzt schreibe, weil er  
Ihnen vielleicht ein Schlüssel sein wird: ich wollte nämlich schreiben, mein Werk bestehe 

                                                             
3  Vgl. Gabriel (1978) S. 354: »Die einen machen [Wittgenstein] zum Positivisten, die 

anderen zum Existentialisten. Größere Gegensätze aber, so sollte man meinen, kann es 
nicht geben. Hier wird auch der Grund dafür zu suchen sein, dass sich die Interpreten 
Wittgensteins häufig alternativ entweder der einen oder der anderen Seite zuwenden; 
und dabei werden die Aspekte der jeweiligen Gegenseite nicht etwa geleugnet, son-
dern einfach ausgeklammert, indem die Bedeutung (die Relevanz) des Ganzen lo-
gisch-wissenschaftstheoretisch oder existentialistisch gedeutet wird. Somit stehen die 
beiden Interpretationsstrukturen gleichzeitig für einander widerstreitende Auffassun-
gen von Philosophie, für die logisch-wissenschaftstheoretische und die existentialisti-
sche.« 

4  Vgl. TLP 6.53. Bei den Quellenverweisen zu Wittgensteins Schriften gebe ich die 
Bemerkungsnummer an, falls eine solche vorhanden ist, ansonsten die Seitenzahl. 

5  Ebd. 6.41. 
6  Ebd. 6.51. 
7  Ebd. 6.522. 
8  Ebd. 
9  Ebd. 
10  Ebd. 6.52. 
11  Ebd. 6.41. 
12  Ebd. 6.421. 
13  Ebd. 6.42. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 127 

aus zwei Teilen: aus dem, der hier vorliegt, und aus alledem, was ich nicht geschrieben 
habe. Und gerade dieser zweite Teil ist der Wichtige.«14 

 
Worauf der Tractatus also hinausläuft, ist die Nicht-Diskursivität, wie das letzte 
Wort im berühmten Schlusssatz eindringlich zeigt: »Wovon man nicht sprechen 
kann, darüber muss man schweigen.«15 Dieses Schweigen ist jedoch ein ganz  
besonderes, durch Diskursivität erlangtes. Wie Platon in seinen epistemischen 
Stufenleitern nicht auf diskursives Wissen und die diskursive Ordnung der Dia-
lektik verzichten möchte, so setzt auch Wittgenstein eine Leiter aus diskursiv 
geordneter Sprache voraus. Im Leiter-Gleichnis des vorletzten Satzes bekennt er 
sich zum ambivalenten Status des Tractatus, der sich eben nicht in mystischem 
Schweigen erschöpft, sondern zuvörderst über Logik redet. Als eingängliches 
Paradox formuliert, drückt sich die Selbstreflexivität von Wittgensteins sprachli-
cher Sprachkritik ungleich drastischer aus als Kants unauffällige, gelassene Stel-
lungnahmen zum ambivalenten Status einer vernünftigen Vernunftkritik: Die 
Selbstreflexivität wird im Tractatus nobilitiert, indem sie als im Dienst einer  
Autorintention stehend ausgewiesen wird: 

 
»Meine Sätze erläutern dadurch, dass sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsinnig 
erkennt, wenn er durch sie – auf ihnen – über sie hinausgestiegen ist. (Er muss sozusagen 
die Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist.) 
Er muss diese Sätze überwinden, dann sieht er die Welt richtig.«16 

 
Trotz dieser deutlich geäußerten Autorintention ist der Tractatus zunächst und 
vielleicht zumeist in die Tradition des Begriffsdenkens, das Paradoxes vermei-
det, gestellt worden. Im Wiener Kreis etwa, besonders von Rudolf Carnap, wur-
de die Schrift als Beitrag zu dem Programm eines logizistischen Positivismus 
verstanden. Lange galt der Tractatus – unter dem Einfluss des einstigen Mit-
glieds des Wiener Kreises, Gustav Bergmann – als ein Gründungsdokument des 
linguistic turn, der Kants mentalistisches Paradigma durch ein sprachliches er-
setzt habe, ohne dabei – wie Rorty nach einer Weile kritisiert – dessen meta-
physische Residuen loszuwerden.17 

An dieser Rezeption ist Wittgenstein nicht unschuldig. Seine frühe Schrift 
scheint in weiten Teilen geradezu mustergültig die semiotischen Parameter des 

                                                             
14  Briefe S. 35f 
15  TLP S. 7. 
16  Ebd. 6.54. 
17  Vgl. Rorty (2008) S. 50 und Kapitel A.16. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


128 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Begriffsdenkens zu propagieren und einzuhalten; jedenfalls bis der Schlussteil 
sich davon drastisch distanziert. Schon der erste Satz – »Die Welt ist alles, was 
der Fall ist« – bekräftigt die Vorrangstellung der Proposition als Satzform des 
Wissens18, wie sie seit Aristoteles zur Norm wurde.19 Mit der – Widerspruch und 
Ambivalenz ausschließenden – Bivalenz von Propositionen wird ein 
theoriehaftes Wissen in den Fokus geschoben und eine Gesamtschau der Welt 
versprochen;20 die Praxis gerät, jedenfalls zunächst, in den Hintergrund. Auch 
formal entspricht der erste Satz in seiner Knappheit dem Musterbild einer Propo-
sition, und in seiner abstrakten Allgemeinheit (»die Welt«, »alles«) verspricht er 
ein umfassendes theoretisches Panorama, wie es das Begriffsdenken anvisiert.21 
Die vorausgehende Ziffer »1« verweist auf ein Ordnungssystem des Textes, das 
den Zusammenhang seiner Sätze quasi-logisch, nämlich gemäß ihres »logi-
sche[n] Gewicht[s]« hierarchisch organisiert.22 Dieses Ordnungssystem ist ein 
eindrücklicher Hinweis auf die in der Perspektive des Begriffsdenkens ideale 
»geometrische Darstellung« von Philosophie, wie sie Spinoza in seiner Ethik 
anwandte, und es inspirierte auch den Titel »Tractatus logico-philosophicus«, 
der nicht nur an Spinoza mit dessen »Tractatus theologico-politicus« erinnert, 
sondern auch das Dogmatische, Lehrbuchhafte der Schrift betont. In der gegen-
wärtigen akademischen Welt ist das Gliederungssystem – jedenfalls in Deutsch-
land – in akademischen Texten zum Standard geworden. 

Nicht nur im Hinblick auf »Propositionalisierung« und »Theoretisierung« 
des Wissens scheint der Tractatus inhaltlich wie formal das Programm des Be-
griffsdenkens umzusetzen, sondern auch bezüglich »Logifizierung« und »Form-
vergessenheit«, die hier in eins fallen. Im Projekt einer logizistischen Ordnung 
der Sprache gelten die vielfältigen Formen, die eine natürliche Sprache anneh-
men kann, als irreführende, eigentlich belanglose Äußerlichkeiten, die es zu 
durchschauen gilt.23  

Wittgenstein scheint auch seine eigene Gestaltung unter das Paradigma der 
Formvergessenheit zu stellen. Im Vorwort trennt er – ganz genau wie Kant in 
seinen Vorreden – den Inhalt seiner Schrift, dessen er sich sehr sicher ist, von 
der Form, die er nur mangelhaft zu beherrschen sich vorwirft. Der 

 

                                                             
18  Vgl. auch Satz 4.5: »Die allgemeine Form des Satzes ist: Es verhält sich so und so.« 
19  Vgl. A.6. 
20  Vgl. auch TLP 6.45. 
21  Vgl. A.9. 
22  Vgl. TLP S. 11, Fußnote 1. 
23  Vgl. ebd. 4.002, auch 3.3421 und 2.18. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 129 

»Wert [des Tractatus; H.D.] wird umso größer sein, je besser die Gedanken ausgedrückt 
sind. Je mehr der Nagel auf den Kopf getroffen ist. – Hier bin ich mir bewusst, weit hinter 
dem Möglichen zurückgeblieben zu sein. Einfach darum, weil meine Kraft zur Bewälti-
gung der Aufgabe zu gering ist. – Mögen andere kommen und es besser machen. 
Dagegen scheint mir die Wahrhe i t  der hier mitgeteilten Gedanken unantastbar und defi-
nitiv. Ich bin also der Meinung, die Probleme im Wesentlichen gelöst zu haben.«24 

 
Hier zeigt sich (wie bei Kant) eine Bevorzugung des Inhalts, der als richtig ein-
geschätzt wird, gegenüber der Form, die leider nicht ganz gelungen sei; und da-
mit ebenso das Bewusstsein eines formalen Mangels, das von der Formblindheit 
des Begriffsdenkens abweicht.  

Bertrand Russell war für solche Aspekte nicht empfänglich oder missbilligte 
sie. Wie der Wiener Kreis hatte er sich von Wittgensteins Denken Fortschritte in 
der eigenen logizistischen Grundlagenforschung erhofft und steuerte ein wohl-
wollendes Vorwort für die erste englischsprachige Ausgabe des Tractatus bei, in 
dem er allerdings Befremden über dessen mystisches Ende äußerte: 

 
»Mr Wittgenstein manages to say a good deal about what cannot be said, thus suggesting 
to the sceptical reader that possibly there may be some loophole through a hierarchy of 
language, or by some other exit. The whole subject of ethics, for example, is placed by Mr 
Wittgenstein in the mystical, inexpressible region. Nevertheless he is capable of conveying 
his ethical opinions. His defence would be that what he calls the mystical can be shown, 
although it cannot be said. It may be that this defence is adequate, but for my part, I  
confess that it leaves me with a certain sense of intellectual discomfort.«25 

 
Russells Vorwort gleicht der Göttinger Rezension darin, dass es ebenfalls in  
weiten Teilen eine durchaus angemessene Zusammenfassung des rezensierten 
Textes darstellt, dessen Abweichung vom Begriffsdenken jedoch nicht nachvoll-
ziehen kann.26 Wittgenstein fühlte sich entsprechend missverstanden und akzep-
tierte den Text wohl nur aus Gründen seiner Werbewirksamkeit. Gleichwohl ist 
Russells Unbehagen nicht unberechtigt. Es artikuliert sich darin ein Affekt gegen 

                                                             
24  Ebd. S. 9f. 
25  Russell (1922) S. xxi. 
26  Ganz ähnlich reagierte Frege, der den Tractatus in die Nähe eines Kunstwerks rückte: 

»Was Sie mir über den Zweck Ihres Buches schreiben, ist mir befremdlich. Danach 
kann er nur erreicht werden, wenn andre die darin ausgedrückten Gedanken schon ge-
dacht haben. [...] Dadurch wird das Buch eher eine künstlerische als eine wissen-
schaftliche Leistung.« (Zit. nach Buchheister/Steuer (1992) S. 106.) 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


130 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

einen unnachvollziehbaren Sprung in die Nicht-Diskursivität, wie sie sich in 
Aristoteles’ Kritik an Platons »Ideenlehre« äußert sowie in Kants Abscheu ge-
genüber der »vorgeblichen Philosophie« des »Mystagogen« und »Klubbisten«27. 
Es ist der Affekt des Begriffsdenkens gegen die Auslieferung an die Beliebig-
keit. Berechtigt ist dieser Vorbehalt jedoch nicht nur aus Sicht des Begriffsden-
kens, sondern nicht zuletzt auch deswegen, weil die Abwesenheit eines diskursi-
ven Korrektivs nicht die Nachteile des Begriffsdenkens vermeidet. 

Wittgenstein bietet im Tractatus tatsächlich allen Grund, wie Platon als Leh-
rer einer geheimen Lehre verstanden zu werden. Schon im ersten Satz des Vor-
worts schränkt er seinen Rezipientenkreis auf kognitiv geeignete Leser ein: 
»Dieses Buch wird vielleicht nur der verstehen, der die Gedanken, die darin aus-
gedrückt sind – oder doch ähnliche Gedanken – schon selbst einmal gedacht 
hat.«28 Auch im Leiter-Gleichnis traut Wittgenstein nur dem Leser, der der Autor-
intention zu folgen versteht, jenes Verständnis seiner Sätze zu, welches diesen 
dann sogar zur richtigen Sicht der Welt führt. An zentralen Stellen suggeriert der 
Text somit, es gebe ein geheimes Wissen, das dem kognitiv geeigneten Leser 
vermittelt werden könne, es gebe eine Autorintention, die diesen Leser führen 
wolle. Anlass zur Befürchtung, der Tractatus arte in eine idiosynkratische Wis-
senschaftskritik aus, die die Vorteile des Begriffsdenkens vorschnell aufzugeben 
bereit sei, um sie durch eine esoterische Dogmatik zu ersetzen, besteht also 
durchaus. 

Es gibt aber auch gute Gründe, im Tractatus einen Ausgleich zwischen 
Nicht-Diskursivität und Diskursivität zu sehen, der nicht von einer Autorinten-
tion kontrolliert ist.29 Dieser Ausgleich zeigt sich weder in der Formulierung ei-
ner sprachlichen Sprachkritik als Paradox noch in Evokationen einer kognitiv 
geeigneten Leserschaft, sondern als Gestaltungslösung, die weder im Vorwort 
noch im gesamten Textkorpus thematisiert und somit auch nicht in den Dienst 
eine Autorintention gestellt ist. Ein entsprechend sensibler, nicht bloß kognitiv  
agierender Leser mag den Ausgleich von Nicht-Diskursivität und Diskursivität 
in einem Schwebezustand bemerken: in einem gewissermaßen ästhetischen, 

                                                             
27  Vgl. B.1. 
28  TLP S. 9. 
29  Diese Position geht weiter als jenes von Cora Diamond vertretene »resolute Lesen«, 

das Wittgensteins Sätzen den Status von wertvollem »Unsinn« zuweist. Diese Schule 
behauptet implizit die Unterscheidungsmöglichkeit von wertvollem und nicht wertvol-
lem Unsinn, was – wie bei Platons Unterscheidung zwischen Spiel und Ernst – nur im 
Rückgriff auf eine Autorintention (die immer strittig ist und jedenfalls den Interpreta-
tionsspielraum des Rezipienten minimal hält) möglich ist. Vgl. Diamond (1991). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 131 

nicht-diskursiven Schimmer des Tractatus, beginnend schon mit dessen erstem 
Satz, der nicht nur eine Proposition ist, sondern auch ein metrisch gegliederter, 
unrein gereimter Vers: 

Die Welt ist alles, 
was der Fall ist. 

Zu einer Prägnanz, die nicht allein im Dienst des Begriffsdenkens steht, kommen 
im weiteren Verlauf der Abhandlung zusätzlich Emphase – »Was gezeigt wer-
den kann, kann nicht gesagt werden«30 – oder auch Tautologie: »Was wir nicht 
denken können, das können wir nicht denken.«31 Nicht nur Gabriel verweist auf 
die »schöne[n] Sätze«32 des Tractatus, die er später als Aphorismen bezeichnet, 
auch Erik Stenius, der Verfasser des ersten und immer noch bedeutenden 
Tractatus-Kommentars, charakterisiert Wittgensteins Frühwerk als »a collection 
of statements, mostly formulated as aphorisms«.33 

Auch das Ordnungssystem zeigt sich einem genaueren und nicht formverges-
senen Blick als vom selben ästhetischen Schimmer angesteckt. Die vorgeblich 
»geometrische« Gliederung erweist sich nämlich als Ursache einer dem Be-
griffsdenken ganz aversen Unsicherheit, weil der Status oder, wie Wittgenstein 
sagt, das »logische Gewicht« der Mehrzahl der Sätze ungeklärt bleiben muss. 
Das trifft ganz offensichtlich auf die Sätze mit einer Null nach der ersten Ziffer 
zu, z.B. auf den Satz 2.01. Nach Wittgensteins Erläuterung kommt diesem Satz 
einerseits dasselbe »logische Gewicht« zu, wie anderen Sätzen mit dreistelliger 
Ordnungszahl, andererseits »bezieht« er sich direkt auf Satz 2 (und steht auch 
unmittelbar nach ihm: es gibt keinen Satz 2.0). Noch rätselhafter ist der Status 
der Sätze 3.001, 4.001 und 6.001.34 Aber auch bezüglich des inhaltlichen Zu-
sammenhangs der einzelnen Sätze ist das Nummerierungssystem keineswegs 
hilfreich. Stenius bemerkt, dass Sätze zweiter Ordnung nicht durchgängig als 
»Bemerkungen« zum jeweiligen Hauptsatz verstanden werden können, und ver-
sucht deshalb, sie als »comments« und »preambles« auseinanderzuhalten,35 was 
aber schon bei Sätzen dritter Ordnung unmöglich wird.36 Deshalb will Stenius 
das Nummerierungssystem lieber als eine Art musikalische Regieanweisung 
verstehen: »But in fact the closest one can come to what the numbering shows is 

                                                             
30  TLP 4.1212. 
31  Ebd. 5.61. 
32  Gabriel (1978) S. 353. 
33  Stenius (1981) S. 1. 
34  Vgl. auch ebd. S. 4. 
35  Vgl. ebd. S. 8. 
36  Vgl. ebd. S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


132 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

a kind of rhythm of emphasis; propositions 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 can be regarded as 
›forte‹ places in the rhythm, which are naturally enough followed by decrescen-
dos – but also preceded by crescendos.«37 

Der ästhetische Schimmer des Tractatus, der von keiner den Leser führenden 
Intention kontrolliert wird, ist eine Gestaltungslösung, die dem Rezipienten ei-
nen unüblich großen Spielraum lässt. Die impliziten Abweichungen von den se-
miotischen Parametern des Begriffsdenkens werden aus diesem Grund nicht sehr 
oft wahrgenommen, wie die Rezeptionsgeschichte des Tractatus zeigt. Während 
Wittgensteins esoterische Autorintention, die etwas sagen möchte, was sich nicht 
sagen lässt und dieses Paradox explizit ausspricht, offenbar nicht übersehen wer-
den kann, selbst, wenn sie abgelehnt wird, bleiben die ästhetischen Qualitäten 
des Tractatus kaum bemerkt. Es verhält sich also ganz ähnlich wie mit Kants 
transzendentalem Stil, in dem – wie oben beschrieben – nur eine Minderheit von 
Rezipienten eine Art von uneigentlichem, »literarischem« Sprechen ausmachen 
konnte. Selbst Stenius oder Gabriel liefern keine ausführlichen Analysen von 
Wittgensteins als »Aphorismen« identifizierten Sätzen.38 Und Lange hat auf das 
eigentümliche Desinteresse am Ordnungssystem des Tractatus aufmerksam ge-
macht: »Auf [das] Nummerierungssystem ist bemerkenswert wenig Anstrengung 
verwendet worden.«39 Ungewöhnlich ist immerhin das Ausmaß der Aufmerk-
samkeit, die der Tractatus von Künstlern erfahren hat: Die Schrift wurde, bei-
spielsweise, zweimal vertont, unter anderem vom Stenius-Schüler Mauri Antero 
Numminen. 

In dieser unauffälligen Distanzierung vom Begriffsdenken, die nicht von einer 
Autorintention kontrolliert ist, fällt der Tractatus gleichwohl nicht wissenschaftli-
cher Beliebigkeit anheim. Er beschränkt sich nicht auf seine aphoristischen und 
musikalischen Qualitäten, geht nicht darin auf, Kunstwerk oder Sprachspielerei zu 
sein, tilgt nicht alle Spuren von Diskursivität, sondern bietet in seiner Gestaltung 
einen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivität und Diskursivität: Eine Gestaltungs-
lösung, die dem Leser nicht wissenschaftlich ungebührliche Freiräume lässt und 

                                                             
37  Ebd. S. 5. 
38  Stenius etwa bemerkt kryptisch: »On the one hand the statements in the Tractatus are 

extremely quotable. Their aphoristic form makes it easy to extract a single statement 
from its context and regard it as a striking formulation even of views which differ  
essentially from Wittgenstein’s own. On the other hand one has at the same time a 
feeling that behind what is immediately understandable in any of the statements there 
lies much more that would be worth understanding.« (Stenius (1981) S. 1.) 

39  Lange (1996) S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 133 

die Aneignung dennoch weniger kontrolliert, als es eine Autorintention zu tun vor-
gibt. 

Freilich bleibt undeutlich, dass der Tractatus eine solche Gestaltungslösung 
darstellt. Sie bleibt blass hinter der esoterischen Autorintention. Eine kräftiger 
gezeichnete Lösung stellt das im Zeichen der Übersicht gestaltete Spätwerk dar. 

 
 

5.  ÜBERSICHT ALS OPTIMIERUNG DER NICHT-DISKURSIVEN 
GESTALTUNGSLÖSUNG IM SPÄTWERK  

 
Gleichsam der eigenen, übermächtigen esoterischen Intention des Tractatus ge-
mäß, verfällt Wittgensteins nach dessen Fertigstellung im August 1918 in philo-
sophisches Schweigen. Er versucht, ein einfaches Leben zu führen, das nicht 
neues diskursives Wissen hervorbringt, sondern praktischer Betätigung und 
Wirksamkeit gewidmet ist: Wittgenstein arbeitet unter anderem als Kloster-
gärtner und Dorfschullehrer. Dass er gut zehn Jahre später wieder beginnt, sich 
mit philosophischen Fragen zu beschäftigen, gleicht einer Absage an das verord-
nete Schweigen. Tatsächlich äußert er sich zunehmend skeptisch über das philo-
sophische Verbot von unqualifiziertem Reden, zum Beispiel im Gespräch mit 
Friedrich Waissmann: 

 
»Der Mensch hat den Trieb, gegen die Grenzen der Sprache anzurennen. Denken Sie z.B. 
an das Erstaunen, dass etwas existiert. […] Alles, was wir [angesichts dessen] sagen  
mögen, kann a priori nur Unsinn sein. Trotzdem rennen wir gegen die Grenze der Sprache 
an. […] Dieses Anrennen gegen die Grenze der Sprache ist die Ethik. Ich halte es für  
sicher wichtig, dass man all dem Geschwätz über Ethik […] ein Ende macht. […] Aber die 
Tendenz, das Anrennen, deutet auf etwas hin. Das hat schon der heilige Augustin gewusst, 
wenn er sagt: Was, du Mistvieh, du willst keinen Unsinn reden? Rede nur einen Unsinn, 
es macht nichts!«40  

 
Auch in seinem »Vortrag über Ethik« wertet er ein solches Reden als »ein Zeug-
nis eines Drangs im menschlichen Bewusstsein, das ich für mein Teil nicht an-
ders als hochachten kann und um keinen Preis lächerlich machen würde«.41 
Dennoch wechselt Wittgenstein nicht gleichsam von der Seite der Nicht-
Diskursivität auf die Seite der Diskursivität. Vielmehr ersetzt er das frühere 
Schweigen, das einer Intention untergeordnet war, in seinem Spätwerk mit einer 

                                                             
40  WWK S. 68f. 
41  VE S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


134 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Art redendem Schweigen, in dem Nicht-Diskursivität und Diskursivität zu einem 
neuen Ausgleich finden: »Ich habe einmal geschrieben: Die einzig richtige Me-
thode des Philosophierens bestünde darin, nichts zu sagen und es dem andern zu 
überlassen, etwas zu behaupten. Daran halte ich mich jetzt.«42 Es ist ein anderes, 
zurückgenommenes Reden, zu dem Wittgenstein findet: »Alle Erklärung muss 
fort, und nur Beschreibung an ihre Stelle treten.«43 

Wittgensteins neuer Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivität und 
Diskursivität steht im Zeichen der Übersicht oder auch Übersichtlichkeit.44 
»Nicht Exaktheit strebe ich an, sondern Übersichtlichkeit«,45 lautet eine pro-
grammatische Formulierung in Zettel. Philosophie habe Übersicht zumeist durch 
eine pragmatische Sprachanalyse herzustellen,46 denn: »Unserer Grammatik fehlt 
es an Übersichtlichkeit.«47 Sprache wird als unüberschaubares Staßengewirr  
einer ungeplant gewachsenen Stadt dargestellt,48 in dem man sich nur allzu leicht 
verirrt: »Ein philosophisches Problem hat die Form: ›Ich kenne mich nicht 
aus.‹«49  

Anders als die logizistische Sprachanalyse zielt die übersichtliche Darstel-
lung über diskursives Wissen hinaus. Indem sie kausale und genealogische  
Erklärungen »im Gegensatz zur vorherrschenden philosophischen Tradition« 
vermeidet,50 erschöpft sie sich nicht in theoretischem Wissen. Stattdessen be-
leuchtet die übersichtliche Darstellung den Einfluss von (diskursiv nicht relevan-
ten) formalen Aspekten (wie Ähnlichkeit und Analogien) auf den Gebrauch der 
Sprache und ermöglicht durch diesen neuen Denkstil eine im bisherigen Denken 
vermisste Handlungsfähigkeit:51 »Was ist dein Ziel in der Philosophie? – Der 
Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zeigen.«52 

Im Konzept der Übersicht finden gleichsam die im Tractatus noch scharf  
getrennte Diskursivität der logizistischen Sprachanalyse und die Nicht-
Diskursivität der mystischen richtigen Sicht der Welt zu einem Ausgleich. Damit 

                                                             
42  WWK S. 183. 
43  PU 109. 
44  Vgl. Majetschak (2013) S. 106ff. 
45  Z 464. 
46  Vgl. Majetschak (2013) S. 107. 
47  PU 122. 
48  Vgl. ebd. 18. 
49  Vgl. ebd. 123. 
50  Vgl. Hacker (2004) S. 418. 
51  Vgl. auch ebd. S. 407f. 
52  PU 309. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 135 

kann das Konzept der Übersicht zudem auf eine Autorintention verzichten. Und 
tatsächlich fehlt sie im Spätwerk. Zwar finden sich durchaus selbstreflexive, me-
thodologische Bemerkungen, doch weder so prägnant-apodiktisch gehalten wie 
vergleichbare Selbstpositionierungen im Tractatus, noch stehen sie an ähnlich 
prominenten Stellen. Ein vorerst abschließender Vergleich der Vorworte soll die 
Abkehr von Code-Modell und Autorintention belegen: »Die Gedanken«, die im 
Tractatus ausgedrückt sind (»oder doch ähnliche Gedanken«), soll der Leser 
schon selbst einmal gedacht haben, um das Buch zu »verstehen«.53 Im Vorwort 
der Philosophischen Untersuchungen hingegen heißt es bescheidener und den 
Rezipienten mehr Unabhängigkeit gewährender: »Ich möchte nicht mit meiner 
Schrift Andern das Denken ersparen. Sondern, wenn es möglich wäre, jemand zu 
eigenen Gedanken anregen.«54 

Wittgensteins Konzept der Übersicht lässt sich somit als überbietende Kor-
rektur (oder auch: Optimierung) jener früheren Gestaltungslösung verstehen, die 
auf eine kontrollierende Autorintention setzt – beziehungsweise in ihrem Ver-
zicht darauf zu blass bleibt – und deswegen, wie Russells Reaktion zeigte, den 
Vorwurf der Esoterik auf sich zieht, nur um trotzdem in die Tradition des Be-
griffsdenkens gestellt zu werden. Gleichzeitig entzieht sich Wittgenstein mit 
dem Konzept der Übersicht dem Begriffsdenken auf eine Weise, die Kants Kon-
zept der Orientierung gleicht:55 Sowohl Übersicht als auch Orientierung sind 
Hinwendungen zu Pragmatik und Kontingenz. Wie Kant in seiner Orientierungs-
schrift ansatzweise die pragmatische und kontingente Bedingtheit von Wissen 
zugesteht, widmet sich Wittgenstein in seinem Spätwerk dem Gebrauch der ge-
wöhnlichen Sprache. In der konsequenten Anerkennung von Pragmatik und 
Kontingenz geht Wittgensteins allerdings weiter als Kant, was einen deutlichen 
Unterschied zwischen beiden Philosophen markiert. Williams formuliert ihn so: 

 
»Wittgenstein, like Kant, is trying to diagnose and cure certain philosophical illusions,  
but the most important [for Wittgenstein, unlike Kant] is precisely the myth of a priori 
limitations to the scope of human knowledge and experience. [...] Wittgenstein [...] is 
combatting metaphysical theorizing, not offering his own variety of the metaphysics of 
experience.«56 

                                                             
53  Vgl. TLP S. 9. 
54  PU S. 233. 
55  Russells Kritik am Tractatus gleicht Rortys Kritik an Kant und Kants Kritik an Platon 

(vgl. B.2). Transzendentalphilosophie, die Konzepte von Orientierung wie auch Über-
sicht sind Versuche, dieser Art von Kritik zu entgehen. 

56  Williams (1990) S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


136 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Williams Analyse widerspricht der lange tonangebenden Rezeption der analyti-
schen Philosophie, die selbst Wittgensteins Spätwerk in die Tradition des Be-
griffsdenkens stellt. Peter M.S. Hacker beispielsweise versteht Wittgensteins 
Konzept der Übersicht als eine Art pragmatische Ergänzung oder sogar Überbie-
tung der logizistischen Sprachanalyse, die jedoch letztlich nicht gelungen sei, 
weil sie nicht klassifikatorisch genug sei.57 Wittgenstein habe zwar einige Täu-
schungen zerstreut, aber keine »Synopse[n] der grammatischen Regeln für den 
Gebrauch eines Ausdrucks« geliefert.58 

Dagegen macht Williams geltend, dass sich Übersicht in einem von Hacker 
angestrebten Sinn prinzipiell nicht herstellen lasse, weil das die kontingenten 
Bedingungen von Sprache und Erkenntnis nicht hergäben: »No one method of 
classifying is privileged epistemically nor is the diversity itself fixed – both 
evolve and change with the cultural and intellectual evolution of human socie-
ty.«59 

Wittgenstein selbst legt sich nicht explizit auf eine solche Verbindung  
zwischen Übersicht und Kontingenz fest, die über Kants Konzept von Orientie-
rung hinausgeht. Tatsächlich wäre das nur eine weitere, diesmal kulturwissen-
schaftliche, Festlegung transzendentaler Bedingungen, ein weiterer »turn«. Ein 
Grund für Wittgensteins Zurückhaltung kann darin gefunden werden, dass sie 
eine neue Weise der Distanzierung vom Begriffsdenken darstellt, die dem 
transzendentalistischen Denken eines Kant noch fremd war – und die auch den 
heutigen akademischen Schreibkonventionen, an die sich noch Williams hält, 
fremd ist. 

Sie ist aus Wittgensteins Position auf der Entwicklungslinie des Begriffs-
denkens erklärlich: Wittgensteins Kritik an seinem Frühwerk vollzieht sich ge-
nau zu Anfang jener Phase, die Havelock und Ong als »elektronisches Zeitalter« 
bezeichnen. Die Einführung des Rundfunks um 1930, so die Medientheoretiker, 
habe nach der Epochenschwelle von 1800 ein weiteres Mal die Dominanz des 
Mediums Schrift geschwächt und das Denken der Literalität damit in Frage ge-
stellt.60 In der Reaktion wurde zunehmend das Begriffsdenken (aber auch das 
Code-Modell) als Effekt der Schrift erkannt und davon Abstand genommen, Phi-
losophie mittels Rezeptionsmodellen zu verstehen, die das richtige Nachvollzie-
hen der Autorintention bewirken sollten. Philosophie konnte somit als Gestal-
tungslösung verstanden werden, die einerseits ohne Autorintention auskommt, 

                                                             
57  Vgl. Hacker (2004) S. 419. 
58  Vgl. ebd. S. 418. 
59  Williams (1990) S. 74. 
60  Vgl. Havelock (2007) S. 21ff, Ong (2002) S. 133ff sowie A.IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 137 

andererseits dem Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens entkommt, indem sie 
sich außerhalb des Gegensatzpaares von Diskursivität und Nicht-Diskursivität 
stellt – allerdings ohne sich als solche ausweisen zu können. 

Trotzdem ergreift Wittgenstein diese neue Möglichkeit der Distanzierung 
vom Begriffsdenken. Seine Kritik am Tractatus, die er in Tagebucheintragungen 
und wachsenden Sammlungen philosophischer Bemerkungen entwickelte, richtet 
sich nicht zuletzt gegen alles, was sein Frühwerk in die Nähe des Begriffsden-
kens gerückt hatte. Prominent ist seine Kritik am Repräsentationalismus, jener 
Position des Begriffsdenkens, der zufolge Welt oder Wirklichkeit prinzipiell 
vollständig im Panorama einer einheitlichen Anordnung abgebildet werden 
kann: Die Philosophischen Untersuchungen, das einzige autorisierte Werk seiner 
Spätphilosophie, nehmen mit dieser Kritik am Repräsentationalismus ihren An-
fang. Konsequent werden nun auch abstrakte Formulierungen und Termini61 so-
wie propositionale Thesen vermieden, die »dogmatisch« – wie sich Wittgenstein 
selbst kritisierte – den Anschein eines umfassenden Überblicks über ein einheit-
liches Wissen erwecken.62 

Stattdessen wird anschaulich formuliert, mit alltagssprachlichen Beobach-
tungen, Vergleichen, Beispielen, Analogien: »Bemerkungen«, wie Wittgensteins 
Nachlassverwalter aus gutem Grund viele der von ihnen herausgegebenen 
Schriften benannten. Der Plural in den Titeln des Spätwerks – neben »Bemer-
kungen« auch »Untersuchungen«, »Schriften«, »Zettel« –, der den Singular von 
»Tractatus« ersetzt, verweist ebenfalls auf eine Absage an den einheitlichen 
Standpunkt einer Theorie, die Distanzierung vom Begriffsdenken und die Öff-
nung zur Pluralität. Sie zeigt sich mit besonders auffälliger Deutlichkeit in der 
Abkehr von einer streng hierarchischen, systematischen, quasi-logischen Gliede-
rung und der Hinwendung zu einer lockeren, provisorischen, fragmentarischen 
Aneinanderreihung. So gleicht Wittgensteins Spätwerk einem Denktagebuch,  
einem Zettelkasten und nicht zuletzt einem mäandernden Dialog: Immer wieder 
treiben Einwände und Fragen den Text weiter, jedoch ohne dass die Anzahl der 
Gesprächspartner noch der jeweilig Sprechende eindeutig zu identifizieren wä-
ren63 und ohne dass bestimmte Einsichten ausgezeichnet würden oder ein Ziel 
erreicht würde: Nach 693 Bemerkungen brechen die Philosophischen Unter-
suchungen ganz unspektakulär ab. 

Wie Platons »dunkle« Dialoge, so erfuhren auch Wittgensteins Unter-
suchungen etliche Versuche ihrer Erhellung, nicht zuletzt durch die Gliederungs-

                                                             
61  Vgl. PG 269. 
62  Vgl. WWK S. 182ff. 
63  Vgl. Lange (1996) S. 51 und von Savigny (2004) S. 1f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


138 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

vorschläge der großen analytischen Kommentare von (Baker und) Hacker, 
Hallett und von Savigny. Obwohl diese – mit Ausnahme des Privat-
sprachen»kapitels« – kaum annäherungsweise übereinstimmen, gleichen sie sich 
in ihrer Überzeugung, dass die Darstellung von Wittgensteins Spätphilosophie 
missraten ist und einer nachträglichen Ordnungsleistung bedarf. Mit dieser  
Suche nach einer »zusammenhängenden Theorie« steht und fällt sogar – wie von 
Savigny in seinem Kommentar behauptet – Wittgensteins Spätphilosophie:64 Es 
muss eine solche Theorie gesucht werden, »wenn es uns um Fortschritte bei der 
Behandlung philosophischer Fragen geht«,65 sogar wenn zuzugeben ist, »dass 
eine oder mehrere zusammenhängende Theorien […] den bestversteckten Inhalt 
des Textes ausmachen«.66 Misslänge jedoch diese Suche, »dann müssten wir, 
leider, zuerst und vor allem festhalten, dass es Wittgenstein nicht gelungen wäre 
auszudrücken, was auch immer er hätte sagen wollen.«67 Wittgensteins Spätwerk 
könnte in diesem Fall trotz aller Anstrengung nicht mehr als richtige Philosophie 
gelten und müsste als Sprachspielerei gleichsam Derridaschen Zuschnitts ver-
standen werden. In diesem Sinne urteilte Russell, der Wittgensteins Spätwerk 
missbilligte: »The later Wittgenstein […] seems to have grown tired of serious 
thinking and to have invented a doctrine which would make such an activity  
unnecessary. […] If it is true, philosophy is, at best, a slight help to lexicogra-
phers, and at worst, an idle tea-table amusement.«68 

Solche Rezeptionen belegen, wie leicht Wittgensteins Spätwerk in strikter 
Opposition zum Begriffsdenken gesehen werden kann. Wittgenstein selbst war 
nicht restlos mit seinem Spätwerk zufrieden, zumindest was die Anordnung sei-
ner Bemerkungen betrifft. Er veränderte sie unermüdlich, schnitt Textschnipsel 
aus und klebte sie auf großen Tischen in neuen Reihenfolgen zusammen,69 ohne 
jemals damit einverstanden zu sein: »Um ein guter Führer zu sein, sollte man 
den Leuten zuerst die Hauptstraßen zeigen, doch ich bin ein äußerst schlechter 
Führer und werde leicht durch interessante Örtlichkeiten vom Weg abgelenkt 
und neige dazu, Nebenstraßen einzuschlagen, bevor ich die Hauptstraßen gezeigt 
habe.«70 Selbst im Vorwort der Philosophischen Untersuchungen, deren Anord-
nung Wittgenstein durch die Veröffentlichung autorisierte, beklagt er mehrfach 

                                                             
64  Vgl. von Savigny (2004) S. 5. 
65  Ebd. 
66  Ebd. S. 2. 
67  Ebd. S. 6. 
68  Russell (1959) S. 217. 
69  Vgl. Frank (1992) S. 106f. 
70  BGM 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS ÜBERSICHT | 139 

die »Dürftigkeit« seiner Arbeit, mit der es ihm nicht gelungen sei, die »Gedan-
ken von einem Gegenstand zum andern in einer natürlichen und lückenlosen 
Folge« zu entwickeln.71 

 
»Nach manchen missglückten Versuchen, meine Ergebnisse zu einem solchen Ganzen  
zusammenzuschweißen, sah ich ein, dass mir dies nie gelingen würde. […] – Und dies 
hing freilich mit der Natur der Untersuchung selbst zusammen. Sie nämlich zwingt uns, 
ein weites Gedankengebiet, kreuz und quer, nach allen Richtungen hin zu durchreisen. – 
Die philosophischen Bemerkungen dieses Buches sind gleichsam eine Menge von Land-
schaftsskizzen, die auf diese langen und verwickelten Fahrten entstanden sind. […] – So 
ist also dieses Buch eigentlich nur ein Album.«72 

 
Wittgensteins resignativer Ton muss jedoch nicht als Eingeständnis eines 
Fehlers, sondern kann als Abgesang auf die Vorteile des Begriffsdenkens gedeu-
tet werden. Dies wäre ein weiterer Hinweis darauf, dass sein Spätwerk kein 
freudiges Umarmen von Beliebigkeit und keine möglichst weite Distanzierung 
von Diskursivität wäre, sondern der Versuch eines Ausgleichs mit Nicht-
Diskursivität im Bewusstsein, dass dieser Ausgleich nicht zufriedenstellend ge-
lungen ist. In jedem Fall findet sich bei Wittgenstein kein Appell, die Vorteile 
des Begriffsdenkens nicht aufzugeben, wie bei Kant. Wittgenstein scheint sich 
mit ihrem Verlust weitgehend abgefunden zu haben (und zeigt sich damit, wie 
Platon, als Skeptiker, was die Vermittlung von Philosophie angeht): Mit der 
Veröffentlichung seiner Philosophischen Untersuchungen möchte er zeitgenös-
sischen, missverständlichen Darstellungen seiner späten Philosophie entgegen-
treten, wie er im Vorwort schreibt, und dennoch bezweifelt er, dass es seiner  
Arbeit »beschieden sein sollte, Licht in ein oder das andere Gehirn zu werfen.«73 
Wittgensteins rastlose Arbeit an seinem Spätwerk wäre als Versuch zu verste-
hen, den Verlust der Vorteile des Begriffsdenkens so glimpflich wie möglich zu 
gestalten. 

                                                             
71  Vgl. PU S. 231. 
72  Ebd. S. 231f. 
73  Vgl. ebd. S. 232f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

III. Das Potential von Orientierung und 
Übersicht in Philosophie und Wissenschaft 

 
 
 

6.  ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT ALS 
WILLENSBILDUNG – EVALUATION DER LÖSUNGEN 
VON KANT UND WITTGENSTEIN MIT SEEBASS 

 
Man mag Kant als zu wenig, Wittgenstein als zu konsequent in der Distanzie-
rung vom Begriffsdenken bezeichnen. Es scheint, als hätten beide den Ausgleich 
zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität verfehlt. Diese schon in den obi-
gen Textanalysen vollzogene Evaluation kann mit Gottfried Seebaß detailreicher 
und exakter wiederholt werden, dessen Analyse in neuere Ansätze einer Philoso-
phie der Orientierung einführt und im Kontext dieser Arbeit ein heuristisch be-
sonders geeignetes Beispiel darstellt. Als Ausgangspunkt soll die Unterschei-
dung zwischen theoretischer und praktischer Orientierung dienen, wie sie in 
seinem Aufsatz »Was heißt, sich im Wollen orientieren?« gemacht wird. Theore-
tische Orientierung, so Seebaß, wird immer dann angestrebt, wenn theoretisches 
Wissen fehlt, praktische Orientierung hingegen in jenen Fällen, in denen Werte 
oder Ziele fehlen. Umfassende Orientierung erfolgt erst dann, wenn beide Arten 
der Orientierung zusammenkommen; genau genommen wäre erst beim Zusam-
mentreffen von theoretischer sowie praktischer »Orientierung« überhaupt von 
Orientierung zu sprechen. 

 
»Exemplarisch sind Situationen, in denen ein Wanderer oder Schiffer die Orientierung 
verloren hat und deshalb hilflos umherirrt. Ein Kompass kann ihn darüber unterrichten, 
wo Orient und Okzident liegen. Aber das allein hilft ihm nicht weiter. Er muss auch über 
eine verlässliche Karte oder entsprechende räumliche Vorstellung von seiner Umgebung 
verfügen und wissen, wo er sich gerade befindet. Mit diesen Informationen (nehmen wir 
an) ist er theoretisch hinreichend orientiert, d.h. er kennt alle ihn interessierenden Fakten. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


142 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Normalerweise hilft ihm das, aber natürlich nur, wenn er weiß, wo er hinwill. Weiß er es 
nicht, bleibt er praktisch desorientiert.«1 

 
Praktische Orientierung, so Seebaß, ist primär und zumeist Willensbildung. 
Ganz analog spricht Andreas Luckner von einer »Orientierungskrise«, die eines 
»intentional clearing« bedarf.2 Was fehlt, wenn praktische Orientierung fehlt, ist 
ein höchstes nicht-diskursives Wissen, wie sich in der Begrifflichkeit dieser  
Arbeit sagen ließe: weder bloß diskursives Wissen noch ein beliebiges nicht-
diskursives Wissen (wie Fahrradfahren),3 sondern ein Wissen, das mit dem  
Gefühl der Überzeugung, der Einsicht verbunden ist und ein Ziel markiert, dem 
alles andere Wissen untergeordnet ist. Wie lässt sich dieses Wissen in philoso-
phischen Texten herstellen? Seebaß unterscheidet zwischen »›subjektivisti-
sche[n]‹ und ›objektivistische[n]‹ Antworten« zur praktischen Orientierung,4 die 
ich im Folgenden Wittgenstein und Kant zuordne. 

Die Transzendentalphilosophie, so wurde oben bilanziert (vgl. B.I), ist zwar 
praktisch ausgerichtet, wird aber theoretisch eingeholt. Wenn Kant die Vorteile 
des Begriffsdenkens letztlich nicht zur Disposition stellt, dann behält er – in 
Seebaß’ Begriffen – das »Vorbild des theoretischen Wissens«5 als Maßstab bei. 
Er bietet ›objektivistische‹ Antworten« selbst zur praktischen Orientierung an. 

 
»So wie es objektive, erkennbare Wahrheiten gibt, so soll es auch objektive Forderungen 
geben, die optativische Einstellungen ebenso rational unausweichlich machen wie erkann-
te Wahrheiten assertorische. Als Beispiel[…] ließe[…] sich Kants Lehre vom kategori-
schen Imperativ als ›Faktum der Vernunft‹ anführen.«6  

 
Wie Seebaß weiter ausführt, setzt dieses Modell voraus, »dass es die objektiven 
Forderungen tatsächlich gibt und dass ein rationaler Wille tatsächlich nicht um-
hin kann, ihnen zu folgen«.7 Dabei handelt es sich um Prämissen, die heute als 
»notorisch fragwürdig« und »ziemlich dubios« gelten.8 Diese Einschätzung 

                                                             
1  Seebaß (2000) S. 194. 
2  Luckner (2005) S. 229 und 232. 
3  Vgl. ebd. S. 229. 
4  Seebaß (2000) S. 208. 
5  Ebd. 
6  Ebd. 
7  Ebd. 
8  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 143 

bringt die in A.9 aufgelisteten Nachteile sowie die gegenwärtige Unplausibilität 
des Begriffsdenkens auf den Punkt.  

Die Orientierungsschrift scheint diese Nachteile ausgleichen zu wollen, wenn 
Kant der Subjektivität, der Kontingenz und der metaphorischen Darstellung von 
Wissen (»für die Welt«) einen Spielraum zugesteht. Aber auch die Orientierung 
nach Kantscher Manier verbleibt im Bereich des Begriffsdenkens. 

Orientierungssicherheit, wie sie von Kant anvisiert wird, gilt heute als eher 
unplausibel, weil sie eine Verengung der Vernunft voraussetzt, ohne doch die 
Geltung oder Evidenz ihres Wissens garantieren zu können. Die diskursiv darge-
stellte Allgemeinverbindlichkeit von Orientierung wäre eher ein frommer,  
kontrafaktischer Wunsch: Praktische Orientierung möge durch eine allgemein 
verbindliche und verträgliche Willensbildung erfolgen. 

Eine vergleichbare Analyse liefert Jürgen Mittelstraß in seinem Aufsatz 
»Was heißt: sich im Denken orientieren?«. Er definiert die Leistung des Sich-im-
Denken-Orientierens als eine Art Allgemeinwerdung des Subjekts: »Die Subjek-
tivität bestimmt sich selbst als allgemeines Wesen.«9 Wenn sich das Denken 
praktisch orientiert, indem es sich seiner subjektiven Besonderheit entledigt, 
dann stehen »Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung […] unter Bedingun-
gen antizipierter Vernunftverhältnisse«.10 Da solche Vernunftverhältnisse nur 
angenommen, gewünscht, erhofft sind, kann Orientierung im Denken kein Wis-
sen sein, das seine Geltung oder Evidenz garantieren könnte. Tatsächlich ist dem 
Subjekt ein Spielraum zuzugestehen, über den es alleine verfügt und auch verfü-
gen muss: »Die Philosophie […] löst keine Probleme der konkreten Subjektivi-
tät.«11  

Christiane Schildknecht fasst diesen Spielraum als Unterschied zwischen der 
Evidenz von Argumentation beziehungsweise Begründung auf der einen Seite 
und von Einsicht auf der anderen: »Die vernunftbasierte Ausrichtung der Philo-
sophie anhand der Kompassnadel ›Argument‹ bzw. ›Begründung‹ steht nicht nur 
innerhalb der Kantischen Analysen außer Frage. In Frage steht allerdings, wie 
weit Argumentation bzw. Begründung jeweils tragen.«12 Sie tragen, so Schild-
knecht weiter, nur ein Stück weit: »Einsicht lässt sich argumentativ nicht er-
zwingen.«13 

                                                             
9  Mittelstraß (1982) S. 182. 
10  Ebd. 
11  Ebd. S. 181. 
12  Schildknecht (2005) S. 141. 
13  Ebd. S. 142. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


144 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Der Überzeugung, dass sich Einsicht nicht argumentativ erzwingen lässt, 
trägt der Tractatus Rechnung. Wittgenstein vertraut dem Begriffsdenken schon 
in seinem Frühwerk weniger als Kant, wenn er darin theoretische und praktische 
Orientierung in ein eher antagonistisches als harmonisches Verhältnis setzt. Die 
darin vorgeschlagene logische Sprachanalyse schafft nämlich eine theoretische 
Art von Übersicht, die Kants Orientierung gleicht, allerdings nur dann praktisch 
wird, wenn sie auf sich selbst angewandt und zu einem Paradox weitergetrieben 
wird. Kein sachliches Argument, sondern ein Paradox im Dienst einer aufdring-
lichen Intention führt vom theoretischen Erkennen zur Ethik, zur Gewissheit des 
Handelns angesichts der richtigen Sicht der Welt. 

Statt auf Argumente, wie Kant, setzt Wittgenstein also schon im Frühwerk 
eher auf »subjektivistische Antworten« hinsichtlich praktischer Orientierung als 
auf »objektivistische Antworten«. Im Spätwerk findet sich diese Tendenz mit 
dem Konzept der Übersicht verstärkt. Jene Aspekte einer nicht-diskursiven,  
ästhetischen Gestaltung, die bei Kant nur vage auszumachen waren (und doch 
deutlicher als in heutigen akademischen Texten), die im Tractatus nicht wesent-
lich deutlicher waren, finden sich in Wittgensteins Spätwerk sehr deutlich.14 
Majetschak, der auch auf Wittgensteins Bemerkung aufmerksam macht, »Philo-
sophie dürfte man eigentlich nur dichten«,15 erklärt Wittgensteins Präferenz von 
übersichtlichen Darstellungen gegenüber anderen Darstellungsformen der Philo-
sophie mir ihrer Kraft der Evidenz unter den Bedingungen von Kontingenz: Der 
Vorzug einer übersichtlichen Darstellung liege darin, dass sie »eine Form auf-
weist, die unter Bedingungen der begrenzten Auffassungskraft des Menschen  
allein etwas evident zu demonstrieren, d.h. zu beweisen vermag«.16 Die über-
sichtliche Darstellung glaubt weder durch Argumente noch auch durch eine 
deutlich vorgebrachte Autorintention Einsicht erzwingen zu können, sondern sie 
gesteht dem Rezipienten einen Spielraum der eigenen Verortung zu, den dieser 
allerdings auch nutzen muss: »Das, was ich sage, wird einfach sein, doch zu ver-
stehen, warum ich etwas sage: Das wird sehr schwierig sein.«17 

Der Unterschied zwischen Kants und Wittgensteins Ansatz (bezüglich der 
Präferenz eher objektivistischer oder eher subjektivistischer Antworten) drückt 

                                                             
14  Die pragmatische Sprachanalyse des Spätwerks formuliert Wittgenstein so, dass sie 

zwar als theoretische Orientierung, als Übersicht verschaffender Sprachpragmatismus, 
verstanden werden kann, allerdings als solche unvollständig ist und nur sehr einge-
schränkt funktioniert (worauf auch Hacker – wie in B.5 dargestellt – hinweist). 

15  VB S. 483. 
16  Ebd. 115; vgl. auch Schildknecht (2005) S. 141f. 
17  Vor. 1930-35 S. 242. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 145 

sich auch in ihren unterschiedlichen Terminologien aus. Wittgenstein verwendet 
meist den Begriff »Übersicht« und nur selten »Orientierung«.18 Übersicht ist, 
wie Stegmaier erläutert, »als erste[s] Erfordernis für Orientierung«19 eine Vor-
stufe von Orientierung. »Die Orientierung beginnt nicht mit Zielen, die man  
erreichen möchte, sondern mit dem Sichten der Situation.«20 Übersicht über die 
Situation ist somit eine noch ziellose Erkundung von Möglichkeiten, in deren 
Verlauf sich Ziele bilden können, für deren Erreichung dann wiederum theoreti-
sche Orientierung nötig ist. Der Terminus »Übersicht« lässt sich also nicht nur in 
einen Gegensatz zur theoretischen Orientierung bringen, sondern auch auf den 
subjektiven (theoretisch unverfügbaren) Anteil der praktischen Orientierung be-
ziehen. In der Verwendung des Terminus »Übersicht« drückt sich insofern die 
Anerkennung des Spielraums subjektiver Einsicht bei der Willensbildung aus, in 
dem Argumente (wie auch Intentionen) nie zwingende Wirkung haben, weswe-
gen praktische Orientierung primär durch »subjektivistische Antworten« – also 
als Übersicht – zu erfolgen hat. 

Seebaß unterscheidet drei Formen von subjektivistischen Antworten: Die 
»bewusste, aktive Dezision«, die »Fundierung der optativischen Stellungnahme 
in anderen Haltungen, insbesondere eigenen Wertungen und Gefühlen« sowie 
die »›volitionale[…] Selbsterfahrung‹. Sie ist kein einmaliger Akt, sondern ein 
zeitlich länger erstrecktes, quasi-experimentelles ›Austesten‹ dessen, welche der 
(vorgegebenen oder durch momentane Entscheidung begründeten) optativischen 
Ansprüche sich dauerhaft als ›befriedigend‹ oder ›persönlich tragfähig‹ erweisen 
und dadurch (im Sinne Kants) ›unerschütterlich orientierend‹ werden.«21 Damit 
bestimmt Seebaß den Spielraum subjektiver Einsicht in einer Weise, die prakti-
sche Orientierung durch Übersicht in die Nähe von Dezisionismus und jedenfalls 
in deutlichen Abstand zu allgemeiner Verbindlichkeit, den Vorteilen des Be-
griffsdenkens, rückt. 

 
 

7.  ORIENTIERUNG IM ZEITALTER    
 DES ERKENNTNISPLURALISMUS 

 
Die vergleichende Evaluation von Kants »Orientierung« und Wittgensteins 
»Übersicht« mit Seebaß fügt sich, wie in diesem Kapitel bald gezeigt und  

                                                             
18  Stegmaier (2008) S. 130f. 
19  Stegmaier (2005) S. 35. 
20  Stegmaier (2008) S. 181. 
21  Seebaß (2000) S. 208f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


146 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

begründet werden wird, nicht umstandslos in weitere aktuelle Ansätze einer Phi-
losophie der Orientierung ein. Diese Ansätze bestätigen hingegen – wie auch 
immer vage – die Entwicklungslinie einer sich pluralisierenden Vernunft, die pa-
rallel zur Entwicklungslinie des Begriffsdenkens verläuft.22 In der Moderne 
überhaupt und besonders heute sei ein extremer Pluralismus der Vernunft er-
reicht, einheitliche Konzepte, wie sie in der vorkritischen Phase der Wissen-
schaft angestrebt wurden, seien nur noch eingeschränkt plausibel. Für Herbert 
Schnädelbach ergibt sich aus dieser Situation eine besonders starke »Unüber-
sichtlichkeit«, aus der ein Bedürfnis nach Orientierung resultiert.23 Auch bei 
Werner Stegmaier lässt sich sehen, wie die Erosion des Konzepts eines einheitli-
chen Wissens, die durch das Geltendmachen einer Unzahl von es ermöglichen-
den Bedingungen zustande kommt,24 mit dem Aufstieg des Orientierungskon-
zepts – nicht nur in der Philosophie25 – seit Kant zusammenfällt.26 Andere 
Autoren beschreiben den modernen Pluralismus ebenfalls als Abkehr von der 
theoretischen Ausrichtung der Philosophie, oft als Zerfall des Paradigmas stren-
ger wissenschaftlicher Begründung, und setzen das Konzept von Orientierung 
dagegen, das wie eine Art Sicherheitsnetz vor dem Fall ins Bodenlose des Dezi-
sionismus kompletter Unwissenschaftlichkeit bewahrt.27 Das Interesse an Orien-
tierung ist also eine Reaktion auf den Pluralismus der Moderne, mithin (wenn 
die Parallelität der Entwicklungslinien von Begriffsdenken und sich pluralisie-
render Vernunft kein purer Zufall ist) eine Reaktion auf den Dominanzverlust 
des Begriffsdenkens. Anders gesagt: Da die Vorteile des Begriffsdenkens nicht 
mehr überzeugen oder zu teuer erkauft scheinen, schlägt die Stunde der Orientie-
rung. Die Frage, die sich im Kontext dieser Arbeit stellt, und der im Folgenden 
nachgegangen wird, lautet: Geben die aktuellen Ansätze einer Philosophie der 
Orientierung auch eine überzeugende Antwort auf das sich in der Moderne mit 
Dringlichkeit stellende Gestaltungsproblem der Philosophie? Es findet sich da-
rin, soviel sei vorweggenommen, immerhin der Ansatz, dass Orientierung durch 
Philosophie zwischen (diskursiver) Begründung und (nicht-diskursiver) Begrün-
dungslosigkeit changiert. 

                                                             
22  Schnädelbach (1995) zeichnet sogar die parallele Entwicklungslinie einer sich plurali-

sierenden Kultur. 
23  Vgl. ebd. S. 37. 
24  Vgl. Stegmaier (2008) S. 328ff und 351. 
25  Vgl. ebd. S. XVIII. 
26  Vgl. ebd. S. 111. 
27  Vgl. die Beiträge in Stegmaier (Hg.) Orientierung. Philosophische Perspektiven und 

Dietz/Keil/Hastedt/Thyen (Hg.) Sich im Denken orientieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 147 

Das Konzept der Orientierung ist nicht zuletzt deswegen so attraktiv, weil es 
sich um eine Kulturtechnik handelt, die trotz pluralisierter Vernunft nicht der 
Beliebigkeit ausgeliefert ist. Insofern kann sie als letzter Anker eines auf eine 
uferlose See hinausgetriebenen Philosophierens wahrgenommen werden.28 Ori-
entierung vollzieht sich nur im Extremfall durch blinde Dezision. Gleichzeitig 
trägt Orientierung den Bedingungen des Pluralismus durchaus Rechnung, weil es 
sich dabei um keine feste Methodik handelt, sondern um ein unbestimmtes, 
wenn auch mehr oder minder geschicktes Handhaben verschiedenster Gründe 
oder Anhaltspunkte, das prozesshaft, tentativ und selten endgültig ist.29 

Wie Stegmaier beschreibt, galt Orientierung noch einige Zeit, nachdem sie in 
die Philosophie eingeführt worden war, als Supplement der Vernunft.30 Auch 
heute gibt es Positionen, in denen Orientierung als Aushilfe oder Ersatz, als be-
sondere Art oder zweite Vernunft verstanden wird. Damit scheint allerdings den 
letzten Konsequenzen des modernen Pluralismus ausgewichen zu werden – etwa 
wenn Mittelstraß geistes- und sozialwissenschaftliches »Orientierungswissen« 
dem technischen »Verfügungswissen« gegenüberstellt,31 wenn Marquard Orien-
tierung zur Aufgabe der Geisteswissenschaften erklärt32 oder Hacker die Über-
sicht der analogischen im Gegensatz zur genetischen, kausalen Erklärung zuord-
net.33 Solche Positionen zeichnen Orientierung als eine Art weiches Wissen im 
Gegensatz zu harter Wissenschaftlichkeit. 

In letzter Zeit wird Orientierung immer weiter gefasst, und diese Unterschei-
dung verschwimmt. »Seit ca. 1980«, so berichtet Stegmaier, werde ihrerseits die 
Vernunft »zunehmend als eine ›Orientierungsweise‹ unter anderen gefasst. Der 
Begriff der Vernunft wurde nun ohne großes Aufhebens dem Begriff der Orien-
tierung untergeordnet.«34 Damit macht sich die Philosophie der Orientierung  
daran, die letzte Konsequenz des modernen Pluralismus der Vernunft zu ziehen, 
die eine problematische Konsequenz ist: Mit dem Zentrum der Vernunft gehen – 
wie mit den Vorteilen des Begriffsdenkens – die kontrollierenden Maßstäbe ver-
loren, wie sich pointiert formulieren ließe. Wenn nämlich Vernunft nur ein Mit-
tel der Orientierung unter anderen ist, dann sind erstens Philosophie wie jede 

                                                             
28  Vgl. Stegmaier (2005) S. 15. 
29  Vgl. Schnädelbach (1995) S. 39. 
30  Vgl. Stegmaier (2008) S. 145. 
31  Vgl. Mittelstraß (1982) S. 7ff; vgl. auch Stegmaier (2008) S. 146 und Hastedt (1996) 

S. 158. 
32  Vgl. Marquard (1986); vgl. auch Stegmaier (2008) S. 146f. 
33  Vgl. Hacker (2004) S. 409. 
34  Stegmaier (2008) S. 145. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


148 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Einzelwissenschaft nur orientierende Kulturpraktiken oder Methoden unter ande-
ren; zweitens orientieren dann gleichermaßen antike Metaphysik wie post-
moderne Lektüren – ohne dass die Frage beantwortet werden könnte, ob Philo-
sophie heute neu ausgerichtet oder gestaltet werden muss. 

Stegmaiers Philosophie der Orientierung gibt ein gutes Beispiel für diese 
problematische Konsequenz des Pluralismus ab, allerdings in gemilderter, mit 
nuancenreichen Binnendifferenzierungen gesättigter Form. Ohne Anspruch auf 
Vollständigkeit werden verschiedene, sich überschneidende Orientierungsweisen 
– oder Aspekte von Orientierung – analysiert, darunter etwa die »Orientierung 
durch kritische Distanzierung«. Sie besteht in der »wissenschaftlichen«, »künst-
lerischen« und »religiösen Orientierung«, die als »kritische Disziplinierung der 
Orientierung«, »kreative Desorientierung« und »Halt am ewig Unbegreiflichen« 
differenziert dargestellt werden. Da »kein Standpunkt außerhalb jeder Orientie-
rung möglich« ist, wie Stegmaier im Vorwort betont,35 kann konsequenterweise 
auch kein Zentrum, kein Maßstab der Orientierung angegeben werden. Gleich-
wohl führt die fehlende Außenperspektive nicht zu kompletter Unterscheidungs-
losigkeit. Stegmaier zeichnet beispielsweise die Religion gegenüber Wissen-
schaft und Kunst insofern aus, als sie »in der kritischen Distanzierung von der 
alltäglichen Orientierung am weitesten« geht und einen Horizont entwirft, »der 
alle übrigen Horizonte der Orientierung, auch die der Wissenschaft und der 
Kunst, übersteigt und sie in ihrer Begrenztheit zeigt.«36 In diesem Punkt gleichen 
sich Stegmaiers Darstellung von Religion und Philosophie, weil letztere eben-
falls für eine ausgezeichnete Weise der Orientierung sorgt, nämlich für »Orien-
tierung über Orientierung«.37 Nichts anderes, und zwar die kritische »Transzen-
dierung der Orientierung«,38 leistet auch die Metaphysik, wie Stegmaier zum 
Ende seines Buches analysiert, habe sie immer geleistet. Metaphysik reagiert auf 
das »Bedürfnis nach festem Halt an festen Beständen«39 in einem Diskurs, der 
diese festen Bestände nicht nur beständig, sondern sogar in zunehmendem Maße 
hinterfragt. Die Geschichte der Metaphysik, so Stegmaier, lasse sich auch als 
Geschichte der Metaphysikkritik schreiben, wobei letztere heutzutage das nor-
malere und plausiblere sei, ohne dass damit schon die Metaphysik überwunden 
wäre.40 

                                                             
35  Stegmaier (2008) S. XIX. 
36  Ebd. S. 507. 
37  Ebd. S. XIX. 
38  Ebd. S. 645. 
39  Ebd. 
40  Vgl. ebd. S. 648f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 149 

Ganz ähnlich – und ebenso implizit – zeichnet auch Schnädelbach die Philo-
sophie aus. Er bestimmt sie als »ein Fach im pluralen Spektrum wissenschaft-
licher Fächer, ohne besondere Privilegien, aber eigentümlich ortlos«, um ihr ge-
nau wegen dieser Ort- und Gegenstandslosigkeit einen Sonderstatus gegenüber 
den Einzelwissenschaften zu attestieren.41 Der besteht, genau genommen, darin, 
dass Philosophie zunehmend die Eigenschaften des modernen Pluralismus auf-
weise, dezentriert und reflexiv zu sein,42 ohne dabei ihren universalistischen 
Charakter ganz aufgeben zu können:43 »Seit den Anfängen der Philosophie« avi-
siere sie den »Blick auf das Ganze der Welt«.44 Dieses Spannungsverhältnis 
zeichne die Philosophie aus, und es ermögliche eine besonders heterogene und 
deswegen besonders umfassende Orientierung. Sie befriedigt sowohl die Suche 
nach »Sinn«, die durch wissenschaftliche Kenntnisse (also diskursiv) nicht zu 
befriedigen ist, als auch die Suche nach einem Weltbild, das allgemeinverbind-
lich (also diskursiv begründet) wäre.45 Philosophieren scheint bei Schnädelbach 
die prädestinierte, mindestens jedoch eine besonders vielversprechende Reaktion 
auf das moderne Bedürfnis nach Orientierung zu sein. Er empfiehlt ihr, sich auf 
diese Funktion zu konzentrieren: »Die Philosophie ist gut beraten, […] ihr  
Eigenstes in der interpretativen Orientierungsaufgabe zu sehen […]; nur so wird 
sie die Aufgaben wahrnehmen können, die ihr die moderne Kultur stellt, und in 
ihr Gehör finden.«46 

Schnädelbachs Appell bleibt in seinem Aufsatz vage, was die zukünftige 
konkrete Ausrichtung oder Gestaltung von Philosophie betrifft. Er scheint das 
Spannungsverhältnis zwischen Pluralität und Universalität in der Philosophie 
kultivieren zu wollen, mit anderen Worten: eine Distanzierung vom Begriffs-
denken anzustreben, die nicht zu weit geht (und gleichsam den Ausgleich zwi-
schen Diskursivität und Nicht-Diskursivität zu betreiben). So betont er am Ende 
seines Textes, dass »Philosophie heute ein Plural [ist], das heißt ein Bündel von 
Diskursen, an denen sich nicht nur Philosophieprofessoren beteiligen«, dass sie 
aber auch »im Sinne des grundsätzlichen Orientierungsbedürfnisses« und zwar 
»als explikativer Diskurs« agieren müsse. 47 

                                                             
41  Schnädelbach (1995) S. 35. 
42  Vgl. ebd. S. 33ff. 
43  Vgl. ebd. S. 36f. 
44  Ebd. S. 38. 
45  Vgl. ebd. S. 38 und 35. 
46  Ebd. S. 39. 
47  Ebd. S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


150 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

Stegmaier scheint eine ähnliche, vielleicht etwas weniger ausgewogene Dis-
tanzierung vom Begriffsdenken zu befürworten. Von einem als dem gegenwärti-
gen markierten Standpunkt aus, an dem das Begriffsdenken nicht mehr die Norm 
ist, erklärt er das Begriffsdenken als einen Sonderfall.48 Weite Teile seiner Phi-
losophie der Orientierung lassen sich so zusammenfassen: Die theoretische Aus-
richtung der Philosophie wird zu einem Sonderfall der grundsätzlich praktischen, 
nämlich orientierenden Philosophie; und das Vertrauen des Begriffsdenkens in 
Begriffe und ihre logische Verknüpfung wird zu einem Sonderfall einer be-
stimmten Nutzung von Zeichen.49 

Aber auch, wenn sein Ansatz schon durch die Fülle seines Materials und die 
zahlreichen Anschlüsse an nicht-philosophische Disziplinen und Diskurse weit-
aus umfassender ist als derjenige Schnädelbachs, bleibt Stegmaier ebenso vage, 
was die zukünftige Ausrichtung oder Gestaltung von Philosophie betrifft. So 
wenig, wie er sich darauf festlegen möchte, dass Philosophie eine zur Orientie-
rung prädestinierte Disziplin ist, so wenig gibt er Empfehlungen zu einer für die 
Orientierungsfunktion optimierten Gestaltung. Diese Vagheit mag dem Umstand 
geschuldet sein, dass die Dringlichkeit der Orientierung durch Philosophie – 
trotz aller Einsicht in den Pluralismus der Moderne – von Stegmaier und 
Schnädelbach weniger dramatisch gezeichnet wird als es die vorliegende Arbeit 
versucht. Vor allem aber scheuen beide Ansätze den Rückfall in das Begriffs-
denken, beziehungsweise sie halten es für ausgeschlossen, vor die Pluralität der 
Moderne zurückzugehen. Gerade das Konzept der Orientierung, so Stegmaier, 
tauge nicht zur Metaphysik50 und lasse sich »weder im Sinn der antiken noch der 
neuzeitlichen Philosophie, als Ursprüngliches und Selbständiges verstehen, dem 
ein Abhängiges gegenüberstünde. Sie muss neu und anders bestimmt werden.«51 

Dieser Ansatz ist in seiner Vagheit absolut konsequent und plausibel – und 
darüber hinaus offenbart er sogar die Risiken der in der hier vorliegenden Arbeit 
vorgestellten Konzeption. Sie liegen in der sicher einseitigen Fokussierung auf 
die Schrift, auf das Begriffsdenken und in der Zuspitzung des Gegensatzes von 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität. Daraus resultiert eine dramatische Zeich-
nung der Dringlichkeit des Gestaltungsproblems der Philosophie, die leicht über-
trieben oder so nicht haltbar erscheint: »In jeder Epoche mag es Orientierungs-
defizite gegeben haben, deren Umfänge schwer zu ermessen und noch schwerer 
historisch zu vergleichen sind. Wir können deshalb davon absehen, in das  

                                                             
48  Stegmaier (2008) S. 645ff. 
49  Vgl. ebd. Kapitel 8. und 10.4. 
50  Vgl. Stegmaier (2005) S. 15. 
51  Ebd. S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 151 

Lamento einzustimmen, am schlimmsten dran zu sein«, schreiben etwa die  
Herausgeber des Sammelbandes Sich im Denken orientieren.52 

Gerade aufgrund dieser Risiken kann jedoch statt der Vagheit der aktuellen 
Ansätze einer Philosophie der Orientierung eine stärkere Konturierung erreicht 
werden. Der kulturwissenschaftliche Ansatz bietet mit seiner Fokussierung auf 
die Schrift Anhaltspunkte, erstens die gegenwärtige Dringlichkeit von Gestal-
tungslösungen plausibler zu machen und damit die Schieflage der schriftfixierten 
akademischen Philosophie zu betonen, sowie zweitens in Kants und Wittgen-
steins Konzepten von Orientierung und Übersicht Gestaltungslösungen zu sehen, 
die sich immer stärker vom Begriffsdenken distanzieren – was die Philosophie 
der Orientierung mit einem Maßstab zur Vergleichbarkeit bereichert. Kants und 
Wittgensteins Gestaltungslösungen können schließlich nicht nur bezüglich ihres 
Abstands vom Begriffsdenken gemessen werden; der hier verfolgte kultur-
wissenschaftliche Ansatz gibt Anlass zur kritischen Evaluation, wonach bei Kant 
und Wittgenstein – wie bei Derridas Dekonstruktion – der Ausgleich zwischen 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität immer einseitig bleibt. Die drei Rezep-
tionsmodelle befinden sich demnach gleichsam nicht auf einer relativ kontrol-
lierten, ruhigen Umlaufbahn um das Begriffsdenken, sondern sie tendieren dazu, 
dessen Beharrungsvermögen nachzugeben oder in den Orkus der Beliebigkeit zu 
trudeln. 

An diesem Punkt liegt es nahe, eine wiederum riskante Konsequenz zu  
ziehen (die ebenfalls der Konturierung einer Philosophie der Orientierung dienen 
würde). Was schon Derrida vorzuwerfen war – dass er trotz Kritik an der sekun-
dären Schrift in seiner Gestaltung der Dekonstruktion an ihr festhielt und sich 
deshalb der Schieflage der schriftfixierten akademischen Philosophie nicht ent-
ziehen konnte –, wäre auch Kant und Wittgenstein, wäre jeder schriftlich fixier-
ten Philosophie vorzuwerfen: Wie immer sie sich um eine Gestaltungslösung 
bemüht, sie tut es zu einem stark überwiegenden Anteil im Medium der Schrift – 
und damit einseitig. Erst nach dieser Einsicht zeichnet sich die Möglichkeit ab, 
eine Gestaltungslösung jenseits der Schrift nicht nur für möglich, sondern für  
besonders vielversprechend zu halten. 

 
Die Vermutung des vorliegenden kulturwissenschaftlichen Ansatzes, dass ein 
Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität anzustreben sei – und 
zwar auch bezüglich eines Orientierungskonzepts, das konkret als Beitrag  
zu einer Gestaltungslösung verstanden wird –, bestätigt übrigens den von 
Schnädelbach und Stegmaier implizierten Sonderstatus der Philosophie und trägt 

                                                             
52  Dietz/Keil/Hastedt/Thyen (1996) S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


152 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT 

 

so weiter zur Konturierung einer Philosophie der Orientierung bei. Es ist näm-
lich offensichtlich, dass in den Einzelwissenschaften mit ihren relativ fest umris-
senen, oft anwendungsbezogenen Forschungsgebieten Diskursivität dominiert, 
was einen Ausgleich mit Nicht-Diskursivität verhindert. Der in den Einzelwis-
senschaften vorherrschende Mangel an Nicht-Diskursivität erklärt in einer kul-
turwissenschaftlichen Terminologie der Orientierung deren Hilflosigkeit ange-
sichts der Sinnfrage und erklärt somit auch die Einseitigkeit ihrer Orientierungs-
leistung. Philosophie hingegen, in der Nicht-Diskursivität weitergehend gelitten 
ist, vermag, eine Orientierung zu leisten, der Übersicht vorangeht und die inso-
fern besonders umfassend ist. Die vom vorliegenden kulturwissenschaftlichen 
Ansatz geleistete Zuspitzung auf den Gegensatz von Diskursivität und Nicht-
Diskursivität gibt darüber hinaus ein heuristisches Mittel an die Hand, mit dem 
Philosophie von ähnlichen Disziplinen wie Theologie oder Diskursen bezie-
hungsweise Praktiken wie Religion oder Kunst, in denen Nicht-Diskursivität  
eine noch größere Rolle spielt, verglichen werden könnte. Dieser Vergleich und 
mögliche Konsequenzen, die daraus für die zukünftige Ausrichtung von Philo-
sophie gezogen werden könnten, werden an dieser Stelle jedoch aus Gründen der 
Konzentration nicht weiter verfolgt. 

Immerhin wird sich am Ende der vorliegenden Arbeit zeigen, dass der hier 
verfolgte Ansatz nicht nur bemüht ist, einen als besonders umfassende Orientie-
rung verstandenen Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität 
über die Grenzen der Schrift hinaus zu finden, sondern dass der gleiche Aus-
gleich auch in anderen Diskursen zu finden ist. Auf diese Weise vermag die aus 
der Fokussierung auf die Schrift gewonnene stärkere Konturierung der Philoso-
phie der Orientierung einen bescheidenen Beitrag nicht nur zur Philosophie, 
sondern auch zum Verständnis von Disziplinen und Diskursen, die mehr oder 
weniger wissenschaftlich geprägt sind, sowie von Wissenschaft überhaupt, zu 
leisten. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

C. Das Potential  
 diagrammatischer Gestaltung 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

I.  Das Bild und die Kontrolle   
 seiner Nicht-Diskursivität 

 
 
 

1.  DAS BILD IM BEGRIFFSDENKEN 
 

Die Vermutung, dass eine Gestaltungslösung der Philosophie jenseits der Schrift 
ein besonderes, weitgehend unerschlossenes und noch nicht analysiertes Potenti-
al aufweist, ist im Verlauf dieser Arbeit mit konkreten Zügen ausgestattet wor-
den. Schrift zeigte sich als Ermöglichungsgrund der Philosophie, der begonnen 
hat, sich zu überleben und immer weniger plausibel ist; im Sinne Derridas und 
drastischer ausgedrückt: als sowohl lebenserhaltendes als auch todbringendes 
pharmakon, so dass alles auf die richtige Dosierung ankommt. Der Ausgleich 
zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität erwies sich jedoch als wenig 
stabil und kaum je richtig zu dosieren – jedenfalls im Medium der Schrift. 

Das Medium des Bildes scheint die längste Zeit und bis heute keine ernsthaf-
te Alternative darzustellen. Philosophen schreiben zumeist, sie zeichnen oder 
malen in der Praxis sehr selten. Es gibt nicht einmal Maler-Philosophen, obwohl 
immerhin »Dichter-Philosophen« leidlich anerkannt sind. Zudem ist das Bild 
theoretisch marginalisiert, wofür es erkenntnistheoretische und semiotische 
Gründe gibt, die nicht schlecht sind. Bilder sind berühmt und berüchtigt für ihre 
suggestive Macht einer Evidenzerzeugung, die mit den Begriffen auch die Vor-
teile des Begriffsdenkens suspendiert.1 
                                                             
1  Dieter Mersch und Martina Heßler haben die »Evidenz und Affirmität« von Bildern 

unter anderen Eigenschaften in deren »Nichtnegativität« und »Nichthypothetizität« 
(Heßler/Mersch (2009) S. 22f; vgl. auch Mersch (2006a) S. 413ff) ausgemacht, die 
deren Eignung als Medien der Wissenschaft manchmal attraktiv, vor allem aber in den 
Geisteswissenschaften fragwürdig machen. Im Fokus ihrer Analysen stehen freilich 
als Abbilder wahrgenommene Bilder, etwa »Wissenschaftsbilder« (vgl. ebd.). Eine 
weniger auf Sprache ausgerichtete Wahrnehmung würde Bilder nicht in den Dienst 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


156 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Das erste Verdikt gegenüber Bildern hat in der Philosophie Platon ausge-
sprochen. Im Staat werden Maler als »Nachbildner« bezeichnet, die sogar nur 
»Nachbildnerei der Erscheinung« und nicht »der Wahrheit« trieben,2 also »nur 
ein Spiel […] und kein Ernst«,3 ohne »Einsicht […] noch richtige Vorstellung 
[…] was Güte und Schlechtigkeit anlangt«.4 Diese Nachbildnerei ist durch und 
durch verderblich: »Selbst also schlecht, und mit schlechtem sich verbindend er-
zeugt die Nachbildnerei auch schlechtes.«5 

Die Schärfe dieses Urteils lässt eine undifferenzierte Eindeutigkeit vermuten, 
die im platonischen Text tatsächlich nicht gegeben ist. Im Kontext der oben zi-
tierten Bildkritik zeigt sich immerhin, dass sich Platons Urteil auf eine besondere 
Art von Bild bezieht: auf das »nachbildende« Abbild, das sich im Gegensatz 
zum Urbild konstituiert. Darauf verweist auch die Verwendung des Wortes 
»eidolon« (Bild), des Diminutivs von »eidos« (Idee).6 Wie Liebsch betont, 
schöpft Platon jedoch aus einem reichen begrifflichen Vokabular für »Bild«, das 
neben »eidolon« auch »eikon«, »mimema«, »phantasma«, »typos« umfasst.7 
Dabei ist die Semantik von »Bild« nicht ausdifferenziert und noch wenig entwi-
ckelt. Platon hat beispielsweise noch keinen Begriff für »Metapher«,8 obwohl er 
sprachliche Bilder durchaus kennt,9 und auch ästhetische Bilder sind bei ihm 
noch nicht auf den Begriff gekommen. Er betont im Anschluss an seine Kritik 
der nachbildenden Kunst fast resümierend, dass sein Verdikt der »Nachbildne-
rei« – primär spricht er über die Dichtung – weder pauschal ist noch absolut: 

 
»Dennoch sei ihr [der Dichtung; H.D.] gesagt, dass wir ja, wenn nur die der Lust dienende 
Dichtung und Nachbildnerei etwas anzuführen weiß, weshalb auch ihr ein Platz zukomme 

                                                                                                                                  
des »Diskurses« oder in die schiere Opposition der »Aisthesis« (vgl. Heßler/Mersch 
(2009) S. 29) dazu stellen, wie Heßler/Mersch betonen: »Bild und Logik, Denken und 
Visualität gelten nicht mehr als unvereinbare Gegensätze, sondern versucht wird 
vielmehr, ihren spezifischen Zusammenhang zu erkunden« (ebd. S. 8) Diese kurz zu-
sammengefasste Analyse von Bildlichkeit nimmt den weiteren Vorlauf der vorliegen-
den Arbeit vorweg, bis diese sich dem Diagramm zuwendet. 

2  Vgl. Rep. 597e-598b. 
3  Ebd. 602b. 
4  Ebd. 602a. 
5  Ebd. 603b. 
6  Vgl. Scholz (2004) S. 10f. 
7  Vgl. Liebsch (2012) S. 64. 
8  Erst Aristoteles hat die Metapher definiert; vgl. Weinrich (1980) S. 1180. 
9  Vgl. Scholz (2004) S. 11f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 157 

in einem wohlverwalteten Staate, sie mit Freuden aufnehmen würden, da wir es uns  
bewusst sind, wie auch wir von ihr angezogen werden. […] 
Denn es wäre ja unser eigner Vorteil, wenn sich zeigte, sie sei nicht nur angenehm son-
dern auch heilsam. […] 
So lange sie aber ihre Verteidigung nicht zu Stande bringt, wollen wir […] als sicher  
annehmen, dass man sich um diese Dichtkunst nicht ernsthaft bemühen dürfe, als ob sie 
selbst ernsthaft sei und die Wahrheit treffe.«10 

 
Die erhoffte Ehrenrettung scheint von Aristoteles durchgeführt zu werden, aller-
dings legt er dabei endgültig Bilder im Besonderen wie Kunstwerke insgesamt 
auf ihre Abbildfunktion fest. In der Poetik werden sie als »nachahmend«11 cha-
rakterisiert. Damit erfahren sie eine Festlegung und Verengung, die der Festle-
gung und Verengung der Nicht-Diskursivität sowie der neuen Dominanz der 
Diskursivität bei Aristoteles – wie sie in A.6 dargestellt wurde – entspricht. In-
nerhalb dieser Grenzen wird Bildern und Kunstwerken jedoch eine Hochachtung 
und Aufmerksamkeit entgegengebracht, wie sie bei Platon nicht zu finden ist. 
Ein prominentes Aristotelisches Konzept ist die Katharsis, die Reinigung von 
negativen Gefühlen durch deren Erregung, die einen positiven emotionalen Ef-
fekt der Kunst benennt. Zudem nobilitiert Aristoteles die Rezeption von Kunst-
werken, ob als rein sinnlichen Genuss oder als durch den sinnlichen Genuss an-
geregtes »Lernen«12 – eine Art Schließen.13 Noch größere Wertschätzung 
erfahren besondere, nämlich sprachliche Bilder, die Metaphern: »Es ist aber bei 
weitem das Wichtigste, dass man Metaphern zu finden weiß.«14 Die Fähigkeit, 
Metaphern zu finden, verbindet den Dichter sogar mit dem Philosophen, wie 
Aristoteles in der Rhetorik ausführt:  

 
»Man muss aber Metaphern bilden, wie schon vorher gesagt wurde, von verwandten aber 
auf den ersten Blick nicht offen zutage liegenden Dingen, wie es z.B. auch in der Philo-
sophie Charakteristikum eines richtig denkenden Menschen ist, das Ähnliche auch in weit 
auseinander liegenden Dingen zu erkennen.«15 

 

                                                             
10  Rep. 607c,d, 608a. 
11  Poet. 1447a. 
12  Ebd. 1448b. 
13  Vgl. ebd. 
14  Ebd. 1459a. 
15  Rhet. 1412a. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


158 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

In der folgenden Passage der Rhetorik zeigt sich die Kehrseite dieser Wertschät-
zung, wenn die Metapher als Hilfsmittel beschrieben wird, mit dem Plausibilität 
im Dienst von diskursiver Erkenntnis erreicht wird. Eine Täuschung wird einge-
sehen und durch eine richtige Erkenntnis ersetzt. Der Hörer sagt zu sich: »Wie 
richtig, doch befand ich mich im Irrtum. […] Auch die wohlformulierten Rätsel 
sind aus dem gleichen Grund angenehm; sie vermitteln nämlich ein Lernen und 
werden durch eine Metapher zum Ausdruck gebracht.«16 

Auf ein bloßes didaktisches Hilfsmittel reduziert, erscheint die epistemische 
Mächtigkeit von Kunstwerken vergleichsweise dürftig. Mag der Künstler dem 
Philosophen in der Fähigkeit gleichen, Ähnlichkeiten zu entdecken, so stehen 
diesem mit der Logik doch weit stärkere Mittel der Erkenntnis zu Gebote als es 
die Metapher ist oder das Abbild. Mag die Rezeption von Abbildungen eine Art 
Schließen sein, so ist es doch kein logisches Schließen, das die Wahrheit über 
einen Sachverhalt verbürgt. So beginnt im Begriffsdenken die Regel zu greifen, 
die später Thomas von Aquin formuliert: »Ex tropicis locutionibus non est 
assumenda argumentatio.« (Den tropischen Reden ist keine Beweisführung zu 
entnehmen.)17  

Während sprachliche Bilder nach Aristoteles immerhin in der blühenden 
Disziplin der Rhetorik – wenn auch abseits der epistemisch relevanten Diszipli-
nen – ihren Platz finden, spielen gemalte Bilder in der Philosophie eine maximal 
marginale Rolle. Schon Aristoteles widmet der Malerei nur wenige, eher andeu-
tende Bemerkungen. Der für das Verständnis von Bildern bedeutende Byzantini-
sche Bilderstreit ist wie andere Dispute um die Legitimität von Abbildungen we-
niger epistemologisch als religiös motiviert; und die Resultate solcher 
Kontroversen blieben vorrangig theologisch von Belang und gewannen keine 
epistemische Dignität. 

Mit der Distanzierung vom Begriffsdenken in der Moderne erfolgt eine Um-
gestaltung des Bildbegriffs. Während das Bild im Begriffsdenken auf die Rolle 
des Abbilds festgelegt und als Schmuck oder didaktisches Werkzeug wahrge-
nommen wurde und wird, gerät in der Distanzierung vom Begriffsdenken das äs-
thetische Bild in den Vordergrund. 1758 (gleichsam die Epochenschwelle um 

                                                             
16  Ebd. 
17  Zit. nach Weinrich (1980) S. 1180. Heßler/Mersch räumen ein, es gebe zwar »auch 

eine Tradition der Beschäftigung mit nicht-diskursiven Symbolformen« 
(Heßler/Mersch (2009) S. 9) sowie die Anerkennung der Macht von Bildern, was 
»Ikonophilien nicht weniger als Ikonoklasmen« bezeugen (vgl. ebd. S. 8). Die Haupt-
strömung der Philosophie ist jedoch eine andere: »Dennoch rangierte das Bild philo-
sophisch stets unterhalb von Diskurs und Sprache.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 159 

1800 einleitend) macht Baumgarten mit der Publikation des 2. Bandes seiner 
Aesthetica die von ihm begründete, eigenständige Disziplin bekannt, in der Sin-
neswahrnehmungen und Kunstwerken eine gemeinsame, eigenständige Erkennt-
nisart zugesprochen wird. Als niederes Erkenntnisvermögen ist das sinnliche  
Erkennen immer noch der höher eingestuften begrifflichen Erkenntnis unterge-
ordnet. Bei Kant wird diese Unterordnung schrittweise in Frage gestellt. War die 
Urteilskraft in der Kritik der reinen Vernunft immerhin schon die Schnittstelle 
zwischen den beiden Stämmen der Erkenntnis, den Sinnen und dem Verstand, so 
fungiert sie seit der Kritik der Urteilskraft auch als zentrale Schaltstelle zwischen 
Theorie und Praxis und etabliert sich als Zentrum der Transzendentalphilosophie 
überhaupt. In der Folge wird die ästhetische Distanzierung vom Begriffsdenken 
radikal vorangetrieben, was bisweilen sogar zu einer triumphalistischen Umkeh-
rung der bisherigen Rangordnung der Erkenntnisvermögen führt: Ästhetik, bis-
lang ein Nebenschauplatz des Erkennens, wird in Teilen des Sturm und Drang, 
der Romantik und schließlich im Ästhetizismus zu dessen Zentrum.  

 
 

2.  BOEHMS ICONIC TURN 
 

Das zunehmende Interesse am Bild hat Gottfried Boehm 1994 prominent als 
»iconic turn« bezeichnet.18 Die Wendung zum Ikonischen versteht er sowohl als 
Abwendung von der Abbildlichkeit19 als auch vom Begriffsdenken, in dessen 
Dienst Abbilder stehen. Er stellt diese Wendung (unter anderem) in die 
diskursivitätskritische Tradition von Romantik, Hermeneutik, Phänomenologie 
und in die überwindende Nachfolge des »linguistic turn«.20 Die Wendung zum 
Ikonischen ist nicht zuletzt eine Hinwendung zur Nicht-Diskursivität: 

 
»Bildsinn ist nicht-prädikativ, deshalb auch nicht auf die Ja/Nein-Logik von Aussage 
sätzen zurückzuführen. ›Wahr‹ oder ›falsch‹ sind Bilder nicht, wohl aber deutlich bzw. 
dunkel. Ihre Evidenz ist nicht die des Satzes. Eher sollte man von einer Logik der Intensi-
tät oder der Kräfte sprechen.«21  

 

                                                             
18  Vgl. Boehm (2007) S. 17. 
19  Vgl. Boehm (1994a) S. 16f. 
20  Vgl. ebd. S. 7ff und Boehm (2007) S. 43f. 
21  Boehm (2007) S. 211. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


160 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Indem sich das Ikonische der Diskursivität entzieht, öffnet es sich »dem Unbe-
stimmten, dem Potenziellen, Abwesenden oder Nichtigen«.22 Das »Mannigfalti-
ge, das Vieldeutige, Sinnliche und Mehrwertige«,23 die »produktive Vieldeutig-
keit«24 deutet Boehm nun nicht als Makel, sondern als Merkmal einer 
Bildlichkeit, die keine Abbildlichkeit ist. Um die »neue Rolle und Legitimität«25 
des Ikonischen zu beschreiben, verwendet er emphatische Begriffe wie »Zu-
wachs an Sein«,26 »Ereignis des Zeigens selbst«,27 »Energie«,28 »Macht, imstan-
de, unsere Zugänge zur Welt vorzuentwerfen und damit zu entscheiden, wie wir 
sie sehen, schließlich: was die Welt ›ist‹«,29»Überzeugungskraft, Suggestivität, 
Evidenz, Luzidität, Aura etc.«.30 Boehm bescheinigt damit dem Ikonischen einen 
eigenen31 »Überschuss«32 oder »Überhang«,33 mitunter anscheinend sogar über-
legenen Sinn im Gegensatz zum Logos der Sprache:  

 
»Jenseits der Sprache existieren gewaltige Räume von Sinn, ungeahnte Räume der 
Visualität, des Klanges, der Geste, der Mimik und der Bewegung. Sie benötigen keine 
Nachbesserung oder nachträgliche Rechtfertigung durch das Wort. Der Logos ist eben 
nicht nur die Prädikation, die Verbalität und die Sprache. Sein Umkreis ist bedeutend wei-
ter.«34 

 
Trotz emphatischer und beinahe triumphalistischer Abgrenzung des Ikonischen 
gegenüber der Sprachlichkeit verwahrt sich Boehm dagegen, Bildern eine  
»romantische Ursprünglichkeit«35 zuzuschreiben oder ihren vieldeutigen Sinn  
als Beliebigkeit misszuverstehen. Mit besonderer Vehemenz wendet er sich ge-
gen die »Bildeuphorie« der 1980er Jahre, die »fröhliches Endzeitbewusstsein« 

                                                             
22  Ebd. S. 47. 
23  Ebd. 
24  Boehm (1994a) S. 28; vgl. auch Boehm (2007) S. 46f. 
25  Boehm (1994a) S. 12. 
26  Ebd. S. 33. 
27  Boehm (2007) S. 32. 
28  Ebd. S. 211. 
29  Ebd. S. 14. 
30  Ebd. S. 16. 
31  Vgl. ebd. S. 208. 
32  Ebd. S. 49. 
33  Ebd. S. 52. 
34  Ebd. S. 53. 
35  Vgl. ebd. S. 15 und Boehm (1994b) S. 327. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 161 

zelebrierend das Ende der »Gutenberg-Galaxie« und den »Beginn eines ikoni-
schen Zeitalters« ausrief.36 Postmodernen »Simulationstheorien« wie Baudrillards 
»Agonie des Realen« bescheinigt er eine Verzeichnung des Bildes. Die Simula-
tion, auch wenn sie das Bild aus seiner Abbildfunktion befreien möchte, »über-
anstrengt« es »bis zur ikonoklastischen Aufhebung«.37 Damit endet die Bild-
euphorie dort, wo das zur Illusion perfektionierte Abbild endet, denn »denkt man 
diesen Gedanken zu Ende, stellt man überrascht fest, dass die vollendete 
Abbildlichkeit, d.h. der Illusionismus, mit der perfekten Ikonoklastik konver-
giert«.38 

 
Der ungezügelten Nicht-Diskursivität der Bilder begegnet Boehm mit Versu-
chen, einen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivität und Diskursivität zu schaf-
fen39 – ohne jedoch diese Versuche als grundsätzliche Infragestellung der Unter-
scheidung zwischen Sprache und Bild zu thematisieren. Nichts anderes als die 
Verschränkung von Nicht-Diskursivität und Diskursivität versucht beispielswei-
se der Begriff der »ikonischen Differenz«, mit dem Boehm das Merkmal des 
Ikonischen fasst. Sie meint den »Grundkontrast« zwischen »dem anschaulichen 
Ganzen und dem, was es an Einzelbestimmungen (der Farbe, der Form, der Fi-
gur etc.) beinhaltet«40 – mithin zwischen »Inhalt« und »Materie«41 beziehungs-
weise zwischen dem, was das Bild darstellt (und was sich diskursiv sagen lässt), 
und seiner materiellen Beschaffenheit, die darin nicht aufgeht.42  

Zum Ausdruck dieser Verschränkung verwendet Boehm eine begriffliche 
Strategie, die an Schleiermachers Retraktionen und vor allem an Derrida erin-
nert. Die ikonische Differenz ist »zugleich flach und tief, opak und transparent, 
materiell und völlig ungreifbar«:43 Die Wirkungsweise des Ikonischen wird be-
vorzugt als Paradox, Oxymoron oder Selbstreflexion beschrieben. Boehm spricht 
von der »Selbstreflexion des Bildes«,44 der »Implikation des Unsichtbaren im 

                                                             
36  Vgl. Boehm (1994a) S. 12 und 34f und Boehm (1994b) S. 325. 
37  Ebd. 
38  Boehm (1994b) S. 336. 
39  Vgl. auch Boehm (2007) S. 15. 
40  Boehm (1994a) S. 30. 
41  Vgl. Boehm (1994a) S. 33 – oder »Substrat aus Material« und immateriellem »Sinn«, 

vgl. Boehm (2007) S. 9. 
42  Vgl. Boehm (1994a) S. 30ff. 
43  Ebd. S. 35. 
44  Boehm (1994b) S. 338. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


162 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Sichtbaren«,45 der »Umwandlung des Faktischen ins Imaginäre«,46 der »Verbin-
dung von Transparenz und Opazität«,47 von »Negation und Hervorbringung«,48 
»Verhüllung und Enthüllung«,49 »produktivem Oszillieren«.50 Zudem versam-
melt er vergleichbare Begriffsfiguren anderer Bildtheoretiker und zitiert bei-
spielsweise Merleau-Pontys »leibhafte Überkreuzung der Blicke«,51 Polanyis 
»Integration von Inkompatiblem«52 und Husserls »›unmögliche‹ Synthese von 
Sichtbarem und Unsichtbarem, von thematisch identifizierbarem und unthema-
tischem Horizont«.53 Das Ikonische lässt sich also nicht rein diskursiv bestim-
men, sondern seine diskursiven Bestimmungen müssen irgendwie durchkreuzt 
werden. 

Um den Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität, den sol-
che Begriffskonstruktionen markieren, ist Boehm auch mit zahlreichen »dich-
ten«, phänomenologisch-hermeneutischen Bildbeschreibungen bemüht. Immer 
wieder wendet er sich Bildern beschreibend zu, um seine Annäherungen an die 
Frage nach dem Ikonischen zu realisieren und zu formulieren. Zwei besonders 
aufschlussreiche Beispiele sind Boehms beschreibende Analysen von René 
Magrittes »La condition humaine« und Robert Delaunays »La fenêtre simultanée 
sur la ville«. An beiden Gemälden soll sich die Wirkungsweise des ikonischen 
Kontrasts zeigen. 

 
»Magritte führt ihn ein mit Mitteln der Paradoxie. Die Leinwand steht so vor dem Fenster, 
dass sie selbst zum wirklichen Fenster wird, die dargestellte Realität ersten und zweiten 
Grades hebt sich wechselseitig auf, und leistet schließlich einem konventionellen Anblick 
Vorschub, in dem wir doch niemals zur Ruhe kommen. Delaunays Verfahren benutzt eine 
in der Moderne oft gebrauchte Zerlegung in Elemente, aus denen ein synchrones und 
poietisches Sehen eine virtuelle Realität entspringen lässt, die ihre Ausgangsbedingungen 
nie verleugnet.«54 

 

                                                             
45  Boehm (2007) S. 210. 
46  Ebd. S. 211. 
47  Boehm (1994b) S. 338. 
48  Ebd. S. 340. 
49  Ebd. S. 342. 
50  Boehm (1994a) S. 32. 
51  Ebd. S. 20. 
52  Ebd. S. 32. 
53  Boehm (2007) S. 210. 
54  Boehm (1994b) S. 335f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 163 

Boehm beschreibt hier zwei verschiedene Gestaltungsweisen der ikonischen 
Differenz, die den Gestaltungslösungen Kants und Wittgensteins, respektive 
Rortys frühem und späten Derrida analog sind. Delaunays Verfahren ist quasi 
transzendentalistisch: Seine kubistische Zersplitterung des Dargestellten macht 
die Bedingungen der Darstellung sichtbar. Magritte hingegen irritiert (wie der 
frühe Wittgenstein) mit einem Paradox und hebt ironisch (wie der spätere  
Derrida) den Unterschied zwischen Darstellung und Dargestelltem in einem 
Vexierbild auf. 

Was weder aus Boehms begrifflichen Umschreibungen noch aus seinen 
Bildbeschreibungen klar hervorgeht, ist, ob – oder unter welchen Umständen – 
der Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität im jeweiligen Bild 
oder im Bild überhaupt besonders stabil oder vielleicht besonders prekär ist. 
Boehm geht meistenteils einfach davon aus, dass das Ikonische einen »eigenen« 
Sinn und doch keinen Unsinn erzeugt, vieldeutig aber nicht beliebig ist. Als 
nicht hinterfragtes Mittel der Kontrolle dient ihm das Paradigma des künstlerisch 
gestalteten Bildes. 

Die Kriterien von Kunst lässt Boehm allerdings weitgehend offen. Er fasst 
schon die Grenze des Ikonischen prinzipiell weit: Bilder gehören »mit Musik, 
Mimus, Gebärden oder Tanz«55 zur »Sphäre des Nicht-Propositionalen«;56 selbst 
Bilder der Natur, selbst mentale, selbst sprachliche Bilder57 können Bild sein, als 
Bild wahrgenommen werden, die Funktion eines Bildes bewirken. Theoretisch 
könnte sich die ikonische Differenz also überall zeigen; praktisch wird sie von 
Boehm bevorzugt an künstlerisch gestalteten Bildern, insbesondere der moder-
nen Kunst aufgezeigt. Auch deren Spektrum ist breit, und Boehm weist darauf 
hin, dass sich gerade moderne Kunst durch einen ungeahnten Formenreichtum 
auszeichnet und dabei die Grenze der Kunst selbst infrage stellt. Immer wieder 
greift Boehm das Wort von der »Entgrenzung der Kunst« auf.58 Und doch stam-
men seine bevorzugten Beispiele, mögen sie auch Beuys oder Duchamps umfas-
sen, nicht von außerhalb des etablierten Kunstkanons.  

Selbst wenn Boehm bisweilen Wissenschaftsbilder59 oder Modelle und Sche-
mabilder60 untersucht, die an der Grenze der Kunst sowie im Grenzbereich zwi-
schen Begriff und Bild angesiedelt sind: Sein Impetus, das Bild im Gegensatz 

                                                             
55  Boehm (2007) S. 14; vgl. auch Derridas »erste Schrift«. 
56  Ebd. S. 15. 
57  Vgl. Boehm (1994a) S. 11. 
58  Vgl. Boehm (1994b) S. 326 und 332. 
59  Vgl. Boehm (2007) S. 94ff. 
60  Vgl. ebd. S. 114ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


164 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

zur Sprache zu verstehen, richtet sein Interesse zunächst und zumeist auf das 
»starke Bild«.61 In ihm wurde, wie Boehm behauptet, die ikonische Differenz 
»vom Künstler auf irgendeine Weise optimiert«,62 wobei der es verstanden habe 
»die ikonische Spannung kontrolliert aufzubauen und dem Betrachter sichtbar 
werden zu lassen«.63 Diese Fokussierung auf das Kunstwerk jedoch verschleiert, 
wie prekär die Trennung von ästhetischem Bild und Abbild sowie der Ausgleich 
zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität ist. Sie thematisiert nicht, dass 
das Oszillieren der ikonischen Differenz jederzeit zu erlöschen und ins Abbild-
hafte umzuschlagen droht (wenn auch umgekehrt der Funke des Oszillierens je-
derzeit aus dem Abbild geschlagen werden kann). 

Mit der Ausrichtung auf das sich von der Sprache abhebende Bild64 stellt 
sich Boehms ästhetische Bildbetrachtung in die Tradition der Hermeneutik und 
liefert sich deren Risiko aus, in den Schwerkraftbereich des Diskursiven zurück-
zufallen. Zwar betont Boehm verschiedentlich, nicht auf Philosophie oder theo-
retisches System zu zielen65 und lediglich »Phänomene mit Argumenten zu ver-
knüpfen«;66 doch sein Duktus hermeneutischer Abgeklärtheit, der Kunstbild von 
Abbild unterscheiden zu können vorgibt, riskiert mutwillig, von jenem »Schatten 
der Sprache« eingeholt zu werden, der das Ikonische seit jeher bedroht,67 und 
dessen Dimension des Nicht-Diskursiven preiszugeben. Wo die Kontrolle des 
Ausgleichs zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität so wünschenswert 
wie möglich scheint, und sich dabei nicht selbst aufs Spiel setzt, da macht sich 
das Beharrungsvermögen des Begriffsdenkens unhinterfragt geltend. 

 
 

                                                             
61  Vgl. Boehm (1994a) S. 35. 
62  Ebd. S. 30; vgl. auch ebd. S. 29. 
63  Ebd. S. 35. 
64  Boehm gibt zu, sich vor allem mit der »Struktur des Bildes« und der »Logik des  

Zeigens« zu beschäftigen. »Andere damit engstens verbundene Fragen, wie die Dis-
positive des betrachtenden Auges oder gesellschaftliche Kontexte, kommen nur mit-
telbar zur Geltung.« (Boehm (2007) S. 18) Diese Einschränkung bezieht sich zwar nur 
auf den Sammelband Wie Bilder Sinn erzeugen, sie kann aber durchaus für Boehms 
ikonische Forschung insgesamt stehen. 

65  Vgl. Boehm (2007) S. 16. 
66  Ebd. 
67  Vgl. ebd. S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 165 

3.  DAS ÄSTHETISCHE UND DAS DIAGRAMM   
 IN GOODMANS SEMIOTIK 

 
Nelson Goodmans semiotischer Ansatz ist weniger stark auf den Kontrast zwi-
schen Diskursivität und Nicht-Diskursivität ausgerichtet und beschäftigt sich 
eingehender mit der Frage, was Kunst sei. Goodman entwirft eine allgemeine 
Semiotik, die sich nicht auf sprachliche Symbole im engeren Sinn beschränkt. 
Mit ihr zeigt sich, dass Wissenschaft nicht nur in einer einzigen Sprache, der 
Diskursivität, spricht; sondern die mannigfaltigen »Sprachen der Kunst« – so ein 
titelgebender Terminus Goodmans – gehen als »Weisen der Welterzeugung« – 
so ein weiterer Titel – nahtlos in das über, was Wissenschaft tut. 

Passenderweise wählt Goodman das Problem der Repräsentation als Aus-
gangspunkt,68 also die problematische Beziehung zwischen Urbild und Abbild 
und damit auch zwischen Nicht-Diskursivität und Diskursivität. Dabei stellt er 
einem naiven Realismus einen analytisch disziplinierten Nominalismus entge-
gen. Symbole – so könnte seine These wiedergegeben werden – lassen sich 
ebenso wenig auf die Rolle von Repräsentanten reduzieren wie Bilder oder sogar 
Kunstwerke auf ihre mimetische Funktion. Hier liegt Goodmans Fokus: Tatsäch-
lich können Symbole, Bilder beziehungsweise Kunstwerke repräsentieren; aller-
dings tun sie das auf sehr unterschiedliche, sozusagen pluralistische Weise, wenn 
überhaupt. Es gilt zu differenzieren. 

Goodman entwickelt sein semiotisches Differenzierungsvokabular in ständi-
ger und kenntnisreicher Auseinandersetzung mit überwiegend zeitgenössischer 
Kunst. Es hat inzwischen zu Recht fast kanonischen Charakter. Besonders fol-
genreich war Goodmans Absage an die Übermächtigkeit des Begriffs der Reprä-
sentation. Er subsumiert ihn in einem ersten Schritt unter den Begriff der »Deno-
tation«69 und setzt diesem im nächsten Schritt den Begriff der »Exemplifikation« 
entgegen. Denotation ließe sich in der Begrifflichkeit der vorliegenden Arbeit als 
»Abbildfunktion« verstehen, Exemplifikation als »Urbildfunktion«. Die erste 
verläuft vom Zeichen zurück zum Urbild, dessen Stellvertreter oder Kopie (oder 
eben »Abbild«) es ist, indem es von ihm denotiert wird; die zweite bezieht sich – 
wie bei einer Probe oder einem Muster – vom Zeichen gewissermaßen voraus 
auf etwas, das es denotieren kann oder soll (oder dessen »Urbild« es wäre). Die 
inverse Relation zwischen beiden nennt Goodman auch »Richtungswechsel«.70 

                                                             
68  Vgl. SdK S. 15. 
69  Vgl. ebd. S. 50. 
70  Vgl. ebd. S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


166 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Oliver Scholz hat darauf hingewiesen, dass es sich bei der Exemplifikation 
»nicht einfach um die Umkehrung der Denotationsrelation« handelt,71 sondern 
um einen Sonderfall der Umkehrung (eine »Subrelation der Konversen der De-
notation«).72 Exemplifikation ist nämlich »eine sehr selektive Funktion: Aus den 
vielen Prädikaten, die ein Gegenstand instantiiert, werden einige wenige umge-
bungs- und interessenabhängig herausgehoben«.73 Ein Sonderfall dieses Sonder-
falls wiederum ist die metaphorische Exemplifikation, die Abstraktes wie Stim-
mungen exemplifiziert und von Goodman auch als »Ausdruck« bezeichnet 
wird.74 Nicht nur, dass sie nicht denotiert; mit ihr wird auch die Grenze zwischen 
Zeichen und Bezeichnetem – wie das bei Metaphern eben geschieht – überschrit-
ten oder in Frage gestellt. Insofern ist die metaphorische Exemplifikation nicht 
nur eine sehr spezielle, sondern auch eine besonders unscharfe75 und schwer zu 
kontrollierende Weise der Bezugnahme,76 die dem Rezipienten (und seiner vor-
handenen oder fehlenden Kompetenz) besonders viel Spielraum lässt. Als weite-
ren Sonderfall einer Exemplifikation lässt sich die Anspielung verstehen: Sie be-
steht aus der Kombination mit wörtlichen und metaphorischen Denotationen, 
und weist insofern einen besonderen Komplexitätsgrad auf.77 Zeichenfunktionen 
– so wäre eine für die Gestaltung von Philosophie entscheidende Schlussfolge-
rung daraus – sind nicht gleichwertig, was Deutungsspielraum und Kompetenz 
des Nutzers betrifft.78 Hierin liegt eine semiotische Erklärung dafür, warum eini-
ge Zeichen leichter, andere schwerer zu verstehen sind, warum schwierig oder 

                                                             
71  Vgl. Scholz (2004) S. 183. 
72  Vgl. ebd. 
73  Vgl. ebd., vgl. auch WdW S. 83ff. 
74  Vgl. SdK S. 88ff. 
75  Vgl. ebd. S. 82f. 
76  Vgl. ebd. S. 96. 
77  Vgl. Scholz (2004) S. 186. 
78  Mehrstufig aufgebaute Bildsemiotiken, die auf jeder Stufe eine höhere Nutzer-

kompetenz vorsehen, entwerfen zum Beispiel Scholz (2004) S. 169ff und Posner 
(2004) S. 33ff. Scholz nennt seine Kompetenz-Stufen: 1. Perzeptuelles Verstehen,  
2. Plastisches Verstehen, 3. Etwas als Zeichen verstehen, 4. Etwas als bildliches  
Zeichen verstehen, 5. Verstehen des Bildinhalts, 6. Verstehen des denotativen Sach-
bezugs, 7. Verstehen nicht-denotativer Bezüge: Exemplifikation und Ausdruck,  
8. Modales Verstehen: Erfassen der kommunikativen Rolle des Bildes, 9. Verstehen 
des indirekt Mitgeteilten. Posner spricht sehr ähnlich von 1. perzeptueller Kompetenz, 
2. plastischer, 3. signitiver, 4. syntaktischer, 5. piktoraler, 6. referenzieller, 7. exempli-
fikationaler, 8. funktionaler, 9. pragmatischer, 10. modaler Kompetenz. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 167 

unmöglich zu erklären ist, was höherstufige Zeichenfunktionen (wie eine Andeu-
tung oder ein Witz) bezeichnen, und warum sich die Effekte und Nutzungs-
weisen höherstufiger Zeichenfunktionen nicht festlegen, sondern höchstens  
nahelegen lassen. 

Wenn Goodman die Effekte und Nutzungen von Exemplifikation beschreibt, 
ruft er oft die voraussetzungsvollen Topoi ästhetischer Wirkung auf. Beispiels-
weise klingt deutlich das »freie Spiel der Erkenntniskräfte« und die ruhelose  
Tätigkeit der Urteilskraft an, wenn er hervorhebt, dass »stets eine Suche ohne 
Ende vonnöten [ist], um das genau bestimmen zu können, was exemplifiziert 
wird oder zum Ausdruck gebracht wird«.79 An anderer Stelle erklärt er das der 
Kunst zugerechnete Gefühl von »Unmittelbarkeit« zu einem Effekt von Exem-
plifikation.80 Oder er stellt die für Kunst typische Umkehrung der Hierarchie von 
Form und Inhalt als Werk der Exemplifikation dar: »Was ein Portrait oder ein 
Roman ausdrückt oder exemplifiziert, reorganisiert eine Welt oft drastischer als 
das, was das Werk buchstäblich oder figurativ sagt oder abbildet; und manchmal 
dient das Sujet bloß als Vehikel für das Ausgedrückte oder Exemplifizierte.«81 
Gelegentlich weist er darauf hin, dass der der Kunst zugeschriebene Zug von 
Selbstreflexivität – beziehungsweise das Verweisen auf die eigene Gestaltung, 
Materialität oder Medialität – nichts anderes als die Bezugnahme der Exemplifi-
kation meint.82 Diese Deutung findet sich emphatisch in der Diagrammatik von 
Matthias Bauer und Christoph Ernst, die sich auf Eco beziehen und Iser zitieren: 
»Wie die anderen Versionen von Welt, so ist auch das Kunstwerk nur eine  
solche; doch es zielt nicht – wie die übrigen – auf eine bestimmte Praxis, ohne  
dadurch schon weniger pragmatisch als die anderen zu sein. Seine Pragmatik ist, 
die Operationen zu exemplifizieren, durch die Welten gemacht werden.«83 

Tatsächlich spielt die Exemplifikation für Goodman ästhetisch eine besonde-
re Rolle. Sie erklärt nicht einfach nur die Symbolisierungsart der (urbildlichen) 
Probe im Gegensatz zum Abbild. Sie ist vielmehr dazu geeignet, eine Frage zu 
beantworten, die von der Ästhetik und insbesondere angesichts moderner Kunst 
mit Dringlichkeit gestellt wird. 

 
»Die Frage ›Was ist Kunst?‹ […] spitzt sich zu im Fall des objet trouvé – wenn ein auf der 
Straße aufgelesener Stein in einem Museum ausgestellt wird –, und sie wird noch weiter 

                                                             
79  SdK S. 221f, vgl. auch ebd. S. 218. 
80  Vgl. ebd. S. 233. 
81  WdW S. 131f. 
82  Vgl. ebd. S. 86f, SdK S. 239; vgl. auch Scholz (2004) S. 185f. 
83  Zit. nach Bauer/Ernst (2010) S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


168 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

verschärft durch die Werbung für sogenannte Environment- und Konzeptkunst. Ist der 
verbogene Automobilkotflügel in einer Kunstgalerie ein Kunstwerk? Wie steht es mit  
etwas, das nicht einmal ein Objekt ist und auch nicht in einer Galerie oder in einem Muse-
um ausgestellt wird – zum Beispiel dem Ausgraben und Wiederauffüllen eines Lochs im 
Central Park, wie es von Oldenburg vorgeschrieben wurde?«84 

 
Goodmans Antwort lautet: In Kunst können ganz verschiedene Symbolisie-
rungsarten wirksam sein. Kunst muss nicht darstellen, um symbolisch Bezüge 
herzustellen. Kunst kann auch metaphorisch exemplifizieren (und tatsächlich tut 
sie das sehr oft). Und sogar Kunst, die weder Darstellung ist noch Ausdruck hat 
– Goodman nennt sie »puristische Kunst« – stellt immer noch symbolische Be-
züge her: nämlich indem sie (nicht-metaphorisch) exemplifiziert.85 

Die Exemplifikation konstituiert einen ästhetisch relevanten Symbolprozess 
und ist insofern ein »Symptom« des Ästhetischen. Wenn Goodman sich dem 
»Ästhetischen« anhand von semiotischen Symptomen nähert, verweigert er sich 
dem »mehrfach misslungene[n] Versuch« und »einfallslosen Ansatz«,86 »Kunst« 
anhand von Kriterien oder gar mit einem Einheitskriterium zu definieren. Mit 
seinem neuen Ansatz hingegen lässt sich Kunst zwar von Wissenschaft trennen, 
allerdings nicht umstandslos oder endgültig, und genau darauf kommt es Good-
man an. Statt der Frage »Was ist Kunst?« lasse sich allenfalls die Frage »Wann 
ist Kunst?« beantworten – und zwar dergestalt, dass sie bestimmte semiotische 
Symptome, wie zum Beispiel die Exemplifikation, aufweisen müsse. 

Was nach Goodmans semiotischem Eingriff vom Unterschied zwischen 
Kunst und Wissenschaft übrigbleibt, ist »eher ein Unterschied in der Dominanz 
bestimmter spezifischer Charakteristika von Symbolen«.87 An dem einen Pol des 
nunmehr stark verbreiterten Spektrums sind mit den Symptomen des Ästheti-
schen diejenigen Zeichensysteme angesiedelt, die zum Suchen und Entdecken – 
oder: zur Nicht-Diskursivität – tauglich sind und zu einer ebensolchen Haltung 
verleiten. Sie sind mit einer Haltung der Ruhelosigkeit und Erprobung verbun-
den,88 erwecken den Eindruck von Unsagbarkeit,89 lenken – wie schon die 
Exemplifikation – die Aufmerksamkeit vom Bezugsobjekt auf das Symbol 

                                                             
84  WdW S. 86f. 
85  Vgl. ebd. S. 86. 
86  SdK S. 232. 
87  Ebd. S. 243. 
88  Vgl. SdK S. 223. 
89  Vgl. ebd. S. 233. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 169 

selbst90 und rufen die traditionellen Konnotationen von Kunst auf: Gefühl, Ein-
gebung, Unmittelbarkeit, Schönheit.91 Am anderen Pol sind mit den »Erken-
nungszeichen für das Nichtästhetische« jene Zeichensysteme angesiedelt, die 
eher nach Abschluss von Erkundungsphasen, wenn Ergebnisse formuliert wer-
den müssen,92 nützlich sind und zu diesem Gestus – der Diskursivität – verleiten. 
Neben den denotierenden befinden sich hier die artikulierten Zeichensysteme. 
Mit anderen Worten: Neben Denotation ist Artikuliertheit ein weiteres Symptom 
des Nichtästhetischen – während neben Exemplifikation Dichte ein weiteres 
Symptom des Ästhetischen ist.93 

Dichte und Artikuliertheit sind ein Gegensatzpaar, das sich auf den zwei 
Ebenen der Semantik und der Syntax konstituiert. Semantische Dichte meint, 
dass sich nicht einzelne Bedeutungseinheiten voneinander abgrenzen lassen, 
während semantische Artikuliertheit die Identifizierbarkeit von Bedeutungsein-
heiten bedeutet.94 Syntaktische Dichte beschreibt die Unmöglichkeit, Elemente 
des Aufbaus voneinander abzugrenzen, während syntaktische Artikuliertheit sich 
auf ein bestimmtes Arsenal von Elementen bezieht, aus denen sich der Aufbau 
zusammensetzt. 

Mit diesem – hier nur ansatzweise wiedergegebenen – semiotischen Raster 
lässt sich präzise und differenziert die Abneigung des Begriffsdenkens gegen das 
Bild und seine Vorliebe für den Begriff erklären (und diese semiotische Erklä-
rung passt zur Erklärung der Konstituierung des Begriffsdenkens aus der Schrift, 
vgl. A.5-9): Die Marginalisierung von Bildern – im semiotisch präzisen Sinne 
von »pikturalen Systemen« beziehungsweise »Skizzen« – lässt sich auf deren 
Dichte zurückführen. Bilder eignen sich aufgrund ihrer Dichte nicht zur Proposi-
tion, noch auch zur Kontradiktion und schon gar nicht zur logischen Verknüp-
fung von Sätzen. Sie sind eher ein Mittel des Suchens als des Findens: »Wo es 
Dichte in Symbolsystemen gibt, da ist Vertrautheit niemals vollkommen und 

                                                             
90  Vgl. S. WdW 89f, SdK S. 239. 
91  Vgl. SdK S. 243. 
92  Vgl. ebd. S. 155. 
93  Vgl. ebd. S. 234. 
94  In diesem Absatz wird besonders deutlich, dass ich Goodmans Terminologie gelegent-

lich durch allgemeiner verständliche Begriffe ersetze. Schließlich geht es hier nicht 
darum, Goodman bis in jedes Detail wiederzugeben, sondern darum, die Bezüge deut-
lich zu machen, in die ich ihn stelle – was ich freilich mit dem Anspruch verbinde, 
Goodman nicht zu verfälschen. Eine Definition der Symptome des Ästhetischen in 
Goodmans eigener Terminologie findet sich in SdK S. 232ff und noch besser in WdW 
S. 88f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


170 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

endgültig; ein weiteres Hinschauen kann stets entscheidende neue Subtilitäten 
aufdecken.«95 Bilder lassen sich dieses Moment des Suchens und Öffnens nicht 
nehmen: Es ist gerade ihre Dichte, worin sich »Skizzen« von begrifflichen Auf-
zeichnungen, von »Skripten« oder »Partituren« unterscheiden.96 Das Begriffs-
denken hat also allen semiotischen Grund, Wissen bevorzugt in Begriffen zu 
konservieren und Bilder abzuwerten. 

Bilder (»Skizzen«) unterscheiden sich jedoch nur auf syntaktischer Ebene 
immer durch Dichte von begrifflichen Aufzeichnungen.97 Auf semantischer 
Ebene sind »natürliche Sprachen«, die in Form von »Skripten« aufgezeichnet 
werden, nämlich selbst dicht. Das gilt nicht für »notationale Sprachen«, die in 
Form von Notationen aufgezeichnet werden. Sie – beispielsweise die Formen-
sprache der Geometrie oder des logischen Syllogismus – sind (wie auch Partitu-
ren) sogar semantisch differenziert. Diese Arten von begrifflicher Aufzeichnung 
sind also weder auf syntaktischer noch auf semantischer Ebene dicht. Wenn sie 
damit auch Vorbildcharakter im Sinne des Begriffsdenkens haben: Wissenschaft 
bedient sich in den meisten Fällen einer natürlichen Sprache. Das Begriffsden-
ken versucht allerdings, deren semantische Dichte durch die Forderung von Ein-
deutigkeit und Kohärenz zu disziplinieren und damit Notationen anzunähern. 
Das ist der semiotisch formulierte Grund, weswegen ihm Metaphern (also 
sprachliche Bilder) als anrüchig oder irrelevant gelten und diskreditiert werden, 
wo sie nicht zu übersehen sind. 

Wenn Goodmans Semiotik das Begriffsdenken gut erklären kann, löst sie 
doch dessen zentralen Gegensatz von (nicht-diskursivem) Bild und (diskursi-
vem) Begriff auf, indem sie seine Dominanz in einer Vielfalt semiotischer Funk-
tionen zum Verschwinden bringt. Der Gegensatz von Nicht-Diskursivität und 
Diskursivität scheint sich eher in Goodmans Gegenüberstellung von Ästheti-
schem und Nicht-Ästhetischem durchzuhalten. 

Das diskursive Wissen des Begriffsdenkens weist nämlich möglichst viele 
Symptome des Nichtästhetischen auf. Pikturale Systeme hingegen weisen immer 
schon zwei der in Sprachen der Kunst aufgestellten vier Symptome des Ästheti-
schen auf und bringen so gewissermaßen eine natürliche Affinität zum Ästheti-
schen mit – was sie aus Sicht des Begriffsdenkens untauglich zur Wissenschaft 
macht. Bilder und Kunst stehen also schon aufgrund ihrer semiotischen Eigen-
schaften dem Wissensbegriff des Begriffsdenkens entgegen. 

                                                             
95  SdK S. 239. 
96  Vgl. ebd. S. 232. 
97  Vgl. ebd. S. 157. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 171 

Wie oben betont, distanziert sich Goodman vom Begriffsdenken nun nicht, 
indem er dieses Entgegenstehen mit ästhetizistischem Triumphalismus hervor-
hebt, sondern indem er auf die Durchlässigkeit zwischen Kunst und Wissen-
schaft verweist. (Statt wie Boehm einen Gegensatz zu konstruieren versucht er 
eher, einen Ausgleich zu schaffen.) Kunst weist nicht Kriterien, sondern nur 
Symptome auf, Symptome, die je nach Kontext demselben Objekt zu- oder ab-
gesprochen werden. 

 
»Der Stein ist normalerweise kein Kunstwerk, während er auf der Straße liegt, aber er 
kann eines sein, wenn er in einem Kunstmuseum ausgestellt wird. Auf der Straße erfüllt er 
gewöhnlich keine Symbolfunktion. […] Andererseits kann ein Gemälde von Rembrandt 
aufhören, als Kunstwerk zu fungieren, wenn es als Ersatz für eine zerbrochene Fenster-
scheibe oder als Decke gebraucht wird. […] Dinge fungieren nur dann als Kunstwerke, 
wenn ihre Symbolfunktion gewisse Merkmale aufweist. Unser Stein in einem 
Geologiemuseum übernimmt eine Symbolfunktion, er steht nämlich als Beispiel für die 
Gesteine eines bestimmten Erdzeitalters, einer bestimmten Herkunft oder Zusammen-
setzung, aber er fungiert nicht als Kunstwerk.«98 

 
Goodman wiegt sich allerdings oft, ähnlich wie Boehm, in der trügerischen  
Sicherheit, ein unkontrolliertes Zusammenfließen von Kunst und Wissenschaft 
vermeiden zu können. Immerhin zeigt er sich an zahlreichen Stellen sehr  
bewusst, dass er idealtypisch argumentiert und Übergänge, Problemzonen, Unsi-
cherheiten ausblendet. Darauf, dass hier eine Lücke zu schließen wäre, ist re-
gelmäßig angesprochen worden, nicht zuletzt von Oliver Scholz. Scholz geht mit 
Goodman davon aus, dass die Gemeinsamkeit von Bildern darin besteht, dass sie 
zu einem Zeichensystem mit bestimmten semiotischen Merkmalen gehören.  
Allerdings lässt sich nicht einfach anhand der Eigenschaften eines Objekts allein 
bestimmen, zu welchem Zeichensystem es gehört, weil nicht ausgemacht ist, 
welche Eigenschaften als relevant zu gelten haben. Je nachdem, welche Eigen-
schaften für relevant gehalten werden, kann ein Objekt auf verschiedenste Weise 
benutzt, oder semiotisch gesprochen: als Symbol verschiedenster Art verwendet 
werden. Deshalb kann ein Objekt auch ganz unterschiedlichen Symbolsystemen 
zugeordnet werden. »Ob, wie und was ein Gebilde darstellt, hängt zumindest 
teilweise davon ab, wie Menschen mit ihm umgehen. Zu selten wird dieser 
Sachverhalt in philosophischen Bildtheorien gewürdigt.«99 Scholz zieht daraus 

                                                             
98  WdW S. 87.  
99  Scholz (2004) S. 139, vgl. auch ebd. S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


172 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

die Konsequenz, in Richtung einer »Gebrauchstheorie der Bilder« weiterzuar-
beiten.100 
 
Tatsächlich scheint Goodmans allgemeine Semiotik genau darauf, auf eine Bild-
pragmatik oder sogar auf eine allgemeine Symbolpragmatik, hinauszulaufen, 
aber auch davor zurückzuschrecken. Wie bei Boehm bleiben nämlich die Fälle 
des Zweifels und des Konflikts ausgeblendet.101 So bleibt unterbelichtet, dass ein 
Objekt im selben Kontext von verschiedenen Personen unterschiedlich verstan-
den und genutzt, und sogar von derselben Person im selben Kontext zu verschie-
denen Zeiten unter verschiedenen Aspekten gesehen werden kann oder dass diese 
Person zu einem Zeitpunkt in ihrem Urteil hin- und hergerissen sein kann. Unter-
belichtet bleibt, dass ein Objekt nicht nur einen paradigmatischen Kontext haben 
kann, sondern besonders versatil gebraucht werden kann. Und unterbelichtet 
bleibt schließlich, dass ein Objekt absichtsvoll so vielseitig gestaltet sein kann. 

Anschaulich wird diese Einseitigkeit an Goodmans Umgang mit dem Dia-
gramm. Das Diagramm scheint ein mustergültiges Anschauungsobjekt von 
Goodmans These zu sein, dass Kunst und Wissenschaft ineinander übergehen. 
Dennoch untersucht er es eher beiläufig und wenig ausführlich. Vielleicht hat 
das seinen Grund: denn es legt bloß, wie hilflos die semiotische Rasterung und 
die Symptome des Ästhetischen allein sein können – und damit, wie vergeblich 
der Versuch ist, den Ausgleich von Kunst und Wissenschaft kontrollieren zu 
wollen. Mit seinem Ansatz bleibt Goodman gleichwohl (und gerade deswegen) 
ein wichtiger Gewährsmann der Diagrammatik. 

Gleich bei seiner ersten Erwähnung in Sprachen der Kunst würdigt Good-
man das Diagramm in seiner ganzen symbolischen (beziehungsweise formalen) 
Hybridität wie auch seiner pragmatischen Unterbestimmtheit:  

 
»Einige [Diagramme], maßstabsgerechte Zeichnungen für Maschinen etwa, sind in der Tat 
analog, einige andere dagegen, Diagramme von Kohlenhydraten etwa, sind digital; und 
wieder andere, gewöhnliche Straßenkarten etwa, sind gemischt. Die bloße Anwesenheit 
oder Abwesenheit von Buchstaben oder Zahlen macht den Unterschied nicht aus. Bei  
einem Diagramm kommt es […] darauf an, wie wir es lesen.«102 

 
In dieser Eigenart von Diagrammen liegt eine besondere Qualität, die Goodman 
allerdings nicht würdigt. Jedes Objekt kann prinzipiell immer ganz verschiedenen 

                                                             
100  Vgl. ebd. S. 137. 
101  Vgl. WdW S. 90f. 
102  SdK S. 163. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITÄT | 173 

Symbolsystemen zugeordnet werden, wie oben anhand von Kotflügel, Stein, 
Rembrandt gezeigt wurde. In den meisten Fällen gibt es jedoch einen paradigma-
tischen Kontext, in dem ein Objekt auftritt, einen paradigmatischen Gebrauch, 
dem es unterworfen wird, und insofern ein paradigmatisches Zeichensystem, 
dem es zugeordnet wird. Der Kotflügel etwa ist paradigmatisch ein Teil der  
Automobilkarosserie, der gelegentlich zu Schaden kommt und repariert oder 
ausgetauscht werden muss. Freilich gibt es den Ausnahmefall eines Kotflügels 
im Museum: Hier wird er gewöhnlich als Kunst verstanden werden. Ein Stein ist 
paradigmatisch ein Objekt aus dem »Natur« genannten Kontext, der gewöhnlich 
nicht symbolisch verstanden wird. Freilich gibt es Steine in einer großen Zahl 
anderer Kontexte: etwa in Kunst- oder Naturkundemuseen. Hier wird der Stein 
als Kunst oder als geologisches Exponat verstanden. Ein Gemälde von Rem-
brandt hängt gewöhnlich im Museum, freilich kann es anders verwendet, zum 
Beispiel als Baumaterial eingesetzt werden.  

Was aber ist der paradigmatische Kontext eines Diagramms, wenn es schon 
keine paradigmatische Gestalt des Diagramms gibt? Es kann beispielsweise Ma-
schinenzeichnung sein, chemische Formel, Karte, Infografik, Tortendiagramm 
oder Graph. Wie Goodman – bezeichnenderweise an verschiedenen Stellen von 
Sprachen der Kunst – schreibt, kann ein Diagramm als Modell gestaltet sein und 
ist dann denotativ;103 es kann, in Gestalt eines Bauplans, »als digitales Diagramm 
und als Partitur« verstanden werden;104 ein »rein graphisches Diagramm«105 wie-
derum wird als eine Art schematisches Bild verstanden werden und gehört damit 
zu den »syntaktisch dichten Systemen«.106  

Selbst ein und dasselbe Diagramm – beispielsweise das Pentagramm – lässt 
sich nicht einem bestimmten paradigmatischen Kontext zuordnen. Es kann als 
geometrische Zeichnung mathematische Sätze demonstrieren, als Ornament eine 
dekorative Funktion einnehmen oder als heraldisches Emblem (»Drudenfuß«) 
bestimmte oder weniger bestimmte Assoziationen hervorrufen. Bei Goodman 
findet sich das Beispiel der »schwarzen Schlangenlinien auf weißem Hinter-
grund«.107 Dabei kann es sich um den Ausschnitt eines Elektrokardiogramms  
wie auch um ein Detail aus einer Zeichnung des Fudschijama von Hokusai han-
deln. Dasselbe graphische Element wird also einmal einem Bild, einmal einem 

                                                             
103  Vgl. ebd. S. 165. 
104  Vgl. ebd. S. 205. 
105  Ebd. S. 212. 
106  Vgl. ebd. S. 212f. 
107  Ebd. S. 212. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


174 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Diagramm zugeordnet. Der Unterschied, so sieht es auch Goodman, liegt in der 
Sichtweise, die vom Gebrauch bestimmt ist:  

 
»Die einzig relevanten Merkmale des Diagramms sind die Ordinate und Abszisse von je-
dem der Punkte, durch die die Mitte der Linie hindurchgeht. Die Dicke der Linie, ihre 
Farbe und Intensität, die absolute Größe des Diagramms etc. spielen keine Rolle […]. Für 
die Skizze trifft dies nicht zu. Jede Verdickung oder Verdünnung der Linie, ihre Farbe, ihr 
Kontrast mit dem Hintergrund, ihre Größe, sogar die Eigenschaften des Papiers – nichts 
von all dem wird ausgeschlossen, nichts kann ignoriert werden.«108 

 
Goodman benennt nun diesen Unterschied des Gebrauchs in seinem semioti-
schen Vokabular als relative syntaktische Dichte (der Skizze) und relative syn-
taktische Abschwächung (des graphischen Diagramms). Eine Grafik gilt dann 
als Diagramm – so könnte man sagen –, wenn von ihren ästhetischen Qualitäten 
abgesehen wird, wenn sie abstrakt und schematisch verstanden wird.  

Die formale Hybridität der Schlangenlinie, die dem Betrachter in besonde-
rem Maße erlaubt, sie durch ihren Gebrauch bestimmen zu lassen, scheint bei 
Goodman dadurch berücksichtigt zu werden, dass Fülle und Abschwächung als 
relativ bezeichnet wird, als »eine Frage des Grades«.109 Goodman geht aller-
dings nicht so weit, die Schlangenlinie im Vergleich zu Kotflügel, Stein oder 
Gemälde als formal besonders hybrid zu würdigen, und auch nicht als besonders 
von ihrem Gebrauch, ihrer Anwendung oder Aneignung bestimmbar. Der Son-
derfall des Kotflügels, der auch anders gebraucht werden kann, ist bei der 
Schlangenlinie die Regel: Sie wird immer »anders« gebraucht, weil sie nicht 
»eigentlich« gebraucht werden kann. Die Schlangenlinie macht besonders deut-
lich, dass eine Semiotik ohne pragmatische oder phänomenologische Züge hilf-
los ist. Umgekehrt: Weil Goodman primär Semiotik betreibt, kann bei ihm das 
Diagramm nicht im Mittelpunkt stehen; er kann es nicht ausreichend würdigen. 

 

                                                             
108  Ebd. S. 212f. 
109  Ebd. S. 213. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

II.  Das Diagramm und die Kontrolle   
 seiner Hybridität 

 
 
 

4.  DIE ENTWICKLUNG VOM PÄDAGOGISCHEN   
 ZUM HEURISTISCH-EPISTEMISCHEN DIAGRAMM 

 
Wenn von Diagrammen die Rede ist, dann beinahe immer von ihrer Hybridität 
oder wegen ihrer Hybridität – unabhängig davon, ob der Terminus »hybrid« ge-
braucht wird oder nicht. Diese Hybridität manifestiert sich in verschiedenen, 
miteinander korrespondierenden Aspekten und zeitigt verschiedene Effekte. In 
der Analyse der Texte Goodmans wurde bereits deutlich, dass die Vielgestaltig-
keit, also die formale Hybridität von Diagrammen ihre pragmatische Unterbe-
stimmtheit bedingt. Diagramme gelten nicht zufällig als besonders durch ihren 
Gebrauch bestimmt und besonders für den (temporären) Gebrauch bestimmt. 

Die Hybridität von Diagrammen besteht aber nicht nur in formaler,1 sondern 
nicht zuletzt in epistemischer Beziehung: Diagramme besetzen notorisch episte-
mische Schnittstellen – beispielsweise zwischen Erscheinungen und Ideen oder 
zwischen Anschauung und Verstand. Die Korrespondenz zwischen formaler und 
epistemischer Hybridität ist ein in der philosophischen Forschungsliteratur gar 
nicht, außerhalb ihrer kaum beachteter und nur teilweise untersuchter Zusam-
menhang, dem sich die vorliegende Arbeit nun bis zu ihrem Ende widmet. Zu-
nächst wird die Unattraktivität des Diagramms für das Begriffsdenken beschrie-
ben, die sich als Effekt besonders der epistemischen Hybridität, aber auch 
weiterer Aspekte diagrammatischer Hybridität, verstehen lässt. Ganz ähnlich wie 
das Bild, wenn auch aus anderen Gründen, steht das Diagramm zumeist im 
Schatten des Begriffs. Es gilt die längste Zeit als ontologisch, erkenntnistheore-
tisch sowie schließlich selbst ästhetisch nicht sonderlich relevant und erfährt in 

                                                             
1  Vgl. Bucher (2007) oder Ueding (1992) S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


176 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Philosophie und Wissenschaft kaum Beachtung. Belegen lässt sich dieser Um-
stand anhand der Begriffsgeschichte von »Diagramm« sowie mit der Tatsache, 
dass diese Begriffsgeschichte selbst erst in den Anfängen steckt. 

»Was auch immer ein Diagramm sein mag«, stellt Wolfgang Maria Ueding 
noch 1992 mit dem Verweis auf das Philosophie-Lexikon von Ritter/Gründer 
fest, »im Selbstbild der Philosophie kommt es entweder nur knapp […] oder 
gleich gar nicht vor.«2 1993 versammelt Ulrike Maria Bonhoff in ihrer kunstge-
schichtlichen Promotion über das Diagramm auf 20 seitdem viel zitierten Seiten 
sprachliche Belege von »diágramma« in der Antike. Schon damals wird der Be-
griff (zu: diagráphein = mit Linien umziehen, zu: gráphein = schreiben) auf eine 
Vielfalt von graphischen Aufzeichnungen angewendet. Er bezeichnet so unter-
schiedliche Formen wie geometrische Figuren, Baupläne, Verordnungen, Inven-
tarlisten, ein musikalisches Notationssystem sowie Kartographien.3 

In philosophischen Schriften wird er die längste Zeit kaum benutzt: Platon 
verwendet ihn fünf Mal in der Bedeutung von »geometrische Zeichnung« – im-
mer im Zusammenhang des Übergangs zwischen Erscheinungen und Ideen.4 Das 
Diagramm vermittelt in diesen Passagen auf sinnliche Weise eine geistige Er-
kenntnis, die auch unmittelbar gesehen werden könnte. Es ist sozusagen die der 
Sinnlichkeit zugewandte Seite des Wissens, auf der eine Zeichnung eingeprägt 
ist, während auf der zur Unsinnlichkeit gewandten Seite die Idee steht. 

Um dieselbe Schnittstelle zwischen Anschauung und Vernunft zu bezeich-
nen, benutzt Platon an anderer Stelle den philosophisch gängigeren Begriff 
»Schema«: Als der Sklave Menon keine Definition von »Tugend« zu geben 
vermag, zeigt Sokrates am Begriff »Schema« (»Gestalt«) paradigmatisch, wie 
Definitionen gefunden werden können.5 Der Einzelfall zeigt also eine allgemeine 
Erkenntnis, und er vermittelt damit zwischen Diskursivem und Nicht-Diskursi-
vem. Um dieselbe Schnittstelle geht es im Menon auch noch auf andere Weise – 
diesmal nicht unter der Bezeichnung »Schema« (auch nicht »Diagramm«), son-
dern Zeichnung (»Figur«): Anhand eines Quadrates soll Menon konkrete geo-
metrische Operationen ausführen, die ihn zur Erkenntnis universeller mathemati-
scher Gesetze bringen. Wieder steht das Diagramm zwischen den diskursiven 

                                                             
2  Ueding (1992) S. 15. 
3  Vgl. Bonhoff (1993) S. 7-27. 
4  In: Rep 529e, Theaet 169a, Phaed 73b, Euthyd 290c und Crat 436d: Vgl. Bonhoff 

(1993) S. 7-27. 
5  Men 74a-e. Es handelt sich um ein frühes Beispiel für jene Kunst oder Technik der  

dialektischen Begriffsbestimmung, die Platon später als Dihairese ausformulieren 
wird: ausgeführt ausgerechnet am Schema-Begriff selbst. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 177 

Anleitungen, die Menon von Sokrates erhält, und der nicht-diskursiven – durch 
einen Akt der Wiedererinnerung (Anamnesis) sich einstellenden – Erkenntnis, 
die der Sklave daraufhin in der Figur sieht.6 

Das »Schema« wird in philosophischen Kontexten – wie auch das »Dia-
gramm« – selten erörtert, im Gegensatz dazu ist es allerdings ein wenig besser 
erforscht. Es handelt sich, wie Stegmaier feststellt, um einen selten gebrauchten, 
begrifflichen Sonderfall: 

 
»›Schema‹ ist mehr Teil des alltäglichen Sprachgebrauchs geblieben als philosophischer 
Begriff geworden. Selbst undefinierbar, nur ersetzbar durch ebenso undefinierbare Begrif-
fe wie ›Gestalt‹, ›Ordnung‹ oder ›Struktur‹, diente ›Schema‹ vornehmlich dazu, andere 
Begriffe zu definieren. Nur an einzelnen, aber empfindlichen Stellen der Philosophie-
geschichte wurde ›Schema‹ selbst zum Terminus, um dann rasch wieder durch andere  
Begriffe ersetzt zu werden. Doch dies war zugleich sein wichtigster terminologischer 
Sinn: die Vorzeichnung von etwas zu bezeichnen, das erst durch Begriffe bestimmt wer-
den sollte.«7 

 
Wenn im Folgenden schlaglichtartig die von Stegmaier hervorgehobene 
»Undefinierbarkeit« des Schema-Begriffs – in ihr zeigt sich einmal mehr dessen 
Hybridität – begriffsgeschichtlich erhellt werden soll, geraten neue Aspekte dia-
grammatischer Hybridität wie Ephemerität (die provisorische Geltung) sowie 
Korporalität (der körperliche Einfluss auf Erkenntnis) in den Blick. 

Der Hinweis auf Ephemerität als Aspekt diagrammatischer Hybridität findet 
sich bei der wohl frühesten philosophische Verwendung des Schema-Begriffs 
durch Leukipp und Demokrit. In ihrer Atomenlehre bezeichnet »Schema« die 
unbegrenzt verschiedenartigen und flüchtigen Formationen, die sich mit den Zu-
sammensetzungen von Atomen ergeben.8 Platon unterscheidet im Anschluss 
zwischen flüchtigen und potentiell falschen Formationen auf der einen Seite  
sowie ewigen und wahren auf der anderen:9 

                                                             
6  Zur diagrammatischen Interpretation des Menon vgl. auch Krämer (2009a) S. 112-114 

und Ueding (1992). 
7  Stegmaier (1992) S. 1246. 
8  Vgl. ebd. S. 1247. 
9  Ebd. S. 1247: »In der Auseinandersetzung mit der Atomenlehre gebraucht [Platon] für 

die geometrische Figur jedoch . ›Schema‹ bekommt statt dessen den Sinn einer 
vorläufigen Kennzeichnung ( ), die auch falschen Schein ermöglicht; 
wahrhafte Gestalten (  ) erfasst nur der Verstand.« 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


178 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Der frühe Hinweis auf Korporalität als Aspekt diagrammatischer Hybridität 
findet sich bei dem Sokrates-Schüler Xenophon, der den Schema-Begriff  
»sowohl auf die Stellung und Bewegung des menschlichen Leibes wie auf die 
seelische Verfassung des Menschen«10 anwandte. Auch Platon benutzt »Sche-
ma« in der Bedeutung von Körper-Figur und körperlich-mentaler Haltung. Laut 
Nomoi soll die Erziehung der Jungen damit beginnen, »dass sie im Tanzgesang 
die rechten Tanzschritte ( ) zu Rhythmen und Tönen finden lernen, um 
Sinn für das rechte Maß in ihren Bewegungen und dadurch Herrschaft über Lust 
und Schmerz zu erwerben.«11 Aus Gymnastik und Körperkultur wandert der 
Schema-Begriff schließlich in Rhetorik und Grammatik ab (verwendet von  
Aristoteles, Quintilian, Plutarch), wo er Körper-, aber auch Rede- und Gedan-
kenfigur und -haltung meint.12 Hier konsolidiert er sich, bis Kant ihn aufgreift.13 

Mit dem aufkommenden Begriffsdenken findet der Schema-Begriff also in 
einer epistemisch untergeordneten Position sein Habitat. Dort fristet er neben 
dem »Bild« sein Dasein in jenen Künsten, die zwar kulturell hohes Ansehen ge-
nießen, epistemisch allerdings nur eine geringe Rolle spielen. Allgemein gespro-
chen, werden sowohl Bild als auch Schemabild als pädagogische Hilfsmittel ge-
schätzt. Rhetoren wie Cicero und Quintilian preisen sie für ihre mnemo-
technische Wirkmächtigkeit.14 Anerkennung findet auch ihr Vermögen, Wissen 
voraussetzungsarm und populär zu vermitteln – also an ungebildete, besonders 
schriftunkundige Rezipienten weiterzugeben – beispielsweise in Form der biblia 
pauperum. »Was für den Lesekundigen die Schrift, das leistet für die Illiteraten 
das Bild beim Betrachten, denn in ihm haben die Ungebildeten das vor Augen, 
was sie befolgen sollen, in ihm können die Analphabeten lesen. Deshalb kann 
vor allem für das Volk das Bild die Lektüre ersetzen«,15 wie Gregor der Große in 
einem Pastoralbrief äußert. 

Bildlichkeit kann diskursives Wissen ergänzen und unterstützen. Diese Ei-
genschaft befähigt auch das Diagramm zu jenem pädagogischen Einsatz, der die 
Vermittlung von abfragbarem, vergleichbarem, prüfbarem Wissens zum Ziel hat. 
Schon in der Antike, wie auch später noch, finden sich Diagramme auffallend oft 

                                                             
10  Zit. nach Bauer/Ernst (2010) S. 319. 
11  Zit. nach Stegmaier (1992) S. 1247. 
12  Vgl. ebd. S. 1248 und Bauer/Ernst (2010) S. 319. 
13  Vgl. Stegmaier (1992) S. 1248. 
14  Vgl. Yates (1990) S. 11ff. 
15  Zit. nach Bogen/Thürlemann (2003) S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 179 

in Einführungen, im Unterricht, in Lexika. »Die Herkunft zahlreicher Diagram-
me liegt wesentlich in der Tradition der antiken Schulschemata.«16  
 
Die folgende Darstellung verschiedener Ausformungen eines sehr bekannten 
Diagramms sowie der darin eingearbeitete, zugespitzte Überblick über die Ent-
wicklungsgeschichte der Diagramme vermag die Korrespondenz zwischen for-
maler und epistemischer Hybridität des Diagramms weiter zu erhellen. Zunächst 
bestätigt sich, dass Diagramme weitgehend pädagogisch, im Dienst von diskur-
sivem Wissen eingesetzt werden. Dabei wird analysierend beobachtet, wie die 
semiotischen Eigenschaften von Diagrammen ihrer diskursiven Indienstnahme 
entgegenkommen und wie ihre Form in diesem Sinn gestaltet, ihre Hybridität 
eingegrenzt und kontrolliert wird. Diagramme werden jedoch zunehmend auch 
heuristisch-epistemisch genutzt, während sich die Formen ihrer Gestaltung wei-
terentwickeln. Diese Entwicklung wiederum korrespondiert mit der Entwicklung 
des Schema- und Diagrammbegriffs und fügt sich in die Gliederung der 
Epochenschwellen ein, die den fortschreitenden Dominanzverlust des Begriffs-
denkens und der Schrift markieren. 

Eines der ältesten, historisch einflussreichsten, bekanntesten und typischsten 
Diagramme ist der Porphyrische Baum. Dabei handelt es sich um das – zunächst 
nur begrifflich formulierte – Schema einer Begriffspyramide, die der Neuplato-
niker Porphyrios (ca. 233 bis ca. 301) in einem Lehrbuch zur Einführung in die 
Aristotelische Logik entwirft. Die Isagoge – der Titel seines Werks meint nichts 
anderes als »Einführung« – war überaus populär, wurde in zahlreiche Sprachen 
übersetzt, mehr als 20 Mal kommentiert und bis ins 12. Jahrhundert verwendet: 
ein Klassiker der Schulbuchliteratur sozusagen.17 Erfolgreich war nicht zuletzt 

                                                             
16  Meier (2003) S. 26. Wenn der Schwerpunkt der Diagrammnutzung – insbesondere im 

Begriffsdenken – im pädagogischen Gebrauch liegt, so zeichnen sich Diagramme 
doch auch durch etwas, das man »Orientierung« nennen könnte, gegenüber Bildern 
aus: »Gegenüber Narratives ikonisch reduzierenden Bildtypen und den Dinge abbil-
denden Sachillustrationen – etwa einer gemalten Kampfszene oder dem Bild eines 
Elefanten – sind sie besonders geeignet zur Darstellung von Sammlung, Ordnung und 
Markierung der Relationen von Begriffen oder durch sie vertretenen Phänomenen, 
von Konzentration und Verdichtung, von Selektion des jeweils Bedeutsamen, von 
Abstraktion aus dem Vielseitig-Konkreten bis zum Überblick oder zur Zusammen-
schau (contuitus) des Gesamten (anders nicht Erfassbaren), von der Darstellung logi-
scher Oppositionen, beliebiger Kombinationen, Relationen, Konklusionen, schließlich 
von Reduktion und Unifikation in der mystischen Dimension.« (Meier (2003) S. 27.) 

17  Vgl. Barnes (2006) S. ix ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


180 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

die Visualisierung des Porphyrischen Schemas in der Form eines Baumes. Sie 
geht auf Boëthius (um 480/485 – 524/526) zurück, der die Isagoge mehrfach ins 
Lateinische übersetzte. Graphische Darstellungen finden sich auch in der Über-
setzung des Avicenna (um 980 – 1037) und schließlich, besonders populär, bei 
Petrus Hispanus (um 1240), auf den die Bezeichnung »arbor porphyriana« zu-
rückgeht.18 

Die Entwicklung des Porphyrischen Baums – und mit ihm des Diagramms 
im Begriffsdenken – lässt sich als zunehmende Verkümmerung diagrammati-
scher Hybridität beschreiben, die schließlich zu seinem Absterben – dem Ende 
der Hochblüte des pädagogischen Diagramms – führt. Der Porphyrische Baum 
ist zunächst ein Keimling der Hybridität, nämlich der platonischen Dialektik, al-
so jenes Vermögens, das zwischen diskursivem und nicht-diskursivem Wissen 
vermittelt und sich zu einer diskursiven sprachlichen Ordnung fügt, die (wie in 
A.3 und A.7 dargestellt) von Platon schließlich zur Dihairesis (vgl. Abbildung 
1), von Aristoteles zur Logik weiterentwickelt wurde. Bereits die aristotelischen 
Kategorien als vollständige Liste semantischer Grundbegriffe – Höffe nennt sie 
auch »elementare Aussageformen«19 – lassen sich als Mittel der diskursiven 
Formierung des platonischen Ideenhimmels und der Regulierung der 
dihairetischen Bedeutungsklärung verstehen. Sie ermöglichen als »möglichst 
vollständiges Inventar der gesamten Realität« hierarische Ordnungen der Wis-
sensgebiete.20 Porphyrios unterscheidet im Rückgriff auf Aristoteles neben den 
zehn Kategorien auch noch fünf Prädikabilien. Diese – sozusagen eine vollstän-
dige Liste syntaktischer Beziehungen in Hierarchien – sind ein weiterer Beitrag 
zur Systematisierung von Begriffspyramiden. Sie reglementieren beispielsweise 
das Geflecht von Ober- und Unterordnungen, indem sie seine Anlage als immer 
zwischen einer höchsten Gattung (einem obersten Begriff, dem genus 
generalissimum, der immer von einer Kategorie besetzt ist) und den untersten, 
unteilbaren Individualbegriffen (der species infima) aufgespannt festlegen (vgl. 
Abbildung 2).21  

                                                             
18  Vgl. Raible (1993) S. 34. 
19  Höffe (1996) S. 174. 
20  Vgl. ebd. S. 173. 
21  Die abgebildete Visualisierung des Porphyrischen Baums zeigt, wie es Peter Bernhard 

beschreibt, »dass die Substanzen (gemäß Aristoteles) in materielle und immaterielle 
zu untergliedern sind, die materiellen – die Körper – wiederum in belebte (= Orga-
nismen) und unbelebte (= Steine) usw. Mit dieser Anordnung entspricht im Porphy-
rischen Baum das räumliche Nebeneinanderstehen der logischen Disjunktion – dass 
z.B. ›Mensch‹ und ›Tier‹ auf gleicher Höhe stehen, bedeutet, dass kein Mensch ein 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 181 

 

Abbildung 1: Graphische Darstellung der dihairetischen Begriffsklärung 
von »Angelfischerei« im Dialog Sophistes (218e–221b) 

 
 

 

Abbildung 2: Graphische Darstellung des Porphyrischen Baums nach 
Petrus Hispanus (links) und in Jürgen Mittelstraß’ Enzyklopädie Philoso-
phie und Wissenschaftstheorie

                                                                                                                                  
Tier ist (und umgekehrt) – und das räumliche Übereinanderstehen entspricht dem  
logischen Enthalten-sein: dass z.B. ›Lebewesen‹ über ›Mensch‹ steht, bedeutet, dass 
der Begriff des Menschen den Begriff des Lebewesens beinhaltet.« (Bernhard (2015) 
S. 63.) 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


182 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Der Porphyrische Baum gelangt als pädagogisches Paradigma begrifflicher 
Ordnung zur Blüte. Seine in epistemische Hybridität reichenden Wurzeln wer-
den dabei sozusagen von den Mauern des propädeutischen Vorgartens der Aka-
demie eingegrenzt. Dort fanden sich jene ein, die für die aristotelische Logik 
noch nicht reif waren und der vorbereitenden »Einführung« darauf bedurften, 
gleichsam gemäß der Aristotelischen Vorgabe, dass sich erst Bildung zu erwer-
ben hatte und zur Anerkennung des Widerspruchprinzips gelangen sollte, wer zu 
logischer und metaphysischer Erkenntnis fähig werden wollte.22 

In der hier nachgezeichneten Entwicklung zum Porphyrischen Baum reali-
siert sich zunehmend die (in der sokratischen Dialektik noch ungeahnte) Mög-
lichkeit, Wissen hierarchisch und vollständig zu erfassen und darzustellen. Eine 
Art, von dieser Möglichkeit Gebrauch zu machen, liegt in der diagrammatischen 
Reduktion von abgeschlossenen Beständen von diskursivem Wissen auf eine 
grundlegende Begriffsstruktur. Vorwiegend in Lexika entstehen solche, oft als 
Bäume des Wissens gestaltete, Diagramme, »man denke an die großen mittelal-
terlichen enzyklopädischen Schemata, in denen das gesamte Wissen […] ange-
ordnet ist«.23 Diagramme werden in Enzyklopädien eingesetzt, um einzelne Wis-
sensbereiche (sehr häufig etwa die Kosmologie) überblicksmäßig darzustellen, 
aber auch, um eine Übersicht über sämtliche Wissensbereiche zu ermöglichen. 
Der katalanische Philosoph Raimundus Lullus etwa entwirft in seinem lexikon-
artigen Tafelwerk L’arbre de ciència (um 1295/96) einen Stammbaum der Wis-
senschaft (Abbildung 3), der mit 18 als Wurzeln visualisierten Grundprinzipien 
und 16 als Äste und Früchte in Szene gesetzten Erkenntnis- und Seinsbereichen 
dargestellt wird. 16 weitere Bäume stellen zweimal (nämlich profane und reli-
giöse) sieben dieser Bereiche im Einzelnen vor; ein Baum veranschaulicht sie 
durch Beispiele, ein weiterer durch Sprichworte.24 

Die Abbildungen der Wissensbäume (1-3) machen anschaulich, welche  
Gestaltung der semiotischen Möglichkeiten von Diagrammen sie für ihre päda-
gogische Nutzung besonders geeignet machen. Jene pädagogisch wertvolle  
Reduktion von komplexem, diskursivem Wissen, wofür Diagramme oft gerühmt 
werden, entsteht zum einen durch räumliche Beschränkung, zumeist auf die 
Größe einer Seite oder kleiner. Diese Limitierung erfordert eine Beschränkung 
auf relativ wenige und somit zentrale Begriffe oder semantische Parameter.  
Der gleiche Effekt lässt sich übrigens mit einem Text, etwa einer Zusammen-
fassung, einem Lexikonartikel, einem Merkspruch erreichen. Bei klassischen  

                                                             
22  Vgl. A.7. 
23  Yates (1990) S. 164. 
24  Vgl. Lima (2011) S. 31ff und Yates (1990) S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 183 

Diagrammen wird jedoch zusätzlich eine relativ simple Syntax eingesetzt. In den 
Bäumen von Porphyrios oder Lullus etwa finden sich keine Sätze mit komplexen 
Strukturen, sondern lediglich Begriffe, deren Beziehungen auf die einfache 
Über-, Unter- und Nebenordnung beschränkt sind. So schaffen klassische Dia-
gramme Überblick25 – in der Begrifflichkeit der vorliegenden Arbeit sollte eher 
gesagt werden: Sie orientieren. 

 
 

Abbildung 3: Arbor elementalis aus Raimundus Lullus 
Arbor scientiae (Ausgabe Lyon 1515) 

 
Auch die Korporalität des Diagramms kann diesen Effekt unterstützen: Allein 
schon die Ausgerichtetheit des Raumobjekts Papier am eigenen Körper konsti-
tuiert für den Betrachter ein Oben, Unten, Daneben, das im Diagramm einen 
semiotischen Sinn generiert, der mit der Schriftsprache anders und langwieri-
ger ausgedrückt werden müsste. Zusätzlich werden die mit den korporalen 

                                                             
25  Vgl. z.B. Totzke (2012) S. 423. Nicht alle Diagramme wollen jedoch Überblick schaf-

fen, wie Totzke – »mit Blick auf die komplexe Diagrammpraxis« und unter Berufung 
auf Wilharm – festhält (vgl. ebd.), ganz abgesehen davon, dass nicht alle Diagramme 
diesen Zweck erreichen; vgl. Henschel (2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


184 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Raumbeziehungen gegebenen syntaktischen Beziehungen zwischen den Begrif-
fen noch mit direktiven Bildzeichen26 betont: Stamm, Wurzeln, Zweigen, in 
konventionellen Diagrammen auch nur Linien, Rahmen, geschweifte Klammern 
oder Pfeile. Mit der figuralen Darstellung, die im vorliegenden Fall sogar  
Blumen, Früchte, Bänder und zwei menschliche Figuren umfasst, wird eine  
ansprechende und anregende visuelle Ausgestaltung gegeben. Sie ist ein Hinweis 
darauf, dass die Komplexitätsreduktion von Diagrammen oft auch darin besteht, 
die Kompetenz des Rezipienten keinesfalls zu überfordern. Visualisierung,  
besonders wenn sie figürlich ist, kommt allen in der Schriftkenntnis und dem 
abstraktem Denken Unerfahrenen zugute. 

Eine sehr alte Anwendung dieser belehrenden wie unterhaltenden Nut-
zungsweise findet sich in als Text-Bild-Kombinationen realisierten Allegorien, 
eine etwas jüngere in explizit pädagogischen Werken, den Fibeln. Ein bekanntes 
Beispiel ist der Orbis Sensualium Pictus (1658) von Johann Amos Comenius. 
Dieses Lehrbuch sollte Kindern sowohl Allgemeinwissen als auch Kenntnisse 
der lateinischen Sprache vermitteln. Demgemäß finden sich darin Abbildungen, 
die eher eine zeigende Funktion haben (Abbildung 4) sowie Sinnbilder, die eher 
erklären (Abbildung 5): In der abgebildeten Anlauttabelle (Abbildung 4) werden 
Dinge, überwiegend Tiere, gezeigt; neben der deutschen findet sich auch die la-
teinische Bezeichnung samt Hinweisen zur richtigen Aussprache. Dieses Prinzip 
der Zuordnung von Bild und Benennung wird nicht nur in Fibeln verwendet, 
sondern auch in Bestimmungsbüchern, beispielsweise in der Anatomie oder 
Pflanzenkunde,27 sowie in Bedienungs- und Handlungsanleitungen. Zu den eher 
erklärenden Sinnbildern in Comenius Fibel gehören Schautafeln wie jene, die 
das Konzept »Ethik« darstellt (Abbildung 5). Hier wird gezeigt, dass der einfa-
che, ebene Weg in die Flammen (der Hölle, der Strafe, der Reue; links unten) 
führt, während der anstrengende richtige Weg zum Ziel (der Burg; links oben) 
führt. Deutlich mehr noch als die Anlauttabelle bietet das Sinnbild etliche Hin-
weise zu weiteren, den Betrachter und seine Kompetenz immer mehr herausfor-
dernden Interpretationen.  

 
»Die Bedeutung des Lorbeerkranzes, der dem Tugendhaften überreicht wird, muss schon 
aus dem kulturellen Kontext heraus bekannt sein. Die Anspielung auf den aristotelischen 
Tugendbegriff der rechten Mitte zwischen zwei Extremen (dem trägen Esel links und dem 

                                                             
26  Schnotz (2002) S. 74. 
27  Vgl. Ballstaedt (2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 185 

ungestümen Pferd rechts) erfordert schließlich Fachwissen. Das Beispiel zeigt, wie ein 
Bild die Interpretation auf verschiedenen Ebenen anregen und zu leiten versuchen kann.«28 

 
 
 

 
Abbildung 4: Anlauttabelle aus dem Orbis Sensualium Pictus (Ausschnitt) 

 
 

 

Abbildung 5: Darstellung von »Ethik« im Orbis Sensualium Pictus 
 

                                                             
28  Burkard (2005) S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


186 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

In der pädagogischen Stärke der Figuralität (der durch die »Bildlogik« erzeugten 
Evidenz) liegt also auch eine Gefahr.29 Je mehr Anlass zur Interpretation ein Di-
agramm bietet, desto weniger geeignet ist es für den pädagogischen Gebrauch 
der Vermittlung diskursiven Wissens. Kontrolliert wird diese Hybridität in päda-
gogisch gestalteten Diagrammen durch Texterläuterungen, die genau sagen, was 
gesehen werden soll; sowie durch eine spezifisch »unästhetische«, sachliche und 
reglementierte visuelle Sprache – und zwar in stilistischer wie in ikonographi-
scher Hinsicht. Die Iconologia (1593, illustriert 1603) von Cesare Ripa etwa 
standardisierte höchst erfolgreich die Gestaltung von Allegorien. Eine solche 
ikonographische, gleichzeitig aber auch eine stilistische Standardisierung wurde 
später zudem mit der Entwicklung von Piktogrammen unternommen.30  

 

    
Abbildung 6: Porphyrischer Baum von Boëthius, um 500 
Abbildung 7: Porphyrischer Baum von Ringelberg, 1531 
Abbildung 8: Porphyrischer Baum nach Petrus Hispanus, Ausgabe 1514 
Abbildung 9: Porphyrischer Baum, Fresko im Kloster Schussenried, 18. Jh. 

 
Die Entwicklung einer neutralen und möglichst allgemeinverständlichen visuel-
len Sprache kommt jener semiotischen Eigenschaft zugute, die Goodman als  
relative syntaktische Abschwächung bezeichnete. Aufgrund dieser Eigenschaft 
gelten Diagramme als besonders schematische, abstrakte und deswegen in der 
Philosophie noch am ehesten akzeptable Bilder. Alle klassischen Diagramme 
weisen jene relative syntaktische Abschwächung auf. Gleichwohl bringt sich in 
ihnen ihre Hybridität zur Geltung, indem ihnen ein Moment des Plakativen und 
Evidenten anhaftet – und zwar nicht so deutlich wie bei Bildern, aber deutlicher 

                                                             
29  Sie wurde oben als Fragwürdigkeit der semiotischen Eignung des Bildes für die Wis-

senschaft beschrieben (vgl. C.1-3). 
30  Die unästhetische Sprache pädagogischer Diagramme entspricht der unästhetischen 

Sprache des Begriffsdenkens mit ihren semiotischen Paradigmen der Proposition und 
der logischen Kohärenz. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 187 

als bei Texten. Je nach Gestaltung tritt dieses Moment mit der relativen syntakti-
schen Dichte vermehrt oder vermindert auf – wie auch die verschiedenen Gestal-
tungen des Porphyrischen Baumes zeigen (Abbildungen 6-9). 
 
Logische Diagramme sind ein weiteres Beispiel für eine standardisierte visuelle 
Sprache, die doch auf das Moment des Plakativen und Evidenten nicht verzich-
ten möchte. Die ersten logischen Diagramme wurden im 13. Jahrhundert zur 
Veranschaulichung der Schlussformen »Barbara« und »Celarent« entwickelt. Sie 
hatten nicht nur eine didaktische, sondern vor allem auch eine begründende 
Funktion: Auf »Barbara« und »Celarent« ließen sich alle gültigen Schlussformen 
der traditionellen Syllogistik zurückführen, sodass der graphische Aufweis der 
Richtigkeit dieser beiden Formen eine fundamentale Beweisfunktion hatte.31 
Freilich diente die visuelle Darstellung der Logik immer schon – wie auch 
Porphyrios’ »Einführung« und Petrus Hispanus Summulae logicales – über Zu-
sammenfassung und Plausibilisierung der Logik hinaus auch deren inhaltlicher 
Weiterentwicklung. Diese Art der Verwendung konstituiert eine eigene Art, von 
der Möglichkeit des Diagramms Gebrauch zu machen, Wissen systematisch und 
vollständig zu erfassen und darzustellen. Sie lässt sich als Wissen generierende 
Reduktion beschreiben: Das selbst im Umfang reduzierte Diagramm repräsen-
tiert nicht einfach einen anderweitig vorhandenen Wissensbestand, sondern es 
schafft durch Operieren neue Wissensbestände: Das Diagramm lässt sich nicht 
nur pädagogisch, sondern auch heuristisch-epistemisch nutzen. 

Diese Nutzung beruht auf der Möglichkeit, die im Diagramm räumlich ge-
gliederten Begriffe (oder Begriffsabkürzungen) kombinatorisch miteinander in 
Beziehung zu setzen. Davon wird bereits früh Gebrauch gemacht. Schon in 
Lullus Wissensbäumen ist jene Kombinatorik angelegt, die dann explizit in sei-
ner Ars magna (dargestellt in Ars generalis ultima, um 1305) praktiziert wird. 
Eine Zeichnung darin – wiederum ein Baumdiagramm, der arbor naturalis et 
logicalis (Abbildung 10) – erweitert den Porphyrischen Baum durch Schlüssel-
fragen um »45 in der Tafel der Prinzipien zusammengefassten Grundtermini.« 
»Beziehungen zwischen diesen Prinzipien werden nicht willkürlich hergestellt, 
sondern anhand eines logischen Apparats, der durch vier ›Figuren‹, drei Kreis-
scheiben und eine Permutationstabelle, gesteuert wird.«32 Berühmte Nachfolge-
modelle der Lullschen Kombinatorik finden sich mit dem Ramismus, Leibniz’ 
Arte Combinatoria, seiner Rechenmaschine und natürlich dem Computer. 

 

                                                             
31  Vgl. auch Bernhard (2015). 
32  Vgl. http://de.wikipedia.org/wiki/Ars_generalis_ultima [20.2.13] 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


188 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

 

 
Abbildung 10: Arbor naturalis et logicalis des  
Raimundus Lullus, Ausgabe um 1512 

 
Die epistemische Aufwertung von Diagrammen wird im philosophischen Kon-
text wiederum unter dem Stichwort »Schema« gewürdigt. An der Epochen-
schwelle von 1500 greift Bacon in seiner Ablehnung der Scholastik auf die 
»schematismi« und »meta-schematismi« der Schule Demokrits zurück. Eine 
neue Physik habe sich erneut der Materie zu widmen, und zwar dem vernachläs-
sigten Vorläufigen, Flüchtigen und Ephemeren der Gegenstände der Erfahrung.33 
Damit gerät nach der bloßen Vermittlung die Generierung von Wissen in den 
Vordergrund. 

An der Epochenschwelle um 1500 fällt eine explosionsartige Vermehrung 
von Diagrammen auf. Was ihre Nutzung angeht, ist jedoch kein plötzlicher Um-
bruch festzustellen, sondern höchstens eine allmähliche Schwerpunktverlage-
rung. Im 16. und 17. Jahrhundert – und darüber hinaus, bis in unsere Zeit – findet 

                                                             
33  Vgl. Stegmaier (1992) S. 1249. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 189 

sich weiterhin das für das Begriffsdenken typische pädagogische Diagramm, mit 
dem abgeschlossene diskursive Wissensinhalte vermittelt werden sollen. Enzy-
klopädien und Methoden zur Darstellung des Weltwissens erleben sogar eine 
Blüte. Daneben erneuert sich die – oben nicht erwähnte – Tradition neu-
platonistischer, aus christlicher und jüdischer Mystik entwickelter, Diagramme. 
Zudem werden neue Diagrammformen entwickelt, wie das Explosionsdiagramm, 
das sich bis in heutige Bedienungsanleitungen durchgehalten hat. 

In dieser Vielfalt von Diagrammgestaltungen und -nutzungen lässt sich den-
noch – mit großem historischem Abstand – die allmähliche Ablösung des »synop-
tischen Begriffsdiagramms«, wie Gormanns das pädagogische Diagramm nennt, 
durch das »Funktionsdiagramm« – womit das heuristisch-epistemische Dia-
gramm bezeichnet wäre – ausmachen.34 Als Anschauungsmaterial für diesen 
Überlagerungsprozess kann das Ende des Porphyrischen Baumes stehen, wie es 
in der Encyclopédie von Diderot und d’Alembert sichtbar wird. Als 1751 deren 
erster Band erscheint, folgen die Herausgeber der Einteilung der Wissensgebiete 
in ein Baumschema, das drei Säulen aufweist. Das durch geschweifte Klammern 
zusammengehaltene »Système Figuré des Connaissances Humaines« (von  
Charles-Nicolas Cochin gestaltet, vgl. Abbildung 11) dient als eine Art Inhalts-
verzeichnis. D’Alembert weist in seiner Vorrede darauf hin, dass der Zweck des 
Lexikons nicht allein in der (synoptischen) Zusammenfassung, sondern in der 
(funktionalen) Möglichkeit zur Verbindung zwischen den Wissensinhalten geht:  

 
»Bei der lexikalischen Zusammenfassung alles dessen, was in die Bereiche der Wissen-
schaften, der Kunst und des Handwerks gehört, muss es darum gehen, deren gegenseitige 
Verflechtungen sichtbar zu machen und mit Hilfe dieser Querverbindungen die ihnen zu-
grunde liegenden Prinzipien genauer zu erfassen [...]; es geht darum, die entfernteren und 
näheren Beziehungen der Dinge aufzuzeigen, [...] ein allgemeines Bild der Anstrengungen 
des menschlichen Geistes auf allen Gebieten und in allen Jahrhunderten zu entwerfen.«35 
 
1780 wurde diese Tafel durch eine detailliertere Zeichnung (von Chrétien Frederic 
Guillaume Roth, vgl. Abbildung 12) ersetzt, die als ausfaltbares Frontispiz er-
schien. Die Gestaltung ist deutlich vom Versuch geprägt, trotz großer Informati-
onsfülle die pädagogisch wertvolle Orientierung mittels hierarchischer Struktur 
aufrecht zu erhalten. Dieser Versuch ist misslungen, was deutlich nicht an der 
Sorgfalt der Zeichnung liegt; vielmehr ist in einem sich rasant vermehrenden und 

                                                             
34  Vgl. Gormanns (2000). 
35  Vgl. den Prospectus von 1750, zit. nach Schwendemann (1983) S. 191; vgl. auch  

Lima (2011) S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


190 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

pluralistisch entfaltenden Wissensbestand offenbar eine Hierarchisierung zu-
nehmend schwierig. Somit gelangt auch die pädagogische Nutzung des Baum-
Prinzips an die Grenzen ihrer Möglichkeiten.  

 

 

Abbildung 11: Graphische Darstellung der Wissenschaften in der 
Encyclopédie von 1751 

 
Eine Ablösung Porphyrischen Baumes durch das heuristisch-epistemische Dia-
gramm deutet sich in Teilbereichen der Encyclopédie an, die dem unhierar-
chischen, rein funktionalen und lautsprachenunabhängigen Strukturprinzip der 
alphabetischen Reihenfolge folgen. Im Vorwort weist Diderot bereits auf die 
Heraufkunft eines ganz neues Strukturprinzips voraus, das vom Leser individuell 
durch die Verbindung von Informationen aus ganz verschiedenen Wissensberei-
chen hergestellt wird. Deleuze sollte es später »Rhizom« nennen, heute ist es vor 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 191 

allem durch das Internet kulturell dominant. Während sich die alphabetische 
Gliederung in Lexika durchsetzte, war die Encyclopédie das letzte bedeutende 
Werk seiner Art, das die Baumstruktur einsetzte.36  

 

 

 

Abbildung 12: Graphische Darstellung der Wissenschaften in der 
Encyclopédie von 1780 

 

                                                             
36  Vgl. http://de.wikipedia.org/wiki/Encyclopédie_ou_Dictionnaire_raisonné_des_ 
 sciences,_des_arts_et_des_métiers [26.4.2014] 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


192 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Die epistemische Aufwertung des Schaubilds, von der seine heuristisch-
epistemische Nutzung Zeugnis gibt, manifestiert sich schließlich theoretisch bei 
Kant, der dem Schema eine zentrale epistemologische Bedeutung zuweist, wobei 
er ihm ansatzweise seine im Begriffsdenken ignorierte Hybridität restituiert. 
Kant setzt den »Schematismus der reinen Verstandesbegriffe« an jene Schnitt-
stelle zwischen beide Stämme der Erkenntnis, die das »Vermögen, Begriffe zu 
bilden und einzusetzen« konstituiert.37 Hier kann die Hybridität des Schema-
Begriffs – zwischen Erscheinungen und Kategorien, Sinnlichkeit und Intellekt, 
mithin zwischen Bildern (bildlich gegebenen Gegenständen) und Begriffen – 
epistemisch fruchtbar gemacht werden. Der Schematismus bei Kant ist eine Art 
intellektuelles Bild: einerseits eine Abstraktion empirischer Daten, andererseits 
eine Anwendungsregel reiner Begriffe. Seine epistemische Hybridität manifes-
tiert sich nicht zuletzt darin, dass der Schematismus sich der begrifflichen Fixie-
rung entzieht. Die Kürze des Schematismus-Kapitels sowie viel beklagte Inter-
pretationsschwierigkeiten belegen diese Einschätzung. Kant beschreibt den 
Schematismus denn auch als »eine verborgene Kunst in den Tiefen der mensch-
lichen Seele, deren wahre Handgriffe wir der Natur schwerlich jemals abraten, 
und sie unverdeckt vor Augen legen werden«.38 

Der Schematismus ist bei Kant allerdings nicht nur epistemisch hybrid. Zu-
sätzlich ist ihm jener Aspekt von Korporalität zu eigen, auf den bereits anhand 
des antiken Schema-Begriffs hingewiesen wurde, und der sich auch in Kants 
Orientierungskonzept als Bedingung von Wissen zeigte, die sich als »subjektiver 
Unterscheidungsgrund« der Diskursivität entzieht.39 Rätselhaft bleibt in der 
Transzendentalphilosophie nämlich vor allem das Verfahren, reinen Begriffen 
ihr Bild zu verschaffen. Tatsächlich wird dieses Verfahren als körperliche Ope-
ration realisiert, etwa mit dem Ziehen einer Linie40 oder dem Erzeugung einer 
Zeitreihe:41 »Unser zeichnerisches, konstruktives Vermögen weist hier den Weg 
und geht in gewisser Weise der Bedeutung der Begriffe, mithin der Sprache  
voraus.«42 

Kant interessiert sich vor allem für diese Operation des Schematisierens als 
Produkt nicht der »reproduktiven«, sondern der »produktive[n] Einbildungs-

                                                             
37  Vgl. Krämer (2009a) S. 111. 
38  KrV B 180f. 
39  Vgl. B.3. 
40  Vgl. KrV B 154. 
41  Vgl. ebd. B 182. 
42  Krämer (2009a) S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 193 

kraft«:43 Sein Schematismus ist ein allgemeingültiges Wissen generierendes 
Handeln. Es wirkt nicht in genialischem Schöpferdrang, durch den die Natur der 
Kunst eine Regel gäbe. Der Schematismus ist denn auch der »bestimmenden« 
und nicht der »reflektierenden« Urteilskraft zugeordnet. Hier zeigt sich erneut 
der grundlegende Unterschied zwischen der Schaltstelle zwischen den Stämmen 
der Erkenntnis in der Kritik der reinen Vernunft und in der Kritik der Urteils-
kraft: Der Schematismus ist kein Kunstwerk. Während die Kunst ein nicht all-
gemeingültiges, nämlich ein ästhetisches Urteil provoziert, ermöglicht der 
Schematismus bei Kant allgemeingültiges, mithin diskursives Wissen. 

In Auseinandersetzung mit Kant führt schließlich Peirce den Diagramm-
Begriff in die Philosophie ein. Das Diagramm ist für ihn eine Zeichenform, die 
dem Bezeichneten in einer spezifischen Ähnlichkeit verbunden ist. Diese Eigen-
schaft – die er später als Ikonizität des Diagramms bezeichnet – hält sich durch 
Peirce’ wandelnde Konzeptionen des Zeichen-Begriffs hindurch:44 »Viele Dia-
gramme ähneln im Aussehen ihren Objekten überhaupt nicht. Ihre Ähnlichkeit 
besteht nur in den Beziehungen ihrer Teile.«45 In dieser Art des Gebrauchs, der 
nicht mit der phänotypischen, sondern mit der abstrakt-topologischen Ähnlich-
keit des Diagramms arbeitet, gleicht das Diagramm bereits dem Schematismus. 

Es ist damit prädestiniert, bei Peirce seine epistemische Bedeutung fest  
zu etablieren. Peirce widmet sich mit seinem semiotischen »Pragmatizismus« 
nämlich der Verbindung zwischen den beiden Stämmen der Erkenntnis bezie-
hungsweise zwischen Beobachtung (»observation«) und Schlussfolgerung 
(»ratiocination«): 

 
»[Kant] drew too hard a line between the operations of observation and of ratiocination. 
He allowed himself to fall into the habit of thinking that the latter only begins after the 
former is complete; and wholly fails to see that even the simplest syllogistic conclusion 
can only be drawn by observing the relations of the term in the premises and conclusion. 
His doctrine of the schemata can only have been an afterthought, an addition to his system 
after it was substantially complete. For if the schemata had been considered early enough, 
they would have overgrown his whole work.«46 

 
Was bei Kant eine geheime Schaltstelle war, baut insbesondere der späte Peirce 
zur Schaltzentrale aus. Dabei buchstabiert er aus, was Kant nur andeutete. Was 

                                                             
43  Vgl. KrV B 152. 
44  Vgl. May (1995) S. 301, Bauer/Ernst (2010) S. 41ff und Bogen/Thürlemann (2003) S. 9. 
45  MS 595 (1895) in: Peirce (2000a) 205. 
46  MS 555 (1885) in: Peirce (1982) 258. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


194 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

bei diesem das unhintergehbare Ziehen einer Linie war, wird von Peirce zu einer 
umfangreichen Technik diagrammatischen Entwerfens ausgeweitet. Seine Ent-
deckung ist es, dass es diese Entwurfs-Operationen sind, aus denen dann allge-
meingültige Schlüsse gezogen werden können: 

 
»The first things I found out were that all mathematical reasoning is diagrammatic and 
that all necessary reasoning is mathematical reasoning, no matter how simple it may be. 
[…] This was a discovery of no little importance, showing, as it does, that all knowledge 
without exception comes from observation.«47 

 
Bei Peirce sind logische Diagramme also keine bloßen Abbildungen eines vor-
gängig gesicherten Wissens, sondern dessen Erzeuger.48 Die umfassende 
Konsequenz daraus lautet: »All necessary reasoning is diagrammatic; and the as-
surance furnished by all other reasoning must be based upon necessary reason-
ing. In this sense, all reasoning depends directly or indirectly upon diagrams.«49 

In einer medientheoretischen Volte, die Kant endgültig hinter sich lässt, führt 
Peirce die Notwendigkeit der Schlüsse nicht etwa auf die Reinheit der Begriffe 
zurück, sondern auf die Materialität des Papiers. »Was die exakten Logiker auf 
dem Papier machen, machen die vagen Logiker in ihrer Vorstellung.«50 Das be-
deutet jedoch keinesfalls, dass jedes Skribbeln auf dem Papier zu Erkenntnis 
führen würde. Vielmehr kommt es darauf an, in der Kritzelei jene abstrakt-
topologische Ähnlichkeit zu entdecken, die das Diagramm zum heuristisch-
epistemischen Instrument macht: 

 
»One contemplates the Diagram, and one at once prescinds from the accidental characters 
that have no significance. They disappear altogether from one’s understanding of the Dia-
gram; and although they be of a sort which no visible thing be without […], yet their  

                                                             
47  MS L75 (1902) in: Peirce (1976) S. 47. 
48  Vgl. auch May (1995) S. 300. 
49  PAP 293 (1906) in: Peirce (1976) S. 314. 
50  Zit. nach Bogen/Thürlemann (2003) S. 10. Das korrekte Zitat von Peirce lautet sinn-

gemäß gleich, aber komplizierter ausgedrückt: »Die Methode, Diagramme oder Fol-
gen von Buchstaben und Zeichen auf dem Papier als ein Hilfsmittel der logischen 
Analyse zu verwenden […], ist eine Methode von großer Kraft. Tatsächlich besteht 
die Methode jener Logiker, die versuchen ohne sie auszukommen, lediglich darin, im 
wesentlichen in ihrer Vorstellung das zu tun, was die exakten Logiker auf dem Papier 
machen. Nur sind ihre vorgestellten Objekte unklar und vage.« (MS 284 (1905) in: 
Peirce (2000b) S. 366.) 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 195 

[disappearance] is only an understood disappearance and does not prevent the features of 
the Diagram, now become a Schema, from being subjected to the scrutiny of observation. 
By what psychical apparatus this may get effected the logician does not inquire. It suffices 
for him, that one can contemplate the Diagram and perceive that it hast certain features 
which would always belong to it however its insignificant features might be changed. 
What is true of the geometrical diagram drawn on paper would be equally true of the same 
Diagram when put on the blackboard.«51 

 
 

5.  DIAGRAMMATISCHE GEBRAUCHSKONTROLLE  
 DER HYBRIDITÄT IM HEURISTISCH-EPISTEMISCHEN 
DIAGRAMM 

 
Die breite Wirkung von Peirce setzt aus verschiedenen, nicht zuletzt editions-
technischen Gründen erst erhebliche Zeit nach seinem Tod ein. Auch dann gilt er 
lange Zeit primär als Gründungsfigur des Pragmatismus und als Semiotiker. Sei-
ne diagrammatischen Grundlegungen werden erst seit Kürzerem, und dabei in 
zunehmendem Ausmaß gewürdigt. Insofern lässt sich behaupten, dass der Dia-
gramm-Begriff, den Peirce um 1900 in die Philosophie einführte, sich dort erst 
um 2000 etablierte – oft im Gefolge des ebenfalls jungen Interesses am Bild. 

Die aktuelle Etablierung des Diagramms fügt sich nahtlos in den Horizont 
des zunehmenden Dominanzverlusts des Begriffsdenkens ein. Aufgrund seiner 
Hybridität ist das Diagramm nämlich besonders geeignet, den Gegensatz von 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität auszugleichen, indem es ihn unerheblich 
werden lässt. Dieses Potential hat die junge Disziplin der Diagrammatik nicht in 
letzter Konsequenz wahrgenommen. In ihrem Fokus steht allein die heuristisch-
epistemische Eignung des Diagramms, auch wenn diese durchaus als Effekt sei-
ner Hybridität wahrgenommen wird. Die Diagrammatik in ihrer gegenwärtigen 
Form lässt sich deswegen als epistemisch fokussierte Diagrammatik bezeichnen. 

In ihrem einflussreichen Aufsatz von 2003, »Jenseits der Opposition von 
Text und Bild«, sprechen Steffen Bogen und Felix Thürlemann zum ersten Mal 
von einem sich abzeichnenden »diagrammatic turn«. Schon mit dem Titel ihres 
Aufsatzes weisen sie auf die Hybridität des Diagramms hin, die sie als mediale, 
semiotische beschreiben. Sie sei geeignet, das »semiotische Binom Bild vs. 
Text« »grundsätzlich in Frage zu stellen«. Damit könne »das vergessene Dritte« 
aus dem Schatten der »Super-Medien« Schrift und Malerei treten.52  

                                                             
51  PAP 293 (1906) in: Peirce (1976) S. 317. 
52  Vgl. Bogen/Thürlemann (2003) S. 1f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


196 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Bogen/Thürlemann legen Wert darauf, die Hybridität von Diagrammen nicht 
einfach als mediale Mischform verstanden zu wissen, in der semiotische Effekte 
aufaddiert werden. Sie betonen, dass Diagramme »formal und vor allem funktio-
nal« ganz spezifische und »nicht ersetzbare Leistungsmerkmale« aufweisen.53 
Diese bestehen in der Gebrauchsorientierung des Diagramms. »Die besondere 
Stärke der genuinen Diagramme beruht […] auf dem, was man ihre pragmati-
sche Potenz nennen könnte. Mehr als andere Diskursformen sind Diagramme da-
rauf hin angelegt, Nachfolgehandlungen nach sich zu ziehen.«54 Die diagramma-
tische Gebrauchsorientierung verstehen Bogen/Thürlemann nun nicht als 
pragmatische Unterbestimmtheit, die erst im Gebrauch des Diagramms bestimmt 
wird; vielmehr subsumieren sie den diagrammatischen Gebrauch – ganz im Sinn 
von Peirce – dem ganz besonderen Zweck, diskursives Wissen zu generieren. 
Die mittels Diagrammen geleistete »synthetische Kondensation oder Verdich-
tung«55 auf Seite des Produzenten befördere nämlich die »diskursive Expansion 
oder Entfaltung«56 auf der Seite des Rezipienten. Ein Clou des diagnostizierten 
»diagrammatic turn« besteht bei Bogen/Thürlemann darin, den diagrammati-
schen Effekt, als »Mittel der Bedeutungskonstitution«57 zu fungieren, nicht auf 
klassische Diagramme zu beschränken. Vielmehr explizieren die Autoren ihre 
diagrammatische Analyse auch anhand der Arbeitsoberfläche eines Computers 
sowie eines niederländischen Tafelbilds. Ihren programmatischen Aufsatz 
schließen sie mit der Aufforderung, ihren Ansatz weiterzuverfolgen: »Die wis-
senschaftliche Untersuchung der Diagramme wird zur Aufgabe haben, die […] 
beiden gegenläufigen Bewegungen – jene von Produktion und Rezeption […] – 
zu rekonstruieren.«58 

Die ungleich umfangreichere Monographie Diagrammatik von Bauer/Ernst 
ist dieser Aufforderung mit einer ähnlichen Argumentationsstruktur nachge-
kommen. Die Autoren überbieten Bogen/Thürlemann (und ähnliche Ansätze, 
zum Beispiel von Krämer und Mersch, s.u.) allerdings noch in ihrem Verständ-
nis diagrammatischer Vielgestaltigkeit. Diagramme nur als mediale Hybride von 
Schrift und Bild aufzufassen, berge die Gefahr einer einseitigen Orientierung an 
den kontingenten Struktureigenschaften des klassischen Diagramms allein.59  

                                                             
53  Vgl. ebd. S. 2. 
54  Ebd. S. 22. 
55  Ebd. S. 8. 
56  Ebd. 
57  Ebd. S. 21. 
58  Ebd. S. 22. 
59  Vgl. Bauer/Ernst (2010) S. 30ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 197 

Dahingegen sei das Diagramm auch auf Vorstellungsbilder auszuweiten. Damit 
lokalisieren Bauer/Ernst das Diagramm nicht nur zwischen Schrift und Bild, 
Kunst und Wissenschaft60 sowie »an der Schnittstelle von Wahrnehmung und 
Einbildungskraft, von Sinnlichkeit und Verstand«,61 sondern auch »zwischen 
mentalen Erkenntnisprozessen und externen Medien«62 und »im Wechselspiel 
von Ansicht und Einsicht, von Überblick und Durchblick«.63 Dieser Ansatz wird 
anhand einer Fülle von Untersuchungsbeispielen expliziert: Diese erstrecken 
sich zum Beispiel auf Gencodes, Computerspiele und -programme sowie auf 
Kunstwerke – Gedichte, Bilder, Filme, Theaterstücke.  

Den Anwendungsbereich der Diagrammatik so stark auszuweiten, ist in vie-
lerlei Hinsicht überzeugend. Ausgehend von der eingängigen Formel einer Dia-
grammatik als »Entwurfs- und Erkenntnisverfahren[s]«,64 das aus »Konfigurati-
on und Rekonfiguration« besteht, gelingt es Bauer/Ernst, das Diagramm als 
quasi universalwissenschaftliches Verbindungsglied zwischen zahlreichen Dis-
ziplinen (»Neurobiologie und Ökologie einerseits und Kulturanthropologie und 
Medienphilosophie andererseits«65) zu präsentieren und die Diagrammatik als 
gemeinsamen Nenner gegensätzlicher Methoden (wie Phänomenologie und Se-
miotik66) vorzuschlagen.  

Bei aller Generalisierung wahren die Autoren durchaus das Bewusstsein für 
die Vielgestaltigkeit und die pragmatische Unterbestimmtheit von Diagrammen. 
Deutlich wird das in einer Passage, die allerdings nicht an zentraler Stelle steht: 
Was für den einen – zum Beispiel einen Ingenieur – Mittel des Entwerfens und 
somit der Rekonfiguration ist, kann für den anderen – einen Handwerker – ein 
Muster und somit eine Konfiguration sein. Für den Künstler wiederum – Bau-
er/Ernst nennen Dürer und Da Vinci – gehen »Formen und Forschen Hand in 
Hand«.67  

Bauer/Ernst untersuchen allerdings weder, unter welchen Umständen ein und 
dasselbe Diagramm als Entwurf, als Muster oder als Kunst verwendet wird, noch 
welche Gestaltungprinzipien Diagramme eher zum Gebrauch als Entwurf, als 
Muster oder als Kunst prädisponieren. Stattdessen zeigen die Autoren nur, dass 

                                                             
60  Vgl. ebd. S. 29. 
61  Ebd. S. 10. 
62  Ebd. S. 36. 
63  Ebd. S. 10. 
64  Ebd. S. 18. 
65  Ebd. S. 339. 
66  Vgl. ebd., z.B. S. 222. 
67  Vgl. ebd. S. 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


198 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Entwürfe, Muster und Kunstobjekte die Gemeinsamkeit haben, diagrammatisch 
gebraucht werden zu können. Sie verharren in einer Darstellungslogik des »So-
wohl – Als auch« und der Grenzüberschreitung, was im Ergebnis zu einer 
schwindelerregenden Vagheit führt. So ist die Frage von Krämer in ihrer als Re-
zension verfassten Replik auf Bauer/Ernst berechtigt: »Worin aber liegt die 
differentia specifica, welche die diagrammatische Praxis von anderen theoretisch 
bedeutsamen Praktiken unterscheidet? Trotz der Fülle verhandelter Phänomene 
und rezipierter Literatur gibt das Buch darauf keine systematisch entfaltete Ant-
wort.«68 

 
Krämer hat bislang selbst noch keine eigene, umfassende Diagrammatik ausge-
arbeitet. In zahlreichen Artikeln immerhin – für den vorliegenden Text wurde 
nur eine Auswahl rezipiert – hat sie einen konsistenten, wie sich in der folgenden 
Zusammenfassung zeigen wird allerdings begrifflich nicht ganz festgelegten, 
Ansatz entwickelt. Hybridität ist darin ein Schlüsselbegriff, betont wird insbe-
sondere die Zwischenstellung des Diagramms zwischen Schriftsprache und Bild. 
Krämer spricht von einer »Verschränkung des Sprachlichen und des Bildli-
chen«,69 von einer »Form von Bildlichkeit« »jenseits der Dichotomie von Wort 
und Bild«.70 

Das bei Bauer/Ernst vermisste Alleinstellungsmerkmal der diagrammati-
schen Praxis glaubt Krämer, in der diagrammatischen Operativität fassen zu 
können. Die vielgestaltige Untersuchungsgegenstände der Diagrammatik macht 
sie – weitgehend klassisch – in »Schriften, Diagramme[n] bzw. Graphen sowie 
Karten«71 oder »Tabellen, Listen, Diagramme[n], Graphen und Karten«72 aus: 
jenen »Inskriptionen« oder »Graphismen«,73 an denen der Phonozentrismus – 
man könnte auch sagen: das Begriffsdenken – ins Leere läuft, weil es nicht deren 
Funktion ist, Stimme aufzuzeichnen. In ihrer Vielgestaltigkeit sind »Inskriptio-
nen« nicht beschränkt auf »Formelsprachen in Logik, Mathematik und Natur-
wissenschaft, […] Choreographie und Musikschriften [und] die Programmier-
sprachen«74 – »Notationen« im Sinne Goodmans75 –, sie gehen aber nicht so 

                                                             
68  Krämer (2011). 
69  Krämer (2009a) S. 95. 
70  Ebd. S. 94. 
71  Ebd. S. 95. 
72  Krämer (2012b) S. 82. 
73  Ebd. 
74  Ebd. S. 80. 
75  Vgl. ebd. S. 81f; vgl. auch Krämers Goodman-Kritik in Krämer (2012a) S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 199 

weit, künstlerische Darstellungen zu sein. Krämer dekretiert noch rigoroser als 
Bogen/Thürlemann und Bauer/Ernst, dass Diagramme nicht ästhetisch genutzt 
werden (wenn auch Kunst diagrammatisch genutzt werden kann):  

 
»Im Rahmen unseres Interesses zu verstehen, wie Raumrelationen epistemische Aufgaben 
übernehmen können, wollen wir Artefakte wie Schriften, Graphen, Diagramme, Karten 
etc. unter dem Sammelnamen ›Inskriptionen‹ bzw. ›das Diagrammatische‹ rubrizieren 
und diese ›operativen Bilder‹ von den Bildern der Kunst einerseits wie den Instrumenten-
bildern der Wissenschaft andererseits abgrenzen; wohl wissend, dass es auch Perspektiven 
gibt, in denen alle diese Gattungen des Bildlichen wiederum zusammenrücken.«76 

 
Was die operative Bildlichkeit des Diagrammatischen sowohl von »instrumen-
tellen« Abbildern als auch von ästhetischen Bildern unterscheidet, bestimmt 
Krämer in verschiedenen Aufsätzen relativ kohärent als spezifisches Zusammen-
spiel körperlich-materieller (medialer) Eigenschaften sowohl von graphischem 
Objekt als auch von entwerfendem oder rezipierendem Nutzer im Kontext einer 
Kultur. In Krämers Begrifflichkeit: als »Spatialität« und »Graphismus« im 
»Wechselspiel von Punkt, Strich und Fläche«77; als »Flächigkeit, Gerichtetheit, 
Graphismus, Syntaktizität, Referenzialität und Operativität«78; als »Interaktion 
von Punkt, Linie und Fläche«79, und zwar »durch die Interaktion von Auge, 
Hand und Geist«80 »und überdies eingebettet in gesellschaftliche Normen und 
Praktiken«81; oder als »Eindimensionalität [der Linie]«, »Gerichtetheit [des Lei-
bes]« sowie »Prozessualität und Operativität«82. So findet die Hybridität des 
Diagramms bei Krämer ihre Erfüllung in der Performativität seiner spezifisch 
materialen Operativität. 

 
»Das Diagrammatische ist ein operatives Medium, welches infolge einer Interaktion in-
nerhalb der Trias von Einbildungskraft, Hand und Auge zwischen dem Sinnlichen und 
dem Sinn vermittelt, indem Unsinnliches wie beispielsweise abstrakte Gegenstände und 
Begriffe in Gestalt räumlicher Relationen verkörpert und damit nicht nur ›denkbar‹ und 
verstehbar, sondern überhaupt erst generiert werden. Die Signatur unserer Episteme  

                                                             
76  Krämer (2012b) S. 82. 
77  Vgl. Krämer (2011). 
78  Vgl. Krämer (2012b) S. 82 und Krämer (2009a) S. 98ff. 
79  Vgl. Krämer (2012b) S. 82. 
80  Ebd. 
81  Krämer (2012a) S. 15. 
82  Krämer (2012b) S. 85ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


200 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

verdankt sich in vielen Hinsichten den Kulturtechniken des Diagrammatologischen – blei-
be dies nun implizit oder sei es explizit.«  83

 
Krämers Ansatz ist nicht zuletzt deswegen aufschlussreich, weil darin besonders 
ausführlich und präzise mitreflektiert wird, wie erkenntnistheoretische Zweifel 
am Begriffsdenken das Interesse der Diagrammatik bedingen. Dieses erkenntnis-
theoretische Interesse gleicht weitgehend jenem Rortys an Derrida, verfolgt aber 
– anders als Rortys später Derrida – einen Ausgleich zwischen Diskursivität und 
Nicht-Diskursivität jenseits der Schrift. 

Rorty hatte – wie in A.16 dargestellt – die von ihm gezeichnete, in Platon 
begründete und von Kant zum linguistic turn reichende Kette von transzen-
dentalistischen Theorien schließlich mit dem Sprachpragmatismus der »post-
positivistischen« analytischen Philosophie enden lassen. Von dieser Position aus 
distanziert er sich vom universalistischen Sprachpragmatismus eines Habermas 
oder Searle und assoziierte sich mit dem späten Derrida (den er am Ende der 
langen Kette der Metaphysik-Überwindungen einordnet). 

Krämer nun positioniert sich zunächst an gleicher Stelle und in analoger 
Weise gegen bloße Neuauflagen des Begriffsdenkens: Sie distanziert sich von 
Sprach- und Sprechaktkonzeptionen, die – verankert »in einer prominenten 
abendländischen Tradition (Platonismus)« – einem »Zwei-Welten-Modell« fol-
gen und eine universale und intellektualistische »Tiefenstruktur« (der »langue« 
oder der »Sprecherkompetenz«) annehmen. Kritisch sei ein solches »intellektua-
listisches« oder »logosorientiertes« Sprachbild deshalb zu sehen, weil es zwar – 
gleichsam in einer transzendentalistischen Wende – den Repräsentationalismus 
(und somit das Begriffsdenken) unterwandere, dabei aber dessen Zwei-Welten-
Modell – diesmal in der Opposition Sprache und Sprechen – neu etabliere.84 

Statt für die Tiefenstruktur interessiert sich Krämer für die Oberfläche, wie 
Rorty sich statt für den frühen Schrifttranszendentalismus für die spätere Sprach-
spielerei Derridas begeistert; und zwar für die »unreine Sphäre« einer »verkör-
perten Sprache«.85 Krämer sieht darin einen allgemeinen wissenschaftlichen 
Trend, mit dem »Hybridbildungen bzw. Mischverhältnisse aus Sprachlichem 
und Nichtsprachlichem zum anerkannten Forschungssujet«86 avanciert seien und 
kritisiert – wiederum Rorty ähnlich – Tendenzen zur Theoriebildung bei Derrida, 

                                                             
83  Krämer (2009a) S. 105. 
84  Vgl. Krämer (2009b) S. 35f und Krämer (2001) S. 12 und 19. 
85  Vgl. Krämer (2009b) S. 36 und 38. 
86  Ebd. S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 201 

die sie allerdings – anders als Rorty – gerade in einer Fixierung auf die Schrift 
ausmacht. 

Derridas »iterabilisierende Performativität« stehe zwar im Gegensatz zur 
»universalisierende[n] Performativität« eines Searle oder Habermas, weise aber 
ihrerseits einen dubiosen »Skriptizismus« auf.87 Derridas postmodernes Schrei-
ben sei in seiner Fokussierung auf Schrift- und Textlichkeit immer noch zu sehr 
der Diskursivität verpflichtet,88 nicht zuletzt, weil sie mit ihrer Fixierung auf 
Abwesenheit die Bedeutung des nicht-sprachlichen Körperlich-Aisthetischen 
vernachlässige.89 

Demgegenüber schlägt Krämer eine »korporalisierende Performativität« 
vor.90 Ihr Paradigma ist die künstlerische »Performance«, die sowohl die tradi-
tionelle Hierarchie zwischen Akteur und Zuschauer auflöst als auch jede Re-
präsentation verweigert, indem sie sich als (einmaliges) Ereignis inszeniert.91 
Entscheidend an der »korporalisierenden Performativität« ist ihr hybrider  
Charakter, der sich sowohl traditionellen Dichotomien wie der Unterscheidung 
von Wahrnehmung und Ereignis entzieht92 als auch neue Dichotomien wie die 
Alternative von »Medienmarginalismus« (so etwas wie Form- beziehungsweise 

                                                             
87  »In Derridas grammatologischer Fundierung unserer Sprachlichkeit tritt zu Tage,  

dass hier dem ›linguistic turn‹ – verknüpft allerdings mit einer entschieden anti-
phonozentrischen Geste – immer noch Zuarbeit geleistet wird. Tatsächlich spielen in 
Derridas ›Grammatologie‹ lautsprachenunabhängige Praktiken des Schriftgebrauchs, 
wie das mathematische Formalisieren, die logischen Kalküle, die Programmierspra-
chen, die musikalischen Notationen und choreographischen Systeme eine eher  
unbedeutende Rolle. Daher gelangen wir mit Derrida kaum an den Punkt, an dem her-
vortreten kann, dass – mindestens so stark wie der ›Phonozentrismus‹ die Signatur 
abendländischer Metaphysik bedingt hat – ein dezidierter ›Skriptizismus‹ in der Ge-
schichte der abendländischen Wissenschaften und Philosophie zur Geltung kommt. 
Unsere Vermutung ist also, dass selbst Derrida sich nicht hat vollständig von der As-
soziierung der Schrift mit der Sprache lösen können oder wollen.« (Krämer (2009a)  
S. 97.) 

88  Vgl. auch Krämer (2004) S. 17. 
89  Vgl. ebd.: Ein erster Hinweis auf Krämers berechtigte Kritik erfolgte bereits in A.16, 

wo auch herausgearbeitet wurde, dass Derridas Schriften/Bücher in einem Gegensatz 
zu seiner Forderung nach einer zeilenlosen Schrift außerhalb des Buches stehen, und 
wo Rorty die Unterschätzung der Schrift als kultureller Praxis vorgeworfen wurde. 

90  Vgl. ebd. 
91  Vgl. ebd. S. 17f. 
92  Vgl. ebd. S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


202 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Medienvergessenheit) und »Mediengenerativismus« (die triumphalistische 
Überbetonung medialer Bedingtheit) meidet.93  

Krämers korporalisierende Performativität scheint sich in der Operativität 
des Diagrammatischen einlösen zu können. Ihr Konzept von Operativität kann 
jedoch diese Hoffnung nicht erfüllen, weil es der Hybridität des Diagramms 
nicht in letzter Konsequenz gerecht wird. Während in der Hybridität 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität zu einem Ausgleich gelangen sollten, 
macht sich bei Krämer erneut die Schwerkraft der Diskursivität geltend. In ihrem 
Konzept von Operativität ist nämlich – wie in der gesamten im Bann von Peirce 
stehenden epistemisch fokussierten Diagrammatik – das Diagramm als heuris-
tisch-epistemisches Darstellungsmittel konzipiert, das letztlich diskursives Wis-
sen hervorbringt. 

Krämer legt Wert zwar darauf, dass das Diagrammatische im kulturell ge-
prägten Zusammenspiel seiner medialen Eigenschaften mit dem Körper des Re-
zipienten auch in pragmatischer Hinsicht unbestimmt bleibt und nicht auf eine 
bestimmte Umgangsweise festgelegt ist. Diagramme, Schriften etc. vereinen 
(»nicht: verbinden«)94 Nicht-Diskursivität und Diskursivität oder – wie Krämer 
es nennt – materielle, wahrnehmbare und handhabbare »Textur« mit bedeutungs-
tragender und interpretierbarer »Textualität«; sie vereinen »Spur« und »Ent-
wurf«, »›Opazität und Transparenz‹, ›Sinnlichkeit und Sinn‹, ›Präsenz und 
Repräsentation‹«, Diskursives und Ikonisches.  Krämers Konzept des 95

Diagrammtischen soll – so ließe sich in der Begrifflichkeit dieser Arbeit zusam-
menfassen – durch einen jederzeit möglichen Perspektivwechsel zwischen 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität die Hierarchien des Begriffsdenkens  
unterwandern.  

Doch wenn Krämer der Schrift als einer »Inskription« einen »Doppelcharak-
ter« attestiert, der wie bei einer Kippfigur konsekutiv sichtbar wird,96 betont sie 
das Ambivalente, aus zwei Komponenten bestehende und damit latent Hierarchi-
sche des Diagrammatischen: Sie schiebt den Gegensatz von Diskursivität und 

                                                             
93  Vgl. ebd. S. 23f sowie 21: »Diese Position bietet sich als Revisionsinstanz an, um 

konzeptionelle Engführungen in der Performativitätsdebatte zu überwinden: Die ver-
absolutierende Position des Sprechers in der Sprechakttheorie zum Beispiel, die den 
Hörer weitgehend vergisst, wird ebenso korrigierbar, wie die Hypostasierung von 
Abwesenheit im Dekonstruktivismus, welche die Ereignisdimension und damit die 
Bedeutung von Gegenwärtigkeit unterschlägt oder verfehlt.« 

94  Krämer (2012a) S. 23. 
95  Vgl. Krämer (2012a) S. 24f. 
96  Vgl. ebd. S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITÄT | 203 

Nicht-Diskursivität vor dessen Ausgleich in der Hybridität, während ihr – nicht 
zufälligerweise – Phänomene paradigmatischer Hybridität aus dem Blick gera-
ten. Es ist durchaus richtig, dass ein Text tendenziell eher sagt oder zeigt, dass 
eine Schrift eher »auf« ihren diskursiven Inhalt oder ihre ikonische Form geprüft 
wird, dass Bedeutung und Stil nie gleichermaßen im Fokus stehen. Und dennoch 
gibt es Texte, Schriften oder Diagramme, die so gestaltet sind, dass sich in ihnen 
entweder Inhalt oder Form, entweder Bedeutung oder Stil der Aufmerksamkeit 
aufdrängen, während in anderen Texten, Schriften, Diagrammen der Fokus ihrer 
Wahrnehmung notorisch undeutlich und dem Nutzer überlassen bleibt. So erklärt 
sich ein Ungleichgewicht in Krämers Beschreibung des körperlich-materiellen 
Zusammenspiels des Diagrammatischen:97 Sie erklärt Inskriptionen überwiegend 
als »Entwürfe« und nicht als »Spuren«, und bestimmt damit einen heuristisch-
epistemischen Zweck, der pragmatisch festgelegt ist und über den Gebrauch die 
diagrammatische Hybridität kontrolliert. 

Am Rande erwähnt Krämer immerhin Gestaltungsformen wie die Kalligra-
phie, die es durch ihre Gestaltung allein dem Leser überlässt, von ihrer aisthe-
tischen Fülle abzusehen oder gerade darauf hinzusehen.98 Doch ihre eigenen 
Beispiele wählt sie überwiegend anders und analysiert etwa das Nomogramm 
der Multiplikationstabelle (Abbildung 13): Dabei handelt es sich um eine graphi-
sche Darstellung, die mit zwischen Skalen gezogenen Hilfslinien ermöglicht, 
Multiplikationen im Rahmen des Kleinen Einmaleins durchzuführen.99 

Dieses Beispiel zeigt besonders deutlich, wie und warum Krämers Dia-
grammatik-Konzept im Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens verbleibt und 
nicht geeignet scheint für die Durchfahrt zwischen der Scylla des Medienuniver-
salismus und der Charybdis des Medienmarginalismus. Zwar betont Krämer die 
Hybridität des Nomogramms: Es visualisiert »sowohl ein universales arithmeti-
sches Gesetz wie auch dessen partikulare Anwendung auf einzelne Zahlen«,100 
es betont das Zusammenspiel von menschlichem Körper (»Auge, Hand und 
Hirn«) mit einem Medium (»Papier«), aus dem sich – als Ergebnis einer »be-
wusstlos« durchgeführten, mechanischen Operation, die gleichwohl auf Interpre-
tation angewiesen ist – »Geist« entfaltet.101 Auch das Nomogramm ist also ein 
typisch hybrides Diagramm, das sich in der Praxis erfüllt. Sein Zweck ist aller-
dings festgelegt: Es gilt, eine bestimmte Art diskursiven Wissens zu generieren. 

                                                             
97  Vgl. ebd. 
98  Vgl. ebd. S. 19. 
99  Vgl. Krämer (2012b) S. 89f. 
100  Vgl. ebd. S. 90. 
101  Vgl. ebd. S. 90ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


204 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

 

 
Abbildung 13: Nomogramm der Multiplikationstabelle 

 

Diesem Zweck fällt letztlich die »aisthetische Fülle der Inskription«102 zum  
Opfer. Krämers diagrammatische Operativität, die eine korporalisierende Per-
formativität ist, marginalisiert nämlich zum einen die spezifische Materialität des 
Nomogramms.103 Marginalisiert wird zum anderen die spezifische Gestaltung 
des Nomogramms: »Während das Kunstwerk eines Bildes die Aura einer unver-
tretbaren Singularität ausstrahlt, sind die nützlichen Formen operativer Bildlich-
keit durchaus unspektakulär und prosaisch.«104 

                                                             
102  Ebd. S. 92. 
103  »Wir wissen, dass die hier erörterte graphische Multiplikation durch eine Fülle  

anderer Verfahren realisierbar ist: Mit Perlenschnüren des Abakus, mit Kolumnen 
des Rechenbretts, als fertig gegebene Multiplikationstabelle, als schriftliches Rech-
nen mit Dezimalziffern, mit Rechenschiebern und schließlich mit mechanischen  
und elektronischen Rechenmaschinen.« (Ebd. S. 92.) 

104  Ebd. S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

III. Zur Gestaltung   
 diagrammatischer Hybridität 

 
 
 

6.  DER BEITRAG DER MEDIENTHEORIE:   
 DIE OPTIMIERUNG VON STÖRUNG 

 
Das Nomogramm zeigt keinerlei Anzeichen dafür, wie durch Entwurfs-
handlungen an ihm gänzlich anderes Wissen abseits arithmetischer Ergebnisse 
von Multiplikationen erzielt werden könnte. Es besticht durch seine kalkulatori-
schen Fähigkeiten und ist darin so überzeugend, dass nichts anderes von ihm  
erwartet wird. Genau darin zeigt sich erneut das eklatante – im Folgenden in ver-
schiedenen Aspekten entfaltete – Risiko, der Hybridität des Diagrammatischen 
mit einer epistemisch fokussierten Diagrammatik nicht gerecht zu werden. 

Dieses Risiko wird in manchen diagrammatischen Überlegungen durchaus 
wahrgenommen. Bauer/Ernst beenden ihre Untersuchungen mit einem beinahe 
vernichtenden Eingeständnis: »Dies scheint die Kehrseite der Diagrammatik zu 
sein: Eine von ihrer Kontingenz, das heißt von der Möglichkeit zur Rekon-
figuration abgekoppelte Konfiguration.«1 Denselben Aspekt betonen auch  
Bogen/Thürlemann als eine Art Fazit im drittletzten Abschnitt ihres programma-
tischen Aufsatzes. Sie beobachten, dass der performative Umgang mit Dia-
grammen immer wieder abgebrochen und dessen Ergebnisse reifiziert werden. 
»Diagramme werden dann zu semiotischen Objekten mit quasi magischem Cha-
rakter, in denen der Sinn dank der Parallelisierung von formalen und inhaltlichen 
Kategorien in einer objektiven, überindividuellen Setzung evident zu werden 
scheint.«2  

                                                             
1  Bauer/Ernst (2010) S. 335. 
2  Bogen/Thürlemann (2003) S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


206 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Ein Diagramm kann sozusagen versteinern und kraft seiner dann fast magi-
schen Evidenz statt als Entwurf als besonders reines Abbild eines Urbilds wahr-
genommen werden. Seine Hybridität verschwindet dann und geht in einem be-
stimmten, effektiven Gebrauch als pädagogisches oder heuristisch-epistemisches 
Diagramm auf. So kann das Modell der Doppelhelix zum Abbild der Erbinfor-
mation verkommen und auf ein diskursives Wissen reduziert werden, das einsei-
tig bleibt; und das Nomogramm der Multiplikationstabelle erscheint als bloßes 
Instrument der Handhabung eines universalen mathematischen Gesetzes. In die-
ser Missachtung der Hybridität von Diagrammen liegt jedoch eine Gefahren-
quelle für ihr Potential, sich mit einem relativ stabilen Ausgleich zwischen 
Diskursivität und Nicht-Diskursivität eine Alternative zum Begriffsdenken zu 
gestalten. Nicht zuletzt aus dieser Perspektive betrachtet, befindet sich eine Dia-
grammatik, die der diagrammatischen Hybridität letztlich nicht gerecht wird, 
selbst noch in der Sackgasse des Gestaltungsdilemmas. 

Eine Analyse dieser Sackgasse, aber auch ein Schleichweg aus ihr heraus, 
kann mit der Medientheorie nachvollzogen werden. Medien, so lautet deren Be-
fund, entziehen sich – indem sie Erkenntnis ermöglichen – selbst der Erkenntnis. 
Ihnen eignet eine prekäre »konstitutionelle Unsichtbarkeit«3, wie Mersch es  
ausdrückt. Grund dafür – und erster Vergleichspunkt mit Diagrammen – ist die 
epistemische Hybridität von Medien: 

 
»Medien verweigern ihre Sicht, ihre Kenntlichkeit; sie halten sich buchstäblich in der  
Mitte; sie bilden den Platzhalter einer Übertragung, eines Transfers, der freilich als 
Platzhalter, sofern er Übergänge stiftet oder Vermittlungen zulässt, zurücktritt. Medien 
kommt damit die Eigenart zu, im Erscheinen zu verschwinden: Was sich in der Mitte hält, 
ist nicht selber von Belang, sondern einzig das, was es jeweils bewirkt oder verkörpert. 
Eine Schwierigkeit jeder systematischen medientheoretischen Reflexion wie auch ihrer 
Kritik ist damit angezeigt: In dem Maße, wie das Medium sich selbst unkenntlich macht, 
verschwistert es sich tendenziell mit Mythologie. Es manifestiert sich als Mysterium. 
Der Umstand ist besonders für technische Medien relevant. Dem Ideal der perfectio, der 
Optimierung von Effektivität verpflichtet, tendiert ihre Entwicklungslogik zur sukzessiven 
Verfeinerung von Sichtbarkeit, zur Ausmerzung von Störquellen, zur reibungslosen 
Transmission.«4 

 
Dieser Befund lässt sich in mehrfacher Hinsicht an die bis hierher angestellten 
Überlegungen anschließen. Erstens wird die Formvergessenheit des Begriffs-

                                                             
3  Mersch (2004) S. 78. 
4  Ebd. S. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 207 

denkens besser erklärlich, wenn die Eigenschaft von Medien berücksichtigt wird, 
sich tendenziell unsichtbar zu machen: Der blinde Fleck des Begriffsdenkens 
gegenüber formalen Aspekten wäre beinahe »natürlich«, zumindest verständlich 
oder sogar berechtigt, und wäre jedenfalls nicht eine Art Verstocktheit. Zweitens 
kann nun die sachliche Gestaltung von Diagrammen – ein zusätzlicher Ver-
gleichspunkt zwischen Diagrammen und Medien – auch medientheoretisch ver-
standen werden: Die ikonographische und stilistische Sachlichkeit von Dia-
grammen stellt eine Optimierung im Dienst ihres reibungslosen pädagogischen 
oder heuristisch-epistemischen Gebrauchs dar und nähert Diagramme damit 
technischen Medien, wie Mersch sie versteht, an.5 Drittens korrespondiert – ein 
weiterer Vergleichspunkt – das Abdriften von Diagrammen ins Magische mit der 
von Mersch konstatierten Tendenz von Medien zum Mythischen. Der Anschein 
einer geradezu unheimlichen (nämlich magischen oder mythischen) Resistenz 
gegenüber Kritik entsteht, wenn die Rezeption der epistemischen Hybridität von 
Diagrammen oder Medien nicht gerecht wird.6 

Über die hier genannten Vergleichspunkte zwischen Medien und Diagram-
men hinaus, bietet Mersch eine starke Analyse des Gestaltungsdilemmas von 
Hybridität. Seinen Befund von der »konstitutionelle[n] Unsichtbarkeit«7 von 
Medien stützt er überzeugend mit dem Nachweis, dass alle erkenntnistheoreti-
schen Versuche, Medien sichtbar zu machen, scheitern müssen: Als Objekte der 
Erkenntnis wahrgenommen, werden Medien als Medien von Erkenntnis unsicht-
bar. In Merschs Begrifflichkeit: Die Thesen von der Transzendentalität und Ubi-
quität der Medien8 sind inkonsistent. Sie gleichen den vergeblichen Versuchen, 
sich dem Begriffsdenken mit transzendentalistischen Gestaltungslösungen zu 
entziehen – wie Merschs Argumentation den in dieser Arbeit vorgenommenen 
Analysen transzendentalistischer Lösungsversuche gleicht: Auch transzendentale 
Begrifflichkeit verbleibt im Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens. 

So führt beispielsweise der »Medienidealismus« von Apel, in der Nachfolge 
der Transzendentalphilosophie, in einen Zirkel. Er lässt die Frage offen, wie er 
anders als über Medien zur Kenntnis der Konstitutionsleistung von Medien ge-
kommen ist. Mit ihm lässt sich nichts, was über die selbstevidente Feststellung 
hinausgeht, dass Erkenntnis – irgendwie – auf Medien angewiesen ist, begründen, 

                                                             
5  Vgl. ebd. 
6  Vgl. auch ebd. S. 81. 
7  Ebd. S. 78. 
8  Vgl. ebd. S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


208 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

»soll es sich nicht bloß um eine Setzung, eine metaphysische Annahme oder ein 
konstruktivistisches Axiom handeln«9. 

Einen »Kurzschluss« beziehungsweise eine unreflektierte Übertragung bege-
hen Medientheorien, die den Medienbegriff am Vorbild eines etablierten Para-
digmas modellieren: Etwa Friedrich Kittler, der sein »Technikapriori« in Analo-
gie zu Foucaults »historischem Apriori« entwirft oder semiotische und 
strukturalistische Ansätze, die sich an Derridas »Schrifttheorie« anlehnen.10 Die 
spezifischen Effekte eines bestimmten Mediums – etwa der Schrift – werden auf 
eine unspezifische, universelle Medialität übertragen und als generelles Prinzip 
der Konstruktion von Wirklichkeit sichtbar gemacht, etwa als »Nichtpräsenz 
oder ursprüngliche Nachträglichkeit«.11 

Eine ähnliche Einseitigkeit droht Versuchen, Medien als Materialität und 
Körperlichkeit sichtbar zu machen, worauf Mersch am Beispiel des Leibes hin-
weist. Der menschliche Körper kann zwar mit gutem Grund als Medium ver-
standen werden, damit wird aber seine Reduktion auf eine bestimmte Funktion 
»›als‹ bespielbares Instrument«12 vollzogen.13 Solchermaßen zum Objekt von 
Erkenntnis gemacht, kann der Leib nicht mehr als Medium von Erkenntnis  
erkannt werden:  

 
»Inwieweit aber das Denken in seine Körperlichkeit verstrickt ist, inwieweit die spezifi-
sche Form des Leibes in es eingeht und es terminiert, entzieht sich ihm. Die ›Leibhaftig-
keit‹ des Denkens ist dann nicht mehr beschreibbar – es handelt sich um eine ähnliche  
Paradoxie wie bei der Reflexion, die sich nirgend selbst zu erfassen vermag, weil die 
Strukturen der Reflexion schon ins Reflektierte eingehen, ohne sich mitreflektieren zu 
können.«14 

 
Hier zeigt sich erneut die Schlagseite von Konzepten wie Krämers 
korporalisierter Performativität. So wenig wie der Korporalität des Diagramms, 
dessen spezifische Materialität und ästhetische Gestaltung sie marginalisiert,15 

                                                             
9  Ebd. S. 77. 
10  Vgl. ebd. S. 76. 
11  Vgl. ebd. 
12  Ebd. S. 79. 
13  Und zwar »sei es in Form seiner gleichzeitigen Verkleidung wie Selbstausstellung 

z.B. in der Mode oder als Grenzerfahrung, der Aussetzung ins Verletzliche wie in der 
Performance-Kunst.« (Ebd. S. 78.) 

14  Ebd. S. 79. 
15  Vgl. C.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 209 

wird sie dem Körper im medialen Prozess gerecht. Zwar denkt sie die Rolle des 
Körpers im diagrammatischen Erkenntnisprozess mit – etwa wenn sie vom »Zu-
sammenwirken von Auge, Hand und Hirn«16 mit dem diagrammatischen Objekt 
spricht; gleichsam unter der Hand wird der das Diagramm rezipierende Körper 
allerdings zu einem menschlichen, gesunden, mehr oder minder entwickelten, 
kompetenten und geschickten Körper stilisiert. So wird er vom problematischen, 
»unsichtbaren« Medium von Erkenntnis zum bereits erkannten Objekt von Er-
kenntnis. Damit ähnelt Krämers korporalisierte Performativität der »universali-
sierenden Performativität«, von der sie sich abgrenzen will.17 Wie diese beruht 
sie auf »Idealisierungsannahmen«18, die körperliche Unterschiede, zum Beispiel 
Behinderungen, wie schon Feinheiten diagrammatischer Gestaltung margina-
lisieren. 

Dem Scheitern transzendentalistischer Konzepte setzt Mersch ein Konzept 
entgegen, das die künstlerische Gestaltung als Vorbild nimmt: Die »konstitutio-
nelle Unsichtbarkeit« oder »Unfüglichkeit«19 der Medien, die der erkenntnis-
theoretischen Universalisierung von Medientheorien notorisch entgeht, möchte 
Mersch in einer »Negativen Medientheorie« »von ihrer Grenze her«20 erschlie-
ßen. Mediale Hybridität zeigt sich mithin überall dort, wo die Optimierung  
medialer Effektivität an der Tücke des Objekts scheitert – was mehr oder weni-
ger absichtsvoll passieren oder herbeigeführt werden kann.  

 
»Bevorzugtes Metier solcher ›Grenzzeichnung‹ aber ist die Kunst in ihrer Arbeit an der 
›Spur‹. Sie lässt diese dort hervortreten, wo Zeit aufgewendet wird, wo die Wahrnehmung 
perforiert, wo Störungen und Dysfunktionalitäten auftreten, wo Ausfälle, Zusammen-
brüche und technische Abstürze passieren, besonders bei digitalen Medien, oder wo sich 
ins mediale Format ein ebenso Endliches wie Vergängliches einschreibt. Sämtlich besitzen 
diese Bemühungen die Kontur ›katachretischer Paradoxa‹, insofern sie die Medialität des 
Mediums in dem Augenblick zum Erscheinen bringen, da diese versagt oder nicht funktio-
niert. Solches ereignen zu lassen, ist in besonderer Weise die Domäne ästhetischer  
Praxis.«21 

 

                                                             
16  Krämer (2012b) S. 91. 
17  Vgl. Krämer (2004) S. 14f. 
18  Ebd. S. 14. 
19  Vgl. Mersch (2004) S. 78 und 83. 
20  Ebd. S. 82. 
21  Ebd. S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


210 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Zu den Techniken, derer Effekt auch als »Fraktur oder Verfremdung«22 bezeich-
net werden kann, zählt Mersch nicht zuletzt den Transfer von Medien, »die 
Übersetzung von einem Medium ins andere«23. Damit betont er das als Selbst-
reflexivität der Kunst bekannte Phänomen der Umlenkung von Aufmerksamkeit 
von Inhalten auf deren materiale Ermöglichungsgründe. 

Der Medien- und Kulturwissenschaftler Ludwig Jäger argumentiert ganz 
ähnlich. Er formuliert (im Anschluss an Sprachwissenschaftler wie Saussure, 
Peirce und Derrida) eine Art synoptische These der Medientheorien von  
McLuhan, Luhmann, Alfred Schütz und Bolter/Grusin, die er unter dem Begriff 
der »Transkriptivität« von Medien entfaltet.24 Ihr zufolge können Medien die 
zwei komplementären »Aggregatzustände« der Transparenz und der Störung  
annehmen, zwischen denen sie sich »transkriptiv« bewegen. Im Zustand der 
Transparenz werden die Medien zugunsten des von ihnen Kommunizierten oder 
Dargestellten nicht wahrgenommen. Im Zustand der Störung hingegen geraten 
sie selbst (beziehungsweise die von ihnen ermöglichten Formen) ins Blickfeld, 
wobei ihre semantischen Effekte modifiziert werden können, die im Zustand der 
Transparenz fixiert sind.25 Ein Wechsel des Aggregatzustands eines Mediums 
von transparent auf gestört ist laut Jäger strukturell im (performativen) Gebrauch 
des Mediums angelegt26 und wird evident bei einem Medienwechsel 
(»Remediatisierung«/»Remediation«27) oder, wie er allgemeiner mit Bezug auf 
Goodman formuliert, durch einen »Normenwechsel«: »Erst ›Normenwechsel‹, 
also Effekte von Störungen, erst die Erosion habitualisierter Bezugsrahmen, las-
sen die mediale Relativität des Realen und damit das symbolische Repräsentati-
onssystem selbst als ›Weise der Welterzeugung‹ wieder sichtbar werden.«28  
Medienwechsel sind in dieser Perspektive vor allem Gebrauchswechsel. 

 
Die medientheoretischen Analysen von Mersch und Jäger sollen im Folgenden 
Anlass zu einer signifikanten Akzentverschiebung innerhalb der Diagrammatik 
geben. Ernst genommen wird dabei die Einsicht, dass Diagramme in ihrer 
Hybridität zu würdigen hieße, sie nicht als Instrumente von Erkenntnis, son-
dern als Medien der Erkenntnis zu verstehen. Dann wäre das Diagramm aus 

                                                             
22  Ebd. S. 93. 
23  Ebd. S. 92. 
24  Vgl. Jäger (2004) S. 62ff. 
25  Vgl. ebd. S. 65. 
26  Vgl. ebd. S. 49ff. 
27  Vgl. ebd. S. 66. 
28  Ebd. S. 61f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 211 

erkenntnistheoretischen Gründen nicht mehr als Untersuchungsobjekt zu behan-
deln; vielmehr wäre seine »Unfüglichkeit« nur sichtbar zu machen, wenn es als 
ästhetisches Objekt oder als Ergebnis eines Medienwechsels beschrieben würde. 
In den Vordergrund einer epistemischen Würdigung des Diagramms träte die 
Untersuchung der diagrammatischen Gestaltung. 

Wenn eine solche gestaltungsfokussierte Diagrammatik das Programm einer 
negativen Medientheorie übernimmt, muss sie freilich über sie hinausgehen. Sie 
muss deren einseitige Ausrichtung auf Kunst und Störung überwinden, die aus-
blendet, dass unzureichend gestaltete, schlicht kaputte oder zweckentfremdete 
Objekte nur in Ausnahmefällen dasselbe leisten wie in ihrer Störfunktion opti-
mierte, entsprechend gestaltete Diagramme. Dafür muss sie Diagramme aufspü-
ren oder sogar entwickeln, die als ästhetische Objekte oder Ergebnisse eines 
Medienwandels einleuchten: Im folgenden Kapitel C.7 wird sie sich dafür inter-
disziplinär – und zwar von empirischer Psychologie und Kunstgeschichte – an-
regen lassen. Zudem muss sie die Gestaltung von in ihrer Störfunktion optimier-
ten Diagrammen auf eine Weise beschreiben, die deren transkriptiven Effekt 
zwar nahelegt, ohne ihnen doch einen bestimmten Zweck fest zuzuschreiben. 
Dies wird im letzten Kapitel (C.8) geschehen, in dem der Buch-Bausatz Kant für 
die Hand vorgestellt wird und die von seiner Gestaltung nahegelegten Effekte, 
mit einer Vielzahl kurzer, vergleichender Untersuchungen anderer Gestaltungs-
konzeptionen, evoziert werden. Die Gestaltung eines Objekts, so die leitende 
Annahme, kann dessen Wahrnehmung, Effekte und Nutzung nicht kontrollieren, 
aber doch in eine bestimmte Richtung lenken. 

 
 

7.  DIE BEITRÄGE VON KOGNITIVER PSYCHOLOGIE UND 
KUNSTGESCHICHTE: PÄDAGOGISCH DYSFUNKTIONALE 
UND PRAGMATISCH HYBRIDE DIAGRAMME 

 
Die kognitive Psychologie hat das Verdienst, jede geisteswissenschaftliche – ob 
bloß semiotische oder kulturwissenschaftliche – Analyse von Diagrammen mit 
ihren Kenntnissen von Wahrnehmungs- und Lernprozessen ergänzen, ihre Er-
gebnisse mit empirischen Studien belegen und teilweise sogar Gestaltungs-
empfehlungen geben zu können. Ihr Forschungsinteresse ist jedoch ziemlich ein-
seitig auf die pädagogische Nutzung von Diagrammen29 und die Optimierung 

                                                             
29  »Text-Bild-Kombinationen bilden ein kommunikatives Kraftpaket, sie können eine 

optimale Einheit darstellen, wenn sich Text und Bild in ihren Stärken ergänzen. Text 
und Bild sind dann ein didaktisches Traumpaar.« (Ballstaedt (2015) S. 109) 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


212 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

dieses Potentials gerichtet.30 Wolfgang Schnotz etwa empfiehlt die Beachtung 
der Gestaltgesetze, neuer, aus der Infografik stammender Erkenntnisse wie  
Edward Tuftes »Data-ink-ratio« sowie der konventionellen diagrammatischen 
Darstellungsformen: Kreis-, Balken-, Säulen-, Linien-, Streudiagramme.31 Deren 
Anwendung ist nach der intentionalen Leitfrage auszurichten, »was wem und 
wozu vermittelt werden soll.« So können »inadäquate[…] Ableseprozesse[…]« 
verhindert werden.32 

Im Fokus der kognitiven Psychologie stehen mithin die mehr oder minder 
klassischen Diagramme und Infografiken, jene mit einer »relativ strengen Syn-
tax«, für deren Erstellung und Lesung es verhältnismäßig strenge Regeln gibt.33 
Nur am Rande werden Text-Bild-Kombinationen mit freierer Syntax untersucht. 
Im Vergleich zu ihrer pädagogischen fällt die heuristisch-epistemische oder gar 
ästhetische Würdigung von Diagrammen insofern deutlich ab. 

Bei Ballstaedt findet sich immerhin der Hinweis auf jene gewollte interne 
Diskrepanz von Text-Bild-Kombinationen, die – ursprünglich im audiovisuellen 
Bereich – als »Text-Bild-Schere« bezeichnet wird. Ballstaedt findet sie in der 
Kunst (in der »Kunstform des Emblems«, der Lehrdichtung, einem Bild von 
Magritte), in Bilderrätseln, Bildwitzen und -karikaturen sowie in der Werbung, 
jedoch ausdrücklich nicht in der Philosophie. Er vermutet, dass gerade in der pä-
dagogischen Dysfunktionalität eine spezifische Funktionalität liegen kann – etwa 
wenn ein »effort after meaning« ausgelöst wird, wenn »Menschen zum Aufmer-
ken und Nachdenken« gebracht und »Geburtshilfe für neue Ideen« geleistet 
wird.34 Aufgrund der Schwierigkeit, die Verbindung zwischen Einsatz und  
Effekt der Text-Bild-Schere empirisch nachzuweisen, bleibt sie für die kognitive 
Psychologie dennoch ein Randphänomen: 

 
»Empirische Befunde, welche die anregende Funktion von Diskrepanz und Kontradiktion 
zwischen Text und Bild und damit das epistemische Potential belegen, sind nur als einzel-
ne Fallstudien zu finden, systematische Untersuchungen fehlen. […] Empirische Befunde 
dazu weisen eher in die Richtung, dass die kognitive Verarbeitung überfordert wird: Oft 
bleiben die Informationen eines Kodes – meist der Sprache – auf der Strecke.«35 

 

                                                             
30  Vgl. etwa Ballstaedt/Ostermeier/Reinhard-Hauck (2001). 
31  Vgl. Schnotz (2002) S. 77ff. 
32  Ebd. S. 79. 
33  Vgl. auch Totzke (2012) S. 424. 
34  Vgl. Ballstaedt (2015) S. 123. 
35  Ebd.; vgl. auch Ballstaedt (1990). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 213 

Dysfunktionale Diagramme leisten also jene pädagogisch wirksame Kombina-
tion zweier Kodes, die Text und Bild zu einem »didaktischen Traumpaar«  
machen, weil sie auf kongeniale Weise zwei »Lernziele« ansprechen,36 gerade 
nicht. Sie tendieren, so ist zu folgern, in besonderem Ausmaß dazu, als bloße  
Illustrationen, plakative und kritikresistente Artefakte oder schlicht unverständli-
cher Unsinn wahrgenommen zu werden. Ihre erkenntnisanregende Funktion 
bleibt meist ungenutzt und unerkannt, wie Ballstaedt vermutet: »Ambitionierte 
Aufklärer und Künstler neigen dazu, mit ihren Assoziationen und Imaginationen 
die Adressaten zu überfordern.«37 

Dabei erfordern gerade anspruchsvolle Text-Bild-Kombinationen eine  
ausgeprägte multimediale oder interdisziplinäre – Ballstaedt nennt sie multi-
kodale – Kompetenz, »die vielen Rezipienten – auch Philosophen – fehlt, da sie 
in der Mediensozialisation nicht erworben wurde«.38 Text- sowie Bildinforma-
tionen müssen gelesen und in eine sinnvolle Beziehung gesetzt werden, auch und 
gerade wenn sie auf den ersten Blick nicht zueinander passen. In diesem un-
wahrscheinlichen Rezeptionsprozess gesteht Ballstaedt der Gestaltung zwar eine 
Rolle zu, die aber kaum erheblich ist: »Die Gestaltung kann [dem Adressaten] 
entgegenkommen, aber bei fehlender multikodaler Kompetenz bleibt eine inte-
grative Verarbeitung von Text und Bild auf der Strecke.«39 Welcher Art eine Ge-
staltung sein könnte, die den erwünschten, erkenntnisanregenden Effekt pädago-
gisch dysfunktionaler Diagramme optimieren könnte, wird in der kognitiven 
Psychologie nicht untersucht. 

Hinweise darauf sucht man auch in der gegenwärtigen, epistemisch fokus-
sierten Diagrammatik und Bildtheorie in der Regel vergebens. Die verschiede-
nen Ansätze von Bauer/Ernst, Bogen/Thürlemann, Heßler, Krämer, Majetschak, 
Mersch, Sachs-Hombach, Steinbrenner etwa gestehen Diagrammen zwar durch-
aus ein breites Spektrum von Funktionen – ein Ordnen zwischen Beweis und 
Entwurf – zu. Dabei wird auch die Gestaltung gewürdigt, allerdings nur in einem 
bestimmten, eingeschränkten Sinn. Klaus Sachs-Hombach etwa weist darauf hin, 
dass in Modellen ästhetische Vorentscheidungen zum Zuge kommen, die später 
normative Funktionen übernehmen können.40 (So hat beispielsweise das Atom-
modell von Ernest Rutherford mit seiner Gestaltung, die dem Vorbild des Son-
nensystems folgte, eine Perspektivierung und Akzentuierung der nachfolgenden 

                                                             
36  Vgl. Ballstaedt (2009). 
37  Ballstaedt (2015) S. 125. 
38  Ebd. S. 126. 
39  Ebd. 
40  Vgl. Sachs-Hombach (2012) S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


214 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Forschung bewirkt.41) Untersucht wird in solchen Überlegungen hingegen nicht, 
welche ästhetischen Vorentscheidungen zu treffen wären, um Effekte zu erzie-
len, die sich nicht in der Generierung diskursiven Wissens erschöpfen. Außen 
vor bleibt also die ästhetische Dimension. 

Auch Majetschak trennt mit seiner Unterscheidung von »Kunst- und Ge-
brauchsbildern« die ästhetischen von den wissenschaftlichen Bildern. Diagram-
me, so könnte man seine Position einigermaßen frei zusammenfassen, erzeugen 
neue Welten diskursiven Wissens, während Kunst Bewusstsein schafft, das im 
Nicht-Diskursiven verbleiben darf. Diese Unterscheidung ist, wie Majetschak 
betont, nicht nur im Bild selbst angelegt, sondern hängt auch von der Nutzung 
des Bildes ab: 

 
»Anders als bei Gebrauchsbildern, deren innerbildliche Struktur – also Komposition,  
Farbe, Hervorhebungen und Ausblendungen potentieller Sichtbarkeit – durch die jeweili-
gen pragmatischen Zwecke der Bildverwendung formiert wird, begegnen wir dem, was 
wir als Kunstbild verstehen, unter der Maßgabe, dass sich seine analysierbare interne 
Struktur aus dem ergebe, was es sichtbar machen oder an Sinn kommunizieren will.«42 

 
Wenn sich Kunst- von Gebrauchsbildern im Normalfall problemlos unterschei-
den lassen, dann auch anhand von zwei »stukturelle[n] Eigentümlichkeiten«43 
der Gestaltung von Kunstbildern, die Majetschak am Ende seines Artikels nur 
kurz anreißt und als »visuelle und stilistische Innovation« sowie »Selbstreflexi-
vität«44 benennt. Eine Folgerung daraus, die Majetschak selbst nicht zieht, wäre, 
dass Diagramme die visuell und stilistisch innovativ gestaltet sind und Selbst-
reflexivität bewirken, nicht mehr reibungslos als Gebrauchsbilder funktionieren 
und ihr pädagogischer oder heuristisch-epistemischer Gebrauch in Frage steht. 
 
Der Kunsthistoriker Steffen Bogen unterscheidet in seinem Aufsatz »Schatten-
riss und Sonnenuhr« ganz ähnlich zwischen Bild und Diagramm: Bei ersterem 
stehen, wie beim Schattenriss, die ästhetischen Qualitäten im Vordergrund, 
beim letzterem, wie bei der »Sonnenuhr«, der praktische Nutzen. Dass Dia-
gramme durchaus als Bilder und Bilder als Diagramme gesehen werden können, 
spricht nicht gegen deren unterschiedliche Rezeption im Normalfall. Diesen 

                                                             
41  Vgl. ebd. 
42  Majetschak (2005) S. 111. 
43  Ebd. S. 113. 
44  Ebd. S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 215 

»wesentlichen«, nicht nur graduellen Unterschied45 fasst Bogen u.a. damit, dass 
das Diagramm für Fremdreferenz,46 Konstruktion,47 Kognition48 und Unabge-
schlossenheit,49 das Bild für Selbstreferenz, Präsentation, Emotion und Abge-
schlossenheit50 steht. 

Anders als Majetschak geht es Bogen allerdings gerade um das »spezifische 
Wechselspiel«51 zwischen Diagramm und Bild, weil darin die Differenz zwi-
schen Kunst und Wissenschaft zum Verschwinden kommt.52 Bogen nimmt damit 
einen Diagramm-Typus in den Blick, wie er in diesem Kapitel als Anschauungs-
objekt einer gestaltungsfokussierten Diagrammatik avisiert wird. Er beschreibt 
Diagramme, deren an Kunst ausgerichtete Gestaltung einen optimierten Störfak-
tor aufweist, wodurch sie nicht nur als Objekte, sondern auch als Medien der  
Erkenntnis sichtbar werden. Bei Bogens Beispielen handelt es sich, wie die fol-
gende Beschreibung zeigt, nicht um pädagogisch dysfunktionale Diagramme, 
sondern um Diagramme, deren heuristisch-epistemische Nutzung in Frage steht. 
Sie sollen als pragmatisch hybride Diagramme bezeichnet werden. 

1. Das »Hemicyclium« oder die »Skaphe« (Abbildung 14) unterscheidet sich 
von einer gewöhnlichen Horizontalsonnenuhr, wie man sie etwa von Kirch-
türmen kennt, durch ihre Gestaltung, die nicht im Sinn einer heuristisch-
epistemischen Funktion optimiert ist: Die halbkugelförmige Schale scheint viel-
mehr einen mimetischen Sinn zu haben, weil sie dem Firmament ähnelt, das sich 
kuppelgleich über der Erde wölbt. Zu dieser Wahrnehmung passt, dass die Uhr-
zeit nicht – wie sonst üblich – durch einen Schatten angezeigt wird, sondern 
durch einen Lichtpunkt: Er wird durch eine kreisförmige Öffnung erzeugt, die 
sich oben in der Halbkugel befindet. So stellt die Skaphe das Schauspiel der 
Zeitmessung als über das Firmament wandernde Sonne durch ihre Gestaltung 
nach. Unklar bis irritierend bleiben allerdings weitere Elemente dieser Gestal-
tung: der Tatzensockel sowie die floralen Elemente. Bogen übergeht sie in seiner 
Beschreibung nicht, kann sie allerdings nicht deuten und weist nur auf ihre  

                                                             
45  Vgl. Bogen (2005) S. 154. 
46  Vgl. ebd. S. 162. 
47  Vgl. ebd. S. 164. 
48  Vgl. ebd. S. 166. 
49  Vgl. ebd. S. 168. 
50  Vgl. ebd. S. 162-168. 
51  Ebd. S. 154. 
52  Vgl. ebd. S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


216 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

aufmerksamkeitsheischende Dominanz hin. Ihre irritierende, Assoziationen  
provozierende Stellung wird nicht erklärt.53 

 
 

   

Abbildung 14: Hohlkugelförmige 
Skaphe (Berlin, Staatliche Muse-
en, Antikensammlung) 

Abbildung 15: Ferdinando Bon-
signore, Aquarellierte Zeichnung 
zum Sonnenuhrprojekt vor dem 
Palazzo Montecitorio (Ausschnitt), 
1790, Rom Archivio di Stato 

 
2. Auch das Sonnenuhrprojekt vor dem Palazzo Montecitorio (Abbildung 15) 
sollte gewöhnliche Sonnenuhren durch einen mimetischen Effekt übertreffen. Zu 
diesem Zweck hatte der Architekt Ferdinando Bonsignore einen Kugelhelm an-
fertigen lassen, der auf einem enormen Obelisken installiert wurde. Durch zwei 
Öffnungen im Helm sollte zur Mittagszeit ein Sonnenstrahl auf jenen Schatten 
des Obelisken fallen, der seinerseits auf einem im Boden eingelassenen Meridian 
die Mittagszeit markierte. Während diese Konstruktion als konventionelle Son-
nenuhr funktioniert und der Schatten auch heute verlässlich die Zeit anzeigt, ver-
sagt die mimetische Funktion: Aufgrund des Streulichts ist selbst an sonnigen 
Tagen kein deutlicher Lichtfleck auszumachen. Der Kugelhelm und seine extra-
vaganten Öffnungen scheinen sinnlos und irritieren.54  

3. Der »Schinken von Portici« (Abbildung 16), ein kurioses Fundstück aus 
Herculaneum, ist eine tragbare Sonnenuhr in Form eines Schinkens. Das Objekt 
funktioniert durchaus wie eine konventionelle Sonnenuhr – nur mit dem Unter-
schied, dass man es justieren und einstellen muss. Die aufwendige Handhabung 
wird möglicherweise durch den Vorteil der Portabilität aufgewogen. Rätselhaft 

                                                             
53  Vgl. ebd. S. 160f. 
54  Vgl. ebd. S. 161-164. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 217 

bleibt allerdings die Schinkenform. Der Altphilologe Hermann Diels, so berich-
tet Bogen, »sprach von einem antiken Scherzartikel«55.  

 

 

Abbildung 16: Ansichten des »Schinken von Portici«, Kupferstich in 
den 1762 publizierten Pitture antiche d’Ercolano 

 
Die Skaphe, das Projekt von Ferdinando Bonsignore und der Schinken von 
Portici sind funktionierende Sonnenuhren, deren Gestaltung allerdings nicht  
allein ihren heuristisch-epistemischen Nutzen optimiert. Sie dient weiteren Zwe-
cken, macht die Skaphe zu einem mimetischen Modell des Sonnenverlaufs, den 
Schinken zu einem Scherzartikel, entfaltet an anderer Stelle gar keinen Zweck 
und irritiert, wirkt mitunter als Konstruktionsfehler. Die Gestaltung bewirkt  
einen vielfältigen, unterbestimmten Gebrauch, der über denjenigen gewöhnlicher 
Sonnenuhren hinausgeht. Sie optimiert in diesem Sinne diagrammatische Hybri-
dität, allerdings nicht alle Aspekte davon. Die pragmatisch hybriden Sonnen-
uhren sind beispielsweise nicht ephemerer, und nur der Schinken ist korporaler, 
als andere Sonnenuhren. Insofern stellt sich die Frage, ob in ihnen tatsächlich 
Hybridität optimiert ist oder ob es sich dabei um bloße Kuriositäten oder Fehl-
konstruktionen handelt. 

 
 

                                                             
55  Vgl. ebd. S. 165-167. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


218 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

8.  OPTIMIERTE HYBRIDITÄT IM BUCH-BAUSATZ 
 KANT FÜR DIE HAND UND IN ANDEREM 
ANSCHAUUNGSMATERIAL 

 
Das folgende letzte Kapitel setzt die Untersuchung der Korrespondenz zwischen 
epistemischer und formaler diagrammatischer Hybridität fort, indem es sich ver-
schiedenen Aspekten der Gestaltung von Diagrammen widmet. Deren Effekte 
werden zunehmend beobachtend und beschreibend nachvollzogen, weil es sich 
nicht um die Effekte pädagogischer oder heuristisch-epistemischer Nutzung 
handelt, welche sich empirisch relativ leicht nachprüfbar deutlich festlegen las-
sen. Als Anschauungsmaterial ist der Buch-Bausatz Kant für die Hand gewählt. 
Darin steckt ein Diagramm, das – anders als die störungsoptimierten heuristisch-
epistemischen Sonnenuhren – nicht nur pragmatisch hybrid, sondern auch päda-
gogisch dysfunktional ist. Es nimmt somit in seine Gestaltung sowohl die Anre-
gungen der Medientheorie als auch der Kunstgeschichte und der kognitiven Psy-
chologie auf – und zudem noch weitere Aspekte gestalteter Hybridität, die im 
Anschluss an die bisherige Analyse diagrammatischer Hybridität herausgestellt 
werden. In seiner Beschreibung zeigt sich schließlich ein neues diagrammati-
sches Konzept, nämlich das hybrid optimierte Diagramm. 

Zunächst jedoch wird der Buch-Bausatz als letztes Beispiel einer Reihe von 
Diagrammen zur Kritik der reinen Vernunft präsentiert, die eine immer freier 
werdende Syntax aufweisen. Die Reihe beginnt mit pädagogischen Diagrammen 
und weist ein breites Spektrum von Gestaltungmöglichkeiten auf. Die Tafel aus 
der Encylopaedia Londinensis (1824) zeigt den inhaltlichen Aufbau der Kritik 
der reinen Vernunft sehr grob als sich von oben nach unten entwickelnde An-
ordnung zentraler Begriffe, die in kurzen Erläuterungssätzen vorgestellt werden 
(Abbildung 17). Figurale Elemente setzen visuelle Marken, die zwar ein gewis-
ses Maß an Ordnung und Übersichtlichkeit der Darstellung schaffen56, allerdings 
vergleichsweise wenig neutral gehaltene und etwas verwirrende direktive Bild-
zeichen darstellen. Es ist beispielsweise nicht ersichtlich, warum die dunkel ge-
füllten Kreisformen den Bildteilen »Sense« und »Understandig« ein optisches 
Übergewicht verschaffen und gleichzeitig einen Kontrast zum Bildteil »Reason« 
mit seinen eckigen Pentagrammen herstellen. Bei der Tafel handelt es sich inso-
fern um ein pädagogisches Diagramm, dessen Funktionalität etwas einge-
schränkt ist, möglicherweise aus gestalterischem Unvermögen. Es ist jedenfalls 
nicht ersichtlich, dass die figuralen Elemente eine Art Kommentar darstellten 
könnten, mit dem die pädagogische Funktionalität der Tafel bereichert würde. 

                                                             
56  Vgl. auch Burkard (2012) S. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 219 

 

 
Abbildung 17: »A Table of the Elements of the Mind« von 
Richard Williamson 

 
 

 

 
Abbildung 18: »Aufbau der Kritik der reinen Vernunft«, 
Diagramm im dtv-Atlas Philosophie 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


220 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

 
 
 

 
Abbildung 19: »Critique of Pure Reason – Main Parts« von 
Marco C. Bettoni 

 
 

 
 

 
Abbildung 20: »Inventarium der reinen spekulativen Ver-
nunft« 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 221 

Das erste Kant-Diagramm im dtv-Atlas Philosophie konzentriert sich auf die 
Darstellung des formalen Aufbaus der Kritik der reinen Vernunft und stellt die 
einzelnen Kapitel (beziehungsweise Teile, Abteilungen, Bücher und Haupt-
stücke) in ihrem Ablauf ebenfalls von oben nach unten gegliedert vor (Abbil-
dung 18). Seine direktiven Zeichen – Linien, Pfeile sowie Farben – sind sachlich 
und unauffällig gestaltet und stehen somit ganz im Dienst der pädagogischen 
Funktion des Diagramms. 

Ein Vergleich dieser beiden Diagramme sowie der diagrammatischen Dar-
stellungen des Kybernetikers Marco C. Bettoni (Abbildung 19) und des Wissen-
schaftsjournalisten Hans Joachim Störig in seiner populären Geschichte der Phi-
losophie (Abbildung 20) zeigt erneut die großen formalen Gemeinsamkeiten 
pädagogischer Diagramme, die wegen Kants scharf konturiertem Aufbau seines 
Werks freilich auch besonders deutlich hervortreten. Die geringen Unterschiede 
bestehen bezüglich der Parameter, die als zentral hervorgehoben wurden, sowie 
bezüglich des Grades der mit der Gestaltung erreichten Übersichtlichkeit. 

Was ihre gestalterischen Mittel betrifft, unterliegen pädagogische Diagram-
me einer »relativ strengen Syntax«, wie man mit Rainer Totzke formulieren 
könnte: »Das heißt, es gibt im konkreten Fall sehr klare Regeln für deren korrek-
te Erstellung und Lesung.«57 Je weiter sich das Diagramm von seiner klassischen 
Gestaltung entfernt, desto vielfältiger wird seine Rezeption ausfallen und desto 
mehr Kompetenz wird für sein Verständnis erforderlich. (Ebenso gilt umgekehrt: 
Mit je mehr Kompetenz man ein Diagramm betrachtet, umso stärker befreit man 
sich von konventionellen und vordergründigen Lesarten.) So können Diagram-
me, wie Bilder, eine »erkenntnisaufschließende« Funktion erhalten. In  

 
»diagrammatische[n] Darstellungen, die einer weniger strengen ›Syntax‹ folgen […] exis-
tieren recht freie, offene, provisorische bzw. transitorische Regeln der Produktion und der 
Lesung dieser Diagramme. Als Laboratorien epistemischen Schreibens/Zeichnens sind 
diese Arten diagrammatischer Artefakte oftmals sogar gerade darauf angelegt, spielerisch 
zu ›verfremden‹ und dabei möglichst viele kreative Assoziations- und Interpretationsspiel-
räume zu eröffnen.«58 
 
Ein Blick auf die postmoderne Neufassung der Kant-Tafel der Encylopaedia 
Londinensis durch den Illustrator des dtv-Atlas Philosophie, Axel Weiß, kann die-
sen Punkt verdeutlichen: Sie treibt die oben geschilderte, etwas verwirrende Ge-
staltung der direktiven Zeichen der Tafel noch weiter und weist eine Expressivität 

                                                             
57  Totzke (2012) S. 424. 
58  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


222 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

in Linienführung, Typographie und Farbigkeit auf, die für Diagramme untypisch 
ist und die Grafik tatsächlich für den Gebrauch als pädagogisches Diagramm 
wenig geeignet scheinen lässt (Abbildungen 21a,b,c). Zwar zieht die expressive 
Gestaltung die Aufmerksamkeit an und regt zur Reflexion an, was einem päda-
gogischen Gebrauch nicht abträglich ist, und doch lenkt sie von ihrem diskursi-
ven Gehalt – den Begriffen und ihrer hierarchischen Anordnung – in hohem 
Ausmaß ab, was sie pädagogisch dysfunktional macht. In ihrer expressiven 
Dysfunktionalität ist die Grafik jedoch so deutlich und selbstbewusst, dass diese 
kein Fehler scheint, sondern so etwas wie ein nicht-diskursiver Kommentar, der 
eine Deutung einfordert: Mit ihren energischen und gleichzeitig prüfend gezoge-
nen Strichen kann sie als Anspielung auf die Kantische überdeutliche Abgren-
zung von Begrifflichkeiten, die möglicherweise bloß aus heuristischen Gründen 
erfolgt, verstanden werden, während die fließenden farblichen Übergänge im 
Hintergrund ein Hinweis auf den postmodernen Horizont dieser Kant-Deutung 
sein könnte. 

 

 

 

Abbildungen 21a,b,c: »Kant postmodern« von Axel Weiß 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 223 

 
 

 
Abbildung 22: Bastelanleitung im Kapitel »Philosophische Hintergründe 
der Kritik der reinen Vernunft« 

 
 

 

Abbildung 23: Bastelanleitung im Kapitel »Aufbau und Gliederung der 
Kritik der reinen Vernunft«  

 
Auch die Gestaltung von Kant für die Hand ist unkonventionell und setzt nicht 
in jeder Beziehung auf Sachlichkeit und Unauffälligkeit, wenngleich der Buch-
Bausatz auf den ersten Blick und durchaus berechtigt als pädagogisch nützliche 
Kant-Einführung erscheinen mag, aus der ein pädagogisch nützliches Kant-
Diagramm erstellt werden kann. Wie der Untertitel verspricht, verbirgt sich darin 
nichts weniger als »Die ›Kritik der reinen Vernunft‹ zum Basteln und Begrei-
fen«. Den acht Kapiteln, in denen der Leser schrittweise in Immanuel Kants 
Hauptwerk eingeführt wird, sind verschiedene Bastelteile zugeordnet. Sie be-
stehen aus farbig bedrucktem Karton und können aus den Bogen im hinteren 
Teil des Buches gelöst werden. Während der Leser sich in den Kapiteln über 
»Kants Leben und Werk«, »Philosophische Hintergründe«, die verschiedenen 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


224 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Erkenntnisvermögen sowie die »Transzendentale Methodenlehre« informiert 
und mit jeweils kurzen, prägnanten Texten in die Begrifflichkeit der Kritik der 
reinen Vernunft eingeführt wird, ist er eingeladen, die jeweiligen Bastelteile 
nach Vorgabe einer bildlichen Anleitung zusammenzukleben. (Abbildung 22 
zeigt die Bastelarbeit des 2. Kapitels, das über Hintergründe informiert.) 

Der Zusammenhang zwischen Textinhalten und Bastelarbeit besteht zunächst 
lediglich darin, dass die Bastelteile mit den Begriffen und Zitaten beschriftet 
sind, die in den Infotexten erläutert werden. Pädagogisch schon nützlicher 
scheint, dass die Pausen beim manuellen Werkeln, die für das Trocknen des 
Klebstoffs benötigten werden, die Gelegenheit zur kontemplativen Vertiefung 
des Gelesenen schaffen. Die Bastelei geht jedoch nach abgeschlossener Lektüre 
noch weiter: Nun werden alle Bastelteile miteinander verbunden und zu einem 
Würfel zusammengesetzt (Abbildung 23). Dieser Würfel wiederum lässt sich 
ausklappen. Zieht man an der Lasche mit der Aufschrift »Transzendentale  
Methodenlehre«, tut sich eine Öffnung ins Würfelinnere auf, und ein Teil des 
Inhalts entfaltet sich stufenweise nach außen und gibt »Ästhetik«, »Analytik« 
und »Dialektik« frei (Abbildung 24). Den Aufschriften und einer nun sichtbar 
gewordenen, alle Teile verbindenden Pfeillinie lässt sich entnehmen, dass damit 
der Erkenntnisprozess anschaulich gemacht ist, wie Kant ihn in der Kritik der 
reinen Vernunft darstellt.  

Als erstes Erkenntnisvermögen zeigt sich im Würfelinneren das »Anschau-
ungsvermögen«, das dem sich als Erkenntnis konstituierenden »Ding an sich« 
die Formen von »Raum« und »Zeit« aufprägt: jeweils eine ausgestanzte Kreis- 
und eine Quadratform in den zwei nach innen schwingenden Türen des Erkennt-
nisportals. Die »Urteilskraft« – im neu ausgeklappten »Analytik«-Quader be-
findlich, der dem Aufbau der Kritik gemäß auf die »Ästhetik« folgt – ordnet die 
»Anschauungen« den »Begriffen« zu, wobei die »Kategorien« von vier Regalen 
mit jeweils drei Schubfächern dargestellt werden, in deren Böden sich Beispiel-
sätze finden lassen. Ihnen gegenüber befinden sich die ebenfalls als Schubkas-
tensystem konstruierten »Grundsätze«. In den darüber situierten »Dialektik«-
Quader führt inwändig eine Rampe von den Urteilen hinauf zu den Schlüssen. 
Sie lassen sich drei ebenfalls nach oben strebenden Sprungfedern oder schwan-
kenden Türmchen gleichenden Papp-Elementen zuordnen: den Ideen »Seele«, 
»Welt« und »Gott«. Anhand der dünnen, kreisförmig geführten Verstrebungen 
vermag man nachzuvollziehen, wie das Erkenntnisstreben im Bereich der Meta-
physik ins Kreisen und Schwanken der »Paralogismen«, »Antinomien« und des 
»Ideals« gerät – gerade weil es epistemisch hoch hinaus will. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 225 

  

 

Abbildung 24: Anleitung »Die Ele-
mentarlehre« 

Abbildung 25: »Gesamtübersicht 
der Kritik der reinen Vernunft« 

 
Weniger hochfahrend – wiederum ganz im Sinne Kants – zeigt sich die »Metho-
denlehre«, die sich als zweiter Teil der Kritik abgesondert von den Quadern der 
einzelnen Erkenntnisvermögen, die deren ersten Teil bilden, ausklappen lässt. 
Ihre vier ausziehbaren Arme (die Hauptstücke »Disziplin«, »Kanon«, »Architek-
tonik« und »Geschichte«) verschränken sich zu einem niedrigen Dach, unter 
dem der Vernunftgebrauch in praktischer Hinsicht stattfinden kann, beziehungs-
weise zu einem Fundament für zukünftige philosophische Bemühungen. Bei der 
Betrachtung des so entfalteten Bauplans der Kritik der reinen Vernunft vermag 
sich der Leser auf einen Blick zu orientieren und darüber klar zu werden, an 
welcher Stelle des Gesamtgefüges und in welchem Zusammenhang ein bestimm-
tes Problem steht, um auf diese Weise den jederzeit gefährdeten Überblick über 
das komplexe Werk Kants zu behalten (Abbildung 25). Beim Zusammenklappen 
und erneuten Ausfalten des »Kant-Würfels« prägen sich – so steht zu erwarten – 
Begrifflichkeit und Aufbau immer stärker ein und regen wiederholt zur Re-
flexion an. 
 
Diese erste Beschreibung des Buch-Bausatzes hebt vor allem seine pädagogische 
Eignung hervor. Auch die Gestaltung ist – zumindest in einer Hinsicht – päda-
gogisch kompatibel: Die pastellige Farbigkeit steht ganz im Dienst diagrammati-
scher Übersicht, ist ansonsten unauffällig und der Philosophie (die nicht mit 
leuchtenden Farben assoziiert wird) sowie Kant (der im ebenfalls pastelligen 
Rokoko verwurzelt ist) angemessen. Die Formgebung des Kantwürfels mit sei-
nen rechteckigen Türen und Schubladen, runden und dreieckigen Aussparungen 
und Griffen und der Pfeillinie entspricht ebenfalls dem klassischen Diagramm, in 
dem die geometrischen Grundformen dominieren. Auch sie – Kreise in der  

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


226 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Ästhetik, rechte Winkel in der Analytik, Dreiecke in der Dialektik – stehen im 
Dienst von Übersicht und Unterscheidbarkeit. Die einführenden Informations-
texte im Buchteil sind ebenfalls pädagogisch optimiert und unterscheiden sich 
insofern nicht von anderen Einführungen: Sie sind sachlich und enthalten sich 
möglichst aller eigenwilligen Interpretation, sie reduzieren, indem sie zentrale 
Parameter auswählen, sind einfach und klar verständlich geschrieben und zusätz-
lich anschaulich, und somit motivierend, formuliert. 

Selbst das, wodurch sich Kant für die Hand von herkömmlichen Einfüh-
rungstexten und konventionellen pädagogischen Diagrammen unterscheidet, ist 
in einer Hinsicht nichts anderes als eine Optimierung der pädagogischen Funkti-
on. Ein Bausatz vermag nämlich nicht nur die zwei Kodes Begriff und Bild  
pädagogisch wirksam zu kombinieren, sondern zusätzlich noch den Kode des 
haptischen Gefühls, was Lerninhalte zusätzlich absichert, weil sie im doppelten 
Wortsinn »begriffen« werden. Zudem ermöglicht die Dreidimensionalität des 
Bausatzes, mehrere Diagramme, die sonst – wie im dtv-Atlas – hintereinander 
dargestellt werden müssten, in demselben Objekt zu vereinigen und somit, mehr 
Übersicht (oder Übersicht über mehr Komplexität) herzustellen.  

Und doch: Nur ein philosophisch und ästhetisch nicht vorgebildeter oder sehr 
flüchtig vorgehender Rezipient wird Kant für die Hand ausschließlich in einer, 
der pädagogischen, Hinsicht wahrnehmen. Die Gestaltung des Buch-Bausatzes 
geht jedoch in seiner pädagogischen Optimierung gerade nicht auf. Die in Dia-
grammatik wie in der Philosophie unkonventionelle Dreidimensionalität und 
ausgestellte Materialität, die von taschenspielerischen Pop-up-Funktionen betont 
und begleitet wird, sorgt für Überraschung, Irritation, manchmal Unverständnis: 
Was ist das? Ein Witz? Eine Falle? Philosophie? 

Die extravagante Form, die der Würfel nach dem Ausklappen annimmt, for-
dert ebenfalls zu einer Deutung heraus, weil sie nichts Bekanntem gleicht, aber 
aussieht, als stelle sie etwas dar. Analogien und Wertungen drängen sich auf, 
zum »transitiven« tritt – wie Mersch es analytischer ausdrückt – das »intransiti-
ve« Zeigen.59 Ein besonders hochstufiges Verständnis, das Verstehen von An-
deutungen, welches einfache Symbolfunktionen überschreitet,60 wird angeregt. 

Die formalen Andeutungen im Kantwürfel sind auf sehr unterschiedlichen 
Ebenen angelegt. Manche sind ziemlich offensichtlich und relativ leicht zu deu-
ten. Was Kant, beispielsweise, die beiden »Formen der Anschauung«61 nennt, ist 
im Bausatz als ausgestanzte Kreisform und ausgestanzte Quadratform in jenen 

                                                             
59  Vgl. Mersch (2006a) S. 415. 
60  Vgl. C.3. 
61  KrV A 34ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 227 

beiden Türen anschaulich gemacht, die sich ins Würfelinnere, und somit zum 
Vermögen der Anschauung hin öffnen. Auch das »Ding an sich« findet seine 
Umsetzung: Als bloßer Schriftzug »Ding an sich« ist es auf dem Quader »Analy-
tik« aufgedruckt, weil Kant es in der Analytik als jenen Ursprung der Erkennt-
nis, der erst im Nachhinein als solcher kenntlich wird, erläutert;62 und genau so 
wird auch der Schriftzug erst nach dem Ziehen an der Lasche »Elementarlehre« 
sichtbar, ebenso wie jener Pfeil, der von ihm ausgehend den Erkenntnisprozess 
entlang der wichtigsten Begriffe im Kant-Würfel markiert. Kants Vergleich  
von metaphysischer Spekulation in theoretischer Hinsicht mit dem Turm von 
Babel,63 findet sich – um ein weiteres von zahlreichen möglichen Beispielen 
auszuführen – in den schwankenden Ideen-Türmchen versinnbildlicht. Deren sie 
konstituierende, kreisförmige Verstrebungen wiederum lassen sich als Darstel-
lungen des unabschließbaren Fragens in Paralogismen, Antinomien und Ideal 
ausmachen… 

Nicht alle Analogien zwischen Kant-Würfel und Kritik der reinen Vernunft 
sind gleichermaßen deutlich, so dass sich ein fließender Übergang ergibt zwi-
schen ihrem Entdecken (das immerhin Aufmerksamkeit oder philosophische 
Vorbildung erfordert) und Erfinden (das zudem Kreativität und Bildkompetenz 
benötig). Manche Rezipienten beschreiben den ausgeklappten Kant-Würfel rein 
phänotypisch einfach als eine Art Flaschenschiff oder Objekt »zwischen Raum-
schiff Enterprise und James Bond«64; anderen erscheint er – sowohl philosophie-
spezifischer als auch in eine philosophische Interpretation eingebettet – als Ka-
thedrale der Erkenntnis, die sich erst durch Betätigung der sinnlichen – zungen- 
oder phallusförmigen – Lasche »Elementarlehre« entfaltet65. Diese Interpretation 
kann in verschiedene Richtungen und zu verschiedenen Wertungen weiterge-
führt werden. Die sinnliche motivierte Kathedrale könnte einfach eine Umset-
zung von Kants Diktum sein, wonach »Gedanken ohne Inhalt […] leer, Begriffe 
ohne Anschauungen […] blind«66 sind.67 Sie könnte ebenso der Kritik Ausdruck 
geben, dass Kant zwar der Sinnlichkeit theoretisch zu ihrem Recht verholfen  

                                                             
62  Vgl. ebd. A 235ff. 
63  Vgl. ebd. A 707. 
64  Marcus Weber in seiner Rezension im Deutschlandradio, 12.04.2011. 
65  Diese Interpretation verdanke ich einem Hinweis von Prof. Dr. Susanne Granzer,  

anlässlich meiner Präsentation von Kant für die Hand beim »Soundcheck-
Philosophie«-Festival in Halle, am 16.06.2011. 

66  KrV B 75. 
67  Den Hinweis auf diese Interpretation verdanke ich dem Publikum des Medientheaters 

der Humboldt-Universität Berlin, anlässlich meines Vortrags am 18.01.2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


228 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

habe, praktisch aber dennoch dem abstrakten »Philosophieren nach der Schule« 
den Vorzug gegeben habe. Evidenz erfährt diese Deutung durch die Beobach-
tung, dass die »Lasche der Elementarlehre« das einzige Bastel-Element des Bau-
satzes ist, das nicht direkt einem Element der »Kritik der reinen Vernunft« ent-
spricht. 

Die Deutungen, zu denen Kant für die Hand Anlass gibt, sind oft von Wer-
tungen nicht zu unterscheiden. Die Kategorien und Grundsätze etwa sind im 
Kant-Würfel als Schubladen dargestellt, was Assoziationen zum Begriff »Schub-
ladendenken« weckt, der gesamte Aufbau erscheint »verschachtelt«, der Bausatz 
rückt das Objekt in die Nähe eines Kinderspiels und einer Freizeitbeschäftigung: 
Wird auf diese Weise Philosophie – die sich so gerne als exklusiv gibt – als Kin-
derkram profaniert, als so vergnügliches wie harmloses Feierabend-Hobby und 
Glasperlenspiel verunglimpft? Oder wird hier nicht die Philosophie insgesamt, 
sondern nur ein bestimmter Typus, das systematische Philosophieren, lächerlich 
gemacht? Stellt die mechanische Apparatur des Würfels eine Kant-Karikatur dar, 
wie sie oft gezeichnet wurde68, oder ein Feindbild, wie es einige postmoderne 
Autoren als Verdacht gegen Kant formuliert haben? 

Was hier als Kritik formuliert wurde, ließe sich ebenfalls als eine andere Art 
von Wertung verstehen, etwas als Mahnung und Warnung davor, wie Philoso-
phie nicht sein, wie Kant nicht verstanden werden soll: Eine Philosophie, die 
sich in systematischen Begriffskonfigurationen erschöpft, degradiert sich selbst 
zur unnützen Spielerei, wenn sie nicht praktisch fruchtbar gemacht wird.69 Kants 
Texte allein als systematisch stimmige Begriffskomplexe wahrzunehmen, bringt 
sie um ihre kritische, aufklärerische Pointe. Philosophie zu basteln wäre ein iro-
nisches Sinnbild dafür, dass Vernunft in ihrer Transzendentalität selbst konstru-
iert ist, sich der Kritik nicht entzieht, sondern im Gegenteil sogar durch Kritik 
selbst konstituiert. 

 
Der hier entfaltete Deutungsreichtum – die epistemische Hybridität – von Kant 
für die Hand soll als Effekt von Gestaltung sichtbar geworden sein. Ein auf  
pädagogische Funktionalität optimiertes Diagramm wie das bereits bekannte  
Diagramm »Aufbau der Kritik der reinen Vernunft« aus dem dtv-Atlas Philoso-
phie ist in seiner konventionellen Gestaltung nicht dazu angetan, zahlreiche An-
spielungen vermuten zu lassen oder Deutungen zu provozieren. Die in der Ge-
staltung angelegte Vielgestaltigkeit von Kant für die Hand ist freilich keine 

                                                             
68  Vgl. B.2. 
69  Vgl. Kants Mahnung an Philosophen, als Gipsabdruck eines lebenden Menschen zu 

enden, in B.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 229 

exklusive, weder was den Buch-Bausatz noch überhaupt was Diagramme  
betrifft. Sie soll im Folgenden mit neuem Anschauungsmaterial evoziert und 
zwischen Illustration und Kunst verortet werden. 

 
 

 

I) Diagramme mit relativ strenger Syntax: visuelle Darstellungen von Zah-
lenverhältnissen, oft in Verbindung mit Karten 

 
 

 

 

II) Diagramme mit weniger strenger Syntax: schematische Darstellungen 
von Textordnungen oder inhaltlichen Genealogien 

 
 

 

 

III) Diagramme mit relativ freier Syntax: Visualisierungen von Konzeptionen 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


230 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

 

 

IV) Illustrationen und Visualisierungen sprachlicher Bilder 
 

Abbildung 26: Bebilderungstypen im dtv-Atlas Philosophie 
 

Die »Hegel-Spirale« ist ein Diagramm mit relativ freier Syntax (in Abbildung 26 
unter Punkt III) aus dem dtv-Atlas Philosophie. Ein Beleg dafür, dass es sich 
nicht um eine einfache Illustration handelt, findet sich schon in dem Verriss des 
FAZ-Rezensenten Gustav Seibt. Darin wird der dtv-Atlas im Furor einer undiffe-
renzierten Kulturindustrie-Kritik zu »Fast-food-Philosophie«, einer »Anmaßung 
der Didaktik«, einem »Machwerk«, zum »verhängnisvollsten Sachbuch des Jah-
res 1991/92« oder schlicht zu »Schwachsinn« erklärt, verhängnisvoll allein 
durch den Bildteil: »denn er verstößt gegen das Bilderverbot, das am Anfang  
jeder Philosophie steht«.70 Seibt beschreibt die Abbildungen allerdings nicht im 
Modus des getäuschten »Armen im Geiste«, der das »Halbverstandene und 
Halberfahrene« für Bildung hält und sich damit brüstet, sondern im Modus des 
irritierten Bildungsbürgers, der schon weiß, wie Philosophie auszusehen hat. So 
kommentiert er die Hegel-Spirale in einer Bildunterschrift mit den Worten: 
»Quirliges Denken: keinen Korkenzieher, sondern Hegels ›Phänomenologie des 
Geistes‹ stellt die Spirale links dar.« Was sich sarkastisch gibt, spiegelt ein Be-
fremden, das ein sicheres Indiz dafür ist, dass es sich bei der Hegel-Spirale nicht 
um eine einfache Illustration handelt. 

In seinem Aufsatz »Visualisierung versus Sprache. Die Spirale als Metapher 
oder als Illustration der ›Phänomenologie des Geistes‹«71 setzt sich der Sprach-
wissenschaftler Uwe Pörksen intensiver mit dem dtv-Atlas auseinander. Er ver-
sucht insbesondere, Analogien zwischen dem Bild der Spirale und der Philoso-
phie Hegels zu finden, wird durchaus fündig, kommt aber doch zu einem ähnlich 

                                                             
70  Seibt (1992). 
71  Pörksen (1994). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 231 

negativen Urteil: »Die Möglichkeit, mit Hilfe des Modells der Spirale zu schnell 
zu verstehen und gerade dadurch misszuverstehen, liegt auf der Hand. Es vermag 
der von Hegel intendierten zugleich geschichtlichen und systematischen Wirk-
lichkeit nicht gerecht zu werden.«72 Pörksen erwähnt weder, dass jede Einfüh-
rung und jedes Modell dieses Risiko bergen, noch würdigt er explizit – so wenig 
wie Seibt – die von der »Hegel-Spirale« ausgehende Irritation. Dabei liefert ge-
rade Pörksen selbst ein Paradebeispiel für deren Deutungsreichtum, den er mit 
einer Erweiterung seines Aufsatzes für ein Kapitel seiner Monographie Welt-
markt der Bilder73 noch vergrößert. Zudem und nicht zuletzt beweist Pörksen 
implizit die philosophische Relevanz seines Untersuchungsobjekts: Seine frucht-
bare Suche nach Spiral- und Schraubfiguren auf verschiedensten Feldern der 
Geistesgeschichte führt – unter anderen – zu einer fundierten Hegel-
Interpretation. Die Hegel-Rezeption, so könnte man Pörksens Deutung zusam-
menfassen, sei von einem plakativen Missverständnis seiner Texte gekennzeich-
net, zu dem die Texte Hegels durchaus Anlass gäben. Insofern wäre die »Phä-
nomenologie« durchaus mit dem plakativen Bild der »Schraube« (oder 
»Spirale«) zu vergleichen. 

Während Seibt also die Profanität des Korkenziehers in einen unüberbrück-
baren Gegensatz zur sakrosankten Philosophie bringt, gelingen Pörksen zahlrei-
che den Gegensatz zwischen Text und Bild überbrückende Analogien, von denen 
schließlich eine zu sogar diskursiv formuliertem Wissen ausgearbeitet wurde. 
Diese zwei gegensätzlichen Reaktionen – die eine verständnislos, die andere 
fruchtbar – belegen, dass es der Kompetenz und Anstrengung bedarf, um den 
»Witz« pädagogisch dysfunktionaler Diagramme zu »verstehen«. 

Illustrationen sind weit weniger anspruchsvoll, wofür aktuelle boomende 
Philosophie-Comics wie Introducing Kant, laut Untertitel ein »graphic guide«, 
ein Beispiel geben. So gut wie auf jeder Seite dieser Einführung finden sich  
illustrierende Bildnisse des Philosophen: Kant mit seinen Eltern, in der Schule, 
an der Universität, immer wieder am Arbeits- und Esstisch und zuletzt gestor-
ben, dazwischen Kant im Gespräch mit Lavater, Rousseau, Aristoteles, Koperni-
kus, Wolff und Hume. Die Zeichnungen bestehen aus konventionell montierten,  
visuellen Klischees, die den Text der Einführung vielleicht auflockern, jedoch 
nicht erhellen: Werden ästhetische Urteile verhandelt, ist Kant vor enormen  
Tafelbildern74 oder neben einem Maler mit Farbpalette und Staffelei75 

                                                             
72  Ebd. S. 486. 
73  Pörksen (1997). 
74  Kul-Want/Klimowski (2011) S. 126. 
75  Ebd. S. 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


232 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

(unmotivierterweise vor einem Doppelstandbild von Schadow) abgebildet, geht 
es um Gott, wird ein Gottvater mit Rauschebart76 oder wahlweise das dreieckige 
Auge der Dreieinigkeit77 ins Bild gesetzt, finden sich in Kants Texten Bezüge zu 
anschaulichen Objekten wie den Alpen oder Pyramiden, werden die Alpen und 
die Pyramiden abgebildet.78 Die seltenen Momente von Irritation wirken eher 
unfreiwillig oder durch Unbedachtheit erzeugt. Wenn etwa die Erklärung der 
transzendentalen Ästhetik mit einer Stadtlandschaft bebildert ist, die de Chiricos 
pittura metafisica nachempfunden ist, irritiert der fehlende Zusammenhang, bis 
bei näherer Betrachtung die geometrischen Formen auffallen, die wohl auf die 
Formen der Anschauung anspielen sollen. Hier zeigt sich durchaus eine Parallele 
zum Kant-Würfel. Rätselhaft bleibt allerdings die Sprechblase, die aus dem 
Himmel herab fragt: »What do you mean by ›transcendental‹ and ›aesthetic‹?«, 
worauf der durch die geometrische Stadtlandschaft schreitende Kant mit erhobe-
nem Zeigefinger Auskunft gibt: »By ›transcendental‹ I mean …«79 Dieses Bei-
spiel soll zeigen, dass durchaus auch phantasie- und gedankenlose Bebilderun-
gen manchmal einen Punkt treffen und manchmal irritieren können, und 
trotzdem bloße Illustrationen mit Gründen von hybrid optimierten Diagrammen, 
aber auch von Diagrammen mit relativ freier Syntax abgegrenzt werden können. 
Es ist diesem Umstand geschuldet, dass sich Gustav Seibt über den dtv-Atlas  
erregte, und nicht über Introducing Kant, so wie es auch kein Zufall ist, dass sich 
Uwe Pörksen die Hegel-Spirale vornahm und nicht die Illustration des dozieren-
den Kant. 

Ein weiterer Philosophie-Comic kann zeigen, dass das Spektrum zwischen 
einfallsloser und anspielungsreicher Text-Bild-Kombination sehr breit ist. Action 
Philosophers von Fred van Lente und Ryan Dunlavey bebildern nicht einfach  
eine konventionelle Einführung, sondern erzählen eine graphische Geschichte, 
die geschickt, einfallsreich und erhellend einen Medienwandel vollzieht (vgl. 
Abbildung 28). Kant wird als »epistemological attorney« vorgestellt, der in 
Cognopolis, einer futuristischen »Hauptstadt der Wahrheit«, eine Kanzlei be-
treibt. Wenngleich Gott auch hier mit Rauschebart dargestellt wird, ist er doch 
originellerweise Kants Klient: Er sieht sich mit dem Vorwurf der Nicht-Existenz 
konfrontiert und möchte dagegen vorgehen. Im Gerichtsprozess, der die Argu-
mentation der Kritik der reinen Vernunft nachvollzieht (und damit einen guten 
einführenden Überblick abgibt), weist Staranwalt Kant nach, dass die Existenz 

                                                             
76  Ebd. S. 75. 
77  Ebd. S. 3, 20, 49. 
78  Ebd. S. 136ff. 
79  Ebd. S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 233 

Gottes nicht weniger bewiesen werden kann als seine Nicht-Existenz. Die 
Schlusspointe besteht darin, dass Gott auf diese Weise dem drohenden Exil 
entgeht, nach einem Blick auf die Anwaltsrechnung allerdings zusammenbricht, 
so dass nur noch sein Tod festgestellt werden kann. Auf diese Weise wird die 
Rolle Kants als Auslöser, wenn auch nicht Verursacher, des von Nietzsche pro-
klamierten Tod Gottes auf den Punkt gebracht. Allein diese kurze Beschreibung 
mag die zahlreichen expliziten und impliziten Anspielungen belegen, die erhel-
lend, lustig, wohl manchmal albern, jedoch nicht trivial sind. Zu den Analogien 
gehören Kants anwaltmäßige Pedanterie und Rechthaberei, seine Kanzleistil, 
seine häufig eingesetzte Metapher eines Gerichtshofes der Vernunft sowie die 
Rolle von Gottesbeweisen und das Schicksal Gottes in einer zunehmend ratio-
nalen Welt. Wie alle guten Karikaturen ist dieser Comic belehrend, treffend, 
überzeichnend, kritisch, respektlos und respektvoll zugleich, im alten Sinn des 
Wortes »witzig«. 

 
  

 
 

 
Abbildungen 27a, b, c: Illustrationen in einer Kant-Einführung 

 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


234 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

 

 
Abbildung 28: Die Transzendentalphilosophie in Form 
eines Superhelden-Comics 

 
In Kant für die Hand ist nicht nur die Vielgestaltigkeit des Diagramms zwischen 
Illustration und Kunst optimiert, was zu pädagogischer Dysfunktionalität führt. 
Optimiert sind auch die anderen Aspekte diagrammtischer Hybridität – Ephe-
merität und Korporalität –, was die pragmatische Unterbestimmtheit des Buch-
Bausatzes weiter erhöht. Dieser Effekt lässt sich im beschreibenden Vergleich 
mit dem Speichermedium Buch plausibilisieren. 

Ein Buch wird immer haltbarer sein als ein Basteldiagramm aus Pappe, und 
ein Buch wird immer einfacher zu bedienen sein. Schon aus ganz basalen prakti-
schen, physischen wie anthropologischen Gründen ist die Etablierung von Buch-
Bausätzen als Speichermedien des Wissens nicht vorstellbar. Wenn dermaleinst 
die Exemplare der Kritik der reinen Vernunft aus den Bücherregalen verschwun-
den sein sollten, dann vielleicht, weil sie durch E-Books oder – schlimmer – 
durch bebilderte Kant-Zusammenfassungen ersetzt worden sind, und jedenfalls 
nicht durch Kant-Würfel. (Eine Welt, in der Basteldiagramme etablierte Spei-
chermedien sind, setzt eine völlig andersartige Kultur voraus, vielleicht sogar 
anders gebaute Menschen.) Dabei ist der Kant-Würfel einem Buch durchaus 
ähnlich: Er ist ein von Klebemitteln zusammengehaltenes Papier-Objekt, an dem 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 235 

mittels Fingern Operationen durchgeführt werden, die dem Auge erlauben, auf-
gedruckte Informationen aufzunehmen, um vom Gehirn verarbeitet zu werden. 
Gleichwohl zeigt sich im Kant-Würfel eine Ephemerität, die dem Buch abgeht. 

Ein Buch ist als Speicher diskursiven Wissens optimiert. Die dünnen Seiten 
vermögen eine große Anzahl von Buchstaben aufzunehmen. Papier (vor allem 
säurefreies) und Druckerschwärze sind sehr haltbare Materialien, besonders 
wenn sie von einem stabilen Einwand geschützt und in trockenen Räumen ver-
wahrt werden, so dass Tausende Leser über viele Jahrhunderte hinweg ein und 
dasselbe Buch benutzen können. Der Kant-Würfel ist – und nicht zuletzt: er-
scheint – weniger stabil. Er ist zwar nicht fragil und filigran wie ein Kunstwerk, 
das vor jeglichem Zugriff geschützt werden müsste, weist aber doch relativ bald 
deutliche Gebrauchsspuren auf. Nach etwa dreihundertfacher Benutzung begin-
nen die ersten Klappmechanismen zu versagen. Hierdurch wird der Entwurfs-
charakter des Diagramms verstärkt, der im Gegensatz zum Endprodukt Buch 
steht. 

Ganz ähnlich verhält es sich nicht nur mit dem Kant-Würfel, sondern mit 
dem gesamten Buch-Bausatz Kant für die Hand, der sich ja durchaus die Anmu-
tung eines Buches gibt. Aufgrund der Bastelelemente im hinteren Teil handelt es 
sich jedoch um ein relativ unstabiles Buch, zudem um eines, dessen richtiger 
Gebrauch zu seiner Zerstörung führt. Nach dem Entfernen aller Bastelteile ist 
das Buch zwar immer noch als Kant-Einführung zu gebrauchen, seine Lücke 
weist es jedoch stets als unvollständig aus. Kant für die Hand ist für öffentliche 
Bibliotheken eigentlich unbrauchbar. Sowenig wie zum Museumsstück eignet 
sich der Buch-Bausatz zum Speicher für diskursives Wissen. 

Zusätzlich präsentiert Kant für die Hand – ganz anders als ein Buch – auch 
eine optimierte Korporalität. Zwar setzt der Lektüreprozess durchaus körperliche 
Fähigkeiten voraus – den Einsatz von Augen, Fingern und auch einem Gehirn – 
und ein Buch wäre insofern als operatives Objekt oder sogar als operatives Dia-
gramm zu verstehen; aber diese Voraussetzungen scheinen unerheblich, beson-
ders wenn als Ergebnis der Lektüre diskursives Wissen formuliert wird. Auf-
grund vergessener Körperlichkeit ereignet sich aber Reifizierung. 

Einen ganz anderen Effekt zeitigt die Gestaltung von Kant für die Hand als 
Bausatz. Wer den Kant-Würfel zusammensetzt, setzt seinen Körper nicht nur 
bewusster, sondern auch in größerem Ausmaß ein. Mit flüchtigem Überfliegen 
oder ein paar Mausklicks ist hier nichts ausgerichtet: Es handelt sich um eine 
durchaus anspruchsvolle Bastelarbeit. Sie macht erfahrbar, dass die körperliche 
Basis von geistigem Wissen nicht unerheblich ist, das der Entstehungsprozess in 
das Wissen eingeht: Schließlich entstehen im Bastelprozess – je nach Beschaf-
fenheit, Schulung und Begabung von »Auge und Hand«, je nach Ehrgeiz und 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


236 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

Sorgfalt – mehr oder weniger gelungene, mehr oder weniger misslungene Kant-
Würfel.80  

Durch seine Material- und Formgebung gestaltet Kant für die Hand den  
Rezeptionsprozess auf eine Weise mit, die den Buch-Bausatz gegenüber heuris-
tisch-epistemischen Diagrammen und klassischen Modellen abgrenzt. Der Kant-
Würfel funktioniert durchaus ebenso operativ: Das Hantieren erzeugt diskursives 
Wissen um den Aufbau der Kritik der reinen Vernunft und macht deren Struktur 
sichtbar. Das Nomogramm der Multiplikationstabelle beschränkt sich, wie oben 
dargestellt, auf eine vergleichbare operative Funktion. Im Unterschied dazu ist 
Kant für die Hand jedoch nicht auf die Genese von diskursivem Wissen  
beschränkt: ein Gestaltungseffekt, der weder exklusiv dem Buch-Bausatz noch 
auch Diagrammen zukommt, wie anhand einer kurzen vergleichenden Untersu-
chung zweier DNA-Modelle von Watson und Crick sowie von Penrose, die zu 
einem tieferen Verständnis der Gestaltung von pragmatischer Hybridität führt, 
verdeutlicht wird. 

Mit ihrer Entdeckung der Doppelhelix-Struktur lösten Watson und Crick das 
Rätsel, wie die Bausteine der DNA (die vier Basen Adenin, Thymin, Cytosin, 
Guanin) in einer chemisch stabilen Struktur miteinander verbunden sein könn-
ten. Ihr Modell beantwortete zudem die Frage nach der Selbstreproduktion wäh-
rend der Zellteilung. Darin schien der Schlüssel für das Rätsel des Erbgutes zu 
liegen. Das heuristisch-epistemische Potential des Doppelhelix-Modells verhalf 
der Genetik mit einer Vielzahl von technischen Fortschritten und Anwendungs-
möglichkeiten zu einem ungeheuren Aufschwung. Erst seitdem die menschliche 
DNA vollständig sequenziert vorliegt, hat sich die Einsicht verbreitet, dass die 
euphorische Hoffnung in die »Entschlüsselung des Erbgutes« übertrieben war 
und die in sie gesetzten Erwartungen nicht erfüllte. 

Ein ganz anderes Modell der Zellteilung entwickelte etwa zur gleichen Zeit 
der Genetiker Lionel Penrose. Seine »self-reproducing machines« (vgl. Abbil-
dungen 31 und 32) gleichen weder Atom- oder Molekülmodellen noch stellen sie 
das vergrößerte Abbild einer mikrokosmischen Struktur dar. Es handelt sich um 
Holzklötzchen, die Haken und Ösen, teilweise Klappmechanismen, aufweisen. 
Sie gleichen den Vorgängen während der Zellteilung nur ihrer Funktion nach: 
Auf einer Schiene oder in einem Gefäß gleichmäßig geschüttelt, offenbaren sie 

                                                             
80  Trotz der Verschiedenheit der Ergebnisse überlässt die Gestaltung von Kant für die 

Hand als Bausatz den Bastelprozess wie auch das gebastelte Objekt nicht einer belie-
bigen Behandlung. Das Ergebnis mag immer individuell unterschiedlich sein, dennoch 
ist intersubjektiv feststellbar, ob die Teile richtig verbaut wurden – oder nicht. Hybri-
dität ist nicht Beliebigkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 237 

die Fähigkeit, sich zu größeren Strukturen zu verbinden, aber auch in verschie-
dene Einheiten zu trennen. 

Es ist nicht ganz klar, was dabei demonstriert wird. Penrose selbst hoffte, mit 
seinen Modellen die Zellteilung nachbilden zu können, konzedierte aber später, 
dass wohl eher die Bildung präbiotischer Moleküle damit verständlich werde.81 
Aufgrund dieser heuristisch-epistemischen Schwäche blieben seine »self-
reproducing machines« eine kuriose Fußnote der Wissenschaftsgeschichte. Crick 
machte sich, nach einem Besuch bei Penrose, darüber lustig. Dabei handelt es 
sich, wie der Kultur- und Medienwissenschaftler Thomas Brandstetter ausführt, 
um die gleiche Art von Geringschätzung, wie sie das Doppelhelix-Modell von-
seiten etablierter Genetiker wie Erwin Chargaff erfahren hatte: Die mit dem Mo-
dell vorgenommene Reduktion auf wenige, zentrale Parameter wird als unzuläs-
sige Verengung jener Komplexität erfahren, die sie erklären soll.82 

Penrose’ selbstreproduzierende Maschinen können jedoch nicht einfach als 
besonders unzulängliche heuristisch-epistemische Modelle verstanden werden, 
sondern sie sind gerade in ihrer Unzulänglichkeit pragmatisch hybrid. Sie ähneln 
den ebenfalls pragmatisch hybriden Sonnenuhren, unterscheiden sich jedoch von 
diesen graduell dadurch, dass ihr Zweck besonders unklar ist und sie durch ihre 
Materialität Ephemerität und Korporalität betonen. Hierin gleichen sie Kant für 
die Hand. 

Schon ein vergleichender Blick auf die schematische Darstellung der selbst-
reproduzierenden Maschinen und ihre konkrete Präsentation durch ihren Schöp-
fer in einem Film-Still verdeutlicht die Bedeutung ihrer Materialität (vgl. Abbil-
dungen 31 und 32). Der Zuschauer des Films »erlebt«, wie aus Materie und 
Energie durch »Selbstorganisation« so etwas wie Leben entstehen kann, ohne 
dass sich dieses Erlebnis auf die Vermittlung von diskursivem Wissen be-
schränkt. Der Effekt der Präsentation, der auch nicht allein im heuristisch-
epistemischen Nutzen besteht, wird durch die Hervorhebung von Ephemerität 
und Korporalität noch verstärkt, etwa wenn einige der eingesetzten Holzmodelle 
nicht funktionieren, wie vorgesehen, und die helfende Hand des Wissenschaft-
lers eingreifen muss. Spätestens in diesen Momenten wird die Aufmerksamkeit 
auf den Entwurfscharakter des Modells, aber auch auf die Körperlichkeit des 
Wissenschaftlers und seine Geschicklichkeit gelenkt. Durch solche Optimierung 
von Ephemerität und Korporalität erlangt die Präsentation einen »Witz«, der der 
schematischen Darstellung völlig abgeht. Ganz anders beim Doppelhelix-
Modell: Ob es vorgeführt oder gezeichnet wird, ist ebenso unerheblich wie, dass 

                                                             
81  Vgl. Kay (2000) S. 112. 
82  Brandstetter (2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


238 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

es zunächst aus Pappelementen bestand, die Crick versuchsweise auf seinem 
Schreibtisch kombinierte, und dass es später aus gefertigten Metallteilen zu-
sammengesetzt wurde (vgl. Abbildungen 29 und 30). 

 

  

Abbildung 29: Plastisches Mo-
dell der Doppelhelix von Francis 
Crick und James Watson 

Abbildung 30: Computeranimiertes, 
dreidimensionales Modell der Doppel-
helixstruktur der DNA 

 
 

  

Abbildung 31: Selbstreproduzie-
rende Maschinen, vorgestellt von 
Lionel Penrose in »Nature« 

Abbildung 32: Filmstill: Lionel Penrose 
präsentiert seine selbstreproduzieren-
den Maschinen 

 
Die Optimierung möglichst vieler Aspekte diagrammatischer Hybridität mag in 
manchen Fällen als Kunst erscheinen. Doch wenn das Konzept des hybrid opti-
mierten Diagramms dem Programm einer »Negativen Medientheorie« in der 
Ausrichtung auf Kunst folgt, so dermaßen, dass das hybrid optimierte Diagramm 
an Kunst ausgerichtet ist, ohne selbst Kunst zu werden – jedenfalls nicht im 
klassischen, emphatischen Sinn. Eine solche Kunst ist immer in Gefahr, sich der 
Kontrolle ihrer Nicht-Diskursivität so sicher zu sein, dass sie dem Schwer-
kraftbereich der Diskursivität anheimfällt. Aus diesem Grund besteht auch eine  

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 239 

gestaltungsfokussierte Diagrammatik wie die epistemisch fokussierte Diagram-
matik auf einer Grenze zwischen Diagramm und Kunst, wenn auch nur, um das 
hybrid optimierte Diagramm in diesem Grenzbereich anzusiedeln. 

Eine erste Abgrenzung gegenüber klassischer Kunst ergibt sich schon daraus, 
dass die oben vorgenommene Beschreibung des Kant-Würfels ohne jeden Bezug 
auf stilistische Feinheiten auskam – wie er, nach Goodman, etwa in einer Analy-
se der Fudschijama-Zeichnung von Hokusai zu erwarten wäre. Zudem existiert 
kein Original, wie wir es, laut Goodman, von einem visuellen Objekt erwarten 
würden.83 Demgemäß präsentiert sich Kant für die Hand auch nicht auf einem 
Sockel in einem Museum, ja nicht einmal als Performance, sondern als kommer-
zielles und massengefertigtes Produkt, wie es Boehm keiner Untersuchung wür-
digen würde. 

Selbst wenn solche Produkte noch unter den gegenwärtigen erweiterten 
Kunstbegriff fallen mögen, so ist der Buch-Bausatz immer noch weniger eindeu-
tig unter einen emphatischen Kunstbegriff zu rubrizieren als andere Objekte, wie 
im Vergleich mit dem Sprachkino von Veronika Reichl gezeigt werden kann. 
Bei diesem Projekt handelt es sich um die animierte Verfilmungen philo-
sophischer Sätze: Sie zeigen von Reichl entworfene visuelle Metaphern in Be-
wegung, unterlegt von jenen eingesprochenen Originalzitaten – etwa von Sartre 
oder Spinoza –, die sie darstellen (vgl. Abbildungen 33 und 34). In theoretischen 
Texten beschreibt und reflektiert die Autorin selbst ihre Tätigkeit an der 
»Schnittstelle zwischen abstrakter Sprache und Bildlichkeit« (so der Untertitel 
ihrer Dissertation): Sie nutzt die zeichentheoretischen Unterschiede zwischen 
Begriff und Bild, um die »Konstruktion der Bedeutung in der Sprache« sichtbar 
zu machen. Es geht darum, den sinnlichen Ermöglichungsgrund von Abstraktion 
in den Vordergrund zu heben. 

Die Sprachkino-Filme stellen somit einen Medienwechsel im Sinne von 
Mersch und Jäger dar, durch den die Medialität von Wissen sichtbar wird. Um 
die Ähnlichkeit zu Kant für die Hand weiter zu betonen, könnten Reichls 
Sprachkino-Filme als drei- (oder vier-) dimensionale Diagramme verstanden 
werden, die (eingesprochene) Begrifflichkeit mit Bildern auf eine Weise kombi-
niert, die nicht pädagogisch (oder epistemisch-heuristisch) optimiert ist, sondern 
dysfunktional: Eine Text-Bild-Schere wird geöffnet, die – im Sinne von 
Ballstaedt – einen »effort after meaning« auslöst. An dieser Stelle gilt es jedoch, 
einen Unterschied hervorzuheben, der in der Gestaltung liegt. 

 

                                                             
83  SdK S. 101ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


240 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG 

 

Abbildung 33: Film-Still aus »Sartre: Der Blick« 
 

 

Abbildung 34: Film-Still aus »Baruch de Spinoza: Axiome« 
 
Die Sprachkino-Filme verwenden nicht nur kräftigere, auffälligere Farben, son-
dern vor allem expressivere, weniger abstrakte Formen. Auf das klassisch dia-
grammatische Formenarsenal – geometrische Grundformen und direktive Bild-
zeichen – wird völlig verzichtet. Allein dadurch ist die Syntax besonders frei, die 
Interpretationsleistung des Rezipienten besonders gefordert. Der größte Unter-
schied besteht aber darin, dass in den Filmen nicht große Textmengen auf weni-
ge, bedeutende Begriffe reduziert, und diese in eine übersichtliche Ordnung  

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITÄT | 241 

gebracht sind. Die Sprachkino-Filme übernehmen nicht die Aufgabe der Kom-
plexitätsreduktion und bieten sich deshalb weniger als Kant für die Hand an, als 
pädagogische Diagramme benutzt – beziehungsweise missverstanden – zu wer-
den. Sie stellen weniger »Orientierung« her, als dass sie »Übersicht« anregen: 
Subjektivistische Antworten, mit denen sich der Zuschauer einen eigenen Stand-
punkt schafft, von dem aus dann vielleicht Orientierung möglich wäre: 

 
»Schon das Lesen von Philosophie allein kann ganz unterschiedliche, ästhetische Er-
fahrungen auslösen: das Gefühl einer plötzlichen Klarheit; die Freude an einem Paradox; 
das Gefühl, ganz kurz vor einem wichtigen Gedanken zu stehen; die Lust daran, eine  
Metapher zu deuten; die Wahrnehmung der Richtigkeit einer Argumentationskette, etc. 
Visualisierungen könnten interessante Vehikel sein, um diese Erfahrungen zu verstärken 
und wahrnehmbar zu machen. Vielleicht können sie zudem auch ganz eigene, interessante 
Denkerfahrungen erzeugen.«84 

 
Die hervorgehobene Nicht-Diskursivität der Sprachkino-Filme bedarf jedoch  
einer ständigen Kontrolle, weil ihre »metaphorischen Verkörperungen« nämlich 
immer als zu wenig oder zu sehr irritierend wahrgenommen werden können, als 
banal oder unsinnig. Reichl selbst sieht in der »Ausgestaltung von Struktur-
metaphern […] ein zentrales Werkzeug«. Diese vermeidet nicht nur die Funktio-
nalisierung des Piktorialen im Dienste des Textes – die Reichl als »Strategien 
zur Vermeidung von Unsinn« in vielen klassischen Diagrammen am Werk sieht 
–, sie weckt auch das Interesse des Rezipienten und lässt die Sprachkino-Filme 
als erhellenden oder sinnvollen »Unsinn« (im Sinn von Deleuze) erscheinen. Auf 
diese Weise verhindert die Autorität des Künstlers beziehungsweise der Kunst 
das Abdriften der Rezeption in Beliebigkeit – eine Autorität, die wiederum  
diskursiv legitimiert wird. 

Reichls Sprachkino ist sicher nicht das paradigmatischste Beispiel für eine 
klassische, emphatische Kunst, die ihre Distanz zur Diskursivität letztlich nur 
diskursiv kontrollieren kann. Und doch zeigt sich in seiner Gestaltung eine ganz 
andere Akzentsetzung als im hybrid optimierten Diagramm. Sprachkino verwei-
gert sich so radikal der pädagogischen Nutzung, dass von Hybridität in dieser 
Beziehung nicht mehr gesprochen werden kann. Zudem hebt es weder 
Ephemerität noch Korporalität hervor, so dass auch diese Aspekte diagrammati-
scher Hybridität nicht optimiert sind. 

                                                             
84  Reichl (2015) S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

Fazit 

 
 
 

In Kant für die Hand sind besonders viele Aspekte diagrammatischer Hybridität 
optimiert. Der Kantwürfel ist ein pädagogisch dysfunktionales Diagramm, das 
sich mit seiner Gestaltung der starren Syntax klassischer Diagramme entzieht. 
Zudem betont die Gestaltung des Buch-Bausatzes Ephemerität und Korporalität, 
weswegen dessen heuristisch-epistemische Funktion eingeschränkt und die 
pragmatische Unterbestimmtheit vergrößert wird. Kant für die Hand ist somit ein 
geeignetes Anschauungsmaterial für das Konzept des hybrid optimierten Dia-
grammes. 

Im hybrid optimierten Diagramm ist jene diagrammatische Hybridität, die im 
Begriffsdenken zur epistemischen Abwertung des Diagramms führt und im  
pädagogischen wie im heuristisch-epistemischen Diagramm kontrolliert werden 
soll (vgl. C.4 und C.5), die auch heute noch unterbelichtet bleibt (vgl. C.3) oder 
von der epistemisch fokussierten Diagrammatik marginalisiert wird, (vgl. C.5) 
zur vollen Entfaltung gebracht. Eine gestaltungsfokussierte Diagrammatik  
versucht, dieser Hybridität gerecht zu werden, indem sie nicht als Erkenntnisthe-
orie agiert und Diagramme als Objekte diskursiver Erkenntnis versteht, sondern 
indem sie die Gestaltung von Diagrammen beobachtend beschreibt und deren 
Effekte nachvollzieht. So kann Hybridität als Effekt gewürdigt werden, der in 
einer bestimmten Gestaltung angelegt ist, ohne damit festgelegt zu sein. Hybridi-
tät erhält sich damit im Ausgleich zwischen Diskursivität und Nicht-
Diskursivität. 

Indem sie beschreibt, wie das hybrid optimierte Diagramm mit seiner Gestal-
tung das Potential diagrammatischer Hybridität ausschöpft, löst die gestaltungs-
fokussierte Diagrammatik die Gestaltungsfrage der Philosophie, die sich mit  
zunehmender Unplausibilität des Begriffsdenkens und angesichts seines Behar-
rungsvermögens zu einem Gestaltungsdilemma ausgewachsen hat. Die Philoso-
phiegeschichte – so ließe sich überschwänglich formulieren – hat auf das hybrid 
optimierte Diagramm gewartet, oder nüchterner gesprochen: Der stufenweise 
Dominanzverlust des Begriffsdenkens korrespondiert mit der allmählichen 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


244 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

 

Emanzipation des Diagramms (aus epistemischer Minderwertigkeit über seine 
heuristisch-epistemische Funktion im Bannkreis der Diskursivität zu einem Aus-
gleich zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität in Hybridität). 

Das hybrid optimierte Diagramm ist eine in der Philosophie bisher unbe-
kannte und in dieser kritischen Untersuchung mit einer Fülle von Gründen und 
Indizien vorgeschlagene Alternative zu den semiotischen Parametern des Be-
griffsdenkens. Es widersetzt sich mit seiner Gestaltung der Anziehungskraft des 
Begriffsdenkens, indem es sich durch Form- wie Materialgebung sowohl gegen 
Reifizierungstendenzen sperrt, die es zu einem quasi-magischen, kritikresisten-
ten Symbol zu machen drohen, als auch gegen Gewöhnungseffekte, die seinen 
Gebrauch festlegen und damit Nicht-Diskursivität überflüssig machen. Dabei 
versucht das hybrid optimierte Diagramm nicht, den Schwerkraftbereich des Be-
griffsdenkens völlig zu meiden, sondern sich gleichsam in einer stabilen Um-
laufbahn zu halten: Im Vergleich zu Kunstwerken zeigt sich in seiner Gestaltung 
eine größere Nähe zu Diskursivität. 

Als Diagramm, das nicht Kunst ist, besteht das hybrid optimierte Diagramm 
darauf, – in der Begrifflichkeit von Teil B dieser Arbeit – für objektivistische 
»Orientierung« zu sorgen. Es ist ein Diagramm, das pädagogisch und heuris-
tisch-epistemisch benutzt werden kann. Kant für die Hand etwa vermittelt 
durchaus diskursives Wissen über Kant und die Philosophie. Allerdings be-
schränkt sich das hybrid optimierte Diagramm nicht darauf, mit Orientierung zu 
lenken, sondern es will auch »Übersicht« schaffen und dem Betrachter Raum 
geben, sich einen eigenen Standpunkt zu suchen. Wie Diskursivität und Nicht-
Diskursivität sollen auch Orientierung und Übersicht in einem Ausgleich gehal-
ten werden. 

Die vorliegende Untersuchung hat in ihrem letzten Teil (C) das Potential des 
Diagramms für einen erfolgreichen, stabilen Ausgleich herausgearbeitet. Das  
Potential des hybrid optimierten Diagramms erschien dabei in einem umso ver-
heißungsvolleren Licht, als in den ersten beiden Teilen (A und B) die Schwierig-
keit eines solchen Ausgleichs im Medium der Schrift hervorgehoben wurde. Ein 
schlagender Beweis dafür, dass die Lösung des Gestaltungsdilemmas der Philo-
sophie im Medium des Diagramms plausibler oder effektiver wäre, wurde hin-
gegen nicht geführt – es darf bezweifelt werden, ob ein solcher Beweis möglich 
wäre. Stattdessen wurde, unterstützt von einer Menge Indizien und Gründen, ein 
diagrammatischer Vorschlag gemacht.  

Tatsächlich wendet meine kritische Untersuchung eine vergleichbare Metho-
de durchgängig an: Wo heuristische Sprünge nötig, schlagende Beweise aber 
unmöglich sind, weil es um Gewichtungen, Wahrscheinlichkeiten und Wertun-
gen geht, da sorgt eine große Masse binnenverknüpfter Indizien und Analogien 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


FAZIT | 245 

für die Belastbarkeit und Attraktivität des entworfenen Panoramas. In ihrer An-
strengung, eine konkrete Perspektive sichtbar zu machen und somit auf produk-
tive Weise kritisch zu sein, setzt sich meine Arbeit auch mit ihrem interdiszipli-
när schillernden, kulturwissenschaftlichen Ansatz verschiedentlich dem Risiko 
aus, zu viel nur anzudeuten und dennoch zu viel zu behaupten. 

Ihre relative Heterogenität will die Arbeit jedoch nicht als blinde Originalität 
oder unverbindliche Beliebigkeit verstanden wissen. Dem Eindruck eines blin-
den heuristischen Eifers sollen neben der dichten Verknüpfung von Indizien 
zwei Mittel vorbeugen. Erstens geht die Arbeit durchgängig mit philologischer 
Akribie vor. Viele Zitate und Belegstellen sollen darauf hinweisen, dass die vor-
geschlagenen Interpretationen trotz der großen Bögen, die sie entwerfen, auf  
detaillierten und sorgfältigen Beobachtungen beruhen und insofern belastbar 
sind. Aus diesem Grund ergibt sich ein häufiger Wechsel von Frosch- und  
Vogelperspektive, der dann zum Gelingen dieser Untersuchung beiträgt, wenn er 
als sich ergänzender Gegensatz empfunden wird. 

Zweitens verwendet meine Arbeit eine einheitliche, die Vielfalt des Materi-
als zusammenhaltende Begrifflichkeit. Dank ihrer zeigt sich ein inhaltlicher 
Fortschritt von der Analyse des »Gestaltungsproblems« bis zu seiner Lösung im 
»hybrid optimierten Diagramm«, wie er oben dargestellt worden ist. Die Begriff-
lichkeit der Arbeit ist jedoch eigenständig und in sich wieder heterogen. Sie 
lehnt sich manchmal an philosophisches Vokabular an (»Diskursivität«, »Nicht-
Diskursivität«), ohne sich damit einer bestimmten Schule zu assoziieren, mitun-
ter verwendet sie Metaphern (»Beharrungsvermögen des Begriffsdenkens«). Ihr 
Gelingen muss sich schließlich darin erweisen, dass ihre Begrifflichkeit als heu-
ristisch sinnvoll einleuchtet und zudem die häufig fühlbare Spannung zwischen 
dieser Begrifflichkeit und der Begrifflichkeit der untersuchten Texte nicht als 
überdehnt empfunden wird. 

Dabei bleiben einige Fragen offen. Ein Ausgleich zwischen Diskursivität und 
Nicht-Diskursivität lässt sich auch in Platons schriftlicher Schriftkritik, in 
Schleiermachers Rezeptionstheorie, in Derridas Dekonstruktion, in Kants  
»Orientierung« und Wittgensteins »Übersicht« sowie in Boehms »ikonischer 
Differenz« ausmachen. Ist die Gefahr eines Umschlags dieser Versuche eines 
Ausgleichs in Diskursivität oder Nicht-Diskursivität tatsächlich so groß wie dar-
gestellt – und jedenfalls größer als im Fall des hybrid optimierten Diagramms? 
Liefert die weiterhin lebhafte Diskussion über die oben genannten Autoren nicht 
einen zumindest empirischen Beleg dafür, dass deren Versuche tatsächlich sehr 
erfolgreich und plausibel sind? Und liefern sich nicht selbst hybrid optimierte 
Diagramme, zum Beispiel Kant für die Hand, zu sehr der Gefahr aus, sich von 
der Möglichkeit zur »Rekonfiguration« abzukoppeln und zu magischen Objekten 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


246 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

 

zu werden?1 Sind solche Diagramme zudem zu komplexe, und schon deswegen 
schlechte Alternativen zum Begriffsdenken, weil sie zu hohe Anforderungen an 
die Kompetenz der Rezipienten stellen? Kurz: Wie wichtig oder notwendig sind 
hybrid optimierte Diagramme als Alternative zum Begriffsdenken? Es bleibt 
wohl keine andere Möglichkeit, als die Beantwortung zumindest dieser letzten 
Frage der Zukunft zu überlassen. 

Ganz unabhängig davon, wie er bewertet werden mag, leistet das hybrid op-
timierte Diagramm jedenfalls einen Beitrag zur Gestaltungsfrage der Philoso-
phie. Es stellt eine mögliche Alternative und ein Korrektiv zum Begriffsdenken 
dar und macht nicht zuletzt einen Vorschlag, wie Philosophie gerade im Zeitalter 
von Erkenntnispluralismus und Medienwandel gestaltet sein könnte. Wie die 
vergleichenden Untersuchungen zeigten, findet die Optimierung von Hybridität 
zwar am umfassendsten im hybrid optimierten Diagramm statt, sie ist aber nicht 
exklusiv darauf beschränkt: In einzelnen Aspekten optimierte Hybridität fand 
sich auch in der »Hegel-Spirale«, einem Kant-Comic, in den extravaganten Son-
nenuhren bei Bogen. Die selbstreproduzierenden Maschinen von Penrose weisen 
einen sehr hohen Grad von optimierter Hybridität auf, der leicht auf das Niveau 
von Kant für die Hand angehoben werden könnte, und die Reihe der Beispiele 
ist hier nicht zu Ende.2 Wenn eine gestaltungsfokussierte Diagrammatik sich 
auch philosophiefremden Anschauungsmaterials bedient, weist sie damit darauf 
hin, dass die Optimierung von Hybridität nicht nur in der Philosophie relevant 
ist, sondern darüber hinaus auch in anderen Wissenschaften und Diskursen. 
Kunst mag etwa wie Wissenschaft zwar noch auf herkömmliche Weise weiter-
betrieben werden – wie auch das Begriffsdenken in der Philosophie weiterhin 
seinen Platz hat – und doch können unkonventionelle Gestaltungen in allen  
Diskursen unter veränderten Umständen neu erklärt und damit neu verstanden 
werden. Etwa im Bereich von naturwissenschaftlichen, sozialwissenschaftlichen, 
architektonischen oder ästhetischen Modellen könnten neue Formen des Designs 
und neue Umgangsweisen entstehen. Dass optimierte Hybridität, als Ausgleich 

                                                             
1  Vgl. C.6 
2  Armand Schulthess’ »Garten des Wissens« etwa gleicht in vielerlei Hinsicht sowohl 

Kant für die Hand als auch den Maschinen von Penrose. Es handelt sich um eine jahr-
zehntelang ständig erweiterte Installation universalenzyklopädischen Wissens in  
einem der Öffentlichkeit zugänglichen Wald, der die Tausenden in ihn montierten  
Täfelchen mit Beschriftungen und Zeichnungen überwuchert, noch während der  
Installationsprozess andauert. Schulthess’ Werk, das nach dessen Tod von seinen  
Erben bis auf wenige Fragmente zerstört wurde, wird bis heute am Rand des Kunst-
diskurses gewürdigt. Vgl. Schlumpf (2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


FAZIT | 247 

zwischen Diskursivität und Nicht-Diskursivität verstanden, eine Antwort auf die 
Herausforderungen von Erkenntnispluralismus und Medienwandel darstellt, mag 
auch in diesen Bereichen als ein erster Hinweis fruchtbar sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

Literatur- und Siglenverzeichnis 

 
 
 

Aristoteles: Lehre vom Beweis oder Zweite Analytik (Organon IV) [An. post.], 
übersetzt und mit Anmerkungen von Eugen Rolfes, Hamburg 1990 

Aristoteles: Lehre vom Schluss oder Erste Analytik (Organon III) [An. pr.], 
übersetzt und mit Anmerkungen von Eugen Rolfes, Hamburg 1992 

Aristoteles: Metaphysik [Met.], hg. von Ursula Wolf, Reinbek bei Hamburg 
2010 

Aristoteles: Nikomachische Ethik [NE], hg. von Ursula Wolf, Reinbek bei  
Hamburg 2013 

Aristoteles: Poetik [Poet.], übersetzt und herausgegeben von Manfred Fuhr-
mann, Stuttgart 1982 

Aristoteles: Rhetorik [Rhet.], übersetzt von Franz G. Sieveke, München 1995 
Johannes Amos Comenius: Orbis sensualium pictus [OSP], Dortmund 1991 
Johann Wolfgang von Goethe: Maximen und Reflexionen [MuR], in: ders.: Wer-

ke, Band 12, Hamburger Ausgabe, München 2000, S. 365-547 
Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft [KrV], hg. von Raymund Schmidt, 

Hamburg 1990 
Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft [KU], hg. von Karl Vorländer, Hamburg 

1990 
Immanuel Kant: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik [Proleg.], 

hg. von Konstantin Pollok, Hamburg 2001 
Immanuel Kant: Träume eines Geistersehers [TeG], hg. von Rudolf Malter, 

Stuttgart 1994 
Immanuel Kant: Was ist Aufklärung? Ausgewählte kleine Schriften, hg. von 

Horst D. Brandt, Hamburg 1999 
 darin:  »Was heißt: sich im Denken orientieren?« [O], S. 45-61 

   »Verkündigung des nahen Abschlusses eines Traktats  
 zum ewigen Frieden in der Philosophie« [TeF], S. 77-87 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


250 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Immanuel Kant: Kants gesammelte Schriften, hgg. von der Königlich Preußi-
schen Akademie der Wissenschaften (Akademie-Ausgabe) (AA), Bd. I-
IXXX, Berlin 1902ff 

 in Band 2 [AA II]:  De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et  
     principiis 

 in Band 6 [AA II]: Die Metaphysik der Sitten 
 in Band 8 [AA VIII]: Von einem neuerdings erhobenen vornehmen  

     Ton in der Philosophie 
 in Band 9 [AA IX]: Logik 
 Band 18 [AA IIXX]: Reflexionen zur Metaphysik 
 in Bd. 20 [AA XX]: Bemerkungen zu den Beobachtungen über das 

     Gefühl des Schönen und Erhabenen 
Raimundus Lullus: Ars brevis, übersetzt von Alexander Fidora, Hamburg 1999 
Moses Mendelssohn: Phädon oder über die Unsterblichkeit der Seele [Phädon], 

hg. von Anne Pollok, Hamburg 2013 
Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe, hgg. von Giorgio Colli und 

Mazzino Montinari, München 1988ff 
 in Band 5 [KSA 5]: Jenseits von Gut und Böse 
 Band 11 [KSA 11]: Nachgelassene Fragmente 1884-1885 
 Band 13 [KSA 13]: Nachgelassene Fragmente 1887-1889 
Charles Sanders Peirce (1976): »Parts of Carnegie Application« [MS L75 

(1902)], in: The New Elements of Mathematics, vol. 4, ed. by Carolyn Eisele, 
The Hague 1976, S. 13-76 

Charles Sanders Peirce (1976): »Prolegomena for an Apology to Pragmatism« 
[PAP 293 (1906)], in: The New Elements of Mathematics, vol. 4, ed. by Car-
olyn Eisele, The Hague 1976, S. 313-330 

Charles Sanders Peirce (1982): »Kant’s Introduction to Logic« [MS 555 (1885)], 
in: Writings of Charles S. Peirce. A Chronological Edition, Volume I, 1857-
1866, The Peirce Edition, Bloomington 1982, S. 258-259 

Charles Sanders Peirce (2000a,b,c): Semiotische Schriften, Band 1-3, hg. von 
Christian J.W. Kloesel und Helmut Pape, Frankfurt am Main 2000 

 in Band 1:   »Kurze Logik« [MS 595 (1895)] 
 in Band 2:   »Entwurf« [MS 284 (1905)] 
Platon: Sämtliche Werke, Band 1-4, hg. von Ursula Wolf, übersetzt von Friedrich 

Schleiermacher und Hieronymus und Friedrich Müller, Reinbek bei Ham-
burg 2010, 2011 

 in Band 1:   Menon [Men.] 
 in Band 2:   Phaidros 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 251 

 in Band 3:   Sophistes [Soph.], Politikos [Polit.], Philebos  
     [Phlb.], Briefe (übersetzt von H. und Fr. Müller)  
     [Epist.] 

 in Band 4:   Nomoi [Leg.] 
Platon: Sämtliche Werke in zehn Bänden, griechisch und deutsch, nach der Über-

setzung Friedrich Schleiermachers, ergänzt durch Übersetzungen von Franz 
Susemihl und anderen, hgg. von Karlheinz Hülser, Frankfurt am Main 1991 

 Band 5:  Der Staat [Rep.] 
 in Band 6: Phaidros [Phaedr.], übersetzt von Friedrich  

Schleiermacher 
 in Band 10:  Briefe (übersetzt von Wilhelm Wiegand) 
Platon: Sämtliche Dialoge, übersetzt und erläutert von Otto Apelt, Hamburg 2004 
 in Band 2:  Phaidros 
 in Band 6:  Briefe 
Porphyry: Introduction, translated and with an introduction and commentary by 

Jonathan Barnes, Oxford 2006 
Thomas de Quincey: Selected Essays on Rhetoric [Essays], ed. by Frederick 

Burwick, Carbondale 2010 
Friedrich Schlegel: Kritische Ausgabe, hgg. von Ernst Behler, unter Mitwirkung 

von Jean-Jaques Anstett und Hans Eichner, Paderborn u.a. 1958ff 
 in Band 11 [KA XI] Charakteristik des Plato 
Friedrich Schlegel: »Die Philosophie des Plato 1804/5« [PhilPlat], in: Andreas 

Arndt, Jure Zovko (Hg.): Schriften zur Kritischen Philosophie, Hamburg 
2007, S. 201-224 

Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Über die Philosophie Platons [Philoso-
phie Platons], hg. von Peter M. Steiner, Hamburg 1996 

Wilhelm Gottlieb Tennemann (1792): System der Platonischen Philosophie, 1. 
Band, Leipzig 1792 

Wilhelm Gottlieb Tennemann (1799): Geschichte der Philosophie, 2. Band, 
Leipzig 1799 

Ludwig Wittgenstein: Werkausgabe, Band 1-8, Frankfurt am Main 1993-1999 
 in Band 1:   Tractatus logico-philosophicus [TLP] 
      Philosophische Untersuchungen [PU] 
 Band 3:   Ludwig Wittgenstein und der Wiener Kreis [WWK] 
 Band 4:   Philosophische Grammatik [PG] 
 Band 6:  Bemerkungen über die Grundlagen der  
      Mathematik [BGM) 
 in Band 8:  Zettel [Z] und Vermischte Bemerkungen [VB] 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


252 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Ludwig Wittgenstein: Vortrag über Ethik und andere kleine Schriften [VE], hg. 
von Joachim Schulte, Frankfurt am Main 1995 

Ludwig Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935 [Vorl. 1930-35], hg. von D. Lee, 
A. Ambrose, M. McDonald, Frankfurt am Main 1984 

Ludwig Wittgenstein: Vorlesungen und Gespräche über Ästhetik, Psychoanalyse 
und religiösen Glauben, zus.gest. u. hg. von Cyril Barrett, Düsseldorf und 
Bonn 1996 

Ludwig Wittgenstein: Briefe an Ludwig von Ficker [Briefe], hg. von Georg 
Henrik van Wright, Salzburg 1969 

 
 
Vanessa Albus (2013): »Die desolate Lage der Philosophiedidaktik«, in: Infor-

mation Philosophie, Juli 2013, Heft 2, Lörrach, S. 16-26  
 (http://www.information-philosophie.de/?a=1&t=7231&n=2&y=4&c=105 

[12.12.2004]) 
Sabine Ammon: »Wissensverhältnisse im Fokus. Eine erkenntnistheoretische 

Skizze zum Post-Pluralismus«, in: dies., Corinna Heineke, Kirsten Selbmann 
(Hg.): Vielfalt und Hegemonie in der Wissensgesellschaft, Göttingen 2007, S. 
59-80 

Sabine Ammon (2009): Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen  
Theorie der Erkenntnis, Weilerswist 2009 

Andreas Arndt (1996): »Schleiermacher und Platon«, in: Friedrich Daniel Ernst 
Schleiermacher: Über die Philosophie Platons, hg. von Peter M. Steiner, 
Meiner 1996, S. VII-XXII 

Judit Árokay (2012): »Schriftsysteme im frühen Japan. Kreative Möglichkeiten 
der Differenz«, in: Sybille Krämer, Eva Cancik-Kirschbaum, Rainer Totzke 
(Hg.): Schriftbildlichkeit: Wahrnehmbarkeit, Materialität und Operativität 
von Notationen, München 2012, S. 149-166 

Aleida und Jan Assmann (1990): »Schrift – Kognition – Evolution. Eric A.  
Havelock und die Technologie kultureller Kommunikation«, in: Eric A. Ha-
velock: Schriftlichkeit. Das griechische Alphabet als kulturelle Revolution, 
Weinheim 1990, S. 1-35 

 
Steffen-Peter Ballstaedt (1990): »Wenn Hören und Sehen vergeht: Grenzen der 

audiovisuellen Integration«, in: Dieter Meutsch, Bärbel Freund (Hg.):  
Fernsehjournalismus und die Wissenschaften, Opladen 1990, S. 29-46 

Steffen-Peter Ballstaedt (2009): »Text und Bild: ein didaktisches Traumpaar«, 
in: Horst Bredekamp et. al. (Hg.): Bildwelten des Wissens. Kunsthistorisches 
Jahrbuch für Bildkritik, Band 7.1, Berlin 2009, S. 45-55 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 253 

Steffen-Peter Ballstaedt (2012): Visualisieren, Konstanz, München 2012 
Steffen-Peter Ballstaedt (2015): »Epistemische Text-Bild-Kommunikate«, in: 

Hanno Depner (Hg.): Visuelle Philosophie, Würzburg 2015, S. 109-130 
Steffen-Peter Ballstaedt, Uwe Ostermeier, Petra Reinhard-Hauck (2001): 

 »Gelten die Griceschen Maximen auch für visuelle Argumente?«, in: Klaus 
Sachs-Hombach (Hg.): Bildhandeln. Interdisziplinäre Forschungen zur 
Pragmatik bildhafter Darstellungsformen, Magdeburg 2001, S. 207-221 

Jonathan Barnes (2006): »Introduction«, in: Porphyry: Introduction, translated 
and with an introduction and commentary by Jonathan Barnes, Oxford 2006, 
pp.ix-xxiv 

Matthias Bauer, Christoph Ernst (2010): Diagrammatik. Einführung in ein  
kultur- und medienwissenschaftliches Forschungsfeld, Bielefeld 2010 

Peter A. Berger: »›Bilder‹ sozialer Ungleichheit – Zur ›Versozialwissenschaftli-
chung‹ sozialer Deutungsmuster«, in: Philipp Stoellger (Hg.): Deutungsmacht. 
Religion und belief systems in Deutungsmachtkonflikten, Tübingen 2014,  
S. 349-380 

Peter Bernhard (2015): »Logische Diagramme: Sehen als Folgern«, in: Hanno 
Depner (Hg.): Visuelle Philosophie, Würzburg 2015, S. 59-66 

Marco C. Bettoni: »A Cybernetic Approach to Kant’s Architecture of the Mind«, 
in: Akten des 7. Internationalen Kant-Kongress, Bouvier, Bonn, 1991,  
S. 723-741 

Tobias Bezzola: Die Rhetorik bei Kant, Hegel und Fichte, Tübingen 1993 
Norbert Blößner (2007): »Schrift(kritik)«, in: Christian Schäfer (Hg.): Platon-

Lexikon, Darmstadt 2007, S. 248-253 
Hans Blumenberg: »Die essentielle Vieldeutigkeit des ästhetischen Gegen-

standes«, in: Friedrich Kaulbach, Joachim Ritter (Hg.): Kritik und Meta-
physik. Festschrift für Heinz Heimsoeth zum 80. Geburtstag, Berlin 1966,  
S. 174-179 

Gottfried Boehm (1994a): »Die Wiederkehr der Bilder«, in: Gottfried Boehm 
(Hg.): Was ist ein Bild? München 1994, S. 11-38 

Gottfried Boehm (1994b): »Die Bilderfrage«, in: Gottfried Boehm (Hg.): Was ist 
ein Bild? München 1994, S. 325-343 

Gottfried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild?, München 1994 
Gottfried Boehm (2007): Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens, Berlin 

2007 
Gernot Böhme: Platons theoretische Philosophie, Stuttgart 2000 
Steffen Bogen (2005): »Schattenriss und Sonnenuhr: Überlegungen zu einer 

kunsthistorischen Diagrammatik«, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte, 68. 
Band, Heft 2, Berlin, München 2005, S. 153-176 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


254 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Steffen Bogen, Felix Thürlemann (2003): »Jenseits der Opposition von Text und 
Bild. Überlegungen zu einer Theorie des Diagramms und des Diagrammati-
schen«, in: Alexander Patschovsky: Die Bildwelt der Diagramme Joachims 
von Fiore. Zur Medialität religiöspolitischer Programme im Mittelalter, Ost-
fildern 2003, S. 1-22 

Ulrike Maria Bonhoff (1993): Das Diagramm. Kunsthistorische Betrachtung über 
seine vielfältige Anwendung von der Antike bis zur Neuzeit, Münster 1993 

Anthony Bonner: The Art and Logic of Ramon Llull. A User’s Guide, Leiden,  
Boston 2007 

Robert B. Brandom (Hg.): Rorty and His Critics, Malden (MA), Oxford 2000 
Thomas Brandstetter (2013): »Drogulus. Ein mechanisches Modell 

maschinischen Lebens um 1960«, Vortrag auf der Jahrestagung der Gesell-
schaft für Medienwissenschaft in Lüneburg, 4.10.2013; vgl. auch 
http://science.orf.at/stories/1682019 [20.12.2013] 

Reinhard Brandt: Philosophie in Bildern. Von Giorgione bis Magritte, Köln 
2000 

Horst Bredekamp, Gabriele Werner (Hg.): Bildwelten des Wissens. Kunst-
historisches Jahrbuch für Bildkritik, Band 1.1, Berlin 2003 

Olaf Breidbach: Neue Wissensordnungen. Wie aus Informationen und Nachrichten 
kulturelles Wissen entsteht, Frankfurt am Main 2008 

Gerda Breuer, Thomas Schleper (Hg.): Bild(er) der Welt(en). Unüberschaubar-
keiten zwischen Bilderflut und Anschauungsverlust, Frankfurt am Main 2000 

Birger Brinkmeier: »›Die unvermeidliche Trockenheit und scholastische Pünkt-
lichkeit‹. Vom Übersetzen philosophischer Texte«, in: Zeitschrift für Didak-
tik der Philosophie und Ethik 4/2001, Hannover 2001, S. 319-324 

Joachim Bromand, Guido Kreis (2010): »Einleitung: Begriffe vom Nicht-
begrifflichen. Ein Problemaufriss«, in: dies. (Hg.): Was sich nicht sagen 
lässt: Das Nicht-Begriffliche in Wissenschaft, Kunst und Religion, Berlin 
2010, S. 11-19 

Joachim Bromand, Guido Kreis (Hg.): Was sich nicht sagen lässt: Das Nicht-
Begriffliche in Wissenschaft, Kunst und Religion, Berlin 2010 

Barbara Brüning, Ekkehard Martens (Hg.): Anschaulich philosophieren – mit 
Märchen, Fabeln, Bildern und Filmen, Weinheim, Basel 2007 

Sebastian Bucher (2007): »Das Diagramm in den Bildwissenschaften. Begriffs-
analytische, gattungstheoretische und anwendungsorientierte Ansätze in der 
diagrammtheoretischen Forschung«, in: Ingeborg Reichle, Steffen Siegel, 
Achim Spelten (Hg.): Verwandte Bilder. Die Fragen der Bildwissenschaft, 
Berlin 2007, S. 113-130 

Kai Buchheister, Daniel Steuer (1992): Ludwig Wittgenstein, Stuttgart 1992 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 255 

Franz-Peter Burkard (2005): »Visualisierung in der Philosophie«, in: Eric 
Hilgendorf (Hg.): Beiträge zur Rechtsvisualisierung, Berlin 2005, S. 19-50 

Franz-Peter Burkard (2012): »Philosophie in Bildern. Visualisierung in der  
Philosophie«, in: Die Idee 1, Würzburg 2012, S. 28-35 

Franz-Peter Burkard, Peter Kunzmann, Franz Wiedmann (2002): dtv-Atlas  
Philosophie, München 2002 

 
Andy Clark: Supersizing the Mind. Embodiment, Action, and Cognitive Exten-

sion, Oxford 2009 
Antonio Cota Marçal, Guilherme F.R. Kisteumacher (2010): »Nicht-

propositionalität und Propositionalität: Alternative oder komplementäre 
Formen des diskursiven Denkens?«, in: Joachim Bromand, Guido Kreis 
(Hg.): Was sich nicht sagen lässt: Das Nicht-Begriffliche in Wissenschaft, 
Kunst und Religion, Berlin 2010, S. 101-120 

 
Hanno Depner (2011): Kant für die Hand. Die »Kritik der reinen Vernunft« zum 

Basteln und Begreifen, München 2011 
Hanno Depner (2015): »Mit Diagrammen philosophieren? Zur philosopisch  

relevanten Gestaltung von Anschaulichkeit am Beispiel des Buch-Bausatzes 
Kant für die Hand«, in: ders.: Visuelle Philosophie, Würzburg 2015, S. 39-58 

Jacques Derrida: »Signatur Ereignis Kontext« [SEK], in: ders.: Randgänge der 
Philosophie, Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1976, S. 124-155 

Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz [SuD], Frankfurt am Main 1994 
Jacques Derrida: Dissemination [Diss], Wien 1995 
Jacques Derrida: Grammatologie [Gr], Frankfurt am Main 1996 
Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen [Wns], Wien 1989 
Cora Diamond (1991): The Realistic Spirit. Wittgenstein, Philosophy and the 

Mind, Cambridge (MA) 1991 
Simone Dietz, Geert Keil, Heiner Hastedt, Anke Thyen (Hg.) (1996): Sich im 

Denken orientieren, Frankfurt am Main 1996 
Bernhard J. Dotzler: »Havelock, Tarzan und die elektronische Revolution«, in: 

Eric A. Havelock: Als die Muse schreiben lernte. Eine Medientheorie, Berlin 
2007, S. 135-143 

 
Umberto Eco: Das offene Kunstwerk, Frankfurt am Main 1973 
Michael Erler (2006): Platon, München 2006 
 
Ferdinand Fellmann (1991): Symbolischer Pragmatismus. Hermeneutik nach 

Dilthey, Reinbek bei Hamburg 1991 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


256 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Rafael Ferber (2007): Warum hat Platon die »ungeschriebene Lehre« nicht  
geschrieben? München 2007 

Alexander Fidora: »Einführung«, in: Raimundus Lullus: Ars brevis, übersetzt 
von Alexander Fidora, Hamburg 1999, S. IX-XLV 

Hellmut Flashar (2011): »Dialogfragmente«, in: Christof Rapp, Klaus Corcilius 
(Hg.): Aristoteles-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 2011,  
S. 166-169 

Manfred Frank (1992): Stil in der Philosophie, Stuttgart 1992 
Dorothea Frede (2006): »Platons Dialoge als Hypomnemata – Zur Methodik der 

Platondeutung«, in: Gregor Schiemann, Dieter Mersch, Gernot Böhme (Hg.): 
Platon im nachmetaphysischen Zeitalter, Darmstadt 2006, S. 41-58 

Bärbel Frischmann: »Friedrich Schlegels Platonrezeption und das hermeneuti-
sche Paradigma«, in: Athenäum, Jahrbuch für Romantik 11, Paderborn 2001, 
S. 71-92 

 
Gottfried Gabriel (1978): »Logik als Literatur? Zur Bedeutung des Literarischen 

bei Wittgenstein«, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift für europäisches Denken, 
München 1978, Heft 356, S. 353-362 

Gottfried Gabriel, Christiane Schildknecht (Hg.): Literarische Formen der  
Philosophie, Stuttgart 1990 

Alexander García Düttmann, Dieter Mersch, Andreas Niederberger, Bernhard 
Waldenfels (2010): »Was bleibt von Derrida?«, Interview in: Information 
Philosophie, 03/2010, Lörrach (http://www.information-
philosophie.de/?a=1&t=4769&n=2&y=4&c=86 [04.04.2014]) 

Christian Gefert: »Text und Schrift. Dekonstruktivistische Verfahren in philoso-
phischen Bildungsprozessen«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie 
und Ethik 2/2000, Hannover 2000, S. 133-139 

Christian Gefert: »Denken ohne Midas-Effekt. Philosophische Bildung jenseits 
der Proposition«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik 
2/2004, Hannover 2004, S. 108-114 

Petra Gehring, Thomas Keutner et. al. (Hg.): Diagrammatik und Philosophie, 
Amsterdam 1992 

Carl Friedrich Gethmann: »Letztbegründung vs. lebensweltliche Fundierung des 
Wissens und Handelns«, in: Forum für Philosophie Bad Homburg (Hg.): 
Philosophie und Begründung, Frankfurt am Main 1987, S. 268-302 

Willi Goetschel (1990): Kant als Schriftsteller, Wien 1990 
Nelson Goodman: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie [SdK], 

Frankfurt am Main 1997 
Nelson Goodman: Weisen der Welterzeugung [WdW], Frankfurt/Main 1990 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 257 

Andreas Gormanns (2000): »Imagination des Unsichtbaren. Zur Gattungstheorie 
des wissenschaftlichen Diagramms«, in: Hans Holländer (Hg.): Erkenntnis, 
Erfindung, Konstruktion. Studien zur Bildgeschichte von Naturwissenschaf-
ten und Technik vom 16. bis zum 19. Jahrhundert, Berlin 2000, S. 51-71 

Jean Grondin (1994): Kant zur Einführung, Hamburg 1994 
Guy Guldentops (2009): »Wichtige Stationen der Wirkungsgeschichte. Lateini-

sches Mittelalter«, in: Christoph Horn, Jörn Müller, Joachim Söder (Hg.): 
Platon-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 2009, S. 446-452 

 
Peter M.S. Hacker (2004): »Übersichtlichkeit und übersichtliche Darstellungen«, 

in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 52.3, Marburg 2004, S. 405-420 
Gordon P. Baker (volume 1-3), Peter M.S. Hacker (volume 1-5): An Analytical 

Commentary on Wittgenstein’s »Philosophical Investigations«, volume 1-5, 
Oxford 1980-1996 

Fritz-Peter Hager: »Dihairesis«, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer (Hg.): 
Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 2 (D-F), Darmstadt 1972,  
S. 242-244 

Garth Hallett: A Companion to Wittgenstein’s »Philosophical Investigations«, 
Ithaca, London 1977 

Heiner Hastedt (1996): »Philosophische Ethik und Orientierung in der Moder-
ne«, in: Simone Dietz, Geert Keil, Heiner Hastedt, Anke Thyen (Hg.): Sich 
im Denken orientieren, Frankfurt am Main 1996, S. 156-171 

Eric A. Havelock (2007): Als die Muse schreiben lernte. Eine Medientheorie, 
Berlin 2007 

Eric A. Havelock (1990): Schriftlichkeit. Das griechische Alphabet als kulturelle 
Revolution, Weinheim 1990 

John Heaton, Judy Groves: Wittgenstein for Beginners, Cambridge 1994 
Ingeborg Heidemann: »Die Funktion des Beispieles in der kritischen Philo-

sophie«, in: Friedrich Kaulbach, Joachim Ritter (Hg.): Kritik und Meta-
physik. Festschrift für Heinz Heimsoeth zum 80. Geburtstag, Berlin 1966,  
S. 21-39 

Heinz Heimsoeth (1965): »Kant und Plato«, in: Kant-Studien 56, 1965, S.  
349-372 

Heinrich Heine (1979): Zur Geschichte der Religion und Philosophie in 
Deutschland, in: Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke, hgg. von 
Manfred Windfuhr, Band 8/1, Hamburg 1979 

Klaus W. Hempfer (2002): »Lektüren von Dialogen«, in: ders. (Hg.): Möglich-
keiten des Dialogs. Struktur und Funktion einer literarischen Gattung  
zwischen Mittelalter und Renaissance in Italien, Stuttgart 2002, S. 1-38 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


258 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Gerhard Henschel: Die wirrsten Grafiken der Welt, Hamburg 2003 
Martina Heßler, Dieter Mersch (2009): »Bildlogik oder Was heißt visuelles 

Denken?«, in: dies. (Hg.): Logik des Bildlichen. Zur Kritik der ikonischen 
Vernunft, Bielefeld 2009, S. 8-62 

Martina Heßler, Dieter Mersch (Hg.): Logik des Bildlichen. Zur Kritik der ikoni-
schen Vernunft, Bielefeld, 2009 

Otfried Höffe (1996): Aristoteles, München 1996 
Doris Vera Hoffmann (2000): Gewissheit des Fürwahrhaltens. Zur Bedeutung 

der Wahrheit im Fluss des Lebens nach Kant und Wittgenstein, Berlin 2000 
Christoph Horn, Jörn Müller, Joachim Söder (Hg.): Platon-Handbuch. Leben – 

Werk – Wirkung, Stuttgart 2009 
 
Ludwig Jäger (2004): »Störung und Transparenz. Skizze zur performativen Lo-

gik des Medialen«, in: Sybille Krämer (Hg.): Performativität und Medialität, 
München 2004, S. 35-73 

Jörg Jantzen (1996): »Schleiermachers Platon-Übersetzung und seine Anmer-
kungen dazu«, in: Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Über die Philo-
sophie Platons, hg. von Peter M. Steiner, Meiner 1996, S. XLV-LXXI 

Curt Paul Janz (1993): Friedrich Nietzsche, Biographie, Band 1: Kindheit,  
Jugend, die Basler Jahre, München, Wien 1993 

Karl Jaspers (1957): Die großen Philosophen, München 1957 
 
Friedrich Kaulbach (1966): »Weltorientierung, Weltkenntnis und pragmatische 

Vernunft bei Kant«, in: ders. und Joachim Ritter (Hg.): Kritik und Meta-
physik. Festschrift für Heinz Heimsoeth zum 80. Geburtstag, Berlin 1966,  
S. 60-75 

Lily E. Kay (2000): Who Wrote the Book Of Life? A History of the Genetic 
Code, Stanford (CA) 2000 

Anthony Kenny: »Philosophieren in Beispielen. Wittgensteins Umdenken des 
Allgemeinen«, in: Hans Julius Schneider, Matthias Kroß (Hg.): Mit Sprache 
spielen. Die Ordnungen und das Offene nach Wittgenstein, Berlin 1999,  
S. 169-187 

Alan Kim: Plato in Germany. Kant – Natorp – Heidegger, Sankt Augustin 2010 
Julian Klein: »Was ist künstlerische Forschung?«, in: Günter Stock (Hg.): 

Gegenworte 23. Wissenschaft trifft Kunst, Berlin 2010, S. 25-28 
Theo Kobusch, Burkhard Mojsisch (Hg.): Platon in der abendländischen  

Geistesgeschichte. Neue Forschungen zum Platonismus, Darmstadt 1997 
Gert König: »Theorie«, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer (Hg.): Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 10 (St-T), Darmstadt 1998, S. 1128-1146 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 259 

Hans Joachim Krämer (1968): »Die grundsätzlichen Fragen der indirekten 
Platonüberlieferung«, in: Hans-Georg Gadamer, Wolfgang Schadewaldt 
(Hg.): Idee und Zahl. Studien zur platonischen Philosophie, Heidelberg 
1968, S. 106-150 

Hans Joachim Krämer (1969): »Die platonische Akademie und das Problem  
einer systematischen Interpretation der Philosophie Platons«, in: Konrad 
Gaiser (Hg.): Das Platonbild. Zehn Beiträge zum Platonverständnis, Hildes-
heim 1969, S.198-230 

Sybille Krämer (2001): Sprache, Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische 
Positionen des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2001 

Sybille Krämer (2004): »Was haben ›Performativität‹ und ›Medialität‹ miteinan-
der zu tun? Plädoyer für eine in der ›Aisthetisierung‹ gründende Konzeption 
des Performativen« in: dies. (Hg.): Performativität und Medialität, München 
2004, S. 13-32 

Sybille Krämer: Performativität und Medialität, München 2004 
Sybille Krämer (2005): »›Operationsraum Schrift‹: Über einen Perspektiven-

wechsel in der Betrachtung der Schrift«, in: dies., Gernot Grube, Werner 
Kogge (Hg.): Schrift. Kulturtechnik zwischen Auge, Hand und Maschine, 
München 2005, S. 13-32 

Sybille Krämer (2006): »Die Schrift als Hybrid aus Sprache und Bild. Thesen 
über die Schriftbildlichkeit unter Berücksichtigung von Diagrammatik und 
Kartographie«, in: Thorsten Hoffmann, Gabriele Rippl (Hg.): Bilder. Ein 
(neues) Leitmedium?, Göttingen 2006, S. 79-92 

Sybille Krämer (2009a): »Operative Bildlichkeit. Von der ›Grammatologie‹‹ zu 
einer ›Diagrammatologie‹? Reflexionen über erkennendes ›Sehen‹«, in: Mar-
tina Heßler, Dieter Mersch (Hg.): Logik des Bildlichen. Zur Kritik der ikoni-
schen Vernunft, Bielefeld 2009, S. 94-122 

Sybille Krämer (2009b): »Von der ›Tiefe‹ des intellektualistischen Sprachbildes 
zur ›Oberfläche‹ der verkörperten Sprache«, in: Angelika Linke, Helmuth 
Feilke (Hg.): Oberfläche und Performanz. Untersuchungen zur Sprache als 
dynamischer Gestalt, Tübingen 2009, S. 33-48 

Sybille Krämer (2010): »Zwischen Anschauung und Denken. Zur epistemologi-
schen Bedeutung des Graphismus«, in: Joachim Bromand, Guido Kreis 
(Hg.): Was sich nicht sagen lässt: Das Nicht-Begriffliche in Wissenschaft, 
Kunst und Religion, Berlin 2010, S. 173-192 

Sybille Krämer (2011): »Matthias Bauer, Christoph Ernst: Diagrammatik«, in: 
rezensionen:kommunikation:medien, 2011  

 [http://www.rkm-journal.de/archives/4371; 29.8.2012] 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


260 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Sybille Krämer (2012a): »Was bedeutet ›Schriftbildlichkeit‹?«, in: dies., Eva 
Cancik-Kirschbaum, Rainer Totzke (Hg.): Schriftbildlichkeit: Wahrnehm-
barkeit, Materialität und Operativität von Notationen, München 2012,  
S. 13-36 

Sybille Krämer (2012b): »Punkt, Strich, Fläche. Von der Schriftbildlichkeit zur 
Diagrammatik«, in: dies., Eva Cancik-Kirschbaum, Rainer Totzke (Hg.): 
Schriftbildlichkeit: Wahrnehmbarkeit, Materialität und Operativität von  
Notationen, München 2012, S. 79-100 

Sybille Krämer, Horst Bredekamp (Hg.): Schrift – Bild – Zahl, Fink 2008 
Sybille Krämer, Eva Cancik-Kirschbaum, Rainer Totzke (Hg.): Schriftbild-

lichkeit: Wahrnehmbarkeit, Materialität und Operativität von Notationen,  
München 2012 

John Michael Krois: »Ars Memoriae, Philosophy and Culture: Frances Yates and 
After«, in: Glenn Alexander Magee (Hg.): Essays in Honor of Donald Phillip 
Verene, Charlottesville (VA) 2002, S. 149-162 

Christopher Kul-Want, Andrzej Klimowski (2011): Kant. A Graphic Guide, 
London 2011 

Franz von Kutschera (2002): Platons Philosophie, 3 Bände, Paderborn 2002 
 
Ernst Michael Lange (1996): Ludwig Wittgenstein: »Logisch-philosophische  

Abhandlung«, Paderborn, München, Wien, Zürich 1996 
Ernst Michael Lange: Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, 

Paderborn 1998 
Bruno Latour: »Visualization and Cognition: Thinking with Eyes and Hands«, 

in: Knowledge and Society: Studies in the Sociology of Culture Past and 
Present, volume 6, S. 1-40 

Thomas Leinkauf (2009): »VII. Wichtige Stationen der Wirkungsgeschichte, 12. 
Deutsche Klassik und deutscher Idealismus«, in: Christoph Horn, Jörn Mül-
ler, Joachim Söder (Hg.): Platon-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stutt-
gart 2009, S. 474-499 

Fred van Lente, Ryan Dunlavey (2007): Action Philosophers! The lives and 
thoughts of history’s A-list brain trust, vol. 3, New York 2007 

Dimitri Liebsch: »›Uneigentliche‹ Bilder. Zur (historischen) Bildsemantik und  
-metaphorik«, in: Dimitri Liebsch, Nicola Mößner (Hg.): Visualisierung und 
Erkenntnis, Köln 2012, S. 58-80 

Dimitri Liebsch, Nicola Mößner (Hg.): Visualisierung und Erkenntnis, Köln 
2012 

Manuel Lima (2011): Visual Complexity. Mapping Patterns of Information, New 
York 2011 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 261 

Andreas Luckner (2005): »Drei Arten, nicht weiterzuwissen. Orientierungs-
phasen, Orientierungskrisen, Neuorientierungen«, in: Werner Stegmaier 
(Hg.): Orientierung. Philosophische Perspektiven. Frankfurt am Main 2005, 
S. 225-244 

Geert-Lueke Lueken (1996): »Über die Orientierungsleistung philosophischen 
Argumentierens«, in: Simone Dietz, Geert Keil, Heiner Hastedt, Anke Thyen 
(Hg.): Sich im Denken orientieren, Frankfurt am Main 1996, S. 52-70 

Marshal McLuhan, Quentin Fiore: Das Medium ist die Massage, Stuttgart 2011 
 
Christa Maar, Hubert Burda (Hg.): Iconic Turn. Die neue Macht der Bilder, 

Köln 2004 
Stefan Majetschak (2005): »Sichtvermerke. Über Unterschiede zwischen Kunst- 

und Gebrauchsbildern«, in: ders. (Hg.): Bild-Zeichen. Perspektiven einer 
Wissenschaft vom Bild, München 2005, S. 97-122 

Stefan Majetschak (2013): »Übersicht, übersichtliche Darstellung und Beweis. 
Bemerkungen zu einigen zentralen Begriffen in der Spätphilosophie Ludwig 
Wittgensteins«, in: Fynn Ole Engler, Mathias Iven (Hg.): Große Denker, 
Leipzig 2013, S. 105-123 

Christoph Markschies et al. (Hg.): Atlas der Weltbilder, Berlin 2011 
Odo Marquard (1986): »Die Unvermeidlichkeit der Geisteswissenschaften«, in: 

ders.: Apologie des Zufälligen. Philosophische Studien, Stuttgart 1986,  
S.98-116 

Ekkehard Martens (2006): »Platons Fußnoten zu Sokrates«, in: Gregor  
Schiemann, Dieter Mersch, Gernot Böhme (Hg.): Platon im nachmetaphysi-
schen Zeitalter, Darmstadt 2006, S. 59-70 

Glen T. Martin (1989): From Nietzsche to Wittgenstein. The Problem of Truth 
and Nihilism in the Modern World, New York, Bern, Frankfurt am Main, 
Paris 1989 

Michael May (1995): »Diagrammatisches Denken: Zur Deutung logischer Dia-
gramme als Vorstellungsschemata bei Lakoff und Peirce«, in: Zeitschrift für 
Semiotik, Band 17, Heft 3-4, Tübingen 1995, S. 285-305 

Christel Meier (2003): »Die Quadratur des Kreises. Die Diagrammatik des 12. 
Jahrhunderts als symbolische Denk- und Darstellungsform«, in: Alexander 
Patschovsky: Die Bildwelt der Diagramme Joachims von Fiore. Zur Medialität 
religiöspolitischer Programme im Mittelalter, Ostfildern 2003, S. 23-53 

Dieter Mersch (2004): »Medialität und Undarstellbarkeit. Einleitung in eine  
›negative‹ Medientheorie«, in: Sybille Krämer (Hg.): Performativität und 
Medialität, München 2004, S. 74-95 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


262 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Dieter Mersch (2006a): »Naturwissenschaftliches Denken und bildliche Logik«, 
in: Martina Heßler (Hg.): Konstruierte Sichtbarkeiten. Wissenschafts- und 
Technikbilder seit der Frühen Neuzeit, München 2006, S. 405-420 

Dieter Mersch (2006b): »Mediale Paradoxa. Einleitung in eine negative Medien-
philosophie«, Vortrag im Rahmen der Sektion »(Inter-)Medialität – 
Theatralität – Performativität« am Giessener Graduiertenzentrum Kulturwis-
senschaften (GGK), Justus-Liebig-Universität Giessen, am 13.07.2006  

 (http://www.dieter-mersch.de/download/mersch.mediale.paradoxa.pdf 
[3.10.2014]) 

Patricia Miller, Anita Rösch: »Begriffe in 3D«, in: Ethik & Unterricht 1/10, 
Velber 2010, S. 26-31 

William J. Thomas Mitchell (1992): »The Pictorial Turn«, in: Artforum. Reinbek 
bei Hamburg, März 1992, S. 89-95 

Jürgen Mittelstraß (1982): »Was heißt: sich im Denken orientieren?«, in: ders.: 
Wissenschaft als Lebensform. Reden über philosophische Orientierungen in 
Wissenschaft und Universität, Frankfurt am Main 1982, S. 162-184 

Jürgen Mittelstraß (2005): »Die Dialektik und ihre wissenschaftlichen Vorübun-
gen«, in: Otfried Höffe (Hg.): Platon. Politeia, Berlin 2005, S. 229-249 

Georg Mohr, Marcus Willaschek (Hg.): Immanuel Kant: Kritik der reinen  
Vernunft, Berlin 1998 

Georg Mohr, Marcus Willaschek (1998): »Einleitung: Kants Kritik der reinen 
Vernunft«, in: dies. (Hg.): Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Berlin 
1998, S. 1-36 

Gabriele Münnix: »Zur Hermeneutik des Bildes«, in: Zeitschrift für Didaktik der 
Philosophie und Ethik 4/2001, Hannover 2001, S. 310-318 

 
Michael Nedo, Michele Ranchetti (Hg.): Ludwig Wittgenstein. Sein Leben in 

Bildern und Texten, Frankfurt am Main 1983 
Susanne Nordhofen: »Didaktik der symbolischen Formen. Über den Versuch, 

das Philosophieren mit Kindern philosophisch zu begründen«, in: Zeitschrift 
für Didaktik der Philosophie und Ethik 2/98, Hannover 1998, S. 127-132 

Susanne Nordhofen: »Was kann die Philosophie von der Kunst lernen?«, in: 
Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik 2/2003, Hannover 2003,  
S. 98-112 

Helga Nowotny, Peter Scott, Michael Gibbons (Hg.): Wissenschaft neu denken. 
Wissen und Öffentlichkeit in einem Zeitalter der Ungewissheit, Weilerswist 
2004 

Mauro Antero Numminen: The Tractatus Suite, auf: M.A. Numminen sings  
Wittgenstein, Frankfurt am Main 2003 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 263 

Willi Oelmüller (Hg.): Philosophie und Wissenschaft, Paderborn 1988 
Peter L. Oesterreich: Fundamentalrhetorik. Untersuchung zu Person und Rede in 

der Öffentlichkeit, Hamburg 1990 
Walter J. Ong (2002): Orality and Literacy, London 2002 
 
Hans-Bernhard Petermann: »Ästhetisch denken lernen. Impulse zu einer philo-

sophisch orientierten Bilddidaktik«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philo-
sophie und Ethik 2/2003, Hannover 2003, S. 113-123 

Konstantin Pollok (2001): »Einleitung«, in: Immanuel Kant: Prolegomena zu ei-
ner jeden künftigen Metaphysik, hg. von Konstantin Pollok, Hamburg 2001, 
S. IX-LXXIII 

Uwe Pörksen (1994): »Visualisierung versus Sprache. Die Spirale als Metapher 
oder als Illustration der ›Phänomenologie des Geistes‹«, in: Heinrich Löffler, 
Karlheinz Jakob, Bernhard Kelle (Hg.): Texttyp, Sprechergruppe, Kommuni-
kationsbereich. Studien zur deutschen Sprache in Geschichte und Gegen-
wart, Berlin, New York 1994, S. 475-496 

Uwe Pörksen (1997): Weltmarkt der Bilder. Eine Philosophie der Visiotype, 
Stuttgart 1997 

Hans Poser (2001): Wissenschaftstheorie. Eine philosophische Einführung, 
Stuttgart 2001 

Roland Posner (2004): »Das Bild in der Semiotik«, in: Klaus Sachs-Hombach 
(Hg.): Wege zur Bildwissenschaft, Köln 2004, S. 22-51 

Oliver Primavesi (2007): »Platon als Medienkritiker«, in: Dieter Grimm (Hg.): 
25 Jahre Wissenschaftskolleg zu Berlin, Berlin 2007, S. 235-249 

 
Wolfgang Raible (1993): »Die Entwicklung ideographischer Momente bei der 

Verschriftlichung des Wissens«, in: Wolfgang Kullmann, Jochen Althoff 
(Hg.): Vermittlung und Tradierung von Wissen in der griechischen Kultur, 
Tübingen 1993, S. 15-37 

Christof Rapp, Klaus Corcilius (Hg.): Aristoteles-Handbuch. Leben – Werk – 
Wirkung, Stuttgart 2011 

Veronika Reichl (2008): Sprachkino. Zur Schnittstelle zwischen abstrakter  
Sprache und Bildlichkeit, Stuttgart 2008 

Veronika Reichl (2015): »Im Wunderland: Die Entstehung von Sinn und Unsinn 
bei der Visualisierung von Philosophie«, in: Hanno Depner (Hg.): Visuelle 
Philosophie, Würzburg 2015, S. 67-90 

Stefan Ripplinger: Bildzweifel, Hamburg 2011 
Richard Rorty (2000): Wahrheit und Fortschritt, Frankfurt am Main 2000 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


264 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Richard Rorty (2008): Essays on Heidegger and Others, volume 2, New York 
2008 

Richard Rorty (2012): Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt am Main 
2012 

Bertrand Russell (1959): My Philosophical Development, London 1959 
Bertrand Russell (1922): »Introduction«, in: Ludwig Wittgenstein: Tractatus 

Logico-Philosophicus, translated by D.F. Pears and B.F. McGuiness,  
London, New York 1995 (1. Auflage 1922), S. ix-xxii 

Dirk Rustemeyer: Diagramme. Dissonante Resonanzen: Kunstsemiotik als  
Kulturtheorie, Weilerswist 2009 

 
Klaus Sachs-Hombach (1993): Das Bild als kommunikatives Medium. Elemente 

einer allgemeinen Bildwissenschaft, Köln 1993 
Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Wege zur Bildwissenschaft, Köln 2004 
Klaus Sachs-Hombach: Bild und Medium. Kunstgeschichtliche und philosophi-

sche Grundlagen der interdisziplinären Bildwissenschaft, Köln 2006 
Klaus Sachs-Hombach (2012): »Bilder in der Wissenschaft«, in: Dimitri 

Liebsch, Nicola Mößner (Hg.): Visualisierung und Erkenntnis, Köln 2012,  
S. 31-42 

Eike von Savigny (2004): Wittgensteins Philosophische Untersuchungen. Ein 
Kommentar für Leser, Band I, Frankfurt am Main 1988 (1. Auflage), 1994 
(2. Auflage) 

Christian Schäfer (Hg.): Platon-Lexikon, Darmstadt 2007 
Kenneth M. Sayre (2006): Metaphysics and Method in Plato’s »Statesman«, 

Cambridge 2006 
Christiane Schildknecht (1990): Philosophische Masken. Literarische Formen 

der Philosophie bei Platon, Descartes, Wolff und Lichtenberg, Stuttgart 1990 
Christiane Schildknecht (2005): »Argument und Einsicht. Orientierungswissen 

als Begründungswissen?«, in: Werner Stegmaier (Hg.): Orientierung. Philo-
sophische Perspektiven, Frankfurt am Main 2005, S. 138-154 

Christiane Schildknecht, Dieter Teichert (Hg.): Philosophie in Literatur, Frank-
furt am Main 1996 

Gregor Schiemann, Dieter Mersch, Gernot Böhme (Hg.): Platon im nachmeta-
physischen Zeitalter, Darmstadt 2006 

Hans-Ulrich Schlumpf (2011): Armand Schulthess. Rekonstruktion eines Univer-
sums, Zürich, 2011 

Herbert Schnädelbach: »Über Rationalität und Begründung«, in: Forum für  
Philosophie Bad Homburg: Philosophie und Begründung, Frankfurt am  
Main 1987, S. 67-83 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 265 

Herbert Schnädelbach: »Philosophie als Wissenschaft und als Aufklärung«, in: 
ders.: Zur Rehabilitierung des »animal rationale«, Frankfurt am Main 1992, 
S. 372-386 

Herbert Schnädelbach (1995): »Philosophie in der modernen Kultur«, in: Fried-
rich Hermanni, Volker Steenblock (Hg.): Philosophische Orientierung. Fest-
schrift zum 65. Geburtstag von Willi Oelmüller, München 1995, S. 25-40 

Herbert Schnädelbach (2002): Erkenntnistheorie zur Einführung, Hamburg 2002 
Hans Julius Schneider: »Medium versus Theorie: Über die Rolle der Logik beim 

Verständnis des Argumentierens«, in: Harald Wohlrapp (Hg.): Wege der  
Argumentationsforschung, Stuttgart-Bad Cannstatt 1995, S. 127-139 

Bernd Schnettler, Frederik S. Pötzsch: »Visuelles Wissen«, in: Rainer Schütz-
eichel (Hg.): Handbuch Wissenssoziologie und Wissensforschung, Konstanz 
2007, S.472-484 

Wolfgang Schnotz (2002): »Wissenserwerb mit Texten, Bildern und Diagram-
men«, in: Ludwig J. Issing, Paul Klimsa (Hg.): Information und Lernen mit 
Multimedia, Weinheim 2002, S. 65-81 

Oliver R. Scholz (2004): Bild, Darstellung, Zeichen, Frankfurt am Main 2004 
Raoul Schrott, Arthur Jacobs: Gehirn und Gedicht. Wie wir unsere Wirklich-

keiten konstruieren, München 2011 
Irene Schwendemann (Hg.) (1983): Hauptwerke der französischen Literatur. 

Einzeldarstellungen und Interpretationen, München 1983 
Gottfried Seebaß (2000): »Was heißt, sich im Wollen orientieren?«, in: Monika 

Betzler, Barbara Guckes (Hg.): Autonomes Handeln, Berlin 2000, S. 193-214 
Gustav Seibt (1992): »Arbeit am Schwachsinn«, in: Frankfurter Allgemeine  

Zeitung, 17.01.1992 
Silvia Seja: Handlungstheorien des Bildes, Köln 2009 
Steffen Siegel (2009): Tabula. Figuren der Ordnung um 1600, Berlin 2009 
Bruno Snell: Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des euro-

päischen Denkens bei den Griechen, Göttingen 2009 
Joachim Söder (2009): »Zu Platons Werken«, in: Christoph Horn, Jörn Müller, 

Joachim Söder (Hg.): Platon-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 
2009, S. 19-59 

Peter Staudacher (2007): »Dialektik (dialektikê)«, in: Christian Schäfer (Hg.): 
Platon-Lexikon, Darmstadt 2007, S. 81-87 

Volker Steenblock: »Das Eigene in einem Fremden finden. Bildung mit Bildern 
als hermeneutischer Prozess«, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie 
und Ethik 2/2003, Hannover 2003, S. 138-145 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


266 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Werner Stegmaier (1992): »Schema, Schematismus«, in: Joachim Ritter, 
Karlfried Gründer (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 8 
(R-Sc), Darmstadt 1992, S. 1246-1262 

Werner Stegmaier (Hg.): Orientierung. Philosophische Perspektiven, Frankfurt 
am Main 2005 

Werner Stegmaier (2005): »Vorwort« und »Einleitung«, in: ders. (Hg.): Orien-
tierung. Philosophische Perspektiven, Frankfurt am Main 2005, S. 7-50 

Werner Stegmaier (2008): Philosophie der Orientierung, Berlin, New York 2008 
Jakob Steinbrenner, Ulrich Winko (Hg.): Bilder in der Philosophie und in ande-

ren Künsten und Wissenschaften, Paderborn 1997 
Peter M. Steiner (1996): »Zur Kontroverse um Schleiermachers Platon«, in: 

Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Über die Philosophie Platons, hg. 
von Peter M. Steiner, Meiner 1996, S. XXIII-XLIV 

Hermann Steinthal (2007): »Ungeschriebene Lehre (agrapha dogmata)«, in: 
Christian Schäfer (Hg.): Platon-Lexikon, Darmstadt 2007, S. 291-296 

Eric Stenius (1981): Wittgenstein’s Tractatus. A Critical Exposition of his Main 
Lines of Thought, Connecticut 1981 

Julius Stenzel (1961): Studien zur Entwicklung der platonischen Dialektik von 
Sokrates bis zu Aristoteles, Darmstadt 1961 

Christian Stetter (1997): Schrift und Sprache, Franfkurt am Main 1997 
Christian Stetter: »Bild, Diagramm, Schrift«, in: Gernot Grube, Werner Kogge, 

Sybille Krämer (Hg.): Schrift. Kulturtechnik zwischen Auge, Hand und Ma-
schine, München 2005, S. 115-135 

Frederik Stjernfelt (2007): Diagrammatology. An Investigation on the 
Borderlines of Phenomenology, Ontology, and Semiotics, Dordrecht 2007 

Philipp Stoellger: »›Wo geht’s lang?‹ Orientierung durch Bilder und die neue 
Krise des Schriftprinzips«, in: Kunst und Kirche, Heft 01, 2011, S. 15-21 

Hans Joachim Störig (1987): Kleine Weltgeschichte der Philosophie, Frankfurt 
am Main1987 

Niko Strobach (2009): »Dialektik/Dihairesis«, in: Christoph Horn, Jörn Müller, 
Joachim Söder (Hg.): Platon-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 
2009, S. 258-263 

Thomas Alexander Szlezák (2004): »Friedrich Schleiermacher und das 
Platonbild des 19. und 20. Jahrhunderts«, in: Jan Rohls, Gunther Wenz 
(Hg.): Protestantismus und deutsche Literatur (Münchener Theologische 
Forschungen 2), Göttingen 2004, S. 125-144 

 
Bernhard H.F. Taureck: Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie, Frank-

furt am Main 2004 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 267 

Holm Tetens: Kants »Kritik der reinen Vernunft«. Ein systematischer Kommen-
tar, Stuttgart 2006 

Markus Tiedemann (2011): »›Mal mir was!‹ Ein Zwischenruf«, in: Zeitschrift 
für Didaktik der Philosophie und Ethik 1/2011, Hannover, S. 78-80 

Detlef Thiel (2003): »Theuth – Merkur – Saturn. Marsilio Ficinos Rezeption  
der Platonischen Schriftkritik«, in: Burkhard Mojsisch, Matthias Bloch 
(Hg.): Potentiale des menschlichen Geistes: »Freiheit« und »Kreativität«. 
Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos (1433-1499), Stuttgart 
2003, S. 110-159 

Detlef Thiel (2006): Die Philosophie des Xenokrates im Kontext der Alten  
Akademie, München 2006 

Detlef Thiel (2013): Die Platon-Deutung der »Tübinger Schule«, München 2013 
Rainer Totzke (2005): »Logik, Metaphysik und Gänsefüßchen. Derridas  

Dekonstruktion im operativen Raum der Schrift«, in: Sybille Krämer, Gernot 
Grube, Werner Kogge (Hg.): Schrift. Kulturtechnik zwischen Auge, Hand 
und Maschine, München 2005, S. 171-186 

Rainer Totzke (2012): »›Assoziagrammatik des Denkens‹. Zur Rolle nicht-
textueller Schriftspiele in philosophischen Manuskripten« in: Sybille  
Krämer, Eva Cancik-Kirschbaum, Rainer Totzke (Hg.): Schriftbildlichkeit. 
Wahrnehmbarkeit, Materialität und Operativität von Notationen, Berlin 
2012, S. 415-435 

Edward R. Tufte: Envisioning Information, Cheshire (Connecticut) 1990 
Edward R. Tufte: The Visual Display of Quantitative Information, Cheshire 

(Connecticut) 2001 
 
Wolfgang Maria Ueding (1992): »Die Verhältnismäßigkeit der Mittel bzw. die 

Mittelmäßigkeit der Verhältnisse. Das Diagramm als Thema und Methode 
der Philosophie am Beispiel Platons bzw. einiger Beispiele Platons«, in:  
Petra Gehring, Thomas Keutner et. al. (Hg.): Diagrammatik und Philosophie, 
Amsterdam 1992, S. 13-50 

 
Franco Volpi (2003): »Das Problem der Aisthesis bei Aristoteles«, in: Gregor 

Damschen, Rainer Enskat, Alejandro G. Vigo (Hg.): Platon und Aristoteles – 
sub ratione veritatis. Festschrift für Wolfgang Wieland zum 70. Geburtstag, 
Göttingen 2003, S. 286-303 

 
Wolfgang Welsch (1988): »Philosophie zwischen Weisheit und Wissenschaft. 

Die aktuelle Balance«, in: Willi Oelmüller (Hg.): Philosophie und Wissen-
schaft, Paderborn 1988, S. 115-126 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


268 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Wolfgang Welsch (1990): Ästhetisches Denken, Stuttgart 1990 
Wolfgang Welsch (1999): Aisthesis: Grundzüge und Perspektiven der Aristoteli-

schen Sinneslehre, Stuttgart 1999 
Harald Weinrich (1980): »Metapher«, in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer 

(Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 5 (L-Mn), Darmstadt 
1980, S. 1179-1186 

Dirk Westerkamp (2006): Via negativa. Sprache und Methode der negativen 
Theologie, München 2006 

Alfred North Whitehead (1979): Prozess und Realität. Entwurf einer Kosmo-
logie, Frankfurt am Main 1979 

Franz Wiedmann: Anschauliche Wirklichkeit. Bilder und Sprachen, Würzburg 
1988 

Wolfgang Wieland (1982): Platon und die Formen des Wissens, Göttingen 1982 
Wolfgang Wieland (1992): Die aristotelische Physik, Göttingen 1992 
Lambert Wiesing: Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens, Frankfurt am Main 

2013 
Heiner Wilharm: »Ein Bild sagt mehr als tausend Worte. Über Begriff und Ver-

wendung diagrammatischer Darstellungen in Philosophie und Wissenschaft«, 
in: Petra Gehring, Thomas Keutner et. al. (Hg.): Diagrammatik und Philo-
sophie, Amsterdam 1992, S. 121-160 

Jürgen Wippern (1972): »Einleitung«, in: ders. (Hg.): Das Problem der  
ungeschriebenen Lehre Platons. Beiträge zum Verständnis der platonischen 
Prinzipienphilosophie, Darmstadt 1972, S. VII-XLVIII 

Meredith Williams (1990): »Wittgenstein, Kant, and the ›Metaphysics of  
Experience‹«, in: Kant-Studien 81, Bonn 1990, S. 69-88 

 
Frances A. Yates (1990): Gedächtnis und Erinnern. Mnemonik von Aristoteles 

bis Shakespeare, Weinheim, Berlin 1990 
 
Rüdiger Zill: »Vom Bildnis zum Modell. Formen ikonischen Denkens«, in: Zeit-

schrift für Didaktik der Philosophie 14, Hannover 1992, S. 71-80 
 
 
INTERNETLINKS 
 
http://de.wikipedia.org/wiki/Geschichte_und_Entwicklung_der_Enzyklopädie 

[12.12.2013] 
http://de.wikipedia.org/wiki/Encyclopédie_ou_Dictionnaire_raisonné_des_scien

ces,_des_arts_et_des_métiers [26.4.2014] 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

Quellenverzeichnis der Abbildungen 

 
 
 

Abb. 1  Graphische Darstellung der dihairetischen Begriffsklärung von »Angel-
fischerei« im Dialog Sophistes (218e–221b) 

   Quelle: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Einteilung_(Dihairese) 
_des_Angelfischers_im_Sophistes.jpg [12.12.2013] 

Abb. 2  Graphische Darstellung des Porphyrischen Baums nach Petrus 
Hispanus (links) und in Jürgen Mittelstraß’ Enzyklopädie Philosophie 
und Wissenschaftstheorie  

    Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Dihairesis [12.12.2013] 
Abb. 3 Arbor elementalis aus Raimundus Lullus Arbor scientiae (Ausgabe  
    Lyon 1515) 
    Quelle: Yates (1990) 172 
Abb. 4  Anlauttabelle aus dem Orbis Sensualium Pictus (Ausschnitt) 
    Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Orbis_sensualium_pictus  
    [12.12.2013] 
Abb. 5  Darstellung von »Ethik« im Orbis Sensualium Pictus 
    Quelle: OSP 222 
Abb. 6  Porphyrischer Baum von Boëthius, um 500 
    Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Baum_des_Wissens [12.12.2013] 
Abb. 7  Porphyrischer Baum von Ringelberg, 1531 
    Quelle: Siegel (2009) 84 
Abb. 8  Porphyrischer Baum nach Petrus Hispanus, Ausgabe 1514 
    Quelle: Ebd. 85 
Abb. 9  Porphyrischer Baum, Fresko im Kloster Schussenried, 18. Jh. 
    Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Baum_des_Wissens [12.12.2013] 
Abb. 10 Arbor naturalis et logicalis des Raimundus Lullus, Ausgabe um 1512 
    Quelle: https://www.flickr.com/photos/21836355@N00/61809508/  
    [12.12.2013] 
 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


270 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Abb. 11 Graphische Darstellung der Wissenschaften in der Encyclopédie von 1751 
    Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Encyclopédie_ou_Dictionnaire_rai 

sonné_des_sciences,_des_arts_et_des_métiers [12.12.2013] 
Abb. 12 Graphische Darstellung der Wissenschaften in der Encyclopédie von 1780 
    Quelle: Ebd. [12.12.2013] 
Abb. 13 Nomogramm der Multiplikationstabelle 
    Quelle: Krämer (2012b) 89 
Abb. 14 Hohlkugelförmige Skaphe (Berlin, Staatliche Museen, Antikensamm-

lung) 
    Quelle: Bogen (2005) 160 
Abb. 15 Ferdinando Bonsignore, Aquarellierte Zeichnung zum Sonnenuhr-

projekt vor dem Palazzo Montecitorio (Ausschnitt), 1790, Rom 
Archivio di Stato 

    Quelle: Ebd. 163 
Abb. 16 Ansichten des »Schinken von Portici«, Kupferstich in den 1762 publizier-  

ten Pitture antiche d’Ercolano 
    Quelle: Ebd. 167 
Abb. 17 »A Table of the Elements of the Mind« von Richard Williamson 
    Quelle: Burkard (2012) 33 
Abb. 18 »Aufbau der Kritik der reinen Vernunft«, Diagramm im dtv-Atlas Phi-

losophie 
    Quelle: Burkard/Kunzmann/Wiedmann (2002) 136 
Abb. 19 »Critique of Pure Reason - Main Parts« von Marco C. Bettoni 
    Quelle: Bettoni [05.04.2009] 
Abb. 20 »Inventarium der reinen spekulativen Vernunft« 
    Quelle: Störig (1987) 405 
Abb. 21 »Kant postmodern« von Axel Weiß 
    Quelle: Burkard (2012) 34ff 
Abb. 22 Bastelanleitung im Kapitel »Philosophische Hintergründe der Kritik der 

reinen Vernunft« 
    Quelle: Depner (2011) 13 
Abb. 23 Bastelanleitung im Kapitel »Aufbau und Gliederung der Kritik der rei-

nen Vernunft« 
    Quelle: Ebd. 40f 
Abb. 24 Anleitung »Die Elementarlehre« 
    Quelle: Ebd. 42 
Abb. 25 »Gesamtübersicht der Kritik der reinen Vernunft« 
    Quelle: Ebd. 45 
 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 271 

Abb. 26 Bebilderungstypen im dtv-Atlas Philosophie 
   Quelle: Burkard/Kunzmann/Wiedmann (2002) 134, 176, 136, 168, 156, 

208, 204, 178; zusammengestellt von Hanno Depner 
Abb. 27 Illustrationen in einer Kant-Einführung 
    Quelle: Kul-Want/Klimowski (2011) 46, 126, 54f 
Abb. 28 Die Transzendentalphilosophie in Form eines Superhelden-Comics 
    Quelle: van Lente/Dunlavey (2007) 29 
Abb. 29 Plastisches Modell der Doppelhelix von Francis Crick und James   

Watson 
   Quelle: http://www.uic.edu/classes/bios/bios100/mike/spring2003/watson 

crick.htm [12.12.2013] 
Abb. 30 Computeranimiertes, dreidimensionales Modell der Doppelhelixstruktur

der DNA 
    Quelle: http://en.wikipedia.org/wiki/Double_helix [12.12.2013] 
Abb. 31 Selbstreproduzierende Maschinen, vorgestellt von Lionel Penrose in 

»Nature« 
   Quelle: http://www.sussex.ac.uk/Users/ctf20/dphil_2005/Thesis/Chapter 

1/SelfReplication.htm [12.12.2013] 
Abb . 32 Filmstill: Lionel Penrose präsentiert seine selbstreproduzierenden   

Maschinen 
    Quelle: http://vimeo.com/10297756 [12.12.2013] 
Abb. 33 Filmstill aus »Sartre: Der Blick« 
    Quelle: Reichl (2005) 
Abb. 34 Filmstill aus »Baruch de Spinoza: Axiome« 
    Quelle: Ebd 
 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

Namensregister 

 
 
 
Kursiv gedruckte Ziffern verweisen auf eine ausführliche Diskussion des betref-
fenden Autors. 

 
Albus, Vanessa 11 
Ammon, Sabine 53 
Aristoteles 22f., 36, 37-54, 57, 66, 

72, 81ff., 89f., 93, 128, 130, 
156ff., 178, 180, 231 

Arndt, Andreas 57f., 61ff., 70 
Árokay, Judit 79 
Assmann, Aleida und Jan 79ff., 90 
Baker, Gordon P. 138 
Ballstaedt, Steffen-Peter 184, 211ff., 

213, 239 
Barnes, Jonathan 179 
Bauer, Matthias 167, 178, 193, 

196ff., 205, 213 
Bernhard, Peter 180f., 187 
Blößner, Norbert 23, 72 
Boehm, Gottfried 9, 35, 159-164, 

171f., 239, 245 
Bogen, Steffen 195f., 199, 205, 

213ff., 223, 246 
Bonhoff, Ulrike Maria 176 
Brandstetter, Thomas 237 
Bromand, Joachim 20, 40, 50f. 
Bucher, Sebastian 175 
Burkard, Franz-Peter 10, 185, 218 

Comenius, Johannes Amos 184 
Cota Marçal, Antonio 20, 26  
Derrida, Jacques 19, 34f., 71, 84, 

86, 88-102, 105, 138, 151, 155, 
161, 163, 200f., 208, 210, 245 

Diamond, Cora 130 
Dietz, Simone 146, 151 
Dunlavey, Ryan 232, 234 
Erler, Michael 25, 34f., 38, 45f. 56 
Ernst, Christoph 167, 178, 193, 

196ff., 205, 213 
Fellmann, Ferdinand 9 
Ferber, Rafael 66f 
Flashar, Hellmut 72 
Frank, Manfred 138 
Frede, Dorothea 71ff. 
Gabriel, Gottfried 126, 131f. 
García Düttmann, Alexander 99 
Goethe, Johann Wolfgang von 116 
Goetschel, Willi 115, 122 
Goodman, Nelson 13, 165-174, 

175, 186, 198, 210, 239 
Gormanns, Andreas 189 
Grondin, Jean 110 
Guldentops, Guy 45f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


274 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE 

Hacker, Peter M.S. 136, 138, 147 
Hallett, Garth 138 
Hastedt, Heiner 146f., 151 
Havelock, Eric A. 78-88, 89f., 92f., 

105, 136 
Heimsoeth, Heinz 106 
Heine, Heinrich 115 
Hempfer, Klaus W. 68, 71ff. 
Heßler, Martina 155f., 156, 158, 

213 
Höffe, Otfried 22, 25, 37ff., 41f., 

44, 47f., 90, 180 
Hoffmann, Doris Vera 125 
Jäger, Ludwig 210, 239 
Jantzen, Jörg 56, 59, 61 
Janz, Curt Paul 18 
Jaspers, Karl 60, 72, 116 
Kant, Immanuel 11ff., 51, 53, 56, 

65, 94ff., 102, 105-123, 125, 
127f, 128ff., 132, 135f., 141-
145, 146, 151, 159, 163, 178, 
192ff., 200, 221-236, 244f. 

Kaulbach, Friedrich 120f. 
Kay, Lily E. 237 
Keil, Gert 146, 151 
Kisteumacher, Guilherme F.R. 20, 

26 
Klimowski, Andrzej 231, 233 
Krämer, Hans Joachim 46, 60, 66 
Krämer, Sybille 20, 99, 196-204, 

208f., 213 
Kreis, Guido 20, 40, 50f. 
Kul-Want, Christopher 231, 233 
Kunzmann, Peter 10 
Kutschera, Franz von 30 
Lange, Ernst Michael 132 
Leinkauf, Thomas 57, 107 
Lente, Fred van 232, 234 
Lima, Manuel 182, 189 

Luckner, Andreas 142 
Lueken, Geert-Lueke 25 
Lullus, Raimundus 182f., 187f. 
Majetschak, Stefan 134, 144, 213ff. 
Marquard, Odo 147 
Martens, Ekkehard 36 
Martin, Glen T. 35 
May, Michael 193f. 
McLuhan, Marshal 84, 93, 210 
Meier, Christel 35, 179 
Mendelssohn, Moses 55f., 107, 118 
Mersch, Dieter 99, 155f., 158, 196, 

206ff., 213, 226, 239 
Mitchell, William J. Thomas 9 
Mittelstraß, Jürgen 143, 147, 181 
Mohr, Georg 117 
Niederberger, Andreas 99 
Nietzsche, Friedrich 18, 32, 52, 89, 

96, 101, 116, 233 
Numminen, Mauro Antero 132 
Ong, Walter J. 35, 78-88, 89f., 92f., 

100, 105, 136 
Ostermeier, Uwe 212 
Peirce, Charles Sanders 193ff., 202, 

210 
Platon 17-36, 37ff., 40ff., 44ff., 48, 

53, 55-76, 77f., 81, 83-94, 105-
109, 112f., 115, 117, 127, 130, 
137, 139, 156f., 176ff., 180, 
200, 245 

Pollok, Konstantin 113f. 
Pörksen, Uwe 230ff. 
Porphyrios 179-183, 186f., 189f. 
Poser, Hans 49 
Posner, Roland 166 
Primavesi, Oliver 28 
Quincey, Thomas de 115 
Raible, Wolfgang 180 
Reichl, Veronika 239, 241 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


NAMENSREGISTER | 275 

Reinhard-Hauck, Petra 212 
Rorty, Richard 94-102, 105, 117, 

127, 163, 200f. 
Russell, Bertrand 129, 135, 138 
Sachs-Hombach, Klaus 9, 213 
Savigny, Eike von 138 
Sayre, Kenneth 41 
Schildknecht, Christiane 19, 25, 30, 

143f. 
Schlegel, Friedrich 56f, 61 
Schleiermacher, Friedrich Daniel 

Ernst 34, 55-73, 75, 107f., 161, 
245 

Schlumpf, Hans-Ulrich 246 
Schnädelbach, Herbert 18, 37f., 40, 

49, 53, 146f., 149ff. 
Schnotz, Wolfgang 184, 212 
Scholz, Oliver R. 156, 166f., 171 
Schwendemann, Irene 189 
Seebaß, Gottfried 141f., 145 
Seibt, Gustav 230ff. 
Söder, Joachim 36 
Staudacher, Peter 26 
Stegmaier, Werner 20, 41, 44, 50f, 

53, 118, 120, 122f., 145ff., 
150f., 177f., 188 

Steiner, Peter M. 63, 65f., 68 
Stenius, Eric 125, 131f. 
Stenzel, Julius 30 
Stetter, Christian 83 
Störig, Hans Joachim 111, 220f. 
Strobach, Niko 41 
Szlezák, Thomas Alexander 45, 59, 

62ff. 
Tennemann, Wilhelm Gottlieb 56, 

64, 68ff. 
Thiel, Detlef 36, 55, 68 
Thürlemann, Felix 195f., 199, 205, 

213 

Thyen, Anke 146, 151 
Totzke, Rainer 83, 183, 212, 221 
Ueding, Wolfgang Maria 176f. 
Volpi, Franco 47 
Waldenfels, Bernhard 99 
Welsch, Wolfgang 25, 35, 38, 43, 

47f., 51, 53 
Weinrich, Harald 156, 158 
Westerkamp, Dirk 35 
Whitehead, Alfred North 17 
Wiedmann, Franz 10 
Wieland, Wolfgang 18, 23, 25, 36, 

47f., 73-76, 93, 108 
Willaschek, Marcus 117 
Williams, Meredith 125, 135f. 
Wippern, Jürgen 57 
Wittgenstein, Ludwig 11f., 52, 95f., 

102, 123, 125-145, 151, 163, 
245 

Yates, Frances A. 178, 182 

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
Eine Ethik der Biodiversität

Dezember 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Ann-Cathrin Drews, Katharina D. Martin (Hg.)
Innen – Außen – Anders
Körper im Werk von Gilles Deleuze
und Michel Foucault

Oktober 2016, ca. 400 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3575-1

Harald Lemke
Ethik des Essens
Einführung in die Gastrosophie

Juni 2016, 592 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3436-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Claus Dierksmeier
Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbürgerlicher
Verantwortung

Mai 2016, 456 Seiten, kart., 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-3477-8

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Für eine Philosophie der Verdauung

2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Karl Hepfer
Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines
Situierte Kritik
Modelle kritischer Praxis in
Hermeneutik, Poststrukturalismus
und Pragmatismus
Mai 2017, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Hilge Landweer,
Isabella Marcinski (Hg.)
Dem Erleben auf der Spur
Feminismus und die Philosophie
des Leibes
November 2016, ca. 370 Seiten, kart., 32,99 €,
ISBN 978-3-8376-3639-0

Yushin Ra
Der Unernst des Kitsches
Die Ästhetik des laxen Blicks
auf die Welt
September 2016, ca. 240 Seiten,
kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3551-5

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivität
Wittgenstein und die moderne Kultur
September 2016, ca. 300 Seiten,
kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

René Weiland
Philosophie der Lebensführung
Ethisches Denken zwischen
Existenzphilosophie und
Konstruktivismus
September 2016, ca. 240 Seiten,
kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3632-1

Tobias Holischka
CyberPlaces – Philosophische
Annäherungen an den virtuellen Ort
Mai 2016, 212 Seiten, kart.,
zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3463-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Dirk Braunstein
Adornos Kritik
der politischen Ökonomie
2015, 450 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3443-3

Ralf Krüger
Quanten und die Wirklichkeit
des Geistes
Eine Untersuchung zum
Leib-Seele-Problem
2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Dirk Stederoth
Freiheitsgrade
Zur Differenzierung
praktischer Freiheit
2015, 304 Seiten, kart., zahlr. Abb. , 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3089-3

Sebastian Bandelin
Anerkennen als Erfahrungsprozess
Überlegungen zu einer
pragmatistisch-kritischen Theorie
2015, 332 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3131-9

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik – wozu und wie weiter?
2015, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Marc Rölli (Hg.)
Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen
Anthropologiekritik
2015, 232 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2956-9

https://doi.org/10.14361/9783839435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

	Cover. Zur Gestaltung von Philosophie
	Inhalt
	Vorwort
	A. DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION IM BANNKREIS DES BEGRIFFSDENKENS
	I. Platon und die esoterische Vermittlung von Philosophie
	1. Platons schriftliche Schriftkritik – Aufriss der Gestaltungsfrage als Vermittlungsproblem
	2. Nicht-Diskursivität des höchsten Wissens
	3. Diskursivität der dialektischen Ordnung
	4. Esoterik als Lösungsversuch des Vermittlungsproblems der Philosophie
	5. Die Entwicklung des Begriffsdenkens

	II. Aristoteles und die formvergessene Gestaltung von Philosophie
	6. Theoretisierung und Propositionalisierung des Wissens
	7. Logifizierung des Wissens
	8. Formvergessenheit als Ignorieren des Vermittlungsproblems der Philosophie
	9. Dominanz, Bedeutungsverlust und Beharrungsvermögen des Begriffsdenkens

	III. Schleiermacher und die hermeneutische Rezeption von Philosophie
	10. Schleiermachers Rezeptionstheorie als Lösungsversuch des Vermittlungsproblems der Philosophie
	11. Das Vermittlungsproblem der Philosophie als Problem ihrer adäquaten Darstellung
	12. Das hermeneutische Scheitern am Darstellungsproblem
	13. Die Fokussierung auf die Schriftkritik und die zunehmende Reflexion des Gestaltungsproblems

	IV. Medientheorie der Schrift, Dekonstruktion und Philosophie ohne Autorintention
	14. Der diskursive Lösungsansatz der Medientheorie der Schrift von Havelock und Ong
	15. Der nicht-diskursive Lösungsversuch von Derridas Dekonstruktion
	16. Evaluation der Dekonstruktion mit Rorty


	B. ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT ALS VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT
	I. Kant: Philosophie als Orientierung
	1. Platonische und transzendentale Ideen
	2. Die diskursive Gestaltungslösung der Transzendentalphilosophie
	3. Orientierung als Optimierung der diskursiven Gestaltungslösung

	II. Wittgenstein: Philosophie als Übersicht
	4. Die nicht-diskursive Gestaltungslösung des Tractatus
	5. Übersicht als Optimierung der nicht-diskursiven Gestaltungslösung im Spätwerk

	III. Das Potential von Orientierung und Übersicht in Philosophie und Wissenschaft
	6. Orientierung und Übersicht als Willensbildung – Evaluation der Lösungen von Kant und Wittgenstein mit Seebaß
	7. Orientierung im Zeitalter des Erkenntnispluralismus


	C. DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG
	I. Das Bild und die Kontrolle seiner Nicht-Diskursivität
	1. Das Bild im Begriffsdenken
	2. Boehms iconic turn
	3. Das Ästhetische und das Diagramm in Goodmans Semiotik

	II. Das Diagramm und die Kontrolle seiner Hybridität
	4. Die Entwicklung vom pädagogischen zum heuristisch-epistemischen Diagramm
	5. Diagrammatische Gebrauchskontrolle der Hybridität im heuristisch-epistemischen Diagramm

	III. Zur Gestaltung diagrammatischer Hybridität
	6. Der Beitrag der Medientheorie: Die Optimierung von Störung
	7. Die Beiträge von kognitiver Psychologie und Kunstgeschichte: pädagogisch dysfunktionale und pragmatisch hybride Diagramme
	8. Optimierte Hybridität im Buch-Bausatz Kant für die Hand und in anderem Anschauungsmaterial


	Fazit
	Literatur- und Siglenverzeichnis
	Quellenverzeichnis der Abbildungen
	Namensregister

