[transcript] Edition Moderne Postmoderne


https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Hanno Depner
Zur Gestaltung von Philosophie

Edition Moderne Postmoderne

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Hanno Depner arbeitet am Lehrstuhl fiir Praktische Philosophie der Universitit
Rostock, an deren Interdisziplinirer Fakultit er promovierte. Er war mehrere
Jahre fiir bekannte Kulturinstitutionen in verschiedenen medialen Formaten

tatig.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

HaNNo DEPNER

Zur Gestaltung von Philosophie

Eine diagrammatische Kritik

[transcript]

am 14.02.2026, 14:05:54.



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Die freie Verftigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdoglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Die vorliegende Arbeit wurde unter dem Titel »Zur Gestaltung von Philosophie.
Orientierung und Ubersicht in Schrift und Diagramme« von der Philosophischen
Fakultit der Universitit Rostock als Dissertation angenommen und begutachtet.
Einen grof3en Teil der Druckkosten itbernahm dankenswerterweise das Department
»Wissen — Kultur — Transformation« der Interdiszipliniren Fakultit der Universitit
Rostock.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet itber http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0 Lizenz (BY-NC-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Na-
mensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Ma-
terials in jedem Format oder Medium zu nicht-kommerziellen Zwecken, sofern der neu
entstandene Text unter derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. (Lizenz-Text:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.de) Um Genehmigungen fiir
die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an
rights@transcript-verlag.de

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur firr Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2016 im transcript Verlag, Bielefeld
© Hanno Depner

Umschlagkonzept: Kordula Rockenhaus, Bielefeld

Umschlagabbildung: »A Table of the Elements of the Mind - Engraved for the
Encyclopaedia Londinensis 1824« von Richard Williamson

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-3505-8

PDF-ISBN 978-3-8394-3505-2

https://doi.org/10.14361/9783839435052

Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoft.

https://dolorg/10.14361/9783830435052 - am 14.02.2026, 14:05:54. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Inhalt

Vorwort |9

A.DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION
IM BANNKREIS DES BEGRIFFSDENKENS

I. Platon und die esoterische Vermittlung von Philosophie | 17
1. Platons schriftliche Schriftkritik — Aufriss der Gestaltungsfrage

als Vermittlungsproblem | 17
2. Nicht-Diskursivitit des hochsten Wissens | 22
3. Diskursivitit der dialektischen Ordnung | 26
4. Esoterik als Losungsversuch des Vermittlungsproblems der Philosophie | 31
5. Die Entwicklung des Begriffsdenkens | 34

Il. Aristoteles und die formvergessene Gestaltung von Philosophie |37
6. Theoretisierung und Propositionalisierung des Wissens | 37
7. Logifizierung des Wissens | 40
8. Formvergessenheit als Ignorieren des Vermittlungsproblems
der Philosophie | 43
9. Dominanz, Bedeutungsverlust und Beharrungsvermégen
des Begriffsdenkens | 46

lll. Schleiermacher und die hermeneutische Rezeption von
Philosophie | 55

10. Schleiermachers Rezeptionstheorie als Losungsversuch
des Vermittlungsproblems der Philosophie | 55

11. Das Vermittlungsproblem der Philosophie als Problem
ihrer addquaten Darstellung | 60

12. Das hermeneutische Scheitern am Darstellungsproblem | 67

13. Die Fokussierung auf die Schriftkritik und die zunehmende
Reflexion des Gestaltungsproblems | 73

IV. Medientheorie der Schrift, Dekonstruktion und Philosophie
ohne Autorintention | 77
14. Der diskursive Losungsansatz der Medientheorie der Schrift
von Havelock und Ong | 80
15. Der nicht-diskursive Lésungsversuch von Derridas Dekonstruktion | 88
16. Evaluation der Dekonstruktion mit Rorty | 94

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

B. ORIENTIERUNG UND UBERSICHT ALS VERSUCHE
DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT
UND NICHT-DISKURSIVITAT

el

Kant: Philosophie als Orientierung | 105

Platonische und transzendentale Ideen | 105

Die diskursive Gestaltungsldsung der Transzendentalphilosophie | 109
Orientierung als Optimierung der diskursiven Gestaltungslosung | 118

Wittgenstein: Philosophie als Ubersicht | 125

4. Die nicht-diskursive Gestaltungslésung des Tractatus | 125

7.

W=

Ubersicht als Optimierung der nicht-diskursiven Gestaltungslésung
im Spatwerk | 133

Das Potential von Orientierung und Ubersicht

in Philosophie und Wissenschaft | 141

Orientierung und Ubersicht als Willensbildung — Evaluation
der Losungen von Kant und Wittgenstein mit Seebal | 141
Orientierung im Zeitalter des Erkenntnispluralismus | 145

.DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Das Bild und die Kontrolle seiner Nicht-Diskursivitat | 155
Das Bild im Begriffsdenken | 155

Boehms iconic turn | 159

Das Asthetische und das Diagramm in Goodmans Semiotik | 165

Das Diagramm und die Kontrolle seiner Hybriditat | 175
Die Entwicklung vom padagogischen zum heuristisch-epistemischen
Diagramm | 175

Diagrammatische Gebrauchskontrolle der Hybriditét

im heuristisch-epistemischen Diagramm | 195

. Zur Gestaltung diagrammatischer Hybriditit | 205
. Der Beitrag der Medientheorie: Die Optimierung von Stérung | 205

Die Beitrdge von kognitiver Psychologie und Kunstgeschichte:
pidagogisch dysfunktionale und pragmatisch hybride Diagramme | 211
Optimierte Hybridit4t im Buch-Bausatz Kant fiir die Hand

und in anderem Anschauungsmaterial | 218

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Fazit | 243
Literatur- und Siglenverzeichnis | 249
Quellenverzeichnis der Abbildungen | 269

Namensregister | 273

am 14.02.2026, 14:05:54.



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Vorwort

Unsere falsche Philosophie ist der ganzen Spra-
che einverleibt; wir koénnen sozusagen nicht
rdsonnieren, ohne falsch zu ridsonnieren. Man
bedenkt nicht, dass Sprechen, ohne Riicksicht
von was, eine Philosophie ist...

[...] Worter erklédren hilft nichts; denn mit Wor-
tererkldrungen &ndere ich ja die Pronomina und
ihre Deklination noch nicht.

LICHTENBERG (1801)

=

WORT DES JAHRES 2015
(OXFORD DICTIONARIES)

In den frithen 1990er Jahren macht in den Kulturwissenschaften die Wende zur
Bildlichkeit von sich reden: »imagic turn« (1991)," »pictorial turn« (1992),”
»visualistic turn« (1993),” »iconic turn« (1994)* werden diskutiert. Spétestens
seitdem hat die wissenschaftliche Beschiftigung mit Bildern in zahlreichen

Fellmann (1991) S. 26.
Mitchell (1992) S. 89ff.
Sachs-Hombach (1993) S. 10.
Boehm (1994) S. 13.

AW =

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

geisteswissenschaftlichen Disziplinen und nicht zuletzt interdisziplindr Hoch-
konjunktur’. Sogar die traditionell bilderskeptische Philosophie zollt der Visua-
litdt mitunter ihren Tribut, indem sie zunehmend deren epistemische Valenz
untersucht.’

In der akademischen Welt wird das neu erwachte, starke Interesse an Bildern
allerdings nicht als Anlass zu einer Anderung medialer Konventionen in der Phi-
losophie wahrgenommen. Die vielbeschworene Nobilitierung von Bildern fiihrt
nicht dazu, dass Bilder vom Untersuchungsgegenstand zum allgemein anerkann-
ten Darstellungsformat des Philosophierens avanciert wiren.” Wihrend vor allem
Kunstwerke und technische Bilder im Zentrum des Interesses akademischer Phi-
losophie stehen, werden philosophische Visualisierungsstrategien von ihr selten
und sehr selektiv untersucht und kaum ansatzweise entwickelt." Wie traditionell
tiblich, wird der Einsatz von Bildern in der Philosophie weiterhin der Didaktik
tiberlassen oder der Populidrwissenschaft zugerechnet.

Auf den beiden letztgenannten Gebieten lédsst sich — ebenfalls in den frithen
1990er Jahren — eine ungleich konkretere Hinwendung zum Bild beobachten.’
1992 widmen sich zwei Ausgaben der vierteljdhrlichen Zeitschrift fiir Didaktik der
Philosophie und Ethik den Themen »In Bildern denken« und »Bilddidaktik« und
stellen darin, unter anderem, neue Konzepte des Philosophierens mit Bildern vor.
Bereits im Jahr zuvor bemerken die Verfasser des neu erschienenen dtv-Atlas

5 Besonders auffillig — und nur ein Beispiel unter vielen — sind die immer neuen, oft
interdisziplindr geprigten Sonderforschungsbereiche und Graduiertenkollegs, die sich
der Bildlichkeit widmen.

6  Hier ldsst sich ein gesteigertes Interesse an Vordenkern der Visualitét, wie Cassirer
und Goodman, beobachten.

7 Ein Grenzphidnomen stellen die seit der Bologna-Reform boomenden Aktivititen
der »kiinstlerischen Forschung« dar, die sich vor das Problem der Kriterien dstheti-
scher Erkenntnis gestellt siecht. Am seit 2012 bestehenden Graduiertenkolleg »Ver-
sammlung und Teilhabe« der HafenCity Universitdt Hamburg ist es moglich, mit
einer Kombination aus kiinstlerischem Projekt und einem begleitenden theoretischen
Text von relativ geringem Umfang den Grad eines Dr. phil. zu erwerben.

8 Meine Untersuchungen beziehen sich auf die deutsch- und englischsprachigen Kultur-
kreise, sind also mindestens eurozentristisch. Mir ist im Detail nicht bekannt, ob es
andernorts vergleichbare Traditionen oder gegenwirtige Entwicklungen gibt. An
mehreren Stellen meiner Arbeit (wie der medientheoretischen Beschreibung der
Alphabetschrift) wird deutlich, dass sie besonders von der Auseinandersetzung mit
dem 6stlichen Denken profitieren wiirde.

9  Burkard/Kunzmann/Wiedmann (2002) S. 5.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VORWORT | 11

Philosophie im Vorwort: »Mit dem Versuch, philosophische Gedanken in Form
von Bildern und Graphiken zu veranschaulichen, wird hier weitgehend Neuland
fiir die Darstellung der Philosophie betreten.« Dieser Versuch hat sich inzwi-
schen als auBerordentlich erfolgreich erwiesen.'” GroBer Beliebtheit erfreuen
sich auch Philosophie-Comics, deren Menge inzwischen fast uniiberschaubar
geworden ist und zu deren jiingeren Beispielen die 2012 gestartete Reihe »Philo-
sophie fiir Einsteiger« im Wissenschaftsverlag Wilhelm Fink gehort.

Dass die akademische Philosophie solche Entwicklungen unter der still-
schweigenden Annahme, die Gestaltung oder Vermittlung gehore nicht mehr
zur eigentlichen Titigkeit der Philosophie,'" ignoriert oder skeptisch bedugt, ist
nicht in allen Féllen gerechtfertigt, wie ich in der vorliegenden Untersuchung
plausibel machen méchte. Sie zeigt die Gestaltungsfrage als fundamentales phi-
losophisches Problem und stellt das Potential von Bildern — und zwar besonders
von Schemabildern: den Diagrammen — zu seiner Losung und als Korrektiv ei-
nes Missstandes gegenwértigen Philosophierens heraus. Damit weist sie die Phi-
losophie auf eine moglicherweise zukunftstrichtige Alternative hin.

Zu diesem Zweck stelle ich klassische philosophische Texte in den unge-
wohnten Horizont ihrer Gestaltung. Um den Umfang der Philosophiegeschichte
auf ein praktikables Mal} zu beschrinken, konzentriert sich der erste Teil meiner
Untersuchung auf die platonische Schriftkritik und wichtige Positionen ihrer Re-
zeption im deutschsprachigen Raum. Die Wahl der Schriftkritik als Ausgangs-
punkt gibt zudem den kulturwissenschaftlichen Ansatz vor, dem diese Untersu-
chung — mit all ihren interdisziplindren Facetten — verpflichtet ist, und der die
Schrift (moglicherweise etwas einseitig, aber fruchtbar) ins Zentrum der Philo-
sophie stellt. Gezeigt wird, wie sich mit der aufkommenden Dominanz der
Schrift als Medium kultureller Kommunikation ein Denken der Diskursivitét
entwickelt, in dem Gestaltung als bloBes Problem der Vermittlung in den Hin-
tergrund tritt. Mit dem zunehmenden Dominanzverlust der Schrift verliert jedoch
auch die Diskursivitit an Plausibilitit, wahrend das Problem der Vermittlung als
Problem der Darstellung, der Aneignung und schlieBlich als Gestaltungsproblem
dringlich zu Tage tritt. In diese in meiner Arbeit gezeichnete Entwicklungslinie
trage ich in den untersuchten philosophischen Texten angelegte Rezeptionsmo-
delle ein, die die Texte als Gestaltungslosungen kenntlich machen.

10 Inzwischen sind 15 Auflagen der Taschenbuchausgabe erschienen (Stand: Oktober
2011). 2011 erschien zusitzlich eine Hardcover-Ausgabe.

11 Vanessa Albus etwa beklagt dieses »elitire Selbstverstdndnis mancher Fachphilo-
sophen«; vgl. Albus (2013). Die Aufgabenteilung zwischen Philosophen und Fach-

didaktikern verstirkt diese Tendenz, und die Verbindungslinien sind diinn genug.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

12 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Meine Analyse in Teil A zeigt nun ein merkwiirdiges Beharrungsvermogen
der Diskursivitdt. Selbst Rezeptionsmodelle wie das esoterische oder das herme-
neutische, die sich der Diskursivitdt zu entziechen versuchen, fallen in ihren
Schwerkraftbereich zuriick. Sie benutzen zur Distanzierung von Diskursivitét die
kontrollierende Instanz einer Autorintention, iiber die sie zuriick zur Diskur-
sivitét driften.

Mit dem von mir verfolgten kulturwissenschaftlichen (oder: medientheore-
tisch-semiotischen) Ansatz gerdt schlielich ein Rezeptionsmodell in meinen
Fokus, in dem Nicht-Diskursivitit ohne kontrollierende Autorintention vorstell-
bar ist. Dieses Modell der offenen Aneignung von Schrift stellt allerdings auch
keine iiberzeugende Gestaltungslosung dar, weil es verddchtig ist, die Vorteile
der Diskursivitdt aufzugeben, ohne deren Nachteile loszuwerden. Am Beispiel
der Dekonstruktion wird deutlich, dass einer tiberzeugenden Gestaltungslosung
ein Ausgleich zwischen Diskursivitidt und Nicht-Diskursivitit gelingen miisste.
Allerdings scheint dieser Ausgleich in der Dekonstruktion nicht wirklich er-
reicht, moglicherweise weil selbst noch dekonstruktive Philosophie im Medium
der Schrift praktiziert wird.

Die in Teil B vorgestellten Konzepte von Orientierung und Ubersicht bei
Kant und Wittgenstein sind weitere Beispiele dafiir, wie auf die zunehmende
Dringlichkeit der Gestaltungsfrage mit einer zunehmenden Distanzierung von
Diskursivitdt reagiert wird. Wieder miissen allerdings Zweifel angemeldet wer-
den, ob diesen Gestaltungen der Ausgleich zwischen Diskursivitdt und Nicht-
Diskursivitdt gelingt.

Indem ich in Teil C die traditionelle Marginalisierung des Bildes in der
Philosophie hinterfrage, gehe ich dem Potential fiir eine neue Antwort auf die
Gestaltungsfrage nach, welches in der epistemischen Relevanz von Bildern
steckt. Bei der Untersuchung von dsthetischen Bildern und dem Gegensatz zwi-
schen Kunst und Wissenschaft riickt das Diagramm in den Vordergrund — ge-
nauer gesagt: eine Beschreibung seiner Gestaltung, die deren Effekte als in ihr
angelegt, nicht festgelegt, nachvollzieht. Auf diese Weise stelle ich schlieBlich
mein Konzept des hybrid optimierten Diagramms als eine {iberzeugende Gestal-
tungslosung der Philosophie dar. Als Konsequenz daraus folgt: Das ent-
sprechend gestaltete Diagramm ist eine Alternative der Philosophiegestaltung,
die es zu erwégen gilt. Hybrid optimierte Diagramme kénnen als Ausdruck eines
kulturellen Wandels und Korrektiv einer Schieflage aktueller Philosophiegestal-
tung verstanden werden. Und sie sind umso relevanter, je dringlicher sich die
Gestaltungsfrage stellt, wie es in der gegenwirtigen Zeit des Medienwandels und
Erkenntnispluralismus der Fall ist.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VORWORT | 13

Auf dem hiermit vorgezeichneten inhaltlichen Grundriss entsteht in meiner
Arbeit ein Panorama, das auch durch die Beleuchtung bislang unterbelichteter
Aspekte attraktiv sein soll (beispielsweise die historische Entwicklung des
Diagramms in epistemischer Hinsicht), durch die Er6ffnung neuer Horizonte
(etwa die differenzierte Bewertung der Kontroverse zwischen Befiirwortern und
Gegnern der »Ungeschriebenen Lehre« oder die Rolle des Diagramms bei
Goodman), die Beantwortung bislang nicht gestellter Fragen (wie Philosophie
als Orientierung optimal gestaltet werden konnte), den Vergleich von bisher
Unverglichenem (wie »Orientierung« bei Kant und »Ubersicht« bei Wittgen-
stein) oder das Sichtbarmachen neuer Parallelen (etwa zwischen Niedergang der
Schriftdominanz und Zunahme des Erkenntnispluralismus). Es gewinnt durch
dicht gewebte Binnenbeziige und Analogien an Festigkeit und er6ffnet auch
interdisziplindre Verbindungen und Anschlussstellen. Die Aussicht, die dieses
Panorama eroffnet, zeigt nicht nur eine mogliche Alternative gegenwértigen
Philosophierens und nicht nur ein Korrektiv, sondern auch einen Ausweg aus
dem gegenwirtigen Status Quo der Philosophie. Keinen Konigsweg und keine
»Heeresstrae« (wie Kant seine kritische Philosophie nannte),' vielleicht nur ein
Schlupﬂoch.]3 Es konnte dennoch, wenn die spiirbaren, wenn auch nicht schla-
gend beweisbaren kulturellen Erschiitterungen der Moderne sich zu einem Beben
auswachsen sollten, als Notausgang eine Rettung sein.

12 Vgl. KrV B 884.

13 Auf dieselbe Perspektive verweisen auch die zentralen Begriffe der vorliegenden
Arbeit. »Gestaltung« wie »Orientierung« beziehen sich auf Tatigkeiten, die trotz der
Kontingenz der Umstdnde ein moglichst gutes Ergebnis erreichen mochten, auch
wenn es ein Provisorium bleiben muss, das eher ein Angebot darstellt als vollendete

Tatsachen.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

A. Die Schriftkritik und ihre Rezeption
im Bannkreis des Begriffsdenkens



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

. Platon und die esoterische Vermittlung
von Philosophie

1. PLATONS SCHRIFTLICHE SCHRIFTKRITIK — AUFRISS
DER GESTALTUNGSFRAGE
ALS VERMITTLUNGSPROBLEM

»Soviel kann ich aber iiber alle, welche geschrieben haben und noch schreiben werden,
indem sie das zu wissen behaupten, worauf mein Bestreben gerichtet ist, ob nun, als haben
sie es von mir oder von andern gehért, oder auch selbst ausgesonnen, sagen, dass sie mei-

. . 1
ner Meinung nach nichts von der Sache verstehen.«

»Darum ist jeder Mann, dem es Ernst ist, weit entfernt, dadurch, dass er als Schriftsteller
iiber ernste [Hervorhebung von mir, H.D.]? Dinge unter den Menschen auftritt, in Miss-

e . 3
gunst und Zweifel sie zu verwickeln.«

Im 7. Brief scheint Platon vorausschauend eine harsche Kritik an jener gesamten
Philosophie auszusprechen, die in den kommenden mehr als zweieinhalbtausend
Jahren als »FuBnoten«’ zu seinem Werk entstehen wird. Die Philosophie, wie

1 Epist. 341b,c. Um einen besseren Lesefluss zu gewihrleisten, habe ich die Orthogra-
phie in allen Zitaten (auBer denjenigen Kants, weil das irritiert hétte) der aktuellen
Rechtschreibung angepasst, was vor allem zur einheitlichen Doppel-s-Schreibung
nach kurzen Vokalen gefiihrt hat.

2 Unterstreichungen stammen immer von mir und heben Begriffe hervor, die, wenn
auch nicht immer im unmittelbaren Kontext des jeweiligen Zitats, untersucht werden.

3 Epist. 344c.

Hier wird auf Alfred North Whiteheads Ausspruch, abendldndische Philosophie lasse
sich am ehesten als FuBinoten zu Platon charakterisieren, angespielt. Vgl. Whitehead
(1979) S. 91.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

18 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

wir sie in Buchform kennen und wie sie im akademischen Betrieb in Gestalt von
Texten und abgelesenen Vortriigen praktiziert wird,” wire nichts als aufgeschrie-
bene Ahnungslosigkeit und AnmafBung.

»Wer nun dieser Rede [...] aufmerksam folgte, der wird recht gut wissen, dass, ob nun
Dionysios etwas tiber das Erste und Hochste in der Natur schriftlich verfasste oder ein
mehr oder minder Begabter, dieser von dem, was er niederschrieb, nichts meinen Ansich-

ten zufolge Haltbares gehort oder sich angeeignet hatte.«°

Wenn auch die Echtheit des 7. Briefes mitunter bezweifelt wird, spricht die
Schriftkritik im unbestritten von Platon selbst verfassten Dialog Phaidros diesel-
be Sprache: »Wenn, es sei nun Lysias oder ein anderer, jemals etwas geschrie-
ben hat oder schreiben wird, in besonderen Angelegenheiten oder in 6ffentlichen

5 Vgl. auch Wieland (1982) S. 7: »Resultate philosophischen Nachdenkens sind fiir uns
zumeist in Gestalt von Texten greifbar. Man hat sich daran gewohnt, dies als eine
keiner weiteren Reflexion bediirftige Selbstverstindlichkeit hinzunehmen. [...] Es ist
jedenfalls eine Tatsache, dass das Studium der Philosophie zumeist am Leitfaden der
Beschiftigung mit Texten absolviert wird. [...] Die Priifung eines philosophischen
Gedankens hat daher auch fast immer eine in einem Text fixierte oder zumindest
fixierbare Gestaltung dieses Gedankens zum unmittelbaren Gegenstand.« — Die von
Wieland diagnostizierte Praxis geht mit dem verbreiteten Vorurteil zusammen, Philo-
sophie sei auf den Bereich des akademischen Betriebs beschriankt. Als Philosoph wird
nur ernst genommen, wer an einer Universitdt das Fach Philosophie belegt und die
entsprechenden Priifungen bestanden hat. Verdéchtig macht sich, wer sich auerhalb
der traditionellen Formen von hoch formalisiertem Aufsatz und abgelesenem Vortrag
bewegt. Anschauliche Vermittlungsformate (die nicht zu verwechseln sind mit dem
Schreiben iiber Anschaulichkeit) werden gern ausgeschlossen und mit dem Vorwurf
des Populismus leicht abqualifiziert: Man vergleiche etwa immer wieder aufflackern-
de Diskussionen um Peter Sloterdijk und (den ausgerechnet von Sloterdijk selbst als
André Rieu der Philosophie geschmihten) Richard David Precht — oder aber das his-
torische Beispiel Friedrich Nietzsches, der als ausgebildeter Philologe mit seiner Be-
werbung um eine Philosophie-Professur scheiterte (vgl. Janz (1993) S. 398-409, bes.
S. 404). Gibt es iiberhaupt Philosophie jenseits der Universitdt? Ja, zumindest an
Schulen und auf Philosophiefestivals; vgl. Schnidelbach (1995) S. 39 und den News-
letter der Deutschen Gesellschaft fiir Philosophie im Monat September 2012 mit dem
Thema Philosophiefestivals (http://www.dgphil.de/downloads/Newsletter DGPhil
No_17.pdf [21.10.12]).

6 Epist. 344d.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 19

[...] in der Meinung, es sei grofle Grindlichkeit und Klarheit darin, das gereicht
dem Schreibenden zum Schimpf.«’

Die Schirfe der hier ausgewahlten Passagen macht die Schriftkritik Platons
zu einem geeigneten Ausgangspunkt fiir eine Untersuchung, die Gestaltung als
nicht-kontingenten Aspekt von Philosophie darstellt. Schrift, so die hier sich
allmihlich entwickelnde Lesart der Schriftkritik, ist ein mindestens problemati-
sches und wenn auch nicht prinzipiell ungeeignetes, so doch ebenso wenig das
selbstverstiandliche oder pradisponierte Medium der Philosophie. Meine kritische
Untersuchung zieht aus dieser Einschidtzung die vergleichsweise radikale Kon-
sequenz diagrammatischen Philosophierens.

Tatsdchlich ldsst sich im Kontext des platonischen Gesamtwerks ein generel-
les Verdikt gegen die Schrift keineswegs ausmachen, wie es die zitierten Stellen
aus Phaidros und dem 7. Brief nahelegen konnten. Platon differenziert seine
Bewertung je nach verschiedenen Verwendungsweisen und Zwecken von
Schriftlichkeit, ohne zu einer kohédrenten Position zu finden. Einerseits finden
sich Parallelen zur Schriftkritik beispielsweise in den Nomoi® sowie in der Ge-
setzeskritik im Politikos.” Andererseits wird, wieder in den Nomoi, die schriftli-
che Fixierung von Gesetzen auch ausdriicklich gelobt.'” Selbst der Philosophie
gesteht Platon die Verwendung der Schrift zu, wenn auch nur — wie er im
Phaidros ausfiihrt — zu Zwecken der Erbauung und Erinnerung.'' Die nicht im-
mer trennscharfen Differenzierungen geben Anlass dazu, Platons Schriftbegriff
nicht pauschal im Gegensatz zur Rede zu verstehen, wie die eingangs zitierten
Passagen ebenfalls nahelegen mogen. Es soll also nicht davon ausgegangen wer-
den, dass fiir Platon die Schrift generell ein minderwertigeres Medium darstellt
als die Rede. Ein solcher bindrer Gegensatz wiirde zudem das Problem aufwer-
fen, dass Platon sich selbst der Schrift bedient — und zwar nicht zuletzt, um darin
seine Schriftkritik zu duflern —, was wiederum zu einer binédren Differenzierung
des Schriftbegriffs fithren wiirde, falls man Platon nicht zu schlicht und zu ein-
fach einen Fehler unterstellen mochte. Verschiedene Reaktionen lassen sich in
der Rezeptionsgeschichte der Schriftkritik finden. Sie bildet einen thematischen
Leitfaden dieser Untersuchung, der mit dem platonischen Gegensatz von Ideen
und Erscheinungen verflochten, den Beginn meines eigenen Textgewebes aus-
machen wird.

Phaedr. 277d.

Vgl. Leg. 770b und 875¢c-876c¢.

Vgl. Polit. 295¢-300c; vgl. auch Schildknecht (1990) 43.
10 Vgl. Leg. 891a; vgl. auch Derrida (Diss) 126.
11 Vgl. Phaedr. 276a-e.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

20 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Diese Vorgehensweise hat den Vorteil, die Schriftkritik nicht als kurioses
Detail der Philosophiegeschichte zu betrachten, sondern in enger Verbindung
mit der Geistesgeschichte, die geprédgt ist von jenem Gegensatz, den Sybille
Krdmer so auf den Punkt bringt: »Platon unterscheidet kategorisch zwischen
dem Wahrnehmbaren und dem Denkbaren und fiihrt damit eine Unterscheidung
ein, die fiir 2000 Jahre so etwas wie einen >Lebensnerv< der Philosophie bil-
det.«'* Zu den zahlreichen Ausprigungen des Gegensatzes zwischen Ideen und
Erscheinungen gehoren auch die Gegensatzpaare intuitives Wissen (nous) und
vermitteltes Wissen (dianoia), Intelligibilitdt und Sinnlichkeit, Erkenntnis und
Kunst, naturwissenschaftliches Erklaren und geisteswissenschaftliches Verste-
hen, analytische, angloamerikanische und phanomenologische, kontinentale Phi-
losophie — um nur wenige, vielleicht die wichtigsten, Beispiele aus Antike und
Neuzeit zu nennen.” Dieser Gegensatz, den eine erstarkende Metaphysikkritik
(als Kritik an abendldndischer Rationalitit) spétestens im 20. Jahrhundert als
Grundunterscheidung der Metaphysik ausmacht, wird seit einigen Jahrzehnten
als Gegensatz von Propositionalitit und Nichtpropositionalitit verhandelt.'*
Alternative Terminologien bestehen aus den Paaren »begrifflich — unbegrifflich«
sowie »diskursiv — nichtdiskursiv«. Die vorliegende Untersuchung steht dieser
metaphysikkritischen Tradition nahe.

Sie bevorzugt aus drei Griinden die Terminologie »diskursiv — nicht-
diskursiv«. Erstens ist »diskursiv« ein weiterer Begriff als »propositional« oder
»begrifflich«: Letztere Begriffe scheinen sich auf spezifische semantische oder
syntaktische Einheiten zu beschrinken. Diskursivitdt impliziert dariiber hinaus
das Begriinden und beinhaltet damit auch den Aspekt einer bestimmten, auch
pragmatischen Kommunikationsnorm. Dennoch — und zweitens — will der Ge-
gensatz »diskursiv — nicht-diskursiv« terminologisch betonen, dass Diskursivitit
nicht in einen nachhaltigen Gegensatz zu Metaphysik gebracht werden kann, wie
es die Diskurstheorie tun mochte. Wenn darin der Diskurs ohne Universalitit
nicht auszukommen glaubt, ersetzt er ndmlich die universelle Giiltigkeit von
Ideen, Begriffen, Propositionen und beerbt damit die Metaphysik. Aus dem gro-
Beren Bedeutungsspektrum von »diskursiv« gegeniiber »propositional« und »be-
grifflich« ergibt sich drittens ein bestimmter scheinbarer Nachteil, der in Wirk-
lichkeit ein Vorteil ist. Wahrend ndmlich Bilder (als dem Bereich der Sinn-
lichkeit zugehorig) eindeutig dem Nichtpropositionalen beziehungsweise dem
Nichtbegrifflichen zuzuordnen sind, scheinen sie sowohl diskursiv (bei Platon,

12 Kréamer (2010) S. 177.
13 Vgl. auch Bogen (2005) S. 153 sowie Stegmaier (2005) S. 11f.
14 Vgl. Bromand/Kreis (2010) und darin besonders Cota Margal/Kisteumacher S. 101.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 21

der sie der nicht-diskursiven Vernunft gegentiberstellt) als auch nicht-diskursiv
(fiir die moderne Asthetik, die sie der begrifflichen Erkenntnis gegeniiberstellt)
zu sein. Eine genauere Betrachtung zeigt, dass Bilder in verschiedenen Kontex-
ten als (sinnlich vermittelte) Abbilder wie auch als (unmittelbar wirkende) &sthe-
tische Bilder angesehen werden kénnen: Bilder fallen insofern durchaus unter
beide Kategorien. Was demnach als diskursiv, was als nicht-diskursiv zu gelten
hat, zeigt sich als deutlicher perspektivenabhingig als das die Begriffe »proposi-
tional« oder »begrifflich« implizieren.

Sicher kann der gewihlten Terminologie der Vorwurf gemacht werden, ein
sehr reiches Spektrum an Gegensétzen zusammenzufassen. Indessen sind auch
die Vorteile der einfachen Begriffsopposition »diskursiv — nicht-diskursiv« zu
beachten: Sie ermoglicht die Zuspitzung der Philosophie auf einen einzigen
Gegensatz, was eine ungeheure Anschlussfihigkeit bedingt — sowie nicht zuletzt
eine effektive vergleichende Bewertung der Gestaltung von Philosophie.

Tatsédchlich ist und war die Frage der Gestaltung in der Philosophie nie
nebenséchlich und stetig présent, ob es eher um die geeignete » Vermittlung« von
Philosophie ging, um ihre gelungene oder verbesserungswiirdige Darstellung
oder um ihre wirksame Aneignung. Uberall zeigt sich, dass die Wahrheit oder
der Geist — jene »ernsten Dinge«, wie Platon oben sagte, auf die sein »Bestreben
gerichtet ist« — nicht flir sich selbst sorgten und sorgen. Die Sache der Philoso-
phie und die Sachen, von denen die Philosophie etwas weil}, stehen und fallen
mit ihrer Gestaltung. Dieser Umstand wurde und wird offenbar oft nicht iiber-
méBig ernst genommen, weswegen die Gestaltung von Philosophie gewdhnlich
wenig Beachtung findet — jedenfalls weniger als die Semantik ihrer Aussagen
oder die Syntax ihrer Begriindungen (die beide gemeinhin nicht als Gestaltungen
wahrgenommen werden).

Es wiirde zu kurz greifen, diesen Missstand nicht mehr als zu beklagen, ohne
seine Bewandtnis offenzulegen; ohne vor allem zu erkldren, warum er nicht ohne
weiteres zu beheben ist; und ohne zu hinterfragen, inwiefern es tatsachlich wiin-
schenswert wire, ihn zu beheben. Fiir den ersten Schritt eines solchen Vorhabens
bietet die Rezeptionsgeschichte der Schriftkritik ein natiirlich begrenztes Unter-
suchungsgebiet, das zu einem grofen Teil den Hintergrund des ersten Drittels
meiner Untersuchung ausmacht. In den darin analysierten Platonbildern zeigt
sich auch eine Entwicklung der Philosophie, die entlang einer Entwicklungslinie
der Schrift verlduft und durch Epochenschwellen gegliedert ist. Sie markieren
Aufstieg sowie Fall der Diskursivitit und verdeutlichen deren in der Praxis der
Schrift verankertes Beharrungsvermogen.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

22 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

2. NICHT-DISKURSIVITAT DES HOCHSTEN WISSENS

Nicht-Diskursivitit findet sich bei Platon mit dem intuitiven Wissen des nous."
Es soll, wie auch andere Begriffe und Konzepte bei Platon, im Folgenden eng
am Text herausgearbeitet werden, weil damit die vieldeutige Basis deutlich wird,
die zu den verschiedenen, in dieser Untersuchung vorgestellten, Lesarten der
platonischen Schriftkritik Anlass geben sollen. Wie eine genaue Sichtung der
einschligigen Schriftkritik-Passagen im 7. Brief offenbart,'® lisst Platon bei der
Beschreibung des nous, dieser spezifisch philosophischen und dabei von der
Schrift gefahrdeten Erkenntnis — wie er es auch sonst tut — eine gewisse semanti-
sche Variabilitit zu."” Jenes in der Schrift besonders gefihrdete philosophische
Wissen nennt er neben »Weisheit«'® unter anderem auch »das Wichtigste«,'”
»das [...], worauf mein Bestreben gerichtet ist«,”® »wie ein durch einen absprin-
genden Feuerfunken plétzlich entziindetes Licht in der Seele«,”’ Wissen vom
»Wesen der Dinge«,” »der Wahrheit entsprechende [...] Lehre«,” »Wissen des

15 Ottfried Hoffe weist darauf hin, dass die intuitive Erkenntnis darin besteht, nicht auf
diskursive Weise, sondern schlagartig, das Allgemeine im Einzelnen zu sehen; vgl.
Hoffe (1996) S. 95f. — Ursula Wolf iibersetzt (freilich bei Aristoteles) nous mit »intui-
tive Vernunft« und stellt sie in den Gegensatz zur »diskursiven Erlduterung«; vgl. ihre
Anmerkung 19 in NE 371: »Was Aristoteles mit dem nous meint, wird am besten
deutlich durch den Ausdruck intuitive reason, durch den u.a. Joachim (1997) und
Urmson (*2001, 115) den Begriff erliutern. Gemeint ist, dass wir in jeder Wissen-
schaft im Beweisen und Erkldren auf letzte Begriffe und Axiome stoflen, die sich
nicht mehr diskursiv erldutern lassen, sondern nur noch erfasst werden konnen.«

16 Die Ubersetzer Hieronymus und Friedrich Miiller nennen in ihren Zwischeniiber-
schriften »Unmoglichkeit der Darstellung philosophischer Erkenntnis« (Epist. 341a-e)
und »Grund der Schwierigkeit der Darstellung von Erkenntnis« (Epist. 343a-d). Im
Fokus der vorliegenden Arbeit steht die gesamte und dartiber hinausreichende Passage
Epist. 340b-345c.

17 Vgl. Bohme (2000) S. 1: »Als Autor strebt Platon in seinen Schriften keineswegs eine
durchgingige Stimmigkeit an, noch hilt er sich an eine feste Terminologie.«

18 Epist. 340c.

19 Vgl. ebd. 341b.

20 Ebd. 341b,c.

21 Ebd. 341c,d.

22 Ebd. 341d.

23 Ebd. 342a.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 23

seiner Natur nach Richtigen«,24 Wissen tiber »das wahre Wesen der Tugend oder
Untugend«,” »das Tiuschende und das Wahrhafte des gesamten Seins«,”® »Ein-
sicht«,”” »Denken«®® sowie Wissen »iiber das Erste und Hochste in der Natur«.”’

Wie in dieser Auflistung schon anklang, liegt eine Eigenschaft dieses seman-
tisch unterbestimmten, nicht-diskursiven Wissens in seiner Auszeichnung als
hochstes Wissen (worauf bereits die Unterstreichungen in den Platon-Zitaten in
Kapitel A.1 hindeuteten).”® Ein deutlicher Beleg dafiir findet sich auch im soge-
nannten erkenntnistheoretischen Exkurs des 7. Briefes, einer Art epistemischer
Stufenleiter.”’ In diesem Teil der Schriftkritik-Passagen werden erstens Name
(onoma), zweitens Begriff (logos), drittens Abbild (eidolon) als niedrigstufige
Erkenntnismomente der Erkenntnis (episteme/nous, aletes doxa)’> als viertem
vorangestellt; »als fiinftes muss man das annehmen, was da erkennbar und

24 Ebd. 343e.

25 Ebd. 344a,b.

26 Ebd. 344b.

27 Ebd.

28 Ebd.

29 Ebd. 344d.

30 Beim Umgang mit griechischen Texten bin ich auf Ubersetzungen angewiesen. Dieser
Umstand rechtfertigt sich hoffentlich bei einer Arbeit, die mit Platon und Aristoteles
eher systematisch als historisch umgeht und sich nicht zum Ziel gesetzt hat, ihnen
hermeneutische Gerechtigkeit wiederfahren zu lassen. Uberall, wo ein bestimmter
Begriff sich als zentral erwies — etwas bei nous oder Dialektik — habe ich dennoch
sichergestellt, dass ich nicht falsche Schliisse aus einer bestimmten Ubersetzer-
strategie ziehe und verschiedene Ubersetzungen bzw. den griechischen Originaltext
hinzugezogen (in dem ich einzelne Begriffe durchaus identifizieren kann). Obwohl
plakativ-tendenziose Ubersetzungen wie die von Wilhelm Wiegand oder auf Leben-
digkeit getrimmte Ubersetzungen wie die von Otto Apelt meine Interpretation
manchmal deutlicher unterstiitzt hitte, zitiere ich durchgingig die Ubersetzungen von
Friedrich Schleiermacher bzw. (im Fall des 7. Briefes) von Hieronymus und Friedrich
Miiller, die dem Originaltext besonders nahe sind. — Zudem folge ich meistens bereits
etablierten Interpretationsmustern, an denen es ja gerade bei Platon und Aristoteles
keinen Mangel gibt. Wo ich Interpretationen widerspreche, sie kombiniere oder darii-
ber hinausgehe, scheint mir meine Interpretation nirgends so feinteilig, dass sie durch
eine andere Ubersetzung ernsthaft gefihrdet werden konnte.

31 Epist. 342a-344d.

32 Vgl. auch Wieland (1982) S. 36f und Bl6Bner (2007) S. 250.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

24 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

wahrhaft ist.«”’ Thm kommt »der Geist«’* am ndchsten, der sich von den vier
vorhergehenden Erkenntnismomenten stark unterscheidet.” Wihrend diese nim-
lich die Eigenheit haben, dass sie sprachlich erfasst werden und wegen der
»Ohnmacht der Sprache«’® der Verinderung und dem Irrtum anheimfallen kon-
nen, artikuliert sich das geistige Verstindnis nicht sprachlich: »Dieser Ohnmacht
wegen wird kein Verstandiger es wagen, in ihr [der Sprache; H.D.] seine Gedan-
ken niederzulegen und noch dazu in unwandelbarer Weise, was bei dem schrift-
lich Abgefassten der Fall ist.«’’

An dieser Stelle meiner Ausfithrungen werden einige der darin aufblitzen-
den, in Platons Texten angelegten Spuren nicht weiter verfolgt. Platon wird vor-
erst weder als eindeutige Thesen meidender Begriffskiinstler (wie in hermeneuti-
schen Lesarten) noch als frither, in semantischer Mehrdeutigkeit befangener
Nutzer des Mediums Schrift dargestellt (wie vor allem in dekonstruktiven Lektii-
ren). Hier soll es zunédchst nur darum gehen, die Schriftkritik in jenem Bild von
Platons Werk zu verorten, das in der Philosophiegeschichte dominiert. Aus die-
sem Grund werden von nun an auch Passagen aufgerufen, die iiber die Schrift-
kritik hinausgehen; Passagen, die als notorische Quellen fiir eine platonische Er-
kenntnistheorie gelten und deren rhetorischer und medialer Status ebenfalls
vorerst unhinterfragt bleibt.

Im Liniengleichnis aus dem Staat findet sich eine ganz &hnliche Erkenntnis-
hierarchie wie im 7. Brief. Analog ist ihr Ausgangspunkt die Unterscheidung
zwischen dem Denkbaren und dem Sichtbaren, wobei das Sichtbare (der Bereich
der Meinung (doxa)) nicht drei Momente umfasst, sondern nur zwei: Abbilder,
die nur »vermutet« werden (eikasia), und Dinge, die »fiir wahr gehalten« werden
(pistis). Das Denkbare ist ebenfalls zweigeteilt: in den Bereich mathemati-
scher Gegenstiande, wo zwar abstrakte, tiberzeitliche Erkenntnis moglich wire,
Erkenntnis meist aber doch sinnlich vermittelt bleibt (dianoia); und schlie8lich
ins Reich der Ideen, die ausschlieBlich »unmittelbar«®® erkannt oder »gesehen«’
werden (noesis). Auch hier ist die unsinnliche Erkenntnis die hochste und
»sicherste«.*

33 Epist. 342b.
34 Ebd. 342d.

35 Vgl. ebd. 342d.
36 Ebd. 342e.

37 Ebd. 343a.

38 Rep. 511b.

39 Ebd. 511c.

40 Vgl. ebd.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 25

Neben seiner hierarchisch ausgezeichneten Stellung besteht eine weitere Ei-
genschaft noetischen Wissens bei Platon darin, dass es mit einem praktischen
Impetus verbunden ist: Es ist auch in dem Sinne ein hochstes Wissen, als es ein
dringliches Wissen ist, dessen Bestimmung es ist, weiterzuwirken. »Ein Gott-
begeisterter der Weisheit [...] meint«, so beschreibt es Platon im 7. Brief, »eine
vortreffliche Anweisung vernommen zu haben und jetzt sich anstrengen zu miis-
sen, sonst werde ihm, tue er das nicht, das Leben unertréiglich.«41 Im Phaidros
vergleicht er das hochste Wissen mit einem Samen, der — nach erfolgreicher
Aussaat — nicht nur Frucht trigt, sondern selbst neue Samen hervorbringt.** Und
im Anschluss an das Liniengleichnis — im Hohlengleichnis und in seiner Verbin-
dung mit dem Sonnengleichnis — wird die Verpflichtung der Philosophen betont,
von den »Inseln der Seligen«* zuriickzukehren und die Hohlenbewohner zu je-
nem selbst erfahrenen »Aufschwung der Seele zur Erkenntnis«™* zu verhelfen.
Bei Platon muss »Erkenntnis immer auch praktisch umgesetzt werden«, wie
Erler hervorhebt.”

Platons hochstes Wissen ist also kein blof praktisches Wissen wie beispiels-
weise Radfahren-Konnen. Es lie3e sich vielleicht eher als eine Art in fruchtbare
Titigkeit versetzendes Erlebnis*® fassen (wie es religidse oder dsthetische Erleb-
nisse bewirken mogen) oder als Reflexionswissen (wie es in der Erziehung oder
der Psychoanalyse angestrebt wird). Von rein theoretischem Wissen unterschei-
det es jedenfalls, was auch heute noch als Eigenschaft philosophischen Wissens
gilt: der mangelnde feste Gegenstandsbereich.”” Insofern ist auch versténdlich,

41 Epist. 340c.

42 Phaedr. 277a.

43 Rep. 519c.

44 Ebd. 517b.

45 Erler (2006) S. 160.

46 Vgl. Schildknecht (1990) S. 49: »Diese >letzte Erkenntnis¢, in der die Spaltung zwi-
schen theoretischem und praktischem Wissen aufgehoben ist (Ep. VII 342aff.), be-
wirkt dann ein schubhaft verandertes ganzheitliches Verstindnis der Welt.«

47 Vgl. Wieland (1982) S. 8, Hoffe (1996) S. 90, Lueken (1996) S. 53, Welsch (1988) S.
126 sowie besonders Mittelstra3 (1982) S. 162: »Im Unterschied zu den Fachwissen-
schaften hat die Philosophie keinen ihr eigentiimlichen Gegenstand, tiber dessen De-
finition ihre Bestimmung laufen konnte (wie z.B. die Bestimmung der Rechtswissen-
schaft {iber eine Definition des Rechts oder die Bestimmung der Okonomie {iber eine
Definition des Giitertauschs bzw. des Wirtschaftens). Ferner hat die Philosophie, wie-
derum im Unterschied zu den Fachwissenschaften, kein Lehrbuchwissen im strengen

Sinn ausgebildet, das allgemein als philosophisches Wissen gelten konnte.«

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

26 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

warum es keine festgelegte Gestaltungsweise der Philosophie geben kann: Sie
wiirde den Bereich des Gestalteten festlegen. Doch in dem Mangel an Festle-
gung zeigt sich ein weiterer, drastischer Mangel der Nicht-Diskursivitat: Wer
sich — wie im Hohlengleichnis beschrieben — von den Fesseln der Sinnlichkeit
befreit und die Sonne gesehen hat, kann sich den Hohlenbewohnern nicht mehr
addquat mitteilen, und wenn er gar versucht, ihnen zum gleichen Erkenntnis-
Erlebnis zu verhelfen, wird er moglicherweise als Verbrecher behandelt — weil er
von einem Verbrecher nicht unterschieden werden kann:** Natiirlich spielt
Platon damit auf das Schicksal des Sokrates an. Dem philosophischen Wissen
scheint es mit fehlendem festgelegtem Gegenstandsbereich sowie fehlender fest-
gelegter Gestaltungsweise auch an festgelegten, allgemein giiltigen Kriterien zu
fehlen.

3. DISKURSIVITAT DER DIALEKTISCHEN ORDNUNG

Moglicherweise als Korrektiv dieses Mangels versteht Platon das noetische Wis-
sen der Philosophie als ein ganz besonderes nicht-diskursives Wissen; und zwar
als eines, das nur auf bestimmte, eng mit Diskursivitdt verbundene Weise erlangt
werden kann. Ob Anamnesis, Eros oder Dialektik: Platons Beschreibungen von
Erkenntnisvermittlung weichen ab von religiosen, édsthetischen, therapeutischen
oder padagogischen Methoden oder Praktiken wie Askese, Gebet, Didt, Medita-
tion. Platon setzt primédr auch nicht auf die Herstellung oder Rezeption von
Kunstwerken (die bestimmte korperliche und geistige Reinigungs- und Erleuch-
tungsprozesse begilinstigen mogen) oder auf Nachahmung oder Lebenserfahrung
(die praktisches, nicht-propositionales Wissen initiieren mogen), sondern auf
eine originire, sprachliche Erkenntnisvermittlung.* Es handelt sich erstens um
eine Fahigkeit, die in einer umfassenden Ubersicht und Sachkenntnis griindet,
sowie zweitens um eine damit einhergehende oder daraus resultierende, sinnfil-
lige oder begriindende Ordnung der Rede, die Platon im Kontext der Schriftkri-
tik und der anderen oben analysierten Passagen beide als dialektisch bezeichnet:
mit einem Begriff, den er erst erfindet bezichungsweise neu benennt und nicht
besonders genau definiert,” und der auch aus diesem Grund notorisch schwer zu
bestimmen ist.

48 Vgl. Rep. 517aund d,e.
49 Vgl. Cota Margal/Kisteumacher (2010) S. 109.
50 Vgl. Staudacher (2007) S. 81.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 27

Bereits im Liniengleichnis hatte sich das Wissen des nous als von der sinnli-
chen und sprachlichen Erkenntnis getrennt, aber nicht vollig entkoppelt gezeigt.
Zwischen beiden Erkenntnisbereichen steht die dianoia, wo zwar abstrakte,
iiberzeitliche Erkenntnis moglich wire, Erkenntnis meist aber doch sinnlich
vermittelt bleibt. Die prekire Vermittlung iibernimmt die Dialektik.” Wie sie im
Liniengleichnis und in der wenig spiter folgenden, sie behandelnden Passage **
beschrieben wird, erscheint sie als Kunst, das Erkennen durch seine sinnlichen —
vor allem sprachlichen, aber auch bildlichen — Bedingungen zu navigieren und
dabei unbefleckt und unirritiert zu halten.”® Als solche wird sie emphatisch her-
vorgehoben: Sie ist »wie der Sims iiber allen anderen Kenntnissen«.”* Wie sie
konkret aussieht, wird hier trotz allen Lobs nicht deutlicher.”” Aufschlussreich
scheint immerhin der Hinweis, dass die Dialektik durch eine »Ubersicht der ge-
genseitigen Verwandtschaft der Wissenschaften und der Natur des Seienden«™
gelehrt wird, die ausgezeichneten Schiilern des Musterstaates im Alter von
zwanzig Jahren vorsichtig anvertraut werden darf. »Wer in diese Ubersicht ein-
geht, ist dialektisch; wer nicht, ist es nicht.«’’

Damit sind die Schiiler allerdings noch nicht bei der hochsten Erkenntnis an-
gekommen, denn die Dialektik hat das »Ubel«,*® dass sie im Dienst aller Positio-
nen eingesetzt und missbraucht werden kann. Erst eine gewisse Reife ab einem
Alter von dreiflig Jahren soll dafiir sorgen, dass die Dialektik nicht nur »scherz-
haft«, sondern im Dienst der Wahrheit eingesetzt wird.”® In der Kontrastierung
der reifen, »sittsame[n] und ernste[n] Naturen«” — die zum richtigen Gebrauch
der Dialektik geeignet sind — mit jenen »Knéblein«, die »wenn sie zuerst solche
Reden kosten, damit umgehen als wenn es ein Scherz wire, indem sie sie immer
zum Widerspruch lenken, und den nachahmend der sie widerlegt wieder andere
widerlegen, und ihre Freude daran haben wie Hiindlein alle die ihnen nahe

51 Vgl. Rep. 511b,c.

52 Vgl. ebd. 532d.

53 Vgl. auch ebd. 537d.

54 Ebd. 534e.

55 Vgl. Mittelstral (2005) S. 244.
56 Rep. 537c.

57 Ebd.

58 Ebd. 537e.

59 Vgl. ebd. 539c.

60 Ebd. 539d.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

28 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

kommen bei der Rede zu zerren und zu rupfen«,(’1 klingt das Feindbild der
Sophisten an.

Als weniger #hnliches, doch gleichwohl gefdhrliches weiteres Feindbild
werden im Staat die Dichter gezeichnet, deren Kritik sich durch das gesamte
Werk Platons zieht: Dichter verwenden die Dialektik nicht etwa falsch, sondern
leider gar nicht. Sie verwenden die Sprache nicht diskursiv-begriindend und ver-
bleiben somit vollstdndig in der sinnlichen Welt, sie sind sogar — wie die Maler —
bloBe Abbildner von Abbildern, sprechen damit nicht den verniinftigen, erkennt-
nisinteressierten Gemiitsteil des Menschen an und verstellen den Zugang zur Er-
kenntnis.

»Fiir dieses unwillige nun [die unverniinftigen Leidenschaften; H.D.] gibt es gar viele und
mancherlei Nachbildung; die verniinftige und ruhige Gemiitsfassung aber, welche ziem-
lich immer sich selbst gleich bleibt, diese ist weder leicht nachzubilden noch auch die
Nachbildung leicht zu verstehen, zumal fiir eine grole Versammlung und die verschieden-

. L . 62
artigsten Menschen, wie sie sich vor den Schaubiihnen zusammenfinden.«

Auch in der epistemischen Stufenleiter des 7. Briefes ist das Wissen des nous
nicht vollig von seinen sinnlich-sprachlichen Bedingungen abgekoppelt. Hier
tibernimmt — ohne den Begriff Dialektik zu nennen — eine Methode des sprachli-
chen Vergleichs die prekidre Vermittlung, die Oliver Primavesi sogar als eine Art
multimediale Methode fasst.” Das dialektische »Reiben« der verschiedenen
Medien — »namlich zwei sprachliche, ein bildliches und ein mentales Medium«®**
— aneinander geniigt freilich nicht. Voraussetzung ist zudem noch der kritische
Austausch mit anderen Denkern, »die es, wie [Platon] selbst, nicht aufs Recht-
haben und auf Polemik abgesehen haben, sondern die sein vorbehaltloses Sach-
interesse teilen«.”

»Indem nun das Einzelne, Namen, Begriffe, Anschauungen und Wahrnehmungen unterei-
nander verglichen und in guter Absicht durch aller Missgunst entbehrende Fragen und
Antworten gepriift wird, so flammt iiber jedes Einsicht auf und Denken, wenn man sich

anstrengt, wie es nur menschlichen Kriften moglich ist.«*

61 Ebd. 539b.

62 Rep. 604d,e.

63 Vgl. Primavesi (2007) S. 243.
64 Ebd. S. 241.

65 Ebd. S. 244.

66 Epist. 344b.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 29

Ahnlich wie im Staat geht der prekire Ubergang zum hochsten Wissen aus ei-
nem schwer zu fassenden vergleichenden Bezugnehmen, einer Art wissenschaft-
lichem Uberblick hervor. Pragmatische Voraussetzung ist Leidenschaftslosigkeit
und Interessefreiheit — sowie eine Art moralische Préidisposition. Keine Kunst
vermag es, zur Erkenntnis zu flihren, wo diese Préadisposition fehlt: »Ist jemand
aber schlecht befdhigt, wie es von Natur die Geistesanlage der meisten fiir das
Erlernen und die erwdhnte Gesinnung ist, dann sind es verlorene Worte, und
dann vermochte solchen Menschen selbst kein Lynkeus die Augen zu 6ffnen.«*’

Eine noch weitergehende Bestimmung der philosophischen Ordnung der
Sprache findet sich im Phaidros wieder unter dem Begriff Dialektik. Als Nega-
tivbeispiel gilt hier die Rede des Sophisten Lysias, der »als wiisste er eigentlich
nichts, ganz vornehm gesagt zu haben [scheint], was ihm eben einfiel«”® und
»nicht einmal vom Anfang, sondern vom Ende an riickwirts die Rede durch-
schwimmen will«.” Diese Unordnung, die nichts als Verwirrung, hdchstens
Uberredung bewirken kann, wird mit Sokrates’ eigenen Reden kontrastiert, die
organisch aufgebaut sind’® und nicht zuletzt zwei Eigenschaften aufweisen: die
sinnfillige Analyse’' und Synthese’. »Ob ich jedoch diejenigen, welche dieses
im Stande sind zu tun, recht oder unrecht bename, mag Gott wissen, ich nenne
sie aber bis jetzt Dialektiker.«”

Wie die Dialektik im Staat und wie die multimediale Methode des Verglei-
chens im 7. Brief erscheint die Dialektik auch im Phaidros einer Gefahr ausge-
setzt. Sie zeigt sie sich daran, dass in diesem Dialog beide dialektischen Reden
des Sokrates »einander entgegen«’® sind, also gegensitzliche Thesen vertreten.
Zum richtigen Gebrauch der Dialektik gehort aber auch eine Wohlmeinendheit
mit dem Rezipienten, die Platon als »Ernst« beschreibt. Um zu gewdéhrleisten,
dass sie tatsdchlich zum Zuge kommt, ist die Kontrolle der Rezeptionssituation
vonndten. Dieser Zusammenhang wird mit der Schriftkritik ausgedriickt: Nur,
wer die Schrift meidet, kann die Kontrolle {iber das Gespriach behalten und die
Wirkungen der dialektischen Ordnung den Reaktionen des Gesprachspartners

67 Ebd. 343¢-344f.

68 Phaedr. 264b.

69 Ebd. 264a.

70 Vgl. ebd. 264c.

71 Vgl. ebd. 265d.

72 Vgl. ebd. 265¢, 266a.
73 Ebd. 266b.

74 Ebd. 265a.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

30 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

anpassen. Die Schrift hingegen hat keine Kontrolle tiber die Kontexte ihrer
Rezeption und ist allen Missverstindnissen ausgesetzt.”

»Weit herrlicher aber denke ich ist der Ernst mit diesen Dingen, wenn Jemand nach den
Vorschriften der dialektischen Kunst, eine gehorige Seele dazu wihlend, mit Einsicht
Reden sdet und pflanzt, welche sich selbst und dem, der sie gepflanzt, zu helfen im Stan-
de, und nicht unfruchtbar sind, sondern einen Samen tragen, vermittelst dessen einige in
diesen, andere in anderen Seelen gedeihend, eben dieses unsterblich zu erhalten vermo-
gen, und den, der sie besitzt, so gliickselig machen, als einem Menschen nur méglich

- 76
18t.«

Der Vergleich der drei Belegstellen in Staat, 7. Brief und Phaidros bestitigt,
dass das nur intelligible Wissen des nous durchaus auf Sinnlichkeit angewiesen
ist; dass Nicht-Diskursivitit bei Platon auf Diskursivitit angewiesen ist. Die Ge-
gensitze stehen sich jedoch nicht unvermittelt gegeniiber. In der Dialektik zeigt
sich diese prekdre Fahigkeit, nicht-diskursives Wissen anhand der Diskursivitét
einer dialektischen Ordnung zu vermitteln.

Manche Interpreten beschrinken die Dialektik auf die Funktion der Vermitt-
lung, also auf ihre Nicht-Diskursivitdt. Sie deuten Dialektik ausschlieBlich als
eine Fahigkeit. Fur Christiane Schildknecht beispielsweise ist sie ein »nicht-
propositionales Wissen« und so etwas wie die Kunst des Sokrates.”” Andere Inter-
preten sehen mit der dialektischen Vermittlungsfihigkeit nicht nur eine bestimm-
te, sondern jede zweckmiBige sprachliche Ordnung verbunden. Gernot Bohme
etwa, fiir den sie so etwas wie die Kunst Platons selbst ist, sieht sie in allen Dia-
logen Platons am Werk: »Man konnte sagen, dass Platon in seinem ganzen Werk
dem Leser vorfiihrt, was Dialektik ist.«”®

Im Gegensatz dazu verweisen die drei untersuchten Belegstellen in Staat, 7.
Brief und Phaidros darauf, dass es eine bestimmte dialektische Ordnung gibt,
eine sprachliche Ordnung der Philosophen, die von den Dichtern gar nicht und
von den Sophisten nur unzulidnglich oder missbrauchlich benutzt wird. Als
Merkmale dieser Ordnung finden sich bei Platon sehr vage, was man der diskur-
siven Arbeit am Begriff zurechnet: Begriindung, Analyse, Synthese — und damit

so etwas wie logische Kohirenz. Interpreten wie Stenzel” und Kutschera®™

75 Vgl. ebd. 275d.

76 Ebd. 276e-277a.

77 Vgl. Schildknecht (1990) S. 34ff.
78 Bohme (2000) S. 100.

79 Vgl. Stenzel (1961), bes. S. 54-94.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 31

haben im platonischen Spéatwerk die Weiterentwicklung der dialektischen Ord-
nung zur Dihairese gesehen und sie als prototypische Logik verstanden.
Dihairesis ist die Kartierung eines Begriffsfeldes anhand der systematischen Hie-
rarchie der zugehdrigen Einzelbegriffe, also eine Begriffsklassifikation.*'

Im Vergleich der drei Belegstellen in Staat, 7. Brief und Phaidros zeigt sich
zudem, dass Platon die Dialektik in einen idealtypischen Kontext einbindet.
Immer sind pragmatische Voraussetzungen fiir das Gelingen der dialektischen
Vermittlung angegeben, und die Gefahr des Scheiterns wird explizit beschworen.
Der Dialektiker gewinnt Sachkenntnis im Zustand der Interesselosigkeit. Bei der
Vermittlung muss er zusitzlich Reife und Wohlmeinendheit mitbringen, die
Schrift darf nicht benutzt werden, zusitzlich muss der Rezipient eine geeignete
Préadisposition aufweisen. Jede dieser Voraussetzungen gefihrdet den Vermitt-
lungsprozess. Fehlt Interesselosigkeit, Reife, Wohlmeinendheit, geeignete Pra-
disposition oder wird die Schrift benutzt, droht die Dialektik zu scheitern.

4. ESOTERIK ALS LOSUNGSVERSUCH
DES VERMITTLUNGSPROBLEMS DER PHILOSOPHIE

Die Schriftkritik, wie sie sich bisher darstellt, widre Ausdruck eines Vermitt-
lungsproblems der Philosophie, ein drastisch formulierter Hinweis darauf, dass
der Vermittlungsprozess vom Scheitern bedroht ist — keine Verdammung von
Schriftlichkeit »an sich«. Wenn Platon die Schrift ablehnt, spricht daraus die
nicht unrealistische Einschétzung, dass die Rezeptionssituation fiir das hochste
Wissen selten ideal ist. Dieselbe Sorge klingt auch in seiner oft geduBerten Ein-
schitzung an, statt geeigneter Rezipienten handele es sich — wie in den bisheri-
gen Zitaten hervorgehoben — um »die verschiedenartigsten Menschen«, deren
»Geistesanlage« sie »schlecht befdhigt fiir das Erlernen und die erwihnte Gesin-
nung«. Platon weif}, dass unter den Umsténden, die normalerweise gegeben sind,
Erkenntnis nur selten gelingen kann.

Die ungeeignete Prédisposition der meisten Menschen wie auch die Schrift
scheinen schwere Méngel der Rezeptionssituation oder sogar Ausschlusskriterien
der gelungenen Vermittlung von Philosophie zu sein. Um deren Gelingen vom
Misslingen zu unterscheiden, nutzt Platon hiufig den Gegensatz von Ernst und

80 Vgl. Kutschera (2002), bes. Band 3, S. 194-202.

81 Zu den Beispielen der vom platonischen Sokrates selbst vorgenommenen Dihairesen,
vgl. Polit. 285, Soph. 253, Phlb. 16-17 sowie die sieben verschiedenen Definitionen
des Sophisten in Soph. 221b-231e, 235b-236¢ und 264c-268d.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

32 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Scherz oder Spiel, so in den schon oben aufgefiithrten Belegstellen. Dabei zeigt
sich allerdings besonders deutlich, dass die Unterscheidung zwischen idealer und
ungeeigneter Rezeptionssituation weniger auf Kriterien als vielmehr auf der Au-
toritét Platons beruht. Es ist der Autor, der allein imstande scheint zu unterschei-
den, wann die Voraussetzungen von Erkenntnis erfiillt sind und wann sie erreicht
worden ist. Dergestalt auf den Autor — oder, in Ermangelung seiner Anwesen-
heit, auf die angenommene Autorintention — angewiesen, ist der Wissensbegriff
in ein esoterisches Rezeptionsmodell eingebettet.

Im Staat benutzen die unreifen Philosophie-Anwirter die Dialektik wie ein
Spiel, »als wenn es ein Scherz wire«:*> »Wer aber schon lter ist [...] wird an
solcher Torheit keinen Teil nehmen wollen, sondern lieber den, der untersuchen
und die Wahrheit ans Licht bringen will, nachahmen, als den der Scherz treibt
und zum Scherz widerspricht.«® Offen bleibt, wie sich »sittsame und ernste
Naturen«™ von jenen unverantwortlichen, verspielten Sophisten unterscheiden.
Platon scheint im Kontext neben einem gewissen Lebensalter vor allem die Be-
wihrung im Gemeinschaftswesen als Kriterium aufstellen zu wollen. Das Beispiel
des Sokrates zeigt jedoch eindringlich, wie wenig tauglich dieses auf empirische
Daten und deren Bewertung angewiesene Kriterium ist. Selbst mit einer Fiille
weiterer Kriterien, mit denen Platon seinen Lehrer von sophistischen Demago-
gen abgrenzt — er war nicht auf seinen Vorteil aus, wihlte seine Schiiler aus und
stellte nicht bestimmte Lehren in den Vordergrund — lésst sich nicht eindeutig
eine Bewidhrung im Gemeinschaftswesen belegen: Noch Jahrhunderte nach Pla-
tons Werk, das eine grandiose und wirkungsméchtige Verteidigung des Sokrates
darstellt, wiederholt Nietzsche in Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der
Musik und in Gotzenddmmerung die Anklage auf Verfihrung der Jugend — und
nicht nur der Jugend, sondern der ganzen zukiinftigen Kultur.

Im 7. Brief setzt Platon im gleichen Satz den »Mann, dem es Ernst ist« dem
»Schriftsteller« entgegen.”” Bei diesem Brief handelt es sich um einen Bericht
von Platons Sizilienreisen und eine Abrechnung mit dem Tyrannen Dionysios II.
Auf insgesamt drei aufwindigen Fahrten hatte Platon die Herausforderung ange-
nommen, die Vorziige der Philosophie fiir das Gemeinschaftswesen unter Be-
weis zu stellen und auf den jungen, rund dreifigjdhrigen Regenten erzieherisch
und méBigend einzuwirken. Dionysios zeigte sich zwar als wissbegieriger, aber
dennoch als unwiirdiger Schiiler. SchlieBlich stellte er sogar aus Platons Lehren

82 Rep. 539b.
83 Ebd. 539c.
84 Ebd. 539d.
85 Vgl. Epist. 344c.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 33

ein Buch zusammen, das er unter eigenem Namen verdffentlichte. Vor diesem
Hintergrund stellt Platon in Abrede, dass es moglich ist, das hochste Wissen der
Philosophie schriftlich zu verbreiten noch auch, dass es Griinde gibt, es gleich-
sam zum privaten Gebrauch — zu Erinnerungszwecken — festzuhalten.® Doch es
sei immerhin moglich, dass Dionysos — wie auch immer — die letzte Stufe zur
Weisheit erklommen habe und nun seine (oder auch Platons, dem das eigentlich
egal ist) Einsicht in bester Absicht als »der Ausbildung eines freien Geistes An-
gemessenes«®’ verdffentlicht habe, erwigt Platon und verwirft diesen Gedanken
gleich wieder. Als Nachweis, dass Dionysios keineswegs das hochste Wissen der
Philosophie fiir sich beanspruchen kénne, wird dessen mangelnde Bewéhrung im
Gemeinschaftswesen angefiihrt, insbesondere gegeniiber Platons Freund Dion,
den er schrittweise enteignet.”® Angesichts der Tatsache, dass Dion allerdings
nicht nur zu Dionysios Amtsantritt selbst einen Verrat begangen hat, sondern
schlieBlich auch dessen Sturz bewirkt — eine Handlung, die Platon iibrigens
missbilligen wird — erscheint das Kriterium der Bewdhrung in der Gemeinschaft
besonders unsicher. Wenn Platons Schilderungen trotzdem in gewisser Weise
plausibel erscheinen, dann weniger aufgrund seiner Argumente als eher, weil
man ihm zubilligt, den Lernerfolg seines Schiilers bewerten zu kénnen.

Ganz besonders das Argument, dass Schreiben als Erinnerungshilfe des
hochsten Wissens ungeeignet ist — »ist doch nicht zu besorgen, dass jemand es,
hat er es einmal im Geiste aufgefasst, vergesse«” — iiberzeugt nicht. Im Phaidros
ist ndmlich genau dies, die Erinnerungsfunktion, das Argument, mit dem die
Schrift verteidigt wird. Zunéchst wird der Ernst der miindlichen Vermittlung des
hochsten Wissens mit dem Spiel der Schrift kontrastiert:

»Nicht zum Ernst also wird er sie [die Erkenntnis vom Gerechten, Schonen und Guten]
ins Wasser schreiben, mit Dinte sie durch ein Rohr aussdend, mit Worten, die doch unver-
mogend sind sich selbst durch Rede zu helfen, unvermégend aber auch die Wahrheit hin-
reichend zu lehren? [...] Sondern die Schriftgédrtchen wird er nur des Spieles wegen, wie
es scheint, besden und beschreiben. Wenn er aber schreibt, um fiir sich selbst einen Vorrat
von Erinnerungen zu sammeln auf das vergessliche Alter, wenn er es etwa erreicht, und

fiir Jeden, welcher derselben Spur nachgeht.«”

86 Vgl. Epist. 344d.
87 Ebd. 345b.

88 Vgl. ebd. 345c¢ ff.
89 Ebd. 344d.

90 Phaedr. 276¢.d.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

34 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Geeignete Rezeptionsumstéinde vorausgesetzt, scheint also selbst die Schrift der
Vermittlung von Philosophie gute Dienste leisten zu konnen — allerdings nur,
wenn man mit ihr »ein gar herrliches [...] neben den geringeren Spielen«
spielt.”’ Wie sich nun aber das herrliche — man kénnte auch sagen: ernste — Spiel
vom geringeren — oder unernsten — Spiel unterscheidet, bleibt offen.

Wenn sich nun auch an dieser Stelle das esoterische Rezeptionsmodell als
anfillig zeigt, ist nicht iiberraschend, dass spitere Platon-Interpretationen genau
um diesen Punkt stritten: Inwiefern sind Schriften, insbesondere Platons Schrif-
ten, ein ernstes Spiel (so wiére Schleiermachers Position, vgl. A.11), inwiefern
eine bloBe Spielerei? Falls Platons Schriften nicht geniigend Ernst aufweisen
oder auch nur angesichts ihres unklaren Status, liegt es nahe, ihnen Ernst zu
supplementieren: was Platon gemeint habe, hinter oder auler seinen Schriften zu
suchen (so die Tiibinger Schule, vgl. A.11 und 12). Genau so, ndamlich als esote-
rischer Autor, dem es mit etwas Ernst war, das es nun zu decodieren gilt, ist
Platon die langste Zeit wahrgenommen worden.

5. DIE ENTWICKLUNG DES BEGRIFFSDENKENS

Die bisherige Darstellung zeigt ein so schmerzlich liickenhaftes wie schema-
tisiertes Platon-Bild, das dennoch in zweierlei Bezichung niitzlich ist. Erstens
lieB sich erahnen, wie viel Wille zur Eindeutigkeit nétig ist, um Platon auf eine
einzige begrifflich scharfe Opposition zu bringen. Zweitens mutet das so erstellte
Bild gerade in seiner tiberscharfen Konturierung wohlbekannt an: Es zeigt Platon
als Schopfer der Trennung zwischen iibersinnlicher und sinnlicher Welt und
damit als Begrinder der Metaphysik im weitesten (Heideggerischen und
Derridaschen) Sinne und der Philosophie als Grundlage der Wissenschaft. In der
Jahrhunderte dominierenden und auch heute noch hiufig verwendeten platonis-
tischen Ausformung dieses Bildes gilt Platon als Schopfer der Metaphysik im
engeren Sinne: als Vertreter der Dominanz des Ubersinnlichen, der die Kluft
zum Sinnlichen esoterisch iiberbriickt. Gepriagt wurde dieses Bild vom Neu-
platonismus,” kolportiert nicht zuletzt von dessen Kritikern.

91 Vgl. ebd. 276e.

92 Auf den Neuplatonismus und seinen Einfluss im Mittelalter, besonders auf die
Mystik, muss in einer Arbeit iiber den Gestaltungsaspekt der Philosophie zumindest
andeutungsweise eingegangen werden, auch wenn eine ausfiihrliche Analyse hier un-
terbleibt. Schon mit seinem Verstdndnis von Philosophie als auslegender Praxis (vgl.
Erler (2006) S. 213f) und mit der Hochachtung gegeniiber dem (nicht-diskursiven)

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PLATON UND DIE ESOTERISCHE VERMITTLUNG VON PHILOSOPHIE | 35

Im Folgenden mochte ich dieses Bild in eine Entwicklungslinie der Philo-
sophie einfiigen, die auch innerhalb von Platons Werk sichtbar wird. Die oben ana-
lysierten Textpassagen aus Staat, Phaidros und 7. Brief wiirden ndmlich muster-
giiltig in jenes entwicklungsgeschichtliche Modell des Gesamtwerks Platons

Bild (vgl. Boehm (1994a) S. 14), scheint der Neuplatonismus der Annahme einer
Dominanz jenes Denkens, das sich als »Begriffsdenken« abzuzeichnen beginnt, zu
widersprechen. Dagegen wire zu argumentieren, wie es die vorliegende Arbeit beson-
ders deutlich in Teil A tut, dass Nicht-Diskursivitit so lange der Diskursivitit anheim-
fallt, wie sie in diskursiven Medien und einer Kultur der Diskursivitit praktiziert wird.
— Insbesondere die Negative Theologie ist eine prominente Strategie der Nicht-
Diskursivitit, deren metaphysikkritische Anwendung héufig auch in zeitgendssischen
philosophischen oder kulturwissenschaftlichen Texten diagnostiziert wird (vgl. Martin
(1989) S. 373 in Bezug auf Wittgenstein). Dabei herrscht weitgehend Einigkeit darii-
ber, dass sie wenig erfolgreich ist (vgl. Ong (2002) S. 12ff) oder sogar selbst meta-
physisch (vgl. Erler (2006) S. 209). Rorty etwa erkléart Heideggers Ausbruchsversuch
aus der Metaphysik mithilfe seiner Variante »negativer Theologie« fiir gescheitert.
Derrida habe aus diesen Fehlern gelernt und sich einen eigenen, erfolgreicheren Stil
geschaffen. (Vgl. Rorty (2008) S. 117 und 113.) — Derrida selbst erklédrt den »Mysti-
zismus« (die in der Tradition der Negativen Theologie steht) zu einem Einschnitt (vgl.
Gr S. 143), der noch keinen Abschluss der metaphysischen Epoche markiert (vgl. Gr
S. 15). Mystizismus und Metaphysik seien »Komplizen« (Gr S. 143). In seinem Vor-
trag »Wie nicht sprechen« verteidigt er sich gegen den Vorwurf, die Dekonstruktion
sei nichts als eine Neuauflage der Negativen Theologie. — Diese Abgrenzung bleibt
strittig (vgl. Westerkamp (2006) sowie Welsch (1990) S. 26), und auch die vorliegen-
de Arbeit wird die Frage nicht klar beantworten, ob die Gestaltungslésung der Negati-
ven Theologie besser ist als die der Dekonstruktion. Ein bislang nicht untersuchter
Hinweis auf einen wichtigen Unterschied konnte jedoch darin bestehen, dass sich die
Negative Theologie auf die These von der Undarstellbarkeit des Géttlichen im
Parmenides berief (vgl. Westerkamp (2006) S. 24), wihrend nach der Epochen-
schwelle des 20. Jahrhunderts die Schriftkritik im Vordergrund steht. — Neben Gestal-
tungslosungen der Negativen Theologie und der Mystik bleiben auch die neu-
platonisch beeinflussten Diagramme im 11. Jahrhundert (vgl. Meier (2003)) in der
vorliegenden Arbeit aus der Untersuchung ausgeklammert. Gerade sie scheinen je-
doch nicht in das in Teil C entwickelte Schema der padagogischen Diagramme in der
Bliitezeit des Begriffsdenkens zu passen und zudem sogar ein Vorgriff auf das spiter
gezeichnete »hybrid optimierte Diagramm« zu sein. Die Gemeinsamkeiten bleiben
wie die Unterschiede — sie liegen wohl in verschiedenen Herausarbeitungen von

Ephemeritit und Korporalitdt — einer anderen Untersuchung vorbehalten.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

36 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

passen, wie es als Briicke zwischen protometaphysischem Sokratismus und me-
taphysischem Platonismus oftmals entworfen worden ist.”> GemiB dieser Veror-
tung wire das hochste Wissen als intuitives »Sehen« der Ideen einzuordnen zwi-
schen das sokratische fragende Nichtwissen in den frithen Dialogen, das sich
jedem antwortenden, expliziten, propositionalen Wissen als iiberlegen erweist,
und dem stillschweigenden Wissen der héchsten Idee beziehungsweise von den
Prinzipien oder dem Demiurgen, wie Platon es in seinen spéteren Dialogen an-
deutet (und teilweise nur miindlich im Kreis seiner Schiiler diskutiert haben
soll)**. Im gleichen Sinn wire die Dialektik zu kontextualisieren. Sie ordnet sich
in den frithen Dialogen mit anderen rhetorischen Techniken (darunter die sophis-
tische Eristik, die Sokrates meisterhaft beherrscht) in die Erkenntnismethode des
Elenchos oder der Maieutik ein und wird in den spdteren Dialogen als Dihairesis
konkretisiert.

Mit dieser Entwicklung scheint sich Platon immer mehr auf die Seite der
Diskursivitidt geschlagen und insofern in Aristoteles einen wiirdigen Nachfolger
gefunden zu haben. Seine eigene, spite Kritik an den Ideen und die Entwicklung
der Dihairesis im Spatwerk wirken jedenfalls schon wie eine Vorarbeit fiir Aris-
toteles. Der verortete das Zentrum von Platons Schriften in dessen »Ideenleh-
re«” und zeichnete damit eine platonistische Metaphysik, die er in seiner eige-
nen Metaphysik kritisieren, verbessern und weiterentwickeln konnte. Platon
kann somit als Ahnherr des Begriffsdenkens gelten, als dessen Begriinder im
folgenden Kapitel Aristoteles vorgestellt werden soll, der in seinen Schriften inner-
halb der Philosophie, wie er sie von seinem Lehrer kannte, eine entscheidende
Gewichtsverlagerung vollzog. Sie wird als Theoretisierung (des héchsten Wis-
sens), Logifizierung (der Erkenntnismethode) sowie Formvergessenheit (bei der
Vermittlung) und allgemein als Diskursivierung des Denkens (Begriffsdenken)
vorgestellt. Aristoteles etabliert damit ein dominantes Wissenskonzept, in dem
die Spannung zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitdt dauerhaft neutrali-
siert scheint. Mit der folgenden Herausarbeitung des Begriffsdenkens wird nicht
eine hermeneutisch gerechte und noch weniger eine umfassende Aristoteles-
Interpretation angestrebt, sondern es wird ein Muster nachgezeichnet, das als
Signum einer ganzen Philosophietradition giiltig sein kann.

93 Vgl. z.B. Martens (2006) S. 59f, Sder (2009) S. 27f und Wieland (1982) S. 85.

94 Thiel (2006) S. 143-148.

95 Vgl. Wieland (1982) S. 85: »Seit der aristotelischen Platonkritik gilt in der gesamten
Tradition das, was man heute mit dem Namen der Ideenlehre bezeichnet, als systema-

tischer Angelpunkt von Platons Denken.«

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Il. Aristoteles und die formvergessene
Gestaltung von Philosophie

6. THEORETISIERUNG UND PROPOSITIONALISIERUNG
DES WISSENS

Im Anschluss und im Gegensatz zu Platon nimmt Aristoteles sowohl eine Aus-
differenzierung der Philosophie in Teilbereiche und Einzeldisziplinen' als auch
eine Fixierung der philosophischen Terminologie vor.” Dabei kommt es zu be-
deutenden Begriffsverschiebungen. Sie betreffen auch den Begriff des nous als
hochsten Wissens. Die zu Beginn der Metaphysik vorgenommene »Stufenfolge
epistemischer Fahigkeiten« beginnt bei der Wahrnehmung (aisthesis), fiihrt {iber
die Erinnerung (mneme) und die Erfahrung (empeiria) zu Politik, Ethik und
Mathematik, um beim »Wissen um die ersten Griinde und Prinzipien« zu enden.’
Dieses als hochstes ausgezeichnete Wissen, die Prinzipien, zu erfassen vermag
allein — wie in der Nikomachischen Ethik dargestellt ist — die »intuitive Vernunft
(nous)«.* Sie arbeitet nicht-diskursiv, weil sie keines Beweises und keiner Be-
griindung bedarf und diese auch nicht zu geben vermag.’ Die Hochachtung vor
dem Ubersinnlichen erhilt sich also bei Aristoteles durchaus.’ Anders als bei
Platon stellt das intuitive Wissen allerdings keinen uniiberschaubaren Bereich

Vgl. Hoffe (1996) S. 182.
2 Vgl. Schnidelbach (2002) S. 154: »Die Terminologisierung der Wissensbegriffe im
Griechischen [ist] ein langer Prozess gewesen, fiir den Aristoteles einen vorldufigen
und bis in die Neuzeit verbindlichen Abschluss markierte.«
Vgl. Hoffe (1996) S. 42ff.
NE 1141 a8.
Vgl. ebd. 11400 31ff.
Vgl. Hoffe (1996) S. 146 und 184.

AN Wk~ W

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

38 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

dar, in dem etwa Platz fur ein ganzes Universum verschiedenster Ideen wire,
sondern es bildet tatséchlich nur die Spitze der Vernunft. Bei der Beschreibung
der dianoetischen oder Verstandestugenden, in der dem nous ein Kapitel mit ge-
rade einmal 19 Zeilen gewidmet ist, zeigt er sich als nur eine von fiinf »verniinf-
tigen Bestandteilen der Seele«.” Der nous erfihrt bei Aristoteles also eine drasti-
sche Umfangsbeschrinkung.® Jene »Prinzipien, von denen alles diskursive
Begriinden und Beweisen der Wissenschaft abhingt«,” von denen allein das
hochste Wissen weil}, beschranken sich nunmehr auf die »wenigen Axiome, die
wie der Satz vom Widerspruch von allem Wissen, sogar von jedem Handeln
vorausgesetzt werden«.'”

Dieser Beschriankung fillt die Dringlichkeit zum Opfer, die das hochste
Wissen fiir Platon besitzt. Bei Platon steht die Frage nach dem guten Leben,
»ausgesprochen oder unausgesprochen auch dann im Hintergrund, wenn es um
Fragen der Logik, der Metaphysik oder der Kosmologie geht«.'' Bei Aristoteles
hingegen wird der praktische Impetus von Erkenntnis sozusagen ruhiggestellt,
eingeklammert oder abgespalten. Dem Prozess der Erkenntnis (noesis) wird das
Feuer genommen,'” der nous ist nun eher wie das Schmiersl einer diskursiv ver-
fahrenden, bejahenden und verneinenden Erkenntnismaschine: Erstens besitzt
der Satz vom zu vermeidenden Widerspruch nicht die Kraft zu einer wie auch
immer gearteten Umkehr der Seele; sondern jeder wendet ihn schon immer —
meistens — an, und es besteht keine Gefahr, seine Giiltigkeit aus den Augen zu
verlieren. Zweitens handelt es sich beim Satz vom zu vermeidenden Wider-
spruch um ein Prinzip, das nur fiir Diskurse von Belang ist, also fiir die Ordnung
von Aussagen, die — so bestimmt es Aristoteles — bivalent belegt sein miissen.

Mit der Verschiebung des Begriffs des nous geht bei Aristoteles auch die
Verschiebung des Begriffs der theoria einher — der Schau. Bei Platon war dieser
allgemeine Begriff zum Fachbegriff der Ideenschau geworden. Im Staat bei-
spielsweise spricht Platon einmal von theoria als »Ubersicht [theoria] der ganzen

NE 1139 bl5.
Ganz dhnlich beschreibt es Welsch, der freilich nicht den nous-, sondern den sophia-
Begriff untersucht und der schlieBlich neben der theoretischen Ausrichtung der Philo-
sophie ihre — gerade dadurch mitbewirkte — praktische Ausrichtung betont, wie sie in
Stoa und Epikureismus ausgebildet wurde. Vgl. Welsch (1988) S. 117.

9  Schnidelbach (2002) S. 160.

10 Hoffe (1996) S. 84; vgl. auch Met. 1005b 18 ff.

11 Erler (2006) S. 44f.

12 Vgl. ebd. S. 210f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 39

Zeit und alles Seins«,” einmal von »gottlichen Anschauungen [theorion]«."
Theoria meinte die »sehende« Erkenntnis eines umfassenden Wissens, das nicht
zuletzt auch die Praxis leitete.

Aristoteles prigt jene Bedeutung, wie sie in etwa heute noch gebrauchlich
ist. Er stellt die Theorie als »betrachtendes Leben« (bios theoretikos) — als »vita
contemplativa« bekannt geworden — der Praxis als »handelndem Leben« (bios
politikos beziehungsweise »vita activa«) entgegen. Ubrigens trennt er Theorie
und Praxis auch mit den Themengebieten seiner Schriften: Metaphysik (sowie
Schriften zu Mathematik und Naturforschung) sind eher der Theorie gewidmet,
Ethik (sowie Politik und Rhetorik) cher der Praxis."”> Bei der durch diese Tren-
nung moglich gewordenen Hierarchie erlangt die Theorie ihre Vormachtstellung.
»Die theoretischen Kiinste [stehen] vor den praktischen<<,'6 »die betrachtenden
[theoretischen] Wissenschaften sind die hochste Gattung unter allen Wissen-
schaften,'” dekretiert die Metaphysik, in der es — als »erster Wissenschaft« und
»prima philosophia« — um jenes Wissen geht, das alle Einzelwissenschaften, also
Wissenschaft iiberhaupt grundiert. Die Vormachtstellung der Theorie zeigt sich
nicht zuletzt darin, dass die theoretisch ausgerichtete Begriindungstitigkeit der
Wissenschaft nicht im Dienst eines hoheren Zwecks steht, sondern ein Selbst-
zweck ist."®

Freilich scheint die Entkoppelung von Theorie und Praxis nicht tiberall bei
Aristoteles so vollstindig, wie es die Metaphysik vermuten ldsst. Zwar bestétigt
auch seine Ethik die Vorrangstellung der Theorie vor der Praxis: Die Ausiibung
der Theorie »ist das hochste, wie auch das intuitive Denken (rous) das Hochste
in uns ist und seine Gegenstinde die hochsten unter den erkennbaren Dingen
sind.«'* Wenn die Theorie allerdings im Hinblick auf die Praxis gelobt wird, ver-
liert sie ihren Selbstzweckcharakter und wird einem praktischen Zweck unter-
stellt. Tatséchlich erkldrt Aristoteles auch das Gliick (eudaimonia) zum Selbst-
zweck: »Das Tun des Werthaften und Guten gehort zu dem, was um seiner selbst
willen wihlenswert ist.«** Wenn nun genau dieses Tun eben mit der Ausiibung
von Theorie zusammenfillt, dann fallen Praxis und Theorie als ein einziger

13 Rep. 486a.

14 Rep. 517d.

15 Vgl. Hoffe S. 32f, 42 und 153.
16 Met. 982a.

17 Ebd. 1064b.

18 Vgl. ebd. 982b.

19 NE 1177a.

20 Ebd. 1176 b8f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

40 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Selbstzweck in eins.”’ Der bei Platon noch vorhandene praktische Impetus des
hochsten Wissens ist bei der Subordination der vita activa dennoch verloren ge-
gangen.

Mit der einengenden Verschiebung des nous-Begriffs geht auch die Vorrang-
stellung der Proposition als Satzform des Wissens einher. Das Wissen des nous
besteht nimlich im fundamentalsten, selbst nicht mehr beweisbaren Axiom des
Satzes vom Widerspruch. Der Beitrag des nous zur Erkenntnis beschrankt sich
also im Wesentlichen auf die Elimination von Ambivalenz. Die Ergebnisse, zu
dem der nous im Verein mit den anderen vier dianoetischen Tugenden kommt,
werden demnach Bejahungen und Verneinungen sein, mit denen die » Wahrheit«
getroffen wird.”> Aristoteles kann als »Gewiahrsmann fiir die Propositionalitits-
these« gelten.” Seine Beschreibung dieser Satzform stimmt mit der auch heute
noch gingigen Beschreibung iiberein: »dass etwas unter einen Begriff fillt«.”*
Aristoteles ersetzt damit hochst erfolgreich die Frage: »Was ist ...7«, mit der
Sokrates das philosophische Gesprich erdffnete, durch die Antwort: »Das ist ...«.
»Im Anschluss an Aristotelische Normierungen lésst sich sagen, dass die Sprache
der Philosophie [...] apophantisch ist.«*> Die interne Verkniipfung der apophan-
tischen Sprache ist wiederum eine eigene, im Apophatischen ungebriuchliche.
Die Logik beginnt, ihre Rolle zu spielen.

7. LOGIFIZIERUNG DES WISSENS

Auch die Dialektik erfahrt mit der Ausdifferenzierung und Festlegung der Be-
griffe bei Aristoteles eine Weiterentwicklung und Verengung. Sie wird nicht
mehr als Fahigkeit zur Vermittlung des hchsten Wissens gebraucht, erhilt aber
Bedeutungszuwachs als Ordnung der typisch philosophischen Methode begriin-
denden Redens. Aristoteles entwickelt aus ihr mehrere Begriindungsordnungen.
Eine davon ist die Logik, mit der die Gewissheit des Wissens als Notwendigkeit
zum Ideal gerit.

Bei Platon war das Erreichen des hochsten Wissens besonders voraus-
setzungsreich und prekdr gewesen: Erst unter glinstigen Bedingungen konnte
sich die Kunst der Dialektik in einer dialektischen Ordnung entfalten, um damit

21 Vgl. ebd. 1177b.

22 Vgl. ebd. 1139b.

23 Schnidelbach (2002) S. 154.

24 Vgl. Bromand/Kreis (2010) S. 11.
25 Mittelstraf} (1982) S. 171f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 41

hochstes Wissen zu vermitteln. Die Gefdhrdung dieses Prozesses hatte Platon zu
sichern versucht, indem er nicht-diskursives Wissen mit immer genaueren
Merkmalen einer diskursiven Ordnung verband, die er schlieBlich zur Technik
der Dihairese weiterentwickelte. Fiir Aristoteles ist der Wissenserwerb schon
deswegen ungleich weniger prekir, weil das Wissen des nous bei ihm nicht
erreicht werden muss. Es ist vielmehr schon immer vorhanden: Zwar nicht im
Sinne eines angeborenen Wissens, aber im Sinne einer Fahigkeit, die tiber das
Wahrnehmen hinausgeht und im Akt der Induktion aktiviert wird.*® Diese Akti-
vierung mag vielleicht in seltenen Féllen ausbleiben, Aristoteles stellt sie jedoch
im Allgemeinen als leicht zu vermittelnde Erkenntnis dar: Wer sie zu verneinen
versuche, begehe einen performativen Widerspruch.

Nicht nur das Erreichen des hochsten Wissens ist bei Aristoteles weniger
prekdr, sondern auch der Wissenserwerb im Allgemeinen. Selbst Platons
avancierteste Erkenntnismethode, die Dihairese, offenbarte in ihrer Vielgestal-
tigkeit einen kreativen Gestaltungsfreiraum,”” der in der Forschungsliteratur
iiberwiegend Unbehagen auslost™ und denn auch schon von Aristoteles dezi-
miert wird: Er selbst stellt sie als unvollkommenen Vorldufer seiner Syllogistik,
der Kunst des sicheren Beweisens, dar.”’ Im Gegensatz zu unsicheren Arten des
Schlielens, gelingt in der Logik mit dem Syllogismus der zwingende Schluss.
Als Preis ist dafiir allerdings zu entrichten, dass mit den Schliissen nicht Wahr-
heit bewiesen werden kann, sondern nur die angenommene Wahrheit der Pré-
missen notwendig in der Konklusion erhalten bleibt. Doch im Gegensatz zu dia-
lektischen Schliissen, wie Aristoteles sie versteht, kann immerhin angenommen
werden, dass sie nicht auf blofien Meinungen beruhen.*

Aristoteles entwirft seine Dialektik in einem frithen Werk, vermutlich in
unmittelbarem Anschluss an Platon. Wenn er sie in der spéteren Logik zu einem
sichereren Instrumentarium des Umgangs mit Wissen weiterentwickelt, so nicht,
um damit die Dialektik zu ersetzen: Sowohl Dialektik als auch Logik haben als
verschiedene Methoden, mit Wissen umzugehen, ihre Berechtigung. Gleichwohl
ist mit der logischen Verkniipfung von Propositionen ein Grad von Exaktheit
und Genauigkeit erreicht, der wissenschaftlich vorbildlich scheint. Weniger
genaues Wissen fallt demgegeniiber ab. Nicht zuletzt Aristoteles kultiviert wis-
senschaftliche Genauigkeit als Ideal: »Es ist nun erstens unsere gewdohnliche

26 Vgl. An. post. II 19.

27 Vgl. Sayre (2006) S. 45-48.

28 Vgl. Strobach (2009) S. 259ft.

29 An. pr. 131, An. post. I 5 und II 13; vgl. Strobach (2009) S. 259.
30 Vgl. Hoffe (1996) S. 57.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

42 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Annahme, dass [...] in jeder Wissenschaft der Genauere [...] der Weisere sei.«’!
Wihrend die Vorteile der Logik fiir die Wissensvermittlung damit auf der Hand
liegen, zeichnet sich — gegeniiber Platon — erneut eine Verschiebung in die Theo-
rie und zur Diskursivitdt ab. An Stellenwert gegeniiber dem kundigen Umgang
mit dem »Begriff« hingegen verlieren »Erfahrung«’” und »Geschicklichkeit zum
Handeln«,” und mithin die schwer zu belegende Nicht-Diskursivitit.
Wenngleich mit Hoffe betont werden muss, dass von Aristoteles keine
Universalwissenschaft angestrebt wird,” so trigt insbesondere die Logik doch
viele Ziige davon. lThre ungeheuer wirkungsmichtige Rezeption und Weiter-
entwicklung legt davon Zeugnis ab. Die von Aristoteles zur Bliite gebrachte
Wissenschaftstheorie wurde vom propéddeutischen Organon zu einer bedeuten-
den Disziplin der Philosophie, und mit dem Niedergang der Metaphysik in der
Moderne nahm sie sogar deren Rolle als Fundamentaldisziplin an. Gleichzeitig
wurde der Logik, in einer Weise, die tiber Aristoteles’ Auszeichnung dieser
Schlussmethode hinausging, der Charakter eines Konigswegs der Wissenschaft-
lichkeit zugesprochen. Das von ihr gesicherte Wissen nahm eine Ausnahme-
stellung ein und wurde sogar zum Inbegriff des Wissens iiberhaupt. Aristoteles
kann als Wegbereiter des einheitlichen Wissensbegriffs der Moderne gelten.*

31 Met. 982a, vgl. auch NE 1141.

32 Vgl. ebd. 981a.

33 Vgl. ebd. 981b.

34 Vgl. Hoffe (1996) S. 31 und 96.

35 Vgl. Stegmaier (2008) S. 326: »ARISTOTELES hatte nicht ein Wort fiir Denken,
sondern sechs: t€xvn, émotun, EpOVNGLG, copia, volic und didvoro. Thm lag sichtlich
noch an einer Differenzierung dessen, was die Moderne dann als Einheit sehen wollte.
Es als Einheit zu sehen, bereitete er dadurch vor, dass er das Denken zum Gegenstand
einer besonderen Wissenschaft, der »Logik< machte, fiir die er ein (spéter so genann-
tes) »Organon« (Werkzeug) erarbeitete. Dieses »logische Denken¢ erschien zugleich
als schlechthin allgemeines, das, indem es erfasst, was in der Bewegung der Dinge
»zum Stehen kommts, das Sein der Dinge erfasst: »alles, was allgemein ist, kommt den
Dingen notwendig zu«. Insofern ist es »das Beste< und »Urspriingliche« und dem gottli-

chen Denken angemessen.«

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 43

8. FORMVERGESSENHEIT ALS IGNORIEREN
DES VERMITTLUNGSPROBLEMS DER PHILOSOPHIE

Die Propositionalisierung und Logifizierung des Wissens fithren zu einer Nor-
mierung der Wissenschaft, die der Formvergessenheit gegeniiber der Sprache
Vorschub leistet.”® Das sich dabei abzeichnende Rezeptionsmodell wird von
einer bestimmten Modellierung oder Abwertung des Rezipienten erginzt:
Propositionalisiertes und logifiziertes Wissen fiihrt zu einem tendenziell automa-
tisierten Wissenskalkiil, das ohne Beriicksichtigung eines Rezipienten — seiner
kulturellen Gepflogenheiten, seiner Kompetenz sowie des Spielraums seiner
Subjektivitit — funktioniert. Damit wird der Wissenserwerb vollends unproble-
matisch. Ein robustes, erfolgversprechendes Wissensmodell ohne jegliches Ver-
mittlungsproblem ist entstanden.

Die Ignoranz des Vermittlungsproblems ist allerdings selbst nicht ganz un-
problematisch. Bei der Erorterung des Satzes vom Widerspruch, also des sicher-
sten Wissen des nous, entwirft Aristoteles eine besondere Rezeptionssituation.
Wer dieses hochste Prinzip bezweifelt, muss nicht etwa mit einem Beweis tiber-
zeugt werden, sondern er disqualifiziert sich mit seinem Zweifel selbst als dis-
kursuntauglich.

»Manche verlangen nun aus Mangel an Bildung (apaideusia), man solle auch dies
[ndmlich den Satz vom Widerspruch; H.D.] beweisen; denn Mangel an Bildung ist es,
wenn man nicht wei3, wofiir ein Beweis zu suchen ist und wofiir nicht. Denn dass es
iiberhaupt fiir alles einen Beweis (apddeixis) gebe, ist unméglich, sonst wiirde ja ein Fort-

schritt ins Unendliche eintreten und auch so kein Beweis stattfinden.«’’

Unbeweisbare Prinzipien also gibt es, weil es sie geben muss, damit es Beweise
tiberhaupt und den theoretischen Diskurs gibt; und Bildung besteht in der Bef-
higung, den Satz vom Widerspruch als fiir die Rolle des unbeweisbaren Prinzips

36 Den Begriff Formvergessenheit habe ich in Anlehnung an Heideggers »Seins-
vergessenheit« gebildet, sein semantischer Gehalt ist noch eher mit Welschs
»Anisthetik« verwandt, obwohl es gravierende Unterschiede gibt. Die wichtigste
Gemeinsamkeit besteht jedenfalls darin, dass auch Welsch der »anisthetischen«
Epoche der Metaphysik, die er sich bis ins 18. Jh. erstrecken sieht, ein Absehen von
sinnlichen Qualititen zugunsten des Ubersinnlichen als charakteristischen Zug attes-
tiert. Vgl. Welsch (1990) S. 24f.

37 Met. 1006a.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

44 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

am besten geeignet anzuerkennen. Bildung wiére somit die Zugangsberechtigung
fiir den Diskurs.

Aristoteles geht so weit, den als ungebildet Geschmédhten nicht nur aus dem
theoretischen Diskurs als dem wissenschaftlichen Diskurs iiberhaupt auszu-
schliefen, sondern sogar gleichsam aus der Menschheit.

»Doch ein widerlegender Beweis fiir die Unmoglichkeit der Behauptung lésst sich fithren,
sobald der dagegen Streitende nur {iberhaupt redet; wo aber nicht, so wire es ja lacherlich,
gegen den reden zu wollen, der {iber nichts Rede steht, gerade insofern er nicht Rede steht;

. . . . 38
denn ein solcher ist als solcher einer Pflanze gleich.«

Damit ist zwar zugegeben, dass es eine legitime beziehungsweise performativ
konsistente Art des Einspruchs gegen den Satz vom Widerspruch gibt: die Ver-
weigerung, am Diskurs teilzunehmen und sich seinen Regeln zu unterwerfen —
Nicht-Diskursivitdt; gleichzeitig wird dieser Einspruch disqualifiziert. Der
Mensch ist keine Pflanze, er ist vielmehr erst im Treiben von Theorie ganz
Mensch. Ausgeschlossen wird, dass jemand am theoretischen Diskurs nicht aus
Unfahigkeit nicht teilnehmen mochte, sondern etwa weil er eine andere Kom-
munikationsnorm gewohnt ist oder fiir zweckméBiger halt.

Mit dieser beildufigen Modellierung des Rezipienten zeigt sich Aristoteles
wenig interessiert an allen aus dem Diskurs Ausgeschlossenen, die fiir Platon als
verschieden und schlecht veranlagt gerade ein Problem waren. Damit ist die
Vermittlung von Wissen nach der Normierung der Sprache zusitzlich weniger
problematisch geworden. Aristoteles vollendet gleichsam die Verlagerung des
philosophischen Gesprichs vom massenhaft bevolkerten Marktplatz in den ge-
schiitzten Raum der Akademie.”

Die Priferierung eines formvergessenen Rezeptionsmodells ldsst sich
schlieBlich an Aristoteles’ eigenen Schriften ablesen. Aristoteles kann »als
Mitschdpfer einer niichternen wissenschaftlichen Prosa gelten«.*” Er befleiBigte
sich zwar auch anderer Textgenres, beispielsweise des Dialogs, doch seine
bevorzugte Form war die Abhandlung — stilistisch zwischen Vorlesungstext und
literarisch ausgefeiltem Werk gelegen.*' Uberliefert sind nur diese und weitere,
oft nur skizzenhaft notierte und nicht fiir die Offentlichkeit bestimmte
»Pragmatien«, deren Endgestalt zumeist nicht von Aristoteles autorisiert war,

38 Ebd.

39 Vgl. Stegmaier (2008) S. 51ff.
40 Hoffe (1996) S. 25.

41 Vgl.ebd. S. 24.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 45

sondern das Ergebnis zahlreicher Uberarbeitungen ist. Mdgen kontingente histo-
rische Griinde dafiir verantwortlich sein, dass nicht nur Aristoteles’ literarische
Werke verloren gingen, sondern sein gesamtes Werk nur in {iberarbeiteter Form
in unsere Zeit iiberliefert wurde, so ist es zumindest moglich, dass »Aristoteles’
Dialoge aber auch deshalb nicht tradiert [wurden], weil sie dem {iiberragenden
Vorbild [Platons] nicht standhalten«** und iiberhaupt die exakte Form seiner
Schriften weniger in jedem Detail erhaltenswert erschienen sein mag. Wie auch
immer: Sein Werk zeigt sich heute in einer Form, die zwar philologischen, aber
nicht grofen literaturwissenschaftlichen Eifer erregt und als dsthetisches oder
rhetorisches Untersuchungsobjekt nicht zu lohnen scheint.

Auch in Aristoteles’ Platon-Rezeption lédsst sich die Préferierung des form-
vergessenen Rezeptionsmodells ablesen. Aristoteles reagiert beispielsweise nicht
auf die Schriftkritik Platons: Er hat sich nie direkt zu ihr gedufert. Und nicht zu-
letzt behandelt er die platonischen Texte in erster Linie als Theorie. Deswegen
verhandelt er die Ideen als eine Lehre, und deswegen spricht er von Platons un-
geschriebenen Lehren (dgrapha dégmata).”

Mit dieser Weise der Platon-Rezeption ist Aristoteles nicht allein. Auch in
der Aufnahme durch andere Schiiler Platons richtet sich das Bemiihen kaum auf
eine hermeneutische Interpretation der Schriften als vielmehr darauf, eine koha-
rente platonische »Lehre« zu formen — wie die Prinzipienlehre, denen sich die
unmittelbaren Nachfolger Platons in der Akademie, Speusippos und Xenokrates,
widmeten** oder spiter die besonders kontrovers und oft diskutierte Ideenlehre.

Die Form der platonischen Schriften — nicht nur ihr Dialog-Genre, sondern
auch ihr gesamtes rhetorisches Arsenal — mag noch im Frithplatonismus eine
gewisse Rolle gespielt haben,” insgesamt steht sie nicht im Zentrum der inter-
pretatorischen Bemiihungen. Bereits die »Mittelplatoniker wollten die viel-
filtigen Ausfiihrungen Platons in ein System bringen«.** Noch spiter geht es um
die Kompatibilitdt mit der entstehenden christlichen Theologie, wobei die plato-
nischen Texte im Mittelalter zum groBten Teil gar nicht mehr bekannt waren.”’

42 Ebd. S. 23.

43 Vgl. Szlezak (2004) S. 142.

44 Vgl. Erler (2006) S. 211.

45 Vgl. ebd.

46 Vgl. ebd. S. 212.

47 Guy Guldentops zieht das Fazit: »Mittelalterliche Gelehrte [bemiihen sich] nicht da-
rum, den s>historischen< Platon kennenzulernen. [...] Der literarische Autor der Dialo-
ge, der manchmal auf aporetische Weise und mit sokratischer Ironie eine nur schwer

fassbare und nur im Dialog auffindbare Wahrheit suchte, ist den mittelalterlichen

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

46 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Spitestens hier ist Platon hinter dem Platonismus verschwunden und mit
dem von der konkreten medialen Gestaltung geldsten Versprechen auf Erkennt-
nis des Ubersinnlichen/Nicht-Diskursiven auch zum »Vater der abendlindischen
Metaphysik« geworden,® selbst wenn er diesen Begriff noch gar nicht kannte.

Es handelt sich um eine Weise der Rezeption, auf die sich spiter die Tiibin-
ger Vertreter der Ungeschriebenen Lehre beriefen, und die sie gegen neuere Les-
arten anfiihrten:

»Dieser Deutung [Platons durch die Lebensphilosophie] steht gegeniiber die gesamte dlte-
re Tradition, angefangen von den Platonschiilern mit Aristoteles an der Spitze bis hin zu
Plotin und den Neuplatonikern, die in Platon vorzugsweise den Ontologen und Systematiker
sahen. Und in der Tat ist es doch so, dass der groBite Teil der Wirkungsgeschichte Platons
im Bereich der klassischen Metaphysik verlduft, die in ihm ihren Urheber und Archegeten

erkennt.«*

9. DOMINANZ, BEDEUTUNGSVERLUST UND DAS
BEHARRUNGSVERMOGEN DES BEGRIFFSDENKENS

Was Aristoteles tut, ldsst sich als Verschiebung der im Platonismus verfestigten,
spannungsreichen Konfiguration von erstens Semantik, zweitens Syntax und
drittens Pragmatik des Wissens in Richtung Diskursivitit verstehen. Im Einzel-
nen, erstens: Beschrinkung des hochsten Wissens auf die bloe Anerkennung
des Widerspruchsprinzips, Beschrankung des Wissens auf das bipolar Sagbare,
Beschrinkung der Dringlichkeit der Ethik auf das theoretisch Gebotene. Zwei-
tens: Auszeichnung des axiomatisch-deduktiven Begriindens und logischen
SchlieBens. Drittens: Ablehnung des esoterischen Rezeptionsmodells und Mar-
ginalisierung der pragmatischen Dimension des Wissens.

Nicht alle philosophischen Stromungen sind dieser Verschiebung der semio-
tischen Parameter des Wissens in allen Punkten gleichermallen gefolgt, aber sie
hat doch die Philosophie geprigt und in ihr in gewisser Weise Dominanz erlangt:
als Begriffsdenken, das ein beinahe unwiderstehliches Idealbild von Wissen-
schaftlichkeit impliziert. Es gibt — wie gezeigt worden sein soll — gute Griinde,

Theologen und Philosophen fremd. Wihrend also der Platonismus im lateinischen
Mittelalter in vielfdltigen Varianten begegnet, ist Platon selbst nirgendwo wirklich
présent.« (Guldentops (2009) S. 450.)

48 Erler (2006) S. 143.

49 Kriamer (1969) S. 200.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 47

Aristoteles zum Gewédhrsmann des Begriffsdenkens zu deklarieren; dennoch
kann berechtigten Einspruch erwarten, wer ihn solchermalien tendenzids wieder-
gibt.

Stellvertretend seien drei Autoren genannt, auch wenn sie nicht das ganze
Spektrum mdoglicher Gegenpositionen abdecken kénnen. Wieland etwa wendet
sich gegen die Interpretation von Aristoteles als bloBem Systematiker:

»Das tiberkommene Aristotelesbild, das selbst heute noch zu einem guten Teil durch die
scholastische Tradition bestimmt ist, bedarf [...] einer Revision. Es gilt, gegeniiber der
traditionellen Auffassung vom strengen Systematiker, der Aristoteles gewesen sein soll,
[ein Denken] sichtbar zu machen [...], das sich niemals damit begniigt, formallogische

Regeln auf gegebenes Erfahrungsmaterial anzuwenden.«”

Hoffe diagnostiziert ganz dhnlich in der aktuellen Wissenschaftstheorie eine
Tendenz, sich gegeniiber Aristoteles zu profilieren, indem ihm ein vereinfachtes,
iberkommenes Wissenschaftsmodell unterstellt wird:

»Die Kritik [an Aristoteles’ Wissenschaftstheorie] bezieht sich in der Regel auf eine drei-
teilige Standardinterpretation. [...] Charakteristisch, so sagt man, sind Axiomatik, Funda-
mentalismus und Essentialismus, kurz: ein »AFE-Ideal<. Offensichtlich geht von einem
solchen Ideal Faszination aus; immerhin antizipiert es den neuzeitlichen Rationalismus,
die more geometrico-Systeme eines Descartes, Hobbes und Spinoza. Vom Standpunkt der
Wissenschaftspraxis lédsst sich aber trefflich [gegen dieses Ideal; H.D.] polemisieren [...].
Eine genauere Lektiire [der Aristotelischen Schriften] entdeckt aber eine konzeptuell

reichere, durchaus aufgeklirte und gewiss subtile Theorie.«”'

Und Welsch weist auf die lange iibersehene, fundamentale Rolle der aisthesis fiir
Aristoteles” Schriften hin.** Volpi wertet diesen Hinweis als Vorlage fiir eine
Revision einer begriffsphilosophischen Aristoteles-Rezeption: »Aisthesis ist als
eine Grundachse des Aristotelischen Denkens anzusehen und als archimedischer
Punkt, um das traditionelle logoszentrierte Aristoteles-Bild zu korrigieren.«”’
Und tatsdchlich lieBe sich gerade anhand der aisthesis zeigen, dass jene Ver-
engung des — nicht-diskursiven Bereiches des — nous, die in A.6 beschrieben

50 Wieland (1992) S. 8.
51 Hoffe (1996) S. 79f.
52 Vgl. Welsch (1999).
53 Volpi (2003) S. 302.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

48 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

wurde mit einer Erweiterung der — ebenfalls nicht-diskursiven — Sinnlichkeit
einhergeht.*

Die Einwinde von Wieland, Hoffe und Welsch sind als stellvertretende
Ehrenrettung vor einer tendenzidsen Aristoteles-Kritik — als was sich die obige
Typisierung ja nicht versteht — nichts weniger als statthaft. Tatsdchlich bestiti-
gen sie aber auch, dass die begriffsphilosophische Verzeichnung des Aristoteles
(wie tibrigens auch Platons) — mag er auch nicht »wirklich« der Stammvater des
Begriffsdenkens sein — weder an den Haaren herbeigezogen noch zufillig ist und
mindestens das Recht des Allgemeinplatzes einer einflussreichen Rezeptions-
geschichte hat.

Das Begriffsdenken wird sich auch im Folgenden der Untersuchung aufdring-
lich und schwer abzuweisend zeigen. Es macht seine Dominanz nicht nur in
einer bestimmten Epoche geltend, sondern weist auch nach seinem relativen

54 So kennt Aristoteles auch Orte des Wissenserwerbs auflerhalb der Akademie — bei-
spielsweise das Theater —, und er ist nicht blind fiir Sprachformen jenseits von Propo-
sition oder gar Logik: Immerhin ist er der Schopfer der wohl bedeutendsten Rhetorik
sowie der Begriinder der Poetik und damit in gewisser Weise der Asthetik. Er geht
weit tiber Platon hinaus, wenn er nicht nur die Sprachform der Metapher benennt,
sondern auch ihr welterschlieBendes Potential erkennt. Zudem ist ihm bewusst, dass es
Schlussformen wie das Enthymem gibt, bei denen der Rezipient iiber die Giiltigkeit
entscheidet: »denn derjenige, den es zu iiberreden gilt, ist, um es kurz zu sagen, der
Richter« (Rhet. 1391b). Gleichwohl ist seine Anerkennung nicht-theoretischen Er-
kenntniserwerbs nur relativ, wie in C.1 in Bezug auf Bild und Metapher gezeigt wird,
und er tendiert dazu, die Rolle des Rezipienten abzuwerten oder zu unterschétzen, wie
Hoffe in Bezug auf die Ethik anmerkt (vgl. Hoffe (1996) S. 199). Ganz dhnlich betont
auch Welsch, dass er nicht so weit gehen will, Aristoteles ganz aus der Tradition der
Metaphysik zu 16sen: »Es bleibt also bei einer konstanten &dsthetischen Beunruhigung
des Projekts metaphysischer Anisthetisierung. Dem tragen besonnene Metaphysiker
(wie Aristoteles einer war) denn auch durch eine Teilungsregel Rechnung: Prinzipiell
ist der Aufstieg vom Sinnlichen zum Ubersinnlichen geboten, und in metaphysischen
Dingen soll man unbedingt Anésthetiker sein; aber soweit die Verabschiedung des
Sinnlichen nicht zur Génze méglich ist (und das gehort zur conditio humana), inso-
weit soll man in den unaufhebbar #sthetischen Dingen dann auch getrost Asthetiker
sein. Grundfalsch wire die blanke Unterlassung des Aufstiegs zum Anésthetischen,
verfehlt wire aber umgekehrt auch eine metaphysische Auslgschung alles Sinnlichen,
eine totale Anisthetisierung.« (Welsch (1990) S. 25; vgl. auch Welsch (1999) S.
134f).

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 49

Bedeutungsverlust ein eigentiimliches Beharrungsvermégen auf, dem es nachzu-
gehen gilt. Einstweilen konnen als Griinde fiir seine besondere Stellung handfes-
te praktische Vorteile — zumindest die Versprechung solcher Vorteile — vermutet
werden, wie sie sich mit Propositionalisierung und Logifizierung des Wissens
und der Formvergessenheit seiner Vermittlung schon angedeutet haben. Diese
(versprochenen) Vorteile des Begriffsdenkens haben machtvoll die Geschichte
der Philosophie geprégt. Sie werden hier nach dem Vorbild der semiotischen
Parameter des Begriffsdenkens dreiteilig dargestellt.

Erstens: Das Begriffsdenken etabliert das begriffliche Wissen als Paradigma
von Wissen iiberhaupt und ermdglicht damit ein einheitliches, allgemein giilti-
ges, tiberzeitliches und eindeutiges Feld des Wissens. In der Theorie kommt der
Aufschwung der Seele zum Reich der ewigen Ideen zur kontemplativen Ruhe.
Hier ist eine Aussichtsplattform eingerichtet, in der der Mensch von der Kontin-
genz seiner Interessen befreit gottgleich wird.” Aus dieser Perspektive lisst sich
alles als das, was es ist (also die Essenz, sub specie aeternitate) betrachten und
vergleichen. Verschiedenste Erkenntnis setzt sich von hier aus miteinander in
Beziehung und ergibt das Panorama einer einheitlichen Anordnung. Versuche
zur Schaffung eines Gesamtsystems des Wissens unternehmen das Frithmittel-
alter mit der scientia christiana,”® die Scholastik mit ihren Summen, Descartes
strebt eine Mathesis universalis an, Leibniz eine Scientia generalis, Newton in-
stalliert in den Principia seine Axiomatik® und die Systeme des deutschen Idea-
lismus versuchen einen letzten Gesamtzusammenhang aller Wissenschaften.

Zweitens: Das Begriffsdenken besteht auf allgemein giiltigen Normen und
Kriterien und proklamiert die Verbindlichkeit des Wissens. Ist auf dem Feld des
Wissens mit der Notwendigkeit (einer allgemein verbindlichen Gewissheit) ein
bevorzugter Gradmesser des Wissens installiert, ergibt sich eine natiirliche
Rangfolge des Wissens, die den Wissenschaftlern die Richtung weist. Lange Zeit
gelten Mathematik und besonders Geometrie als vorbildliche Wissenschaften.
Im Rationalismus unterwirft sich Philosophie selbst den Anforderungen von
Notwendigkeit, Genauigkeit und Gewissheit des Wissens. Spinoza gliedert seine
Ethik »more geometrico«, Wolff wihlt fiir seine Philosophie einen mathemati-
schen Aufbau. Leibniz avisiert in seiner Arte Combinatoria eine Universal-
sprache, deren Gebrauch philosophische Probleme von selbst 16sen soll. Im 20.
Jahrhundert soll die Logik zur Grundlage der Mathematik und zum Kern von
Wissenschaftlichkeit werden, und die Physik etabliert sich als Leitbild einer

55 Vgl. NE 1177 b30.
56 Vgl. Schnéddelbach (1995) S. 34.
57 Vgl. Poser (2001) S. 11f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

50 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

wklassischen Wissenschaftstheorie«.”® Begriffsanalytische Prizision etabliert
sich im akademischen Schreiben als Ideal. Lange scheint Philosophie um Wis-
senschaftstheorie und Erkenntnistheorie zentriert.

Drittens: Das Begriffsdenken blendet problematische pragmatische Voraus-
setzungen des Wissenserwerbs auf so kategorische wie subtile Weise aus, ermog-
licht und schiitzt damit sein Wissen. Die Verlagerung des Diskurses in die Aka-
demie minimiert seine Stérungsanfilligkeit — und zwar nicht nur nach auBen,”
sondern auch nach innen. Die interne formale beziehungsweise mediale Normie-
rung erleichtert die Abgrenzung gegeniiber allem, was nicht wissenschaftlich ist
und ermoglicht den Austausch von Wissen und den Vergleich der Ergebnisse.
Dabei gilt: Je weniger Kompetenzen fiir den Umgang mit der formalen Norm
vorausgesetzt werden miissen, desto weiter der Wirkungskreis des Wissens. Und
je weniger Aufmerksamkeit der Form geschenkt wird, desto mehr kommt dem
Inhalt zugute.

Wenn das Begriffsdenken als dominante Traditionslinie der Philosophie be-
zeichnet worden ist (man konnte es auch als die dominante Tendenz der Philo-
sophie zur harten Wissenschaftlichkeit beschreiben), dann ist damit schon auf
eine andere Traditionslinie, auf eine andere Tendenz verwiesen. Sie konstituiert
sich in Distanzierung vom Begriffsdenken als Zug zur Nicht-Diskursivitit. Ge-
nauer kann sie gefasst werden als Distanzierung von der semiotischen Konfigu-
ration des Begriffsdenkens. Die Motivation dieser Distanzierung liegt in den
Einwinden gegen das Begriffsdenken, die im Folgenden systematisch den Vor-
teilen des Begriffsdenkens gegeniibergestellt werden:

Erstens: Das Begriffsdenken unternimmt mit der Theoretisierung eine Ver-
engung der Vernunft und des Wissens. Nur noch, was vom Begriffsdenken ge-
dacht werden kann, gilt als denkbar und denkwiirdig. Ubersehen werden dabei
nicht-diskursive Voraussetzungen beziehungsweise pragmatische Umsténde die-
ser Verengung;” Kontingenzen und Zwinge, denen die Menschen unterliegen,
aber auch jener Spielraum der Subjektivitit, der sich nicht auf das Ideal der Ra-
tionalitdt verpflichten ldsst, geraten aus dem Blick. Dem Begriffsdenken wére
zumindest der Vorwurf zu machen, den Preis flir die versprochenen Vorteile der
Theorie zu unterschlagen.

Philosophie versucht immer wieder, sich der Vorrangstellung der Theorie zu
entziehen, zum Beispiel, indem sie sich als vorwiegend praktisch versteht. In der
Antike vollzogen prominent Epikureismus und Stoa die Vorrangstellung der

58 Ebd. S. 281.
59 Vgl. Stegmaier (2008) S. 516f.
60 Vgl. Bromand/Kreis (2010) S. 12f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 51

Praxis.”’ In der frithen Neuzeit beginnt mit Bacon und den Naturwissenschaften
eine Unterordnung von Erkenntnis unter die (praktisch wirksame) Technik. Kant
schlieBlich vollfiihrt eine Wendung ins Praktische, nach der die Philosophie an
Relevanz einbiifit, die jedoch seit dem 20. Jahrhundert verstirkt Aufmerksamkeit
erfahrt, weil der Selbstzweck der Theorie nun von vielen pragmatisch bezweifelt
wird.

Zweitens: Selbst das Begriffsdenken kann die Geltung des Wissens nicht
garantieren.: Es gibt ein unaufhebbares Begriindungsproblem, das von einem
logifizierten Wissen nur verdeckt wird. Nicht nur, dass es faktisch eine Vielzahl
von Begriindungsformen und Beweisarten gibt, die alle ihre Schwichen haben
und jederzeit in Konkurrenz zueinander stehen. Das paradigmatische axioma-
tisch-deduktive Begriinden weist vor allem den Nachteil auf, die Wahrheit von
Aussagen nur erhalten, nicht aber selbst belegen zu konnen. AuBlerhalb von Ma-
thematik und Logik gibt es deshalb keine Letztbegriindung: Griinde — sogar das
Widerspruchsprinzip — konnen prinzipiell endlos bezweifelt, neue Griinde gefor-
dert werden. Und selbst Mathematik und Logik sind nicht ginzlich vor Inkonsis-
tenz in Form von Selbstbeziiglichkeit beziehungsweise semantischen Paradoxien
gefeit, wie Godel nachgewiesen hat.*>

Drittens: Selbst das Begriffsdenken kann die Evidenz des Wissens nicht
garantieren. Sogar eingehegte Rdume wie die Akademie konnen nicht den per-
fekten Schutz des Wissens gewéhrleisten (auch wenn das »kontrafaktisch« ange-
nommen wird). Zudem wirken Schutzzonen nicht nur erméglichend und bewah-
rend, sondern auch ausschlieBend und verengend. Philosophische Texte werden
in der Reaktion auf das Geltungs- und Evidenzproblem mitunter (und zuneh-
mend) in Opposition zu Proposition, systematischer Begriindung und Abhand-
lung gestaltet. Schon in Mystik und Negativer Theologie wird die sprachliche
Norm der Diskursivitit umgangen, um einen »anderen« Schutz bezichungsweise
die prinzipielle Schutzlosigkeit des Wissens zu markieren. Um 1800 erreicht die
Umbhegung des akademischen Wissens in den als »frei« institutionalisierten Uni-
versititen einen Hohepunkt, der freilich zu einem geregelten »Wissenschaftsbe-
trieb« fiihrt, in dem sich die Schutzlosigkeit des Wissens mit neuer Deutlichkeit
als »Kampf um Reputation, der >Zurechnung« von wissenschaftlichen Entde-
ckungen und Neuerungen« sowie in »Zeitdruck und Entscheidungszwang«
zeigt.”? Seit der Romantik wird, gleichsam in der Konsequenz, die Anndherung
der Philosophie an die Literatur betrieben, so bei Hegel und Schopenhauer,

61 Vgl. Welsch (1988) S. 117.
62 Vgl. Bromand/Kreis (2010) S. 12f.
63 Vgl. Stegmaier (2008) S. 522.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

52 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Kierkegaard, Nietzsche, im 20. Jahrhundert prominent bei Heidegger, Wittgen-
stein, Benjamin, Adorno und dann besonders in den Schriften der postmodernen
Autoren. Zudem findet Philosophie mitunter abseits des akademischen Betriebs
statt — etwa bei antiken Kynikern, Privatgelehrten wie Schopenhauer oder Kierke-
gaard oder in Form von heutigen Philosophiefestivals.

Mit dieser summarischen Aufstellung von Vorteilen, Einwénden und Extrembei-
spielen lassen sich einstweilen weder die historische Dominanz, weder der rela-
tive Bedeutungsverlust noch das systematische Beharrungsvermégen des Be-
griffsdenkens belegen. Mehr noch: Die Aufstellung mag lediglich Zweifel daran
geweckt haben, ob sich philosophische Werke eindeutig dem Begriffsdenken
oder seiner Gegenposition zuordnen lassen. Gerade die Philosophie scheint sich
im Gegeneinander beider Positionen zu konstituieren: Sie zeichnet sich gegen-
iiber den Einzelwissenschaften geradezu dadurch aus, dass sie Wissenschaftlich-
keit und ihr eigenes Tun in besonderem MaBe hinterfragt.**

Wenn nun dennoch an ebenjener Gegeniiberstellung von Diskursivitdt und
Nicht-Diskursivitit festgehalten wird und philosophische Texte dieser Systema-
tik gemaf analysiert werden, so lediglich, um — an diesem heuristischen Gegen-
satz geschérft beziehungsweise auf ihn zugespitzt — Merkmale, Kriterien, Argu-
mente und Belegmaterial ordnend zu versammeln und eine Konzeption zu
exemplifizieren, die eine kleinteilige Unterscheidung von Umgangsweisen mit
dem Gestaltungsproblem der Philosophie verspricht. Mithilfe des Gegensatzes
konnen namlich ungleichgewichtige Ausbalancierungen auf einer chronologi-
schen Entwicklungslinie von Aufstieg und Fall des Begriffsdenkens dargestellt
und bewertet werden.

Diese Linie soll weder gezogen werden, um Philosophiegeschichte zu korri-
gieren, noch um Epochengrenzen historisch moglichst genau zu bestimmen. Sie
soll stattdessen plausibel machen, dass auch das Gestaltungsproblem der Philo-
sophie in einem Wandel begriffen ist und heute eine besondere Dringlichkeit
aufweist. Evidenz erlangen soll dieses Unternechmen zum einen durch die
Herausarbeitung von in philosophischen Texten angelegten Rezeptionsmodellen,
die sich von den semiotischen Parametern des Begriffsdenkens weniger oder
mehr distanzieren; zum anderen durch den schrittweisen Aufweis analog verlau-
fender Entwicklungslinien. Im ersten Schritt werden nun zwei Epochen-

64 Zur Konsequenz dieser Besonderheit von Philosophie in Bezug auf die Einzelwissen-
schaften vgl. B.8 und das Fazit.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ARISTOTELES UND DIE FORMVERGESSENE GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE | 53

schwellen nachgezeichnet,” die den Verlauf der Entwicklungslinie des Begriffs-
denkens modellieren.”® Im weiteren Verlauf der Untersuchung wird sich erwei-
sen, dass die Platonrezeption einen Aspekt dieser Linie darstellt (vgl. vor allem
A.11-15) und ihr Abstieg mit dem Aufstieg eines dsthetischen Triumphalismus
(vgl. C.1) sowie spiter von Erkenntnispluralismus und dem Orientierungskon-
zept korrespondiert (vgl. B.7). Zudem wird sich zeigen, dass diese Linie parallel
zur Entwicklungslinie der Schrift verlduft, wobei der Dominanzverlust der
Schrift mit dem aktuellen Medienwandel einhergeht (vgl. A.14,15, B.1,5, C.4).

Um 1800%7 erfolgt ein erster Bedeutungsverlust des Begriffsdenkens, der als
Beginn der Pluralisierung des Wissens beschrieben werden konnte. Pragend ist
jene (mitunter triumphalistische) Distanzierung vom Begriffsdenken, die pro-
minent von der kritischen Wende Kants eingeleitet wurde. Sie miindet in die
Trennung zwischen »erkldrenden« Naturwissenschaften und »verstehenden«
Geisteswissenschaften.”® In den Geisteswissenschaften wird Diskursivitit auf
zwei verschiedene Weisen zur Distanzierung vom Begriffsdenken gehandhabt:
Einmal werden die Bedingungen der Entstehung des diskursiven Wissens selbst
wieder diskursiv gefasst. Gleichzeitig verliert Diskursivitdt mit der Autonomie
der Kunst an Bedeutung, die im Asthetizismus triumphalistisch gegen das Be-
griffsdenken ausgespielt wird. In den sich etablierenden Naturwissenschaften
hingegen wird in ihrer neuen Verbindung mit der Mathematik das Ideal des Be-
griffsdenkens und die Vorrangstellung der Diskursivitdt ohne jeden Versuch ei-
ner Distanzierung bewahrt und kultiviert.*”’

65 Auf die Ausformung einer Epochenschwelle um 1500 wird verzichtet, wenngleich sie
sich an einigen Stellen andeuten wird; vgl. etwa A.10, C.4.

66 Welsch zeichnet sehr dhnlich zwei Schwellen zwischen drei Epochen, die er Meta-
physik, Moderne und Postmoderne nennt. Sie zeichnen sich durch die Bevorzugung
von »Anisthetik«, die Bevorzugung von Asthetik sowie zuletzt die Verkopplung von
beiden aus. Die Details meiner Untersuchung bestitigen diese grobe Gliederung, zei-
gen aber auch Abweichungen im Detail. Vgl. Welsch (1990) S. 23ff.

67 Diese Epochenschwelle soll den weiten Zeitraum zwischen Baumgartens Asthetik
(1758) — vgl. C.1 — und Schleiermachers Platon-Ubersetzung (1804ff) — vgl. A.10 —
umfassen.

68 Vgl. Schnéddelbach (1995) S. 34 und Ammon (2009) S. 17f.

69 Vgl. Stegmaier (2008) S. 508.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

54 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Im 20. Jahrhundert, in dem sich die Pluralisierung des Wissens vollendet,”
erfahrt das Begriffsdenken einen weiteren Bedeutungsverlust: Mit der Grundla-
genkrise der Naturwissenschaften wird das Ideal des Begriffsdenkens und die an
ihm orientierte »klassische« Wissenschaftstheorie zunehmend fragwiirdig. Die
Distanzierung vom Begriffsdenken zeigt sich nun nicht mehr allein in einer An-
ndherung an Nicht-Diskursivitét, sondern es beginnt sich die Notwendigkeit ei-
nes Ausgleichs zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitdt abzuzeichnen,
der nicht nur in der Philosophie relevant wére, sondern in der Wissenschaft
iiberhaupt.

70 Diese Epochenschwelle soll den Zeitraum zwischen der Einfithrung des Rundfunks in
den 1930er Jahren — vgl. B.5 — und dem iconic turn in den 1990er Jahren — vgl. C.1 —

umfassen.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

lll. Schleiermacher und die hermeneutische
Rezeption von Philosophie

10. SCHLEIERMACHERS REZEPTIONSTHEORIE
ALS LOSUNGSVERSUCH DES VERMITTLUNGS-
PROBLEMS DER PHILOSOPHIE

Die Platon-Rezeption und insbesondere die Rezeption seiner Schriftkritik lassen
sich in einer Entwicklungslinie nachzeichnen, die deckungsgleich auf die oben
skizzierte Linie des Begriffsdenkens passt und sie damit verstirkt. Um 1500
nimmt der Platonismus eine bis dahin ungekannte Entwicklung. Wéhrend den
Platonikern bislang die umfassende Kenntnis der originalen Schriften Platons
nicht nétig schien, die Schriften seiner Schiiler teils groferen Stellenwert hatten
und im Mittelalter sogar nur ein Dialog, der Timaios, bekannt war, wird in der
Renaissance begonnen, Platons Schriften erstens zu sammeln, zweitens die ech-
ten von den unechten zu unterscheiden und drittens, sie ins Lateinische zu iiber-
setzen, um sie jenem groflen Teil der akademischen Welt, der kein Griechisch
verstand, zuginglich zu machen.' Marsilio Ficino, der im Zentrum dieses neuen
Interesses an Platon stand, setzt sich im Zuge dessen explizit, wenn auch eher
beildufig, mit der platonischen Schriftkritik auseinander.

Im 18. Jahrhundert kommt es zu einer erneuten und ungleich folgenreicheren
Platon-Renaissance,” die zu zwei gegensitzlichen Platon-Rezeptionen fiihrt. In
ihnen finden sich um 1800 die zwei Arten der Distanzierung gegeniiber dem Be-
griffsdenken ausgebildet. Die aufkldrerische, besonders dem Neuplatonismus
gegeniiber kritische Variante geht auf Johann Jakob Brucker (Historia critica
philosophiae, 1742) zuriick. Von ihr und Mendelssohns Schrift Phddon oder

1 Vgl Thiel (2013) S. 21f.
2 Vgl ebd.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

56 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

tiber die Unsterblichkeit der Seele (1767) beeinflusst, unternimmt Kant in der
Kritik der reinen Vernunft (1781) eine Platon-Kritik, die einer Rehabilitierung
des antiken Philosophen auf Basis der Transzendentalphilosophie gleicht.’ Mit
dem Kantischen Begriffs-Riistzeug fiihrt schlielich Wilhelm Gottlieb
Tennemann (System der Platonischen Philosophie, 1792, und Geschichte der
Philosophie, 1799) eine ausfiihrliche Platon-Analyse durch. Bei der aufklareri-
schen Platon-Rezeption wird zwar nicht ginzlich formvergessen vorgegangen,
doch die Form der platonischen Schriften wird weiterhin vor allem als »Dunkel-
heit« wahrgenommen, die der Herausarbeitung einer kohdrenten Theorie hinder-
lich ist, und die deshalb Anlass zu »notorischer Klage«* gibt.” Zuflucht wird —
ganz in der Tradition des Platonismus — in der Vermutung einer geheimen oder
esoterischen Lehre genommen.® Gleichzeitig wird diese mit dem platonistischen
Platonbild verbundene Esoterik moderat (Tennemann) oder vehement (Kant) ab-
gelehnt.

Die empfindsame und schlieBlich romantische Platon-Rezeption findet sich
in Schriften wie Hamanns Sokratische Denkwiirdigkeiten (1759) vorgebildet.
Platon wird als Vertreter eines primér ethisch ausgerichteten Sokratismus wahr-
genommen — wie bereits in der erkenntnisskeptischen »mittleren« und »jiinge-
ren« Akademie, die sich vor allem auf die frithen, aporetischen Dialoge berufen
hatte, in denen Sokrates’ praktisches Wirken im Mittelpunkt gestanden hatte” —
und als solcher hochgeschitzt. SchlieBlich vollzieht Friedrich Schlegel gleich-
sam eine Rehabilitierung der Nicht-Diskursivitdt bei Platon im Zeichen der
Asthetik. Aus der romantischen Uberzeugung von der »Negativitit der Erkennt-
nis des Hochsten«® — also deren diskursiver Undarstellbarkeit — heraus, setzt er
eine »werdende Philosophie«,’ die sich der Literatur nihert und in sie iibergeht,

3 Vgl B.1.

4 Vgl. Jantzen (1996) S. XLVIIL

Die aufkldrerische Platon-Rezeption wird in Mendelssohns »Vorrede« zu seinem
Phddon auf kleinem Raum sehr deutlich. Mendelssohns bezeugt Platon groBle Sym-
pathie, nicht zuletzt fiir seine Darstellung — immerhin orientiert er sich mit der Form
seiner Schrift an dessen Dialogen. Platon erscheint aber schon bald als bloer Popu-
larphilosoph, der zudem nur philosophichistorisch bedeutsam sei. Seine Argumente
lieBen zu wiinschen iibrig und miissten mit neueren Positionen ergénzt werden. Vgl.
Phédon S. 62ff.

Vgl. Jantzen (1996) S. XLVIII.

Vgl. Erler (2006) S. 211f.

Vgl. PhilPlat S. 208.

Vgl. ebd. S. 206.

O 0 9

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 57

wie es Sokrates mit seiner Kunst des Dialogs vorgefiihrt habe.'’ Platons Schrif-

ten werden als Kunstwerke wahrgenommen. Entbehrlich gemacht wird dabei das

esoterische Rezeptionsmodell des Platonismus, welches aus der formvergesse-

nen Missachtung der Darstellungsmittel in den platonischen Dialogen und damit

korrelierenden Rekonstruktionsversuchen einer platonischen »Lehre« entsteht.
Friedrich Adolf Trendelenburg beispielsweise berichtet:

»Bevor die bestimmte, in sich folgerichtige und liickenlose Reihenfolge von Platons Dia-
logen aufgewiesen war [...] geschah es hdufiger, dass die Interpreten der Philosophie-
geschichte zu gewissen geheimen Lehrvortrigen (arcanas scholas) Platons sozusagen
selbstverstindlich ihre Zuflucht nahmen, wenn sie meinten, etwas Obskures und Zusam-
menhangloses in den Dialogen gefunden zu haben. Denn die schwierigeren Stellen wiesen
auf diese Lehrvortrige hin, deren geheime (reconditam) Philosophie Platon sich und sei-
nen Vertrauten vorbehalten habe, wihrend er nur die Dialoge, die mehr andeuteten als
auseinandersetzten, einem groferen Publikum zuginglich gemacht habe. [...] Als diese
alteingewurzelte Auffassung jedoch aufgegeben war und man sich bemiihte, Platon aus
Platon zu verstehen, gelang es dem auBlerordentlichen Scharfsinn vor allem eines Mannes,

die innere und notwendige Verbindung der Dialoge Platons zu erkennen.«'’

Trendelenburg bezieht sich hier nicht auf Schlegel, sondern auf Schleiermacher,
der von Schlegel fiir das Projekt einer neuartigen Platon-Edition gewonnen und
wenig spiter damit alleingelassen worden war. Schleiermacher folgt Schlegel bei
dessen Rehabilitierung der Nicht-Diskursivitit im Zeichen der Asthetik. Er
macht gleichsam die von Aristoteles vorgenommene Verschiebung der als Plato-
nismus bekannten Konfiguration von Semantik, Syntax und Pragmatik des Wis-
sens in Richtung Diskursivitdt riickgéngig, ohne allerdings zum platonistischen
Rezeptionsmodell der Esoterik zurtickzukehren. Schleiermacher setzt sich insbe-
sondere fiir eine Ethik ein, die nicht von Theorie dominiert ist. Fiir ihn wird
Platon zum Gewidhrsmann einer neuartigen Begriindung der Ethik in der Abkehr
von bloBer Theorie.'” In der Schrift »Geschichte der Philosophie«, in seinen
»Vorlesungen iiber Sokrates und Platon« sowie in seiner »Einleitung« zu den
Platon-Ubersetzungen schildert er Platon »als wissenschaftlichere Fortsetzung

10 Vgl. Leinkauf (2007) S. 484.

11 Aus Platonis de ideis et numeris doctrina ex Aristotele illustrata, Leipzig 1826, 1f;
zit. nach: Wippern (1972) S. VIII, von dem auch die Ubersetzung und Kursivierung
stammen.

12 Vgl. Arndt (1996) S. XV.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

58 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

des Sokrates«,"” dem er »in seiner ganzen Tendenz das groBe Ubergewicht des
ethischen«™ bescheinigt. Wissenschaft (nach damaligem Verstindnis Theorie)"’
sei bei Platon auf die Praxis gerichtet geblieben; und insofern habe er »die
maieutische Methode zur Vollkommenheit bringen [kénnen]. Bei der Anwen-
dung sein Zweck ebenfalls nicht blo wissenschaftlich, sondern auch auf die Ge-
sinnung« — wie Schleiermacher notiert.'® Das im Dienst der ethischen Wirkung
stehende sokratische Nichtwissen bleibe auch bei Platon ein Ziel:' Der Leser
solle zumindest zur Anerkennung seiner »leere[n] Einbildung des Wissens«'® ge-
fiihrt werden, falls er nicht »zur eignen Ideenerzeugung«'® komme. Nicht im Re-
zipieren diskursiven Wissens besteht also der ethische Zweck von Philosophie,
sondern im nicht-diskursiven Bewusstsein eigenen Unwissens, das dem Subjekt
einen Spielraum zur selbstindigen gedanklichen Verortung lasst.

Dabei weist Schleiermacher Platons »poetischer« Darstellungsweise™ eine
iberragende Rolle zu. Gerade jene »ginzliche Abweichung von den {iiblichen
Formen der philosophischen Mitteilung«, die landldufig als Behinderung des
Verstindnisses der Philosophie Platons gelte, sei dessen Ermoglichungsgrund.”'
Weil man bisher nicht auf »den Zusammenhang des Inhaltes mit der Form im
Einzelnen sowohl als im Ganzen« geachtet habe, sei Platon der meistmissver-
standene Philosoph. So redeten »auch die besten Erkldrer« nur »wie obenhin
oder mit vergeblich verstecktem Gefiihle der Unsicherheit [...] tiber die Absich-
ten einzelner Platonischer Werke«. Dabei werde mit der Ignoranz gegeniiber der
Form auch das nicht-diskursive hochste Wissen, um das es Platon gegangen sei,
missachtet: »So dass jene Zufriedenheit etwas unreif zu sein scheint, welche be-
hauptet, wir konnten den Platon jetzt schon besser verstehen, als er sich selbst
verstanden habe, und dass man beldcheln kann, wie sie den Platon, welcher auf
das Bewusstsein des Nichtwissens [oder: auf die Nicht-Diskursivitit; H.D.] ei-
nen solchen Wert legt, so unplatonisch suchen will.«*

13 Philosophie Platons S. 13.

14 Ebd. S. 5.

15 Vgl. ebd. S. 74: »Wahre Wissenschaft, oder wie die unsrigen es zu nennen pflegen,
eine Theorie.«

16 Ebd. S. 8; vgl. auch ebd. S. 39.

17 Vgl. ebd. S. 6.

18 Ebd. S. 41.

19 Ebd. S. 60; vgl. auch S. 41.

20 Vgl. Arndt (1996) S. XVI.

21 Philosophie Platons S. 29.

22 Vgl. ebd.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 59

Gegen alle Versuche, die Darstellungsleistung der platonischen Schriften
formvergessen zu marginalisieren und Platon eine von semantischen Ambiva-
lenzen und Inkohdrenzen gereinigte »geheime Lehre« zu unterstellen, verwahrt
sich Schleiermacher heftig. Auf sechs inhaltsreichen Seiten unterscheidet er
sorgfiltig zwischen verschiedenen Begriffen von Esoterik und legt dar, dass
Platon weder aus institutionellen Griinden (wie die Pythagoreer) Inhalte ver-
schwiegen habe noch aus politischer Riicksichtnahme; noch auch habe er kom-
plexe Sachverhalte etwa nur schriftlich dargelegt, die in populdren Vortrédgen fiir
das gemeine Volk nicht mitgeteilt werden konnten.” Die nicht-diskursive Dar-
stellung muss bei Platon demnach aus nicht-kontingenten, aus seiner Philosophie
wesentlichen Griinden, ihre bedeutsame Rolle spielen.

Im Bemiihen, die platonischen Dialoge nicht als dunkel und ergédnzungs-
bediirftig, sondern im Gegenteil als hochste kiinstlerische Perfektion darzu-
stellen, wird Schleiermacher zum skrupulsen Ubersetzer, der Platon in aller
Partikelfiille und entlang noch so verzweigtem Periodenbau® akribisch folgt:
eine erstmals in derartiger Prizision geschaffene Leistung, die zudem bis heute
Geltung hat und dariiber hinaus ein neues Platonbild durchsetzt. Sie soll zei-
gen, wie Platon sein Ziel — die Vermittlung nicht-diskursiver Erkenntnis — im
meisterhaften Einsatz seiner darstellerischen Mittel erreicht. In seiner Einleitung
analysiert Schleiermacher diese Mittel detailliert” und nennt besonders den Ver-
zicht auf eine abschlieBende These sowie Widerspriiche, Ritsel, falsche Fahrten
und offene Stellen: Allesamt Abweichungen von den semiotischen Parametern
des Begriffsdenkens.

»Dieses ungefahr sind die Kiinste, durch welche es dem Platon fast mit Jedem gelingt,
entweder das zu erreichen, was er wiinscht, oder wenigstens das zu vermeiden, was er
fiirchtet. Und so wire dieses die einzige Bedeutung, in welcher man hier von einem Esote-
rischen und Exoterischen reden konnte, so ndmlich, dass dieses nur eine Beschaffenheit
des Lesers anzeigte, je nachdem er sich zu einem wahren Horer des Inneren erhebt oder
nicht; oder soll es doch auf den Platon selbst bezogen werden, so kann man nur sagen, das
unmittelbare Lehren sei allein sein esoterisches Handeln gewesen, das Schreiben aber nur

: : 26
sein exoterisches.«

23 Vgl. ebd. S. 34f.

24 Vgl. Jantzen (1996) S. LI

25 Szlézak unterscheidet neun Stilmittel; vgl. Szlezak (2004) S. 129.
26 Philosophie Platons S. 42.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

60 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Wenn Schleiermacher vehement das esoterische Rezeptionsmodell des Plato-
nismus kritisiert, so schldgt er doch auch selbst eine andere Art eines esoteri-
schen Rezeptionsmodells vor. Der Unterschied besteht darin, dass nicht eine
»geheime Lehre« rekonstruiert oder erraten werden soll, sondern einer Autor-
intention gefolgt werden soll. Problematisch ist nun — und hier zeigt sich das Be-
harrungsvermogen des Begriffsdenkens —, dass Schleiermacher sich mit Platons
Autorintention allzu vertraut zeigt.

11. DAS VERMITTLUNGSPROBLEM DER PHILOSOPHIE ALS
PROBLEM IHRER ADAQUATEN DARSTELLUNG

Schleiermacher beldsst es namlich nicht dabei, mit seiner Ubersetzung die Dar-
stellung Platons fiir sich selbst sprechen zu lassen. Er fiihlt sich verpflichtet, sie
mit seinem vorausgehenden Kommentar zu erkldren. Er bemiiBigt sich, seine
Aufwertung der »dunklen« Darstellung Platons zu begriinden. Mit seiner Fokus-
sierung auf darstellerische Mittel und Autorintention 16st er zwar das Vermitt-
lungsproblem im esoterischen Rezeptionsmodell des Platonismus, zahlt dafiir
aber den Preis, dass eine andere Ausformung des Gestaltungsproblems in seiner
eigenen rezeptionsésthetischen Explikation wirksam wird: Seine diskursiv vor-
gebrachte Rezeptionsésthetik bietet ndmlich Grund fiir — erstens — berechtigte
Kritik und — zweitens — ein weitreichendes Missverstindnis.

Die Kritik an Schleiermachers Rezeptionsésthetik 14sst sich mit der Tiibinger
Schule als misslungener Kontrollversuch der Philosophievermittlung nachvoll-
ziehen. Die Tiibinger Schule, ein 1959 eingeleiteter und kontrovers diskutierter
Rezeptionsansatz der Platonforschung, sieht sich durchaus der von Schleier-
macher begriindeten Aufwertung der Darstellungsmittel Platons verpflichtet. Sie
diagnostiziert in der Betonung der philosophischen Darstellung jedoch die Ge-
fahr, »dass hinter der literarischen Eigengesetzlichkeit die Frage nach der Einheit
der Lehre und nach dem System Platons«’” zuriicktritt. Diese Gefahr sei — lange
nach Schleiermacher — mit der Lebensphilosophie, die Platon zum Erzieher re-
duziere, oder mit Jaspers, der nur eine existentialistische Fortfithrung der unab-
schlieBbaren sokratischen »Daseinsvergewisserung« annehme, verwirklicht.”®
Dieses Platonbild ist fiir die Tiibinger Schule unannehmbar. »An diesem
Platonbild ist im Vergleich zu den fritheren der Gedanke neu, dass Platon nicht
nur kein System besessen, sondern absichtlich auf ein System verzichtet und

27 Kramer (1969) S. 199.
28 Vgl. ebd. S. 199f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 61

eben dadurch das Wesen des wahren Philosophierens selbst ergriffen habe.«”
Verloren gehe so jede »sachliche Verbindlichkeit«:” Philosophie wiirde sich der
Beliebigkeit ausliefern.

In seiner Einleitung zeigt sich Schleiermacher dieser Gefahr bewusst. Ver-
ursacht durch die Besonderheit der Darstellung Platons komme es zu »zwiefa-
chen unrichtigen Urteile[n]«:”' Neben der Unterstellung einer systematischen
»geheimen Lehre« sei es ebenso falsch, rhapsodisch verfahrende Erkenntnis-
skepsis ohne jede Verbindlichkeit anzunehmen und zu glauben,

»dass es vergeblich sei, in seinen Schriften irgend etwas Ganzes, ja auch nur die ersten
Grundziige einer sich selbst gleichen und durch alles hindurchgehenden philosophischen
Denkart und Lehre aufzusuchen, vielmehr schwanke alles darin, kaum irgend etwas stehe
in fester Beziehung mit dem {tibrigen, vielmehr widerstreite hdufig eines dem andern, weil
er namlich mehr ein tibermiitiger Dialektiker sei, als ein folgerechter Philosoph, mehr be-
gierig, Andere zu widerlegen als fihig oder gesonnen, ein eignes wohlgegriindetes Lehr-

gebiude aufzufithren. ..«

Diesem falschen Verstdndnis wirkt Schleiermacher entgegen, indem er — wieder
dem Vorbild Schlegels folgend und nach Absonderung der unechten Schriften
Platons nach Maligabe ihrer dueren und inneren »Komposition« — die Dialoge
in eine »natiirliche« Reihenfolge bringt.”” Durch diese erginzende Ordnungsleis-
tung entsteht eine systematische »organologische Einheit, in welcher Teil und
Ganzes aufeinander bezogen sind und sich wechselseitig erhellen«:** So werde
eine Kohirenz gewisser »groferer Erkenntnisgegenstinde sichtbar.”

Doch wie schon die Darstellungsmittel Platons soll auch diese Anordnung
als nicht-diskursives Mittel der addquaten Darstellung von Philosophie nicht der
Willkiir des Lesers ausgeliefert sein. Der Leser wird nicht mit der platonischen
»Urschrift«’® alleingelassen; Schleiermacher expliziert seine Ordnungsarbeit im

29 Ebd. S. 200.

30 Ebd.

31 Philosophie Platons S. 31.

32 Ebd. S.31f.

33 Vgl. Arndt (1996) S. XX. Damit ndhert sich Schleiermacher den Methoden des
Mittelplatonismus: Ein weiteres Indiz dafiir, dass auch dies neue Platonbild noch stark
vom Platonismus gepragt ist; vgl. auch Arndt (1996) S. XXII.

34 Arndt (1996) S. XX.

35 Vgl. Philosophie Platons S. 31.

36 Jantzen (1996) S. LI zitiert hier Schleiermacher.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

62 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Sinne einer »friihidealistisch-frithromantischen Philosophie«’’” ausfiihrlich. Auf
diese Weise geht er weit tiber das hinaus, was als reiner Ubersetzer-Kommentar
notwendig wire und skizziert eine Platon-hermeneutische Skizze.

Freilich geht Schleiermacher damit noch nicht so weit, Platon einer systema-
tischen Verstehenslehre einzuverleiben: Die Hermeneutik entwickelt er erst spa-
ter.”® Die Rezeption soll dennoch nicht unkontrolliert verlaufen; die Kontrolle
andererseits nicht zu weit gehen. Der Lektiireeindruck soll nicht beliebig sein
und doch diskursiv unterbestimmt bleiben.

»Von der Philosophie des Platon selbst soll aber absichtlich, wire es auch noch so leicht
und mit wenigem abgetan, hier vorldufig nichts gesagt werden, indem der ganze End-
zweck dieser neuen Darlegung seiner Werke dahin geht, durch die unmittelbare genauere
Kenntnis derselben allein jedem eine eigne, sei es nun ganz neue oder wenigstens voll-
stindigere, Ansicht von des Mannes Geist und Lehre moglich zu machen. Welchem End-
zweck ja nichts so sehr entgegenarbeiten wiirde, als ein Bestreben, dem Leser schon im

. . . . 39
Voraus irgend eine Vorstellung einzufléBen.«

Mit derselben Vorsicht will Schleiermacher sowohl seine Einleitungen als auch
seine Anmerkungen nicht als theoretisches Geriist der Platonischen Schriften
verstanden wissen. Sie »machen keineswegs Anspruch darauf, einen Kommentar
zu bilden, sondern jene sollen nur vornehmlich die innern und dusseren Verhalt-
nisse der platonischen Gespriache so viel nétig auseinandersetzen, diese sollen
teils jene Ansichten im Einzelnen unterstiitzen, teils dasjenige erldutern, was un-
kundigeren Lesern minder verstindlich sein méchte.«*’

Sind diese Selbstzuriicknahmen Schleiermachers iiberzeugend? Offensicht-
lich haben sie die Form eines Paradoxes, eines performativen Selbstwider-
spruchs: Schleiermacher spricht von der Philosophie Platons, will dabei aber
nichts dariiber gesagt haben; er kommentiert Platon, ohne einen Kommentar ab-
geben zu wollen; er entwirft das Idealbild einer Rezeption, wie sie aber nur — die
Hervorhebung im Zitat oben belegt es — »fast mit Jedem« gelingt.*' Damit zeigt

37 Arndt (1996) S. XXII.

38 Vgl ebd. S. XX.

39 Philosophie Platons S. 28.

40 Ebd. S. 23.

41 Vgl. auch eine weitere, von Szlezak zitierte Passage: »auf diesem Wege, glaubt
Schleiermacher, habe Platon »doch auch den noch nicht wissenden Leser ... zum Wis-
sen bringen< wollen — wobei die Formulierung »doch auch« verrit, dass Schleierma-

cher sich bewusst ist, dass es mit dieser fiir uns schlichtweg evidenten Zielsetzung an-

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 63

sich erneut — und nun fir Schleiermacher selbst — ein Vermittlungsproblem so-
wie die nicht ganz gliickliche Reaktion des Hermeneutiker-Ubersetzers darauf:
Die bloBe nicht-diskursive Geste der Prisentation der Ubersetzungen ist nicht
ausreichend, eine dazugehorige diskursive Theorie wire zu viel — und deshalb
wiihlt Schleiermacher eine Darstellungsweise der Einschrankung.

Neben dem Grund zu berechtigter Kritik bietet Schleiermachers diskursiv vor-
gebrachte Rezeptionsisthetik zweitens Grund fiir ein weitreichendes Missver-
stdndnis. Es ist ndmlich verstdndlich, dass diese subtile Darstellungsweise nicht
unmissverstindlich ist, wenn sie denn iiberhaupt wahrgenommen wird. Fiir
Thomas Szlezak etwa, einen prominenten Vertreter der Tiibinger Schule, ist
Schleiermacher schlicht und einfach der Begriinder einer »moderne[n] Theorie
des platonischen Dialogs«.” Dieses Schleiermacher-Bild hat einiges fiir sich:
Zum einen kann sich Szlezak auf die ungeheure Wirkmachtigkeit berufen, die
Schleiermachers kurze Einleitung entfaltete. Zum anderen ist sie durchaus die
Blaupause einer Dialogtheorie, ndmlich »als Vorwegnahme grundlegender Prin-
zipien seiner Hermeneutik zu verstehen, wie er sie dann seit 1805 in Halle aus-
gearbeitet hat«, wie Arndt konstatiert.” Szlezék hat also durchaus gute Argu-
mente gegen den Einwand von Peter M. Steiner, Schleiermacher konne keine
Theorie unterstellt werden, weil es ihm mit seiner Ubersetzung gerade darum
gegangen sei, das »Problem der Mitteilbarkeit, das sich in Form der platonischen
Schriften offenbar stellt«** addquat zu thematisieren, diese Schriften also gegen
theoretische Ubergriffe zu verteidigen.* Jede aus Platon abgeleitete Theorie —
auch eine Rezeptionstheorie — wiirde die Form der platonischen Schriften nur
erneut von ihrem Inhalt abtrennen, wo es doch bei Platon gerade um deren
Untrennbarkeit gehe.

Dessen ungeachtet zeichnet Szlezak Schleiermachers Einleitung als detail-
lierte und »voll entwickelte Theorie des platonischen Dialogs«, um sie als solche
mit Recht zu kritisieren. Das Kernargument lautet, dass aus Schleiermachers
Beschreibung einer rezeptionsésthetischen Idealwirkung ein problematisches
»Vertrauen in die Allkompetenz der Schrift« spreche. Das Vermittlungsproblem
der Philosophie — so konnte man formulieren — sei durch ihre wie auch immer

gesichts des klaren Textes Platons so seine Schwierigkeiten hat.« (Szlezak (2004) S.
128.)

42 Wie Steiner (1996) S. XXXIV Szlezak ganz richtig vorwirft.

43 Arndt (1996) S. XX.

44 Steiner (1996) S. XLII.

45 Vgl. ebd. S. XXXVI ff.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

64 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

gelungene Darstellung allein nicht zu 16sen. Die Vermutung, Platon kénne ab-
sichtsvoll und bewusst — also mit voll ausgebildeter Autorintention*® — den
pragmatischen Unterschied zwischen Gesprich und Text aufheben, nehme zu-
dem Platons Schriftkritik nicht ernst genug: »Die fiihrende Platonhermeneutik
des 19. und 20. Jh. war nicht unplatonisch, sie war antiplatonisch«, folgert
Szlezak in einer etwas drastischen Formulierung.47

Gegen eine solcherart verheerende Rezeptionsidsthetik setzt die Tiibinger
Schule ihre Annahme einer »ungeschriebenen Lehre«. Sie geht davon aus, dass
Platon sein hochstes Wissen in seinen Schriften nur andeutend (nicht diskursiv)
benannt, es jedoch in miindlicher Rede, vor einem Kreis ausgewéhlter Schiiler
explizit (diskursiv) ausgefiihrt habe. Thre Aufgabe sieht die Tiibinger Schule nun
darin, dieses hochste Wissen »durch die philologische Rekonstruktion der indi-
rekten Uberlieferunge, also vor allem aus Zeugnissen Dritter, wiederzugewin-
nen. Aber auch die platonischen Schriften werden herangezogen. Gerade die von
Schleiermacher initiierten Bemithungen um die Form der platonischen Schriften
sollen Hinweise auf ein nicht in den Dialogen expliziertes Wissen sammeln hel-
fen und sich somit in den Dienst der »ungeschriebenen Lehre« stellen.*®

Die Tiibinger Bemiithungen kénnen jedoch keine iiberzeugende Alternative
zur Schleiermacherschen »Rezeptionsésthetik« bieten. Jedenfalls 16st ihre »un-
geschriebene Lehre« das Vermittlungsproblem der Philosophie nicht, wie eine
systematische Untersuchung der zwei méglichen Annahmen, die fiir eine Rekon-
struktion einer platonischen ungeschriebenen Lehre nétig sind, zeigen kann.

Die erste Annahme legt nahe, Platon habe aus kontingenten Griinden sein
hochstes Wissen nicht der Schrift anvertrauen wollen. Nur aus solchen Griinden,
die also nicht in diesem Wissen selbst liegen, und die politischer oder institutio-
neller Art gewesen sein mogen, hitte er eine jederzeit (also auch nach 2500
Jahren) diskursiv fixierbare Lehre ausschlieflich miindlich weitergegeben. Diese
Meinung war in der Platonrezeption nicht uniiblich. Tennemann nahm bei-
spielsweise an, Platon habe sich mit der Dialogform politisch unangreifbar

46 Szlezak trifft Schleiermachers allzu grofle Vertrautheit mit Platons Autorintention,
wenn er dessen Beschreibung von Platons Werk zitiert: »Es ist mit >groBer Absicht-
lichkeity geschrieben, d.h. reflektiert angelegt und bewusst durchgefiihrt.« (Szlezak
(2004) S. 127.)

47 Szlezak (2004) S. 141.

48 »Uns [bleibt] keine andere Wahl als Schleiermacher auf dem durch ihn selbst aufge-
wiesenen Weg zu iiberwinden«, schlieft Szlezdk seinen Aufsatz (Szlezak (2004) S.
144).

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 65

machen wollen.”

Wiirde Platon hingegen aus wissensimmanenten, nicht-
kontingenten Griinden sein Wissen nicht diskursiv der Schrift anvertraut haben
(etwa weil Wissen mit religioser Scheu zu begegnen sei und es eine seltene ethi-
sche Reife der Zuhdrer voraussetze — wie Szlezak vorschligt™ — oder ganz dhn-
lich, weil ihm die prekdren pragmatischen Umstinde der Wissensvermittlung
bewusst waren — wie oben in A.4 analysiert wurde), so wire es eben prinzipiell,
selbst von der Tiibinger Schule, nicht diskursiv darzustellen. Es leuchtet also ein,
dass Schleiermacher als mogliche Griinde fiir eine geheime Lehre nur kontingen-
te Umsténde in Erwdgung zieht. Szlezak benennt sie als »das politische und das
didaktische Motiv«’' und erhebt keine Einwinde gegen ihre Entkriftung durch
Schleiermacher. Dass Szlezak Schleiermacher hingegen vorwirft, er habe diese
»Motive« iibergangen, gibt Anlass zu folgender Vermutung. Platon konnte fiir
seine Geheimhaltung zwar ethische und religiése Motive (von nur personlicher
Relevanz) gehabt haben, diese wiren aber keine Griinde, die prinzipiell wirksam
wiren und auch heute noch Geltung hétten. Platon hitte also das héchste Wissen
aus einer Idiosynkrasie heraus fiir nicht-diskursiv gehalten, wo es doch sehr
wohl diskursiv sei. Dieser Gedanke fiihrt zur zweiten Annahme.

Die zweite Annahme wiirde davon ausgehen, dass Platon wegen einer spezi-
fischen Unfihigkeit sein ungeschriebenes Wissen nicht diskursiv explizieren
konnte. Er konnte ein wie immer redegewandter und menschenkundiger Péada-
goge, aber ein weniger fahiger Autor gewesen sein: jedenfalls der Diskursivitét —
vielleicht einfach aufgrund seiner Zeitumstinde — weniger méchtig als heutige
Philosophen. Diese gewissermallen arrogante Position ist nach der Entwicklung
der Philosophie zum Begriffsdenken und ihrer Verlagerung in die akademische
Welt durchaus nachvollziehbar: Spuren davon finden sich selbst bei Schleierma-
cher,” aber auch bei Kant,” und im Gedankenexperiment liee sich vorstellen,

49 Vgl. Steiner (1996) S. XXXVIII f. Fiir Steiner ist es genau die Unterstellung einer pla-
tonischen »Geheimhaltung«, die Tennemann mit Szlezak verbindet, und die beide von
Schleiermacher trennt (vgl. ebd. S. XL). Szlezdk verwahrt sich dagegen: Platons Mo-
tivation sei nicht im Wunsch nach Geheimhaltung zu suchen. Dieser Ausschluss
macht die unten besprochenen idiosynkratischen Vorbehalte Platons gegeniiber dis-
kursiver Explikation noch wahrscheinlicher — und damit den Verdacht einer Abwer-
tung der platonischen gegeniiber den Tiibinger Schriften.

50 Vgl. Szlezak (2004) S. 138.

51 Ebd.

52 Vgl. die folgende Darstellung der Schleiermacherschen Analyse der Schriftkritik im
nichsten Kapitel.

53 Vgl. die in B.1 dargestellte Platonrezeption Kants.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

66 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

auf welche Vorbehalte ein als Hausarbeit abgegebener platonischer Dialog sto-
Ben wiirde. Nicht zuletzt erweckt aber auch die Tiibinger Schule — deren Kron-
zeuge Aristoteles ebenjenes Begriffsdenken einleitete — den Eindruck dieser
Uberlegenheit. > Steiner etwa wendet ein: »Dabei ist impliziert, dass wer so [...]
denkt, sich jedenfalls, was die Schriftlichkeit angeht, in einer Platon iiberlegenen
Position zu befinden behaupten muss.«”> Dieser sehr berechtigte Einwand gleicht
jener ebenfalls berechtigten Kritik an Schleiermacher, er tiberschitze die Schrift
und bringe sich damit in einen Gegensatz zu Platon und dessen Schriftkritik; tat-
sdchlich scheint die Tiibinger Schule der Schriftkritik in Bezug auf Platons
Schriften, nicht aber auf ihre eigenen folgen zu wollen. Genau wie Schleierma-
cher seine Rezeptionsésthetik relativiert, relativiert indessen auch H.J. Kriamer
diesen tiiberlegenen Status der ungeschriebenen Lehre »zur Abwehr von Miss-
verstdndnissen«: Aus der Tiibinger »ungeschriebenen Lehre« folge »weder eine
»Geheimlehre« noch eine Abwertung der platonischen Schriften noch auch ein
Dogmatismus der platonischen Philosophie.«*®

Mit dieser Relativierung eines iiberlegenen Status gegeniiber den platoni-
schen Dialogen gibt die Tiibinger Schule das letztmdgliche systematische Argu-
ment daflir aus der Hand, dass Platon iiberhaupt eine »ungeschriebene Lehre«
gehabt haben soll. Die Tiibinger Rekonstruktionsversuche sind damit als Platon-
Interpretation nicht tiberzeugender als die kritisierte Rezeptionsésthetik Schleier-
machers. Wenn die Annahme einer »ungeschriebenen Lehre« dennoch in gewisser

54 Ein weiteres Beispiel akademischer Arroganz findet sich in der Tubinger Schule,
wenn Szlezak zwar die Leistung (oder wohl eher die Wirkungsmacht) Schleierma-
chers wiirdigt, aber — wegen dessen fehlenden akademischen Abschliissen, an Schlei-
ermachers Kompetenz als Philologe und Philosophichistoriker zweifelt: »Doppelt un-
vollstindig blieb dann auch seine Detailbeschéftigung mit platonischen Problemen
[...], wozu Schleiermacher bei seinem Beruf als Prediger wohl auch nicht die Zeit ge-
habt hitte; sie blieben also selektiv. Schleiermacher war nicht Philologe (auch wenn er
das Fach in Halle zwei Jahre studiert hatte), und er war von Beruf nicht Philosophie-
historiker.« (Szlezak (2004) S. 125.)

55 Steiner (1996) S. XLIII.

56 Krimer (1968) S. 150. Ubrigens hatte Kriamer selbst urspriinglich die »ungeschriebe-
ne« als »Geheimlehre« verstanden, wie Ferber bemerkt (vgl. Ferber (2007) S. 15). In-
konsistenzen wie diese zeigen, dass die Tiibinger Lehre Entwicklungen durchlief und
aus verschiedenen Stimmen besteht. Die oben vorgenommene systematische Untersu-
chung iiber die Tiibinger Annahmen fiir die Griinde einer »ungeschriebenen Lehre«
nimmt dennoch in Anspruch, zumindest als eine Art Koordinatensystem die gesamte

Tiibinger Schule abzudecken, wie ich selbst stichprobenartig gepriift habe.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 67

Weise aufrecht erhalten werden kann, so eher als philologisch-historisch ausge-
richtete Platonforschung und nicht als philosophische, sich selbst immer kritisch
mitbedenkende Interpretation — und somit auch nicht als Losungsversuch des
Gestaltungsproblems der Philosophie. Die Tiibinger Forschungen legen dies
selbst nahe. Sie verstehen sich zu einem groBlen Teil als philologische Beitrige
zu bisher ungeldsten semantischen Einzelproblemen in Platons Schriften. Damit
verweigert sich die Tiibinger Schule der Herausforderung des platonischen Ver-
mittlungsproblems oder gibt es schlicht auf. Die Dimension des Nicht-
Diskursiven geht verloren.”’

So erklédren sich auch die besonders kontroversen Reaktionen auf die Tiibin-
ger Schule. Insofern sie der Platonforschung erhellende Einsichten beisteuern
konnte, wurde ihr Beitrag begriiit. Auf heftige Ablehnung stieB sie jedoch im-
mer dann, wenn der Eindruck entstand, ihr Ansatz entstellte Platon und vernich-
tete eine ganze Dimension seines Werkes.

12. DAS HERMENEUTISCHE SCHEITERN
AM DARSTELLUNGSPROBLEM

Analog zu den oben beschriebenen Platonrenaissancen und -bildern um 1500
und 1800 mit ihren spezifischen Schwachstellen gestalten sich auch die Rezeptio-
nen der platonischen Schriftkritik. Auffdllig ist allerdings die Tendenz, dass die
Schriftkritik als immer zentralere Stelle wahrgenommen wird und schlief3lich
auch das Medium der Schrift immer deutlicher als relevant, wenn nicht ent-
scheidend, wahrgenommen wird.

57 Nota bene: Sie geht auch dort verloren, wo sich sorgfiltig argumentierende Vertreter
der »ungeschriebenen Lehre« wie Rafael Ferber ausfiihrlich mit der Frage beschifti-
gen: Warum hat Platon die »ungeschriebene Lehre« nicht geschrieben? Sie geht da-
riiber hinaus — wie die folgenden Kapitel zeigen — selbst in Platon-Deutungen verlo-
ren, die Schleiermacher folgen oder gar sein rezeptionsésthetisches Scheitern zu
kompensieren versuchen. Sie geht verloren, wo dieser Verlust bemerkt und beklagt
wird. Thr Verlust droht sogar dort, wo die Schrift als nicht-kontingente Ursache fiir das
Vermittlungsproblem der Philosophie erkannt wird. Die Dimension des Nicht-
Diskursiven droht tiberall dort verlorenzugehen, wo sie diskursiv thematisiert wird:
selbst in Schleiermachers Hermeneutik und selbst in einer Dissertation wie dieser —
jedenfalls leichter als in Schleiermachers Platon-Ubersetzungen oder in einem Buch-
Bausatz wie Kant fiir die Hand.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

68 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Wie Klaus W. Hempfer bemerkt, wurde »die Paradoxalitit von Platons
schriftlicher Schriftkritik [...] nicht erst der (post-)romantischen Platonexegese
zum Problem. Nach Hinweisen bereits in der (Spét-)Antike wird es vor allem bei
italienischen Renaissance-Autoren thematisch.«®® Konkret verweist Hempfer auf
Ficino und Tasso. Ficino — ausgerechnet jener der beiden Autoren, der Philosoph
bezichungsweise Philologe war, mochte man betonen — habe allerdings »das
Problem eher entschirft«,”® was sich mit der von Detlef Thiel wiedergegebenen
Einschitzung trifft, Ficino scheine »bei einer eher unkritischen Paraphrase ste-
henzubleiben«.®® Tasso hingegen — bezeichnenderweise der Dichter — habe (»in
einem Dialog!«) die Schriftkritik zum Anlass genommen, das traditionelle Ver-
hiltnis von Stimme und Schrift, von Miindlichkeit und Schriftlichkeit umzukeh-
ren.®!

Weitaus mehr Aufmerksamkeit erregte die Schriftkritik seit der Epochen-
schwelle um 1800. Tennemann »war vor 1804 [als Schleiermachers erste Platon-
Ubersetzungen erschienen] einer der ersten, der die Bedeutung der Schriftkritik
des Phaidros und des >Siebten Briefs¢ Ernst nahm.«*> Sowohl im ersten Band
seines Werks System der Platonischen Philosophie (1792)% als auch im zweiten
Band seiner Geschichte der Philosophie (1799)64 zitiert er die Schriftkritik des
Phaidros in voller Liange, um sie anschlieBend zu interpretieren. Dabei bewegt
sich Tennemann noch weitgehend in der Tradition des Begriffsdenkens: Schrift-
kritik ist fur ihn (diskursive) Kritik am Medium Schrift, wobei er diese Kritik
sich nur auf Platons eigene Schriften erstrecken sieht, nicht auf philosophische
Schriften tiberhaupt. Tennemann reagiert auf die Schriftkritik erstens, in dem er
Platon als Esoteriker darstellt, der miindlich oder mit geheimen Schriften fiir
einen kleinen Kreis gewirkt habe und dessen Schriften also als Spielerei, als
»iuBeres Gewand« anzusehen seien.”” Seine eigene Interpretation sicht er von
der Schriftkritik nicht tangiert, was insofern logisch ist, als er zweitens die
Schriftkritik dergestalt relativiert, dass er das Niveau philosophischen Schreibens
zu Platons Zeiten fiir noch nicht ausgereift erkldrt — wohingegen die inzwischen
erreichte begriffliche Schirfe sehr wohl zur Vermittlung philosophischer

58 Hempfer (2002) S. 9.

59 Ebd.

60 Thiel (2003) S. 135.

61 Vgl. Hempfer (2002) S. 9.

62 Steiner (1996) S. XXXVII.

63 Vgl. Tennemann (1792) S. 129-138.
64 Vgl. Tennemann (1799) S. 207-214.
65 Vgl. Tennemann (1792) S. 128.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 69

Erkenntnis geeignet sei.®® DemgemiB sieht Tennemann seine Aufgabe darin,
»die einzelnen Gedanken von dem zufidlligen Gewande der Einkleidung
ab[zu]sonder[n]«,"”
Texte zu verwandeln.

mithin die Spielerei der platonischen Schrift in ernsthafte

Wenn das bis dahin uniiblich grole Interesse, das Tennemann der Schrift-
kritik entgegenbringt, moglicherweise ein gewisses Misstrauen in das Begriffs-
denken signalisiert, so ist seine Interpretation der Schriftkritik doch noch ganz
vom Denken der Diskursivitdt geprdgt. Was bei Platon auf ein Vermittlungs-
problem der Philosophie hindeutet, wird zwar anerkannt, doch soll es einer be-
grifflichen Losung zugefiihrt werden. Und nicht anders die Schriftkritik:*® Die
Interpretation, die Tenneman ihr widmet, wiederholt also noch einmal das oben
bereits dargestellte platonistische Platonbild um 1800. Die Interpretation hinge-
gen, die ihr Schleiermacher widmet, verlduft gewissermaBlen kontrar dazu.
Schleiermacher setzt nicht auf scharfe Begrifflichkeit (Diskursivitit), sondern
auf eine Art kunstfertige Dialogizitit (Nicht-Diskursivitidt). Wenn seine Interpre-
tation der Schriftkritik im Folgenden nachgezeichnet wird, zeigt sich also erneut
Schleiermachers Distanzierung vom Begriffsdenken, wobei nicht zuletzt deren
Kritikwiirdigkeit — drastischer: deren Scheitern — deutlich wird.

Auch Schleiermacher ldsst sich — in der »Einleitung« zu seiner Phaidros-
Ubersetzung, aber auch in seiner Meta-»Einleitung« zu allen Einleitungen —
nicht allzu lange von der Schriftkritik irritieren. Er erkldrt sie zunéchst biogra-
phisch: Phaidros sei ein Dialog des jungen Platon, und die Schriftkritik driicke
dessen Verehrung des sokratischen Lehrgespriachs als Skepsis gegeniiber der
schriftlichen Philosophievermittlung aus.” Platons Invektiven gegen die Schrift
seien zu verstehen als

»Rechtfertigung des Sokrates iiber sein Nichtschreiben, und als Begeisterung von seiner
Lehrart, welcher in Schriften dhnlich zu werden Platon damals noch verzweifelte, es aber

hernach doch lernte, und nicht damit endigte, an eine so weitgehende Unmitteilbarkeit der

66 Vgl. Tennemann (1799) S. 214f.

67 Tennemann (1792) S. 84.

68 An dieser Stelle wird wieder deutlich, wie sehr die Tiibinger Schule in der Tradition
des begrifflichen Denkens steht, aber auch, was diese Position so seltsam macht: Das
Vertrauen in das Vermogen des begrifflichen Denkens ist inzwischen nicht mehr so
grof3 wie zu Tennemanns Zeiten; und zumindest wird eine Reflexion iiber den Status
der eigenen Begriffsarbeit erwartet.

69 Vgl. Philosophie Platons S. 39f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

70 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Philosophie zu glauben, wenn gleich er, wie wir sehen, von Anfang an wohl wusste. dass

sie historisch nicht kénne erlernt werden.«”

Der Sokrates-Schiiler Platon habe zwar ein neues Medium genutzt, das er zu-
néchst fiir defizitar hielt, dessen Beherrschung in der Folgezeit allerdings derma-
Ben perfektioniert, dass er dessen vermeintliche Mingel zu kompensieren ver-
mocht habe. »Da nun ungeachtet dieser Klagen [iiber die Schrift; H.D.] Platon
von der ersten Méannlichkeit an bis in das spéteste Alter so vieles geschrieben
hat: so ist offenbar, er muss gesucht haben, auch die schriftliche Belehrung jener
besseren [miindlichen; H.D.] so &hnlich zu machen als méglich, und es muss ihm
damit auch gelungen sein.«”'

Wihrend Tennemann gewissermaBen die Ubersetzung der Dialoge in die
(begriffliche) Sprache der Philosophie forderte, besteht Schleiermacher darauf,
Platon als Kiinstler des schriftlichen Dialogs ernst zu nehmen, um ihn als Philo-
soph ernst zu nehmen. Die Schriftkritik ist fiir ihn endgiiltig keine Kritik an der
Vermittlungsleistung des Mediums Schrift mehr (die zur Miindlichkeit der Lehre
zwingen wiirde, falls sie nicht formvergessen ignoriert wiirde), sondern eine Kri-
tik an einer unzuldnglichen Darstellung im Medium der Schrift. Schrift kann —
Platon beweise das — ein vollkommener Ersatz fiir die Rede sein, wenn ihre Dar-
stellung entsprechend kunstvoll ausfillt. Diese Hochschitzung Platons ist mit ei-
ner Hochschétzung der Schrift verbunden, die — mit der Tiibinger Schule — zu-
recht als Uberschitzung der Schrift kritisiert werden kann und letztlich der
Schriftkritik nicht gerecht wird.

Schleiermachers Schriftkritik-Interpretation iiberzeugt auch aus anderen
Griinden nicht vollstindig. Zum einen tiibersieht er, dass seine Etablierung
Platons als Darstellungs-Kiinstler, dass also Nicht-Diskursivitdt als Losung des
Vermittlungsproblems, erst durch diskursive Unterstiitzung moglich ist. Die blo-
Be Prisentation der Ubersetzung reicht ohne eine entsprechende Erklarung nicht
aus. Zum anderen gilt die Schleiermachersche Chronologie der Schriften Platons
inzwischen als iiberholt und der Phaidros als mittleres Werk.”” Dass Schleier-
macher jedenfalls nicht so weit ging, die Schrift héher als die Rede einzuschitzen,
dokumentiert beispielsweise der oben unterstrichene, letzte Halbsatz im Zitat:”

70 Ebd. S. 86.

71 Ebd. S. 40.

72 Vgl. Arndt (1996) S. XXI.

73 Was Schleiermacher (mit Kant, vgl. B.1.3) Philosophie »historisch« lernen nennt,
meint Philosophiegeschichte oder philosophische Lehrbiicher zu lernen, ohne dabei

eigene Gedanken zu entwickeln und in diesem Sinne zu philosophieren.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 71

Anscheinend kann Philosophie auch schriftlich nur insofern vermittelt werden,
als sie iiberhaupt vermittelbar ist. Dennoch verbleibt der Eindruck, Schleier-
machers Rezeptionsésthetik sei ein unangemessen optimistischer oder unange-
messen dargestellter Ansatz.

In jlingerer Zeit sind eine Reihe von Ergidnzungen des Schleiermacherschen An-
satzes vorgestellt worden, deren Gemeinsamkeit darin besteht, dass erstens die
Schriftkritik in deren Zentrum geriickt ist. Sie scheinen zweitens auf den Vor-
wurf der Uberschitzung der Schrift zu reagieren (den die Tiibinger Schule an
Schleiermacher richtete, der ihr aber selbst ebenso gemacht werden muss), und
zwar, indem sie jene Kritik am Denken der Hermeneutik integrieren, wie sie
vom Poststrukturalismus gedufert worden ist. Derrida formuliert sie beispiels-
weise in seinem Aufsatz »Signatur, Ereignis, Kontext« als Kritik am sogenann-
ten Code-Modell.”* Demnach kann der Rezeptionsprozess nie kontrolliert wer-
den, wie es eine Rezeptionsésthetik (aber auch das esoterische Rezeptionsmodell
des Platonismus oder die Formvergessenheit) versucht.

In ihrem Aufsatz »Platons Dialoge als Hypomnemata« zieht Dorothea Frede
aus der Schriftkritik die Konsequenz, Platons Schriften seien als Erinnerungs-
bilder zu verstehen. Die entscheidende Frage lautet nun, wie »zwischen ernst
gemeinten >Erinnerungen< und scherzhaftem Beiwerk« unterschieden werden
kann.” Frede supplementiert Platon weder eine Lehre noch erklirt sie die plato-
nische Darstellung zu jenem Mittel, das dem Leser schon die — einer omindsen
Autorintention gemifl — richtige Richtung weisen werde. Stattdessen erweitert
sie Schleiermachers rezeptionsésthetisches Modell, indem sie den Leser vom
blofen Decodierer der platonischen Kunst zur entscheidenden Instanz tiber den
Sinn des Textes aufwertet. Als solcher bedarf der Rezipient »ausgedehnter Stu-
dien, Ubung und langer Erfahrung«,”® wie sie betont. Weil diese Eigenschaften
als harte Kriterien jedoch wenig tauglich sind, endet sie mit jenem Appell, zu
dem sie auch die Schriftkritik erklért: »Bei der Platonexegese sind also Finger-
spitzengefiihl und Selbstbescheidung immer dringend angezeigt.«”’

Auch Klaus W. Hempfer versucht in »Lektiiren von Dialogen« eine Erwei-
terung der Rezeptionsésthetik: Gefragt sei eine »Hermeneutik des Dialogs,
die keine dialogische Hermeneutik mehr sein kann.«”® Schleiermacher, dessen

74 Vgl. SEK, vor allem S. 144f.
75 Vgl. Frede (2006) S. 42.

76 Ebd. S. 43f.

77 Ebd. S. 58.

78 Hempfer (2002) S. 10.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

72 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Nachfolgern Jaspers, Friedlander und Gadamer wirft er ebenso wie der Tiibinger
Schule vor, mit ihren Platonrezeptionen in eine »performative Falle«” getappt
zu sein. Sie besteht darin, die »Dialogsebene« (oder Inhaltsebene) mit der »Re-
zeptionsebene« zu verwechseln oder mit anderen Worten: den Autor Platon mit
seiner Figur Sokrates gleichzusetzen. Platon lasse nicht etwa Sokrates als Stell-
vertreter reden und handeln, sondern vielmehr enthalte er sich jeder wie auch
immer indirekten Kommunikation einer eigenen Position, um stattdessen die
Bedingungen von Philosophievermittlung zu inszenieren.** Wenn Schleier-
macher — so ergibt sich aus dieser Analyse — Platons Autorintention von der Fi-
gur des platonischen Sokrates ableitet, so {ibersieht er, dass Platon in seinen Dia-
logen (anders als Aristoteles, der sich auch in der Dialogform versuchte)®' selbst
nicht als Figur auftritt und auch keine Autorintention in Form von Proémien
duBert;*” nur in den in ihren Echtheit umstrittenen Briefen lésst sich wegen der
Ich-Form mit deutlicher Berechtigung auf die Intention des Autors schliefen.

Nicht anders versteht Hempfer die Schriftkritik. Sie weise auf ihren eigenen
Inszenierungscharakter hin, ohne in ihrer Paradoxalitit von einer »Autorinten-
tion« entscharft werden zu kénnen; sie zeige dem Leser das Darstellungsproblem
der Philosophie, ohne es fiir ihn zu losen. Dieser Lesart gelingt es, so Hempfer,
den kritisierten Rezeptionsmodellen zu entgehen, ohne die Schriftkritik zu einem
Spiel zu reduzieren, das sich jedem Ernst entziche.”

Auch wenn Hempfer und Frede in ihrer postmodern inspirierten Erweiterung
der Schleiermacherschen Rezeptionsésthetik den Spielraum des Rezipienten signi-
fikant erh6ht wissen wollen, verbleiben sie doch im Bannkreis der Hermeneutik.
Denn wie schon fiir Schleiermacher zielen auch fiir sie die Darstellungsmittel
Platons auf die »eigene« Gedankenerzeugung des Lesers ab. Doch diese neue
Macht des Rezipienten darf nicht zu weit gehen und muss kontrolliert werden.
Diese Kontrolle erfolgt nun sogar ausschlieBlich tiber ihre eigenen diskursiv dar-
gelegten Interpretationen.

Obwohl Hempfer und Frede die Schriftkritik ernster nehmen als Schleier-
macher und ihr zunéchst gerechter zu werden scheinen, nehmen sie ihre eigenen
Schriften implizit davon aus. Indem sie in Bezug auf Platon jener Kritik an der
Uberschitzung der Schrift entgehen wollen, verlassen sie sich in ihren eigenen

79 Ebd. S. 6.

80 Vgl. ebd.

81 Vgl. Flashar (2011) S. 166f. Hierin zeigt sich ein weiterer Beleg fiir die Formblindheit
des Aristoteles, der seine Dialoge rein padagogisch-populér gestaltet.

82 Vgl. auch BloBner (2007) S. 251.

83 Vgl. Hempfer (2002) S. 71.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 73

Schriften auf nichts anderes als auf die Schrift: Sie versuchen, diskursiv zu iiber-
zeugen, ohne selbst eigene »Erinnerungsbilder«, wie Frede es nennt, zu zeichnen
oder die Philosophievermittlung zu »inszenieren«, wie Hempfer es beschreibt.
So geht auch bei diesen hermeneutischen Interpretationen die Dimension der
Nicht-Diskursiven verloren; nicht weil sie iibersehen wiirde, wie von der Tiibin-
ger Schule, sondern weil Platons Hinweis darauf in die Diskursivitit iibersetzt
wird. Insofern scheitern auch sie am Darstellungsproblem der Philosophie.

13. DIE FOKUSSIERUNG AUF DIE SCHRIFTKRITIK
UND DIE ZUNEHMENDE REFLEXION
DES GESTALTUNGSPROBLEMS

Wolfgang Wieland, ein Schiiler Gadamers, der ebenfalls den Schleier-
macherschen Ansatz weiterfiihrt, ist sich bewusst, dass die diskursive Erklérung
des Nicht-Diskursiven den Verlust einer Dimension bedeutet. In seiner einfluss-
reichen Monographie Platon und die Formen des Wissens (1982) ist ebenfalls
die Schriftkritik von zentraler Bedeutung. Er widmet ihr das erste Drittel seines
Buches und behauptet sogar: »Bei jedem Versuch, Platons Philosophieren zu
verstehen, kommt diesen Stellen [der Schriftkritik; H.D.] und ihrer Deutung eine
Schliisselfunktion zu.«** Wielands Darstellung unternimmt nun eine Ausweitung
der Schriftkritik zur Gestaltungskritik, die das Problem der Gestaltung von Phi-
losophie problematisiert. Seine These konzentriert sich in dem Satz:

»Platon macht denn auch immer wieder auf die inneren Grenzen aufmerksam, die der
Maoglichkeit gezogen sind, Wissen in der Gestalt von Aussagen zu objektivieren und mit-
zuteilen. Das geschicht beispielsweise in der Schriftkritik; sie ist ihrem Gehalt nach zu-

gleich eine Kritik des propositionalen Wissens iiberhaupt.«**

Anders ausgedriickt: Das Verstdndnis von Philosophie iiberhaupt und das
Verstidndnis der platonischen Schriftkritik bedingen einander. Fir Wieland
besagt die Schriftkritik, dass sich philosophische Erkenntnis nicht propositional
fixieren ldsst — ob schriftlich oder miindlich, ist dabei von untergeordneter
Bedeutung. Das Wissen, das Philosophie zu vermitteln hat, ist also letztlich

84 Wieland (1982) S. 13.
85 Ebd. S. 235.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

74 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

nicht-propositionaler Natur; und deswegen komme es auf die Gestaltung und den
Blick fiir diese Gestaltung an.*

Dabei geht es Wieland keineswegs darum, propositionales Wissen aus der
Philosophie auszuschlieBen. Er betont sogar an zahlreichen Stellen dessen Wert:
Nichtpropositionales Wissen, das als unmittelbar evident nicht mitteilbar ist, ob-
jektiviert sich in Aussagen, wird mitteilbar, gegenstandsbezogen, iiberpriifbar,®’
ermoglicht so »Differenzierung«, »Klarheit« und »Prizision«.* In vielen Fillen
— besonders deutlich beim Erfahrungswissen — bedingen sich nichtpropositiona-
les und propositionales Wissen, gehen ineinander iiber.*” Und doch riickt Wie-
land nicht dieses Miteinander in den Fokus seiner Aufmerksamkeit, sondern das
Gegeneinander, oder vielmehr: das Miteinander ist fiir ihn sogar der Grund fiir
seine Zuspitzung als Gegeneinander. Denn das propositionale Wissen ist in der
Philosophie nicht nur wertvoll, es ist sogar unabdingbar; und darin liege eine un-
heilvolle Dominanz, die sich in der Neuzeit sogar zunehmend verstiarke. Philo-
sophie werde »unter den Bedingungen der philosophischen Diskussionen unserer
Tage« selbstverstindlich als an Propositionen gebunden wahrgenommen® — eine
Tendenz, die sich »durch die philosophischen Bemiihungen der Gegenwart« ver-
stirkt habe.”' Der »Propositionalismus«’ wird dargestellt als »Zauberkreis der
Texte«,” in den man jederzeit eingeladen sei einzutreten, der aber den Blick ver-
enge, Naivitit und Einseitigkeit fordere” und aus dem herauszufinden zuneh-
mend schwieriger werde — ein echtes »Dilemmac, das den Tenor von Wielands
Buch bestimmt.”

»Der Propositionalismus bezeichnet ohne Zweifel ein universal anwendbares Methoden-
konzept der Philosophie. Denn kein Gegenstand ist zu abgelegen oder zu verborgen,
als dass man nicht doch irgendeine mitteilbare Aussage in Bezug auf ihn formulieren
konnte, die sich zum Gegenstand einer propositionalen Analyse und damit zugleich

zum Primérobjekt der philosophischen Reflexion machen lieBe. [...] Jeder Akt der

86 Vgl. ebd. S. 11, 57 und 68.
87 Vgl. ebd. S. 225 und 233.

88 Ebd. S. 8.

89 Vgl. ebd. S. 230ff.

90 Vgl. ebd. S. 224.

91 Vgl. ebd. S. 8 sowie 224-236.
92 Ebd. S. 225.

93 Ebd. S. 8.

94 Vgl. ebd. sowie S. 39 und 67.
95 Vgl. ebd., besonders S. 100.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 75

Propositionalisierung zwingt zum Verzicht auf ein Stiick Unmittelbarkeit, die sich als sol-
che durch keine Reflexion, auch nicht durch eine propositionalistisch orientierte Reflexi-
on, wieder einholen ldsst. Gewiss kann sich eine neue Reflexion auf den so vernachldssig-
ten Restbestand richten. Doch auf diese Weise gelangt man immer nur zu neuen

. . . 9
Zuordnungen von Aussagen, die man dann als solche wieder analysieren kann.«"

Platon wird von Wieland nun zugestanden, durch seine kiinstlerische Gestal-
tungsmacht den Bannkreis der Propositionalitit zu iiberwinden’’ und die »Verle-
genheit« des nichtpropositionalen Wissens auszugleichen.” Platon habe zwar die
Leistung der Propositionalisierung sogar als erster gewiirdigt,” aber sich eben
nicht nur darauf verlassen. Zwar habe er ein System von Propositionen, die
»ldeenlehre« entworfen, aber nur als »Eroffnungszuge,'™ als »Ideenannah-
me«.""" In Platons Schriften konstituiere sich eine »Spannung [...], die zwischen
den im geschriebenen Werk tiberlieferten Satzen und dem besteht, was nur mit
Hilfe dieser Sitze ausgedriickt und gezeigt wird, ohne dass es hingegen von ih-
nen als semantisches Korrelat auf thematische Weise intendiert wiirde«.'"”

Was Wieland (als Nachfolger Schleiermachers)'® Platon oder (als Schiiler
Gadamers) allenfalls den »klassischen Autoren«'* zugesteht, ldsst er bei wissen-
schaftlichen Texten iiber Platon, nicht zuletzt bei seinen eigenen Uberlegungen
nicht gelten. Jene konnten tiber ihr Sagen hinaus auch Zeigen; diese miissten sich
auf das Sagen beschrinken. Wenn iiber nicht-propositionales Wissen geschrie-
ben wiirde, diirfe nicht aus dem Blick geraten, dass propositionales Schreiben
dem Wahrheitsbegriff verpflichtet bleibe,'”
Wissen selbst nicht dem Bivalenzprinzip unterliege.

auch wenn nichtpropositionales
1% Und ebenso wenig diirfe
man {ber die »Form« (auch wenn sie bei der Darstellung nichtpropositionalen

Wissens eine tragende Rolle spiele) die »Inhalte« vergessen.'”’ Auf diese Weise

96  Ebd. S. 226f.

97  Vgl. ebd. S. 39 und 69.
98  Ebd. S. 234; vgl. auch S. 228 und 100.
99  Vgl.ebd. S. 228.

100 Ebd.

101 Vgl ebd. S. 99ff.

102 Ebd. S. 324.

103 Vgl. ebd. S. 50f.

104 Vgl ebd. S. 10.

105 Vgl ebd. S. 7ft.

106 Vgl. ebd. S. 228f.

107 Vgl. ebd. S. 52.

—_—

—_— =

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

76 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

verteidigt Wieland seinen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und philosophische
Relevanz gegen mogliche Vorwiirfen des »Asthetizismus, Romantizismus oder
Irrationalismus«, die er dhnlich positionierten Interpretationen wie der seinigen

108

durchaus zu Recht gemacht sieht.” Doch dafiir hat er einen Preis zu zahlen: Er

kann nicht selbst mit der Geste Platons reden, sondern nur iiber Platons Geste,

L . . 109
deren unausweichlichen Verlust er wieder und wieder thematisiert:'®

»Alles ldsst sich zum Gegenstand einer Aussage machen. Daher ist jeder Versuch legitim,
beispielsweise auch Platons Texte und das, was sich in ihnen zeigt, zum Gegenstand von
Interpretationsaussagen zu machen. [...] Doch wie genau diese Projektion auch immer
ausfallen mag, — man kann nicht umhin, den Verlust einer ganzen Dimension in Kauf zu
nehmen. Auch die beste Interpretation [...] wiirde sich selbst verkennen, bliebe sie sich
nicht bewusst, dass sie [...] — in Platons Bildersprache ausgedriickt — den Bereich der

Schatten niemals verlassen kann.«''°

108 Vgl ebd.

109 Beispielsweise ebd. S. 67: »Man kann versuchen, mit Hilfe von Aussagen tiber das
zu reden, was von Platon nicht gesagt, sondern durch bewusste Verwendung litera-
rischer Formen und Stilmittel nur gezeigt wird. Das geschieht beispielsweise in der
vorliegenden Abhandlung. [...] Ein Philosophieren, das man in einen Gegensatz zur
philosophischen Lehre bringt, kann selbst wieder zum Gegenstand einer Lehre ge-
macht werden. Doch auch das beste Verstindnis einer solchen Lehre zweiter Stufe
verschafft einem nicht jenes Wissen, das einem nur die Erfahrungen und die Tétig-
keiten selbst vermitteln koénnen, auf die sich diese Lehre richtet.« — Oder ebd. S.
234: »Die Formen des nichtpropositionalen Wissens sind iiberdies einer Analyse,
die sich aller nur denkbaren Techniken des propositionalen Wissens bedient, kei-
neswegs unzuginglich. In diesem Fall wird nichtpropositionales Wissen zu einem
Gegenstand von Aussagen, aber es wird deswegen nicht selbst zu einem propositio-
nalen Wissen. Das zeigt sich nicht zuletzt in der Tatsache, dass man dieses Wissen
auch durch noch so viele wahre Aussagen, die man iiber es formulieren mag, nicht
einem anderen mitteilen kann.«

110 Ebd. S. 324f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IV. Medientheorie der Schrift, Dekonstruktion
und Philosophie ohne Autorintention

Zwei andersartige Losungsansitze fiir das Gestaltungsproblem der Philosophie
kommen in den 1960er Jahren auf. Sie unterscheiden sich von den bisher vorge-
stellten Losungsversuchen dadurch, dass sie keine Code-Rezeptionsmodelle
sind. Es geht bei ihnen nicht mehr primér darum, die Lehre oder die Intention ei-
nes Autors richtig zu verstehen. Vielmehr wird bei ihnen die Schrift als Medium
zum Hauptakteur, und zwar in einem besonderen Sinne: Schrift wird gleichsam
als Transzendental des Begriffsdenkens vorgestellt. Damit positionieren sich die-
se Losungsansitze nicht in einfacher Opposition zum Begriffsdenken, mithin in
der Nicht-Diskursivitét, sondern auflerhalb dieses Gegensatzpaares, und konsti-
tuieren auf diese Weise eine ganz andere Distanzierungsweise davon. Indem sie
zudem nicht nur das Begriffsdenken als Effekt der Schrift erklaren, sondern auch
das Code-Modell, wird verstandlich, warum alle diesem verpflichtenden Rezep-
tionsmodelle im Bannkreis der Diskursivitdt verbleiben miissen; gleichzeitig
deutet sich an, wie diesem Bannkreis entkommen werden kann.

Beide Losungsansitze — namlich Medientheorie der Schrift und Dekonstruk-
tion — zeichnen ihrerseits eine Entwicklungslinie der Schrift, deren Verlauf mit
der oben skizzierten Entwicklungslinie des Begriffsdenkens {ibereinstimmt. Wie
sich im Detail zeigen wird, ist die Schrift — mag sie auch nicht dessen einzige
Ursache sein — nicht vom Begriffsdenken zu trennen. Damit geben beide L6-
sungsansitze einen weiteren, bedenkenswerten Grund fiir die Sonderstellung des
Begriffsdenkens jenseits der in A.9 aufgefiihrten Vorteile; und zwar die kulturel-
le Praxis unserer Nutzung der Schrift.

Medientheorie der Schrift und Dekonstruktion ergénzen einander auf mitun-
ter verbliiffende Weise. Gemeinsam ist ihnen auch, dass — obwohl die Schrift im
Zentrum ihrer Aufmerksamkeit steht — sie sich nicht an zentralen Stellen mit
Platons Schriftkritik beschiftigen und sich dabei auch nicht besonders von deren
Paradoxalitét irritieren lassen. Trotz groBer Gemeinsamkeiten ist nicht nur ihr

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

78 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Ansatz denkbar heterogen. Thre groBe Unterschiedlichkeit, die im Anschluss an
die Entwicklungslinie der Schrift herausgearbeitet werden soll, 14sst sich folgen-
dermaBlen beschreiben: Fiir die Medientheoretiker geht im Zuge ihrer histori-
schen Beschiftigung mit der Schrift auch jene Geste Platons verloren, womit der
»Verlust einer ganzen Dimension« (ndmlich des Nicht-Diskursiven) in Kauf ge-
nommen wird. Die Dekonstruktion hingegen hebt erst die Dimension des Nicht-
Diskursiven in der Schrift hervor; und zwar, indem sie Philosophie nicht mehr
auf die Vermittlung oder Darstellung, sondern auf den Spielraum der Subjektivi-
tét in der Rezeption, mithin auf ihre Aneignung fokussiert.

1963 veroffentlichte Havelock seine umfassende Studie 4 Preface to Plato,
in der er Platon und den Anfang der westlichen Philosophie in den geschichtli-
chen Zusammenhang der Entwicklung des phonetischen Alphabets stellt. Er leis-
tete damit im Umfeld der kanadischen Medientheorie einen entscheidenden Bei-
trag zur Kulturtheorie der Schrift, die von Walter J. Ong in seinem Hauptwerk
Orality and Literacy (1982) weiterentwickelt wurde und die Havelock in spite-
ren Schriften wie The Literate Revolution in Greece and its Cultural
Consequences (1982) und The Muse Learns to Write (1986) in groBer Uberein-
stimmung mit seinem frithen Ansatz fruchtbar machte. Die Medientheorie der
Schrift nach Havelock und Ong lésst sich als Bestédtigung der oben gezeichneten
Entwicklung des Begriffsdenkens, von den Anfingen der Diskursivitit {iber ihre
Dominanz bis hin zu Distanzierungsversuchen davon, verstehen.

Die Medientheorie der Schrift stellt den Ubergang von »primérer Oralitit«
zu yLiteralitdt« als kulturellen und epistemischen Bruch hochsten Grades dar.
Die schriftliche Fixierung von bislang miindlichen Kommunikationsakten wirkte
nicht nur zuriick auf die blof3e Technik der kulturellen Kommunikation, sondern
auf deren Praxis und auf das Denken selbst. Schrift zeigt sich als Werkzeug,
welches das mit ihr behandelte Wissen nicht unveridndert lésst, also als Medium.
Sprechen, das semantisch an Maximen und Variationen gebunden ist, syntak-
tisch an Rhythmus, Vers, Parataxis, Narration und pragmatisch an Gedéchtnis,
die Zeremonie, den Korper (das Ohr vor allen anderen Sinnesorganen, aber auch
Mund, Zunge, GliedmaBien), wird von den Effekten seiner schriftlichen Fixie-
rung iiberlagert.' Das FlieBende, Dynamische, Ambivalente’ und Konkrete (aber
auch Distanzlose, Unmittelbare, Emotionale) des oral Tradierten weicht dem
Statischen, Zeitlosen, Eindeutigen und Abstrakten® (aber auch Kritischen,

1 Vgl. Havelock (2007) S. 70ff.
2 Vgl ebd. S. 127.
3 Vgl ebd. S. 104.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 79

Reflektierten, Rationalen) der Literalitit. Das neue Kommunikationssystem
bringt eine Fiille von bisher unerhérten Konzepten mit sich, nicht zuletzt das
Code-Modell, das zwischen Wissen (beziehungsweise »Kodes«, » Themen«, »In-
formation«)’ und Wissendem® unterscheidet, aber auch die Gegensatzpaare An-
schauen und Handeln, Beschreiben und Bewerten, Denken und Sprechen.7

Havelock untersucht die primare Oralitit sowie deren Ubergang zur Literal-
itdt bevorzugt am Schrifttum des antiken Griechenlands. Dieser enge Fokus be-
giinstigt eine gewisse eurozentristische »Verzerrung,® ist aber im Ansatz wohl-
begriindet: »Die Griechen erfanden nicht nur einfach ein Alphabet; sie erfanden
die Literalitit und die Grundlage des modernen Denkens.«’ Diese Grundlegung
der Eigenschaften heutiger Wissenschaft beruht auf der Eigenheit der besonde-
ren imitatorischen Effizienz der alphabetischen Schrift.'’ Sie besteht darin, dass
die Alphabetschrift nicht aus semantischen Einheiten aufgebaut ist, wie es chine-
sische oder dgyptische Ideogramme sind, sondern aus phonetischen Einheiten,
den Buchstaben."" Deswegen kann sie — iibrigens sogar anders als nicht-
vokalisierte Alphabetschriften — Lautfolgen unabhingig von ihrem Sinn, also
auch fremde Sprachen, exakt aufzeichnen. Die Alphabetschrift vollzieht gleich-
sam eine andere, erstens phonetische und zweitens engere, Rasterung der Spra-
che als andere Schriftsysteme.

Diese Eigenheit bedingt verschiedene Effekte, die dem griechischen, abendléndi-
schen, wissenschaftlichen Denken eine besondere Pragung verleihen. Havelock und
Ong tendieren dazu, diese Prigung als charakteristisch oder paradigmatisch fiir
Literalitdt tiberhaupt auszuzeichnen. Dies liegt freilich daran, dass der Unter-
schied zwischen Oralitét und Literalitdt durch das Alphabet besonders krass aus-

4 Zu den Gegeniiberstellungen vgl. Ong (2002) S. 37-49. Weitere, dhnliche Gegentiber-
stellungen in Assmann (1990) S. 16.

Vgl. Havelock (2007) S. 64.

Vgl. ebd. S. 118.

Vgl. ebd. S. 126.

Assmann (1990) S. 7f.

Havelock (1990) S. 71.

10 Vgl. Havelock (2007) S. 102.

11 Zwischen »Buchstaben-« und »Ideogramm«-Schriften kann keine so klare Linie ge-

O 0 3 N W

zogen werden, wie es den Anschein hat. Ong beispielsweise verweist auf die Hybridi-
tit aller Schriften (vgl. Ong (2002) S. 87f; vgl. auch Arokay (2012)). Weil es in dieser
Arbeit aber nicht um kategoriale Differenzierungen geht (weder zwischen Schriftty-
pen noch zwischen Rationalitétstypen), sondern um Tendenzen, kann mit dem relati-

ven Unterschied zwischen Buchstaben- und Ideogrammschriften gearbeitet werden.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

80 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

gebildet wird; und Havelock und Ong geht es primir um eben diesen Unter-
schied, nicht um den Unterschied zwischen verschiedenen Arten von Literalitit.

Zwei der verschiedenen Effekte der Alphabetschrift, die jene besondere Pri-
gung bewirken (welche sich immer mehr als Diskursivitit abzuzeichnen be-
ginnt), lassen sich als Eindeutigkeit und kategoriale Abstraktion bezeichnen. Das
vokalisierte Alphabet ist nimlich erstens besonders geeignet, den Trend von
Schrift zu »analytischer Prizision«'? zu verwirklichen, der sich daraus ergibt,
dass zahlreiche situationsspezifische Umstinde bei Ubertragung der Rede in die
Schrift durch groflere semantische Genauigkeit ausgeglichen werden miissen.
Mit einigen, wenigen Buchstaben lassen sich aber mehr semantische Einheiten
darstellen, als mit einigen, wenigen Ideogrammen, was grofere semantische
Unterscheidbarkeit begiinstigt. Zudem ist die Interpretationsbediirftigkeit und
somit der Interpretationsspielraum bei vokalisierten Buchstabentexten geringer
als bei nicht vokalisierten Buchstabentexten oder Ideogramm-Schriften.” All
dies begiinstigt Eindeutigkeit, die so als semantischer Effekt der semiotischen
Parameter des Begriffsdenkens deutlich wird.

Zweitens animiert das Alphabet zu einer besonderen Abstraktionsleistung.
Ideogramme beziehen sich gleichsam auf Objekte und stellen jedenfalls relativ
geschlossene semantische Einheiten dar (die zwar zerlegt werden konnen, aber
nur wiederum in elementarere Ideogramme). Buchstaben hingegen sind sub-
semantische beziehungsweise syntaktische Einheiten, die nicht Objekte, auch
nicht Lautfolgen und selbst nicht gewdhnliche Laute abbilden, sondern »abstrak-
te« Phoneme." Bei der Ubertragung von Rede in Schrift mittels Alphabet ist
gleichsam ein Formalisierungsprozess auf zwei Ebenen vonndten, womit sich
ein besonderes Potential zu formaler Abstraktion verbindet, wie es in der Logik
— einem weiteren Effekt der semiotischen Parameter des Begriffsdenkens — zur
Anwendung kommt.

14. DER DISKURSIVE LOSUNGSANSATZ DER MEDIEN-
THEORIE DER SCHRIFT VON HAVELOCK UND ONG

Die Eigenheit des Alphabets bewirkt auch einen anderen guten Grund dafiir,
dass Havelock den Ubergang von Oralitit zu Literalitit iiberwiegend anhand
der griechischen Kultur untersucht. Die phonetische Schrift, so hebt er hervor,

12 Ong (2002) S. 102.
13 Vgl. Havelock (1990) S. 65 und 73f.
14 Vgl. Ong (2002) S. 90 sowie Assmann (1990) S. 10.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 81

macht die Unterscheidung zwischen primédrer Oralitdt und Literalitdt besonders
deutlich. Frithe Schriftzeugnisse anderer Schriftsysteme — beispielsweise die
Bibel oder das Gilgamesch-Epos — weisen eine »rituelle Wiirde« sowie »eine
Okonomisierung und Vereinfachung des Denkens« auf, die einen uneinholbaren
Ubertragungsverlust der miindlichen Fassung in die Schriftform vermuten
lassen.”” Die Schriften Hesiods und Homers hingegen zeichnen »den vollen
Reichtum der urspriinglich oralen Tradition« auf.'® Die hier geronnene primire
Oralitit wandelt in den nachfolgenden Schriftzeugnissen allméhlich ihren Cha-
rakter und gebiert die Literalitét.

Die Philosophie bezeugt diesen Ubergang. Die frithen Philosophen kénnen
als Avantgarde der Schrift bezeichnet werden — ob sie nun selbst die Schrift
nutzten oder nicht, und ob sie selbst Lehrgedichte, Spriiche, Dialoge oder Ab-
handlungen verfassten. Thr Projekt, die Philosophie (die Literalitdt), grenzten sie
gegen die Dichtung (Oralitit) ab.'” Exemplarisch steht hierfiir Platons Dichter-
Kritik, wie Havelock sie in A Preface to Plato analysiert. Platon verurteile mit
den Dichtern das orale Denken und setze sich fiir das literale Denken mit seiner
Priferierung des Statischen iiber das Dynamische und den damit verbundenen
neuen Konzepten ein. Die hierarchische Unterscheidung zwischen Intelligiblem
und dem Sinnlichem, mit der Platon laut géngiger Philosophiegeschichte die
Metaphysik erschaffen habe, ist laut Havelock eine Unterscheidung der Alpha-
betschrift."®

Besondere Evidenz erzielt Havelock durch seine genaue philologische, quasi
empirische Forschung und sein konkretes Anschauungsmaterial. Die oben be-
reits angedeuteten zwei Effekte der phonetischen Schrift sollen hier nun ein we-
nig genauer vorgestellt werden: auf der Ebene der Semantik die Entstehung der
propositionalen Satzform, und auf der Ebene der Syntax die logische Verkniip-
fung der propositionalen Sétze. Diese sprachlichen Effekte des Alphabets besté-
tigen jenen inhaltlichen Ubergang zum Begriffsdenken, wie er in A.6 und 7 bei
Aristoteles herausgearbeitet wurde, auf philologisch-linguistischer Ebene. Aus-
gangspunkt ist die Beobachtung, dass das Wort »sein« im literalen Denken als

15 Vgl. Havelock (2007) S. 93.

16 Vgl. ebd. sowie Assmann (1990) S. 6.

17 Vgl. Havelock (2007) S. 91.

18 Ebd. S. 100: »Eine spezielle Theorie der griechischen Literalitdt schliefit die These
ein, dass Sinnlichkeit und Verstand miteinander verbunden sind und dass sich die Art
dieser Verbindung mit dem Ubergang von der griechischen Oralitit zur griechischen
Literalitét verdndert hat und damit auch das Denken selbst. Seitdem unterscheidet sich

dieses Denken von der oralen Mentalitét.«

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

82 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Kopula aufzutreten beginnt'® und Propositionen (Attributverbindungen zur Be-
schreibung von Sachverhalten) zum Standard werden:** »Die statischen >Tat-
sachen des Falles< begannen die dynamischen »Geschehnisse< zu ersetzen. In
philosophischer Sprache ausgedriickt, begann das »>Sein« (als eine syntaktische
Form) das >Werden« zu ersetzen.«’'

So entsteht im alten Griechenland eine »Faktensprache«, die Geschichts-
schreibung, aber auch eine » Theoriesprache«, die Philosophie und Wissenschaft
moglich macht.”” Die Literalisierung bringt mit der Propositionalisierung auch
die Bivalenz sprachlicher AuBerungen.

»Sprachlich driickte sich dieser [literale; H.D.] Geist vornehmlich in der Aussageform des
»Seins¢ anstatt des >Tuns< aus; die eine ist literal, die andere oral, mit dem entsprechenden
Kontrast zwischen einem >wahren«< Erkenntnisakt und einer oralen Gefiihlreaktion. An die
Stelle einer flexiblen Reaktion zwischen Sprachlaut und Rezipient trat die statische zwi-

schen der ywahren< Aussage und ihrem Erkenntnissubjekt.«*

Spitestens bei Aristoteles, so betont Havelock, zeigt Philosophie ihren Ursprung
aus der Literalitdt mit groBer Deutlichkeit, indem sie Theorie geworden sei: eine
Tatigkeit, die von den Bediirfnissen des alltédglichen Lebens so abgetrennt ist wie
die Schrift von der konkreten Sprechsituation. Das von »Sehen« abgeleitete
Wort »Theorie« bestitige zudem den Sieg der (visuellen) Literalitdt gegeniiber
der (auditiven) Oralitdt. Aristoteles zitiere zudem als Vorldufer der Philosophie
nur Denker, die in dem Jahrhundert nach der Erfindung des Alphabets gelebt
hatten.”*

Der Ubergang von »Handeln« zu »Sein« habe nicht nur Konsequenzen auf
semantischer, sondern auch auf syntaktischer Ebene gehabt. Fiir die aus der
Propositionalisierung folgende Logifizierung der Sprache und des Denkens fin-
det Havelock ebenfalls bei Aristoteles ein deutliches Beispiel. Auf den ersten
Seiten der Aristotelischen Politik, auf denen dem Menschen seine sprachliche
und politische Natur bescheinigt wird, finden sich Reminiszenzen an die
Sophokleidische Antigone, allerdings in ganz anderer Sprache:

19 Vgl. ebd. S. 96ff, 107ff, 110f, 114, 119,
20 Vgl. ebd. S. 99.

21 Ebd. S. 107.

22 Vgl ebd. S. 114.

23 Ebd. S. 119f,

24 Ebd.S. 115.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 83

»Ein und derselbe Gedanke taucht in zwei Kontexten auf, einem aus der Mitte des fiinften,
einem anderen aus dem spéten vierten Jahrhundert, und wird doch in zwei ganz verschie-
denen syntaktischen Modi ausgedriickt. [...] Als die aristotelische Passage geschrieben
wurde, musste [der] »Mensch« [...] nicht mehr durch eine Erzidhlung dessen, was er tut,
beschrieben, sondern konnte als ein >Subjekt« mit Pradikaten verkniipft werden, die ein
Beharrendes bezeichneten, etwas, das Gegenstand des Denkens war: Das Pridikat be-
schreibt eine Klasse oder ein Merkmal, keine Handlung. In der dafiir passenden Aus-
drucksweise wird das Verb »sein< nicht zur Bezeichnung einer »>Gegenwart< oder einer
»machtvollen Existenz« gebraucht (wie im Oralismus [des Sophokles; H.D.]), sondern als
bloB begrifflich geforderte Koppelung. Der narrative Gebrauch ist in einen logischen um-

geschlagen.«*

Dass die Entwicklung der Logik durch die Alphabetschrift angelegt sei, bestétigt
auch die schlichte Tatsache, dass die Logik in Kulturkreisen mit nicht-
phonetischen Schriften schlechterdings nicht ausgebildet wurde, wie Christian
Stetter betont.”® Die hohe »grammatikalische Auflosungskraft«’’ ist auch fiir
Rainer Totzke eine ideale »Voraussetzung fiir ein formales Operieren mit Wor-
tern und Sitzen, mithin Voraussetzung fiir die Entwicklung von formaler Logik
und Wissenschaft«.”®

»Auf der Basis der alphabetschriftlichen Notation entdeckt Platon im Dialog Sophistes an-
hand der unterschiedlichen, nur im alphabetschriftlichen Graphismus sichtbar werdenden
Wortendungen unterschiedliche Wortformen, die er onoma und rhema nennt (Sophistes,
262 bff) — Haupt- und Zeitworter (Substantive und Verben). [...] Die Unterscheidung zwi-
schen den Wortformen onoma und rhema wird zur Unterscheidung von logischem Subjekt
und logischem Pradikat. Aristoteles iibernimmt diese Unterscheidung und arbeitet davon
ausgehend in den Analytiken seine formale Logik aus. Diese bildet die Grundlage fiir das
Projekt abendldndischer Wissenschaft als episteme, als logisch und terminologisch konsis-
tentes System situationsinvariant wahrer Sdtze. Aristoteles ist es auch, der in seiner
Analytica priora erstmals auch (an sich bedeutungsfreie) Buchstaben des Alphabets als
formale Platzhalter fiir Begriffsworter nutzt. Es sind gerade die Schriftzeichen einer pho-
netischen Schrift, die aufgrund ihrer Bedeutungsfreiheit diese logische Platzhalterfunktion

und damit die entsprechenden formallogischen Operationen ermdglichen. Demgegentiber

25 Havelock (2007) S. 108f.
26 Stetter (1997) S. 12.

27 Ebd.S. 645.

28 Vgl. Totzke (2005) S. 3.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

84 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

sind die Zeichen einer Wortschrift wie der chinesischen immer auch semantisch determi-

niert und entsprechend weniger gut als Variable einer formalen Logik geeignet.«*’

Waihrend sich der Altphilologe Havelock besonders mit dem Ubergang von pri-
mérer Oralitdt zur Literalitdt in der Antike beschiftigt, interessiert den Litera-
turwissenschaftler Ong besonders die Bliite der Literalitét im Gefolge des Buch-
drucks — also an der Epochenschwelle der Renaissance. Er sieht ihren
Hohepunkt in der Epoche der Romantik — also um 1800 — erreicht, als die Rheto-
rik in der Wissenschaft an Bedeutung verliert,”® Biicher massenhaft und iden-
tisch hergestellt werden und damit der Eindruck einer in ihnen fixierten und ab-
geschlossenen Bedeutung entsteht.”’ Genau zu dieser Zeit macht auch Havelock
eine Zisur in der Entwicklung der Literalitit aus, ab der sich die Dominanz der
Schrift aufzulosen beginnt. Verantwortlich sei die Anerkennung anderer Kultu-
ren und Schriftsysteme als gleichwertig:> »Die Wahrnehmung dieser Kulturen
und die Anerkennung der Tatsache, dass sie sich durchaus als Kulturen betrach-
ten lassen, die sich mit unserer messen konnen, reicht zumindest bis ins 18.
Jahrhundert zuriick — und insbesondere bis zu Jean-Jacques Rousseaus philoso-
phischen Betrachtungen.«*’ Rousseaus Beschiftigung mit der von ihm »natiir-
lich«, von Havelock »oral« genannten Sprache habe tiber Lévi-Strauss auf die
Dekonstruktion Derridas, tiber McLuhan einen grofen Einfluss auf die histori-
sche Medientheorie Havelock und Ongs ausgeiibt.**

So intensiv sich Havelock mit der platonischen Dichterkritik auseinandersetzt, so
wenig interessiert er sich fiir dessen Schriftkritik. Er deutet sie beildufig als ge-
wisses exzessives Zugestindnis an die zeitgendssisch dominante Oralitdt. Dem-
selben Zugestindnis sei auch die Dialogform der platonischen Schriften ge-
schuldet: Platon habe einfach die kulturell vorherrschende Rede schriftlich
imitiert.*> Ganz dhnlich kontingent empfindet Ong Platons Schriftkritik: Er sicht
in ihr einen gewissen unreflektierten, kulturkonservativen Vorbehalt Platons ge-

geniiber einem neuen Medium, dem er gleichzeitig zutiefst verpflichtet ist.*

29 Ebd. S. 5f.

30 Vgl. Ong (2002) S. 107f.

31 Vgl ebd. S. 129ff.

32 Vgl. Havelock (2007) S. 26ft.

33 Vgl ebd. S. 26f.

34 Vgl. ebd. S. 28f; vgl. auch Ong (2002) S. 76.
35 Vgl. Havelock (2007) S. 115f.

36 Vgl. Ong (2002) S. 78f.

(AR G CHLTY - LN N

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 85

Es ist kein Zufall, dass Havelock und Ong Platon eine gewisse Blindheit
unterstellen. Nachdem sie mit ihrer Medientheorie die Schrift zum transzenden-
talen Protagonisten der Philosophie gemacht haben, ist es nur folgerichtig, dass
Platon nicht als im hermeneutischen Sinne souverdner und fehlerloser Autor sei-
ner Schriften dargestellt wird. Vielmehr erscheint er als Agent der Literalitit, in
der unaufhaltsamen Tradition der Diskursivitdt. Es ist also konsequent, dass
Havelock und Ong an keiner Stelle die Vermutung &uflern, Platon kénne der
aufkommenden Literalitdt zwar verpflichtet sein, sie aber dennoch kritisch be-
gleitet wissen wollen. Platons Schriften erscheinen als bloe Etappe auf dem
Ubergang zur Literalitit, nicht etwa als Aufklirung dariiber oder gar als kritische
Distanzierung davon.

Wenn allerdings Platons Schriftkritik als verzeihlicher Fehler und kontingen-
te Blindheit gegeniiber der Schrift abgetan wird, wird ignoriert, dass sich in der
Schriftkritik der mit der Schrift notwendig entstandene Gegensatz von Literalitét
und Oralitdt ausdriickt. Die Chance, die Schriftkritik nicht als bloBen Fehler,
sondern als Ausdruck der unabweisbaren Herausforderung des Vermittlungs-
problems zu begreifen, wird vertan. So wird das Vermittlungsproblem selbst
ignoriert oder vielleicht auch unter der Hand aufgegeben.

Dabei vollziehen Havelock und Ong selbst eine Art von aufkldrerischer, wis-
senschaftskritischer Schriftkritik,”” die durchaus das Vermittlungsproblem des
Gegeneinanders von Diskursivitit und Nicht-Diskursivitit — ndmlich von
Literalitdt und Oralitdt — kennt. Mitunter scheint es allerdings bloB technischer
Natur zu sein. Wie Havelock und Ong mehrfach betonen, ist es ein Problem ihrer
Wissenschaft von der Schrift, dass sich Oralitét nicht oder nur ansatzweise literal
ausdriicken und also denken ldsst. Bei Havelock dridngt das Problem der Dar-
stellung eines »Inhalts« in einem Medium, das diesem »Inhalt« nicht angemes-
sen ist, an zahlreichen Stellen zur Thematisierung.® Oralitit in ihrer primiren
Form ist fiir ihn schlicht nicht in die Literalitit zu iibersetzen.” Insofern sind
auch das orale Bewusstsein oder orale Denkmuster nur »sehr schwer zu be-
schreiben oder zu fassen [...], da alle dafiir verwendeten Begriffe und Metaphern
der literalen und fiir selbstverstindlich gehaltenen Erfahrung entstammen.«*
Wir miissten diese »Fremdkorper« der Literalitdt beim Denken »aus dem zu iso-
lierenden Prozess auszuschalten versuchen«.!' Ein weiteres Beispiel fiir die

37 Vgl. Havelock (2007) S. 126f und 116.
38 Vgl ebd. S. 38, 63, 65, 99.

39 Vgl ebd. S. 99.

40 Ebd. S. 63.

41 Vgl. ebd. S. 65.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

86 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

literale Unfassbarkeit der Oralitiit lisst sich in Havelocks Diskussion der Uber-
setzung von Sophokles Konig Odipus finden.

»Im Griechischen heif3t es: yWelche [Dinge] [ich] beurteile nicht von Boten anderen [als
dir oder mir] zu horenc.”

In der englischen Version [von David Grene; H.D.]: »I did not think it fit that I should hear
of this from messengers< [Ubers. Schadewaldt: >Dies hielt ich nicht fiir recht, von Boten,

. . 3
Kindern, von andren nur zu horen.<]«4

Das literale Denken kann Oralitdt schlicht nicht fassen, wie auch Ong mit einem
amiisanten Vergleich illustriert:

»Thinking of oral tradition or a heritage of oral performance, genres and styles as »oral
literature< is rather like thinking of horses as automobiles without wheels. You can, of
course, undertake to do this. Imagine writing a treatise on horses (for people who have
never seen a horse) which starts with the concept not of horse but of >automobilex. [...]
Instead of wheels, the wheelless automobiles have enlarged toenails called hooves; instead
of headlights or perhaps rear-vision mirrors, eyes; instead of a coat of lacquer, something
called hair; instead of gasoline for fuel, hay, and so on. In the end, horses are only what
they are not. No matter how accurate and thorough such apophatic description, auto-
mobile-driving readers who have never seen a horse and who hear only of »wheelless

automobiles« would be sure to come away with a strange concept of a horse.«**

Hinter diesen sprach-technischen Erkldrungen schimmert bei Havelock wie Ong
mitunter die Ahnung des Gestaltungsproblems als unabweisbarer Herausforde-
rung durch — einer unauthebbaren Schwiche der Literalitét, eines echten Ver-
lustes von Oralitdt. Wo Platon allerdings mit Verve die Nicht-Diskursivitét des
hochsten Wissens hervorhebt, wo Neuplatoniker eine negative Theologie aus-
arbeiten, wo Derrida eine eigene Sprache fiir seine dekonstruktiven Lektiiren
entwirft, da bleiben bei Havelock nur melancholische Schlussstellen. Das Ende
des Kapitels »Die spezielle Theorie der griechischen Literalitdt« beschlieft er
mit einer Evokation Platons, dem es an der Schwelle zur Literalitidt noch ver-
gonnt gewesen sei, an der Oralitédt zu partizipieren, bevor sie »dahinschwinden«
musste.” »Die Konkretheit dieser Art Rede [in der oralen Tradition, H.D.], ihre

42 Ebd.S.98.

43 Ebd.

44 Ong (2002) S. 12f.

45 Vgl. Havelock (2007) S. 121.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 87

poetische und literarische Einfachheit und Direktheit«, so beschliefit er den Auf-
satz »Nachwirkungen des Alphabets«, »erinnern uns daran, dass wir fiir die Er-
oberung des Westens durch das griechische Alphabet einen gewissen Preis be-
zahlt haben mogen.«*

Auch Ong zeigt sich im Vorwort von Orality and Literacy bewusst, einen
Preis zu bezahlen, wenn er sich auf den gut ausgebauten Straflen wissenschaftli-
cher Geschichtsschreibung bewegt:

»Not only are the issues deep and complex, but they also engage our own biases. We —
readers of books such as this — are so literate that it is very difficult for us to conceive of a
real universe of communication or thought except as a variant of a literate universe. This
book will attempt to overcome our biases in some degree and to open new ways to under-

standing.«"’

Von der scharfen Schriftkritik eines Platon sind solche Passagen ebenso weit
entfernt wie von dessen Impetus des hochsten, nicht-diskursiven Wissens. Wenn
auch mit schlechtem Gewissen verldsst sich Ong auf die Vorteile der Literalitit:

»Literacy can be used to reconstruct for ourselves the pristine human consciousness which
was not literate at all — at least to reconstruct this consciousness pretty well, though not
perfectly (we can never forget enough of our familiar present to reconstitute in our minds

any past in its full integrity).«*

Auch hier zeigt sich also der Schatten der Sprache, der sich im Verlust der Geste
Platons, im Verlust der Dimension des Nicht-Diskursiven manifestiert; wobei
der melancholische Ton schnell in Rigorositit umschlagen und auf dem Be-
griffsdenken beharren kann. In Auseinandersetzung mit dem Poststrukturalismus
behauptet Ong: Zwar sei die Kritik der von ihm »Textualisten« genannten Post-
strukturalisten an unserem textuell gepragten Denken »in einem gewissen Aus-
maB brillant«,* doch der einzige Ausweg aus unserer kulturellen Verblendung
fithre tiber das historische Verstédndnis der Oralitit: »The only way out of the
bind would be through a historical understanding of what primary orality was,
for primary orality ist the only verbal source out of which textuality could

46 Havelock (1990) S. 169.
47 Ong (2002) S. 2.

48 Ebd.S. 15.

49 Ebd.S. 165.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

88 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

initally grow.«’’ Obwohl sich Ong der fehlenden Eignung von Literalitit fiir die
Evozierung von Oralitdt bewusst ist, beharrt er also auf der Privilegierung von
Literalitdit zum Verstdndnis von Oralitdt. Die historische Medientheorie — so
wire zu resiimieren — erkennt zwar die Schriftzentriertheit der Philosophie, igno-
riert oder unterschitzt aber das sich darin ausdriickende Gestaltungsproblem und
zieht insofern die falschen Konsequenzen.

15. DER NICHT-DISKURSIVE LOSUNGSVERSUCH
VON DERRIDAS DEKONSTRUKTION

Derrida will den Preis des »Verlusts einer ganzen Dimension« nicht bezahlen
und zieht andere Konsequenzen. Als Ausgangsbasis des hier anvisierten Ver-
gleichs bietet sich Derridas »Medientheorie der Schrift« an, die Grammatologie
(1967), deren Bezug auf Platon im Essay »Platons Pharmazie« (1968) noch aus-
fithrlicher dargestellt ist.

In seiner programmatischen Frithschrift zeichnet Derrida eine Entwicklung,
die als Bestétigung der oben gezeichneten Entwicklung des Begriffsdenkens ver-
standen werden kann. Hierin gleicht sie der Medientheorie — oft bis ins Detail.
Derrida erklart »die phonetische Schrift [zum] Zentrum des grofen metaphysi-
schen, wissenschaftlichen, technischen und O6konomischen Abenteuers des
Abendlandes«.”' Die Schrift sei »nicht nur ein Hilfsmittel im Dienst der Wissen-
schaft [...], sondern [...] allererst die Moglichkeitsbedingung fiir ideale Gegen-
stinde und damit fiir wissenschaftliche Objektivitit. Die Schrift ist Bedingung
der episteme, che sie ihr Gegenstand sein kann«.”> Die Schrift, so Derrida un-
gleich nebuldser als Ong oder Havelock, habe ein ganzes Biindel von bindren
Oppositionen, zum Beispiel die »Differenz zwischen dem Weltlichen und dem
Nicht-Weltlichen, dem Drauflen und dem Drinnen, der Idealitit und der Nicht-
Idealitdt, dem Universalen und dem Nicht-Universalen, dem Transzendentalen
und dem Empirischen [...] hervorgebracht«;5 * an zahlreichen weiteren Stellen
seiner Werke finden sich weitere Ausformungen dieser Liste.”* Metaphysik lisst
sich bei Derrida geradezu als »System von Gegensitzen« bestimmen oder — in

50 Ebd.
51 Vgl GrS.23.

52 Vgl. ebd. S. 491,
53 Vgl ebd. S. 19.
54 7.B.ebd. S. 146.
55 Vgl ebd. S. 22.

—_

—_—

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 89

nuce: »Die Unterscheidung zwischen Sinnlichem und Intelligiblem [ist] die
Metaphysik in ihrer Totalitit«’® — wiihrend die Logik, die dieses System organi-
siert, als »Wissenschaftlichkeit der Wissenschaft« bezeichnet werden kann.”’

Am Anfang dieser Allianz aus Schrift, Metaphysik und Logik stehen auch
bei Derrida die Anfinge der abendldndischen Philosophie: die Vorsokratiker,
Platon, Aristoteles. Mit ihnen entfaltet sich, was Derrida Logozentrismus nennt
(was Havelock und Ong Literalitdt nannten und oben als Begriffsdenken be-
schrieben wurde), in seiner ganzen, lang anhaltenden Dominanz, der sich kein
Denken entziehen kann; es gibt allenfalls »epistemische Einschnitte«, etwa die
Mystik>® oder Leibniz” Konzept einer mathematischen Schrift nach chinesischem
Vorbild.” Die »Epoche Rousseaus«™ stellt eine Art Hshepunkt des Logozent-
rismus dar, dessen Uberspannung zu seiner Implosion — iiber Hegel, Nietzsche
und Heidegger — und seiner »SchlieBung« etwa um die Zeit der Grammatologie
fiihrt.”'

Derrida zeichnet — aus Griinden, die im Weiteren immer deutlicher werden
sollen — die Entwicklungslinie der Schrift nicht mit der gleichen historischen
Prazision wie Havelock und Ong. Aus denselben Griinden untersucht er auch die
mediale oder linguistische Struktur der Schrift nicht. Dennoch beschreibt er mit
dem »Phonozentrismus« einen Effekt der Schrift, fiir den die medialen und lin-
guistischen Eigenheiten der Alphabetschrift, wie sie oben beschrieben wurden,
detaillierte Ursachen abgeben. Die Alphabetschrift ermoglicht mit ihrem beson-
deren Raster ndmlich erstens eine besondere Anschmiegsamkeit an die Rede —
Havelock oder Ong attestieren ihr besondere »Lebendigkeit« — und zweitens
bewirkt sie eine Art Unsichtbarkeit (die wiederum eine Blindheit ihr gegeniiber
begiinstigt): Die Buchstabenfolgen stellen selbst nichts dar (wie Bilder), sondern
sie verweisen lediglich auf Lautfolgen, die wiederum auf ihre Bedeutung ver-
weisen.®? So lieBe sich auch der Phonozentrismus beschreiben, wie ihn Derrida

56 Ebd. S.27.

57 Vgl ebd. S. 12.

58 Vgl ebd. S. 143.

59 Vgl. ebd. S. 130ff.

60 Ebd.S.7.

61 Vgl ebd. S. 15.

62 Auch in einer weiteren Hinsicht hat die phonetische Schriftlichkeit eher den Charakter
einer Kopie als andere Schriftsysteme: Sie ist leichter zu erlernen und leichter zu
handhaben — nicht nur im Vergleich zu ideographischen Schriften, sondern auch zu
nicht vokalisierten Schriften. Alphabetisches Schreiben und Lesen sind insofern naher

beim Reden, als der Zugang zu ihnen weniger exklusiv ist. Darin liegt auch ein Grund

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

90 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

in Aristoteles’ De interpretatione (1, 16 a 3) formuliert findet.” Schrift ist dem-
nach, vereinfacht gesagt, ein Abbild der Stimme, die wiederum ein Abbild der
Seele ist.”* Indem Schrift sich als Signifikant ausweist, betont sie ihre Abhingig-
keit von einem Signifikat: zunichst von der Stimme, die sich jedoch wiederum
als sinnlich und nur als Signifikant erweist und ihrerseits auf das von der Seele
Gemeinte, das »transzendentale Signifikat« verweist. Dieses Phantom nun do-
miniert als Logozentrismus das abendlédndische Denken.

Damit zeigt sich ein bedeutender Unterschied zwischen beiden Schrift-
theorien. Havelock und Ong nehmen die Alphabetschrift und ihre Effekte zum
MaB, an dem gemessen andere Schrifteffekte, andere Rationalitdtstypen notwen-
dig abfallen. So kommen sie dazu, der Alphabetschrift den Effekt einer beson-
ders hohen Abstraktionsleistung zu attestieren. Fiir Derrida hingegen ist die Al-
phabetschrift nur ein — sehr oft negativ gezeichneter — Sonderfall, eine
»sekundire Schrift« unter allen méglichen Zeichensystemen.” Thm setzt er die
werste Schrift« entgegen, die »der phonetischen Sprache vorangeht«® und iiber-
haupt »nicht im Bereich der Stimme liegt«.*” Sie umfasst also iiber alle Schrift-
systeme hinaus auch »all das, was Anlass sein kann fiir Ein-Schreibung iiber-
haupt [...]: Kinematographie, Choreographie, aber auch >Schrift« des Bildes, der
Musik, der Skulptur usw.«* So wird Schrift bei Derrida zur écriture.

Die écriture zeigt die platonische Schriftkritik in einem besonderen Licht. Einer-
seits erscheint Platon mit seiner Abwertung der Schrift gegeniiber der Miindlich-
keit bei Derrida durchaus als Vorbereiter des Phonozentrismus und somit auch
als Agent der (sekundiren) Schrift in der Tradition der Diskursivitit. Als solcher
ist er andererseits aber zudem noch Agent der ersten Schrift. In dieser Doppel-
agentenrolle ist er nicht (nur) aus kontingenten Griinden blind gegeniiber der
Schrift, sondern notwendig von ihr geblendet.

zur Missachtung der Schrift als bloBer Technik, die dem Sprechen duflerlich bleibt.
Anders als in Kulturkreisen wie Agypten, in denen die Schrift als Gottesgeschenk ver-
ehrt wird, oder in Judentum oder Islam, wo die frithen Schriften geoffenbarte Schrif-
ten sind, wird im antiken Griechenland die Schrift weniger hoch geschitzt. (Vgl.
Assmann (1990) S. 26.)

63 Vgl. ebd. S. 24; zur Kritik: Kramer (2005) S. 24.

64 Vgl. auch Hoffe (1996) S. 189.

65 Vgl. GrS. 33.

66 Vgl. ebd. S. 18.

67 Vgl ebd. S. 21.

68 Ebd.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 91

Diese schon in der Grammatologie angelegte Deutung wird in »Platons
Pharmazie« ausfiithrlicher ausgebreitet,” Derridas Lektiire des Phaidros, die um
das Grundmotiv der Schrift und der Schriftkritik gewebt ist. Auch hier ist Platon
kein Autor im hermeneutischen Sinne, der seine Schriften zu kontrollieren ver-
steht, sondern er steht im Bann des Mediums, das er benutzt: Derrida stellt die
semantische Variabilitit Platons (auf sie wurde bereits in A.2. im Zusammen-
hang mit dem hochsten Wissen des nous hingewiesen) kunstvoll heraus, um ihn
in der »Pharmazie« als halbbewusst handelnden” Apotheker-Alchimisten zu
zeichnen, der beharrlich den »Stein der Weisen« oder das »Gold« der Wahrheit
sucht und sucht,”' indem er das »Pharmakon« — wie Platon selbst die Schrift
nennt — mit einfachen Definitionen und Oppositionen zu »meistern« versucht.””
Die Schrift aber bleibt irreduzibel mehrdeutig — »Pharmakon« lésst sich sowohl
als »Gift« als auch als »Heilmittel« iibersetzen —, und sie produziert mit allen
Versuchen, Eindeutigkeit herzustellen, nur immer mehr Mehrdeutigkeit. Die
Schrift erscheint (wie in der Grammatologie) als Urknall der Metaphysik, die ei-
ne Lawine von bindren Ordnungsstrukturen auslost und sofort in deren Spiel mit
einbezogen wird. Erst mit der Schrift wird die Differenzierung zwischen Schrift-
lichkeit und Miindlichkeit moglich, so Derrida, erst von hier aus ist Schriftkritik
(wie auch Schriftlob) moglich.

Weil die Alphabetschrift kein ausgezeichnetes, sondern nur ein anderes
Schriftsystem ist, gibt es aus der zwiefachen oder mehrdeutigen Schrift kein
Entkommen. Derridas Lektiiren zeigen ebendas. Schrift wird nicht nur als
»erste« sowie »sekunddre Schrift« mehrdeutig gezeichnet, sondern ihr wird
mit einer Fiille von Bezeichnungen wie »Spur (trace), Aufschub (réserve) oder
*Differenz«” semantische Unbestimmtheit zugestanden. Im Vorwort von »Pla-
tons Pharmazie« etwa beschreibt Derrida seine Lektiire des Phaidros mittels
Oxymora als freilegende Umbhiillung, als schneidendes Weben, als nichts hinzu-
fiigendes Hinzufiigen und lesendes Schreiben.”* Diese an die Mehrdeutigkeit ge-
bundene Lektiire ist und kann keine traditionelle Analyse sein, wie Derrida in ei-
ner Passage mitten im Text, also nicht an zentraler Stelle, verlauten 14sst:

69 Vgl. vor allem Diss S. 122 und 155ff.
70 Vgl. ebd. S. 106f und 145.

71 Vgl ebd. S. 190.

72 Vgl ebd. S. 114.

73 GrS. 169.

74 Vgl. Diss S. 71f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

92 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

»Die Auseinandersetzung (/’explication) mit Platon, so wie sie in diesem Text umrissen
wird, untersteht bereits nicht mehr den anerkannten Modellen des Kommentars, der genea-
logischen oder strukturalen Wiederherstellung eines Systems, ob damit eine Bestéitigung
oder eine Widerlegung, eine Bestdrkung oder eine »Verkehrung« [...] beabsichtigt wird. Es
geht hier um etwas ganz anderes. Auch um dies, aber noch um etwas ganz anderes. [...]
Wir konnen es nicht nochmals mit einem einfachen Begriff bezeichnen, benennen, begrei-

. . 75
fen, ohne dass wir es sogleich verfehlen.«

Auch in der programmatischen Vorbemerkung der Grammatologie betont Derrida,
dass seine »Lektiire, zumindest axial, den klassischen Kategorien der Geschich-
te, der Ideengeschichte wie der Literaturgeschichte, aber vielleicht in erster Linie
der Geschichte der Philosophie sich zu entziehen habe«.” Ganz ohne eine solche
Geschichte der Philosophie sei allerdings auch nicht auszukommen, denn sie sei
eine »Forderung«77 der »theoretischen Grundlage«,78 wie sie im ersten Teil der
Grammatologie entworfen ist.

Derrida verweigert sich also keineswegs den Effekten der sekundiren
Schrift, dem Logozentrismus, aber er verbindet sie unaufloslich mit den Effekten
der ersten Schrift. Das Kapitel »Grammatologie als positive Wissenschaft« ldsst
sich als eine von zahlreichen Selbstreflexionen von Derridas mehrdeutiger Lek-
tiire der Schrift lesen, die zugleich eine Kritik der historischen Medientheorie
darstellt. Eine Wissenschaft, die wie bei Havelock und Ong eine historische Re-
konstruktion der Schrift und ihrer Effekte versucht, setzt nimlich schon ein Wis-
sen vom Wesen der Schrift voraus und verfehlt sie auf diese Weise. Eine solche
empirisch verfahrende Wissenschaft,” die innerhalb der Grenzen der traditionel-
len Wissenschaft verbleibt und dem Logozentrismus ihren Tribut zollen muss,
kann nur eine »regionale«™ oder »Einzelwissenschaft«®' sein.

Tatsdchlich zeigten sich Havelock und Ong von der Medialitit der Schrift
kaum in ihrer eigenen Wissenschaftlichkeit beeintrdchtigt. Obwohl sie Oralitit
keineswegs als minderwertig oder als Randphénomen verstehen und obwohl ihre
Arbeiten durchaus einen kulturkritischen Impetus haben, obwohl sie die Schwie-
rigkeit der Ubersetzung von Oralitit in Literalitit einrdumen, so bezweifeln sie

75 Ebd. S. 116.

76 GrS. 8.

77 Ebd.

78 Ebd.S.7.

79 Vgl. ebd. S. 131.
80 Ebd. S. 148.

81 Ebd. S. 169.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 93

doch nie den Einsatz und die Michtigkeit ihrer eigenen Wissenschaftsprosa.*” In
gut angelsdchsischer Tradition erzdhlen sie elegant und klar die einleuchtende
Geschichte von der (primédren) Oralitét, die mit Aufkommen der Schrift verloren
geht.

Der melancholische Gestus, der in der verschrifteten Sprache einen Schatten
sieht, der sich iiber das gesprochene Wort legt — wie er sich nicht nur bei Platon
und Aristoteles, sondern auch bei Wieland, Havelock und Ong zeigte —, liegt im
Wesen der Theorie und kann theoretisch nicht hinterfragt werden:

»Darf die Schrift noch ldnger als Verfinsterung betrachtet werden, welche die Herrlichkeit
des Wortes iiberlistet und sie ihres Glanzes beraubt? Und wenn es irgendeine innere Not-
wendigkeit fiir diese Verfinsterung gibt, muss dann nicht das Verhidltnis zwischen dem
Schatten und dem Licht, der Schrift und dem gesprochenen Wort eine andere Gestalt an-
nehmen?

Das wiirde bedeuten, dass die notwendige Dezentrierung nicht ein philosophischer oder

wissenschaftlicher Akt als solcher sein kann, da es hier darum geht, durch den Zugang zu
einem anderen, das gesprochene Wort mit der Schrift verbindenden System, die grundle-

genden Kategorien der Sprache und der Grammatik der episteme zu dislozieren.«*

Derrida meldet damit Zweifel an, dass der Schatten der Sprache auf traditionell
sprachliche Weise loszuwerden ist. Ihm scheint nicht moglich, das Beharrungs-
vermogen des Begriffsdenkens aufzuheben, ohne neue Gestaltungslésungen zu
schaffen. Ob Dezentrierung, Dislozierung oder bekanntesterweise auch Dekon-
struktion, die Derrida der traditionellen Praxis der Wissenschaft entgegensetzt:
Um den Verlust der ganzen Dimension des Nicht-Diskursiven zu vermeiden,
muss Philosophie nicht so sehr auf Vermittlung oder Darstellung, sondern viel-
mehr auf ihre Aneignung fokussiert werden.

Dafiir muss dem Spielraum der Subjektivitit des Rezipienten Raum gegeben
werden. Derrida scheint eine Gestaltungslsung vorzuschweben, die eine Ande-
rung der konventionellen Praxis der Lektiire mit einer Anderung der konventio-
nellen medialen beziehungsweise kulturellen Praxis von Wissenschaft verbindet:

»Es geht [...] nicht darum, der Buchhiille noch nie dagewesene Schriften einzuverleiben,
sondern endlich das zu lesen, was in den vorhandenen Binden schon immer zwischen den

Zeilen geschrieben stand. Mit dem Beginn einer zeilenlosen Schrift wird man auch die

82 Ubrigens ganz anders als der Begriinder der kanadischen Medientheorie, Marshall
McLuhan.
83 GrS. 166.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

94 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

vergangene Schrift unter einem verdnderten rdumlichen Organisationsprinzip lesen. [...]
Weil wir zu schreiben, auf andere Weise zu schreiben beginnen, miissen wir auch das bis-
her Geschriebene auf andere Weise lesen.

[...] Was es heute zu denken gilt, kann in Form der Zeile oder des Buches nicht nieder-
geschrieben werden [...].«*

16. EVALUATION DER DEKONSTRUKTION MIT RORTY

Im Folgend soll untersucht werden, ob Derrida aus der Schriftzentriertheit der
Philosophie die richtigen Konsequenzen gezogen hat, um die Herausforderung
der Gestaltungsfrage addquat anzunehmen und sich vom Begriffsdenken fernzu-
halten.

Es wire eine lohnende, doch schwer oder gar nicht durchfiihrbare und jeden-
falls in dieser Untersuchung nicht zu bewiltigende Aufgabe, die Wirkung von
Derridas Texten beziiglich ihrer gelungenen Aneignung empirisch zu iiberprii-
fen. Stattdessen soll ein kleiner Ausschnitt der Rezeptionsgeschichte Derridas
einigen Aufschluss dariiber geben. Dabei wird die bisher benutzte Begrifflichkeit
mit der von Richard Rorty kurzgeschlossen.

Rorty hat sich in seinen Schriften immer wieder mit den Moglichkeiten aus-
einandergesetzt, sich vom Begriffsdenken zu distanzieren. Freilich benutzt er
nicht den Terminus Begriffsdenken und nihert sich diesem auch nicht iiber das
Gegensatzpaar von Nicht-Diskursivitdt und Diskursivitét; vielmehr nennt er jene
Denktradition, die es zu iiberwinden gilt, oft — mit Heidegger — Metaphysik®’
(oder, in deren aktueller Form, auch Reprisentationalismus®®). Als deren klassi-
sche Protagonisten gelten ihm insbesondere Platon, dem er den versuchten Aus-
schluss von Zeit und Zufall mit der Unterscheidung zwischen Intelligibilitit und
Sinnlichkeit anlastet, und Kant, der diese Unterscheidung auf den Gegensatz
zwischen Subjekt und Objekt projiziert habe.®’” Rorty untersucht Losungsansitze
vor allem des 20. Jahrhunderts, die diese philosophischen Grundunter-
scheidungen tiberwinden wollen, und kritisiert mit feinem Gesplir jene misslun-
genen Versuche, die sie bloB reproduzieren. Sie zeichneten sich dadurch aus,
dass sie lediglich altes Vokabular durch neues ersetzten und dadurch im Bann
der alten Unterscheidungen verblieben. Wenn alte Fragen nach Wahrheit oder

84 Ebd. S. 155f.

85 Vgl. z.B. Rorty (2008) S. 51.
86 Vgl ebd. S. 2.

87 Vgl. ebd. S. 50ff.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 95

dem Gegensatz zwischen Realismus und Idealismus immer wieder in den Vor-
dergrund gerieten, perpetuierten sie iiberkommene Handlungsmuster unter ginz-
lich neuen Bedingungen und verdammten Philosophie so zur Unniitzlichkeit ei-
nes leeren Rituals.

In diesem Sinne stellt Rorty auch jene philosophische Bewegung dar, die er
selbst — dabei zunehmend kritisch — begleitete und deren Benennung als
»linguistic turn« er populdr machte. Die Wende zur Sprachlichkeit habe zunéchst
lediglich Kants Verlagerung der Metaphysik in die Subjektphilosophie wieder-
holt und ihrerseits in die Sprache verlegt. In der Philosophie énderte sich nur
scheinbar etwas; tatsdchlich wurden die alten Probleme fortgeschrieben: » The
linguistic turn< was a rather desperate attempt to keep philosophy an armchair
discipline.«*® Bei dieser Operation wurde Sprache reifiziert: Sie wurde als ein
der Zeit und den Umsténden enthobenes Ding gesehen, deren GesetzmaBigkeiten
universell giiltig seien. Sprachphilosophie, insbesondere die Schriften von
Quine, dem spdten Wittgenstein und Davidson, habe dieses Bild von Sprache
hinterfragt. Sprache galt ihnen — in Rortys Begrifflichkeit — nicht mehr als be-
deutungstragendes »Medium« (»a set of representations«), sondern als praktisch
wirksames, vielseitig einsetzbares »Werkzeug« (»a set of tools«).” Damit — so
lieBe sich Rortys Position darstellen — wird der Philosophie ermoglicht, sich aus
dem Lehnstuhl zu erheben und sich auf die Strafle oder in die Institutionen zu
begeben, um sich dort niitzlich zu machen. Dieses Unternechmen ist dadurch je-
derzeit gefihrdet, dass auch jenes neue Vokabular, mit dem Sprache als Werk-
zeug beschrieben wird, als »Wahrheit«, oder indem ihm universelle Giiltigkeit
unterstellt wird, zu ernst genommen wird.”

Rorty ist nicht zuletzt dafiir bekannt, dass er die Gemeinsamkeiten der
»postpositivistischen« Entwicklung der Analytischen Philosophie (die er in die
Tradition des Pragmatismus stellt)’’ mit der zeitgendssischen Kontinentalphilo-
sophie — und zwar besonders mit dem Poststrukturalismus — hervorhebt. Zu den
Philosophen, die Rorty am meisten faszinieren, gehort Derrida. Wenn Rorty
Derrida einen Meister der Verfliissigung von Vokabularen und der » Aufhebung«
nennt,” bejaht er — so soll sich zeigen — die Frage, ob ihm diese Aufhebung des
Begriffsdenkens gelungen sei. Doch Rortys Lektiire ist nicht unkritisch; er ist

88 Vgl. ebd. S. 50.

89 Vgl. ebd. S. 3.

90 Vgl ebd. S. 4f.

91 Vgl ebd. S. 3.

92 Ebd S. 126: »Such liquefaction is what I am calling Aufhebung and praising Derrida

for having done spectacularly well.«

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

96 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

nicht von allen Texten und Textstellen gleichermalien tiberzeugt und unterschei-
det zur Verdeutlichung zwischen einem frithen und einem spiten Derrida.”

Dem frithen Derrida bescheinigt Rorty eine gewisse Zerrissenheit™ zwischen
Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitit, ungliicklicherweise mit Schwergewicht
auf ersterer. In dieser Phase werde ein traditionelles Set von Metaphern des Ab-
soluten (»truth, meaning, clear and distinct ideas«) mit einem anderen (»trace,
différance, and other such deconstructive key-terms«) ersetzt.” Insofern Derrida
argumentierend und erklérend auftrete,” nehme dieses neue Vokabular ein fata-
les Gewicht an — verbleibe sozusagen im Schwerkraftbereich der Metaphysik
und verfehle das Ziel ihrer Uberwindung.”” Mit dieser Art von »negativer Theo-
logie« sei bereits Heideggers Ausbruchsversuch aus der Metaphysik geschei-
tert.”®

So zeichnet Rorty den frithen Derrida in einer von Nietzsche, bisweilen von
Hegel,” iiber Heidegger reichenden Genealogie sich gegenseitig beeinflussender
1% (Es ist dieselbe Farce, die iiber
groB3e Strecken auch in dieser Untersuchung nachgezeichnet wird, beginnend mit

und iibertrumpfender Metaphysik-Uberwinder.

Kant: Die diskursive, manchmal auch nicht-diskursive Distanzierung vom Be-
griffsdenken, die immer und immer wieder in dessen Bannkreis zurtickgeworfen
wird.) Derrida bleibe mit der gewissen dogmatischen Ernsthaftigkeit seines
Fruhwerks, mit der es sich von Heidegger abzusetzen versuche, selbst hinter dem
spiten Heidegger zuriick.'”" Erst mit der Postkarte (1980) entziche sich Derrida
diesem Teufelskreis. »I should like to see [Derrida’s] early work as something of
a false start, in the same way that Being and Time is, in the light of Heidegger’s
later work, a false start, and as Wittgenstein thought his Tractatus to have a false

102
start.«

93 Rortys »spéter« wire aus heutiger Sicht eher ein »spiterer« oder gar »mittlerer«

Derrida.
94 Vgl.ebd. S.93 und 117.
95  Vgl.ebd. S. 113.
96  Vgl. ebd. S. 93 und 104.
97  Vgl. ebd. S. 101.
98  Vgl.ebd. S. 117 und 113.
99  Vgl. Rorty (2000) S. 446.
100 Vgl. z.B. Rorty (2008) S. 96.
101 Vgl. ebd. S. 104.
102 Vgl. ebd. S. 128.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 97

Indem der spite Derrida aus Heideggers Fehlern gelernt habe,'” habe er sich
von den semiotischen Parametern des Begriffsdenkens immer weiter abgewen-
det: Freies Phantasieren,'™ private'” und »noninferential associations between
106 107

»Rekontextu-

alisierung im allgemeinen und die Umkehrung von Hierarchien im besonde-
109

words«, ~ »Wortspiele, Gleichkldnge und graphische Witze«,
ren«,'”® »speaking several languages at once, producing several texts at once,
die Gewichtverlagerung »des eigenen Schreibens auf jene »materialen< Gestalten
— auf das, was bis dato als marginal behandelt wurde,'"’ die Verweigerung,
nach den Regeln der traditionellen Philosophie propositionaler Aussagen zu

TRl
spielen

seien nun die durchgingigen Merkmale. Gleichzeitig entfalle das
Bedrohungsszenario durch die Sprache, das der frithe Derrida zeichne. Der spé-
tere Derrida habe sich von der Bedrohung durch die Metaphysik geldst: »He is
less torn. He is content simply to have fun rather than to feel haunted.«''* Er
wird bei Rorty zum »playful punster«,'” »great comic writer — perhaps the
funniest writer on philosophical topics since Kierkegaard«''* — eines
»Derridadaisme,'"” zum »private writer« im Gegensatz zu einem »writer with a
public mission«,''® zum verspielten Verbalartisten, der keinen Anspruch auf
Uberwindung der Metaphysik stellt und stellen kann — zumindest keinen allge-
meingiiltigen. Er lasse die Metaphysik Metaphysik sein und beschéftige sich mit
konkreter Textarbeit.'"”

Tatsdchlich hilt Rorty die Rolle der Metaphysik fiir ausgespielt und nimmt

eine Haltung ein, die man mit Kant kritisch als metaphysischen Indifferentis-

103 Vgl. Rorty (2012) S. 208.
104 Vgl. ebd. S. 207.

105 Vgl. ebd. S. 217.

106 Rorty (2008) S. 97.

107 Rorty (2012) S. 216.
108 Ebd. S.222.

109 Rorty (2008) S. 98.

110 Vgl. Rorty (2012) S. 216f.
111 Vgl. ebd. S. 219.

112 Rorty (2008) S. 117.
113 Ebd. S. 100.

114 Ebd.S. 113.

115 Ebd.S. 119.

116 Vgl. ebd. S. 120.

117 Vgl ebd. S. 113.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

98 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

mus''"® bezeichnen konnte. Metaphysik habe sich, wie Rorty einmal nonchalant

bemerkt, langst tiberlebt; sie sei »a genre which had a distinguished career and
an important historical function but which now survives largely in the form of
self-parody«.'” In einem Beispiel illustriert Rorty die Rolle der Metaphysik so-
gar anhand eines #ltlichen GroBonkels, der gelegentlich bei Familienfesten auf-
taucht, ohne bedeutenden Einfluss auf die Erziehung der Nachkommenschaft
auszuiiben." Der Drang zum metaphysischen Denken wire dann sozusagen
eher eine individuelle Neurose als ein universelles oder zumindest kulturelles
Problem. Tatsdchlich konnten wir, so Rorty,

»sagen, dass der Grund, weshalb manche sich nicht einfach von der Philosophie abwenden
konnen, der gleiche Grund ist, aus dem manche sich nicht einfach von ihren Eltern — oder
allgemeiner gesprochen, von ihrer Vergangenheit — lossagen konnen. Dieser Grund ist
kein Kantischer und transzendentaler, sondern sozusagen ein Freudscher und empirischer
Grund. Wenn man mit Philosophie — also mit den Unterscheidungen zwischen Seele und
Leib, Wesen und Akzidens, Sein und Schein, empirisch und transzendental — grolgezogen
wurde, ist man vielleicht gar nicht dazu in der Lage, sich von dieser Erziehung abzuwen-
den, ohne den Kontakt zu sich selbst zu verlieren. Nicht jeder Mensch ist in dieser Weise
groBgezogen worden (in China werden diese Dinge vielleicht anders geregelt), und es be-
steht kein Grund zur Annahme, dass alle Menschen in Zukunft so gro3gezogen werden,
aber bei dir war es s0.«'*!

Im Klammerausdruck des Zitats verbirgt sich ein Zweifel an der Position des
metaphysischen Indifferentismus, der mehr Raum verdient. Wenn die Dinge in
China vielleicht anders geregelt werden, dann hat das moglicherweise einen
Grund, dem Rorty nicht weiter nachgeht: etwa eine kulturelle Gepflogenheit wie
die Benutzung der vokalisierten Alphabetschrift, die eine breitenwirksame und
iiberindividuelle Macht ausiibt, welche nicht verschwindet, wenn ihr mit Indiffe-
renz begegnet wird — eher im Gegenteil: Wo Theorie betont, dass sie selbst-
verstindlich nicht das letzte Wort haben kann, folgen beildufig letzte Worte; wo
Metaphysik fiir obsolet erkldrt wird, droht unbemerkt Metaphysik einzuziehen;
wo die Offenheit eines Systems betont wird, droht es sich zu schlieen. Doch in
der Nacht der Kontingenz sind fiir Rorty alle Katzen grau. Er macht keinen

118 Zur metaphysischen Indifferenz bei Kant vgl. KrV A X und B XXXI; vgl. auch O S.
S8f.

119 Vgl Rorty (2008) S. 105.

120 Vgl. ebd. S. 107.

121  Rorty (2000) S. 496.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 99

Unterschied zwischen moglichen Entstehungsweisen metaphysischen Denkens,
obwohl es offensichtlich bedeutsam ist, ob metaphysisches Denken blof3 gele-
gentlich durch Zufall bei gewissen griiblerischen Menschen entsteht oder ob eine
ganze Kultur davon machtvoll gepriagt wird. Und er benutzt selbst die Schrift
(und kein anderes, moglicherweise geeigneteres Medium), um sich mit Derrida
also auf eine Weise auseinanderzusetzen, die diesen wieder in den Lehnsessel
der Philosophie zu driicken droht.

Rortys Unterschitzung der Schrift als kultureller Praxis ldsst sich vielleicht
als Idiosynkrasie, mit gutem Grund aber auch als Nachhall Derridas verstehen.
Dessen écriture beansprucht eine derartige Vormachtstellung, dass in ihr die spe-
zifischen Eigenschaften der Schrift mit denjenigen anderer Medien (wie Bildern)
ununterscheidbar zusammenflieBen. Wenn es aber kein Auflerhalb des Textes
gibt, muss Derrida auch seine eigene Forderung nach einer zeilenlosen Schrift
auBBerhalb des Buches nicht umsetzen. Derselben Logik folgt Rorty: Er ldsst ne-
ben Vokabularen und Sprachspielen einfach keine Entititen mehr gelten; unsere
Kultur sei sich bewusst geworden, auf einem immer neue Metaphern hervor-
sprudelnden Geysir ihre Grundlage zu haben; und auch die Schrift ist fiir ihn
kein irgendwie reales Medium, sondern eine Vokabel, die jedenfalls nicht bean-
spruchen kann, die Bedingungen unseres Denkens aufzukléren.

Diese Position haben Krdmer — in explizitem Bezug auf Derrida — als
»Skriptizismus«'** und Mersch als »Medienidealismus«'* kritisiert. Die Dekon-
struktion, so sind sie sich einig, versteht und wiirdigt die Bildlichkeit nicht ge-
nug. Und der spétere Derrida geht nicht weit genug — so konnte man ein Fazit
dieser Positionen im Sinn der vorliegenden Ausfithrungen ziehen —, wenn er
tiber die Schrift nicht hinausgeht. Mersch reflektiert iiber mogliche Weiterent-
wicklungen der Dekonstruktion:

»Eine konnte darin bestehen, die Frage der Materialitdt von Strukturalitidt zu trennen und
(jenseits »logozentristischer< Vorentscheidungen) die Begriffe der Aisthesis und Priasenz
zu restituieren — man konnte auch sagen: das »Reale« gegen die Souveranitéitsphantasmen

: c : 124
eines uferlosen Konstruktivismus wieder geltend zu machen.«

In Teil C (besonders C.6) werden solche Hinweise darauf, dass Derrida die Kon-
sequenzen aus der Schriftzentriertheit der Philosophie nicht vollstindig gezogen

122 Vgl. Kriamers (2009a) S. 97.
123 Vgl. Mersch (2004) S. 80.
124  Garcia Diittmann/Mersch/Niederberger/Waldenfels (2010).

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

100 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

hat, ernst genommen. In der Folge werden das Potential des Bildes und beson-
ders des Diagramms fiir eine Gestaltungslosung der Philosophie untersucht.

Vorher soll jedoch einem weiteren Aspekt von Rortys Bevorzugung von
Derridas spidterem Werk nachgegangen werden, der zur Untersuchung in Teil B
fiihren wird: Rortys Derrida-Interpretation versucht, dessen Schriften von letzten
Residuen der Diskursivitit zu reinigen. Dies zeigt sich besonders deutlich in sei-
ner Sicht auf das Frihwerk. Es ist ihm zu ernsthaft: »The tone of urgency [...] is
out of place.«'* Damit werde gleichsam eine falsche Universalitit konstruiert,
die sich in einem Universalverdacht gegeniiber der Sprache oder dem »Diskurs
der Philosophie«'* duBere. Mit diesem Vorwurf steht Rorty nicht allein. Auch
Ong beharrte gegen die Poststrukturalisten darauf, dass Literalitdt keineswegs
ein unausweichliches System der Repression sei, wie das mit dem Term Logo-
zentrismus anklinge. Die poststrukturalistische Klaustrophobie sei insofern
etwas hysterisch: »What leads one to believe that language can be so structured
as to be perfectly consistent with itself, so as to be a closed system? There are no
closed systems and never have been.«'>” Auch von Habermas, den Rorty an dieser
Stelle zustimmend zitiert, ist dieser Vorwurf vorgebracht worden: »Habermas
fragt sich, warum Heidegger und Derrida immer »noch gegen jene >starken< Be-
griffe von Theorie, Wahrheit und System [streiten], die doch seit mehr als hun-
dertfiinfzig Jahren der Vergangenheit angehdren<, warum sie immer noch >mei-
nen, die Philosophie aus dem Wahne reilen zu miissen, eine Theorie
aufzustellen, die das letzte Wort behltc.«'*®
ganz ghnlich an:

Rorty selbst merkt an anderer Stelle

»Derrida talks as if [...] there were a terrible oppressive force called >the metaphorics of
philosophy« or the »history of metaphysics< which is making life impossible not only for
playful punsters like himself but for society as a whole. But things are just not that bad,
except in special circumstances, circumstances of the sort which once produced the Inqui-

sition and, more recently, the KGB.«'?

In dieser Kritik zeigt sich wieder die leichtfertige Indifferenz gegeniiber der
Metaphysik. Aber so gelingt es Rorty, das Frithwerk im Licht des spéteren
Werks gelten zu lassen: Im Licht des spéteren Derrida kann er auch den frithen

125 Rorty (2008) S. 104.
126 Ebd.S. 113.

127 Ong(2002) S. 166.
128 Rorty (2000) S. 456.
129 Rorty (2008) S. 100.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

MEDIENTHEORIE DER SCHRIFT, DEKONSTRUKTION UND PHILOSOPHIE OHNE AUTORINTENTION | 101

Derrida gelten lassen. Es ist jenes Licht, in das Rorty die postpositivistische ana-
lytische Philosophie wie auch die postmoderne Kontinentalphilosophie taucht. In
diesem Licht wiren zwar der frithe Derrida — wie auch Heidegger — immer noch
Teilnehmer der Metaphysik-Uberwindungsfarce, sie hitten aber immerhin ein
berechtigtes Ziel: »Ich mochte meinen, dass es ihnen gar nicht darum geht, die
»Philosophie« diesem Wahn [letzte Worte zu suchen] zu entreilen, sondern ein-
fach darum, sich selbst von der eigenen Vergangenheit zu 16sen: von gerade den
Worten, die fiir sie die letzten zu sein drohten (d.h. im Falle Heideggers die Wor-
te Nietzsches, im Falle Derridas die Worte Heideggers).«'*’

Das von Rorty dem Begriffsdenken entrissene Frithwerk wird so gleichsam
zu einem esoterischen Unternehmen. Es ist nicht mehr allgemein, sondern nur
noch fiir einen bestimmten Rezipientenkreis relevant, den es zu einem bestimm-
ten Ziel fithren soll: zur Uberwindung der Metaphysik (als individueller Neuro-
se). Im von Rorty bevorzugten spiteren Werk hingegen wird die Metaphysik
tiberwunden, indem sie verspottet oder ignoriert wird.

Seine Interpretation entwickelt Rorty in der Auseinandersetzung mit Text-
auslegungen von Christopher Norris, Jonathan Culler und Rodolphe Gasché. Sie
strduben sich dagegen, Diskursivitidt in Derridas Werk zu suspendieren, und
sehen darin im Gegenteil einen Ausgleich zwischen Diskursivitit und Nicht-
Diskursivitdt erreicht. Dekonstruktion sei, wie Rorty referiert, »in Culler’s
words, both >rigorous argument within philosophy and displacement of philo-
sophical categories and philosophical attempts at mastery<.«'"'

Rorty hilt das fiir eine Wunschvorstellung und insistiert auf einer prin-
zipiellen Unvereinbarkeit: »Something, I claimed, had to go. I suggested we

132

jettison the >rigorous argument< part.« ~~ Beharrlich arbeitet Rorty die unverein-

bare Gegensitzlichkeit von diskursiv (»argumentative«) und nicht-diskursiv

134

(»nonpropositional«),"”> von Ernst und Humor* sowie von Philosophie als

transzendentalem Projekt und als Aufhebung/Verfliissigung'®® heraus. Er besteht
darauf, dass ein Ausgleich nicht méglich ist: »Once again, I would want to insist

that you cannot have it both ways.«'*°

130 Rorty (2000) S. 456.
131 Rorty (2008) S. 119.
132 Ebd. S. 119.

133 Vgl. ebd. S. 124.

134 Vgl. etwa ebd. S. 93ff.
135 Vgl. ebd. S. 122ff.
136 Ebd. S. 123.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

102 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Im folgenden Teil B wird sich diese Analyse bestétigen: Zwar nicht in Bezug
auf Derrida, sondern in Bezug auf Kant und Wittgenstein, deren Versuche, einen
Ausgleich zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitdt im Namen von »Orien-
tierung« und »Ubersicht« zu schaffen, untersucht werden. (Doch auch wenn der
angestrebte Ausgleich nicht gelingt: Der Bedarf danach, eine iiberzeugende Lo-
sung der Gestaltungsfrage der Philosophie, besteht weiterhin.)

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

B. Orientierung und Ubersicht als
Versuche des Ausgleichs zwischen
Diskursivitat und Nicht-Diskursivitat



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

. Kant: Philosophie als Orientierung

1. PLATONISCHE UND TRANSZENDENTALE IDEEN

Wie oben erwidhnt, ist die zunehmende Distanzierung vom Begriffsdenken um
1800 bei Havelock, Ong und Derrida mit dem Namen Rousseau verbunden. Wo-
rauf weder Medientheorie der Schrift noch Dekonstruktion in diesem Zusam-
menhang hinweisen, ist der Einfluss Rousseaus auf die Transzendentalphiloso-
phie Immanuel Kants. Es war bekanntlich Rousseau, der Kant — wie der es 1764
ausdriickte — »zurecht gebracht« hat, indem er ihm den »verblendende[n] Vor-
zug« des rein Theoretischen als nur eingebildet relativierte.'

Im Folgenden wird auf den parallelen Entwicklungslinien des Begriffsden-
kens und der Schrift Kants Transzendentalphilosophie eingetragen. Sie wird da-
bei als insgesamt zaghafte, ansatzweise Distanzierung vom Begriffsdenken dar-
gestellt, die die Vorteile des Begriffsdenkens jedoch nicht aufgeben mochte und
im GroBlen und Ganzen diskursiv agiert. Anders als die bisher vorgestellten Re-
zeptionsmodelle, anders aber auch als die ebenfalls diskursiv agierende Medien-
theorie der Schrift, will Kant jedoch die Geste Platons durchaus wiederholen, die
Dimension des Nicht-Diskursiven nicht aufgeben, sondern selbst ein hochstes,
nicht-diskursives Wissen vermitteln. Darin geht es ihm, wie der Dekonstruktion,
nicht allein — wenn iiberhaupt — um eine bestimmte Lehre und deren Vermittlung
oder Darstellung, sondern um die Aneignung von Philosophie, wenn er auch den
Spielraum der Subjektivitit des Rezipienten stdndig einengt.

Wenn sich die Transzendentalphilosophie deutlich weniger vom Begriffs-
denken distanziert als die Dekonstruktion, dann scheint sie, zumindest ansatz-
weise, einen solchen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivitdt und Diskursivitit
anzustreben, wie ihn Rortys Kritik an Derrida nahelegte, ohne ihn fiir moglich zu
halten. Beinahe iiberall in Kants Werk zeigt sich eine Spannung zwischen

1 Vgl AA XX 44.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

106 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Diskursivitidt und Nicht-Diskursivitit, nicht zuletzt mit der fundamentalen Ge-
geniiberstellung von Sinnlichkeit und Verstand als den zwei Stimmen der Er-
kenntnis. Beinahe iiberall zeigt sich aber auch ein Ubergewicht der Diskursivitit
beziehungsweise der Versuch, das beschriebene Spannungsverhiltnis diskursiv
zu kontrollieren. Letztlich verbleibt Kant im Bannkreis der Diskursivitit, wie
sich auch am Beispiel seines Platonbildes und der Weiterentwicklung der plato-
nischen zu transzendentalen Ideen zeigt; doch er verharrt nicht mit resignierter
Gelassenheit im Schatten der Sprache, sondern bleibt, Platons Geste wiederho-
lend, auf dem Sprung.

Dabei geht es ihm ungleich weniger als den in Teil A besprochenen Autoren
um ein adidquates Platonverstdndnis; und die Schriftkritik kommentiert er gar
nicht. Wenn Kant Platon erwihnt, dann zumeist als Vertreter einer zu iiberwin-
denden metaphysischen Tradition, wie sie in der Kritik der reinen Vernunft als
mal despotisch, mal anarchisch gezeichnet wird.” Platon sei, so das bekannte
Bild aus der »Einleitung«, wie eine Taube auf den Widerstand der Luft angewie-
sen, habe ihn aber gering geschitzt und gemeint, dass ihm das Fliegen »im luft-
leeren Raum noch viel besser gelingen werde« und habe »auf den Fliigeln der
Ideen« die Sinnenwelt verlassen.’ Deshalb wird ihm die Position eines
wschwirmerische[n] Idealismus«® oder des »Intellektualphilosophen«’ zugewie-
sen, der »physische Nachforschung« verabsdumt und »der Vernunft erlaubt ha-
be, idealischen Erklirungen der Naturerscheinungen nachzuhingen«.®

Kant greift damit ein zeitiibliches, platonistisches und gleichzeitig kritisches
Platonbild auf,’ wie es ihm aus der Philosophiegeschichte Historia critica philo-
sophiae (1742) von Jakob Bruckner bekannt war. Die Geringschitzung der Sinn-
lichkeit und die Hochschitzung des Ubersinnlichen, die Platon mit der Hypo-
stasierungen der Ideen ausgedriickt habe,® konstituiere eine Kluft, die Platon nur
als Mystiker iiberbriicken konne.” In »Von einem neuerdings erhobenen
vornehmen Ton in der Philosophie« (1796) beschreibt Kant die vage, im obigen
Platon-Kapitel »multimedial« genannte dialektische Methode des Erkenntnisge-
winns aus der Schriftkritik-Passage im 7. Brief, um abschétzig zu urteilen: »Wer

Vel KrV A IX.

Vgl. ebd. A 5.

Proleg. 207 [AA207] (FuBnote).
KrV B 881.

Ebd. B 500.

Vgl. Heimsoeth (1965) S. 352f.
Vel. KrV B 371.

Vgl ebd. sowie ebd. B 882.

O 0 9 & U B W

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 107

sieht hier nicht den Mystagogen, der nicht blof fiir sich schwérmt, sondern zu-
gleich Klubbist ist und, indem er zu seinen Adepten im Gegensatz von dem Vol-
ke (worunter alle Uneingeweihte verstanden werden) spricht, mit seiner vorgeb-
lichen Philosophie vornehme thut!«'® So wird Platon zum »Vater aller
Schwirmerei mit der Philosophie«.'"

Zu dieser Kritik in der Tradition des Begriffsdenkens passt die Unbekiim-
mertheit gegeniiber der Form der platonischen Schriften. Kant besal allem An-
schein nach keine Kenntnis der Originaltexte Platons,'” zeigt aber immerhin ein
Bewusstsein flir seine Formvergessenheit: »Ich will mich hier in keine literari-
sche Untersuchung einlassen«."> Dennoch ist er der Meinung, Platon »sogar bes-
ser zu verstehen, als er sich selbst verstand«'* — ein etwas arroganter Ausspruch,
auf den sich Schleiermacher kritisch beziehen sollte."

Kants Beurteilung von Platon ist aber durchaus nicht bloB von formverges-
sener Arroganz und einseitiger Ablehnung geprégt, sondern im Gegenteil von
einer vorsichtigen und differenzierten Hochschitzung. Diese Sichtweise geht
wahrscheinlich auf Mendelssohns Phddon oder iiber die Unsterblichkeit der
Seele zuriick. Darin erscheint Platon als Gewéhrsmann der praktischen Ausrich-
tung der Vernunft, wie Kant sie nicht als erster, aber jedenfalls in deutlicher Ab-
grenzung einer am Theorie-Begriff ausgerichteten Wissenschaft als Selbstzweck
in seiner kritischen Phase vornimmt. Am Anfang des Abschnitts tiber die Trans-
zendentale Dialektik unternimmt Kant denn auch die Ehrenrettung der als theo-
retische Hypostasierungen geschméhten platonischen Ideen als praktisch wirk-
sam: »Platon fand seine Ideen vorziiglich in allem, was praktisch ist«.'® In der
Ablehnung von Sinnlichkeit — beziehungsweise Erfahrung — im Bereich des
Praktischen, also bei Tugendlehre, Verfassung und Gesetzgebung,'” stimmt Kant
Platon (gegen Hume) emphatisch zu. So erscheint Platon als Vorldufer der prak-
tischen Ausrichtung von Kants kritischer Philosophie, wenn er auch fiir seine
spekulative Methode zu tadeln bleibe: Platons Gedankengidnge werden als das
bislang iibliche blinde metaphysische Tasten dargestellt, wie »Maulwurfsgénge

10 AA VIII 398.

11 Ebd.

12 Vgl. Leinkauf (2009) S. 477.
13 KrV B 370.

14 Ebd.

15 Vgl. Kapitel A.10.

16 KrV B371.

17 Vglebd. B 371ff.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

108 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

einer vergeblich, aber mit guter Zuversicht, auf Schitze grabenden Vernunfte,'
die letztlich den von der Transzendentalphilosophie bereiteten Baugrund unsi-
cher machen, der zur Errichtung von »majestitischen sittlichen Gebduden« die-
nen soll."”

Es ist auffillig, dass Kant in jener Passage, in der er seine begriffsphiloso-
phisch geprigte Kritik an Platon differenziert, das Problem der Darstellung in
den Blick nimmt. In der Weigerung, sich auf eine »literarische Untersuchung«
der platonischen Schriften einzulassen, ist vielleicht schon der Zweifel spiirbar,
dass eine solche Untersuchung das platonistische Platonbild nicht bestdtigen
wiirde. In einer FuBinote wird dieser Zweifel dann expliziert: Kant bekriftigt da-
rin zundchst seine Haltung, Platon in seinen hypostasierenden Spekulationen
nicht folgen zu konnen, um dann einzuschrénken: »[...] wiewohl die hohe Spra-
che, deren er [Platon; H.D.] sich in diesem Felde bediente, einer milderen und
der Natur der Dinge angemessenen Auslegung ganz wohl fihig ist.«’’

Dieser »hohen Sprache«, die offenbar nicht zu sagen vermag, was sie meint
und zu ihrer Ehrenrettung einer Auslegung bedarf, begegnet Kant — ganz in der
Tradition des Begriffsdenkens — mit Misstrauen. Was Schleiermacher spéter mit
seiner moglichst nicht auslegenden Ubersetzung zu erhalten versucht, will Kant
selbst vermeiden. Unbehagen bereitet ihm auch die Veranschaulichung von
Abstraktem, wie sie sich bei Platon findet.”' Kant hingegen setzt auf abstrakte
Begrifflichkeit und begriffliche Genauigkeit. Er schlieBt »Des ersten Buchs der
transzendentalen Dialektik Ersten Abschnitt: Von den Ideen iiberhaupt« mit dem
dringenden Appell an alle, »denen Philosophie am Herzen liegt«, »den Ausdruck
Idee seiner urspriinglichen Bedeutung nach in Schutz zu nehmen, damit er nicht
fernerhin unter die iibrigen Ausdriicke, womit gewdhnlich allerlei Vorstellungs-
arten in sorgloser Unordnung bezeichnet werden, gerate, und die Wissenschaft

18 Ebd. B 376.

19 Vgl. ebd. B 375f.

20 Ebd. B 371.

21 Vgl. ebd. A 570/B 598: »Das Ideal aber in einem Beispiele, d.i. in der Erscheinung,
realisieren wollen, wie etwa den Weisen in einem Roman, ist untunlich, und hat
iiberdem etwas Widersinnisches und wenig Erbauliches an sich, indem die natiirliche
Schranken, welche der Vollstindigkeit in der Idee kontinuierlich Abbruch tun, alle 11-
lusion in solchem Versuche unméglich und dadurch das Gute, das in der Idee liegt,
selbst verdédchtig und einer bloen Erdichtung dhnlich machen.« Diese Passage, die
vordergriindig auf Wieland anspielt, trifft ebenso Platon: Wieland veranschaulicht die
Idee der Weisheit in der Gestalt des »Agathon« aus seinem gleichnamigen Bildungs-

roman, wie Platon die Idee des Guten als Sonne darstellt.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 109

dabei einbiife«.”” Es folgt eine nach dem Muster einer Dihairese vorgenommene
Ableitung des Ideenbegriffs, die geradezu vorbildlich diskursiv zu nennen ist.
Trotz ihrer praktischen Ausrichtung werden die Ideen damit wieder theoretisch
eingeholt: Das Verhiltnis zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitit zeigt
bei Kant eine deutliche Schlagseite.

2. DIE DISKURSIVE GESTALTUNGSLOSUNG
DER TRANSZENDENTALPHILOSOPHIE

Eine dhnlich zuriickgenommene, weil letzten Endes auf Diskursivitét beharrende
Distanzierung vom Begriffsdenken nimmt Kant insbesondere beziiglich der Idee
der Philosophie vor. Wiederum Platon dhnlich, zeichnet Kant ein Wissen als das
hochste aus, das sich nicht auf diskursive Erkenntnis beschridnkt und insofern
nicht-diskursiv ist. Philosophie sei »eine bloBe Idee von einer moglichen Wis-
senschaft, die nirgend in concreto gegeben ist«,” ein »Urbilde, das nur in der
Idee liegt«.”* Kant reagiert immer wieder scharf auf die AnmaBung, hochstes
Wissen diskursiv erreicht zu haben:

»Der, welcher ein System der Philosophie, z.B. das Wolfische, eigentlich gelernt hat,
ob er gleich alle Grundsitze, Erklarungen und Beweise, zusamt der Einteilung des ganzen
Lehrgebdudes, im Kopf hitte, und alles an den Fingern abzéhlen konnte, doch keine ande-
re als vollstdndige historische Erkenntnis der Wolfischen Philosophie; er weif3 und ur-
teilt nur so viel, als thm gegeben war. Streitet ihm eine Definition, so weif} er nicht, wo er
eine andere hernehmen soll. Er bildete sich nach fremder Vernunft, aber das nachbildende
Vermogen ist nicht das erzeugende, d.i. das Erkenntnis entsprang bei ihm nicht aus Ver-
nunft, und, ob es gleich, objektiv, allerdings ein Vernunfterkenntnis war, so ist es doch,
subjektiv, blof historisch. Er hat gut gefafit und behalten, d.i. gelernt, und ist ein Gips-

. 25
abdruck von einem lebenden Menschen.«

22 Vgl. ebd. A 319/B 376.

23 Ebd. B 866.

24 Ebd. B 867.

25 Ebd. A 836/B 864. Wihrend Kant hier lediglich andeutet, dass die begrifflich-
systematische Darstellung von Philosophie dem Selbstdenken so abtriglich wie dem
Auswendiglernen zutriglich ist, expliziert er diesen Zusammenhang in einer spéten
Reflexion: »Die gewohnliche Scholastische und doctrinale methode der Metaphysik
macht dumm, indem sie eine mechanische Griindlichkeit wirkt. Sie verenget den

Verstand und macht ihn unfihig, Belehrung anzunehmen; sie ist nicht philosophie.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

110 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Kants kritische Philosophie ist anders zu verstehen denn als bloBe Theorie: Wie
er immer wieder betont, ist ihr Nutzen nur »negativ«, weil sie unvermogend ist,
»die menschliche Erkenntnis iber alle Grenzen moglicher Erfahrung hinaus zu
erweitern«.”® Aus dieser Situation ergibt sich eine Wendung der Philosophie ins
Praktische. Man konne »keine Philosophie lernen; denn, wo ist sie, wer hat sie
im Besitze, und woran lésst sie sich erkennen? Man kann nur philosophieren ler-
nen.«’’ Es gelte, das bloB diskursive Wissen des »Vernunftkiinstlers« im Hin-
blick auf einen »W eltbegriff« der Philosophie zu transzendieren.”

Auch wenn sich Kant dergestalt gegen die theoretische Ausrichtung von Phi-
losophie wendet, ist seine Distanzierung vom Begriffsdenken doch eine sehr zu-
riickgenommene. Auch wenn er sich in aller Deutlichkeit von der traditionellen
Metaphysik als spekulativ und sinnlich verunreinigt abgrenzt,” wendet er sich,
als ihr »Liebhaber«, doch nicht von Metaphysik iiberhaupt ab.”® Oftmals erklart
er sein Werk zur Vorstufe einer zukiinftigen Metaphysik; manches davon, und
zwar in zunehmendem AusmaB, sei sogar diese Metaphysik selbst: Transzenden-
talphilosophie ist zwar nur »ein Traktat von der Methode, nicht ein System der
Wissenschaft selbst«,’’ aber immerhin »Vorri zu einem System der Meta-
physik«,”® ein »sehr durch Sinnlichkeit verwachsene[r] FuBsteig«,” der zur
»HeeresstraBe« ausgebaut werden konne.”

Tatsdchlich lasst sich in Kants Schriften ein Drang zur Metaphysik beobach-
ten, der sich miandernd aber zunehmend seinem Ziel anndhert, ohne es doch zu
erreichen.”® Nach der Kritik der reinen Vernunft folgen schon in den Titeln als
Vorstufen zur Metaphysik gekennzeichnete Werke wie die Prolegomena zu ei-
ner jeden kiinftigen Metaphysik, die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und
die Metaphysischen Anfangsgriinde der Naturwissenschaft, bis Kant mit der

Dagegen Critic erweitert die Begriffe und macht die Vernunft frey. Die Schulphilo-
sophen machen es wie Freybeuter, welche, so wie sie auf einer unbesetzten Kiiste
anlanden, sich so gleich verschanzen.« (AA 1IXX 84.)

26 Vgl. ebd. A XIV.

27 Ebd. B 866.

28 Vgl. ebd.

29 Vgl. ebd. A XIII und B 879.

30 Vgl. TeG S. 76; vgl. auch KrV A 850/B 878.

31 KrV B XXIL

32 Ebd. B XXIII.

33 Ebd. B 866.

34 Vgl. ebd. B 884.

35 Vgl. Grondin (1994) S. 141f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 111

Metaphysik der Sitten in seiner nachkritischen Phase immerhin einen Teilbereich
der neuen Metaphysik selbst abdeckt (wenn auch der erste Teil des Werks »nur
Anndherung zum System, nicht dieses selbst« ist)’**. Zu einer umfassenden
Metaphysik, zum geplanten endgiiltigen »System der Transzendentalphiloso-
phie« kommt es jedoch nicht.*’

So verbleibt Kants Werk — will man es nicht als bloBe Vorstufe einer kom-
menden Metaphysik betrachten, wie es allerdings oft geschehen ist, und damit
gleichsam abqualifizieren — in der Spannung zwischen Kritik und Metaphysik.
Kant selbst formuliert diese Spannung verschiedentlich, ohne Anstalten zu ma-
chen, sie aufzuldsen; zum Beispiel in der Kritik der reinen Vernunfi: »Die Philo-
sophie der reinen Vernunft ist nun entweder Propéddeutik (Voriibung) [...] und
heifit Kritik, oder zweitens das System der reinen Vernunft (Wissenschaft) [...]
und heifit Metaphysik; wiewohl dieser Name auch der ganzen reinen Philo-
sophie gegeben werden kann.«’® Demnach ist die Transzendentalphilosophie
entweder Kritik oder Metaphysik, aber auch beides. Auch nach Beendigung der
kritischen Phase bestétigt Kant in der »Verkiindigung des nahen Abschlusses ei-
nes Traktats zum ewigen Frieden in der Philosophie« die Ambivalenz seiner
Schriften:

»Wenn auch Philosophie bloB als Weisheitslehre (was auch ihre eigentliche Bedeutung ist)
vorgestellt wird, so kann sie doch auch als Lehre des Wissens nicht iibergangen werden;
sofern dieses (theoretisch) Erkenntnis die Elementarbegriffe enthélt, deren sich die reine
Vernunft bedient; gesetzt, es geschehe auch nur, um dieser ihre Schranken vor Augen zu
legen. Es kann nun kaum die Frage von der Philosophie in der ersteren Bedeutung sein: ob
man frei und offen gestehen solle, was und woher man das in der Tat von ihrem Gegen-
stande (dem sinnlichen oder tibersinnlichen) wirklich wisse oder in praktischer Riicksicht
(weil die Annehmung derselben dem Endzweck der Vernunft beforderlich ist) nur voraus-

39
setze.«

In dieser gewundenen Formulierung deutet sich ein beildufig formulierter Aus-
gleich zwischen praktisch ausgerichteter »Weisheitslehre« und theoretisch aus-
gerichteter »Lehre des Wissens« — und damit zwischen Nicht-Diskursivitét und
Diskursivitdt — an, der die Ambivalenz der Transzendentalphilosophie gut ein-
fiangt. Kant selbst sieht allerdings in gewundenen Formulierungen keinen Vorzug.

36 Vgl AA VI205.
37 Vgl. Storig (1987) S. 427.
38 KrV B 869.
39 TeF S. 86f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

112 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Wie sich schon an seinem Platonbild zeigte, nimmt er weitgehend die Position
des Begriffsdenkens ein, wenn es um die Gestaltung von Philosophie geht.

Immerhin zeigt sich Kant (auch hierin zeigt sich ansatzweise eine Distanzie-
rung vom Begriffsdenken) nicht vollig formvergessen. Im Disziplin-Kapitel der
Kritik der reinen Vernunft beispielsweise gehen methodologische Reflexionen in
gestalterische tiber. Kant kritisiert hier das Ideal des Begriffsdenkens, nach dem
Vorbild der Mathematik axiomatisch-deduktiv zu philosophieren.*’ Philosophie,
wie Kant sie versteht, vollzieht den »diskursiven Vernunftgebrauch nach Begrif-
fen«,* und die Transzendentalphilosophie, so legt sich Kant fest, habe — trotz al-
ler Hochachtung fiir den »Weltbegriff« — nach dem »Schulbegriff« gestal-
tet zu sein:* In der Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft
bekennt sich Kant tiberdies zur Wolffschen Methode und stellt sich damit wenn
auch nicht auf die Seite des Dogmatismus, so doch auf die Seite einer System-
haftigkeit, die »jederzeit dogmatisch, d.i. aus sicheren Prinzipien a priori strenge
beweisend sein« muss.*

Mit dieser Festlegung auf das systematische Begriffsphilosophieren handelt
sich Kant ein lastiges Vermittlungsproblem ein, worauf er sehr hdufig in seinen
Vorworten hinweist.

»Was endlich die Deutlichkeit betrifft, so hat der Leser ein Recht, zuerst die diskur-
sive (logische) Deutlichkeit, durch Begriffe, dann aber auch eine intuitive (ds-
thetische) Deutlichkeit, durch Anschauungen, d.i. Beispiele oder andere Erldute-
rungen in concreto zu fordern. Fiir die erste habe ich hinreichend gesorgt. Das betraf das
Wesen meines Vorhabens, war aber auch die zufillige Ursache, dass ich der zweiten, ob-

zwar nicht so strengen, aber doch billigen Forderung nicht habe Geniige leisten kénnen.«**

Mit groBBer Héufigkeit setzt Kant schriftstellerische Bravur, die zwar angenehm,
aber sachlich belanglos sei, gegen genaues Argumentieren, das zwar trocken,
aber iiberzeugend sei.* Dabei klagt er sich stindig eines Mangels an Vermitt-
lungsféhigkeit an, allerdings nur, um diesen in der Tradition des Begriffsdenkens

40 Vgl. KrV A 726f/B 754f.

41 Ebd. A 719/B 747.

42 Vgl. ebd. B 866.

43 Vgl. ebd. B XXXV.

44 Ebd. A XVIIf.

45 Vgl. die Gegeniiberstellung von »Pedanterie« und »Galanterie« sowie das Ideal der
»wahren Popularitdt« in AA IX 46ff sowie AA IX 19ff, 61ff, 148f; vgl. auch AA VI
205ff.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 113

zu relativieren.*® Beim »trockenen, blo scholastischen Vortrage« handele es
sich lediglich — wie die Vorrede zur ersten Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft anmerkt — um das Fehlen von »Beispielen und Erlduterungen«, »Erleichte-
rungen fiir den wissenschaftlich Unkundigen, also um einen Mangel nur beziig-
lich der »populdren Absicht« oder »didaktischen Manier«:*’ Schwichen, die
Kant — ein wenig bemiiht — zu dem Vorteil umdeutet, zumindest den Umfang des
Werks nicht ins Unertrégliche angewachsen haben zu lassen; und vor allem
Schwiichen, die fiir »Kenner der Wissenschaft« kein Hindernis darstellen.*®

Die ersten Reaktionen auf die Kritik der reinen Vernunfi verliefen jedoch
auch vonseiten der »Kenner« fiir Kant deprimierend.* Insbesondere von der so-
genannten »Gottinger Rezension«, einer Kooperationsarbeit der Philosophen
Christian Garve und Johann Georg Heinrich Feder, fiihlte sich Kant grob miss-
verstanden. Er beklagt sich mit ungewohnlicher Schérfte im Anhang der Prole-
gomena,” die Rezension habe seinen transzendentalen Idealismus als trans-
zendenten 1dealismus verkannt.”' Damit werde die Transzendentalphilosophie in
die Reihe jener traditionellen idealistischen Positionen gestellt, die — wie Platon,
lieBe sich anmerken — schwirmerisch iiber alle Erfahrungen hinausgingen,
wie bei Descartes skeptisch oder wie bei Berkeley dogmatisch seien, aber nicht

46 Z.B.: »Ich habe die Schulmethode gew#hlt und sie [...] der freyen Bewegung des
Geistes und des Witzes vorgezogen, ob ich zwar, da ich wolte, dal ieder nachdenken-
de Kopf an dieser Untersuchung theil nehmen solte, fand, da3 die Trokenheit dieser
Methode (die) Leser von der Art, welche gerade zu die Verbindung mit dem prakti-
schen suchen, abschreken wiirde. Ich wiirde, wenn ich auch im gréBesten Besitze des
Witzes und der (Ein) schriftstellerreitze gewesen wire, sie hievon ausgeschlossen ha-
ben, denn es liegt mir viel daran, keinen Verdacht iibrig zu lassen, als wolle ich den
Leser einnehmen und iiberreden, sondern damit ich entweder (von ihm) gar keinen
beytritt von ihm oder blos durch die stidrke der Einsichten zu erwarten hitte.« (AA
[IXX 67) Weitere Beispiele folgen unten im Text.

47 Vgl. KrV A XVIII £.

48 Vgl. ebd.

49 In einem Brief an Schultz spricht Kant von der »Kriankung, fast von niemand verstan-
den worden zu sein« und duflerte »die Besorgnis [...], daB ich die Gabe mich ver-
stdndlich zu machen in so gringem Grade, vielleicht in einer so schweren Materie gar
nicht besitze; und alle Arbeit vergeblich aufgewandt haben mochte.« (Zit. nach Pollok
(2001) S. XVIIL.)

50 Vgl. Pollok (2001) S. XXXIX.

51 Vgl. Proleg. 203f [AA373f].

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

114 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

kritisch.”> Kant insistiert dahingegen darauf, Metaphysik fragwiirdig gemacht zu
haben, ohne damit erneut eine metaphysische Antwort gegeben zu haben: »Al-
lein zur Beurteilung des Dinges, das Metaphysik heif3t, soll erst der Maf3stab ge-
funden werden (ich habe einen Versuch gemacht, ihn sowohl als seinen Ge-
brauch zu bestimmen).«”> Anders als »Schriften [...] dogmatischer Art« — so
konnte Kants Arger auf den Punkt gebracht werden — erschopfen sich Schriften
wkritischer Art« nicht in diskursivem Wissen.>*

Die Géottinger Rezension veranlasste Kant vermutlich zu Umarbeitungen an
der Kritik der reinen Vernunft und bestédrkte ihn zudem in seinem Vorhaben, die
Gedanken der Kritik der reinen Vernunft mit den Prolegomena fiir ein breiteres
Publikum leichter zuginglich darzustellen.® In beiden neuen Vorreden zeigt
sich, dass seine Gestaltungsstrategie im Wesentlichen unverindert im Zeichen
des Begriffsdenkens bestehen bleibt.® In der notorischen Unzufriedenheit mit
der eigenen, blofl diskursiven Vermittlung, ldsst sich dennoch weiterhin eine
Unzufriedenheit mit dem Begriffsdenken und der Drang nach einem Ausgleich
zwischen Diskursivitidt und Nicht-Diskursivitidt ausmachen — einem Ausgleich,
den sich Kant um der Vorteile des Begriffsdenkens willen versagt. So hélt er (in
der Vorrede der Prolegomena) »Klagen wegen Mangel an Popularitit« in einem
gewissen Sinne fiir gerechtfertigt.”” Er gibt Trockenheit und Weitliufigkeit, Un-
iibersichtlichkeit und »scholastische Piinktlichkeit« zu.” Aber er hilt diese Mén-
gel fiir den Preis der Wissenschaftlichkeit und dreht den Spie8 um, indem er die
»beschriene Dunkelheit« als »gewohnte Beméntelung seiner eigenen Geméich-
lichkeit oder Blodsichtigkeit« erklirt.”” Wer nun auch den mit den Prolegomena
angebotenen Ubersichtsplan »wiederum dunkel findet, der mag bedenken, daf3 es
eben nicht nétig sei, daB jedermann Metaphysik studiere«.”’

52 Vgl. ebd. 203-209 [AA373-376].

53 Ebd. 212 [AA378].

54 Vgl. ebd. Kants Ablehnung der Gottinger Rezension dhnelt Platons Verurteilung der
dionysischen Schrift, denn abgesehen von dem fehlenden Verstindnis fiir das Nicht-
Diskursive der kritischen Position referiert die Géttinger Rezension durchaus stimmig
Kants Argumentation — wie der Kommentator Konstantin Pollock urteilt; vgl. Pollok
(2001) S. XXIIIff.

55 Vgl. Pollok (2001) S. XXVI.

56 Vgl ebd. S. XV.

57 Vgl. Proleg. 15f[AA261f].

58 Vgl. ebd.

59 Vgl ebd. 21 [AA264].

60 Vgl. ebd. 21 [AA263].

—_ e .

—_—

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 115

Diese Volte entspricht den bei Kant ebenfalls notorischen Hinweisen, die
Transzendentalphilosophie sei nur fiir »Kenner der Wissenschaft«®' und kénne
»niemals populir werden«.®” Sie deutet auf ein Bewusstsein davon hin, dass die
Vermittlung von Philosophie sich nicht allein auf Diskursivitit verlassen kann.
Kant ignoriert nicht, dass Philosophie ihren Rezipientenkreis immer beschrankt.
Mitunter, zum Beispiel von Dilthey, wurde er sogar als »esoterischer Philo-
soph«® bezeichnet. Allerdings verhilt er sich, wenn er sich um Popularitit
durchaus bemiiht, weniger elitér als der die Masse geringschitzende Platon. Kant
ist, mit Willi Goetschel, eine in der Philosophie ungewdhnlich grofie Besorgtheit
um den Leser zu attestieren.*

Kants beharrliche Einordnung seiner Gestaltungsstrategie in die Tradition
des Begriffsdenkens sowie seine Einschitzung seiner eigenen darstellerischen
Mittel als unbeholfen sind von dem grofiten Teil der Kant-Rezeption anerkannt
und zu eigen gemacht worden.”® Der Tenor lieBe sich mit de Quincey so zu-
sammenfassen: »Kant was a great man, but obtuse and deaf as an antediluvian
boulder with regard to language and its capacities.«*® Schon ein Vierteljahrhun-
dert zuvor hatte sich Heine in »Zur Geschichte der Religion und Philosophie in
Deutschland« (1833/34) iiber Kants »unerbittliche, schneidende, poesielose,
niichterne Ehrlichkeit« mokiert und das auch heute noch kolportierte Klischee
des pedantischen Rationalisten geschaffen, eines wahren »Talent[s] des Miss-
trauens« und Représentanten des »Spiebiirgertums«, der einen »grauen, trocke-
nen Packpapierstil« in die Philosophie eingefiihrt habe.®’

Es greift allerdings zu kurz, die oft und nicht zu Unrecht beklagte »Schwer-,
ja Unverstindlichkeit«”® des transzendentalen Stils allein auf eine unbeholfene
Exzessivitdt der semiotischen Konfiguration des Begriffsdenkens zuriickzufiih-
ren, wie es Kant selbst nahelegt. Vielmehr lédsst sich im transzendentalen Stil —
ganz parallel zur Dunkelheit Platons — eine dezidierte Abweichung vom Be-
griffsdenken erkennen. Eine Minderheit von Rezipienten (das Verdienst der Zu-
sammenstellung hat Willi Goetschel) hat bei Kant eine Art von uneigentlichem,

61 KrV A XVIIL

62 Ebd. B XXXIV.

63 Vgl. Goetschel (1990) S. 156.
64 Vgl. ebd. S. 106.

65 Vgl. ebd. besonders S. 147ff.
66 Essays S. 259

67 Heine (1979) S. 82f.

68 Vgl. Goetschel (1990) S. 13.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

116 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

wliterarischem« Sprechen ausgemacht und iibrigens ganz verschieden bewertet.”
So stellt sich auch die Transzendentalphilosophie als eine Gestaltungslosung von
Philosophie dar — allerdings als eine, die den Ausgleich zwischen Diskursivitét
und Nicht-Diskursivitdt noch nicht iiberzeugend herzustellen vermag.

In einem Hexameter aus seinen Maximen und Reflexionen hebt Goethe mit
der Gelassenheit des Olympiers die Bedeutung von Kants Ironie hervor: »Kant
beschréinkt sich mit Vorsatz in einen gewissen Kreis und deutet ironisch immer
dariiber hinaus.«’® Ungleich spéttischer und angriffslustiger bilanziert Nietzsche,
der Kant iibrigens »eine Begriffsmaschine«’' nennt und ihm »plumpe Pedante-
rie«”” vorwirft:

»Wie sind synthetische Urteile a priori m6glich? fragte sich Kant, — und was antwortete
er eigentlich? Vermdge eines Vermogens: leider aber nicht mit drei Worten, son-
dern so umsténdlich, ehrwiirdig und mit einem solchen Aufwande von deutschem Tief-
und Schnorkelsinne, dass man die lustige niaiserie allemande iiberhérte, welche in einer

solchen Antwort steckt.«’

Entschieden positiv sieht Karl Jaspers schlieBlich durch »Tautologie, Zirkel, Wi-
derspruch«” und »vermoge des verschlungenen Gewebes«’> der kantischen
»Gedankenbewegung«’® einen »Schwindel«’” erzeugt, der nicht-diskursives
Wissen ermdglicht: »Ich muss das Fassliche zusammenbrechen lassen, so wie
Leitern, die ich nicht mehr brauche, wenn ich die Hohe erklommen habe.«”® Der
transzendentale Stil unterstiitze die praktische Ausgerichtetheit der Philosophie:
»Kant fithrt in den Raum stets sich selbst hervorbringenden Lebens, in das Ge-
heimnis der schopferischen Quellen der Vernunft. Wer dorthin gelangt, muss
selber dabei sein und tun, was Kant nicht fiir ihn tat. Kant gibt ihm die Chan-
cen.«”’

69 Vglebd. S. 147-166.
70 MuR S. 407 (§301)
71 KSA 13 S. 442.

72 KSA 11S.175.

73 JGBS. 24.

74 Jaspers (1957) S. 444.
75 Ebd.

76 Ebd. S. 439.

77 Ebd. S. 444.

78 Ebd.

79 Ebd. S. 518.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 117

Ironie sowie »Tautologie, Zirkel, Widerspruch« sind Abweichungen von den
semiotischen Parametern des Begriffsdenkens, die in der Transzendentalphilo-
sophie weder Zufall noch Unfall sind. Sie driicken die Kreisbewegung einer sich
selbst erkennenden Vernunft aus, die sich sowohl Grenzen setzt als sie auch
iberschreitet. Kant selbst stellt den Skandal des Paradoxes einer selbstreflexiven
Vernunft allerdings nicht aus. Es bleibt so unauffillig versteckt wie im Titel
»Die Kritik der reinen Vernunft«, in dem zumeist nur der genitivus objectivus
wahrgenommen wird, obwohl es sich — gleichzeitig — auch um einen genitivus
subjectivus handelt.*

So verbleibt die Wahrnehmung der Transzendentalphilosophie im Bannkreis
des Begriffsdenkens, deren Abweichungen letztlich wieder theoretisch eingeholt
werden: Beispielsweise im Neukantianismus, dem Transzendentalphilosophie zu
Wissenschaftstheorie wird, letztlich aber auch in Phianomenologie und Pragma-
tismus, insofern sie lediglich die mentalen Bedingungen der Transzendental-
philosophie mit leiblichen und lebensweltlichen Bedingungen von Wissen erset-
zen. Auch Rorty nimmt Kant im Bann des Begriffsdenkens wahr, wenn er immer
wieder kritisiert, dass sich die Transzendentalphilosophie als letztgiiltiges,
unhintergehbares Vokabular zur Beantwortung wesentlicher philosophischer
Fragen vorgestellt habe. Tatséchlich sei dieses wie jedes andere Vokabular aller-
dings weder letztgiiltig noch unhintergehbar, weshalb man die entsprechenden
Fragen nicht stellen oder beantworten sollte. Offensichtlich gleicht Rortys Kritik
an Kant der Kritik Kants an Platon. Kant erscheint bei Rorty als jemand, der sich
auf den Schwingen der Begriffe aus dem Raum konkreter Lebenswirklichkeit
verabschiedet, um unlosbare Fragen zu beantworten. Er scheint etwas zu sagen,
was sich, wie er selbst sagt, nicht sagen 1ésst.

Ein Ausgleich zwischen einer diskursiven Kritik vonseiten der reinen Ver-
nunft (die Theorie wire) und einer nicht-diskursiven Kritik durch die reine Ver-
nunft (die praktisch ausgerichtet wire) kann so nicht stattfinden. Dass gleich-
wohl der Ansatz fiir einen solchen Ausgleich in der Transzendentalphilosophie
immerhin enthalten ist und sogar in der Orientierungsschrift noch deutlicher
konturiert wird, soll die folgende Analyse zeigen.

80 Vgl. Mohr/Willaschek (1998) S. 14.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

118 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

3. ORIENTIERUNG ALS OPTIMIERUNG
DER DISKURSIVEN GESTALTUNGSLOSUNG

Mit seiner Schrift »Was heif3t: Sich im Denken orientieren?« greift Kant in den
zeitgenossischen Spinozismus-Streit ein. Er positioniert sich auf Seiten der Auf-
kldrung und, der Vernunft und damit Mendelssohns, , bleibt dabei jedoch durch-
aus konziliant gegeniiber Jacobi, dem Ausloser der Debatte, der den Humeschen
Glaubensbegriff gegenaufklarerisch in Stellung gebracht hatte. Drei Jahre nach
Veroffentlichung der Prolegomena und ein Jahr vor der zweiten Auflage der
Kritik der reinen Vernunft nutzt Kant mit seiner Schrift aber auch die »Gelegen-
heit, die Leistungsfihigkeit seiner bisher wenig verstandenen Kritik der reinen
Vernunft unter Beweis zu stellen«.” Kants Orientierungsschrift lisst sich zudem
als eine FuBnote zur Distanzierung seiner Transzendentalphilosophie vom Be-
griffsdenken (und Betonung eines angestrebten Ausgleichs zwischen
Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitét) verstehen, auch wenn die Schrift letztlich
immer noch im Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens (und auf Seiten der
Diskursivitit) verharrt.

Der von Kant im Titel prominent hervorgehobene Begriff der Orientierung —
dessen Etymologie auf die Ausrichtung am Orient, dem Ort des Sonnenaufgangs
verweist — wurde von Mendelssohn in die Philosophie eingefiihrt.** Dieser setzt
ihn in seiner Schrift »An die Freunde Lessings« (1786) ein, um die von Jacobi
polemisch zugespitzte Alternative zwischen Glauben und Vernunft* — und den
damit verbundenen Atheismus-Verdacht gegeniiber Aufkliarern wie Lessing und
ihm — zu entschirfen. In einer begrifflichen Verschiebung der jacobischen Alter-
native stellt er die Vernunft als diejenige Instanz dar, die als Orientierung zwi-
schen Spekulation und gesundem Menschenverstand vermittelt.*

In seiner Orientierungsschrift verteidigt Kant diesen Begriff einer Orientie-
rung, die einen Ausgleich zwischen Glauben und Vernunft schafft, indem er ihn
transzendentalphilosophisch adaptiert. Vernunft — so Kant — habe ein »Bediirfnis«
nach Erkenntnis,” selbst dort, wo ihr diese Erkenntnis verwehrt sei und sie des-
halb glauben miisse. Dem daraus folgenden, gleichwohl nicht schwirmerischen
Wissen gibt Kant auch den Namen »Vernunftglaube«.*® In diesem Konzept

81 Vgl. Stegmaier (2008) S. 79.

82 Und zwar in den »Morgenstunden, oder Vorlesungen tiber das Daseyn Gottes« (1785).
83 In Uber die Lehre Spinozas, in Briefen an Herrn Moses Mendelssohn (1785).

84 Vgl. Stegmaier (2008) S. 62-77.

85 Vgl. 0 S. 49.

86 Ebd. S. 54.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 119

driickt sich jener selbstbewusste Verzicht auf absolute Erkenntnis aus, der die
Transzendentalphilosophie auszeichnet, und der oben mit ihrem ambivalenten
Status zwischen Kritik und Metaphysik sichtbar gemacht wurde. Orientierung im
Denken zeigt sich auch dem kritisch-metaphysischen Wissen der reinen Ver-
nunft (wie sie oben beschrieben wurde) dhnlich, weil sie mit der selbstreflexiven
Tatigkeit der Vernunft zustande kommt. Wie sich die Vernunft selbst kritisiert,
so orientiert sie sich auch durch sich selbst, ndmlich »lediglich durch ihr eigenes
Bediirfnis«*’. Zudem weist Orientierung im Denken eine gewisse praktische
Ausrichtung auf: Wie Kant es in der Orientierungsschrift am Beispiel der Frage
nach der Existenz Gottes ausdriickt, »wollen« wir in theoretischer Hinsicht urtei-
len, wiihrend wir in praktischer Hinsicht urteilen »miissen«.®

Obwohl Orientierung im Denken dem kritisch-metaphysischen Wissen der
reinen Vernunft im Wesentlichen gleicht, so gliedert sich das Orientierungs-
konzept doch nicht umstandslos in die Transzendentalphilosophie ein. Im Fol-
genden soll auf einen Unterschied abgehoben werden: Wihrend das kritisch-
metaphysische Wissen der reinen Vernunft letztlich theoretisch eingeholt wird,
weist Orientierung das Potential auf, sich in seiner praktischen Ausrichtung der
Theorie zu entziehen.

Fiir die abgrenzende Konturierung der Orientierung gegeniiber dem theoretisch
eingeholten Wissen der reinen Vernunft ist der Anfang der Orientierungsschrift
aufschlussreich. Kant beginnt seine Ausfiihrungen namlich nicht direkt mit jener
Orientierung, die er »iiberhaupt im Denken, d.i. logisch« nennt und die er als
vorbereitende »Analogie« zum »Geschiift der reinen Vernunft« entwirft;* vorher
widmet er sich der »geographischen« Orientierung als korperlicher Ausrichtung
auf die Sonne und der »mathematischen« Orientierung als abstrakter Ausrich-
tung »in einem gegebenen Raum iiberhaupt«.”® Beide Arten der Orientierung
setzen einen dreidimensionalen Korper und ein entsprechendes Korpergefiihl
des sich orientierenden Subjekts voraus. Kant spricht von dem »Gefiihl eines
Unterschiedes an meinem eigenen Subjekt, ndmlich der rechten und linken
Hand«.”' Ohne diesen »subjektiven Unterscheidungsgrund« wiire es unmoglich,

87 Ebd. S. 49.

88 Vgl. ebd. S. 52.
89 Vgl. ebd. S. 48.
90 Vgl. ebd.

91 Vgl ebd. S. 47.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

120 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

sich anhand eines einzigen Punktes auBerhalb des Korpers im dreidimensionalen
Raum zu orientieren.”

Mit dem Korper benennt Kant eine Bedingung der Moglichkeit von Erkennt-
nis, die nicht transzendental eingeholt werden kann, weil die rechte und die linke
Korperseite »durch keinen (noch so grofien) Scharfsinn diskursiv beschrieben,
d.h. auf Verstandesmerkmale zuriickgefithrt werden kénnen«®. »Der Rechts-
Links-Unterschied entzieht sich sowohl dem Denken als auch der Wahrnehmung
und irritiert so eine der Leitunterscheidungen des abendlindischen philoso-
phischen Denkens und auch noch KANTS«, urteilt Stegmaier.”* Ein unter solchen
Bedingungen entstandenes Wissen ist im Sinne der Transzendentalphilosophie
kein »Wissen«, sondern eine Art »Glauben«. In der Kritik der reinen Vernunft
nennt Kant die Diagnose eines Arztes — sie wird unter Zeitdruck erstellt und be-
ruht damit ebenfalls auf kontingenten Bedingungen — »den pragmatischen Glau-
ben«.” Auch der Vernunftglaube der Orientierung im Denken erfolgt unter den
Bedingungen der menschlichen Beschrianktheit — ndmlich »solange wir Men-
schen sind«’® — und damit unter Bedingungen der Kontingenz. Was bei geogra-
phischer und mathematischer Orientierung der »subjektive Unterscheidungs-
grund« des Korpers ist, ist bei der logischen Orientierung im Denken das
»subjective Princip« der Mangel leidenden Menschenvernunft.

Insofern oder solange die Ermdglichungsgriinde eines Glaubens als lediglich
in verschiedenem Maf} kontingent zu gelten haben und jedenfalls theoretisch
nicht eingeholt werden kénnen, unterscheidet er sich von transzendentalem Wis-
sen. Kaulbach hebt auf diesen Unterschied ab, wenn er die theoretischen oder
praktischen Erkenntnisurteile der reinen Vernunft von pragmatischer »Welt-
kenntnis« oder »Erfahrenheit« absetzt.”” Erfahrenheit ist nicht nur praktisch aus-
gerichtet, sondern sich auch ihrer Geschichtlichkeit und Subjektivitit bewusst™

92 Vgl. ebd.

93 Vgl. AA 11 403, deutsche Ubersetzung von Stegmaier (2005) 19, FuBnote 12.

94 Stegmaier (2008) S. 84. Schon in einigen frithen Schriften verhandelt Kant die
Rechts-Links-Unterscheidung, anscheinend nicht zu seiner vollen Zufriedenheit (bis
er ihn als »subjektiven Unterscheidungsgrund« in der Orientierungsschrift unterbrach-
te), wihrend selbst die Kant-Forschung auf die Herausforderung der Rechts-Links-
Unterscheidung reagierte, indem sie ihr jede inhaltliche Relevanz oder Plausibilitét
absprach; vgl. ebd.

95 Vgl. KrV A 824/B 852.

96 O S.54.

97 Vgl. Kaulbach (1966) S. 65ff.

98 Vgl. ebd. S. 67.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 121

und somit ihrer Kontingenz, ihrer Vorliufigkeit, ihres provisorischen Status.”
Hierin sei die »pragmatische« von der theoretischen wie praktischen Vernunft zu
unterscheiden.'” In seinen Vorlesungen zur Anthropologie und physischen Geo-
graphie habe sich Kant dem Wissen der pragmatischen Vernunft gewidmet.'”'

So ldsst sich Orientierung als pragmatische Ergénzung der Transzendental-
philosophie oder als pragmatisches Supplement der reinen Vernunft verstehen.
Als Supplement hat sie sich in anderer Weise zu prisentieren als das

Supplementierte. Kaulbach betont:

»Der Unterschied zwischen pragmatischer Vernunft und denjenigen Denkabsichten so-
wohl der theoretischen wie auch der praktischen Vernunft, die auf metaphysische Vorstel-
lungen abzielen, hat auch eine sprachphilosophische Seite: pragmatische Vernunft muss
vorwiegend in der Atmosphédre der Menschengemeinschaft sprechen und wirken; daher
muss sie den Stil auch gesellschaftlicher Politesse annehmen, wenn sie sich mitteilen will.
Mitteilung dient ihrerseits wieder der Gemeinschaft und der Offentlichkeit, die jeweils
eine geschichtliche Erscheinung der hochsten Allgemeinheit des praktischen Vernunft-

sop 102
zusammenhanges ist.«

Tatséchlich ist die Orientierungsschrift fiir die »Welt« gestaltete Philosophie, die

103

sich nicht den Zwang der Schule auferlegt. ~ Kant selbst weist gleich mit dem

ersten Absatz darauf hin. Orientierung sei ein bildlich geprégter Begriff, den auf

99 Vgl ebd. S. 75.

100 Vgl ebd. S. 68.

101 Vgl ebd. S. 63f: »Wenn es sich in [Kants] Anthropologie und physischer Geogra-
phie also darum handelt, Welterfahrung und Weltkenntnis in Gang zu bringen, dann
sind die hierzu gehérigen Uberlegungen auf eine andere Ebene des Denkens zu
verweisen, als diejenige ist, auf der Transzendentalphilosophie und Metaphysik ihre
Stelle finden. So geht es z.B. im Bereich der Weltkenntnis darum, unseren Stand
den Dingen gegeniiber in derjenigen Weise anzusprechen und zu begreifen, wie sie
sich aus dem Bediirfnis unserer pragmatischen Vernunft her ergibt; es kommt darauf
an, >Erfahrungen< zu sammeln, um auf Grund dieser Erfahrungen unser Leben so
fiihren zu kénnen, wie es unsere Lebensziele und Zwecke verlangen. In der Trans-
zendentalphilosophie und der auf ihr aufbauenden Metaphysik jedoch geht es da-
rum, Antworten auf Fragen zu finden, die sich mit den Moglichkeiten und Grenzen
unseres Wissens und der Motivation unserer Handlungen, mit der Freiheit und der
letzten umfassenden Vernunfteinheit befassen.«

102 Ebd. S. 70.

103 Vgl. auch ebd. S. 62 und 69.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

122 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

»heuristische« Weise zu nutzen legitim sei, um letztlich das »abstrakte Denken«
zu bereichern.'™ Fiir die nach dem Schulbegriff gestaltete Kritik der reinen Ver-
nunft hatte er ein solches Vorgehen abgelehnt — beispielsweise wenn er in Bezug
auf den Ideenbegriff die »Befestigung« eines alten Begriffs einer

106
In

»Neuschmiedung« vorzog'” oder iiberhaupt Veranschaulichung ablehnte.
der Orientierungsschrift hingegen gestattet er sich explizit den Einsatz einer Me-
tapher (auch wenn er diesen Terminus nicht benutzt)'”’
leitender und pragmatischer Vorziige. Damit entfernt er sich von der semioti-
schen Konfiguration des Begriffsdenkens.'”

Allerdings kehrt Kant mit seiner schrittweisen Abstrahierung von der geo-

wegen deren erkenntnis-

graphischen iiber die mathematische Orientierung hin zum Vernunftglauben der
Orientierung im Denken wieder in den Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens
zurlick. Seine Schrift ist immer noch vom »Ton des »transzendentalen« Stils« ge-
kennzeichnet'” und warnt schlieBlich in den letzten Passagen explizit vor einer
»Denkfreiheit«, die in »freien Schwiingen des Genies«,''° in »Schwirmerei«'"!
und dem »Ubermut« einer »erklcrten Gesetzlosigkeit im Denken«''? besteht —
gefolgt von einem abschlieBenden Appell an die »Freunde des Menschenge-
schlechts«,'” sich der Freiheit des Denkens »gesetzmdifiig und dadurch auch

zweckmiiBig zum Weltbesten zu bedienen«.''*

104 Vgl. 0 S. 45.

105 Vgl. KrV B 369.

106 Vgl. B.1.

107 Vgl. Stegmaier (2005) S. 26.

108 Der erste Absatz der Orientierungsschrift ldsst sich sogar als Rudiment einer
Metapherntheorie verstehen. Begriffe seien (wie Platons Ideen, lieBe sich zu Beden-
ken geben) eigentlich »nicht von der Erfahrung abgeleitet«. Dennoch miissten sie,
um »Sinn und Bedeutung« zu haben, mit einem aus der Erfahrung abgeleiteten Bild
verbunden sein (wie Platons Ideen auf die Sprache angewiesen sind). Wiirde nun die
»Beimischung des Bildes [...] weggelassen: so bleibt jener reine Verstandesbegriff
ibrig, dessen Umfang nun erweitert ist, und eine Regel des Denkens iiberhaupt ent-
hilt.« Metaphern wiirden so erkenntnisleitend und »zum Erfahrungsgebrauche
tauglich«. Vgl. O S. 45.

109 Vgl. Goetschel (1990) S. 19.

110 Vgl. O S. 58.

111 Vgl ebd. S. 59.

112 Ebd.
113 Ebd. S. 60.
114 Ebd. S. 61.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

KANT: PHILOSOPHIE ALS ORIENTIERUNG | 123

Genau wie in dem Appell im Ideen-Kapitel der Kritik der reinen Vernunft'”

warnt Kant damit eindriicklich davor, die Vorteile des Begriffsdenkens aufzu-
geben. Die Konturierung der Orientierung gegeniiber dem theoretisch einge-
holten Wissen der reinen Vernunft, die am Anfang der Orientierungsschrift mog-
lich schien, wird somit am Ende wieder verwischt. Kant rechnet offenbar damit,
die kontingenten Bedingungen des Vernunftglaubens mit einem Appell an die
Universalitdt der Vernunft ausgleichen zu konnen. Er blendet das Konfliktpoten-
tial der Kontingenz aus und setzt kontrafaktisch auf das Gemeinschaftsstiftende
der begrenzten Menschenvernunft — wie er auch vom Erfolg der geographischen
und mathematischen Orientierung ausgeht, die in seiner Schrift trotz subjektiven
Korpergefiihlen nicht in die Irre fithren. »KANT geht [am Anfang der Orientie-
rungsschrift; H.D.] von einer Situation ohne Orientierungs-Unsicherheit und
ohne Entscheidungs-Spielraum aus, und es wird ihm auch im Folgenden um die
Sicherheit der Orientierung gehen — der Orientierung dann im Denken oder
durch blofe Vernunft.«''®

Der Verdacht, dass die Vorteile des Begriffsdenkens illusorisch oder zu teuer
erkauft sein konnten, kommt Kant nicht in den Sinn: Ob die Féhigkeit, »gesetz-
miBig« und »zum Weltbesten« zu denken jemals erreicht werden kann und ob
derlei Versuche selbst in der transzendentalphilosophischen Spielart nicht ein zu
gefahrliches Gewaltpotential besitzen, bleiben offene und nicht einmal gestellte
Fragen. So scheint die Orientierungsschrift — mit der Anerkennung kontingenter
Erkenntnisbedingungen und Kants Abweichung vom Bilderverbot des Begriffs-
denkens — zunidchst die diskursive Schlagseite der Transzendentalphilosophie
ausgleichen zu wollen, aber auch sie verharrt im Schwerkraftbereich des Be-
griffsdenkens. Eine radikalere Konsequenz zieht Wittgenstein — allerdings erst in
seinem Spétwerk.

115 Vgl.B.1.
116 Stegmaier (2008) S. 83.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Il. Wittgenstein: Philosophie als Ubersicht

4. DIE NICHT-DISKURSIVE GESTALTUNGSLOSUNG
DES TRACTATUS

Aus der hier angedeuteten Perspektive heraus kann Kant jedenfalls als Vorgén-
ger Wittgensteins gedeutet werden; und nicht nur aus dieser: Immer wieder ist
eine fundamentale Ahnlichkeit zwischen den Werken beider festgestellt worden.
Meredith Williams etwa halt fest: » Wittgenstein’s conception of the task he has
set for himself and of the way to achieve this goal, it is said, is distinctively
Kantian. Both Wittgenstein and Kant are convinced that perennial philosophical
problems result from profound confusions. Philosophy’s true task is to disclose
the confusions and diagnose their roots.«' Ihrem gemeinsamen Ziel, so differen-
ziert Williams, hétten sich jedoch Kant mit seiner Transzendentalphilosophie
und Wittgenstein mit seiner Spéatphilosophie sehr unterschiedlich genéhert. Die-
ser Analyse folge ich im Groflen und Ganzen, jedoch ohne die auch bei Williams
deutliche Tendenz der Wittgenstein-Literatur, die sprachphilosophische Unter-
nehmung als Fortschritt oder Vollendung der transzendentalen zu glorifizieren.
Als Ausgangspunkt, bevor Wittgensteins Spéatphilosophie thematisiert wird,
soll mir zunidchst der Vergleich zwischen Transzendentalphilosophie und logi-
zistischer Sprachphilosophie des Tractatus logico-philosophicus, beziehungs-
weise zwischen kopernikanischer Wende und linguistic turn, dienen. Beide
weisen einen ambivalenten Status auf. Kants Transzendentalphilosophie strebt
eine neue Metaphysik an, erreicht sie teilweise und bleibt dabei doch kritisch
ihrer transzendentalen Bedingungen eingedenk, wihrend der Tractatus eine logi-
zistische Ordnung der Sprache anstrebt und teilweise vollzieht, um in einer Art

1 Williams (1990) S. 70.
2 Diese Interpretations-Tradition geht auf Erik Stenius zuriick; vgl. auch Hoffmann
(2000) S. 5, FuBnote 8.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

126 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

mystischer Vision zu enden.’ Diese verschiedenen Ausformungen von Ambiva-
lenz konnen als Gestaltungslosungen gelten, die auf verschiedene Weise einen
Ausgleich zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitét versuchen.

Eine deutliche Distanzierung vom Begriffsdenken und damit die praktische
Ausrichtung schon von Wittgensteins Frithwerk zeigt sich gerade im Schlussteil
des Tractatus: Es geht in den letzten Sdtzen darum, »nichts zu sagen« statt
wetwas Metaphysisches [zu] sagen«,” es geht nicht mehr um das »So-Sein«’ und
Probleme der Sprache, um das, was »gesagt werden kann«,® sondern um das,
was sich »zeigt«,” um »Unaussprechliches«,® das »Mystische«,” um »Lebens-
probleme«,10 den »Sinn der Welt«," »Ethik«,'”> um »Hoheres«.” Die Ausrich-
tung auf ein hochstes, nicht-diskursives Wissen beschreibt Wittgenstein auch in
einem Brief an den Verleger Ludwig von Ficker:

»Der Sinn des Buches ist ein Ethischer. Ich wollte einmal in das Vorwort einen Satz
geben, der nun tatsdchlich nicht darin steht, den ich Thnen aber jetzt schreibe, weil er

Thnen vielleicht ein Schliissel sein wird: ich wollte nimlich schreiben, mein Werk bestehe

3 Vgl. Gabriel (1978) S. 354: »Die einen machen [Wittgenstein] zum Positivisten, die
anderen zum Existentialisten. Groflere Gegensitze aber, so sollte man meinen, kann es
nicht geben. Hier wird auch der Grund dafiir zu suchen sein, dass sich die Interpreten
Wittgensteins hdufig alternativ entweder der einen oder der anderen Seite zuwenden;
und dabei werden die Aspekte der jeweiligen Gegenseite nicht etwa geleugnet, son-
dern einfach ausgeklammert, indem die Bedeutung (die Relevanz) des Ganzen lo-
gisch-wissenschaftstheoretisch oder existentialistisch gedeutet wird. Somit stehen die
beiden Interpretationsstrukturen gleichzeitig fiir einander widerstreitende Auffassun-
gen von Philosophie, fiir die logisch-wissenschaftstheoretische und die existentialisti-
sche.«

4 Vgl TLP 6.53. Bei den Quellenverweisen zu Wittgensteins Schriften gebe ich die

Bemerkungsnummer an, falls eine solche vorhanden ist, ansonsten die Seitenzahl.

5 Ebd. 6.41.
6 Ebd. 6.51.
7 Ebd. 6.522.
8 Ebd.

9 Ebd.

10 Ebd. 6.52.
11 Ebd. 6.41.
12 Ebd. 6.421.

13 Ebd. 6.42.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 127

aus zwei Teilen: aus dem, der hier vorliegt, und aus alledem, was ich nicht geschrieben
habe. Und gerade dieser zweite Teil ist der Wichtige.«'*

Worauf der Tractatus also hinauslduft, ist die Nicht-Diskursivitit, wie das letzte
Wort im beriihmten Schlusssatz eindringlich zeigt: »Wovon man nicht sprechen
kann, dariiber muss man schweigen.«"> Dieses Schweigen ist jedoch ein ganz
besonderes, durch Diskursivitdt erlangtes. Wie Platon in seinen epistemischen
Stufenleitern nicht auf diskursives Wissen und die diskursive Ordnung der Dia-
lektik verzichten mochte, so setzt auch Wittgenstein eine Leiter aus diskursiv
geordneter Sprache voraus. Im Leiter-Gleichnis des vorletzten Satzes bekennt er
sich zum ambivalenten Status des Tractatus, der sich eben nicht in mystischem
Schweigen erschopft, sondern zuvérderst tiber Logik redet. Als eingéngliches
Paradox formuliert, driickt sich die Selbstreflexivitit von Wittgensteins sprachli-
cher Sprachkritik ungleich drastischer aus als Kants unauffillige, gelassene Stel-
lungnahmen zum ambivalenten Status einer verntinftigen Vernunftkritik: Die
Selbstreflexivitit wird im Tractatus nobilitiert, indem sie als im Dienst einer
Autorintention stehend ausgewiesen wird:

»Meine Sitze erldutern dadurch, dass sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsinnig
erkennt, wenn er durch sie — auf ihnen — tiber sie hinausgestiegen ist. (Er muss sozusagen
die Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist.)

Er muss diese Sétze iiberwinden, dann sieht er die Welt richtig.«'®

Trotz dieser deutlich geduBlerten Autorintention ist der Tractatus zundchst und
vielleicht zumeist in die Tradition des Begriffsdenkens, das Paradoxes vermei-
det, gestellt worden. Im Wiener Kreis etwa, besonders von Rudolf Carnap, wur-
de die Schrift als Beitrag zu dem Programm eines logizistischen Positivismus
verstanden. Lange galt der Tractatus — unter dem Einfluss des einstigen Mit-
glieds des Wiener Kreises, Gustav Bergmann — als ein Griindungsdokument des
linguistic turn, der Kants mentalistisches Paradigma durch ein sprachliches er-
setzt habe, ohne dabei — wie Rorty nach einer Weile kritisiert — dessen meta-
physische Residuen loszuwerden.'’

An dieser Rezeption ist Wittgenstein nicht unschuldig. Seine frithe Schrift
scheint in weiten Teilen geradezu mustergiiltig die semiotischen Parameter des

14 Briefe S. 35f

15 TLPS.7.

16 Ebd. 6.54.

17 Vgl. Rorty (2008) S. 50 und Kapitel A.16.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

128 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Begriffsdenkens zu propagieren und einzuhalten; jedenfalls bis der Schlussteil
sich davon drastisch distanziert. Schon der erste Satz — »Die Welt ist alles, was
der Fall ist« — bekriftigt die Vorrangstellung der Proposition als Satzform des
Wissens'®, wie sie seit Aristoteles zur Norm wurde."” Mit der — Widerspruch und
Ambivalenz ausschlieBenden — Bivalenz von Propositionen wird ein
theoriehaftes Wissen in den Fokus geschoben und eine Gesamtschau der Welt
versprochen;”’ die Praxis gerit, jedenfalls zunichst, in den Hintergrund. Auch
formal entspricht der erste Satz in seiner Knappheit dem Musterbild einer Propo-
sition, und in seiner abstrakten Allgemeinheit (»die Welt«, »alles«) verspricht er
ein umfassendes theoretisches Panorama, wie es das Begriffsdenken anvisiert.”'
Die vorausgehende Ziffer » 1« verweist auf ein Ordnungssystem des Textes, das
den Zusammenhang seiner Sitze quasi-logisch, ndmlich gemdBl ihres »logi-
sche[n] Gewicht[s]« hierarchisch organisier‘[.22 Dieses Ordnungssystem ist ein
eindriicklicher Hinweis auf die in der Perspektive des Begriffsdenkens ideale
»geometrische Darstellung« von Philosophie, wie sie Spinoza in seiner Ethik
anwandte, und es inspirierte auch den Titel »Tractatus logico-philosophicus,
der nicht nur an Spinoza mit dessen »Tractatus theologico-politicus« erinnert,
sondern auch das Dogmatische, Lehrbuchhafte der Schrift betont. In der gegen-
wirtigen akademischen Welt ist das Gliederungssystem — jedenfalls in Deutsch-
land — in akademischen Texten zum Standard geworden.

Nicht nur im Hinblick auf »Propositionalisierung« und »Theoretisierung«
des Wissens scheint der Tractatus inhaltlich wie formal das Programm des Be-
griffsdenkens umzusetzen, sondern auch beziiglich »Logifizierung« und »Form-
vergessenheit«, die hier in eins fallen. Im Projekt einer logizistischen Ordnung
der Sprache gelten die vielfdltigen Formen, die eine natiirliche Sprache anneh-
men kann, als irrefithrende, eigentlich belanglose AuBerlichkeiten, die es zu
durchschauen gilt.”

Wittgenstein scheint auch seine eigene Gestaltung unter das Paradigma der
Formvergessenheit zu stellen. Im Vorwort trennt er — ganz genau wie Kant in
seinen Vorreden — den Inhalt seiner Schrift, dessen er sich sehr sicher ist, von
der Form, die er nur mangelhaft zu beherrschen sich vorwirft. Der

18 Vgl. auch Satz 4.5: »Die allgemeine Form des Satzes ist: Es verhlt sich so und so.«
19 Vgl A.6.

20 Vgl. auch TLP 6.45.

21 Vgl A9.

22 Vgl. TLP S. 11, Fulinote 1.

23 Vgl. ebd. 4.002, auch 3.3421 und 2.18.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 129

»Wert [des Tractatus; H.D.] wird umso grof3er sein, je besser die Gedanken ausgedriickt
sind. Je mehr der Nagel auf den Kopf getroffen ist. — Hier bin ich mir bewusst, weit hinter
dem Moglichen zuriickgeblieben zu sein. Einfach darum, weil meine Kraft zur Bewilti-
gung der Aufgabe zu gering ist. — Mdgen andere kommen und es besser machen.

Dagegen scheint mir die Wahrheit der hier mitgeteilten Gedanken unantastbar und defi-

nitiv. Ich bin also der Meinung, die Probleme im Wesentlichen geldst zu haben.«**

Hier zeigt sich (wie bei Kant) eine Bevorzugung des Inhalts, der als richtig ein-
geschitzt wird, gegeniiber der Form, die leider nicht ganz gelungen sei; und da-
mit ebenso das Bewusstsein eines formalen Mangels, das von der Formblindheit
des Begriffsdenkens abweicht.

Bertrand Russell war fiir solche Aspekte nicht empfinglich oder missbilligte
sie. Wie der Wiener Kreis hatte er sich von Wittgensteins Denken Fortschritte in
der eigenen logizistischen Grundlagenforschung erhofft und steuerte ein wohl-
wollendes Vorwort fiir die erste englischsprachige Ausgabe des Tractatus bei, in
dem er allerdings Befremden iiber dessen mystisches Ende duf3erte:

»Mr Wittgenstein manages to say a good deal about what cannot be said, thus suggesting
to the sceptical reader that possibly there may be some loophole through a hierarchy of
language, or by some other exit. The whole subject of ethics, for example, is placed by Mr
Wittgenstein in the mystical, inexpressible region. Nevertheless he is capable of conveying
his ethical opinions. His defence would be that what he calls the mystical can be shown,
although it cannot be said. It may be that this defence is adequate, but for my part, I

confess that it leaves me with a certain sense of intellectual discomfort.«*’

Russells Vorwort gleicht der Gottinger Rezension darin, dass es ebenfalls in
weiten Teilen eine durchaus angemessene Zusammenfassung des rezensierten
Textes darstellt, dessen Abweichung vom Begriffsdenken jedoch nicht nachvoll-
zichen kann.*® Wittgenstein fiihlte sich entsprechend missverstanden und akzep-
tierte den Text wohl nur aus Griinden seiner Werbewirksamkeit. Gleichwohl ist
Russells Unbehagen nicht unberechtigt. Es artikuliert sich darin ein Affekt gegen

24 Ebd. S. 9f.

25 Russell (1922) S. xxi.

26 Ganz dhnlich reagierte Frege, der den Tractatus in die Nédhe eines Kunstwerks riickte:
»Was Sie mir tiber den Zweck IThres Buches schreiben, ist mir befremdlich. Danach
kann er nur erreicht werden, wenn andre die darin ausgedriickten Gedanken schon ge-
dacht haben. [...] Dadurch wird das Buch eher eine kiinstlerische als eine wissen-
schaftliche Leistung.« (Zit. nach Buchheister/Steuer (1992) S. 106.)

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

130 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

einen unnachvollziehbaren Sprung in die Nicht-Diskursivitdt, wie sie sich in
Aristoteles’ Kritik an Platons »Ideenlehre« duflert sowie in Kants Abscheu ge-
geniiber der »vorgeblichen Philosophie« des »Mystagogen« und »Klubbisten«®’.
Es ist der Affekt des Begriffsdenkens gegen die Auslieferung an die Beliebig-
keit. Berechtigt ist dieser Vorbehalt jedoch nicht nur aus Sicht des Begriffsden-
kens, sondern nicht zuletzt auch deswegen, weil die Abwesenheit eines diskursi-
ven Korrektivs nicht die Nachteile des Begriffsdenkens vermeidet.

Wittgenstein bietet im Tractatus tatséchlich allen Grund, wie Platon als Leh-
rer einer geheimen Lehre verstanden zu werden. Schon im ersten Satz des Vor-
worts schrinkt er seinen Rezipientenkreis auf kognitiv geeignete Leser ein:
»Dieses Buch wird vielleicht nur der verstehen, der die Gedanken, die darin aus-
gedriickt sind — oder doch dhnliche Gedanken — schon selbst einmal gedacht
hat.«*® Auch im Leiter-Gleichnis traut Wittgenstein nur dem Leser, der der Autor-
intention zu folgen versteht, jenes Verstidndnis seiner Sétze zu, welches diesen
dann sogar zur richtigen Sicht der Welt fiihrt. An zentralen Stellen suggeriert der
Text somit, es gebe ein geheimes Wissen, das dem kognitiv geeigneten Leser
vermittelt werden konne, es gebe eine Autorintention, die diesen Leser fithren
wolle. Anlass zur Befiirchtung, der Tractatus arte in eine idiosynkratische Wis-
senschaftskritik aus, die die Vorteile des Begriffsdenkens vorschnell aufzugeben
bereit sei, um sie durch eine esoterische Dogmatik zu ersetzen, besteht also
durchaus.

Es gibt aber auch gute Griinde, im Tractatus einen Ausgleich zwischen
Nicht-Diskursivitidt und Diskursivitit zu sehen, der nicht von einer Autorinten-
tion kontrolliert ist.”” Dieser Ausgleich zeigt sich weder in der Formulierung ei-
ner sprachlichen Sprachkritik als Paradox noch in Evokationen einer kognitiv
geeigneten Leserschaft, sondern als Gestaltungslosung, die weder im Vorwort
noch im gesamten Textkorpus thematisiert und somit auch nicht in den Dienst
eine Autorintention gestellt ist. Ein entsprechend sensibler, nicht blof kognitiv
agierender Leser mag den Ausgleich von Nicht-Diskursivitdt und Diskursivitit
in einem Schwebezustand bemerken: in einem gewissermaflen dsthetischen,

27 Vgl.B.1.

28 TLPS.9.

29 Diese Position geht weiter als jenes von Cora Diamond vertretene »resolute Lesen«,
das Wittgensteins Sétzen den Status von wertvollem »Unsinn« zuweist. Diese Schule
behauptet implizit die Unterscheidungsmoglichkeit von wertvollem und nicht wertvol-
lem Unsinn, was — wie bei Platons Unterscheidung zwischen Spiel und Ernst — nur im
Riickgriff auf eine Autorintention (die immer strittig ist und jedenfalls den Interpreta-

tionsspielraum des Rezipienten minimal hilt) moéglich ist. Vgl. Diamond (1991).

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 131

nicht-diskursiven Schimmer des Tractatus, beginnend schon mit dessen erstem
Satz, der nicht nur eine Proposition ist, sondern auch ein metrisch gegliederter,
unrein gereimter Vers:
Die Welt ist alles,

was der Fall ist.
Zu einer Prignanz, die nicht allein im Dienst des Begriffsdenkens steht, kommen
im weiteren Verlauf der Abhandlung zusétzlich Emphase — »Was gezeigt wer-
den kann, kann nicht gesagt werden«’’ — oder auch Tautologie: »Was wir nicht
denken konnen, das konnen wir nicht denken.«’' Nicht nur Gabriel verweist auf
die »schone[n] Sitze«’> des Tractatus, die er spiter als Aphorismen bezeichnet,
auch Erik Stenius, der Verfasser des ersten und immer noch bedeutenden
Tractatus-Kommentars, charakterisiert Wittgensteins Frithwerk als »a collection
of statements, mostly formulated as aphorisms«.”

Auch das Ordnungssystem zeigt sich einem genaueren und nicht formverges-
senen Blick als vom selben &sthetischen Schimmer angesteckt. Die vorgeblich
»geometrische« Gliederung erweist sich ndmlich als Ursache einer dem Be-
griffsdenken ganz aversen Unsicherheit, weil der Status oder, wie Wittgenstein
sagt, das »logische Gewicht« der Mehrzahl der Sitze ungeklirt bleiben muss.
Das trifft ganz offensichtlich auf die Sétze mit einer Null nach der ersten Ziffer
zu, z.B. auf den Satz 2.01. Nach Wittgensteins Erlduterung kommt diesem Satz
einerseits dasselbe »logische Gewicht« zu, wie anderen Sétzen mit dreistelliger
Ordnungszahl, andererseits »bezieht« er sich direkt auf Satz 2 (und steht auch
unmittelbar nach ihm: es gibt keinen Satz 2.0). Noch ritselhafter ist der Status
der Siitze 3.001, 4.001 und 6.001.** Aber auch beziiglich des inhaltlichen Zu-
sammenhangs der einzelnen Sitze ist das Nummerierungssystem keineswegs
hilfreich. Stenius bemerkt, dass Sdtze zweiter Ordnung nicht durchgingig als
»Bemerkungen« zum jeweiligen Hauptsatz verstanden werden kénnen, und ver-
sucht deshalb, sie als »comments« und »preambles« auseinanderzuhalten,* was
aber schon bei Sitzen dritter Ordnung unmdéglich wird.*® Deshalb will Stenius
das Nummerierungssystem lieber als eine Art musikalische Regieanweisung
verstehen: »But in fact the closest one can come to what the numbering shows is

30 TLP4.1212.

31 Ebd. 5.61.

32 Gabriel (1978) S. 353.
33 Stenius (1981) S. 1.
34 Vgl. auch ebd. S. 4.
35 Vgl ebd. S. 8.

36 Vgl ebd. S. 14.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

132 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

a kind of rthythm of emphasis; propositions 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 can be regarded as
»forte« places in the rhythm, which are naturally enough followed by decrescen-
dos — but also preceded by crescendos.«’’

Der isthetische Schimmer des Tractatus, der von keiner den Leser fithrenden
Intention kontrolliert wird, ist eine Gestaltungslosung, die dem Rezipienten ei-
nen uniiblich grolen Spielraum lésst. Die impliziten Abweichungen von den se-
miotischen Parametern des Begriffsdenkens werden aus diesem Grund nicht sehr
oft wahrgenommen, wie die Rezeptionsgeschichte des Tractatus zeigt. Wahrend
Wittgensteins esoterische Autorintention, die etwas sagen mochte, was sich nicht
sagen ldsst und dieses Paradox explizit ausspricht, offenbar nicht tibersehen wer-
den kann, selbst, wenn sie abgelehnt wird, bleiben die &sthetischen Qualitdten
des Tractatus kaum bemerkt. Es verhilt sich also ganz dhnlich wie mit Kants
transzendentalem Stil, in dem — wie oben beschrieben — nur eine Minderheit von
Rezipienten eine Art von uneigentlichem, »literarischem« Sprechen ausmachen
konnte. Selbst Stenius oder Gabriel liefern keine ausfiihrlichen Analysen von
Wittgensteins als » Aphorismen« identifizierten Sitzen.”® Und Lange hat auf das
eigentiimliche Desinteresse am Ordnungssystem des Tractatus aufmerksam ge-
macht: »Auf [das] Nummerierungssystem ist bemerkenswert wenig Anstrengung
verwendet worden.«’’ Ungewdhnlich ist immerhin das AusmaB der Aufmerk-
samkeit, die der Tractatus von Kiinstlern erfahren hat: Die Schrift wurde, bei-
spielsweise, zweimal vertont, unter anderem vom Stenius-Schiiler Mauri Antero
Numminen.

In dieser unauffilligen Distanzierung vom Begriffsdenken, die nicht von einer
Autorintention kontrolliert ist, fillt der Tractatus gleichwohl nicht wissenschaftli-
cher Beliebigkeit anheim. Er beschrénkt sich nicht auf seine aphoristischen und
musikalischen Qualitdten, geht nicht darin auf, Kunstwerk oder Sprachspielerei zu
sein, tilgt nicht alle Spuren von Diskursivitdt, sondern bietet in seiner Gestaltung
einen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivitdt und Diskursivitit: Eine Gestaltungs-
16sung, die dem Leser nicht wissenschaftlich ungebiihrliche Freirdaume ldsst und

37 Ebd. S. 5.

38 Stenius etwa bemerkt kryptisch: »On the one hand the statements in the Tractatus are
extremely quotable. Their aphoristic form makes it easy to extract a single statement
from its context and regard it as a striking formulation even of views which differ
essentially from Wittgenstein’s own. On the other hand one has at the same time a
feeling that behind what is immediately understandable in any of the statements there
lies much more that would be worth understanding.« (Stenius (1981) S. 1.)

39 Lange (1996) S. 8.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 133

die Aneignung dennoch weniger kontrolliert, als es eine Autorintention zu tun vor-
gibt.

Freilich bleibt undeutlich, dass der Tractatus eine solche Gestaltungslosung
darstellt. Sie bleibt blass hinter der esoterischen Autorintention. Eine kréftiger
gezeichnete Losung stellt das im Zeichen der Ubersicht gestaltete Spatwerk dar.

5. UBERSICHT ALS OPTIMIERUNG DER NICHT-DISKURSIVEN
GESTALTUNGSLOSUNG IM SPATWERK

Gleichsam der eigenen, iberméchtigen esoterischen Intention des Tractatus ge-
mal, verfallt Wittgensteins nach dessen Fertigstellung im August 1918 in philo-
sophisches Schweigen. Er versucht, ein einfaches Leben zu fithren, das nicht
neues diskursives Wissen hervorbringt, sondern praktischer Betdtigung und
Wirksamkeit gewidmet ist: Wittgenstein arbeitet unter anderem als Kloster-
gértner und Dorfschullehrer. Dass er gut zehn Jahre spiter wieder beginnt, sich
mit philosophischen Fragen zu beschiftigen, gleicht einer Absage an das verord-
nete Schweigen. Tatsédchlich duflert er sich zunehmend skeptisch tiber das philo-
sophische Verbot von unqualifiziertem Reden, zum Beispiel im Gesprich mit
Friedrich Waissmann:

»Der Mensch hat den Trieb, gegen die Grenzen der Sprache anzurennen. Denken Sie z.B.
an das Erstaunen, dass etwas existiert. [...] Alles, was wir [angesichts dessen] sagen
mogen, kann a priori nur Unsinn sein. Trotzdem rennen wir gegen die Grenze der Sprache
an. [...] Dieses Anrennen gegen die Grenze der Sprache ist die Ethik. Ich halte es fiir
sicher wichtig, dass man all dem Geschwitz iiber Ethik [...] ein Ende macht. [...] Aber die
Tendenz, das Anrennen, deutet auf etwas hin. Das hat schon der heilige Augustin gewusst,
wenn er sagt: Was, du Mistvieh, du willst keinen Unsinn reden? Rede nur einen Unsinn,

es macht nichts!«*

Auch in seinem »Vortrag iiber Ethik« wertet er ein solches Reden als »ein Zeug-
nis eines Drangs im menschlichen Bewusstsein, das ich fiir mein Teil nicht an-
ders als hochachten kann und um keinen Preis licherlich machen wiirde«.*
Dennoch wechselt Wittgenstein nicht gleichsam von der Seite der Nicht-
Diskursivitdt auf die Seite der Diskursivitit. Vielmehr ersetzt er das frithere

Schweigen, das einer Intention untergeordnet war, in seinem Spétwerk mit einer

40 WWK S. 68f.
41 VES. 19.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

134 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Art redendem Schweigen, in dem Nicht-Diskursivitit und Diskursivitét zu einem
neuen Ausgleich finden: »Ich habe einmal geschrieben: Die einzig richtige Me-
thode des Philosophierens bestiinde darin, nichts zu sagen und es dem andern zu
iiberlassen, etwas zu behaupten. Daran halte ich mich jetzt.«* Es ist ein anderes,
zuriickgenommenes Reden, zu dem Wittgenstein findet: »Alle Erkldrung muss
fort, und nur Beschreibung an ihre Stelle treten.«*

Wittgensteins neuer Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivitdit und
Diskursivitit steht im Zeichen der Ubersicht oder auch Ubersichtlichkeit.**
»Nicht Exaktheit strebe ich an, sondern Ubersichtlichkeit«,” lautet eine pro-
grammatische Formulierung in Zettel. Philosophie habe Ubersicht zumeist durch
eine pragmatische Sprachanalyse herzustellen,"® denn: »Unserer Grammatik fehlt
es an Ubersichtlichkeit.«*’ Sprache wird als uniiberschaubares StaBengewirr
einer ungeplant gewachsenen Stadt dargestellt,*® in dem man sich nur allzu leicht
verirrt: »Ein philosophisches Problem hat die Form: »Ich kenne mich nicht
aus.«*

Anders als die logizistische Sprachanalyse zielt die tibersichtliche Darstel-
lung iiber diskursives Wissen hinaus. Indem sie kausale und genealogische
Erklarungen »im Gegensatz zur vorherrschenden philosophischen Tradition«
vermeidet,”’ erschopft sie sich nicht in theoretischem Wissen. Stattdessen be-
leuchtet die tibersichtliche Darstellung den Einfluss von (diskursiv nicht relevan-
ten) formalen Aspekten (wie Ahnlichkeit und Analogien) auf den Gebrauch der
Sprache und erméglicht durch diesen neuen Denkstil eine im bisherigen Denken
vermisste Handlungsfihigkeit:>' »Was ist dein Ziel in der Philosophie? — Der
Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zeigen.«”

Im Konzept der Ubersicht finden gleichsam die im Tractatus noch scharf
getrennte Diskursivitit der logizistischen Sprachanalyse und die Nicht-
Diskursivitédt der mystischen richtigen Sicht der Welt zu einem Ausgleich. Damit

42 WWK S. 183.

43 PU 109.

44 Vgl. Majetschak (2013) S. 106ft.
45 Z 464.

46 Vgl. Majetschak (2013) S. 107.
47 PU 122.

48 Vgl. ebd. 18.

49 Vgl. ebd. 123.

50 Vgl. Hacker (2004) S. 418.

51 Vgl. auch ebd. S. 407f.

52 PU 309.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 135

kann das Konzept der Ubersicht zudem auf eine Autorintention verzichten. Und
tatsdchlich fehlt sie im Spatwerk. Zwar finden sich durchaus selbstreflexive, me-
thodologische Bemerkungen, doch weder so priagnant-apodiktisch gehalten wie
vergleichbare Selbstpositionierungen im 7Tractatus, noch stehen sie an dhnlich
prominenten Stellen. Ein vorerst abschlieBender Vergleich der Vorworte soll die
Abkehr von Code-Modell und Autorintention belegen: »Die Gedanken, die im
Tractatus ausgedriickt sind (»oder doch &hnliche Gedanken«), soll der Leser
schon selbst einmal gedacht haben, um das Buch zu wverstehen«.” Im Vorwort
der Philosophischen Untersuchungen hingegen heifit es bescheidener und den
Rezipienten mehr Unabhingigkeit gewéhrender: »Ich mochte nicht mit meiner
Schrift Andern das Denken ersparen. Sondern, wenn es moglich wire, jemand zu
eigenen Gedanken anregen.«*

Wittgensteins Konzept der Ubersicht lisst sich somit als tiberbietende Kor-
rektur (oder auch: Optimierung) jener fritheren Gestaltungslosung verstehen, die
auf eine kontrollierende Autorintention setzt — beziehungsweise in ihrem Ver-
zicht darauf zu blass bleibt — und deswegen, wie Russells Reaktion zeigte, den
Vorwurf der Esoterik auf sich zieht, nur um trotzdem in die Tradition des Be-
griffsdenkens gestellt zu werden. Gleichzeitig entzieht sich Wittgenstein mit
dem Konzept der Ubersicht dem Begriffsdenken auf eine Weise, die Kants Kon-
zept der Orientierung gleicht:”> Sowohl Ubersicht als auch Orientierung sind
Hinwendungen zu Pragmatik und Kontingenz. Wie Kant in seiner Orientierungs-
schrift ansatzweise die pragmatische und kontingente Bedingtheit von Wissen
zugesteht, widmet sich Wittgenstein in seinem Spitwerk dem Gebrauch der ge-
wohnlichen Sprache. In der konsequenten Anerkennung von Pragmatik und
Kontingenz geht Wittgensteins allerdings weiter als Kant, was einen deutlichen
Unterschied zwischen beiden Philosophen markiert. Williams formuliert ihn so:

»Wittgenstein, like Kant, is trying to diagnose and cure certain philosophical illusions,
but the most important [for Wittgenstein, unlike Kant] is precisely the myth of a priori
limitations to the scope of human knowledge and experience. [...] Wittgenstein [...] is
combatting metaphysical theorizing, not offering his own variety of the metaphysics of

experience.«*®

53 Vgl TLP S. 9.

54 PUS. 233.

55 Russells Kritik am Tractatus gleicht Rortys Kritik an Kant und Kants Kritik an Platon
(vgl. B.2). Transzendentalphilosophie, die Konzepte von Orientierung wie auch Uber-
sicht sind Versuche, dieser Art von Kritik zu entgehen.

56 Williams (1990) S. 88.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

136 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Williams Analyse widerspricht der lange tonangebenden Rezeption der analyti-
schen Philosophie, die selbst Wittgensteins Spétwerk in die Tradition des Be-
griffsdenkens stellt. Peter M.S. Hacker beispielsweise versteht Wittgensteins
Konzept der Ubersicht als eine Art pragmatische Ergéinzung oder sogar Uberbie-
tung der logizistischen Sprachanalyse, die jedoch letztlich nicht gelungen sei,
weil sie nicht klassifikatorisch genug sei.”” Wittgenstein habe zwar einige Tiu-
schungen zerstreut, aber keine »Synopse[n] der grammatischen Regeln fiir den
Gebrauch eines Ausdrucks« geliefert.™

Dagegen macht Williams geltend, dass sich Ubersicht in einem von Hacker
angestrebten Sinn prinzipiell nicht herstellen lasse, weil das die kontingenten
Bedingungen von Sprache und Erkenntnis nicht hergében: »No one method of
classifying is privileged epistemically nor is the diversity itself fixed — both
evolve and change with the cultural and intellectual evolution of human socie-
ty.«59

Wittgenstein selbst legt sich nicht explizit auf eine solche Verbindung
zwischen Ubersicht und Kontingenz fest, die iiber Kants Konzept von Orientie-
rung hinausgeht. Tatsdchlich wire das nur eine weitere, diesmal kulturwissen-
schaftliche, Festlegung transzendentaler Bedingungen, ein weiterer »turn«. Ein
Grund fur Wittgensteins Zuriickhaltung kann darin gefunden werden, dass sie
eine neue Weise der Distanzierung vom Begriffsdenken darstellt, die dem
transzendentalistischen Denken eines Kant noch fremd war — und die auch den
heutigen akademischen Schreibkonventionen, an die sich noch Williams hilt,
fremd ist.

Sie ist aus Wittgensteins Position auf der Entwicklungslinie des Begriffs-
denkens erkldrlich: Wittgensteins Kritik an seinem Frithwerk vollzieht sich ge-
nau zu Anfang jener Phase, die Havelock und Ong als »elektronisches Zeitalter«
bezeichnen. Die Einfithrung des Rundfunks um 1930, so die Medientheoretiker,
habe nach der Epochenschwelle von 1800 ein weiteres Mal die Dominanz des
Mediums Schrift geschwicht und das Denken der Literalitit damit in Frage ge-
stellt.”” In der Reaktion wurde zunehmend das Begriffsdenken (aber auch das
Code-Modell) als Effekt der Schrift erkannt und davon Abstand genommen, Phi-
losophie mittels Rezeptionsmodellen zu verstehen, die das richtige Nachvollzie-
hen der Autorintention bewirken sollten. Philosophie konnte somit als Gestal-
tungslosung verstanden werden, die einerseits ohne Autorintention auskommt,

57 Vgl. Hacker (2004) S. 419.

58 Vgl ebd. S. 418.

59 Williams (1990) S. 74.

60 Vgl. Havelock (2007) S. 21ff, Ong (2002) S. 133ff sowie A.IV.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 137

andererseits dem Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens entkommt, indem sie
sich auflerhalb des Gegensatzpaares von Diskursivitit und Nicht-Diskursivitét
stellt — allerdings ohne sich als solche ausweisen zu kénnen.

Trotzdem ergreift Wittgenstein diese neue Moglichkeit der Distanzierung
vom Begriffsdenken. Seine Kritik am Tractatus, die er in Tagebucheintragungen
und wachsenden Sammlungen philosophischer Bemerkungen entwickelte, richtet
sich nicht zuletzt gegen alles, was sein Frithwerk in die Néhe des Begriffsden-
kens gertickt hatte. Prominent ist seine Kritik am Représentationalismus, jener
Position des Begriffsdenkens, der zufolge Welt oder Wirklichkeit prinzipiell
vollstindig im Panorama einer einheitlichen Anordnung abgebildet werden
kann: Die Philosophischen Untersuchungen, das einzige autorisierte Werk seiner
Spatphilosophie, nehmen mit dieser Kritik am Reprisentationalismus ihren An-
fang. Konsequent werden nun auch abstrakte Formulierungen und Termini® so-
wie propositionale Thesen vermieden, die »dogmatisch« — wie sich Wittgenstein
selbst kritisierte — den Anschein eines umfassenden Uberblicks iiber ein einheit-
liches Wissen erwecken.*

Stattdessen wird anschaulich formuliert, mit alltagssprachlichen Beobach-
tungen, Vergleichen, Beispielen, Analogien: »Bemerkungen«, wie Wittgensteins
Nachlassverwalter aus gutem Grund viele der von ihnen herausgegebenen
Schriften benannten. Der Plural in den Titeln des Spatwerks — neben »Bemer-
kungen« auch »Untersuchungen«, »Schriften«, »Zettel« —, der den Singular von
»Tractatus« ersetzt, verweist ebenfalls auf eine Absage an den einheitlichen
Standpunkt einer Theorie, die Distanzierung vom Begriffsdenken und die Off-
nung zur Pluralitdt. Sie zeigt sich mit besonders auffilliger Deutlichkeit in der
Abkehr von einer streng hierarchischen, systematischen, quasi-logischen Gliede-
rung und der Hinwendung zu einer lockeren, provisorischen, fragmentarischen
Aneinanderreihung. So gleicht Wittgensteins Spatwerk einem Denktagebuch,
einem Zettelkasten und nicht zuletzt einem mdandernden Dialog: Immer wieder
treiben Einwédnde und Fragen den Text weiter, jedoch ohne dass die Anzahl der
Gesprichspartner noch der jeweilig Sprechende eindeutig zu identifizieren wé-
ren® und ohne dass bestimmte Einsichten ausgezeichnet wiirden oder ein Ziel
erreicht wiirde: Nach 693 Bemerkungen brechen die Philosophischen Unter-
suchungen ganz unspektakular ab.

Wie Platons »dunkle« Dialoge, so erfuhren auch Wittgensteins Unter-
suchungen etliche Versuche ihrer Erhellung, nicht zuletzt durch die Gliederungs-

61 Vgl PG 269.
62 Vgl. WWK S. 182ff.
63 Vgl. Lange (1996) S. 51 und von Savigny (2004) S. 1f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

138 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

vorschldge der grofen analytischen Kommentare von (Baker und) Hacker,
Hallett und von Savigny. Obwohl diese — mit Ausnahme des Privat-
sprachenykapitels« — kaum anndherungsweise iibereinstimmen, gleichen sie sich
in ihrer Uberzeugung, dass die Darstellung von Wittgensteins Spétphilosophie
missraten ist und einer nachtraglichen Ordnungsleistung bedarf. Mit dieser
Suche nach einer »zusammenhingenden Theorie« steht und fillt sogar — wie von
Savigny in seinem Kommentar behauptet — Wittgensteins Spétphilosophie:** Es
muss eine solche Theorie gesucht werden, »wenn es uns um Fortschritte bei der
Behandlung philosophischer Fragen geht«,”® sogar wenn zuzugeben ist, »dass
eine oder mehrere zusammenhéngende Theorien [...] den bestversteckten Inhalt
des Textes ausmachen«.”® Misslinge jedoch diese Suche, »dann miissten wir,
leider, zuerst und vor allem festhalten, dass es Wittgenstein nicht gelungen wére
auszudriicken, was auch immer er hitte sagen wollen.«”” Wittgensteins Spitwerk
konnte in diesem Fall trotz aller Anstrengung nicht mehr als richtige Philosophie
gelten und miisste als Sprachspielerei gleichsam Derridaschen Zuschnitts ver-
standen werden. In diesem Sinne urteilte Russell, der Wittgensteins Spatwerk
missbilligte: »The later Wittgenstein [...] seems to have grown tired of serious
thinking and to have invented a doctrine which would make such an activity
unnecessary. [...] If it is true, philosophy is, at best, a slight help to lexicogra-
phers, and at worst, an idle tea-table amusement.«™

Solche Rezeptionen belegen, wie leicht Wittgensteins Spétwerk in strikter
Opposition zum Begriffsdenken gesehen werden kann. Wittgenstein selbst war
nicht restlos mit seinem Spétwerk zufrieden, zumindest was die Anordnung sei-
ner Bemerkungen betrifft. Er verdnderte sie unermiidlich, schnitt Textschnipsel
aus und klebte sie auf grofen Tischen in neuen Reihenfolgen zusammen,” ohne
jemals damit einverstanden zu sein: »Um ein guter Fithrer zu sein, sollte man
den Leuten zuerst die Hauptstralen zeigen, doch ich bin ein duflerst schlechter
Fiihrer und werde leicht durch interessante Ortlichkeiten vom Weg abgelenkt
und neige dazu, Nebenstralen einzuschlagen, bevor ich die Hauptstralen gezeigt
habe.«’® Selbst im Vorwort der Philosophischen Untersuchungen, deren Anord-
nung Wittgenstein durch die Verdffentlichung autorisierte, beklagt er mehrfach

64 Vgl. von Savigny (2004) S. 5.
65 Ebd.

66 Ebd. S. 2.

67 Ebd. S. 6.

68 Russell (1959) S. 217.

69 Vgl. Frank (1992) S. 106f.
70 BGM 50.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WITTGENSTEIN: PHILOSOPHIE ALS UBERSICHT | 139

die »Diirftigkeit« seiner Arbeit, mit der es ihm nicht gelungen sei, die »Gedan-
ken von einem Gegenstand zum andern in einer natiirlichen und liickenlosen
Folge« zu entwickeln.”'

»Nach manchen missgliickten Versuchen, meine Ergebnisse zu einem solchen Ganzen
zusammenzuschweillen, sah ich ein, dass mir dies nie gelingen wiirde. [...] — Und dies
hing freilich mit der Natur der Untersuchung selbst zusammen. Sie ndmlich zwingt uns,
ein weites Gedankengebiet, kreuz und quer, nach allen Richtungen hin zu durchreisen. —
Die philosophischen Bemerkungen dieses Buches sind gleichsam eine Menge von Land-
schaftsskizzen, die auf diese langen und verwickelten Fahrten entstanden sind. [...] — So

ist also dieses Buch eigentlich nur ein Album.«’

Wittgensteins resignativer Ton muss jedoch nicht als Eingestdndnis eines
Fehlers, sondern kann als Abgesang auf die Vorteile des Begriffsdenkens gedeu-
tet werden. Dies wire ein weiterer Hinweis darauf, dass sein Spitwerk kein
freudiges Umarmen von Beliebigkeit und keine moglichst weite Distanzierung
von Diskursivitit wire, sondern der Versuch eines Ausgleichs mit Nicht-
Diskursivitdt im Bewusstsein, dass dieser Ausgleich nicht zufriedenstellend ge-
lungen ist. In jedem Fall findet sich bei Wittgenstein kein Appell, die Vorteile
des Begriffsdenkens nicht aufzugeben, wie bei Kant. Wittgenstein scheint sich
mit threm Verlust weitgehend abgefunden zu haben (und zeigt sich damit, wie
Platon, als Skeptiker, was die Vermittlung von Philosophie angeht): Mit der
Veroffentlichung seiner Philosophischen Untersuchungen mochte er zeitgends-
sischen, missverstdndlichen Darstellungen seiner spiten Philosophie entgegen-
treten, wie er im Vorwort schreibt, und dennoch bezweifelt er, dass es seiner
Arbeit »beschieden sein sollte, Licht in ein oder das andere Gehirn zu werfen.«”
Wittgensteins rastlose Arbeit an seinem Spitwerk wére als Versuch zu verste-
hen, den Verlust der Vorteile des Begriffsdenkens so glimpflich wie méglich zu
gestalten.

71 Vgl.PUS.231.
72 Ebd. S.231f.
73 Vgl. ebd. S. 232f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

lll. Das Potential von Orientierung und
Ubersicht in Philosophie und Wissenschaft

6. ORIENTIERUNG UND UBERSICHT ALS
WILLENSBILDUNG — EVALUATION DER LOSUNGEN
VON KANT UND WITTGENSTEIN MIT SEEBASS

Man mag Kant als zu wenig, Wittgenstein als zu konsequent in der Distanzie-
rung vom Begriffsdenken bezeichnen. Es scheint, als hitten beide den Ausgleich
zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitdt verfehlt. Diese schon in den obi-
gen Textanalysen vollzogene Evaluation kann mit Gottfried Seebal} detailreicher
und exakter wiederholt werden, dessen Analyse in neuere Ansétze einer Philoso-
phie der Orientierung einfiihrt und im Kontext dieser Arbeit ein heuristisch be-
sonders geeignetes Beispiel darstellt. Als Ausgangspunkt soll die Unterschei-
dung zwischen theoretischer und praktischer Orientierung dienen, wie sie in
seinem Aufsatz »Was heifit, sich im Wollen orientieren?« gemacht wird. Theore-
tische Orientierung, so Seeball, wird immer dann angestrebt, wenn theoretisches
Wissen fehlt, praktische Orientierung hingegen in jenen Féllen, in denen Werte
oder Ziele fehlen. Umfassende Orientierung erfolgt erst dann, wenn beide Arten
der Orientierung zusammenkommen; genau genommen wire erst beim Zusam-
mentreffen von theoretischer sowie praktischer »Orientierung« iiberhaupt von
Orientierung zu sprechen.

»Exemplarisch sind Situationen, in denen ein Wanderer oder Schiffer die Orientierung
verloren hat und deshalb hilflos umbherirrt. Ein Kompass kann ihn dartiber unterrichten,
wo Orient und Okzident liegen. Aber das allein hilft ihm nicht weiter. Er muss auch iiber
eine verléssliche Karte oder entsprechende raumliche Vorstellung von seiner Umgebung
verfiigen und wissen, wo er sich gerade befindet. Mit diesen Informationen (nehmen wir

an) ist er theoretisch hinreichend orientiert, d.h. er kennt alle ihn interessierenden Fakten.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

142 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Normalerweise hilft ihm das, aber natiirlich nur, wenn er weill, wo er hinwill. Weil er es

nicht, bleibt er praktisch desorientiert.«'

Praktische Orientierung, so Seebal, ist primdr und zumeist Willensbildung.
Ganz analog spricht Andreas Luckner von einer »Orientierungskrise«, die eines
»intentional clearing« bedarf.> Was fehlt, wenn praktische Orientierung fehlt, ist
ein hochstes nicht-diskursives Wissen, wie sich in der Begrifflichkeit dieser
Arbeit sagen lieBe: weder blof diskursives Wissen noch ein beliebiges nicht-
diskursives Wissen (wie Fahrradfahren),’ sondern ein Wissen, das mit dem
Gefiihl der Uberzeugung, der Einsicht verbunden ist und ein Ziel markiert, dem
alles andere Wissen untergeordnet ist. Wie ldsst sich dieses Wissen in philoso-
phischen Texten herstellen? Seeball unterscheidet zwischen » subjektivisti-
sche[n]< und »objektivistische[n]< Antworten« zur praktischen Orientierung,” die
ich im Folgenden Wittgenstein und Kant zuordne.

Die Transzendentalphilosophie, so wurde oben bilanziert (vgl. B.I), ist zwar
praktisch ausgerichtet, wird aber theoretisch eingeholt. Wenn Kant die Vorteile
des Begriffsdenkens letztlich nicht zur Disposition stellt, dann behilt er — in
SeebaB’ Begriffen — das »Vorbild des theoretischen Wissens«” als MaBstab bei.
Er bietet »objektivistische« Antworten« selbst zur praktischen Orientierung an.

»So wie es objektive, erkennbare Wahrheiten gibt, so soll es auch objektive Forderungen
geben, die optativische Einstellungen ebenso rational unausweichlich machen wie erkann-
te Wahrheiten assertorische. Als Beispiel[...] liee[...] sich Kants Lehre vom kategori-

schen Imperativ als >Faktum der Vernunft< anfiihren.«’

Wie Seebal} weiter ausfiihrt, setzt dieses Modell voraus, »dass es die objektiven
Forderungen tatsichlich gibt und dass ein rationaler Wille tatséchlich nicht um-
hin kann, ihnen zu folgen«.7 Dabei handelt es sich um Pramissen, die heute als
»notorisch fragwiirdig« und »ziemlich dubios« gelten.® Diese Einschitzung

Seebal3 (2000) S. 194.

Luckner (2005) S. 229 und 232.
Vgl. ebd. S. 229.

Seebal3 (2000) S. 208.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

0 N AN R W N =

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ORIENTIERUNG UND UBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 143

bringt die in A.9 aufgelisteten Nachteile sowie die gegenwirtige Unplausibilitat
des Begriffsdenkens auf den Punkt.

Die Orientierungsschrift scheint diese Nachteile ausgleichen zu wollen, wenn
Kant der Subjektivitit, der Kontingenz und der metaphorischen Darstellung von
Wissen (»fiir die Welt«) einen Spielraum zugesteht. Aber auch die Orientierung
nach Kantscher Manier verbleibt im Bereich des Begriffsdenkens.

Orientierungssicherheit, wie sie von Kant anvisiert wird, gilt heute als eher
unplausibel, weil sie eine Verengung der Vernunft voraussetzt, ohne doch die
Geltung oder Evidenz ihres Wissens garantieren zu konnen. Die diskursiv darge-
stellte Allgemeinverbindlichkeit von Orientierung wére eher ein frommer,
kontrafaktischer Wunsch: Praktische Orientierung moge durch eine allgemein
verbindliche und vertragliche Willensbildung erfolgen.

Eine vergleichbare Analyse liefert Jirgen Mittelstral in seinem Aufsatz
»Was heifdt: sich im Denken orientieren?«. Er definiert die Leistung des Sich-im-
Denken-Orientierens als eine Art Allgemeinwerdung des Subjekts: »Die Subjek-
tivitit bestimmt sich selbst als allgemeines Wesen.«’ Wenn sich das Denken
praktisch orientiert, indem es sich seiner subjektiven Besonderheit entledigt,
dann stehen »Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung [...] unter Bedingun-
gen antizipierter Vernunftverhiltnisse«.'” Da solche Vernunftverhiltnisse nur
angenommen, gewiinscht, erhofft sind, kann Orientierung im Denken kein Wis-
sen sein, das seine Geltung oder Evidenz garantieren konnte. Tatséchlich ist dem
Subjekt ein Spielraum zuzugestehen, iiber den es alleine verfiigt und auch verfii-
gen muss: »Die Philosophie [...] 16st keine Probleme der konkreten Subjektivi-
tiit.«'!

Christiane Schildknecht fasst diesen Spielraum als Unterschied zwischen der
Evidenz von Argumentation beziehungsweise Begriindung auf der einen Seite
und von Einsicht auf der anderen: »Die vernunftbasierte Ausrichtung der Philo-
sophie anhand der Kompassnadel »Argument< bzw. »Begriindung« steht nicht nur
innerhalb der Kantischen Analysen auler Frage. In Frage steht allerdings, wie
weit Argumentation bzw. Begriindung jeweils tragen.«'> Sie tragen, so Schild-
knecht weiter, nur ein Stiick weit: »Einsicht ldsst sich argumentativ nicht er-
zwingen.«"

9 MittelstraB (1982) S. 182.
10 Ebd.

11 Ebd.S.181.

12 Schildknecht (2005) S. 141.
13 Ebd.S. 142.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

144 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Der Uberzeugung, dass sich Einsicht nicht argumentativ erzwingen lésst,
tragt der Tractatus Rechnung. Wittgenstein vertraut dem Begriffsdenken schon
in seinem Frihwerk weniger als Kant, wenn er darin theoretische und praktische
Orientierung in ein eher antagonistisches als harmonisches Verhiltnis setzt. Die
darin vorgeschlagene logische Sprachanalyse schafft nimlich eine theoretische
Art von Ubersicht, die Kants Orientierung gleicht, allerdings nur dann praktisch
wird, wenn sie auf sich selbst angewandt und zu einem Paradox weitergetrieben
wird. Kein sachliches Argument, sondern ein Paradox im Dienst einer aufdring-
lichen Intention fiihrt vom theoretischen Erkennen zur Ethik, zur Gewissheit des
Handelns angesichts der richtigen Sicht der Welt.

Statt auf Argumente, wie Kant, setzt Wittgenstein also schon im Frithwerk
eher auf »subjektivistische Antworten« hinsichtlich praktischer Orientierung als
auf »objektivistische Antworten«. Im Spitwerk findet sich diese Tendenz mit
dem Konzept der Ubersicht verstirkt. Jene Aspekte einer nicht-diskursiven,
asthetischen Gestaltung, die bei Kant nur vage auszumachen waren (und doch
deutlicher als in heutigen akademischen Texten), die im Tractatus nicht wesent-
lich deutlicher waren, finden sich in Wittgensteins Spitwerk sehr deutlich.'
Majetschak, der auch auf Wittgensteins Bemerkung aufmerksam macht, »Philo-
sophie diirfte man eigentlich nur dichten«," erklirt Wittgensteins Priiferenz von
tibersichtlichen Darstellungen gegeniiber anderen Darstellungsformen der Philo-
sophie mir ihrer Kraft der Evidenz unter den Bedingungen von Kontingenz: Der
Vorzug einer iibersichtlichen Darstellung liege darin, dass sie »eine Form auf-
weist, die unter Bedingungen der begrenzten Auffassungskraft des Menschen
allein etwas evident zu demonstrieren, d.h. zu beweisen Vermag«."’ Die iiber-
sichtliche Darstellung glaubt weder durch Argumente noch auch durch eine
deutlich vorgebrachte Autorintention Einsicht erzwingen zu konnen, sondern sie
gesteht dem Rezipienten einen Spielraum der eigenen Verortung zu, den dieser
allerdings auch nutzen muss: »Das, was ich sage, wird einfach sein, doch zu ver-
stehen, warum ich etwas sage: Das wird sehr schwierig sein.«'’

Der Unterschied zwischen Kants und Wittgensteins Ansatz (beziiglich der
Priferenz eher objektivistischer oder eher subjektivistischer Antworten) driickt

14 Die pragmatische Sprachanalyse des Spitwerks formuliert Wittgenstein so, dass sie
zwar als theoretische Orientierung, als Ubersicht verschaffender Sprachpragmatismus,
verstanden werden kann, allerdings als solche unvollstéindig ist und nur sehr einge-
schrinkt funktioniert (worauf auch Hacker — wie in B.5 dargestellt — hinweist).

15 VBS. 483.

16 Ebd. 115; vgl. auch Schildknecht (2005) S. 141f.

17 Vor. 1930-35 S. 242.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ORIENTIERUNG UND UBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 145

sich auch in ihren unterschiedlichen Terminologien aus. Wittgenstein verwendet
meist den Begriff »Ubersicht« und nur selten »Orientierung«.'® Ubersicht ist,
wie Stegmaier erldutert, »als erste[s] Erfordernis fiir Orientierung«'’ eine Vor-
stufe von Orientierung. »Die Orientierung beginnt nicht mit Zielen, die man
erreichen méchte, sondern mit dem Sichten der Situation.«*” Ubersicht iiber die
Situation ist somit eine noch ziellose Erkundung von Moglichkeiten, in deren
Verlauf sich Ziele bilden konnen, fiir deren Erreichung dann wiederum theoreti-
sche Orientierung nétig ist. Der Terminus »Ubersicht« ldsst sich also nicht nur in
einen Gegensatz zur theoretischen Orientierung bringen, sondern auch auf den
subjektiven (theoretisch unverfiigbaren) Anteil der praktischen Orientierung be-
ziehen. In der Verwendung des Terminus »Ubersicht« driickt sich insofern die
Anerkennung des Spielraums subjektiver Einsicht bei der Willensbildung aus, in
dem Argumente (wie auch Intentionen) nie zwingende Wirkung haben, weswe-
gen praktische Orientierung primédr durch »subjektivistische Antworten« — also
als Ubersicht — zu erfolgen hat.

Seeball unterscheidet drei Formen von subjektivistischen Antworten: Die
»bewusste, aktive Dezision«, die »Fundierung der optativischen Stellungnahme
in anderen Haltungen, insbesondere eigenen Wertungen und Gefiihlen« sowie
die mvolitionale/ ...] Selbsterfahrung<. Sie ist kein einmaliger Akt, sondern ein
zeitlich lénger erstrecktes, quasi-experimentelles »Austesten< dessen, welche der
(vorgegebenen oder durch momentane Entscheidung begriindeten) optativischen
Anspriiche sich dauerhaft als »befriedigend< oder >personlich tragfihig< erweisen
und dadurch (im Sinne Kants) >unerschiitterlich orientierend< werden.«*' Damit
bestimmt Seeball den Spielraum subjektiver Einsicht in einer Weise, die prakti-
sche Orientierung durch Ubersicht in die Nihe von Dezisionismus und jedenfalls
in deutlichen Abstand zu allgemeiner Verbindlichkeit, den Vorteilen des Be-
griffsdenkens, riickt.

7. ORIENTIERUNG IM ZEITALTER
DES ERKENNTNISPLURALISMUS

Die vergleichende Evaluation von Kants »Orientierung« und Wittgensteins
»Ubersicht« mit Seebal fiigt sich, wie in diesem Kapitel bald gezeigt und

18 Stegmaier (2008) S. 130f.
19 Stegmaier (2005) S. 35.
20 Stegmaier (2008) S. 181.
21 Seebal (2000) S. 208f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

146 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

begriindet werden wird, nicht umstandslos in weitere aktuelle Ansétze einer Phi-
losophie der Orientierung ein. Diese Ansdtze bestdtigen hingegen — wie auch
immer vage — die Entwicklungslinie einer sich pluralisierenden Vernunft, die pa-
rallel zur Entwicklungslinie des Begriffsdenkens verlduft.”> In der Moderne
iiberhaupt und besonders heute sei ein extremer Pluralismus der Vernunft er-
reicht, einheitliche Konzepte, wie sie in der vorkritischen Phase der Wissen-
schaft angestrebt wurden, seien nur noch eingeschrankt plausibel. Fiir Herbert
Schnédelbach ergibt sich aus dieser Situation eine besonders starke »Uniiber-
sichtlichkeit«, aus der ein Bediirfnis nach Orientierung resultiert.”® Auch bei
Werner Stegmaier ldsst sich sehen, wie die Erosion des Konzepts eines einheitli-
chen Wissens, die durch das Geltendmachen einer Unzahl von es ermoglichen-
den Bedingungen zustande kommt,** mit dem Aufstieg des Orientierungskon-
zepts — nicht nur in der Philosophie” — seit Kant zusammenfillt.® Andere
Autoren beschreiben den modernen Pluralismus ebenfalls als Abkehr von der
theoretischen Ausrichtung der Philosophie, oft als Zerfall des Paradigmas stren-
ger wissenschaftlicher Begriindung, und setzen das Konzept von Orientierung
dagegen, das wie eine Art Sicherheitsnetz vor dem Fall ins Bodenlose des Dezi-
sionismus kompletter Unwissenschaftlichkeit bewahrt.”’” Das Interesse an Orien-
tierung ist also eine Reaktion auf den Pluralismus der Moderne, mithin (wenn
die Parallelitdt der Entwicklungslinien von Begriffsdenken und sich pluralisie-
render Vernunft kein purer Zufall ist) eine Reaktion auf den Dominanzverlust
des Begriffsdenkens. Anders gesagt: Da die Vorteile des Begriffsdenkens nicht
mehr iiberzeugen oder zu teuer erkauft scheinen, schlédgt die Stunde der Orientie-
rung. Die Frage, die sich im Kontext dieser Arbeit stellt, und der im Folgenden
nachgegangen wird, lautet: Geben die aktuellen Ansédtze einer Philosophie der
Orientierung auch eine iiberzeugende Antwort auf das sich in der Moderne mit
Dringlichkeit stellende Gestaltungsproblem der Philosophie? Es findet sich da-
rin, soviel sei vorweggenommen, immerhin der Ansatz, dass Orientierung durch
Philosophie zwischen (diskursiver) Begriindung und (nicht-diskursiver) Begriin-
dungslosigkeit changiert.

22 Schnédelbach (1995) zeichnet sogar die parallele Entwicklungslinie einer sich plurali-
sierenden Kultur.

23 Vgl. ebd. S. 37.

24 Vgl. Stegmaier (2008) S. 328ff und 351.

25 Vgl. ebd. S. XVIIIL.

26 Vgl.ebd. S. 111.

27 Vgl. die Beitrdge in Stegmaier (Hg.) Orientierung. Philosophische Perspektiven und
Dietz/Keil/Hastedt/Thyen (Hg.) Sich im Denken orientieren.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ORIENTIERUNG UND UBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 147

Das Konzept der Orientierung ist nicht zuletzt deswegen so attraktiv, weil es
sich um eine Kulturtechnik handelt, die trotz pluralisierter Vernunft nicht der
Beliebigkeit ausgeliefert ist. Insofern kann sie als letzter Anker eines auf eine
uferlose See hinausgetriebenen Philosophierens wahrgenommen werden.® Ori-
entierung vollzieht sich nur im Extremfall durch blinde Dezision. Gleichzeitig
triagt Orientierung den Bedingungen des Pluralismus durchaus Rechnung, weil es
sich dabei um keine feste Methodik handelt, sondern um ein unbestimmites,
wenn auch mehr oder minder geschicktes Handhaben verschiedenster Griinde
oder Anhaltspunkte, das prozesshaft, tentativ und selten endgiiltig ist.*’

Wie Stegmaier beschreibt, galt Orientierung noch einige Zeit, nachdem sie in
die Philosophie eingefiihrt worden war, als Supplement der Vernunft.** Auch
heute gibt es Positionen, in denen Orientierung als Aushilfe oder Ersatz, als be-
sondere Art oder zweite Vernunft verstanden wird. Damit scheint allerdings den
letzten Konsequenzen des modernen Pluralismus ausgewichen zu werden — etwa
wenn Mittelstral geistes- und sozialwissenschaftliches »Orientierungswissen«
dem technischen »Verfiigungswissen« gegeniiberstellt,' wenn Marquard Orien-
tierung zur Aufgabe der Geisteswissenschaften erklirt’ oder Hacker die Uber-
sicht der analogischen im Gegensatz zur genetischen, kausalen Erkldrung zuord-
net.”’ Solche Positionen zeichnen Orientierung als eine Art weiches Wissen im
Gegensatz zu harter Wissenschaftlichkeit.

In letzter Zeit wird Orientierung immer weiter gefasst, und diese Unterschei-
dung verschwimmt. »Seit ca. 1980«, so berichtet Stegmaier, werde ihrerseits die
Vernunft »zunehmend als eine »Orientierungsweise< unter anderen gefasst. Der
Begriff der Vernunft wurde nun ohne grofies Aufhebens dem Begriff der Orien-
tierung untergeordnet.«’* Damit macht sich die Philosophie der Orientierung
daran, die letzte Konsequenz des modernen Pluralismus der Vernunft zu ziehen,
die eine problematische Konsequenz ist: Mit dem Zentrum der Vernunft gehen —
wie mit den Vorteilen des Begriffsdenkens — die kontrollierenden Maf3stibe ver-
loren, wie sich pointiert formulieren lieBe. Wenn ndamlich Vernunft nur ein Mit-
tel der Orientierung unter anderen ist, dann sind erstens Philosophie wie jede

28 Vgl. Stegmaier (2005) S. 15.

29 Vgl. Schnidelbach (1995) S. 39.

30 Vgl. Stegmaier (2008) S. 145.

31 Vgl. MittelstraB (1982) S. 7ff; vgl. auch Stegmaier (2008) S. 146 und Hastedt (1996)
S. 158.

32 Vgl. Marquard (1986); vgl. auch Stegmaier (2008) S. 146f.

33 Vgl. Hacker (2004) S. 409.

34 Stegmaier (2008) S. 145.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

148 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Einzelwissenschaft nur orientierende Kulturpraktiken oder Methoden unter ande-
ren; zweitens orientieren dann gleichermalen antike Metaphysik wie post-
moderne Lektiiren — ohne dass die Frage beantwortet werden konnte, ob Philo-
sophie heute neu ausgerichtet oder gestaltet werden muss.

Stegmaiers Philosophie der Orientierung gibt ein gutes Beispiel fiir diese
problematische Konsequenz des Pluralismus ab, allerdings in gemilderter, mit
nuancenreichen Binnendifferenzierungen gesittigter Form. Ohne Anspruch auf
Vollstindigkeit werden verschiedene, sich tiberschneidende Orientierungsweisen
— oder Aspekte von Orientierung — analysiert, darunter etwa die »Orientierung
durch kritische Distanzierung«. Sie besteht in der »wissenschaftlichen«, »kiinst-
lerischen« und »religiosen Orientierung«, die als »kritische Disziplinierung der
Orientierung«, »kreative Desorientierung« und »Halt am ewig Unbegreiflichen«
differenziert dargestellt werden. Da »kein Standpunkt auBerhalb jeder Orientie-
rung moglich« ist, wie Stegmaier im Vorwort betont,” kann konsequenterweise
auch kein Zentrum, kein Maflstab der Orientierung angegeben werden. Gleich-
wohl fiihrt die fehlende AuBenperspektive nicht zu kompletter Unterscheidungs-
losigkeit. Stegmaier zeichnet beispiclsweise die Religion gegeniiber Wissen-
schaft und Kunst insofern aus, als sie »in der kritischen Distanzierung von der
alltaglichen Orientierung am weitesten« geht und einen Horizont entwirft, »der
alle tibrigen Horizonte der Orientierung, auch die der Wissenschaft und der
Kunst, iibersteigt und sie in ihrer Begrenztheit zeigt.«’® In diesem Punkt gleichen
sich Stegmaiers Darstellung von Religion und Philosophie, weil letztere eben-
falls fiir eine ausgezeichnete Weise der Orientierung sorgt, namlich fiir »Orien-
tierung tiber Orientierung«.”” Nichts anderes, und zwar die kritische » Transzen-
dierung der Orientierung«,” leistet auch die Metaphysik, wie Stegmaier zum
Ende seines Buches analysiert, habe sie immer geleistet. Metaphysik reagiert auf
das »Bediirfnis nach festem Halt an festen Bestinden«™ in einem Diskurs, der
diese festen Bestidnde nicht nur besténdig, sondern sogar in zunehmendem Mal3e
hinterfragt. Die Geschichte der Metaphysik, so Stegmaier, lasse sich auch als
Geschichte der Metaphysikkritik schreiben, wobei letztere heutzutage das nor-
malere und plausiblere sei, ohne dass damit schon die Metaphysik tiberwunden
wire. "

35 Stegmaier (2008) S. XIX.
36 Ebd. S. 507.

37 Ebd. S. XIX.

38 Ebd. S. 645.

39 Ebd.

40 Vgl. ebd. S. 648f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ORIENTIERUNG UND UBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 149

Ganz dhnlich — und ebenso implizit — zeichnet auch Schnéddelbach die Philo-
sophie aus. Er bestimmt sie als »ein Fach im pluralen Spektrum wissenschaft-
licher Facher, ohne besondere Privilegien, aber eigentiimlich ortlos«, um ihr ge-
nau wegen dieser Ort- und Gegenstandslosigkeit einen Sonderstatus gegeniiber
den Einzelwissenschaften zu attestieren.*’ Der besteht, genau genommen, darin,
dass Philosophie zunehmend die Eigenschaften des modernen Pluralismus auf-
weise, dezentriert und reflexiv zu sein,”* ohne dabei ihren universalistischen
Charakter ganz aufgeben zu kénnen:* »Seit den Anfingen der Philosophie« avi-
siere sie den »Blick auf das Ganze der Welt«.* Dieses Spannungsverhltnis
zeichne die Philosophie aus, und es ermogliche eine besonders heterogene und
deswegen besonders umfassende Orientierung. Sie befriedigt sowohl die Suche
nach »Sinn«, die durch wissenschaftliche Kenntnisse (also diskursiv) nicht zu
befriedigen ist, als auch die Suche nach einem Weltbild, das allgemeinverbind-
lich (also diskursiv begriindet) wire.*’ Philosophieren scheint bei Schniidelbach
die prédestinierte, mindestens jedoch eine besonders vielversprechende Reaktion
auf das moderne Bediirfnis nach Orientierung zu sein. Er empfiehlt ihr, sich auf
diese Funktion zu konzentrieren: »Die Philosophie ist gut beraten, [...] ihr
Eigenstes in der interpretativen Orientierungsaufgabe zu sehen [...]; nur so wird
sie die Aufgaben wahrnehmen konnen, die ihr die moderne Kultur stellt, und in
ihr Gehor finden.«*

Schnédelbachs Appell bleibt in seinem Aufsatz vage, was die zukiinftige
konkrete Ausrichtung oder Gestaltung von Philosophie betrifft. Er scheint das
Spannungsverhéltnis zwischen Pluralitit und Universalitit in der Philosophie
kultivieren zu wollen, mit anderen Worten: eine Distanzierung vom Begriffs-
denken anzustreben, die nicht zu weit geht (und gleichsam den Ausgleich zwi-
schen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitit zu betreiben). So betont er am Ende
seines Textes, dass »Philosophie heute ein Plural [ist], das heiflt ein Biindel von
Diskursen, an denen sich nicht nur Philosophieprofessoren beteiligen«, dass sie
aber auch »im Sinne des grundsitzlichen Orientierungsbediirfnisses« und zwar

I . . 4T
»als explikativer Diskurs« agieren miisse.

41 Schnidelbach (1995) S. 35.
42 Vgl. ebd. S. 33ff.

43 Vgl. ebd. S. 36f.

44 Ebd. S. 38.

45 Vgl. ebd. S. 38 und 35.

46 Ebd. S. 39.

47 Ebd. S. 39.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

150 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

Stegmaier scheint eine dhnliche, vielleicht etwas weniger ausgewogene Dis-
tanzierung vom Begriffsdenken zu beflirworten. Von einem als dem gegenwirti-
gen markierten Standpunkt aus, an dem das Begriffsdenken nicht mehr die Norm
ist, erklért er das Begriffsdenken als einen Sonderfall.*® Weite Teile seiner Phi-
losophie der Orientierung lassen sich so zusammenfassen: Die theoretische Aus-
richtung der Philosophie wird zu einem Sonderfall der grundsitzlich praktischen,
nidmlich orientierenden Philosophie; und das Vertrauen des Begriffsdenkens in
Begriffe und ihre logische Verkniipfung wird zu einem Sonderfall einer be-
stimmten Nutzung von Zeichen.”

Aber auch, wenn sein Ansatz schon durch die Fiille seines Materials und die
zahlreichen Anschliisse an nicht-philosophische Disziplinen und Diskurse weit-
aus umfassender ist als derjenige Schnéddelbachs, bleibt Stegmaier ebenso vage,
was die zukiinftige Ausrichtung oder Gestaltung von Philosophie betrifft. So
wenig, wie er sich darauf festlegen mochte, dass Philosophie eine zur Orientie-
rung prédestinierte Disziplin ist, so wenig gibt er Empfehlungen zu einer fiir die
Orientierungsfunktion optimierten Gestaltung. Diese Vagheit mag dem Umstand
geschuldet sein, dass die Dringlichkeit der Orientierung durch Philosophie —
trotz aller Einsicht in den Pluralismus der Moderne — von Stegmaier und
Schnédelbach weniger dramatisch gezeichnet wird als es die vorliegende Arbeit
versucht. Vor allem aber scheuen beide Ansétze den Riickfall in das Begriffs-
denken, beziehungsweise sie halten es fiir ausgeschlossen, vor die Pluralitdt der
Moderne zuriickzugehen. Gerade das Konzept der Orientierung, so Stegmaier,
tauge nicht zur Metaphysik®® und lasse sich »weder im Sinn der antiken noch der
neuzeitlichen Philosophie, als Urspriingliches und Selbsténdiges verstehen, dem
ein Abhiingiges gegeniiberstiinde. Sie muss neu und anders bestimmt werden.«’'

Dieser Ansatz ist in seiner Vagheit absolut konsequent und plausibel — und
dariiber hinaus offenbart er sogar die Risiken der in der hier vorliegenden Arbeit
vorgestellten Konzeption. Sie liegen in der sicher einseitigen Fokussierung auf
die Schrift, auf das Begriffsdenken und in der Zuspitzung des Gegensatzes von
Diskursivitit und Nicht-Diskursivitit. Daraus resultiert eine dramatische Zeich-
nung der Dringlichkeit des Gestaltungsproblems der Philosophie, die leicht tiber-
trieben oder so nicht haltbar erscheint: »In jeder Epoche mag es Orientierungs-
defizite gegeben haben, deren Umfinge schwer zu ermessen und noch schwerer
historisch zu vergleichen sind. Wir konnen deshalb davon absehen, in das

48 Stegmaier (2008) S. 645ff.
49 Vgl. ebd. Kapitel 8. und 10.4.
50 Vgl. Stegmaier (2005) S. 15.
51 Ebd.S. 16.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ORIENTIERUNG UND UBERSICHT IN PHILOSOPHIE UND WISSENSCHAFT | 151

Lamento einzustimmen, am schlimmsten dran zu sein«, schreiben etwa die
Herausgeber des Sammelbandes Sich im Denken orientieren.>

Gerade aufgrund dieser Risiken kann jedoch statt der Vagheit der aktuellen
Ansitze einer Philosophie der Orientierung eine stirkere Konturierung erreicht
werden. Der kulturwissenschaftliche Ansatz bietet mit seiner Fokussierung auf
die Schrift Anhaltspunkte, erstens die gegenwirtige Dringlichkeit von Gestal-
tungslosungen plausibler zu machen und damit die Schieflage der schriftfixierten
akademischen Philosophie zu betonen, sowie zweitens in Kants und Wittgen-
steins Konzepten von Orientierung und Ubersicht Gestaltungslsungen zu sehen,
die sich immer stirker vom Begriffsdenken distanzieren — was die Philosophie
der Orientierung mit einem MafBstab zur Vergleichbarkeit bereichert. Kants und
Wittgensteins Gestaltungslosungen kénnen schlieBlich nicht nur beziiglich ihres
Abstands vom Begriffsdenken gemessen werden; der hier verfolgte kultur-
wissenschaftliche Ansatz gibt Anlass zur kritischen Evaluation, wonach bei Kant
und Wittgenstein — wie bei Derridas Dekonstruktion — der Ausgleich zwischen
Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitdt immer einseitig bleibt. Die drei Rezep-
tionsmodelle befinden sich demnach gleichsam nicht auf einer relativ kontrol-
lierten, ruhigen Umlaufbahn um das Begriffsdenken, sondern sie tendieren dazu,
dessen Beharrungsvermodgen nachzugeben oder in den Orkus der Beliebigkeit zu
trudeln.

An diesem Punkt liegt es nahe, eine wiederum riskante Konsequenz zu
ziehen (die ebenfalls der Konturierung einer Philosophie der Orientierung dienen
wiirde). Was schon Derrida vorzuwerfen war — dass er trotz Kritik an der sekun-
ddren Schrift in seiner Gestaltung der Dekonstruktion an ihr festhielt und sich
deshalb der Schieflage der schriftfixierten akademischen Philosophie nicht ent-
ziehen konnte —, wire auch Kant und Wittgenstein, wire jeder schriftlich fixier-
ten Philosophie vorzuwerfen: Wie immer sie sich um eine Gestaltungslosung
bemiiht, sie tut es zu einem stark iiberwiegenden Anteil im Medium der Schrift —
und damit einseitig. Erst nach dieser Einsicht zeichnet sich die Moglichkeit ab,
eine Gestaltungslosung jenseits der Schrift nicht nur fiir moglich, sondern fiir
besonders vielversprechend zu halten.

Die Vermutung des vorliegenden kulturwissenschaftlichen Ansatzes, dass ein
Ausgleich zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitét anzustreben sei — und
zwar auch beziiglich eines Orientierungskonzepts, das konkret als Beitrag
zu einer Gestaltungslosung verstanden wird —, bestétigt iibrigens den von
Schnédelbach und Stegmaier implizierten Sonderstatus der Philosophie und tragt

52 Dietz/Keil/Hastedt/Thyen (1996) S. 10.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

152 | VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITAT UND NICHT-DISKURSIVITAT

so weiter zur Konturierung einer Philosophie der Orientierung bei. Es ist ndm-
lich offensichtlich, dass in den Einzelwissenschaften mit ihren relativ fest umris-
senen, oft anwendungsbezogenen Forschungsgebieten Diskursivitidt dominiert,
was einen Ausgleich mit Nicht-Diskursivitdt verhindert. Der in den Einzelwis-
senschaften vorherrschende Mangel an Nicht-Diskursivitit erklért in einer kul-
turwissenschaftlichen Terminologie der Orientierung deren Hilflosigkeit ange-
sichts der Sinnfrage und erklért somit auch die Einseitigkeit ihrer Orientierungs-
leistung. Philosophie hingegen, in der Nicht-Diskursivitit weitergehend gelitten
ist, vermag, eine Orientierung zu leisten, der Ubersicht vorangeht und die inso-
fern besonders umfassend ist. Die vom vorliegenden kulturwissenschaftlichen
Ansatz geleistete Zuspitzung auf den Gegensatz von Diskursivitdt und Nicht-
Diskursivitit gibt dariiber hinaus ein heuristisches Mittel an die Hand, mit dem
Philosophie von &hnlichen Disziplinen wie Theologie oder Diskursen bezie-
hungsweise Praktiken wie Religion oder Kunst, in denen Nicht-Diskursivitit
eine noch grofere Rolle spielt, verglichen werden konnte. Dieser Vergleich und
mogliche Konsequenzen, die daraus fiir die zukiinftige Ausrichtung von Philo-
sophie gezogen werden konnten, werden an dieser Stelle jedoch aus Griinden der
Konzentration nicht weiter verfolgt.

Immerhin wird sich am Ende der vorliegenden Arbeit zeigen, dass der hier
verfolgte Ansatz nicht nur bemiiht ist, einen als besonders umfassende Orientie-
rung verstandenen Ausgleich zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitat
iber die Grenzen der Schrift hinaus zu finden, sondern dass der gleiche Aus-
gleich auch in anderen Diskursen zu finden ist. Auf diese Weise vermag die aus
der Fokussierung auf die Schrift gewonnene stirkere Konturierung der Philoso-
phie der Orientierung einen bescheidenen Beitrag nicht nur zur Philosophie,
sondern auch zum Verstidndnis von Disziplinen und Diskursen, die mehr oder
weniger wissenschaftlich gepriagt sind, sowie von Wissenschaft tiberhaupt, zu
leisten.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

C. Das Potential
diagrammatischer Gestaltung



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

I. Das Bild und die Kontrolle
seiner Nicht-Diskursivitat

1. DAs BILD IM BEGRIFFSDENKEN

Die Vermutung, dass eine Gestaltungslosung der Philosophie jenseits der Schrift
ein besonderes, weitgehend unerschlossenes und noch nicht analysiertes Potenti-
al aufweist, ist im Verlauf dieser Arbeit mit konkreten Ziigen ausgestattet wor-
den. Schrift zeigte sich als Erméglichungsgrund der Philosophie, der begonnen
hat, sich zu tiberleben und immer weniger plausibel ist; im Sinne Derridas und
drastischer ausgedriickt: als sowohl lebenserhaltendes als auch todbringendes
pharmakon, so dass alles auf die richtige Dosierung ankommt. Der Ausgleich
zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitit erwies sich jedoch als wenig
stabil und kaum je richtig zu dosieren — jedenfalls im Medium der Schrift.

Das Medium des Bildes scheint die ldngste Zeit und bis heute keine ernsthaf-
te Alternative darzustellen. Philosophen schreiben zumeist, sie zeichnen oder
malen in der Praxis sehr selten. Es gibt nicht einmal Maler-Philosophen, obwohl
immerhin »Dichter-Philosophen« leidlich anerkannt sind. Zudem ist das Bild
theoretisch marginalisiert, wofiir es erkenntnistheoretische und semiotische
Griinde gibt, die nicht schlecht sind. Bilder sind beriihmt und beriichtigt fiir ihre
suggestive Macht einer Evidenzerzeugung, die mit den Begriffen auch die Vor-
teile des Begriffsdenkens suspendiert.'

1 Dieter Mersch und Martina HeBler haben die »Evidenz und Affirmitét« von Bildern
unter anderen Eigenschaften in deren »Nichtnegativitit« und »Nichthypothetizitit«
(HeBler/Mersch (2009) S. 22f; vgl. auch Mersch (2006a) S. 413ff) ausgemacht, die
deren Eignung als Medien der Wissenschaft manchmal attraktiv, vor allem aber in den
Geisteswissenschaften fragwiirdig machen. Im Fokus ihrer Analysen stehen freilich
als Abbilder wahrgenommene Bilder, etwa »Wissenschaftsbilder« (vgl. ebd.). Eine

weniger auf Sprache ausgerichtete Wahrnehmung wiirde Bilder nicht in den Dienst

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

156 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Das erste Verdikt gegeniiber Bildern hat in der Philosophie Platon ausge-
sprochen. Im Staat werden Maler als »Nachbildner« bezeichnet, die sogar nur
»Nachbildnerei der Erscheinung« und nicht »der Wahrheit« trieben,” also »nur
ein Spiel [...] und kein Ernst«,’ ohne »Einsicht [...] noch richtige Vorstellung
[...] was Giite und Schlechtigkeit anlangt«.* Diese Nachbildnerei ist durch und
durch verderblich: »Selbst also schlecht, und mit schlechtem sich verbindend er-
zeugt die Nachbildnerei auch schlechtes.«’

Die Schirfe dieses Urteils ldsst eine undifferenzierte Eindeutigkeit vermuten,
die im platonischen Text tatsdchlich nicht gegeben ist. Im Kontext der oben zi-
tierten Bildkritik zeigt sich immerhin, dass sich Platons Urteil auf eine besondere
Art von Bild bezieht: auf das »nachbildende« Abbild, das sich im Gegensatz
zum Urbild konstituiert. Darauf verweist auch die Verwendung des Wortes
weidolon« (Bild), des Diminutivs von »eidos« (Idee).® Wie Liebsch betont,
schopft Platon jedoch aus einem reichen begrifflichen Vokabular fiir »Bild«, das
neben »eidolon« auch »eikon«, »mimema«, »phantasma«, »typos« umfasst.”
Dabei ist die Semantik von »Bild« nicht ausdifferenziert und noch wenig entwi-
ckelt. Platon hat beispielsweise noch keinen Begriff fiir »Metapher«,® obwohl er
sprachliche Bilder durchaus kennt,” und auch isthetische Bilder sind bei ihm
noch nicht auf den Begriff gekommen. Er betont im Anschluss an seine Kritik
der nachbildenden Kunst fast resiimierend, dass sein Verdikt der »Nachbildne-
rei« — primér spricht er tiber die Dichtung — weder pauschal ist noch absolut:

»Dennoch sei ihr [der Dichtung; H.D.] gesagt, dass wir ja, wenn nur die der Lust dienende

Dichtung und Nachbildnerei etwas anzufiithren weill, weshalb auch ihr ein Platz zukomme

des »Diskurses« oder in die schiere Opposition der »Aisthesis« (vgl. HeBler/Mersch
(2009) S. 29) dazu stellen, wie HeBler/Mersch betonen: »Bild und Logik, Denken und
Visualitdt gelten nicht mehr als unvereinbare Gegensitze, sondern versucht wird
vielmehr, ihren spezifischen Zusammenhang zu erkunden« (ebd. S. 8) Diese kurz zu-
sammengefasste Analyse von Bildlichkeit nimmt den weiteren Vorlauf der vorliegen-
den Arbeit vorweg, bis diese sich dem Diagramm zuwendet.

Vgl. Rep. 597e-598b.

Ebd. 602b.

Ebd. 602a.

Ebd. 603b.

Vegl. Scholz (2004) S. 10f.

Vgl. Liebsch (2012) S. 64.

Erst Aristoteles hat die Metapher definiert; vgl. Weinrich (1980) S. 1180.

Vegl. Scholz (2004) S. 11f.

O 00 9 &N L AW N

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 157

in einem wohlverwalteten Staate, sie mit Freuden aufnehmen wiirden, da wir es uns
bewusst sind, wie auch wir von ihr angezogen werden. [...]

Denn es wire ja unser eigner Vorteil, wenn sich zeigte, sie sei nicht nur angenehm son-
dern auch heilsam. [...]

So lange sie aber ihre Verteidigung nicht zu Stande bringt, wollen wir [...] als sicher
annchmen, dass man sich um diese Dichtkunst nicht ernsthaft bemiihen diirfe, als ob sie
selbst ernsthaft sei und die Wahrheit treffe.«'’

Die erhoffte Ehrenrettung scheint von Aristoteles durchgefiihrt zu werden, aller-
dings legt er dabei endgiiltig Bilder im Besonderen wie Kunstwerke insgesamt
auf ihre Abbildfunktion fest. In der Poetik werden sie als »nachahmend«'" cha-
rakterisiert. Damit erfahren sie eine Festlegung und Verengung, die der Festle-
gung und Verengung der Nicht-Diskursivitit sowie der neuen Dominanz der
Diskursivitét bei Aristoteles — wie sie in A.6 dargestellt wurde — entspricht. In-
nerhalb dieser Grenzen wird Bildern und Kunstwerken jedoch eine Hochachtung
und Aufmerksamkeit entgegengebracht, wie sie bei Platon nicht zu finden ist.
Ein prominentes Aristotelisches Konzept ist die Katharsis, die Reinigung von
negativen Gefiihlen durch deren Erregung, die einen positiven emotionalen Ef-
fekt der Kunst benennt. Zudem nobilitiert Aristoteles die Rezeption von Kunst-
werken, ob als rein sinnlichen Genuss oder als durch den sinnlichen Genuss an-
" Noch groBere Wertschitzung
erfahren besondere, ndmlich sprachliche Bilder, die Metaphern: »Es ist aber bei

geregtes »Lernen«'” — eine Art SchlieBen.

weitem das Wichtigste, dass man Metaphern zu finden weiB.«'* Die Fahigkeit,
Metaphern zu finden, verbindet den Dichter sogar mit dem Philosophen, wie
Aristoteles in der Rhetorik ausfiihrt:

»Man muss aber Metaphern bilden, wie schon vorher gesagt wurde, von verwandten aber
auf den ersten Blick nicht offen zutage liegenden Dingen, wie es z.B. auch in der Philo-
sophie Charakteristikum eines richtig denkenden Menschen ist, das Ahnliche auch in weit

. . . 1
auseinander liegenden Dingen zu erkennen.«'®

10 Rep. 607c,d, 608a.
11 Poet. 1447a.

12 Ebd. 1448b.

13 Vgl. ebd.

14 Ebd. 1459a.

15 Rhet. 1412a.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

158 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

In der folgenden Passage der Rhetorik zeigt sich die Kehrseite dieser Wertschiit-
zung, wenn die Metapher als Hilfsmittel beschrieben wird, mit dem Plausibilitit
im Dienst von diskursiver Erkenntnis erreicht wird. Eine Tduschung wird einge-
sehen und durch eine richtige Erkenntnis ersetzt. Der Horer sagt zu sich: »Wie
richtig, doch befand ich mich im Irrtum. [...] Auch die wohlformulierten Ritsel
sind aus dem gleichen Grund angenehm; sie vermitteln nédmlich ein Lernen und
werden durch eine Metapher zum Ausdruck gebracht.«'®

Auf ein bloBles didaktisches Hilfsmittel reduziert, erscheint die epistemische
Maichtigkeit von Kunstwerken vergleichsweise diirftig. Mag der Kiinstler dem
Philosophen in der Fahigkeit gleichen, Ahnlichkeiten zu entdecken, so stehen
diesem mit der Logik doch weit stiarkere Mittel der Erkenntnis zu Gebote als es
die Metapher ist oder das Abbild. Mag die Rezeption von Abbildungen eine Art
Schlieflen sein, so ist es doch kein logisches Schlieen, das die Wahrheit {iber
einen Sachverhalt verbiirgt. So beginnt im Begriffsdenken die Regel zu greifen,
die spdter Thomas von Aquin formuliert: »Ex tropicis locutionibus non est
assumenda argumentatio.« (Den tropischen Reden ist keine Beweisfithrung zu
entnehmen.)"’

Wihrend sprachliche Bilder nach Aristoteles immerhin in der blithenden
Disziplin der Rhetorik — wenn auch abseits der epistemisch relevanten Diszipli-
nen — ihren Platz finden, spielen gemalte Bilder in der Philosophie eine maximal
marginale Rolle. Schon Aristoteles widmet der Malerei nur wenige, eher andeu-
tende Bemerkungen. Der fiir das Verstindnis von Bildern bedeutende Byzantini-
sche Bilderstreit ist wie andere Dispute um die Legitimitit von Abbildungen we-
niger epistemologisch als religids motiviert; und die Resultate solcher
Kontroversen blieben vorrangig theologisch von Belang und gewannen keine
epistemische Dignitét.

Mit der Distanzierung vom Begriffsdenken in der Moderne erfolgt eine Um-
gestaltung des Bildbegriffs. Wihrend das Bild im Begriffsdenken auf die Rolle
des Abbilds festgelegt und als Schmuck oder didaktisches Werkzeug wahrge-
nommen wurde und wird, gerit in der Distanzierung vom Begriffsdenken das ds-
thetische Bild in den Vordergrund. 1758 (gleichsam die Epochenschwelle um

16 Ebd.

17 Zit. nach Weinrich (1980) S. 1180. HeBler/Mersch rdumen ein, es gebe zwar »auch
eine Tradition der Beschiftigung mit nicht-diskursiven Symbolformen
(HeBler/Mersch (2009) S. 9) sowie die Anerkennung der Macht von Bildern, was
»lkonophilien nicht weniger als Ikonoklasmen« bezeugen (vgl. ebd. S. 8). Die Haupt-
stromung der Philosophie ist jedoch eine andere: »Dennoch rangierte das Bild philo-

sophisch stets unterhalb von Diskurs und Sprache.« (Ebd.)

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 159

1800 einleitend) macht Baumgarten mit der Publikation des 2. Bandes seiner
Aesthetica die von ihm begriindete, eigenstéindige Disziplin bekannt, in der Sin-
neswahrnehmungen und Kunstwerken eine gemeinsame, eigenstindige Erkennt-
nisart zugesprochen wird. Als niederes Erkenntnisvermogen ist das sinnliche
Erkennen immer noch der hoher eingestuften begrifflichen Erkenntnis unterge-
ordnet. Bei Kant wird diese Unterordnung schrittweise in Frage gestellt. War die
Urteilskraft in der Kritik der reinen Vernunft immerhin schon die Schnittstelle
zwischen den beiden Stimmen der Erkenntnis, den Sinnen und dem Verstand, so
fungiert sie seit der Kritik der Urteilskraft auch als zentrale Schaltstelle zwischen
Theorie und Praxis und etabliert sich als Zentrum der Transzendentalphilosophie
tiberhaupt. In der Folge wird die &sthetische Distanzierung vom Begriffsdenken
radikal vorangetrieben, was bisweilen sogar zu einer triumphalistischen Umkeh-
rung der bisherigen Rangordnung der Erkenntnisvermdgen fiihrt: Asthetik, bis-
lang ein Nebenschauplatz des Erkennens, wird in Teilen des Sturm und Drang,
der Romantik und schlieBlich im Asthetizismus zu dessen Zentrum.

2. BOEHMS ICONIC TURN

Das zunehmende Interesse am Bild hat Gottfried Boehm 1994 prominent als
»iconic turn« bezeichnet.'® Die Wendung zum Ikonischen versteht er sowohl als
Abwendung von der Abbildlichkeit" als auch vom Begriffsdenken, in dessen
Dienst Abbilder stehen. Er stellt diese Wendung (unter anderem) in die
diskursivitdtskritische Tradition von Romantik, Hermeneutik, Phdnomenologie
und in die iiberwindende Nachfolge des »linguistic turn«.”’ Die Wendung zum
Tkonischen ist nicht zuletzt eine Hinwendung zur Nicht-Diskursivitét:

»Bildsinn ist nicht-pradikativ, deshalb auch nicht auf die Ja/Nein-Logik von Aussage
sitzen zuriickzufithren. »Wahr« oder >falsch¢ sind Bilder nicht, wohl aber deutlich bzw.
dunkel. Ihre Evidenz ist nicht die des Satzes. Eher sollte man von einer Logik der Intensi-

tiit oder der Krifte sprechen.«’!

18 Vgl. Boehm (2007) S. 17.

19 Vgl. Boehm (1994a) S. 16f.

20 Vgl. ebd. S. 7ff und Boehm (2007) S. 43f.
21 Boehm (2007) S. 211.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

160 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Indem sich das Ikonische der Diskursivitit entzieht, 6ffnet es sich »dem Unbe-
stimmten, dem Potenziellen, Abwesenden oder Nichtigen«.” Das »Mannigfalti-
ge, das Vieldeutige, Sinnliche und Mehrwertige«,” die »produktive Vieldeutig-
keit«** deutet Boehm nun nicht als Makel, sondern als Merkmal einer
Bildlichkeit, die keine Abbildlichkeit ist. Um die »neue Rolle und Legitimitit«®
des Ikonischen zu beschreiben, verwendet er emphatische Begriffe wie »Zu-
wachs an Sein«,” »Ereignis des Zeigens selbst«,”’ »Energie«,28 »Macht, imstan-
de, unsere Zuginge zur Welt vorzuentwerfen und damit zu entscheiden, wie wir
sie sehen, schlieBlich: was die Welt >ist«,”’»Uberzeugungskraft, Suggestivitit,
Evidenz, Luziditit, Aura etc.«.”” Boehm bescheinigt damit dem Ikonischen einen
eigenen’’ »Uberschuss«’® oder »Uberhang«,”® mitunter anscheinend sogar iiber-
legenen Sinn im Gegensatz zum Logos der Sprache:

»Jenseits der Sprache existieren gewaltige Ridume von Sinn, ungeahnte Raume der
Visualitit, des Klanges, der Geste, der Mimik und der Bewegung. Sie benétigen keine
Nachbesserung oder nachtrigliche Rechtfertigung durch das Wort. Der Logos ist eben
nicht nur die Pradikation, die Verbalitit und die Sprache. Sein Umkreis ist bedeutend wei-

34
ter.«

Trotz emphatischer und beinahe triumphalistischer Abgrenzung des Ikonischen
gegeniiber der Sprachlichkeit verwahrt sich Boehm dagegen, Bildern eine
»romantische Urspriinglichkeit«’® zuzuschreiben oder ihren vieldeutigen Sinn
als Beliebigkeit misszuverstehen. Mit besonderer Vehemenz wendet er sich ge-
gen die »Bildeuphorie« der 1980er Jahre, die »frohliches Endzeitbewusstsein«

22 Ebd. S. 47.

23 Ebd.

24 Boehm (1994a) S. 28; vgl. auch Boehm (2007) S. 46f.
25 Boehm (1994a) S. 12.

26 Ebd. S. 33.

27 Boehm (2007) S. 32.

28 Ebd. S. 211.

29 Ebd. S. 14.

30 Ebd. S. 16.

31 Vgl. ebd. S. 208.

32 Ebd. S. 49.

33 Ebd. S. 52.

34 Ebd. S. 53.

35 Vgl. ebd. S. 15 und Boehm (1994b) S. 327.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 161

zelebrierend das Ende der »Gutenberg-Galaxie« und den »Beginn eines ikoni-
schen Zeitalters« ausrief.*® Postmodernen »Simulationstheorien« wie Baudrillards
»Agonie des Realen« bescheinigt er eine Verzeichnung des Bildes. Die Simula-
tion, auch wenn sie das Bild aus seiner Abbildfunktion befreien mochte, »iiber-
anstrengt« es »bis zur ikonoklastischen Aufhebung«.’’ Damit endet die Bild-
euphorie dort, wo das zur Illusion perfektionierte Abbild endet, denn »denkt man
diesen Gedanken zu Ende, stellt man iiberrascht fest, dass die vollendete
Abbildlichkeit, d.h. der lllusionismus, mit der perfekten lkonoklastik konver-
giert« ™

Der ungeziigelten Nicht-Diskursivitdt der Bilder begegnet Boehm mit Versu-
chen, einen Ausgleich zwischen Nicht-Diskursivitdt und Diskursivitit zu schaf-
fen® — ohne jedoch diese Versuche als grundsitzliche Infragestellung der Unter-
scheidung zwischen Sprache und Bild zu thematisieren. Nichts anderes als die
Verschrinkung von Nicht-Diskursivitit und Diskursivitét versucht beispielswei-
se der Begriff der »ikonischen Differenz«, mit dem Boehm das Merkmal des
Ikonischen fasst. Sie meint den »Grundkontrast« zwischen »dem anschaulichen
Ganzen und dem, was es an Einzelbestimmungen (der Farbe, der Form, der Fi-
gur etc.) beinhaltet«™ — mithin zwischen »Inhalt« und »Materie«"' beziehungs-
weise zwischen dem, was das Bild darstellt (und was sich diskursiv sagen ldsst),
und seiner materiellen Beschaffenheit, die darin nicht aufgeht.*

Zum Ausdruck dieser Verschrinkung verwendet Boehm eine begriffliche
Strategie, die an Schleiermachers Retraktionen und vor allem an Derrida erin-
nert. Die ikonische Differenz ist »zugleich flach und tief, opak und transparent,
materiell und véllig ungreifbar«:* Die Wirkungsweise des Ikonischen wird be-
vorzugt als Paradox, Oxymoron oder Selbstreflexion beschrieben. Boehm spricht
von der »Selbstreflexion des Bildes«,** der »Implikation des Unsichtbaren im

36 Vgl. Boehm (1994a) S. 12 und 34f und Boehm (1994b) S. 325.

37 Ebd.

38 Boehm (1994b) S. 336.

39 Vgl. auch Boehm (2007) S. 15.

40 Boehm (1994a) S. 30.

41 Vgl. Boehm (1994a) S. 33 — oder »Substrat aus Material« und immateriellem »Sinn«,
vgl. Boehm (2007) S. 9.

42 Vgl. Boehm (1994a) S. 30ff.

43 Ebd. S. 35.

44 Boehm (1994b) S. 338.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

162 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Sichtbaren«,” der »Umwandlung des Faktischen ins Imaginire«,*® der »Verbin-
dung von Transparenz und Opazitit«,”” von »Negation und Hervorbringung«,*
»Verhiillung und Enthiillung«,” »produktivem Oszillieren«.” Zudem versam-
melt er vergleichbare Begriffsfiguren anderer Bildtheoretiker und zitiert bei-
spielsweise Merleau-Pontys »leibhafte Uberkreuzung der Blicke«,”' Polanyis
»Integration von Inkompatiblem«’> und Husserls »unmégliche< Synthese von
Sichtbarem und Unsichtbarem, von thematisch identifizierbarem und unthema-
tischem Horizont«.” Das ITkonische lisst sich also nicht rein diskursiv bestim-
men, sondern seine diskursiven Bestimmungen miissen irgendwie durchkreuzt
werden.

Um den Ausgleich zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitit, den sol-
che Begriffskonstruktionen markieren, ist Boehm auch mit zahlreichen »dich-
ten«, phanomenologisch-hermeneutischen Bildbeschreibungen bemiiht. Immer
wieder wendet er sich Bildern beschreibend zu, um seine Anndherungen an die
Frage nach dem Ikonischen zu realisieren und zu formulieren. Zwei besonders
aufschlussreiche Beispiele sind Boehms beschreibende Analysen von René
Magrittes »La condition humaine« und Robert Delaunays »La fenétre simultanée
sur la ville«. An beiden Gemaélden soll sich die Wirkungsweise des ikonischen
Kontrasts zeigen.

»Magritte fiihrt ihn ein mit Mitteln der Paradoxie. Die Leinwand steht so vor dem Fenster,
dass sie selbst zum wirklichen Fenster wird, die dargestellte Realitét ersten und zweiten
Grades hebt sich wechselseitig auf, und leistet schlie8lich einem konventionellen Anblick
Vorschub, in dem wir doch niemals zur Ruhe kommen. Delaunays Verfahren benutzt eine
in der Moderne oft gebrauchte Zerlegung in Elemente, aus denen ein synchrones und
poietisches Sehen eine virtuelle Realitét entspringen lésst, die ihre Ausgangsbedingungen

. 54
nie verleugnet.«

45 Boehm (2007) S. 210.
46 Ebd.S.211.

47 Boehm (1994b) S. 338.
48 Ebd. S. 340.

49 Ebd. S.342.

50 Boehm (1994a) S. 32.

51 Ebd. S. 20.

52 Ebd. S. 32.

53 Boehm (2007) S. 210.

54 Boehm (1994b) S. 335f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 163

Boehm beschreibt hier zwei verschiedene Gestaltungsweisen der ikonischen
Differenz, die den Gestaltungslosungen Kants und Wittgensteins, respektive
Rortys frithem und spéten Derrida analog sind. Delaunays Verfahren ist quasi
transzendentalistisch: Seine kubistische Zersplitterung des Dargestellten macht
die Bedingungen der Darstellung sichtbar. Magritte hingegen irritiert (wie der
frithe Wittgenstein) mit einem Paradox und hebt ironisch (wie der spéitere
Derrida) den Unterschied zwischen Darstellung und Dargestelltem in einem
Vexierbild auf.

Was weder aus Boehms begrifflichen Umschreibungen noch aus seinen
Bildbeschreibungen klar hervorgeht, ist, ob — oder unter welchen Umstédnden —
der Ausgleich zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitdt im jeweiligen Bild
oder im Bild iiberhaupt besonders stabil oder vielleicht besonders prekar ist.
Boehm geht meistenteils einfach davon aus, dass das Ikonische einen »eigenen«
Sinn und doch keinen Unsinn erzeugt, vieldeutig aber nicht beliebig ist. Als
nicht hinterfragtes Mittel der Kontrolle dient ihm das Paradigma des kiinstlerisch
gestalteten Bildes.

Die Kriterien von Kunst ldasst Boehm allerdings weitgehend offen. Er fasst
schon die Grenze des Ikonischen prinzipiell weit: Bilder gehéren »mit Musik,
Mimus, Gebérden oder Tanz«™ zur »Sphire des Nicht-Propositionalen«;™® selbst
Bilder der Natur, selbst mentale, selbst sprachliche Bilder”’ konnen Bild sein, als
Bild wahrgenommen werden, die Funktion eines Bildes bewirken. Theoretisch
konnte sich die ikonische Differenz also iiberall zeigen; praktisch wird sie von
Boehm bevorzugt an kiinstlerisch gestalteten Bildern, insbesondere der moder-
nen Kunst aufgezeigt. Auch deren Spektrum ist breit, und Boehm weist darauf
hin, dass sich gerade moderne Kunst durch einen ungeahnten Formenreichtum
auszeichnet und dabei die Grenze der Kunst selbst infrage stellt. Immer wieder
greift Boehm das Wort von der »Entgrenzung der Kunst« auf.”® Und doch stam-
men seine bevorzugten Beispiele, mogen sie auch Beuys oder Duchamps umfas-
sen, nicht von au3erhalb des etablierten Kunstkanons.

Selbst wenn Boehm bisweilen Wissenschaftsbilder” oder Modelle und Sche-
mabilder® untersucht, die an der Grenze der Kunst sowie im Grenzbereich zwi-
schen Begriff und Bild angesiedelt sind: Sein Impetus, das Bild im Gegensatz

55 Boehm (2007) S. 14; vgl. auch Derridas »erste Schrift«.
56 Ebd. S. 15.

57 Vgl. Boehm (1994a) S. 11.

58 Vgl. Boehm (1994b) S. 326 und 332.

59 Vgl. Boehm (2007) S. 94ff.

60 Vgl ebd. S. 114ff.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

164 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

zur Sprache zu verstehen, richtet sein Interesse zundchst und zumeist auf das
»starke Bild«.’' In ihm wurde, wie Boehm behauptet, die ikonische Differenz
»vom Kiinstler auf irgendeine Weise optimiert«,” wobei der es verstanden habe
»die ikonische Spannung kontrolliert aufzubauen und dem Betrachter sichtbar
werden zu lassen«.” Diese Fokussierung auf das Kunstwerk jedoch verschleiert,
wie prekér die Trennung von dsthetischem Bild und Abbild sowie der Ausgleich
zwischen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitdt ist. Sie thematisiert nicht, dass
das Oszillieren der ikonischen Differenz jederzeit zu erldschen und ins Abbild-
hafte umzuschlagen droht (wenn auch umgekehrt der Funke des Oszillierens je-
derzeit aus dem Abbild geschlagen werden kann).

Mit der Ausrichtung auf das sich von der Sprache abhebende Bild** stellt
sich Boehms &sthetische Bildbetrachtung in die Tradition der Hermeneutik und
liefert sich deren Risiko aus, in den Schwerkraftbereich des Diskursiven zuriick-
zufallen. Zwar betont Boehm verschiedentlich, nicht auf Philosophie oder theo-
retisches System zu zielen® und lediglich »Phéinomene mit Argumenten zu ver-
kniipfen«;*® doch sein Duktus hermeneutischer Abgeklartheit, der Kunstbild von
Abbild unterscheiden zu kénnen vorgibt, riskiert mutwillig, von jenem »Schatten
der Sprache« eingeholt zu werden, der das Ikonische seit jeher bedroht,”” und
dessen Dimension des Nicht-Diskursiven preiszugeben. Wo die Kontrolle des
Ausgleichs zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitit so wiinschenswert
wie moglich scheint, und sich dabei nicht selbst aufs Spiel setzt, da macht sich
das Beharrungsvermdgen des Begriffsdenkens unhinterfragt geltend.

61 Vgl. Boehm (1994a) S. 35.

62 Ebd. S. 30; vgl. auch ebd. S. 29.

63 Ebd. S. 35.

64 Boehm gibt zu, sich vor allem mit der »Struktur des Bildes« und der »Logik des
Zeigens« zu beschiftigen. »Andere damit engstens verbundene Fragen, wie die Dis-
positive des betrachtenden Auges oder gesellschaftliche Kontexte, kommen nur mit-
telbar zur Geltung.« (Boehm (2007) S. 18) Diese Einschrinkung bezieht sich zwar nur
auf den Sammelband Wie Bilder Sinn erzeugen, sie kann aber durchaus fiir Boehms
ikonische Forschung insgesamt stehen.

65 Vgl. Boehm (2007) S. 16.

66 Ebd.

67 Vgl. ebd. S. 40.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 165

3. DAS ASTHETISCHE UND DAS DIAGRAMM
IN GOODMANS SEMIOTIK

Nelson Goodmans semiotischer Ansatz ist weniger stark auf den Kontrast zwi-
schen Diskursivitit und Nicht-Diskursivitdt ausgerichtet und beschéftigt sich
eingehender mit der Frage, was Kunst sei. Goodman entwirft eine allgemeine
Semiotik, die sich nicht auf sprachliche Symbole im engeren Sinn beschrénkt.
Mit ihr zeigt sich, dass Wissenschaft nicht nur in einer einzigen Sprache, der
Diskursivitit, spricht; sondern die mannigfaltigen »Sprachen der Kunst« — so ein
titelgebender Terminus Goodmans — gehen als »Weisen der Welterzeugung« —
so ein weiterer Titel — nahtlos in das iiber, was Wissenschaft tut.

Passenderweise wihlt Goodman das Problem der Reprdsentation als Aus-
gangspunkt,” also die problematische Beziehung zwischen Urbild und Abbild
und damit auch zwischen Nicht-Diskursivitit und Diskursivitdt. Dabei stellt er
einem naiven Realismus einen analytisch disziplinierten Nominalismus entge-
gen. Symbole — so konnte seine These wiedergegeben werden — lassen sich
ebenso wenig auf die Rolle von Reprisentanten reduzieren wie Bilder oder sogar
Kunstwerke auf ihre mimetische Funktion. Hier liegt Goodmans Fokus: Tatsich-
lich kdénnen Symbole, Bilder beziehungsweise Kunstwerke représentieren; aller-
dings tun sie das auf sehr unterschiedliche, sozusagen pluralistische Weise, wenn
tiberhaupt. Es gilt zu differenzieren.

Goodman entwickelt sein semiotisches Differenzierungsvokabular in standi-
ger und kenntnisreicher Auseinandersetzung mit tiberwiegend zeitgendssischer
Kunst. Es hat inzwischen zu Recht fast kanonischen Charakter. Besonders fol-
genreich war Goodmans Absage an die Ubermichtigkeit des Begriffs der Repri-
sentation. Er subsumiert ihn in einem ersten Schritt unter den Begriff der »Deno-
tation«” und setzt diesem im néchsten Schritt den Begriff der »Exemplifikation«
entgegen. Denotation lieBe sich in der Begrifflichkeit der vorliegenden Arbeit als
»Abbildfunktion« verstehen, Exemplifikation als »Urbildfunktion«. Die erste
verlduft vom Zeichen zuriick zum Urbild, dessen Stellvertreter oder Kopie (oder
eben »Abbild«) es ist, indem es von ihm denotiert wird; die zweite bezieht sich —
wie bei einer Probe oder einem Muster — vom Zeichen gewissermallen voraus
auf etwas, das es denotieren kann oder soll (oder dessen »Urbild« es wire). Die
inverse Relation zwischen beiden nennt Goodman auch »Richtungswechsel«.”

68 Vgl. SAK S. 15.
69 Vgl. ebd. S. 50.
70 Vgl. ebd. S. 64.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

166 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Oliver Scholz hat darauf hingewiesen, dass es sich bei der Exemplifikation
»nicht einfach um die Umkehrung der Denotationsrelation« handelt,”" sondern
um einen Sonderfall der Umkehrung (eine »Subrelation der Konversen der De-
notation«).”” Exemplifikation ist nimlich »eine sehr selektive Funktion: Aus den
vielen Pridikaten, die ein Gegenstand instantiiert, werden einige wenige umge-
bungs- und interessenabhiingig herausgehoben«.” Ein Sonderfall dieses Sonder-
falls wiederum ist die metaphorische Exemplifikation, die Abstraktes wie Stim-
mungen exemplifiziert und von Goodman auch als »Ausdruck« bezeichnet
wird.™ Nicht nur, dass sie nicht denotiert; mit ihr wird auch die Grenze zwischen
Zeichen und Bezeichnetem — wie das bei Metaphern eben geschieht — iiberschrit-
ten oder in Frage gestellt. Insofern ist die metaphorische Exemplifikation nicht
nur eine sehr spezielle, sondern auch eine besonders unscharfe” und schwer zu
kontrollierende Weise der Bezugnahme,”® die dem Rezipienten (und seiner vor-
handenen oder fehlenden Kompetenz) besonders viel Spielraum lédsst. Als weite-
ren Sonderfall einer Exemplifikation l4sst sich die Anspielung verstehen: Sie be-
steht aus der Kombination mit wortlichen und metaphorischen Denotationen,
und weist insofern einen besonderen Komplexititsgrad auf.”’ Zeichenfunktionen
— so wire eine fiir die Gestaltung von Philosophie entscheidende Schlussfolge-
rung daraus — sind nicht gleichwertig, was Deutungsspielraum und Kompetenz
des Nutzers betrifft.”® Hierin liegt eine semiotische Erklirung dafiir, warum eini-
ge Zeichen leichter, andere schwerer zu verstehen sind, warum schwierig oder

71 Vgl. Scholz (2004) S. 183.

72 Vgl. ebd.

73 Vgl. ebd., vgl. auch WdW S. 83ff.

74 Vgl. SdK S. 88ff.

75 Vgl. ebd. S. 82f.

76 Vgl. ebd. S. 96.

77 Vgl. Scholz (2004) S. 186.

78 Mehrstufig aufgebaute Bildsemiotiken, die auf jeder Stufe eine hohere Nutzer-

=

—_—

=

kompetenz vorsehen, entwerfen zum Beispiel Scholz (2004) S. 169ff und Posner
(2004) S. 33ff. Scholz nennt seine Kompetenz-Stufen: 1. Perzeptuelles Verstehen,
2. Plastisches Verstehen, 3. Etwas als Zeichen verstehen, 4. Etwas als bildliches
Zeichen verstehen, 5. Verstehen des Bildinhalts, 6. Verstehen des denotativen Sach-
bezugs, 7. Verstehen nicht-denotativer Beziige: Exemplifikation und Ausdruck,
8. Modales Verstehen: Erfassen der kommunikativen Rolle des Bildes, 9. Verstehen
des indirekt Mitgeteilten. Posner spricht sehr dhnlich von 1. perzeptueller Kompetenz,
2. plastischer, 3. signitiver, 4. syntaktischer, 5. piktoraler, 6. referenzieller, 7. exempli-

fikationaler, 8. funktionaler, 9. pragmatischer, 10. modaler Kompetenz.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 167

unmoglich zu erkldren ist, was hoherstufige Zeichenfunktionen (wie eine Andeu-
tung oder ein Witz) bezeichnen, und warum sich die Effekte und Nutzungs-
weisen hoherstufiger Zeichenfunktionen nicht festlegen, sondern héchstens
nahelegen lassen.

Wenn Goodman die Effekte und Nutzungen von Exemplifikation beschreibt,
ruft er oft die voraussetzungsvollen Topoi &sthetischer Wirkung auf. Beispiels-
weise klingt deutlich das »freie Spiel der Erkenntniskrifte« und die ruhelose
Tatigkeit der Urteilskraft an, wenn er hervorhebt, dass »stets eine Suche ohne
Ende vonnéten [ist], um das genau bestimmen zu konnen, was exemplifiziert
wird oder zum Ausdruck gebracht wird«.” An anderer Stelle erklirt er das der
Kunst zugerechnete Gefiihl von »Unmittelbarkeit« zu einem Effekt von Exem-
plifikation.*® Oder er stellt die fiir Kunst typische Umkehrung der Hierarchie von
Form und Inhalt als Werk der Exemplifikation dar: »Was ein Portrait oder ein
Roman ausdriickt oder exemplifiziert, reorganisiert eine Welt oft drastischer als
das, was das Werk buchstéblich oder figurativ sagt oder abbildet; und manchmal
dient das Sujet bloB als Vehikel fiir das Ausgedriickte oder Exemplifizierte.«®'
Gelegentlich weist er darauf hin, dass der der Kunst zugeschriebene Zug von
Selbstreflexivitidt — beziehungsweise das Verweisen auf die eigene Gestaltung,
Materialitdt oder Medialitdt — nichts anderes als die Bezugnahme der Exemplifi-
kation meint.*” Diese Deutung findet sich emphatisch in der Diagrammatik von
Matthias Bauer und Christoph Ernst, die sich auf Eco beziehen und Iser zitieren:
»Wie die anderen Versionen von Welt, so ist auch das Kunstwerk nur eine
solche; doch es zielt nicht — wie die {ibrigen — auf eine bestimmte Praxis, ohne
dadurch schon weniger pragmatisch als die anderen zu sein. Seine Pragmatik ist,
die Operationen zu exemplifizieren, durch die Welten gemacht werden.«*’

Tatséchlich spielt die Exemplifikation fiir Goodman &sthetisch eine besonde-
re Rolle. Sie erklért nicht einfach nur die Symbolisierungsart der (urbildlichen)
Probe im Gegensatz zum Abbild. Sie ist vielmehr dazu geeignet, eine Frage zu
beantworten, die von der Asthetik und insbesondere angesichts moderner Kunst
mit Dringlichkeit gestellt wird.

»Die Frage »Was ist Kunst?« [...] spitzt sich zu im Fall des objet trouvé — wenn ein auf der

Stralle aufgelesener Stein in einem Museum ausgestellt wird —, und sie wird noch weiter

79 SdK S. 221f, vgl. auch ebd. S. 218.

80 Vgl ebd. S. 233.

81 WdW S. 131f.

82 Vgl. ebd. S. 86f, SAK S. 239; vgl. auch Scholz (2004) S. 185f.
83 Zit. nach Bauer/Ernst (2010) S. 88.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

168 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

verschérft durch die Werbung fiir sogenannte Environment- und Konzeptkunst. Ist der
verbogene Automobilkotfliigel in einer Kunstgalerie ein Kunstwerk? Wie steht es mit
etwas, das nicht einmal ein Objekt ist und auch nicht in einer Galerie oder in einem Muse-
um ausgestellt wird — zum Beispiel dem Ausgraben und Wiederauffiillen eines Lochs im

Central Park, wie es von Oldenburg vorgeschricben wurde?«**

Goodmans Antwort lautet: In Kunst kdnnen ganz verschiedene Symbolisie-
rungsarten wirksam sein. Kunst muss nicht darstellen, um symbolisch Beziige
herzustellen. Kunst kann auch metaphorisch exemplifizieren (und tatsichlich tut
sie das sehr oft). Und sogar Kunst, die weder Darstellung ist noch Ausdruck hat
— Goodman nennt sie »puristische Kunst« — stellt immer noch symbolische Be-
ziige her: nimlich indem sie (nicht-metaphorisch) exemplifiziert."

Die Exemplifikation konstituiert einen dsthetisch relevanten Symbolprozess
und ist insofern ein »Symptom« des Asthetischen. Wenn Goodman sich dem
»Asthetischen« anhand von semiotischen Symptomen nihert, verweigert er sich
dem »mehrfach misslungene[n] Versuch« und »einfallslosen Ansatz«,*® »Kunst«
anhand von Kriterien oder gar mit einem Einheitskriterium zu definieren. Mit
seinem neuen Ansatz hingegen ldsst sich Kunst zwar von Wissenschaft trennen,
allerdings nicht umstandslos oder endgiiltig, und genau darauf kommt es Good-
man an. Statt der Frage »Was ist Kunst?« lasse sich allenfalls die Frage »Wann
ist Kunst?« beantworten — und zwar dergestalt, dass sie bestimmte semiotische
Symptome, wie zum Beispiel die Exemplifikation, aufweisen miisse.

Was nach Goodmans semiotischem Eingriff vom Unterschied zwischen
Kunst und Wissenschaft tibrigbleibt, ist »eher ein Unterschied in der Dominanz
bestimmter spezifischer Charakteristika von Symbolen«.”” An dem einen Pol des
nunmehr stark verbreiterten Spektrums sind mit den Symptomen des Astheti-
schen diejenigen Zeichensysteme angesiedelt, die zum Suchen und Entdecken —
oder: zur Nicht-Diskursivitdt — tauglich sind und zu einer ebensolchen Haltung
verleiten. Sie sind mit einer Haltung der Ruhelosigkeit und Erprobung verbun-

88

den,” erwecken den Eindruck von Unsagbarkeit,89 lenken — wie schon die

Exemplifikation — die Aufmerksamkeit vom Bezugsobjekt auf das Symbol

84 WdW S. 86f.

85 Vgl. ebd. S. 86.
86 SdAK S.232.

87 Ebd. S. 243.

88 Vgl. SdK S. 223.
89 Vgl ebd. S. 233.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 169

selbst™ und rufen die traditionellen Konnotationen von Kunst auf: Gefiihl, Ein-
gebung, Unmittelbarkeit, Schonheit.”’ Am anderen Pol sind mit den »Erken-
nungszeichen flir das Nichtésthetische« jene Zeichensysteme angesiedelt, die
eher nach Abschluss von Erkundungsphasen, wenn Ergebnisse formuliert wer-
den miissen,” niitzlich sind und zu diesem Gestus — der Diskursivitit — verleiten.
Neben den denotierenden befinden sich hier die artikulierten Zeichensysteme.
Mit anderen Worten: Neben Denotation ist Artikuliertheit ein weiteres Symptom
des Nichtdsthetischen — wéhrend neben Exemplifikation Dichte ein weiteres
Symptom des Asthetischen ist.”

Dichte und Artikuliertheit sind ein Gegensatzpaar, das sich auf den zwei
Ebenen der Semantik und der Syntax konstituiert. Semantische Dichte meint,
dass sich nicht einzelne Bedeutungseinheiten voneinander abgrenzen lassen,
wihrend semantische Artikuliertheit die Identifizierbarkeit von Bedeutungsein-
heiten bedeutet.”* Syntaktische Dichte beschreibt die Unmoglichkeit, Elemente
des Aufbaus voneinander abzugrenzen, wihrend syntaktische Artikuliertheit sich
auf ein bestimmtes Arsenal von Elementen bezieht, aus denen sich der Aufbau
zusammensetzt.

Mit diesem — hier nur ansatzweise wiedergegebenen — semiotischen Raster
lasst sich prézise und differenziert die Abneigung des Begriffsdenkens gegen das
Bild und seine Vorliebe fiir den Begriff erkldren (und diese semiotische Erkla-
rung passt zur Erklarung der Konstituierung des Begriffsdenkens aus der Schrift,
vgl. A.5-9): Die Marginalisierung von Bildern — im semiotisch prizisen Sinne
von »pikturalen Systemen« beziehungsweise »Skizzen« — ldsst sich auf deren
Dichte zuriickfiihren. Bilder eignen sich aufgrund ihrer Dichte nicht zur Proposi-
tion, noch auch zur Kontradiktion und schon gar nicht zur logischen Verkniip-
fung von Sitzen. Sie sind eher ein Mittel des Suchens als des Findens: »Wo es
Dichte in Symbolsystemen gibt, da ist Vertrautheit niemals vollkommen und

90 Vgl. S. WdW 891, SdK S. 239.

91 Vgl. SAK S. 243.

92 Vgl. ebd. S. 155.

93 Vgl. ebd. S. 234.

94 In diesem Absatz wird besonders deutlich, dass ich Goodmans Terminologie gelegent-
lich durch allgemeiner verstidndliche Begriffe ersetze. Schlielich geht es hier nicht
darum, Goodman bis in jedes Detail wiederzugeben, sondern darum, die Beziige deut-
lich zu machen, in die ich ihn stelle — was ich freilich mit dem Anspruch verbinde,
Goodman nicht zu verfilschen. Eine Definition der Symptome des Asthetischen in
Goodmans eigener Terminologie findet sich in SAK S. 232ff und noch besser in WdW
S. 88f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

170 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

endgiiltig; ein weiteres Hinschauen kann stets entscheidende neue Subtilitdten
aufdecken.«” Bilder lassen sich dieses Moment des Suchens und Offnens nicht
nehmen: Es ist gerade ihre Dichte, worin sich »Skizzen« von begrifflichen Auf-
zeichnungen, von »Skripten« oder »Partituren« unterscheiden.”® Das Begriffs-
denken hat also allen semiotischen Grund, Wissen bevorzugt in Begriffen zu
konservieren und Bilder abzuwerten.

Bilder (»Skizzen«) unterscheiden sich jedoch nur auf syntaktischer Ebene
immer durch Dichte von begrifflichen Aufzeichnungen.” Auf semantischer
Ebene sind »natiirliche Sprachen«, die in Form von »Skripten« aufgezeichnet
werden, ndmlich selbst dicht. Das gilt nicht fiir »notationale Sprachen«, die in
Form von Notationen aufgezeichnet werden. Sie — beispielsweise die Formen-
sprache der Geometrie oder des logischen Syllogismus — sind (wie auch Partitu-
ren) sogar semantisch differenziert. Diese Arten von begrifflicher Aufzeichnung
sind also weder auf syntaktischer noch auf semantischer Ebene dicht. Wenn sie
damit auch Vorbildcharakter im Sinne des Begriffsdenkens haben: Wissenschaft
bedient sich in den meisten Féllen einer natiirlichen Sprache. Das Begriffsden-
ken versucht allerdings, deren semantische Dichte durch die Forderung von Ein-
deutigkeit und Kohidrenz zu disziplinieren und damit Notationen anzundhern.
Das ist der semiotisch formulierte Grund, weswegen ihm Metaphern (also
sprachliche Bilder) als anriichig oder irrelevant gelten und diskreditiert werden,
wo sie nicht zu tibersehen sind.

Wenn Goodmans Semiotik das Begriffsdenken gut erkldren kann, 16st sie
doch dessen zentralen Gegensatz von (nicht-diskursivem) Bild und (diskursi-
vem) Begriff auf, indem sie seine Dominanz in einer Vielfalt semiotischer Funk-
tionen zum Verschwinden bringt. Der Gegensatz von Nicht-Diskursivitit und
Diskursivitit scheint sich eher in Goodmans Gegeniiberstellung von Astheti-
schem und Nicht-Asthetischem durchzuhalten.

Das diskursive Wissen des Begriffsdenkens weist ndmlich moglichst viele
Symptome des Nichtisthetischen auf. Pikturale Systeme hingegen weisen immer
schon zwei der in Sprachen der Kunst aufgestellten vier Symptome des Astheti-
schen auf und bringen so gewissermaBen eine natiirliche Affinitit zum Astheti-
schen mit — was sie aus Sicht des Begriffsdenkens untauglich zur Wissenschaft
macht. Bilder und Kunst stehen also schon aufgrund ihrer semiotischen Eigen-
schaften dem Wissensbegriff des Begriffsdenkens entgegen.

95 SdK S. 239.
96 Vgl. ebd. S. 232.
97 Vgl. ebd. S. 157.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 171

Wie oben betont, distanziert sich Goodman vom Begriffsdenken nun nicht,
indem er dieses Entgegenstehen mit &sthetizistischem Triumphalismus hervor-
hebt, sondern indem er auf die Durchldssigkeit zwischen Kunst und Wissen-
schaft verweist. (Statt wie Boehm einen Gegensatz zu konstruieren versucht er
eher, einen Ausgleich zu schaffen.) Kunst weist nicht Kriterien, sondern nur
Symptome auf, Symptome, die je nach Kontext demselben Objekt zu- oder ab-
gesprochen werden.

»Der Stein ist normalerweise kein Kunstwerk, wihrend er auf der Strafle liegt, aber er
kann eines sein, wenn er in einem Kunstmuseum ausgestellt wird. Auf der Strafe erfiillt er
gewohnlich keine Symbolfunktion. [...] Andererseits kann ein Gemélde von Rembrandt
aufhoren, als Kunstwerk zu fungieren, wenn es als Ersatz fiir eine zerbrochene Fenster-
scheibe oder als Decke gebraucht wird. [...] Dinge fungieren nur dann als Kunstwerke,
wenn ihre Symbolfunktion gewisse Merkmale aufweist. Unser Stein in einem
Geologiemuseum iibernimmt eine Symbolfunktion, er steht ndmlich als Beispiel fur die
Gesteine eines bestimmten Erdzeitalters, einer bestimmten Herkunft oder Zusammen-

setzung, aber er fungiert nicht als Kunstwerk.«”®

Goodman wiegt sich allerdings oft, dhnlich wie Boehm, in der triigerischen
Sicherheit, ein unkontrolliertes ZusammenflieBen von Kunst und Wissenschaft
vermeiden zu konnen. Immerhin zeigt er sich an zahlreichen Stellen sehr
bewusst, dass er idealtypisch argumentiert und Uberginge, Problemzonen, Unsi-
cherheiten ausblendet. Darauf, dass hier eine Liicke zu schliefen wire, ist re-
gelmifig angesprochen worden, nicht zuletzt von Oliver Scholz. Scholz geht mit
Goodman davon aus, dass die Gemeinsamkeit von Bildern darin besteht, dass sie
zu einem Zeichensystem mit bestimmten semiotischen Merkmalen gehoren.
Allerdings lasst sich nicht einfach anhand der Eigenschaften eines Objekts allein
bestimmen, zu welchem Zeichensystem es gehort, weil nicht ausgemacht ist,
welche Eigenschaften als relevant zu gelten haben. Je nachdem, welche Eigen-
schaften fiir relevant gehalten werden, kann ein Objekt auf verschiedenste Weise
benutzt, oder semiotisch gesprochen: als Symbol verschiedenster Art verwendet
werden. Deshalb kann ein Objekt auch ganz unterschiedlichen Symbolsystemen
zugeordnet werden. »Ob, wie und was ein Gebilde darstellt, hdngt zumindest
teilweise davon ab, wie Menschen mit ihm umgehen. Zu selten wird dieser
Sachverhalt in philosophischen Bildtheorien gewiirdigt.«’’ Scholz zicht daraus

98 WdW S. 87.
99 Scholz (2004) S. 139, vgl. auch ebd. S. 103.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

172 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

die Konsequenz, in Richtung einer »Gebrauchstheorie der Bilder« weiterzuar-

beiten.'”

Tatsdchlich scheint Goodmans allgemeine Semiotik genau darauf, auf eine Bild-
pragmatik oder sogar auf eine allgemeine Symbolpragmatik, hinauszulaufen,
aber auch davor zuriickzuschrecken. Wie bei Boehm bleiben ndmlich die Fille
des Zweifels und des Konflikts ausgeblendet.'”' So bleibt unterbelichtet, dass ein
Objekt im selben Kontext von verschiedenen Personen unterschiedlich verstan-
den und genutzt, und sogar von derselben Person im selben Kontext zu verschie-
denen Zeiten unter verschiedenen Aspekten gesehen werden kann oder dass diese
Person zu einem Zeitpunkt in ihrem Urteil hin- und hergerissen sein kann. Unter-
belichtet bleibt, dass ein Objekt nicht nur einen paradigmatischen Kontext haben
kann, sondern besonders versatil gebraucht werden kann. Und unterbelichtet
bleibt schlieBlich, dass ein Objekt absichtsvoll so vielseitig gestaltet sein kann.

Anschaulich wird diese Einseitigkeit an Goodmans Umgang mit dem Dia-
gramm. Das Diagramm scheint ein mustergiiltiges Anschauungsobjekt von
Goodmans These zu sein, dass Kunst und Wissenschaft ineinander iibergehen.
Dennoch untersucht er es eher beildufig und wenig ausfiihrlich. Vielleicht hat
das seinen Grund: denn es legt bloB, wie hilflos die semiotische Rasterung und
die Symptome des Asthetischen allein sein kénnen — und damit, wie vergeblich
der Versuch ist, den Ausgleich von Kunst und Wissenschaft kontrollieren zu
wollen. Mit seinem Ansatz bleibt Goodman gleichwohl (und gerade deswegen)
ein wichtiger Gewdhrsmann der Diagrammatik.

Gleich bei seiner ersten Erwédhnung in Sprachen der Kunst wiirdigt Good-
man das Diagramm in seiner ganzen symbolischen (beziehungsweise formalen)
Hybriditdt wie auch seiner pragmatischen Unterbestimmtheit:

»Einige [Diagramme], maf3stabsgerechte Zeichnungen fiir Maschinen etwa, sind in der Tat
analog, einige andere dagegen, Diagramme von Kohlenhydraten etwa, sind digital; und
wieder andere, gewohnliche Stralenkarten etwa, sind gemischt. Die blole Anwesenheit
oder Abwesenheit von Buchstaben oder Zahlen macht den Unterschied nicht aus. Bei

. . - 102
einem Diagramm kommt es [...] darauf an, wie wir es lesen.«

In dieser Eigenart von Diagrammen liegt eine besondere Qualitit, die Goodman
allerdings nicht wiirdigt. Jedes Objekt kann prinzipiell immer ganz verschiedenen

100 Vgl. ebd. S. 137.
101 Vgl. WdW S. 90f.
102 SdK S. 163.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs BILD UND DIE KONTROLLE SEINER NICHT-DISKURSIVITAT | 173

Symbolsystemen zugeordnet werden, wie oben anhand von Kotfliigel, Stein,
Rembrandt gezeigt wurde. In den meisten Fallen gibt es jedoch einen paradigma-
tischen Kontext, in dem ein Objekt auftritt, einen paradigmatischen Gebrauch,
dem es unterworfen wird, und insofern ein paradigmatisches Zeichensystem,
dem es zugeordnet wird. Der Kotfliigel etwa ist paradigmatisch ein Teil der
Automobilkarosserie, der gelegentlich zu Schaden kommt und repariert oder
ausgetauscht werden muss. Freilich gibt es den Ausnahmefall eines Kotfliigels
im Museum: Hier wird er gewohnlich als Kunst verstanden werden. Ein Stein ist
paradigmatisch ein Objekt aus dem »Natur« genannten Kontext, der gewdhnlich
nicht symbolisch verstanden wird. Freilich gibt es Steine in einer groen Zahl
anderer Kontexte: etwa in Kunst- oder Naturkundemuseen. Hier wird der Stein
als Kunst oder als geologisches Exponat verstanden. Ein Gemélde von Rem-
brandt hingt gewohnlich im Museum, freilich kann es anders verwendet, zum
Beispiel als Baumaterial eingesetzt werden.

Was aber ist der paradigmatische Kontext eines Diagramms, wenn es schon
keine paradigmatische Gestalt des Diagramms gibt? Es kann beispielsweise Ma-
schinenzeichnung sein, chemische Formel, Karte, Infografik, Tortendiagramm
oder Graph. Wie Goodman — bezeichnenderweise an verschiedenen Stellen von
Sprachen der Kunst — schreibt, kann ein Diagramm als Modell gestaltet sein und
ist dann denotativ;'” es kann, in Gestalt eines Bauplans, »als digitales Diagramm
105

. 104 - . . . .
und als Partitur« verstanden werden; ~ ein »rein graphisches Diagramm« ~ wie-

derum wird als eine Art schematisches Bild verstanden werden und gehort damit
zu den »syntaktisch dichten Systemenc.'®

Selbst ein und dasselbe Diagramm — beispielsweise das Pentagramm — lésst
sich nicht einem bestimmten paradigmatischen Kontext zuordnen. Es kann als
geometrische Zeichnung mathematische Sitze demonstrieren, als Ornament eine
dekorative Funktion einnehmen oder als heraldisches Emblem (»Drudenfufi«)
bestimmte oder weniger bestimmte Assoziationen hervorrufen. Bei Goodman
findet sich das Beispiel der »schwarzen Schlangenlinien auf weilem Hinter-
grund«.'”” Dabei kann es sich um den Ausschnitt eines Elektrokardiogramms
wie auch um ein Detail aus einer Zeichnung des Fudschijama von Hokusai han-
deln. Dasselbe graphische Element wird also einmal einem Bild, einmal einem

103 Vgl. ebd. S. 165.
104 Vgl ebd. S. 205.
105 Ebd. S.212.
106 Vgl. ebd. S. 212f.
107 Ebd.S.212.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

174 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Diagramm zugeordnet. Der Unterschied, so sieht es auch Goodman, liegt in der
Sichtweise, die vom Gebrauch bestimmt ist:

»Die einzig relevanten Merkmale des Diagramms sind die Ordinate und Abszisse von je-
dem der Punkte, durch die die Mitte der Linie hindurchgeht. Die Dicke der Linie, ihre
Farbe und Intensitit, die absolute Grofle des Diagramms etc. spielen keine Rolle [...]. Fiir
die Skizze trifft dies nicht zu. Jede Verdickung oder Verdiinnung der Linie, ihre Farbe, ihr
Kontrast mit dem Hintergrund, ihre GroBe, sogar die Eigenschaften des Papiers — nichts

. ; . . 108
von all dem wird ausgeschlossen, nichts kann ignoriert werden.«

Goodman benennt nun diesen Unterschied des Gebrauchs in seinem semioti-
schen Vokabular als relative syntaktische Dichte (der Skizze) und relative syn-
taktische Abschwichung (des graphischen Diagramms). Eine Grafik gilt dann
als Diagramm — so konnte man sagen —, wenn von ihren dsthetischen Qualitdten
abgesehen wird, wenn sie abstrakt und schematisch verstanden wird.

Die formale Hybriditdt der Schlangenlinie, die dem Betrachter in besonde-
rem Male erlaubt, sie durch ihren Gebrauch bestimmen zu lassen, scheint bei
Goodman dadurch beriicksichtigt zu werden, dass Fiille und Abschwichung als

. . . . 109
relativ bezeichnet wird, als »eine Frage des Grades«.

Goodman geht aller-
dings nicht so weit, die Schlangenlinie im Vergleich zu Kotfliigel, Stein oder
Gemélde als formal besonders hybrid zu wiirdigen, und auch nicht als besonders
von ihrem Gebrauch, ihrer Anwendung oder Aneignung bestimmbar. Der Son-
derfall des Kotfliigels, der auch anders gebraucht werden kann, ist bei der
Schlangenlinie die Regel: Sie wird immer »anders« gebraucht, weil sie nicht
»eigentlich« gebraucht werden kann. Die Schlangenlinie macht besonders deut-
lich, dass eine Semiotik ohne pragmatische oder phdnomenologische Ziige hilf-
los ist. Umgekehrt: Weil Goodman primér Semiotik betreibt, kann bei ihm das
Diagramm nicht im Mittelpunkt stehen; er kann es nicht ausreichend wiirdigen.

108 Ebd. S. 212f.
109 Ebd. S.213.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Il. Das Diagramm und die Kontrolle
seiner Hybriditat

4. DIE ENTWICKLUNG VOM PADAGOGISCHEN
ZUM HEURISTISCH-EPISTEMISCHEN DIAGRAMM

Wenn von Diagrammen die Rede ist, dann beinahe immer von ihrer Hybriditét
oder wegen ihrer Hybriditdt — unabhéngig davon, ob der Terminus »hybrid« ge-
braucht wird oder nicht. Diese Hybriditdt manifestiert sich in verschiedenen,
miteinander korrespondierenden Aspekten und zeitigt verschiedene Effekte. In
der Analyse der Texte Goodmans wurde bereits deutlich, dass die Vielgestaltig-
keit, also die formale Hybriditit von Diagrammen ihre pragmatische Unterbe-
stimmtheit bedingt. Diagramme gelten nicht zufillig als besonders durch ihren
Gebrauch bestimmt und besonders fiir den (tempordren) Gebrauch bestimmt.

Die Hybriditit von Diagrammen besteht aber nicht nur in formaler,' sondern
nicht zuletzt in epistemischer Beziehung: Diagramme besetzen notorisch episte-
mische Schnittstellen — beispielsweise zwischen Erscheinungen und Ideen oder
zwischen Anschauung und Verstand. Die Korrespondenz zwischen formaler und
epistemischer Hybriditdt ist ein in der philosophischen Forschungsliteratur gar
nicht, auferhalb ihrer kaum beachteter und nur teilweise untersuchter Zusam-
menhang, dem sich die vorliegende Arbeit nun bis zu ihrem Ende widmet. Zu-
néchst wird die Unattraktivitit des Diagramms fiir das Begriffsdenken beschrie-
ben, die sich als Effekt besonders der epistemischen Hybriditit, aber auch
weiterer Aspekte diagrammatischer Hybriditét, verstehen ldsst. Ganz dhnlich wie
das Bild, wenn auch aus anderen Griinden, steht das Diagramm zumeist im
Schatten des Begriffs. Es gilt die langste Zeit als ontologisch, erkenntnistheore-
tisch sowie schlieBlich selbst dsthetisch nicht sonderlich relevant und erfdhrt in

1 Vgl. Bucher (2007) oder Ueding (1992) S. 16.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

176 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Philosophie und Wissenschaft kaum Beachtung. Belegen lésst sich dieser Um-
stand anhand der Begriffsgeschichte von »Diagramm« sowie mit der Tatsache,
dass diese Begriffsgeschichte selbst erst in den Anfangen steckt.

»Was auch immer ein Diagramm sein mag, stellt Wolfgang Maria Ueding
noch 1992 mit dem Verweis auf das Philosophie-Lexikon von Ritter/Griinder
fest, »im Selbstbild der Philosophie kommt es entweder nur knapp [...] oder
gleich gar nicht vor.«’ 1993 versammelt Ulrike Maria Bonhoff in ihrer kunstge-
schichtlichen Promotion iiber das Diagramm auf 20 seitdem viel zitierten Seiten
sprachliche Belege von »diagramma« in der Antike. Schon damals wird der Be-
griff (zu: diagraphein = mit Linien umziehen, zu: graphein = schreiben) auf eine
Vielfalt von graphischen Aufzeichnungen angewendet. Er bezeichnet so unter-
schiedliche Formen wie geometrische Figuren, Baupline, Verordnungen, Inven-
tarlisten, ein musikalisches Notationssystem sowie Kartographien.’

In philosophischen Schriften wird er die ldngste Zeit kaum benutzt: Platon
verwendet ihn fiinf Mal in der Bedeutung von »geometrische Zeichnung« — im-
mer im Zusammenhang des Ubergangs zwischen Erscheinungen und Ideen.* Das
Diagramm vermittelt in diesen Passagen auf sinnliche Weise eine geistige Er-
kenntnis, die auch unmittelbar gesehen werden konnte. Es ist sozusagen die der
Sinnlichkeit zugewandte Seite des Wissens, auf der eine Zeichnung eingepragt
ist, wiahrend auf der zur Unsinnlichkeit gewandten Seite die Idee steht.

Um dieselbe Schnittstelle zwischen Anschauung und Vernunft zu bezeich-
nen, benutzt Platon an anderer Stelle den philosophisch gingigeren Begriff
»Schema«: Als der Sklave Menon keine Definition von »Tugend« zu geben
vermag, zeigt Sokrates am Begriff »Schema« (»Gestalt«) paradigmatisch, wie
Definitionen gefunden werden konnen.” Der Einzelfall zeigt also eine allgemeine
Erkenntnis, und er vermittelt damit zwischen Diskursivem und Nicht-Diskursi-
vem. Um dieselbe Schnittstelle geht es im Menon auch noch auf andere Weise —
diesmal nicht unter der Bezeichnung »Schema« (auch nicht »Diagramm«), son-
dern Zeichnung (»Figur«): Anhand eines Quadrates soll Menon konkrete geo-
metrische Operationen ausfiihren, die ihn zur Erkenntnis universeller mathemati-
scher Gesetze bringen. Wieder steht das Diagramm zwischen den diskursiven

2 Ueding (1992) S. 15.
Vgl. Bonhoff (1993) S. 7-27.

4 In: Rep 529¢, Theaet 169a, Phaed 73b, Euthyd 290c und Crat 436d: Vgl. Bonhoff
(1993) S. 7-27.

5 Men 74a-e. Es handelt sich um ein frithes Beispiel flir jene Kunst oder Technik der
dialektischen Begriffsbestimmung, die Platon spiter als Dihairese ausformulieren

wird: ausgefiihrt ausgerechnet am Schema-Begriff selbst.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 177

Anleitungen, die Menon von Sokrates erhilt, und der nicht-diskursiven — durch
einen Akt der Wiedererinnerung (Anamnesis) sich einstellenden — Erkenntnis,
die der Sklave daraufhin in der Figur sieht.’

Das »Schema« wird in philosophischen Kontexten — wie auch das »Dia-
gramm« — selten erortert, im Gegensatz dazu ist es allerdings ein wenig besser
erforscht. Es handelt sich, wie Stegmaier feststellt, um einen selten gebrauchten,
begrifflichen Sonderfall:

»mSchemac ist mehr Teil des alltdglichen Sprachgebrauchs geblieben als philosophischer
Begriff geworden. Selbst undefinierbar, nur ersetzbar durch ebenso undefinierbare Begrif-
fe wie »Gestalt«, »Ordnung« oder >Struktur¢, diente >Schema« vornehmlich dazu, andere
Begriffe zu definieren. Nur an einzelnen, aber empfindlichen Stellen der Philosophie-
geschichte wurde >Schemac selbst zum Terminus, um dann rasch wieder durch andere
Begriffe ersetzt zu werden. Doch dies war zugleich sein wichtigster terminologischer
Sinn: die Vorzeichnung von etwas zu bezeichnen, das erst durch Begriffe bestimmt wer-
den sollte.«

Wenn im Folgenden schlaglichtartig die von Stegmaier hervorgehobene
»Undefinierbarkeit« des Schema-Begriffs — in ihr zeigt sich einmal mehr dessen
Hybriditdt — begriffsgeschichtlich erhellt werden soll, geraten neue Aspekte dia-
grammatischer Hybriditit wie Ephemeritit (die provisorische Geltung) sowie
Korporalitit (der korperliche Einfluss auf Erkenntnis) in den Blick.

Der Hinweis auf Ephemeritit als Aspekt diagrammatischer Hybriditdt findet
sich bei der wohl frithesten philosophische Verwendung des Schema-Begriffs
durch Leukipp und Demokrit. In ihrer Atomenlehre bezeichnet »Schema« die
unbegrenzt verschiedenartigen und fliichtigen Formationen, die sich mit den Zu-
sammensetzungen von Atomen ergeben.® Platon unterscheidet im Anschluss
zwischen fliichtigen und potentiell falschen Formationen auf der einen Seite
sowie ewigen und wahren auf der anderen:’

6  Zur diagrammatischen Interpretation des Menon vgl. auch Kramer (2009a) S. 112-114
und Ueding (1992).
Stegmaier (1992) S. 1246.
Vgl. ebd. S. 1247.
Ebd. S. 1247: »In der Auseinandersetzung mit der Atomenlehre gebraucht [Platon] fiir
die geometrische Figur jedoch &idoc. »Schema< bekommt statt dessen den Sinn einer
vorldufigen Kennzeichnung (oxiwaypoeic), die auch falschen Schein erméglicht;
wahrhafte Gestalten (6AnS7] oynpota) erfasst nur der Verstand.«

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

178 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Der frithe Hinweis auf Korporalitit als Aspekt diagrammatischer Hybriditét
findet sich bei dem Sokrates-Schiiller Xenophon, der den Schema-Begriff
»sowohl auf die Stellung und Bewegung des menschlichen Leibes wie auf die
seelische Verfassung des Menschen«'® anwandte. Auch Platon benutzt »Sche-
ma« in der Bedeutung von Korper-Figur und koérperlich-mentaler Haltung. Laut
Nomoi soll die Erziehung der Jungen damit beginnen, »dass sie im Tanzgesang
die rechten Tanzschritte (oypata) zu Rhythmen und Toénen finden lernen, um
Sinn fiir das rechte MaB in ihren Bewegungen und dadurch Herrschaft tiber Lust
und Schmerz zu erwerben.«'' Aus Gymnastik und Korperkultur wandert der
Schema-Begriff schlieBlich in Rhetorik und Grammatik ab (verwendet von
Aristoteles, Quintilian, Plutarch), wo er Korper-, aber auch Rede- und Gedan-
kenfigur und -haltung meint."* Hier konsolidiert er sich, bis Kant ihn aufgreift."’

Mit dem aufkommenden Begriffsdenken findet der Schema-Begriff also in
einer epistemisch untergeordneten Position sein Habitat. Dort fristet er neben
dem »Bild« sein Dasein in jenen Kiinsten, die zwar kulturell hohes Ansehen ge-
nieflen, epistemisch allerdings nur eine geringe Rolle spielen. Allgemein gespro-
chen, werden sowohl Bild als auch Schemabild als piadagogische Hilfsmittel ge-
schitzt. Rhetoren wie Cicero und Quintilian preisen sie fiir ihre mnemo-
technische Wirkmichtigkeit."* Anerkennung findet auch ihr Vermdgen, Wissen
voraussetzungsarm und populdr zu vermitteln — also an ungebildete, besonders
schriftunkundige Rezipienten weiterzugeben — beispielsweise in Form der biblia
pauperum. »Was fiir den Lesekundigen die Schrift, das leistet fiir die Illiteraten
das Bild beim Betrachten, denn in ihm haben die Ungebildeten das vor Augen,
was sie befolgen sollen, in ihm kénnen die Analphabeten lesen. Deshalb kann
vor allem fiir das Volk das Bild die Lektiire ersetzen«,'” wie Gregor der GroBe in
einem Pastoralbrief duf3ert.

Bildlichkeit kann diskursives Wissen ergidnzen und unterstiitzen. Diese Ei-
genschaft befdhigt auch das Diagramm zu jenem paddagogischen Einsatz, der die
Vermittlung von abfragbarem, vergleichbarem, priifbarem Wissens zum Ziel hat.
Schon in der Antike, wie auch spiter noch, finden sich Diagramme auffallend oft

10 Zit. nach Bauer/Ernst (2010) S. 319.

11 Zit. nach Stegmaier (1992) S. 1247.

12 Vgl. ebd. S. 1248 und Bauer/Ernst (2010) S. 319.
13 Vgl. Stegmaier (1992) S. 1248.

14 Vgl. Yates (1990) S. 11ff.

15 Zit. nach Bogen/Thiirlemann (2003) S. 1.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 179

in Einfithrungen, im Unterricht, in Lexika. »Die Herkunft zahlreicher Diagram-
me liegt wesentlich in der Tradition der antiken Schulschemata.«'®

Die folgende Darstellung verschiedener Ausformungen eines sehr bekannten
Diagramms sowie der darin eingearbeitete, zugespitzte Uberblick iiber die Ent-
wicklungsgeschichte der Diagramme vermag die Korrespondenz zwischen for-
maler und epistemischer Hybriditdt des Diagramms weiter zu erhellen. Zunichst
bestitigt sich, dass Diagramme weitgehend piddagogisch, im Dienst von diskur-
sivem Wissen eingesetzt werden. Dabei wird analysierend beobachtet, wie die
semiotischen Eigenschaften von Diagrammen ihrer diskursiven Indienstnahme
entgegenkommen und wie ihre Form in diesem Sinn gestaltet, ihre Hybriditét
eingegrenzt und kontrolliert wird. Diagramme werden jedoch zunehmend auch
heuristisch-epistemisch genutzt, wiahrend sich die Formen ihrer Gestaltung wei-
terentwickeln. Diese Entwicklung wiederum korrespondiert mit der Entwicklung
des Schema- und Diagrammbegriffs und fiigt sich in die Gliederung der
Epochenschwellen ein, die den fortschreitenden Dominanzverlust des Begriffs-
denkens und der Schrift markieren.

Eines der &ltesten, historisch einflussreichsten, bekanntesten und typischsten
Diagramme ist der Porphyrische Baum. Dabei handelt es sich um das — zun4chst
nur begrifflich formulierte — Schema einer Begriffspyramide, die der Neuplato-
niker Porphyrios (ca. 233 bis ca. 301) in einem Lehrbuch zur Einfithrung in die
Aristotelische Logik entwirft. Die Isagoge — der Titel seines Werks meint nichts
anderes als »Einfithrung« — war iiberaus populdr, wurde in zahlreiche Sprachen
iibersetzt, mehr als 20 Mal kommentiert und bis ins 12. Jahrhundert verwendet:
ein Klassiker der Schulbuchliteratur sozusagen.'” Erfolgreich war nicht zuletzt

16 Meier (2003) S. 26. Wenn der Schwerpunkt der Diagrammnutzung — insbesondere im
Begriffsdenken — im p#dagogischen Gebrauch liegt, so zeichnen sich Diagramme
doch auch durch etwas, das man »Orientierung« nennen konnte, gegeniiber Bildern
aus: »Gegeniiber Narratives ikonisch reduzierenden Bildtypen und den Dinge abbil-
denden Sachillustrationen — etwa einer gemalten Kampfszene oder dem Bild eines
Elefanten — sind sie besonders geeignet zur Darstellung von Sammlung, Ordnung und
Markierung der Relationen von Begriffen oder durch sie vertretenen Phinomenen,
von Konzentration und Verdichtung, von Selektion des jeweils Bedeutsamen, von
Abstraktion aus dem Vielseitig-Konkreten bis zum Uberblick oder zur Zusammen-
schau (contuitus) des Gesamten (anders nicht Erfassbaren), von der Darstellung logi-
scher Oppositionen, beliebiger Kombinationen, Relationen, Konklusionen, schlieflich
von Reduktion und Unifikation in der mystischen Dimension.« (Meier (2003) S. 27.)

17 Vgl. Barnes (2006) S. ix ff.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

180 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

die Visualisierung des Porphyrischen Schemas in der Form eines Baumes. Sie
geht auf Boéthius (um 480/485 — 524/526) zuriick, der die Isagoge mehrfach ins
Lateinische iibersetzte. Graphische Darstellungen finden sich auch in der Uber-
setzung des Avicenna (um 980 — 1037) und schlieBlich, besonders populir, bei
Petrus Hispanus (um 1240), auf den die Bezeichnung »arbor porphyriana« zu-
riickgeht."®

Die Entwicklung des Porphyrischen Baums — und mit ihm des Diagramms
im Begriffsdenken — lédsst sich als zunehmende Verkiimmerung diagrammati-
scher Hybriditdt beschreiben, die schlieBlich zu seinem Absterben — dem Ende
der Hochbliite des piddagogischen Diagramms — fiihrt. Der Porphyrische Baum
ist zundchst ein Keimling der Hybriditdt, namlich der platonischen Dialektik, al-
so jenes Vermdgens, das zwischen diskursivem und nicht-diskursivem Wissen
vermittelt und sich zu einer diskursiven sprachlichen Ordnung fiigt, die (wie in
A.3 und A.7 dargestellt) von Platon schlieBlich zur Dihairesis (vgl. Abbildung
1), von Aristoteles zur Logik weiterentwickelt wurde. Bereits die aristotelischen
Kategorien als vollstindige Liste semantischer Grundbegriffe — Hoffe nennt sie
auch »elementare Aussageformen«'® — lassen sich als Mittel der diskursiven
Formierung des platonischen Ideenhimmels und der Regulierung der
dihairetischen Bedeutungsklarung verstehen. Sie ermdéglichen als »moglichst
vollstdndiges Inventar der gesamten Realitédt« hierarische Ordnungen der Wis-
sensgebiete.”’ Porphyrios unterscheidet im Riickgriff auf Aristoteles neben den
zehn Kategorien auch noch fiinf Pradikabilien. Diese — sozusagen eine vollstin-
dige Liste syntaktischer Beziehungen in Hierarchien — sind ein weiterer Beitrag
zur Systematisierung von Begriffspyramiden. Sie reglementieren beispielsweise
das Geflecht von Ober- und Unterordnungen, indem sie seine Anlage als immer
zwischen einer hochsten Gattung (einem obersten Begriff, dem genus
generalissimum, der immer von einer Kategorie besetzt ist) und den untersten,
unteilbaren Individualbegriffen (der species infima) aufgespannt festlegen (vgl.
Abbildung 2).*!

18 Vgl. Raible (1993) S. 34.

19 Hoffe (1996) S. 174.

20 Vgl ebd. S. 173.

21 Die abgebildete Visualisierung des Porphyrischen Baums zeigt, wie es Peter Bernhard
beschreibt, »dass die Substanzen (geméifl Aristoteles) in materielle und immaterielle
zu untergliedern sind, die materiellen — die Koérper — wiederum in belebte (= Orga-
nismen) und unbelebte (= Steine) usw. Mit dieser Anordnung entspricht im Porphy-
rischen Baum das rdumliche Nebeneinanderstehen der logischen Disjunktion — dass

z.B. »Mensch¢< und >Tier< auf gleicher Hohe stehen, bedeutet, dass kein Mensch ein

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 181

Abbildung 1: Graphische Darstellung der dihairetischen Begriffskldrung
von »Angelfischerei« im Dialog Sophistes (218e-221b)

substantia
— SUMMITUIM Qenus Wesen
corparea NCOrporea 4 b nicht
afferentia korperkch o Lt S
corpus S " Hrperich ——
- — Kérper Geist
anirmatum Inanimatum i _— - recht
i dfferertia beseek ~. o besem -~
. Corpus _ Organis mus Mineral
sentdile risensibdle arsriin - - nicht
dferertia empindend;
rpAnen ™ —
animal e
4 Lebewesen Pflanze
= -~ gt e
rationale rationale differentia specifica  verndnftig e
VBN S
ratinale ~
. animal Speces Mensch Tier
artale wnmart
e Loy indivigm Sakrates., Aristotalas usw.
homa -
- - Varz waigung ==
Sones Plato
(Potrus Hispanus, Tractatus I, sd L M de Ry, 20) (Sows, 2001)

Abbildung 2: Graphische Darstellung des Porphyrischen Baums nach

Petrus Hispanus (links) und in Jiirgen Mittelstra3’ Enzyklopcidie Philoso-
phie und Wissenschaftstheorie

Tier ist (und umgekehrt) — und das rdumliche Ubereinanderstehen entspricht dem
logischen Enthalten-sein: dass z.B. »Lebewesen« tiber »Mensch« steht, bedeutet, dass

der Begriff des Menschen den Begriff des Lebewesens beinhaltet.« (Bernhard (2015)
S. 63.)

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops


https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

182 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Der Porphyrische Baum gelangt als padagogisches Paradigma begrifflicher
Ordnung zur Bliite. Seine in epistemische Hybriditdt reichenden Wurzeln wer-
den dabei sozusagen von den Mauern des propadeutischen Vorgartens der Aka-
demie eingegrenzt. Dort fanden sich jene ein, die fiir die aristotelische Logik
noch nicht reif waren und der vorbereitenden »Einfiihrung« darauf bedurften,
gleichsam gemiB der Aristotelischen Vorgabe, dass sich erst Bildung zu erwer-
ben hatte und zur Anerkennung des Widerspruchprinzips gelangen sollte, wer zu
logischer und metaphysischer Erkenntnis fihig werden wollte.””

In der hier nachgezeichneten Entwicklung zum Porphyrischen Baum reali-
siert sich zunehmend die (in der sokratischen Dialektik noch ungeahnte) Mog-
lichkeit, Wissen hierarchisch und vollstdndig zu erfassen und darzustellen. Eine
Art, von dieser Moglichkeit Gebrauch zu machen, liegt in der diagrammatischen
Reduktion von abgeschlossenen Bestinden von diskursivem Wissen auf eine
grundlegende Begriffsstruktur. Vorwiegend in Lexika entstehen solche, oft als
Bédume des Wissens gestaltete, Diagramme, »man denke an die grofen mittelal-
terlichen enzyklopéddischen Schemata, in denen das gesamte Wissen [...] ange-
ordnet ist«.” Diagramme werden in Enzyklopidien eingesetzt, um einzelne Wis-
sensbereiche (sehr hiufig etwa die Kosmologie) tiberblicksméBig darzustellen,
aber auch, um eine Ubersicht iiber simtliche Wissensbereiche zu ermoglichen.
Der katalanische Philosoph Raimundus Lullus etwa entwirft in seinem lexikon-
artigen Tafelwerk L’arbre de ciéncia (um 1295/96) einen Stammbaum der Wis-
senschaft (Abbildung 3), der mit 18 als Wurzeln visualisierten Grundprinzipien
und 16 als Aste und Friichte in Szene gesetzten Erkenntnis- und Seinsbereichen
dargestellt wird. 16 weitere Bdume stellen zweimal (ndmlich profane und reli-
giose) sieben dieser Bereiche im Einzelnen vor; ein Baum veranschaulicht sie
durch Beispiele, ein weiterer durch Sprichworte.**

Die Abbildungen der Wissensbdaume (1-3) machen anschaulich, welche
Gestaltung der semiotischen Moglichkeiten von Diagrammen sie fiir ihre pada-
gogische Nutzung besonders geeignet machen. Jene piddagogisch wertvolle
Reduktion von komplexem, diskursivem Wissen, wofiir Diagramme oft geriihmt
werden, entsteht zum einen durch rdumliche Beschrinkung, zumeist auf die
GroBe einer Seite oder kleiner. Diese Limitierung erfordert eine Beschrinkung
auf relativ wenige und somit zentrale Begriffe oder semantische Parameter.
Der gleiche Effekt ldsst sich iibrigens mit einem Text, etwa einer Zusammen-
fassung, einem Lexikonartikel, einem Merkspruch erreichen. Bei klassischen

22 Vgl. A7.
23 Yates (1990) S. 164.
24 Vgl. Lima (2011) S. 31ff und Yates (1990) S. 172.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 183

Diagrammen wird jedoch zusitzlich eine relativ simple Syntax eingesetzt. In den
Bédumen von Porphyrios oder Lullus etwa finden sich keine Sétze mit komplexen
Strukturen, sondern lediglich Begriffe, deren Beziehungen auf die einfache
Uber-, Unter- und Nebenordnung beschrinkt sind. So schaffen klassische Dia-
gramme Uberblick™ — in der Begrifflichkeit der vorliegenden Arbeit sollte cher
gesagt werden: Sie orientieren.

Abbildung 3: Arbor elementalis aus Raimundus Lullus
Arbor scientiae (Ausgabe Lyon 1515)

Auch die Korporalitit des Diagramms kann diesen Effekt unterstiitzen: Allein
schon die Ausgerichtetheit des Raumobjekts Papier am eigenen Korper konsti-
tuiert fiir den Betrachter ein Oben, Unten, Daneben, das im Diagramm einen
semiotischen Sinn generiert, der mit der Schriftsprache anders und langwieri-
ger ausgedriickt werden miisste. Zusétzlich werden die mit den korporalen

25 Vgl. z.B. Totzke (2012) S. 423. Nicht alle Diagramme wollen jedoch Uberblick schaf-
fen, wie Totzke — »mit Blick auf die komplexe Diagrammpraxis« und unter Berufung
auf Wilharm — festhélt (vgl. ebd.), ganz abgesehen davon, dass nicht alle Diagramme
diesen Zweck erreichen; vgl. Henschel (2003).

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

184 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Raumbeziechungen gegebenen syntaktischen Beziehungen zwischen den Begrif-
fen noch mit direktiven Bildzeichen®® betont: Stamm, Wurzeln, Zweigen, in
konventionellen Diagrammen auch nur Linien, Rahmen, geschweifte Klammern
oder Pfeile. Mit der figuralen Darstellung, die im vorliegenden Fall sogar
Blumen, Friichte, Bander und zwei menschliche Figuren umfasst, wird eine
ansprechende und anregende visuelle Ausgestaltung gegeben. Sie ist ein Hinweis
darauf, dass die Komplexitétsreduktion von Diagrammen oft auch darin besteht,
die Kompetenz des Rezipienten keinesfalls zu iiberfordern. Visualisierung,
besonders wenn sie figiirlich ist, kommt allen in der Schriftkenntnis und dem
abstraktem Denken Unerfahrenen zugute.

Eine sehr alte Anwendung dieser belehrenden wie unterhaltenden Nut-
zungsweise findet sich in als Text-Bild-Kombinationen realisierten Allegorien,
eine etwas jlingere in explizit pddagogischen Werken, den Fibeln. Ein bekanntes
Beispiel ist der Orbis Sensualium Pictus (1658) von Johann Amos Comenius.
Dieses Lehrbuch sollte Kindern sowohl Allgemeinwissen als auch Kenntnisse
der lateinischen Sprache vermitteln. Demgemaf finden sich darin Abbildungen,
die eher eine zeigende Funktion haben (Abbildung 4) sowie Sinnbilder, die eher
erkldren (Abbildung 5): In der abgebildeten Anlauttabelle (Abbildung 4) werden
Dinge, tiberwiegend Tiere, gezeigt; neben der deutschen findet sich auch die la-
teinische Bezeichnung samt Hinweisen zur richtigen Aussprache. Dieses Prinzip
der Zuordnung von Bild und Benennung wird nicht nur in Fibeln verwendet,
sondern auch in Bestimmungsbiichern, beispielsweise in der Anatomie oder
Pflanzenkunde,”’ sowie in Bedienungs- und Handlungsanleitungen. Zu den eher
erklarenden Sinnbildern in Comenius Fibel gehoren Schautafeln wie jene, die
das Konzept »Ethik« darstellt (Abbildung 5). Hier wird gezeigt, dass der einfa-
che, ebene Weg in die Flammen (der Holle, der Strafe, der Reue; links unten)
fuhrt, wihrend der anstrengende richtige Weg zum Ziel (der Burg; links oben)
fiihrt. Deutlich mehr noch als die Anlauttabelle bietet das Sinnbild etliche Hin-
weise zu weiteren, den Betrachter und seine Kompetenz immer mehr herausfor-
dernden Interpretationen.

»Die Bedeutung des Lorbeerkranzes, der dem Tugendhaften tiberreicht wird, muss schon
aus dem kulturellen Kontext heraus bekannt sein. Die Anspielung auf den aristotelischen

Tugendbegriff der rechten Mitte zwischen zwei Extremen (dem tragen Esel links und dem

26 Schnotz (2002) S. 74.
27 Vgl. Ballstaedt (2015).

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 185

ungestiimen Pferd rechts) erfordert schlieBlich Fachwissen. Das Beispiel zeigt, wie ein

Bild die Interpretation auf verschiedenen Ebenen anregen und zu leiten versuchen kann.«*

Abbildung 4: Anlauttabelle aus dem Orbis Sensualium Pictus (Ausschnitt)

Abbildung 5: Darstellung von »Ethik« im Orbis Sensualium Pictus

28 Burkard (2005) S. 34.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

186 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

In der padagogischen Stirke der Figuralitét (der durch die »Bildlogik« erzeugten
Evidenz) liegt also auch eine Gefahr.” Je mehr Anlass zur Interpretation ein Di-
agramm bietet, desto weniger geeignet ist es fiir den padagogischen Gebrauch
der Vermittlung diskursiven Wissens. Kontrolliert wird diese Hybriditét in pada-
gogisch gestalteten Diagrammen durch Texterlduterungen, die genau sagen, was
gesehen werden soll; sowie durch eine spezifisch »unisthetische«, sachliche und
reglementierte visuelle Sprache — und zwar in stilistischer wie in ikonographi-
scher Hinsicht. Die Iconologia (1593, illustriert 1603) von Cesare Ripa etwa
standardisierte hochst erfolgreich die Gestaltung von Allegorien. Eine solche
ikonographische, gleichzeitig aber auch eine stilistische Standardisierung wurde
spiter zudem mit der Entwicklung von Piktogrammen unternommen.*

Abbildung 6: Porphyrischer Baum von Boéthius, um 500

Abbildung 7: Porphyrischer Baum von Ringelberg, 1531

Abbildung 8: Porphyrischer Baum nach Petrus Hispanus, Ausgabe 1514
Abbildung 9: Porphyrischer Baum, Fresko im Kloster Schussenried, 18. Jh.

Die Entwicklung einer neutralen und moglichst allgemeinverstindlichen visuel-
len Sprache kommt jener semiotischen Eigenschaft zugute, die Goodman als
relative syntaktische Abschwichung bezeichnete. Aufgrund dieser Eigenschaft
gelten Diagramme als besonders schematische, abstrakte und deswegen in der
Philosophie noch am ehesten akzeptable Bilder. Alle klassischen Diagramme
weisen jene relative syntaktische Abschwichung auf. Gleichwohl bringt sich in
ihnen ihre Hybriditdt zur Geltung, indem ihnen ein Moment des Plakativen und
Evidenten anhaftet — und zwar nicht so deutlich wie bei Bildern, aber deutlicher

29 Sie wurde oben als Fragwiirdigkeit der semiotischen Eignung des Bildes fiir die Wis-
senschaft beschrieben (vgl. C.1-3).

30 Die unésthetische Sprache padagogischer Diagramme entspricht der unisthetischen
Sprache des Begriffsdenkens mit ihren semiotischen Paradigmen der Proposition und

der logischen Kohérenz.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 187

als bei Texten. Je nach Gestaltung tritt dieses Moment mit der relativen syntakti-
schen Dichte vermehrt oder vermindert auf — wie auch die verschiedenen Gestal-
tungen des Porphyrischen Baumes zeigen (Abbildungen 6-9).

Logische Diagramme sind ein weiteres Beispiel fiir eine standardisierte visuelle
Sprache, die doch auf das Moment des Plakativen und Evidenten nicht verzich-
ten mochte. Die ersten logischen Diagramme wurden im 13. Jahrhundert zur
Veranschaulichung der Schlussformen »Barbara« und »Celarent« entwickelt. Sie
hatten nicht nur eine didaktische, sondern vor allem auch eine begriindende
Funktion: Auf »Barbara« und »Celarent« lieen sich alle giiltigen Schlussformen
der traditionellen Syllogistik zuriickfithren, sodass der graphische Aufweis der
Richtigkeit dieser beiden Formen eine fundamentale Beweisfunktion hatte.”
Freilich diente die visuelle Darstellung der Logik immer schon — wie auch
Porphyrios’ »Einfiihrung« und Petrus Hispanus Summulae logicales — tiber Zu-
sammenfassung und Plausibilisierung der Logik hinaus auch deren inhaltlicher
Weiterentwicklung. Diese Art der Verwendung konstituiert eine eigene Art, von
der Moglichkeit des Diagramms Gebrauch zu machen, Wissen systematisch und
vollstindig zu erfassen und darzustellen. Sie ldsst sich als Wissen generierende
Reduktion beschreiben: Das selbst im Umfang reduzierte Diagramm représen-
tiert nicht einfach einen anderweitig vorhandenen Wissensbestand, sondern es
schafft durch Operieren neue Wissensbestidnde: Das Diagramm ldisst sich nicht
nur pddagogisch, sondern auch heuristisch-epistemisch nutzen.

Diese Nutzung beruht auf der Moglichkeit, die im Diagramm raumlich ge-
gliederten Begriffe (oder Begriffsabkiirzungen) kombinatorisch miteinander in
Beziehung zu setzen. Davon wird bereits frith Gebrauch gemacht. Schon in
Lullus Wissensbdaumen ist jene Kombinatorik angelegt, die dann explizit in sei-
ner Ars magna (dargestellt in Ars generalis ultima, um 1305) praktiziert wird.
Eine Zeichnung darin — wiederum ein Baumdiagramm, der arbor naturalis et
logicalis (Abbildung 10) — erweitert den Porphyrischen Baum durch Schliissel-
fragen um »45 in der Tafel der Prinzipien zusammengefassten Grundtermini.«
»Beziehungen zwischen diesen Prinzipien werden nicht willkiirlich hergestellt,
sondern anhand eines logischen Apparats, der durch vier >Figureng, drei Kreis-
scheiben und eine Permutationstabelle, gesteuert wird.«’> Beriithmte Nachfolge-
modelle der Lullschen Kombinatorik finden sich mit dem Ramismus, Leibniz’
Arte Combinatoria, seiner Rechenmaschine und natiirlich dem Computer.

31 Vgl. auch Bernhard (2015).
32 Vgl. http://de.wikipedia.org/wiki/Ars_generalis ultima [20.2.13]

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

188 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Abbildung 10: Arbor naturalis et logicalis des
Raimundus Lullus, Ausgabe um 1512

Die epistemische Aufwertung von Diagrammen wird im philosophischen Kon-
text wiederum unter dem Stichwort »Schema« gewiirdigt. An der Epochen-
schwelle von 1500 greift Bacon in seiner Ablehnung der Scholastik auf die
»schematismi« und »meta-schematismi« der Schule Demokrits zuriick. Eine
neue Physik habe sich erneut der Materie zu widmen, und zwar dem vernachlés-
sigten Vorldufigen, Fliichtigen und Ephemeren der Gegenstiinde der Erfahrung.*
Damit gerét nach der bloBen Vermittlung die Generierung von Wissen in den
Vordergrund.

An der Epochenschwelle um 1500 fillt eine explosionsartige Vermehrung
von Diagrammen auf. Was ihre Nutzung angeht, ist jedoch kein plétzlicher Um-
bruch festzustellen, sondern hochstens eine allmdhliche Schwerpunktverlage-
rung. Im 16. und 17. Jahrhundert — und dariiber hinaus, bis in unsere Zeit — findet

33 Vgl. Stegmaier (1992) S. 1249.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 189

sich weiterhin das fiir das Begriffsdenken typische paddagogische Diagramm, mit
dem abgeschlossene diskursive Wissensinhalte vermittelt werden sollen. Enzy-
klopddien und Methoden zur Darstellung des Weltwissens erleben sogar eine
Bliite. Daneben erneuert sich die — oben nicht erwdhnte — Tradition neu-
platonistischer, aus christlicher und jiidischer Mystik entwickelter, Diagramme.
Zudem werden neue Diagrammformen entwickelt, wie das Explosionsdiagramm,
das sich bis in heutige Bedienungsanleitungen durchgehalten hat.

In dieser Vielfalt von Diagrammgestaltungen und -nutzungen lésst sich den-
noch — mit grolem historischem Abstand — die allméhliche Ablsung des »synop-
tischen Begriffsdiagramms«, wie Gormanns das pddagogische Diagramm nennt,
durch das »Funktionsdiagramm« — womit das heuristisch-epistemische Dia-
gramm bezeichnet wiire — ausmachen.”* Als Anschauungsmaterial fiir diesen
Uberlagerungsprozess kann das Ende des Porphyrischen Baumes stehen, wie es
in der Encyclopédie von Diderot und d’Alembert sichtbar wird. Als 1751 deren
erster Band erscheint, folgen die Herausgeber der Einteilung der Wissensgebiete
in ein Baumschema, das drei Sdulen aufweist. Das durch geschweifte Klammern
zusammengehaltene »Systéeme Figuré des Connaissances Humaines« (von
Charles-Nicolas Cochin gestaltet, vgl. Abbildung 11) dient als eine Art Inhalts-
verzeichnis. D’ Alembert weist in seiner Vorrede darauf hin, dass der Zweck des
Lexikons nicht allein in der (synoptischen) Zusammenfassung, sondern in der
(funktionalen) Moglichkeit zur Verbindung zwischen den Wissensinhalten geht:

»Bei der lexikalischen Zusammenfassung alles dessen, was in die Bereiche der Wissen-
schaften, der Kunst und des Handwerks gehért, muss es darum gehen, deren gegenseitige
Verflechtungen sichtbar zu machen und mit Hilfe dieser Querverbindungen die ihnen zu-
grunde liegenden Prinzipien genauer zu erfassen [...]; es geht darum, die entfernteren und
ndheren Beziehungen der Dinge aufzuzeigen, [...] ein allgemeines Bild der Anstrengungen

des menschlichen Geistes auf allen Gebieten und in allen Jahrhunderten zu entwerfen.«*>

1780 wurde diese Tafel durch eine detailliertere Zeichnung (von Chrétien Frederic
Guillaume Roth, vgl. Abbildung 12) ersetzt, die als ausfaltbares Frontispiz er-
schien. Die Gestaltung ist deutlich vom Versuch geprigt, trotz grofler Informati-
onsfiille die padagogisch wertvolle Orientierung mittels hierarchischer Struktur
aufrecht zu erhalten. Dieser Versuch ist misslungen, was deutlich nicht an der
Sorgfalt der Zeichnung liegt; vielmehr ist in einem sich rasant vermehrenden und

34 Vgl. Gormanns (2000).
35 Vgl. den Prospectus von 1750, zit. nach Schwendemann (1983) S. 191; vgl. auch
Lima (2011) S. 39.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

190 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

pluralistisch entfaltenden Wissensbestand offenbar eine Hierarchisierung zu-
nehmend schwierig. Somit gelangt auch die pidagogische Nutzung des Baum-
Prinzips an die Grenzen ihrer Moglichkeiten.

Abbildung 11: Graphische Darstellung der Wissenschaften in der
Encyclopédie von 1751

Eine Ablosung Porphyrischen Baumes durch das heuristisch-epistemische Dia-
gramm deutet sich in Teilbereichen der Encyclopédie an, die dem unhierar-
chischen, rein funktionalen und lautsprachenunabhingigen Strukturprinzip der
alphabetischen Reihenfolge folgen. Im Vorwort weist Diderot bereits auf die
Heraufkunft eines ganz neues Strukturprinzips voraus, das vom Leser individuell
durch die Verbindung von Informationen aus ganz verschiedenen Wissensberei-
chen hergestellt wird. Deleuze sollte es spéter »Rhizom« nennen, heute ist es vor

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 191

allem durch das Internet kulturell dominant. Wéhrend sich die alphabetische
Gliederung in Lexika durchsetzte, war die Encyclopédie das letzte bedeutende
Werk seiner Art, das die Baumstruktur einsetzte.”®

Abbildung 12: Graphische Darstellung der Wissenschaften in der
Encyclopédie von 1780

36 Vgl. http://de.wikipedia.org/wiki/Encyclopédie_ou_ Dictionnaire raisonné des

sciences, des arts et des métiers [26.4.2014]

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

192 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Die epistemische Aufwertung des Schaubilds, von der seine heuristisch-
epistemische Nutzung Zeugnis gibt, manifestiert sich schlieBlich theoretisch bei
Kant, der dem Schema eine zentrale epistemologische Bedeutung zuweist, wobei
er ihm ansatzweise seine im Begriffsdenken ignorierte Hybriditét restituiert.
Kant setzt den »Schematismus der reinen Verstandesbegriffe« an jene Schnitt-
stelle zwischen beide Stimme der Erkenntnis, die das »Vermogen, Begriffe zu
bilden und einzusetzen« konstituiert.”’ Hier kann die Hybriditit des Schema-
Begriffs — zwischen Erscheinungen und Kategorien, Sinnlichkeit und Intellekt,
mithin zwischen Bildern (bildlich gegebenen Gegenstinden) und Begriffen —
epistemisch fruchtbar gemacht werden. Der Schematismus bei Kant ist eine Art
intellektuelles Bild: einerseits eine Abstraktion empirischer Daten, andererseits
eine Anwendungsregel reiner Begriffe. Seine epistemische Hybridit4t manifes-
tiert sich nicht zuletzt darin, dass der Schematismus sich der begrifflichen Fixie-
rung entzieht. Die Kiirze des Schematismus-Kapitels sowie viel beklagte Inter-
pretationsschwierigkeiten belegen diese Einschitzung. Kant beschreibt den
Schematismus denn auch als »eine verborgene Kunst in den Tiefen der mensch-
lichen Seele, deren wahre Handgriffe wir der Natur schwerlich jemals abraten,
und sie unverdeckt vor Augen legen werden«.”®

Der Schematismus ist bei Kant allerdings nicht nur epistemisch hybrid. Zu-
sdtzlich ist ihm jener Aspekt von Korporalitit zu eigen, auf den bereits anhand
des antiken Schema-Begriffs hingewiesen wurde, und der sich auch in Kants
Orientierungskonzept als Bedingung von Wissen zeigte, die sich als »subjektiver
Unterscheidungsgrund« der Diskursivitit entzieht.” Ritselhaft bleibt in der
Transzendentalphilosophie ndmlich vor allem das Verfahren, reinen Begriffen
ihr Bild zu verschaffen. Tatséchlich wird dieses Verfahren als korperliche Ope-
ration realisiert, etwa mit dem Ziehen einer Linie* oder dem Erzeugung einer
Zeitreihe:*' »Unser zeichnerisches, konstruktives Vermdgen weist hier den Weg
und geht in gewisser Weise der Bedeutung der Begriffe, mithin der Sprache
voraus.«*

Kant interessiert sich vor allem fiir diese Operation des Schematisierens als
Produkt nicht der »reproduktiven«, sondern der wproduktive[n] Einbildungs-

37 Vgl. Kriamer (2009a) S. 111.
38 KrV B 180f.

39 Vgl. B3.

40 Vgl. KrV B 154.

41 Vgl. ebd. B 182.

42 Kramer (2009a) S. 111.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 193

kraft«:¥ Sein Schematismus ist ein allgemeingiiltiges Wissen generierendes
Handeln. Es wirkt nicht in genialischem Schopferdrang, durch den die Natur der
Kunst eine Regel gibe. Der Schematismus ist denn auch der »bestimmenden«
und nicht der »reflektierenden« Urteilskraft zugeordnet. Hier zeigt sich erneut
der grundlegende Unterschied zwischen der Schaltstelle zwischen den Stimmen
der Erkenntnis in der Kritik der reinen Vernunft und in der Kritik der Urteils-
kraft: Der Schematismus ist kein Kunstwerk. Wihrend die Kunst ein nicht all-
gemeingiiltiges, ndmlich ein é&sthetisches Urteil provoziert, ermdglicht der
Schematismus bei Kant allgemeingiiltiges, mithin diskursives Wissen.

In Auseinandersetzung mit Kant fiihrt schlieBlich Peirce den Diagramm-
Begriff in die Philosophie ein. Das Diagramm ist fiir ihn eine Zeichenform, die
dem Bezeichneten in einer spezifischen Ahnlichkeit verbunden ist. Diese Eigen-
schaft — die er spéter als Ikonizitit des Diagramms bezeichnet — hilt sich durch
Peirce’ wandelnde Konzeptionen des Zeichen-Begriffs hindurch:** »Viele Dia-
gramme #hneln im Aussehen ihren Objekten iiberhaupt nicht. Thre Ahnlichkeit
besteht nur in den Beziehungen ihrer Teile.«* In dieser Art des Gebrauchs, der
nicht mit der phanotypischen, sondern mit der abstrakt-topologischen Ahnlich-
keit des Diagramms arbeitet, gleicht das Diagramm bereits dem Schematismus.

Es ist damit préidestiniert, bei Peirce seine epistemische Bedeutung fest
zu etablieren. Peirce widmet sich mit seinem semiotischen »Pragmatizismus«
nidmlich der Verbindung zwischen den beiden Stimmen der Erkenntnis bezie-
hungsweise zwischen Beobachtung (»observation«) und Schlussfolgerung
(»ratiocination«):

»[Kant] drew too hard a line between the operations of observation and of ratiocination.
He allowed himself to fall into the habit of thinking that the latter only begins after the
former is complete; and wholly fails to see that even the simplest syllogistic conclusion
can only be drawn by observing the relations of the term in the premises and conclusion.
His doctrine of the schemata can only have been an afterthought, an addition to his system
after it was substantially complete. For if the schemata had been considered early enough,

they would have overgrown his whole work.«*¢

Was bei Kant eine geheime Schaltstelle war, baut insbesondere der spéte Peirce
zur Schaltzentrale aus. Dabei buchstabiert er aus, was Kant nur andeutete. Was

43 Vgl. KrV B 152.

44 Vgl. May (1995) S. 301, Bauer/Ernst (2010) S. 41ff und Bogen/Thiirlemann (2003) S. 9.
45 MS 595 (1895) in: Peirce (2000a) 205.

46 MS 555 (1885) in: Peirce (1982) 258.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

194 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

bei diesem das unhintergehbare Ziehen einer Linie war, wird von Peirce zu einer
umfangreichen Technik diagrammatischen Entwerfens ausgeweitet. Seine Ent-
deckung ist es, dass es diese Entwurfs-Operationen sind, aus denen dann allge-
meingiiltige Schliisse gezogen werden konnen:

»The first things I found out were that all mathematical reasoning is diagrammatic and
that all necessary reasoning is mathematical reasoning, no matter how simple it may be.
[...] This was a discovery of no little importance, showing, as it does, that all knowledge

. - L 47
without exception comes from observation.«

Bei Peirce sind logische Diagramme also keine bloen Abbildungen eines vor-
gingig gesicherten Wissens, sondern dessen Erzeuger.* Die umfassende
Konsequenz daraus lautet: »All necessary reasoning is diagrammatic; and the as-
surance furnished by all other reasoning must be based upon necessary reason-
ing. In this sense, all reasoning depends directly or indirectly upon diagrams.«*

In einer medientheoretischen Volte, die Kant endgiiltig hinter sich 14sst, fiihrt
Peirce die Notwendigkeit der Schliisse nicht etwa auf die Reinheit der Begriffe
zuriick, sondern auf die Materialitdt des Papiers. »Was die exakten Logiker auf
dem Papier machen, machen die vagen Logiker in ihrer Vorstellung.«** Das be-
deutet jedoch keinesfalls, dass jedes Skribbeln auf dem Papier zu Erkenntnis
fuhren wiirde. Vielmehr kommt es darauf an, in der Kritzelei jene abstrakt-
topologische Ahnlichkeit zu entdecken, die das Diagramm zum heuristisch-
epistemischen Instrument macht:

»One contemplates the Diagram, and one at once prescinds from the accidental characters
that have no significance. They disappear altogether from one’s understanding of the Dia-

gram; and although they be of a sort which no visible thing be without [...], yet their

47 MS L75 (1902) in: Peirce (1976) S. 47.

48 Vgl. auch May (1995) S. 300.

49 PAP 293 (1906) in: Peirce (1976) S. 314.

50 Zit. nach Bogen/Thiirlemann (2003) S. 10. Das korrekte Zitat von Peirce lautet sinn-
gemil gleich, aber komplizierter ausgedriickt: »Die Methode, Diagramme oder Fol-
gen von Buchstaben und Zeichen auf dem Papier als ein Hilfsmittel der logischen
Analyse zu verwenden [...], ist eine Methode von groBler Kraft. Tatséchlich besteht
die Methode jener Logiker, die versuchen ohne sie auszukommen, lediglich darin, im
wesentlichen in ihrer Vorstellung das zu tun, was die exakten Logiker auf dem Papier
machen. Nur sind ihre vorgestellten Objekte unklar und vage.« (MS 284 (1905) in:
Peirce (2000b) S. 366.)

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 195

[disappearance] is only an understood disappearance and does not prevent the features of
the Diagram, now become a Schema, from being subjected to the scrutiny of observation.
By what psychical apparatus this may get effected the logician does not inquire. It suffices
for him, that one can contemplate the Diagram and perceive that it hast certain features
which would always belong to it however its insignificant features might be changed.
What is true of the geometrical diagram drawn on paper would be equally true of the same

Diagram when put on the blackboard.«*'

5. DIAGRAMMATISCHE GEBRAUCHSKONTROLLE
DER HYBRIDITAT IM HEURISTISCH-EPISTEMISCHEN
DIAGRAMM

Die breite Wirkung von Peirce setzt aus verschiedenen, nicht zuletzt editions-
technischen Griinden erst erhebliche Zeit nach seinem Tod ein. Auch dann gilt er
lange Zeit primir als Griindungsfigur des Pragmatismus und als Semiotiker. Sei-
ne diagrammatischen Grundlegungen werden erst seit Kiirzerem, und dabei in
zunehmendem Ausmal} gewiirdigt. Insofern ldsst sich behaupten, dass der Dia-
gramm-Begriff, den Peirce um 1900 in die Philosophie einfiihrte, sich dort erst
um 2000 etablierte — oft im Gefolge des ebenfalls jungen Interesses am Bild.

Die aktuelle Etablierung des Diagramms fiigt sich nahtlos in den Horizont
des zunehmenden Dominanzverlusts des Begriffsdenkens ein. Aufgrund seiner
Hybriditdt ist das Diagramm ndmlich besonders geeignet, den Gegensatz von
Diskursivitit und Nicht-Diskursivitit auszugleichen, indem es ihn unerheblich
werden ldsst. Dieses Potential hat die junge Disziplin der Diagrammatik nicht in
letzter Konsequenz wahrgenommen. In ihrem Fokus steht allein die heuristisch-
epistemische Eignung des Diagramms, auch wenn diese durchaus als Effekt sei-
ner Hybriditdt wahrgenommen wird. Die Diagrammatik in ihrer gegenwértigen
Form lésst sich deswegen als epistemisch fokussierte Diagrammatik bezeichnen.

In ihrem einflussreichen Aufsatz von 2003, »Jenseits der Opposition von
Text und Bild«, sprechen Steffen Bogen und Felix Thiirlemann zum ersten Mal
von einem sich abzeichnenden »diagrammatic turn«. Schon mit dem Titel ihres
Aufsatzes weisen sie auf die Hybriditdt des Diagramms hin, die sie als mediale,
semiotische beschreiben. Sie sei geeignet, das »semiotische Binom Bild vs.
Text« »grundsitzlich in Frage zu stellen«. Damit kénne »das vergessene Dritte«
aus dem Schatten der »Super-Medien« Schrift und Malerei treten.”

51 PAP 293 (1906) in: Peirce (1976) S. 317.
52 Vgl. Bogen/Thiirlemann (2003) S. 1f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

196 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Bogen/Thiirlemann legen Wert darauf, die Hybriditit von Diagrammen nicht
einfach als mediale Mischform verstanden zu wissen, in der semiotische Effekte
aufaddiert werden. Sie betonen, dass Diagramme »formal und vor allem funktio-
nal« ganz spezifische und »nicht ersetzbare Leistungsmerkmale« aufweisen.”
Diese bestehen in der Gebrauchsorientierung des Diagramms. »Die besondere
Stirke der genuinen Diagramme beruht [...] auf dem, was man ihre pragmati-
sche Potenz nennen konnte. Mehr als andere Diskursformen sind Diagramme da-
rauf hin angelegt, Nachfolgehandlungen nach sich zu ziehen.«’* Die diagramma-
tische Gebrauchsorientierung verstehen Bogen/Thiirlemann nun nicht als
pragmatische Unterbestimmtheit, die erst im Gebrauch des Diagramms bestimmt
wird; vielmehr subsumieren sie den diagrammatischen Gebrauch — ganz im Sinn
von Peirce — dem ganz besonderen Zweck, diskursives Wissen zu generieren.
Die mittels Diagrammen geleistete »synthetische Kondensation oder Verdich-
tung«” auf Seite des Produzenten befordere nimlich die »diskursive Expansion
oder Entfaltung«’ auf der Seite des Rezipienten. Ein Clou des diagnostizierten
»diagrammatic turn« besteht bei Bogen/Thiirlemann darin, den diagrammati-
schen Effekt, als »Mittel der Bedeutungskonstitution«’’ zu fungieren, nicht auf
klassische Diagramme zu beschrédnken. Vielmehr explizieren die Autoren ihre
diagrammatische Analyse auch anhand der Arbeitsoberfldche eines Computers
sowie eines niederldndischen Tafelbilds. IThren programmatischen Aufsatz
schlieBen sie mit der Aufforderung, ihren Ansatz weiterzuverfolgen: »Die wis-
senschaftliche Untersuchung der Diagramme wird zur Aufgabe haben, die [...]
beiden gegenldufigen Bewegungen — jene von Produktion und Rezeption [...] —
zu rekonstruieren.«*®

Die ungleich umfangreichere Monographie Diagrammatik von Bauer/Ernst
ist dieser Aufforderung mit einer &hnlichen Argumentationsstruktur nachge-
kommen. Die Autoren iiberbieten Bogen/Thiirlemann (und #hnliche Ansitze,
zum Beispiel von Kramer und Mersch, s.u.) allerdings noch in ihrem Verstind-
nis diagrammatischer Vielgestaltigkeit. Diagramme nur als mediale Hybride von
Schrift und Bild aufzufassen, berge die Gefahr einer einseitigen Orientierung an
den kontingenten Struktureigenschaften des klassischen Diagramms allein.*

53 Vgl.ebd. S. 2.

54 Ebd. S. 22.

55 Ebd. S. 8.

56 Ebd.

57 Ebd. S.21.

58 Ebd. S. 22.

59 Vgl. Bauer/Ernst (2010) S. 30ff.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 197

Dahingegen sei das Diagramm auch auf Vorstellungsbilder auszuweiten. Damit
lokalisieren Bauer/Ernst das Diagramm nicht nur zwischen Schrift und Bild,
Kunst und Wissenschaft® sowie »an der Schnittstelle von Wahrnehmung und
Einbildungskraft, von Sinnlichkeit und Verstand«,®' sondern auch »zwischen
mentalen Erkenntnisprozessen und externen Medien«®® und »im Wechselspiel
von Ansicht und Einsicht, von Uberblick und Durchblick«.*® Dieser Ansatz wird
anhand einer Fille von Untersuchungsbeispielen expliziert: Diese erstrecken
sich zum Beispiel auf Gencodes, Computerspiele und -programme sowie auf
Kunstwerke — Gedichte, Bilder, Filme, Theaterstiicke.

Den Anwendungsbereich der Diagrammatik so stark auszuweiten, ist in vie-
lerlei Hinsicht tiberzeugend. Ausgehend von der eingéngigen Formel einer Dia-
grammatik als »Entwurfs- und Erkenntnisverfahren[s]«,** das aus »Konfigurati-
on und Rekonfiguration« besteht, gelingt es Bauer/Ernst, das Diagramm als
quasi universalwissenschaftliches Verbindungsglied zwischen zahlreichen Dis-
ziplinen (»Neurobiologie und Okologie einerseits und Kulturanthropologie und
Medienphilosophie andererseits«®’) zu prisentieren und die Diagrammatik als
gemeinsamen Nenner gegensitzlicher Methoden (wie Phianomenologie und Se-
miotik®) vorzuschlagen.

Bei aller Generalisierung wahren die Autoren durchaus das Bewusstsein fiir
die Vielgestaltigkeit und die pragmatische Unterbestimmtheit von Diagrammen.
Deutlich wird das in einer Passage, die allerdings nicht an zentraler Stelle steht:
Was fiir den einen — zum Beispiel einen Ingenieur — Mittel des Entwerfens und
somit der Rekonfiguration ist, kann fiir den anderen — einen Handwerker — ein
Muster und somit eine Konfiguration sein. Fiir den Kiinstler wiederum — Bau-
er/Ernst nennen Diirer und Da Vinci — gehen »Formen und Forschen Hand in
Hand«.”’

Bauer/Ernst untersuchen allerdings weder, unter welchen Umsténden ein und
dasselbe Diagramm als Entwurf, als Muster oder als Kunst verwendet wird, noch
welche Gestaltungprinzipien Diagramme eher zum Gebrauch als Entwurf, als
Muster oder als Kunst priadisponieren. Stattdessen zeigen die Autoren nur, dass

60 Vgl. ebd. S. 29.

61 Ebd. S. 10.

62 Ebd. S. 36.

63 Ebd. S. 10.

64 Ebd. S. 18.

65 Ebd. S. 339.

66 Vgl ebd., z.B. S. 222.
67 Vgl. ebd. S. 224.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

198 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Entwiirfe, Muster und Kunstobjekte die Gemeinsamkeit haben, diagrammatisch
gebraucht werden zu konnen. Sie verharren in einer Darstellungslogik des »So-
wohl — Als auch« und der Grenziiberschreitung, was im Ergebnis zu einer
schwindelerregenden Vagheit fiihrt. So ist die Frage von Krdamer in ihrer als Re-
zension verfassten Replik auf Bauer/Ernst berechtigt: »Worin aber liegt die
differentia specifica, welche die diagrammatische Praxis von anderen theoretisch
bedeutsamen Praktiken unterscheidet? Trotz der Fiille verhandelter Phinomene
und rezipierter Literatur gibt das Buch darauf keine systematisch entfaltete Ant-
wort.«”

Kramer hat bislang selbst noch keine eigene, umfassende Diagrammatik ausge-
arbeitet. In zahlreichen Artikeln immerhin — fiir den vorliegenden Text wurde
nur eine Auswahl rezipiert — hat sie einen konsistenten, wie sich in der folgenden
Zusammenfassung zeigen wird allerdings begrifflich nicht ganz festgelegten,
Ansatz entwickelt. Hybriditdt ist darin ein Schliisselbegriff, betont wird insbe-
sondere die Zwischenstellung des Diagramms zwischen Schriftsprache und Bild.
Krédmer spricht von einer »Verschrinkung des Sprachlichen und des Bildli-
chen«,” von einer »Form von Bildlichkeit« »jenseits der Dichotomie von Wort
und Bild«.”

Das bei Bauer/Ernst vermisste Alleinstellungsmerkmal der diagrammati-
schen Praxis glaubt Kridmer, in der diagrammatischen Operativitdt fassen zu
konnen. Die vielgestaltige Untersuchungsgegenstinde der Diagrammatik macht
sie — weitgehend klassisch — in »Schriften, Diagramme[n] bzw. Graphen sowie
Karten«’' oder »Tabellen, Listen, Diagramme[n], Graphen und Karten«’* aus:
jenen »Inskriptionen« oder »Graphismen«,” an denen der Phonozentrismus —
man konnte auch sagen: das Begriffsdenken — ins Leere lauft, weil es nicht deren
Funktion ist, Stimme aufzuzeichnen. In ihrer Vielgestaltigkeit sind »Inskriptio-
nen« nicht beschriankt auf »Formelsprachen in Logik, Mathematik und Natur-
wissenschaft, [...] Choreographie und Musikschriften [und] die Programmier-
sprachen«’* — »Notationen« im Sinne Goodmans’ —, sie gehen aber nicht so

68 Kramer (2011).

69 Krimer (2009a) S. 95.

70 Ebd. S. 94.

71 Ebd. S. 95.

72 Kramer (2012b) S. 82.

73 Ebd.

74 Ebd. S. 80.

75 Vgl. ebd. S. 81f; vgl. auch Kriamers Goodman-Kritik in Krdmer (2012a) S. 17.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 199

weit, kiinstlerische Darstellungen zu sein. Krdmer dekretiert noch rigoroser als
Bogen/Thiirlemann und Bauer/Ernst, dass Diagramme nicht dsthetisch genutzt
werden (wenn auch Kunst diagrammatisch genutzt werden kann):

»Im Rahmen unseres Interesses zu verstehen, wie Raumrelationen epistemische Aufgaben
iibernehmen koénnen, wollen wir Artefakte wie Schriften, Graphen, Diagramme, Karten
etc. unter dem Sammelnamen »>/nskriptionen< bzw. >das Diagrammatische< rubrizieren
und diese »operativen Bilder< von den Bildern der Kunst einerseits wie den Instrumenten-
bildern der Wissenschaft andererseits abgrenzen; wohl wissend, dass es auch Perspektiven

gibt, in denen alle diese Gattungen des Bildlichen wiederum zusammenriicken.«’®

Was die operative Bildlichkeit des Diagrammatischen sowohl von »instrumen-
tellen« Abbildern als auch von &sthetischen Bildern unterscheidet, bestimmt
Kréamer in verschiedenen Aufsitzen relativ kohérent als spezifisches Zusammen-
spiel korperlich-materieller (medialer) Eigenschaften sowohl von graphischem
Objekt als auch von entwerfendem oder rezipierendem Nutzer im Kontext einer
Kultur. In Kriamers Begrifflichkeit: als »Spatialitdt« und »Graphismus« im
»Wechselspiel von Punkt, Strich und Fliche«'"; als »Flachigkeit, Gerichtetheit,
Graphismus, Syntaktizitit, Referenzialitit und Operativitit«’®; als »winteraktion
von Punkt, Linie und Flc'iche«79, und zwar »durch die Interaktion von Auge,
Hand und Geist«* »und iiberdies eingebettet in gesellschaftliche Normen und
Praktiken«®'; oder als »Eindimensionalitit [der Linie]«, »Gerichtetheit [des Lei-
bes]« sowie »Prozessualitit und Operativitit«*>. So findet die Hybriditit des
Diagramms bei Kramer ihre Erfiillung in der Performativitit seiner spezifisch
materialen Operativitt.

»Das Diagrammatische ist ein operatives Medium, welches infolge einer Interaktion in-
nerhalb der Trias von Einbildungskraft, Hand und Auge zwischen dem Sinnlichen und
dem Sinn vermittelt, indem Unsinnliches wie beispielsweise abstrakte Gegenstinde und
Begriffe in Gestalt rdumlicher Relationen verkorpert und damit nicht nur »denkbar« und

verstehbar, sondern iiberhaupt erst generiert werden. Die Signatur unserer Episteme

76 Kramer (2012b) S. 82.

77 Vgl. Kramer (2011).

78 Vgl. Krimer (2012b) S. 82 und Krédmer (2009a) S. 98ff.
79 Vgl. Kramer (2012b) S. 82.

80 Ebd.

81 Kramer (2012a) S. 15.

82 Kramer (2012b) S. 85ff.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

200 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

verdankt sich in vielen Hinsichten den Kulturtechniken des Diagrammatologischen — blei-

. L : .83
be dies nun implizit oder sei es explizit.«

Kridmers Ansatz ist nicht zuletzt deswegen aufschlussreich, weil darin besonders
ausfiihrlich und prézise mitreflektiert wird, wie erkenntnistheoretische Zweifel
am Begriffsdenken das Interesse der Diagrammatik bedingen. Dieses erkenntnis-
theoretische Interesse gleicht weitgehend jenem Rortys an Derrida, verfolgt aber
— anders als Rortys spéter Derrida — einen Ausgleich zwischen Diskursivitét und
Nicht-Diskursivitit jenseits der Schrift.

Rorty hatte — wie in A.16 dargestellt — die von ihm gezeichnete, in Platon
begriindete und von Kant zum linguistic turn reichende Kette von transzen-
dentalistischen Theorien schlieBlich mit dem Sprachpragmatismus der »post-
positivistischen« analytischen Philosophie enden lassen. Von dieser Position aus
distanziert er sich vom universalistischen Sprachpragmatismus eines Habermas
oder Searle und assoziierte sich mit dem spéten Derrida (den er am Ende der
langen Kette der Metaphysik-Uberwindungen einordnet).

Kridmer nun positioniert sich zunichst an gleicher Stelle und in analoger
Weise gegen blole Neuauflagen des Begriffsdenkens: Sie distanziert sich von
Sprach- und Sprechaktkonzeptionen, die — verankert »in einer prominenten
abendldndischen Tradition (Platonismus)« — einem »Zwei-Welten-Modell« fol-
gen und eine universale und intellektualistische »Tiefenstruktur« (der »langue«
oder der »Sprecherkompetenz«) annehmen. Kritisch sei ein solches »intellektua-
listisches« oder »logosorientiertes« Sprachbild deshalb zu sehen, weil es zwar —
gleichsam in einer transzendentalistischen Wende — den Reprisentationalismus
(und somit das Begriffsdenken) unterwandere, dabei aber dessen Zwei-Welten-
Modell — diesmal in der Opposition Sprache und Sprechen — neu etabliere.*

Statt fiir die Tiefenstruktur interessiert sich Kramer fiir die Oberfliche, wie
Rorty sich statt fiir den frithen Schrifttranszendentalismus fiir die spitere Sprach-
spielerei Derridas begeistert; und zwar fiir die »unreine Sphére« einer »verkor-
perten Sprache«.85 Kriamer sieht darin einen allgemeinen wissenschaftlichen
Trend, mit dem »Hybridbildungen bzw. Mischverhéltnisse aus Sprachlichem
und Nichtsprachlichem zum anerkannten Forschungssujet«™® avanciert seien und
kritisiert — wiederum Rorty &hnlich — Tendenzen zur Theoriebildung bei Derrida,

83 Kramer (2009a) S. 105.

84 Vgl. Kramer (2009b) S. 35fund Kramer (2001) S. 12 und 19.
85 Vgl. Krdamer (2009b) S. 36 und 38.

86 Ebd. S. 37.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAs DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 201

die sie allerdings — anders als Rorty — gerade in einer Fixierung auf die Schrift
ausmacht.

Derridas »iterabilisierende Performativitidt« stehe zwar im Gegensatz zur
»universalisierende[n] Performativitit« eines Searle oder Habermas, weise aber
ihrerseits einen dubiosen »Skriptizismus« auf.®” Derridas postmodernes Schrei-
ben sei in seiner Fokussierung auf Schrift- und Textlichkeit immer noch zu sehr
der Diskursivitit verpflichtet,” nicht zuletzt, weil sie mit ihrer Fixierung auf
Abwesenheit die Bedeutung des nicht-sprachlichen Korperlich-Aisthetischen
vernachlissige.”

Demgegeniiber schldgt Krdmer eine »korporalisierende Performativitit«
vor.” Thr Paradigma ist die kiinstlerische »Performance«, die sowohl die tradi-
tionelle Hierarchie zwischen Akteur und Zuschauer auflost als auch jede Re-
prasentation verweigert, indem sie sich als (einmaliges) Ereignis inszeniert.”'
Entscheidend an der »korporalisierenden Performativitidt« ist ihr hybrider
Charakter, der sich sowohl traditionellen Dichotomien wie der Unterscheidung
von Wahrnehmung und Ereignis entzieht” als auch neue Dichotomien wie die
Alternative von »Medienmarginalismus« (so etwas wie Form- beziehungsweise

87 »In Derridas grammatologischer Fundierung unserer Sprachlichkeit tritt zu Tage,
dass hier dem >linguistic turn< — verkniipft allerdings mit einer entschieden anti-
phonozentrischen Geste — immer noch Zuarbeit geleistet wird. Tatsdchlich spielen in
Derridas »Grammatologie«< lautsprachenunabhcingige Praktiken des Schriftgebrauchs,
wie das mathematische Formalisieren, die logischen Kalkiile, die Programmierspra-
chen, die musikalischen Notationen und choreographischen Systeme eine cher
unbedeutende Rolle. Daher gelangen wir mit Derrida kaum an den Punkt, an dem her-
vortreten kann, dass — mindestens so stark wie der »Phonozentrismus< die Signatur
abendldndischer Metaphysik bedingt hat — ein dezidierter »Skriptizismus«< in der Ge-
schichte der abendldndischen Wissenschaften und Philosophie zur Geltung kommt.
Unsere Vermutung ist also, dass se/bst Derrida sich nicht hat vollstindig von der As-
soziierung der Schrift mit der Sprache 16sen kénnen oder wollen.« (Kramer (2009a)
S.97))

88 Vgl. auch Kramer (2004) S. 17.

89 Vgl. ebd.: Ein erster Hinweis auf Kridmers berechtigte Kritik erfolgte bereits in A.16,
wo auch herausgearbeitet wurde, dass Derridas Schriften/Biicher in einem Gegensatz
zu seiner Forderung nach einer zeilenlosen Schrift auerhalb des Buches stehen, und
wo Rorty die Unterschitzung der Schrift als kultureller Praxis vorgeworfen wurde.

90 Vgl. ebd.

91 Vgl ebd. S. 17f.

92 Vgl. ebd. S. 14.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

202 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Medienvergessenheit) und »Mediengenerativismus« (die triumphalistische
Uberbetonung medialer Bedingtheit) meidet.”

Kriamers korporalisierende Performativitit scheint sich in der Operativitét
des Diagrammatischen einlosen zu kénnen. Thr Konzept von Operativitit kann
jedoch diese Hoffnung nicht erfiillen, weil es der Hybriditdt des Diagramms
nicht in letzter Konsequenz gerecht wird. Wéihrend in der Hybriditét
Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitdt zu einem Ausgleich gelangen sollten,
macht sich bei Kriamer erneut die Schwerkraft der Diskursivitét geltend. In ihrem
Konzept von Operativitdt ist nimlich — wie in der gesamten im Bann von Peirce
stehenden epistemisch fokussierten Diagrammatik — das Diagramm als heuris-
tisch-epistemisches Darstellungsmittel konzipiert, das letztlich diskursives Wis-
sen hervorbringt.

Kréamer legt Wert zwar darauf, dass das Diagrammatische im kulturell ge-
pragten Zusammenspiel seiner medialen Eigenschaften mit dem Korper des Re-
zipienten auch in pragmatischer Hinsicht unbestimmt bleibt und nicht auf eine
bestimmte Umgangsweise festgelegt ist. Diagramme, Schriften etc. vereinen
(»nicht: verbinden«)’ Nicht-Diskursivitit und Diskursivitit oder — wie Krimer
es nennt — materielle, wahrnehmbare und handhabbare » Textur« mit bedeutungs-
tragender und interpretierbarer »Textualitdt«; sie vereinen »Spur« und »Ent-
wurf«, »Opazitit und Transparenz¢, >Sinnlichkeit und Sinn¢, >Prdsenz und
Reprisentation<«, Diskursives und Ikonisches.” Krimers Konzept des
Diagrammtischen soll — so lieBe sich in der Begrifflichkeit dieser Arbeit zusam-
menfassen — durch einen jederzeit moglichen Perspektivwechsel zwischen
Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitdt die Hierarchien des Begriffsdenkens
unterwandern.

Doch wenn Kramer der Schrift als einer »Inskription« einen »Doppelcharak-
ter« attestiert, der wie bei einer Kippfigur konsekutiv sichtbar wird,” betont sie
das Ambivalente, aus zwei Komponenten bestehende und damit latent Hierarchi-
sche des Diagrammatischen: Sie schiebt den Gegensatz von Diskursivitidt und

93 Vgl. ebd. S. 23f sowie 21: »Diese Position bietet sich als Revisionsinstanz an, um
konzeptionelle Engfithrungen in der Performativititsdebatte zu iiberwinden: Die ver-
absolutierende Position des Sprechers in der Sprechakttheorie zum Beispiel, die den
Horer weitgehend vergisst, wird ebenso korrigierbar, wie die Hypostasierung von
Abwesenheit im Dekonstruktivismus, welche die Ereignisdimension und damit die
Bedeutung von Gegenwirtigkeit unterschligt oder verfehlt.«

94 Kramer (2012a) S. 23.

95 Vgl. Kramer (2012a) S. 24f.

96 Vgl. ebd. S. 24.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DAS DIAGRAMM UND DIE KONTROLLE SEINER HYBRIDITAT | 203

Nicht-Diskursivitédt vor dessen Ausgleich in der Hybriditét, wihrend ihr — nicht
zufalligerweise — Phanomene paradigmatischer Hybriditdt aus dem Blick gera-
ten. Es ist durchaus richtig, dass ein Text tendenziell eher sagt oder zeigt, dass
eine Schrift eher »auf« ihren diskursiven Inhalt oder ihre ikonische Form gepriift
wird, dass Bedeutung und Stil nie gleichermallen im Fokus stehen. Und dennoch
gibt es Texte, Schriften oder Diagramme, die so gestaltet sind, dass sich in ihnen
entweder Inhalt oder Form, entweder Bedeutung oder Stil der Aufmerksamkeit
aufdrangen, wihrend in anderen Texten, Schriften, Diagrammen der Fokus ihrer
Wahrnehmung notorisch undeutlich und dem Nutzer {iberlassen bleibt. So erklart
sich ein Ungleichgewicht in Kramers Beschreibung des korperlich-materiellen
Zusammenspiels des Diagrammatischen:’’ Sie erklirt Inskriptionen iiberwiegend
als »Entwiirfe« und nicht als »Spuren«, und bestimmt damit einen heuristisch-
epistemischen Zweck, der pragmatisch festgelegt ist und iiber den Gebrauch die
diagrammatische Hybriditdt kontrolliert.

Am Rande erwéhnt Krdmer immerhin Gestaltungsformen wie die Kalligra-
phie, die es durch ihre Gestaltung allein dem Leser iiberldsst, von ihrer aisthe-
tischen Fiille abzusehen oder gerade darauf hinzusehen.” Doch ihre eigenen
Beispiele wihlt sie tiberwiegend anders und analysiert etwa das Nomogramm
der Multiplikationstabelle (Abbildung 13): Dabei handelt es sich um eine graphi-
sche Darstellung, die mit zwischen Skalen gezogenen Hilfslinien ermdglicht,
Multiplikationen im Rahmen des Kleinen Einmaleins durchzufiihren.”

Dieses Beispiel zeigt besonders deutlich, wie und warum Kramers Dia-
grammatik-Konzept im Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens verbleibt und
nicht geeignet scheint fiir die Durchfahrt zwischen der Scylla des Medienuniver-
salismus und der Charybdis des Medienmarginalismus. Zwar betont Kramer die
Hybriditdt des Nomogramms: Es visualisiert »sowohl ein universales arithmeti-
sches Gesetz wie auch dessen partikulare Anwendung auf einzelne Zahlen«,'”
es betont das Zusammenspiel von menschlichem Ko&rper (»Auge, Hand und
Hirn«) mit einem Medium (»Papier«), aus dem sich — als Ergebnis einer »be-
wusstlos« durchgefiihrten, mechanischen Operation, die gleichwohl auf Interpre-

tation angewiesen ist — »Geist« entfaltet.'”'

Auch das Nomogramm ist also ein
typisch hybrides Diagramm, das sich in der Praxis erfillt. Sein Zweck ist aller-

dings festgelegt: Es gilt, eine bestimmte Art diskursiven Wissens zu generieren.

97  Vgl. ebd.

98  Vgl.ebd. S. 19.

99  Vgl. Kramer (2012b) S. 89f.
100 Vgl. ebd. S. 90.

101 Vgl ebd. S. 90ff.

—_—

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

204 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Abbildung 13: Nomogramm der Multiplikationstabelle

Diesem Zweck fillt letztlich die »aisthetische Fiille der Inskription«lo2 zum
Opfer. Kramers diagrammatische Operativitit, die eine korporalisierende Per-
formativitét ist, marginalisiert ndmlich zum einen die spezifische Materialitédt des
Nomogramms.'” Marginalisiert wird zum anderen die spezifische Gestaltung
des Nomogramms: »Wihrend das Kunstwerk eines Bildes die Aura einer unver-
tretbaren Singularitéit ausstrahlt, sind die niitzlichen Formen operativer Bildlich-

keit durchaus unspektakulir und prosaisch.«'*

102 Ebd. S. 92.

103 »Wir wissen, dass die hier erdrterte graphische Multiplikation durch eine Fiille
anderer Verfahren realisierbar ist: Mit Perlenschniiren des Abakus, mit Kolumnen
des Rechenbretts, als fertig gegebene Multiplikationstabelle, als schriftliches Rech-
nen mit Dezimalziffern, mit Rechenschiebern und schlieBlich mit mechanischen
und elektronischen Rechenmaschinen.« (Ebd. S. 92.)

104 Ebd. S. 92.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

lll. Zur Gestaltung
diagrammatischer Hybriditat

6. DER BEITRAG DER MEDIENTHEORIE:
DIE OPTIMIERUNG VON STORUNG

Das Nomogramm zeigt keinerlei Anzeichen daftir, wie durch Entwurfs-
handlungen an ihm génzlich anderes Wissen abseits arithmetischer Ergebnisse
von Multiplikationen erzielt werden konnte. Es besticht durch seine kalkulatori-
schen Fahigkeiten und ist darin so itiberzeugend, dass nichts anderes von ihm
erwartet wird. Genau darin zeigt sich erneut das eklatante — im Folgenden in ver-
schiedenen Aspekten entfaltete — Risiko, der Hybriditdt des Diagrammatischen
mit einer epistemisch fokussierten Diagrammatik nicht gerecht zu werden.

Dieses Risiko wird in manchen diagrammatischen Uberlegungen durchaus
wahrgenommen. Bauer/Ernst beenden ihre Untersuchungen mit einem beinahe
vernichtenden Eingestdndnis: »Dies scheint die Kehrseite der Diagrammatik zu
sein: Eine von ihrer Kontingenz, das heifit von der Mdoglichkeit zur Rekon-
figuration abgekoppelte Konfiguration.«' Denselben Aspekt betonen auch
Bogen/Thiirlemann als eine Art Fazit im drittletzten Abschnitt ihres programma-
tischen Aufsatzes. Sie beobachten, dass der performative Umgang mit Dia-
grammen immer wieder abgebrochen und dessen Ergebnisse reifiziert werden.
»Diagramme werden dann zu semiotischen Objekten mit quasi magischem Cha-
rakter, in denen der Sinn dank der Parallelisierung von formalen und inhaltlichen
Kategorien in einer objektiven, tiberindividuellen Setzung evident zu werden
scheint.«’

1 Bauer/Ernst (2010) S. 335.
2 Bogen/Thiirlemann (2003) S. 22.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

206 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Ein Diagramm kann sozusagen versteinern und kraft seiner dann fast magi-
schen Evidenz statt als Entwurf als besonders reines Abbild eines Urbilds wahr-
genommen werden. Seine Hybriditit verschwindet dann und geht in einem be-
stimmten, effektiven Gebrauch als padagogisches oder heuristisch-epistemisches
Diagramm auf. So kann das Modell der Doppelhelix zum Abbild der Erbinfor-
mation verkommen und auf ein diskursives Wissen reduziert werden, das einsei-
tig bleibt; und das Nomogramm der Multiplikationstabelle erscheint als bloBes
Instrument der Handhabung eines universalen mathematischen Gesetzes. In die-
ser Missachtung der Hybriditit von Diagrammen liegt jedoch eine Gefahren-
quelle fiir ihr Potential, sich mit einem relativ stabilen Ausgleich zwischen
Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitit eine Alternative zum Begriffsdenken zu
gestalten. Nicht zuletzt aus dieser Perspektive betrachtet, befindet sich eine Dia-
grammatik, die der diagrammatischen Hybriditdt letztlich nicht gerecht wird,
selbst noch in der Sackgasse des Gestaltungsdilemmas.

Eine Analyse dieser Sackgasse, aber auch ein Schleichweg aus ihr heraus,
kann mit der Medientheorie nachvollzogen werden. Medien, so lautet deren Be-
fund, entziehen sich — indem sie Erkenntnis erméglichen — selbst der Erkenntnis.
Thnen eignet eine prekire »konstitutionelle Unsichtbarkeit«’, wie Mersch es
ausdriickt. Grund dafiir — und erster Vergleichspunkt mit Diagrammen — ist die
epistemische Hybriditédt von Medien:

»Medien verweigern ihre Sicht, ihre Kenntlichkeit; sie halten sich buchstiblich in der
Mitte; sie bilden den Platzhalter einer Ubertragung, eines Transfers, der freilich als
Platzhalter, sofern er Ubergiinge stiftet oder Vermittlungen zulésst, zuriicktritt. Medien
kommt damit die Eigenart zu, im Erscheinen zu verschwinden: Was sich in der Mitte hilt,
ist nicht selber von Belang, sondern einzig das, was es jeweils bewirkt oder verkorpert.
Eine Schwierigkeit jeder systematischen medientheoretischen Reflexion wie auch ihrer
Kritik ist damit angezeigt: In dem MaBe, wie das Medium sich selbst unkenntlich macht,
verschwistert es sich tendenziell mit Mythologie. Es manifestiert sich als Mysterium.

Der Umstand ist besonders fiir technische Medien relevant. Dem Ideal der perfectio, der
Optimierung von Effektivitdt verpflichtet, tendiert ihre Entwicklungslogik zur sukzessiven
Verfeinerung von Sichtbarkeit, zur Ausmerzung von Storquellen, zur reibungslosen

. 4
Transmission.«

Dieser Befund ldsst sich in mehrfacher Hinsicht an die bis hierher angestellten
Uberlegungen anschlieBen. Erstens wird die Formvergessenheit des Begriffs-

3 Mersch (2004) S. 78.
4  Ebd. S. 80.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 207

denkens besser erklarlich, wenn die Eigenschaft von Medien beriicksichtigt wird,
sich tendenziell unsichtbar zu machen: Der blinde Fleck des Begriffsdenkens
gegeniiber formalen Aspekten wire beinahe »natiirlich«, zumindest verstindlich
oder sogar berechtigt, und wire jedenfalls nicht eine Art Verstocktheit. Zweitens
kann nun die sachliche Gestaltung von Diagrammen — ein zusétzlicher Ver-
gleichspunkt zwischen Diagrammen und Medien — auch medientheoretisch ver-
standen werden: Die ikonographische und stilistische Sachlichkeit von Dia-
grammen stellt eine Optimierung im Dienst ihres reibungslosen pddagogischen
oder heuristisch-epistemischen Gebrauchs dar und néhert Diagramme damit
technischen Medien, wie Mersch sie versteht, an.’ Drittens korrespondiert — ein
weiterer Vergleichspunkt — das Abdriften von Diagrammen ins Magische mit der
von Mersch konstatierten Tendenz von Medien zum Mythischen. Der Anschein
einer geradezu unheimlichen (ndmlich magischen oder mythischen) Resistenz
gegeniiber Kritik entsteht, wenn die Rezeption der epistemischen Hybriditit von
Diagrammen oder Medien nicht gerecht wird.®

Uber die hier genannten Vergleichspunkte zwischen Medien und Diagram-
men hinaus, bietet Mersch eine starke Analyse des Gestaltungsdilemmas von
Hybriditdt. Seinen Befund von der »konstitutionelle[n] Unsichtbarkeit«’ von
Medien stiitzt er tiberzeugend mit dem Nachweis, dass alle erkenntnistheoreti-
schen Versuche, Medien sichtbar zu machen, scheitern missen: Als Objekte der
Erkenntnis wahrgenommen, werden Medien als Medien von Erkenntnis unsicht-
bar. In Merschs Begrifflichkeit: Die Thesen von der Transzendentalitdt und Ubi-
quitit der Medien® sind inkonsistent. Sie gleichen den vergeblichen Versuchen,
sich dem Begriffsdenken mit transzendentalistischen Gestaltungslosungen zu
entziechen — wie Merschs Argumentation den in dieser Arbeit vorgenommenen
Analysen transzendentalistischer Losungsversuche gleicht: Auch transzendentale
Begrifflichkeit verbleibt im Schwerkraftbereich des Begriffsdenkens.

So fiihrt beispielsweise der »Medienidealismus« von Apel, in der Nachfolge
der Transzendentalphilosophie, in einen Zirkel. Er l4sst die Frage offen, wie er
anders als tiber Medien zur Kenntnis der Konstitutionsleistung von Medien ge-
kommen ist. Mit ihm ldsst sich nichts, was tiber die selbstevidente Feststellung
hinausgeht, dass Erkenntnis — irgendwie — auf Medien angewiesen ist, begriinden,

Vgl. ebd.

Vgl. auch ebd. S. 81.
Ebd. S. 78.

Vgl. ebd. S. 75.

[c BN e Y|

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

208 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

»soll es sich nicht blol um eine Setzung, eine metaphysische Annahme oder ein
konstruktivistisches Axiom handeln«’.

Einen »Kurzschluss« beziehungsweise eine unreflektierte Ubertragung bege-
hen Medientheorien, die den Medienbegriff am Vorbild eines etablierten Para-
digmas modellieren: Etwa Friedrich Kittler, der sein » Technikapriori« in Analo-
gie zu Foucaults »historischem Apriori« entwirft oder semiotische und
strukturalistische Ansitze, die sich an Derridas »Schrifttheorie« anlehnen.'® Die
spezifischen Effekte eines bestimmten Mediums — etwa der Schrift — werden auf
eine unspezifische, universelle Medialitdt tibertragen und als generelles Prinzip
der Konstruktion von Wirklichkeit sichtbar gemacht, etwa als »Nichtprdsenz
oder urspriingliche Nachtréglichkeit«."

Eine &hnliche Einseitigkeit droht Versuchen, Medien als Materialitit und
Korperlichkeit sichtbar zu machen, worauf Mersch am Beispiel des Leibes hin-
weist. Der menschliche Kérper kann zwar mit gutem Grund als Medium ver-
standen werden, damit wird aber seine Reduktion auf eine bestimmte Funktion
mals< bespielbares Instrument«'? vollzogen.” SolchermaBen zum Objekt von
Erkenntnis gemacht, kann der Leib nicht mehr als Medium von Erkenntnis
erkannt werden:

»Inwieweit aber das Denken in seine Korperlichkeit verstrickt ist, inwieweit die spezifi-
sche Form des Leibes in es eingeht und es terminiert, entzieht sich ihm. Die >Leibhaftig-
keit« des Denkens ist dann nicht mehr beschreibbar — es handelt sich um eine @hnliche
Paradoxie wie bei der Reflexion, die sich nirgend selbst zu erfassen vermag, weil die
Strukturen der Reflexion schon ins Reflektierte eingehen, ohne sich mitreflektieren zu

konnen.«'*

Hier zeigt sich erneut die Schlagseite von Konzepten wie Kriamers
korporalisierter Performativitit. So wenig wie der Korporalitit des Diagramms,
dessen spezifische Materialitit und #sthetische Gestaltung sie marginalisiert,'’

9 Ebd.S.77.

10 Vgl. ebd. S. 76.

11 Vgl ebd.

12 Ebd. S. 79.

13 Und zwar »sei es in Form seiner gleichzeitigen Verkleidung wie Selbstausstellung
z.B. in der Mode oder als Grenzerfahrung, der Aussetzung ins Verletzliche wie in der
Performance-Kunst.« (Ebd. S. 78.)

14 Ebd. S. 79.

15 Vgl.C5.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 209

wird sie dem Korper im medialen Prozess gerecht. Zwar denkt sie die Rolle des
Korpers im diagrammatischen Erkenntnisprozess mit — etwa wenn sie vom »Zu-
sammenwirken von Auge, Hand und Hirn«'® mit dem diagrammatischen Objekt
spricht; gleichsam unter der Hand wird der das Diagramm rezipierende Korper
allerdings zu einem menschlichen, gesunden, mehr oder minder entwickelten,
kompetenten und geschickten Korper stilisiert. So wird er vom problematischen,
»unsichtbaren« Medium von Erkenntnis zum bereits erkannten Objekt von Er-
kenntnis. Damit &hnelt Kramers korporalisierte Performativitit der »universali-
sierenden Performativitit«, von der sie sich abgrenzen will."” Wie diese beruht
sie auf »Idealisierungsannahmen«'®, die korperliche Unterschiede, zum Beispiel
Behinderungen, wie schon Feinheiten diagrammatischer Gestaltung margina-
lisieren.

Dem Scheitern transzendentalistischer Konzepte setzt Mersch ein Konzept
entgegen, das die kiinstlerische Gestaltung als Vorbild nimmt: Die »konstitutio-
nelle Unsichtbarkeit« oder »Unfiiglichkeit«'® der Medien, die der erkenntnis-
theoretischen Universalisierung von Medientheorien notorisch entgeht, mdchte
Mersch in einer »Negativen Medientheorie« »von ihrer Grenze her«® erschlie-
Ben. Mediale Hybriditdt zeigt sich mithin iiberall dort, wo die Optimierung
medialer Effektivitdt an der Tiicke des Objekts scheitert — was mehr oder weni-
ger absichtsvoll passieren oder herbeigefiihrt werden kann.

»Bevorzugtes Metier solcher »Grenzzeichnung« aber ist die Kunst in ihrer Arbeit an der
»Spur¢. Sie ldsst diese dort hervortreten, wo Zeit aufgewendet wird, wo die Wahrnehmung
perforiert, wo Stérungen und Dysfunktionalitidten auftreten, wo Ausfille, Zusammen-
briiche und technische Abstiirze passieren, besonders bei digitalen Medien, oder wo sich
ins mediale Format ein ebenso Endliches wie Vergéngliches einschreibt. Samtlich besitzen
diese Bemiihungen die Kontur »>katachretischer Paradoxas, insofern sie die Medialitét des
Mediums in dem Augenblick zum Erscheinen bringen, da diese versagt oder nicht funktio-
niert. Solches ereignen zu lassen, ist in besonderer Weise die Domcdne dsthetischer

.ol
Praxis.«

16 Krémer (2012b) S. 91.

17 Vgl. Kriamer (2004) S. 14f.

18 Ebd. S. 14.

19 Vgl. Mersch (2004) S. 78 und 83.
20 Ebd. S. 82.

21 Ebd. S. 92.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

210 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Zu den Techniken, derer Effekt auch als »Fraktur oder Verfremdung«* bezeich-
net werden kann, z&hlt Mersch nicht zuletzt den Transfer von Medien, »die
Ubersetzung von einem Medium ins andere«”. Damit betont er das als Selbst-
reflexivitit der Kunst bekannte Phanomen der Umlenkung von Aufmerksamkeit
von Inhalten auf deren materiale Erméglichungsgriinde.

Der Medien- und Kulturwissenschaftler Ludwig Jager argumentiert ganz
ghnlich. Er formuliert (im Anschluss an Sprachwissenschaftler wie Saussure,
Peirce und Derrida) eine Art synoptische These der Medientheorien von
McLuhan, Luhmann, Alfred Schiitz und Bolter/Grusin, die er unter dem Begriff
der »Transkriptivitit« von Medien entfaltet.* Ihr zufolge konnen Medien die
zwel komplementidren »Aggregatzustinde« der Transparenz und der Stérung
annehmen, zwischen denen sie sich »transkriptiv« bewegen. Im Zustand der
Transparenz werden die Medien zugunsten des von ithnen Kommunizierten oder
Dargestellten nicht wahrgenommen. Im Zustand der Storung hingegen geraten
sie selbst (bezichungsweise die von ihnen ermdglichten Formen) ins Blickfeld,
wobei ihre semantischen Effekte modifiziert werden konnen, die im Zustand der
Transparenz fixiert sind.” Ein Wechsel des Aggregatzustands eines Mediums
von transparent auf gestort ist laut Jager strukturell im (performativen) Gebrauch
des Mediums angelegt” und wird evident bei einem Medienwechsel
(»Remediatisierung«/»Remediation<<27) oder, wie er allgemeiner mit Bezug auf
Goodman formuliert, durch einen »Normenwechsel«: »Erst »Normenwechselk,
also Effekte von Stérungen, erst die Erosion habitualisierter Bezugsrahmen, las-
sen die mediale Relativitdt des Realen und damit das symbolische Représentati-
onssystem selbst als >Weise der Welterzeugung« wieder sichtbar werden.«™®
Medienwechsel sind in dieser Perspektive vor allem Gebrauchswechsel.

Die medientheoretischen Analysen von Mersch und Jéger sollen im Folgenden
Anlass zu einer signifikanten Akzentverschiebung innerhalb der Diagrammatik
geben. Ernst genommen wird dabei die Einsicht, dass Diagramme in ihrer
Hybriditdt zu wiirdigen hiefe, sie nicht als Instrumente von Erkenntnis, son-
dern als Medien der Erkenntnis zu verstehen. Dann wére das Diagramm aus

22 Ebd.S. 93.
23 Ebd.S. 92.

24 Vgl. Jager (2004) S. 62ff.
25 Vgl. ebd. S. 65.

26 Vgl. ebd. S. 49fF.

27 Vgl. ebd. S. 66.

28 Ebd.S. 61f.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 211

erkenntnistheoretischen Griinden nicht mehr als Untersuchungsobjekt zu behan-
deln; vielmehr wdre seine »Unffiiglichkeit« nur sichtbar zu machen, wenn es als
dsthetisches Objekt oder als Ergebnis eines Medienwechsels beschrieben wiirde.
In den Vordergrund einer epistemischen Wiirdigung des Diagramms trdite die
Untersuchung der diagrammatischen Gestaltung.

Wenn eine solche gestaltungsfokussierte Diagrammatik das Programm einer
negativen Medientheorie tibernimmt, muss sie freilich iiber sie hinausgehen. Sie
muss deren einseitige Ausrichtung auf Kunst und Stérung iiberwinden, die aus-
blendet, dass unzureichend gestaltete, schlicht kaputte oder zweckentfremdete
Objekte nur in Ausnahmefillen dasselbe leisten wie in ihrer Stérfunktion opti-
mierte, entsprechend gestaltete Diagramme. Dafiir muss sie Diagramme aufspii-
ren oder sogar entwickeln, die als dsthetische Objekte oder Ergebnisse eines
Medienwandels einleuchten: Im folgenden Kapitel C.7 wird sie sich dafiir inter-
disziplindr — und zwar von empirischer Psychologie und Kunstgeschichte — an-
regen lassen. Zudem muss sie die Gestaltung von in ihrer Storfunktion optimier-
ten Diagrammen auf eine Weise beschreiben, die deren transkriptiven Effekt
zwar nahelegt, ohne ihnen doch einen bestimmten Zweck fest zuzuschreiben.
Dies wird im letzten Kapitel (C.8) geschehen, in dem der Buch-Bausatz Kant fiir
die Hand vorgestellt wird und die von seiner Gestaltung nahegelegten Effekte,
mit einer Vielzahl kurzer, vergleichender Untersuchungen anderer Gestaltungs-
konzeptionen, evoziert werden. Die Gestaltung eines Objekts, so die leitende
Annahme, kann dessen Wahrnehmung, Effekte und Nutzung nicht kontrollieren,
aber doch in eine bestimmte Richtung lenken.

7. DIE BEITRAGE VON KOGNITIVER PSYCHOLOGIE UND
KUNSTGESCHICHTE: PADAGOGISCH DYSFUNKTIONALE
UND PRAGMATISCH HYBRIDE DIAGRAMME

Die kognitive Psychologie hat das Verdienst, jede geisteswissenschaftliche — ob
blof3 semiotische oder kulturwissenschaftliche — Analyse von Diagrammen mit
ihren Kenntnissen von Wahrnehmungs- und Lernprozessen erginzen, ihre Er-
gebnisse mit empirischen Studien belegen und teilweise sogar Gestaltungs-
empfehlungen geben zu konnen. Thr Forschungsinteresse ist jedoch ziemlich ein-
seitig auf die padagogische Nutzung von Diagrammen® und die Optimierung

29 »Text-Bild-Kombinationen bilden ein kommunikatives Kraftpaket, sie konnen eine
optimale Einheit darstellen, wenn sich Text und Bild in ihren Stirken ergénzen. Text
und Bild sind dann ein didaktisches Traumpaar.« (Ballstaedt (2015) S. 109)

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

212 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

dieses Potentials gerichtet.”” Wolfgang Schnotz etwa empfichlt die Beachtung
der Gestaltgesetze, neuer, aus der Infografik stammender Erkenntnisse wie
Edward Tuftes »Data-ink-ratio« sowie der konventionellen diagrammatischen
Darstellungsformen: Kreis-, Balken-, Saulen-, Linien-, Streudiagramme.31 Deren
Anwendung ist nach der intentionalen Leitfrage auszurichten, »was wem und
wozu vermittelt werden soll.« So konnen »inaddquate[...] Ableseprozesse[...]«
verhindert werden.”

Im Fokus der kognitiven Psychologie stehen mithin die mehr oder minder
klassischen Diagramme und Infografiken, jene mit einer »relativ strengen Syn-
tax«, fiir deren Erstellung und Lesung es verhiltnisméBig strenge Regeln gibt.”
Nur am Rande werden Text-Bild-Kombinationen mit freierer Syntax untersucht.
Im Vergleich zu ihrer padagogischen fillt die heuristisch-epistemische oder gar
asthetische Wiirdigung von Diagrammen insofern deutlich ab.

Bei Ballstaedt findet sich immerhin der Hinweis auf jene gewollte interne
Diskrepanz von Text-Bild-Kombinationen, die — urspriinglich im audiovisuellen
Bereich — als »Text-Bild-Schere« bezeichnet wird. Ballstaedt findet sie in der
Kunst (in der »Kunstform des Emblems«, der Lehrdichtung, einem Bild von
Magritte), in Bilderritseln, Bildwitzen und -karikaturen sowie in der Werbung,
jedoch ausdriicklich nicht in der Philosophie. Er vermutet, dass gerade in der pé-
dagogischen Dysfunktionalitit eine spezifische Funktionalitét liegen kann — etwa
wenn ein »effort after meaning« ausgelost wird, wenn »Menschen zum Aufmer-
ken und Nachdenken« gebracht und »Geburtshilfe fiir neue Ideen« geleistet
wird.** Aufgrund der Schwierigkeit, die Verbindung zwischen Einsatz und
Effekt der Text-Bild-Schere empirisch nachzuweisen, bleibt sie fiir die kognitive
Psychologie dennoch ein Randphdnomen:

»Empirische Befunde, welche die anregende Funktion von Diskrepanz und Kontradiktion
zwischen Text und Bild und damit das epistemische Potential belegen, sind nur als einzel-
ne Fallstudien zu finden, systematische Untersuchungen fehlen. [...] Empirische Befunde
dazu weisen eher in die Richtung, dass die kognitive Verarbeitung tiberfordert wird: Oft

bleiben die Informationen eines Kodes — meist der Sprache — auf der Strecke.«*’

30 Vgl. etwa Ballstaedt/Ostermeier/Reinhard-Hauck (2001).
31 Vgl Schnotz (2002) S. 771f.

32 Ebd. S. 79.

33 Vgl. auch Totzke (2012) S. 424.

34 Vgl. Ballstaedt (2015) S. 123.

35 Ebd.; vgl. auch Ballstaedt (1990).

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 213

Dysfunktionale Diagramme leisten also jene pddagogisch wirksame Kombina-
tion zweier Kodes, die Text und Bild zu einem »didaktischen Traumpaar«
machen, weil sie auf kongeniale Weise zwei »Lernziele« ansprechen,™ gerade
nicht. Sie tendieren, so ist zu folgern, in besonderem Ausmal} dazu, als blofle
Illustrationen, plakative und kritikresistente Artefakte oder schlicht unverstindli-
cher Unsinn wahrgenommen zu werden. lhre erkenntnisanregende Funktion
bleibt meist ungenutzt und unerkannt, wie Ballstaedt vermutet: » Ambitionierte
Aufkldrer und Kiinstler neigen dazu, mit ihren Assoziationen und Imaginationen
die Adressaten zu iiberfordern.«’’

Dabei erfordern gerade anspruchsvolle Text-Bild-Kombinationen eine
ausgepriagte multimediale oder interdisziplindre — Ballstaedt nennt sie multi-
kodale — Kompetenz, »die vielen Rezipienten — auch Philosophen — fehlt, da sie
in der Mediensozialisation nicht erworben wurde«.”® Text- sowie Bildinforma-
tionen miissen gelesen und in eine sinnvolle Beziehung gesetzt werden, auch und
gerade wenn sie auf den ersten Blick nicht zueinander passen. In diesem un-
wahrscheinlichen Rezeptionsprozess gesteht Ballstaedt der Gestaltung zwar eine
Rolle zu, die aber kaum erheblich ist: »Die Gestaltung kann [dem Adressaten]
entgegenkommen, aber bei fehlender multikodaler Kompetenz bleibt eine inte-
grative Verarbeitung von Text und Bild auf der Strecke.«’” Welcher Art eine Ge-
staltung sein konnte, die den erwiinschten, erkenntnisanregenden Effekt padago-
gisch dysfunktionaler Diagramme optimieren konnte, wird in der kognitiven
Psychologie nicht untersucht.

Hinweise darauf sucht man auch in der gegenwirtigen, epistemisch fokus-
sierten Diagrammatik und Bildtheorie in der Regel vergebens. Die verschiede-
nen Ansétze von Bauer/Ernst, Bogen/Thiirlemann, HeBler, Krdmer, Majetschak,
Mersch, Sachs-Hombach, Steinbrenner etwa gestehen Diagrammen zwar durch-
aus ein breites Spektrum von Funktionen — ein Ordnen zwischen Beweis und
Entwurf — zu. Dabei wird auch die Gestaltung gewiirdigt, allerdings nur in einem
bestimmten, eingeschriankten Sinn. Klaus Sachs-Hombach etwa weist darauf hin,
dass in Modellen &sthetische Vorentscheidungen zum Zuge kommen, die spiter
normative Funktionen iibernechmen konnen.* (So hat beispielsweise das Atom-
modell von Ernest Rutherford mit seiner Gestaltung, die dem Vorbild des Son-
nensystems folgte, eine Perspektivierung und Akzentuierung der nachfolgenden

36 Vgl. Ballstaedt (2009).

37 Ballstaedt (2015) S. 125.

38 Ebd. S. 126.

39 Ebd.

40 Vgl. Sachs-Hombach (2012) S. 35.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

214 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Forschung bewirkt.*') Untersucht wird in solchen Uberlegungen hingegen nicht,
welche dsthetischen Vorentscheidungen zu treffen wiren, um Effekte zu erzie-
len, die sich nicht in der Generierung diskursiven Wissens erschopfen. AuBlen
vor bleibt also die dsthetische Dimension.

Auch Majetschak trennt mit seiner Unterscheidung von »Kunst- und Ge-
brauchsbildern« die &sthetischen von den wissenschaftlichen Bildern. Diagram-
me, so konnte man seine Position einigermaflen frei zusammenfassen, erzeugen
neue Welten diskursiven Wissens, wihrend Kunst Bewusstsein schafft, das im
Nicht-Diskursiven verbleiben darf. Diese Unterscheidung ist, wie Majetschak
betont, nicht nur im Bild selbst angelegt, sondern hingt auch von der Nutzung
des Bildes ab:

»Anders als bei Gebrauchsbildern, deren innerbildliche Struktur — also Komposition,
Farbe, Hervorhebungen und Ausblendungen potentieller Sichtbarkeit — durch die jeweili-
gen pragmatischen Zwecke der Bildverwendung formiert wird, begegnen wir dem, was
wir als Kunstbild verstehen, unter der Mafigabe, dass sich seine analysierbare interne

. . .. . 42
Struktur aus dem ergebe, was es sichtbar machen oder an Sinn kommunizieren will.«

Wenn sich Kunst- von Gebrauchsbildern im Normalfall problemlos unterschei-
den lassen, dann auch anhand von zwei »stukturelle[n] Eigentiimlichkeiten«®
der Gestaltung von Kunstbildern, die Majetschak am Ende seines Artikels nur
kurz anreifit und als »visuelle und stilistische Innovation« sowie »Selbstreflexi-
vitit«* benennt. Eine Folgerung daraus, die Majetschak selbst nicht zieht, wiire,
dass Diagramme die visuell und stilistisch innovativ gestaltet sind und Selbst-
reflexivitdt bewirken, nicht mehr reibungslos als Gebrauchsbilder funktionieren
und ihr piddagogischer oder heuristisch-epistemischer Gebrauch in Frage steht.

Der Kunsthistoriker Steffen Bogen unterscheidet in seinem Aufsatz »Schatten-
riss und Sonnenuhr« ganz dhnlich zwischen Bild und Diagramm: Bei ersterem
stehen, wie beim Schattenriss, die &dsthetischen Qualititen im Vordergrund,
beim letzterem, wie bei der »Sonnenuhr«, der praktische Nutzen. Dass Dia-
gramme durchaus als Bilder und Bilder als Diagramme gesehen werden koénnen,
spricht nicht gegen deren unterschiedliche Rezeption im Normalfall. Diesen

41 Vgl. ebd.

42 Majetschak (2005) S. 111.
43 Ebd. S. 113.

44 Ebd. S. 114.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 215

»wesentlichen, nicht nur graduellen Unterschied® fasst Bogen u.a. damit, dass
das Diagramm fiir Fremdreferenz,” Konstruktion,"” Kognition®* und Unabge-
schlossenheit,”’ das Bild fiir Selbstreferenz, Priisentation, Emotion und Abge-
schlossenheit™ steht.

Anders als Majetschak geht es Bogen allerdings gerade um das »spezifische
Wechselspiel«’' zwischen Diagramm und Bild, weil darin die Differenz zwi-
schen Kunst und Wissenschaft zum Verschwinden kommt.”> Bogen nimmt damit
einen Diagramm-Typus in den Blick, wie er in diesem Kapitel als Anschauungs-
objekt einer gestaltungsfokussierten Diagrammatik avisiert wird. Er beschreibt
Diagramme, deren an Kunst ausgerichtete Gestaltung einen optimierten Storfak-
tor aufweist, wodurch sie nicht nur als Objekte, sondern auch als Medien der
Erkenntnis sichtbar werden. Bei Bogens Beispielen handelt es sich, wie die fol-
gende Beschreibung zeigt, nicht um pddagogisch dysfunktionale Diagramme,
sondern um Diagramme, deren heuristisch-epistemische Nutzung in Frage steht.
Sie sollen als pragmatisch hybride Diagramme bezeichnet werden.

1. Das »Hemicyclium« oder die »Skaphe« (Abbildung 14) unterscheidet sich
von einer gewohnlichen Horizontalsonnenuhr, wie man sie etwa von Kirch-
tirmen kennt, durch ihre Gestaltung, die nicht im Sinn einer heuristisch-
epistemischen Funktion optimiert ist: Die halbkugelférmige Schale scheint viel-
mehr einen mimetischen Sinn zu haben, weil sie dem Firmament dhnelt, das sich
kuppelgleich tiber der Erde wolbt. Zu dieser Wahrnehmung passt, dass die Uhr-
zeit nicht — wie sonst iiblich — durch einen Schatten angezeigt wird, sondern
durch einen Lichtpunkt: Er wird durch eine kreisfsrmige Offnung erzeugt, die
sich oben in der Halbkugel befindet. So stellt die Skaphe das Schauspiel der
Zeitmessung als tiber das Firmament wandernde Sonne durch ihre Gestaltung
nach. Unklar bis irritierend bleiben allerdings weitere Elemente dieser Gestal-
tung: der Tatzensockel sowie die floralen Elemente. Bogen iibergeht sie in seiner
Beschreibung nicht, kann sie allerdings nicht deuten und weist nur auf ihre

—

45 Vgl.
46 Val.
47 Val.
48 Vgl.

Bogen (2005) S. 154.
ebd. S. 162.

ebd. S. 164.

ebd. S. 166.

49 Vgl. ebd. S. 168.

50 Vgl ebd. S. 162-168.

51 Ebd. S. 154.

52 Vgl. ebd. S. 176.

—_— e e e e

—

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

216 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

aufmerksamkeitsheischende Dominanz hin. Thre irritierende, Assoziationen
provozierende Stellung wird nicht erklirt.>

Abbildung 14: Hohlkugelférmige Abbildung 15: Ferdinando Bon-

Skaphe (Berlin, Staatliche Muse- signore, Aquarellierte Zeichnung

en, Antikensammlung) zum Sonnenuhrprojekt vor dem
Palazzo Montecitorio (Ausschnitt),
1790, Rom Archivio di Stato

2. Auch das Sonnenuhrprojekt vor dem Palazzo Montecitorio (Abbildung 15)
sollte gewohnliche Sonnenuhren durch einen mimetischen Effekt tibertreffen. Zu
diesem Zweck hatte der Architekt Ferdinando Bonsignore einen Kugelhelm an-
fertigen lassen, der auf einem enormen Obelisken installiert wurde. Durch zwei
Offnungen im Helm sollte zur Mittagszeit ein Sonnenstrahl auf jenen Schatten
des Obelisken fallen, der seinerseits auf einem im Boden eingelassenen Meridian
die Mittagszeit markierte. Wéhrend diese Konstruktion als konventionelle Son-
nenuhr funktioniert und der Schatten auch heute verldsslich die Zeit anzeigt, ver-
sagt die mimetische Funktion: Aufgrund des Streulichts ist selbst an sonnigen
Tagen kein deutlicher Lichtfleck auszumachen. Der Kugelhelm und seine extra-
vaganten Offnungen scheinen sinnlos und irritieren.”*

3. Der »Schinken von Portici« (Abbildung 16), ein kurioses Fundstiick aus
Herculaneum, ist eine tragbare Sonnenuhr in Form eines Schinkens. Das Objekt
funktioniert durchaus wie eine konventionelle Sonnenuhr — nur mit dem Unter-
schied, dass man es justieren und einstellen muss. Die aufwendige Handhabung
wird moglicherweise durch den Vorteil der Portabilitit aufgewogen. Rétselhaft

53 Vgl. ebd. S. 160f.
54 Vgl ebd. S. 161-164.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 217

bleibt allerdings die Schinkenform. Der Altphilologe Hermann Diels, so berich-
tet Bogen, »sprach von einem antiken Scherzartikel«”.

Abbildung 16: Ansichten des »Schinken von Portici«, Kupferstich in
den 1762 publizierten Pitture antiche d’ Ercolano

Die Skaphe, das Projekt von Ferdinando Bonsignore und der Schinken von
Portici sind funktionierende Sonnenuhren, deren Gestaltung allerdings nicht
allein ihren heuristisch-epistemischen Nutzen optimiert. Sie dient weiteren Zwe-
cken, macht die Skaphe zu einem mimetischen Modell des Sonnenverlaufs, den
Schinken zu einem Scherzartikel, entfaltet an anderer Stelle gar keinen Zweck
und irritiert, wirkt mitunter als Konstruktionsfehler. Die Gestaltung bewirkt
einen vielfiltigen, unterbestimmten Gebrauch, der tiber denjenigen gewohnlicher
Sonnenuhren hinausgeht. Sie optimiert in diesem Sinne diagrammatische Hybri-
ditét, allerdings nicht alle Aspekte davon. Die pragmatisch hybriden Sonnen-
uhren sind beispielsweise nicht ephemerer, und nur der Schinken ist korporaler,
als andere Sonnenuhren. Insofern stellt sich die Frage, ob in ihnen tatsdchlich
Hybriditdt optimiert ist oder ob es sich dabei um blofe Kuriosititen oder Fehl-
konstruktionen handelt.

55 Vgl ebd. S. 165-167.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

218 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

8. OPTIMIERTE HYBRIDITAT IM BUCH-BAUSATZ
KANT FUR DIE HAND UND IN ANDEREM
ANSCHAUUNGSMATERIAL

Das folgende letzte Kapitel setzt die Untersuchung der Korrespondenz zwischen
epistemischer und formaler diagrammatischer Hybriditét fort, indem es sich ver-
schiedenen Aspekten der Gestaltung von Diagrammen widmet. Deren Effekte
werden zunehmend beobachtend und beschreibend nachvollzogen, weil es sich
nicht um die Effekte padagogischer oder heuristisch-epistemischer Nutzung
handelt, welche sich empirisch relativ leicht nachpriifbar deutlich festlegen las-
sen. Als Anschauungsmaterial ist der Buch-Bausatz Kant fiir die Hand gewihlt.
Darin steckt ein Diagramm, das — anders als die stérungsoptimierten heuristisch-
epistemischen Sonnenuhren — nicht nur pragmatisch hybrid, sondern auch pada-
gogisch dysfunktional ist. Es nimmt somit in seine Gestaltung sowohl die Anre-
gungen der Medientheorie als auch der Kunstgeschichte und der kognitiven Psy-
chologie auf — und zudem noch weitere Aspekte gestalteter Hybriditat, die im
Anschluss an die bisherige Analyse diagrammatischer Hybriditét herausgestellt
werden. In seiner Beschreibung zeigt sich schlieflich ein neues diagrammati-
sches Konzept, ndmlich das hybrid optimierte Diagramm.

Zunichst jedoch wird der Buch-Bausatz als letztes Beispiel einer Reihe von
Diagrammen zur Kritik der reinen Vernunft prisentiert, die eine immer freier
werdende Syntax aufweisen. Die Reihe beginnt mit paddagogischen Diagrammen
und weist ein breites Spektrum von Gestaltungmoglichkeiten auf. Die Tafel aus
der Encylopaedia Londinensis (1824) zeigt den inhaltlichen Aufbau der Kritik
der reinen Vernunft sehr grob als sich von oben nach unten entwickelnde An-
ordnung zentraler Begriffe, die in kurzen Erlduterungssitzen vorgestellt werden
(Abbildung 17). Figurale Elemente setzen visuelle Marken, die zwar ein gewis-
ses MaB an Ordnung und Ubersichtlichkeit der Darstellung schaffen™, allerdings
vergleichsweise wenig neutral gehaltene und etwas verwirrende direktive Bild-
zeichen darstellen. Es ist beispielsweise nicht ersichtlich, warum die dunkel ge-
fullten Kreisformen den Bildteilen »Sense« und »Understandig« ein optisches
Ubergewicht verschaffen und gleichzeitig einen Kontrast zum Bildteil »Reason«
mit seinen eckigen Pentagrammen herstellen. Bei der Tafel handelt es sich inso-
fern um ein pddagogisches Diagramm, dessen Funktionalitit etwas einge-
schrinkt ist, moglicherweise aus gestalterischem Unvermogen. Es ist jedenfalls
nicht ersichtlich, dass die figuralen Elemente eine Art Kommentar darstellten
konnten, mit dem die padagogische Funktionalitét der Tafel bereichert wiirde.

56 Vgl. auch Burkard (2012) S. 32.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 219

Abbildung 17: »A Table of the Elements of the Mind« von
Richard Williamson

Kritik cher reinen Vernunfi
I

Einbksitung Elementariehre Mathodenlshre
AlB =
t - Kan
o H Asthetik Logik - ar:rf::momu
=" SRR 1 - Geschichte
Raum Zait [ l 1
| 1 1
ng | Analytik Dialektic
e S ;
Buch | Bagritte Doktrin der Bagrifte Schlisse

Hoopt: > Schema- Grund-  menon Paralo- Antino- ideal
Wik, Sache= oo Noumenon gismen mien

Abbildung 18: »Aufbau der Kritik der reinen Vernunft,
Diagramm im dtv-Atlas Philosophie

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

220 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Abbildung 19: »Critique of Pure Reason — Main Parts« von
Marco C. Bettoni

Abbildung 20: »Inventarium der reinen spekulativen Ver-
nunft«

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 221

Das erste Kant-Diagramm im dftv-Atlas Philosophie konzentriert sich auf die
Darstellung des formalen Aufbaus der Kritik der reinen Vernunft und stellt die
einzelnen Kapitel (beziechungsweise Teile, Abteilungen, Biicher und Haupt-
stiicke) in ihrem Ablauf ebenfalls von oben nach unten gegliedert vor (Abbil-
dung 18). Seine direktiven Zeichen — Linien, Pfeile sowie Farben — sind sachlich
und unauftillig gestaltet und stehen somit ganz im Dienst der padagogischen
Funktion des Diagramms.

Ein Vergleich dieser beiden Diagramme sowie der diagrammatischen Dar-
stellungen des Kybernetikers Marco C. Bettoni (Abbildung 19) und des Wissen-
schaftsjournalisten Hans Joachim Stoérig in seiner populdren Geschichte der Phi-
losophie (Abbildung 20) zeigt erneut die groBen formalen Gemeinsamkeiten
padagogischer Diagramme, die wegen Kants scharf konturiertem Aufbau seines
Werks freilich auch besonders deutlich hervortreten. Die geringen Unterschiede
bestehen beziiglich der Parameter, die als zentral hervorgehoben wurden, sowie
beziiglich des Grades der mit der Gestaltung erreichten Ubersichtlichkeit.

Was ihre gestalterischen Mittel betrifft, unterliegen padagogische Diagram-
me einer »relativ strengen Syntax«, wie man mit Rainer Totzke formulieren
konnte: »Das heif3t, es gibt im konkreten Fall sehr klare Regeln fiir deren korrek-
te Erstellung und Lesung.«’ Je weiter sich das Diagramm von seiner klassischen
Gestaltung entfernt, desto vielfdltiger wird seine Rezeption ausfallen und desto
mehr Kompetenz wird fiir sein Verstidndnis erforderlich. (Ebenso gilt umgekehrt:
Mit je mehr Kompetenz man ein Diagramm betrachtet, umso stirker befreit man
sich von konventionellen und vordergriindigen Lesarten.) So kénnen Diagram-
me, wie Bilder, eine »erkenntnisaufschlieBende« Funktion erhalten. In

»diagrammatische[n] Darstellungen, die einer weniger strengen >Syntax< folgen [...] exis-
tieren recht freie, offene, provisorische bzw. transitorische Regeln der Produktion und der
Lesung dieser Diagramme. Als Laboratorien epistemischen Schreibens/Zeichnens sind
diese Arten diagrammatischer Artefakte oftmals sogar gerade darauf angelegt, spielerisch
zu rverfremden< und dabei moglichst viele kreative Assoziations- und Interpretationsspiel-

rdume zu erdffnen.«*

Ein Blick auf die postmoderne Neufassung der Kant-Tafel der Encylopaedia
Londinensis durch den Illustrator des dtv-Atlas Philosophie, Axel WeiB}, kann die-
sen Punkt verdeutlichen: Sie treibt die oben geschilderte, etwas verwirrende Ge-
staltung der direktiven Zeichen der Tafel noch weiter und weist eine Expressivitt

57 Totzke (2012) S. 424.
58 Ebd.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

222 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

in Linienfithrung, Typographie und Farbigkeit auf, die fiir Diagramme untypisch
ist und die Grafik tatsdchlich fiir den Gebrauch als pddagogisches Diagramm
wenig geeignet scheinen liasst (Abbildungen 21a,b,c). Zwar zieht die expressive
Gestaltung die Aufmerksamkeit an und regt zur Reflexion an, was einem péda-
gogischen Gebrauch nicht abtréglich ist, und doch lenkt sie von ihrem diskursi-
ven Gehalt — den Begriffen und ihrer hierarchischen Anordnung — in hohem
Ausmall ab, was sie padagogisch dysfunktional macht. In ihrer expressiven
Dysfunktionalitit ist die Grafik jedoch so deutlich und selbstbewusst, dass diese
kein Fehler scheint, sondern so etwas wie ein nicht-diskursiver Kommentar, der
eine Deutung einfordert: Mit ihren energischen und gleichzeitig priifend gezoge-
nen Strichen kann sie als Anspielung auf die Kantische {iberdeutliche Abgren-
zung von Begrifflichkeiten, die moglicherweise blof aus heuristischen Griinden
erfolgt, verstanden werden, wihrend die flieBenden farblichen Uberginge im
Hintergrund ein Hinweis auf den postmodernen Horizont dieser Kant-Deutung
sein konnte.

Abbildungen 21a,b,c: »Kant postmodern« von Axel Weil3

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 223

Abbildung 22: Bastelanleitung im Kapitel »Philosophische Hintergriinde
der Kritik der reinen Vernunft«

Abbildung 23: Bastelanleitung im Kapitel »Aufbau und Gliederung der
Kritik der reinen Vernunfi«

Auch die Gestaltung von Kant fiir die Hand ist unkonventionell und setzt nicht
in jeder Beziehung auf Sachlichkeit und Unauffilligkeit, wenngleich der Buch-
Bausatz auf den ersten Blick und durchaus berechtigt als padagogisch niitzliche
Kant-Einfithrung erscheinen mag, aus der ein paddagogisch niitzliches Kant-
Diagramm erstellt werden kann. Wie der Untertitel verspricht, verbirgt sich darin
nichts weniger als »Die »Kritik der reinen Vernunft« zum Basteln und Begrei-
fen«. Den acht Kapiteln, in denen der Leser schrittweise in Immanuel Kants
Hauptwerk eingefiihrt wird, sind verschiedene Bastelteile zugeordnet. Sie be-
stehen aus farbig bedrucktem Karton und kénnen aus den Bogen im hinteren
Teil des Buches gelost werden. Wahrend der Leser sich in den Kapiteln tiber
»Kants Leben und Werk«, »Philosophische Hintergriinde«, die verschiedenen

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

224 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Erkenntnisvermogen sowie die »Transzendentale Methodenlehre« informiert
und mit jeweils kurzen, pridgnanten Texten in die Begrifflichkeit der Kritik der
reinen Vernunft eingefihrt wird, ist er eingeladen, die jeweiligen Bastelteile
nach Vorgabe einer bildlichen Anleitung zusammenzukleben. (Abbildung 22
zeigt die Bastelarbeit des 2. Kapitels, das iiber Hintergriinde informiert.)

Der Zusammenhang zwischen Textinhalten und Bastelarbeit besteht zunéchst
lediglich darin, dass die Bastelteile mit den Begriffen und Zitaten beschriftet
sind, die in den Infotexten erldutert werden. Pddagogisch schon niitzlicher
scheint, dass die Pausen beim manuellen Werkeln, die fiir das Trocknen des
Klebstoffs benotigten werden, die Gelegenheit zur kontemplativen Vertiefung
des Gelesenen schaffen. Die Bastelei geht jedoch nach abgeschlossener Lektiire
noch weiter: Nun werden alle Bastelteile miteinander verbunden und zu einem
Wiirfel zusammengesetzt (Abbildung 23). Dieser Wiirfel wiederum ldsst sich
ausklappen. Zieht man an der Lasche mit der Aufschrift »Transzendentale
Methodenlehre, tut sich eine Offnung ins Wiirfelinnere auf, und ein Teil des
Inhalts entfaltet sich stufenweise nach auBen und gibt »Asthetik«, »Analytik«
und »Dialektik« frei (Abbildung 24). Den Aufschriften und einer nun sichtbar
gewordenen, alle Teile verbindenden Pfeillinie ldsst sich entnehmen, dass damit
der Erkenntnisprozess anschaulich gemacht ist, wie Kant ihn in der Kritik der
reinen Vernunft darstellt.

Als erstes Erkenntnisvermogen zeigt sich im Wiirfelinneren das »Anschau-
ungsvermdgen«, das dem sich als Erkenntnis konstituierenden »Ding an sich«
die Formen von »Raum« und »Zeit« aufpragt: jeweils eine ausgestanzte Kreis-
und eine Quadratform in den zwei nach innen schwingenden Tiiren des Erkennt-
nisportals. Die »Urteilskraft« — im neu ausgeklappten »Analytik«-Quader be-
findlich, der dem Aufbau der Kritik gemiB auf die »Asthetik« folgt — ordnet die
»Anschauungen« den »Begriffen« zu, wobei die »Kategorien« von vier Regalen
mit jeweils drei Schubfiachern dargestellt werden, in deren Boden sich Beispiel-
sdtze finden lassen. Thnen gegeniiber befinden sich die ebenfalls als Schubkas-
tensystem konstruierten »Grundsitze«. In den dariiber situierten »Dialektik«-
Quader fiihrt inwéndig eine Rampe von den Urteilen hinauf zu den Schliissen.
Sie lassen sich drei ebenfalls nach oben strebenden Sprungfedern oder schwan-
kenden Tiirmchen gleichenden Papp-Elementen zuordnen: den Ideen »Seele,
»Welt« und »Gott«. Anhand der diinnen, kreisférmig gefiihrten Verstrebungen
vermag man nachzuvollziehen, wie das Erkenntnisstreben im Bereich der Meta-
physik ins Kreisen und Schwanken der »Paralogismen«, » Antinomien« und des
»ldeals« gerdt — gerade weil es epistemisch hoch hinaus will.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 225

DUNG AN SICH

Abbildung 24: Anleitung »Die Ele- Abbildung 25: »Gesamtiibersicht
mentarlehre« der Kritik der reinen Vernunft«

Weniger hochfahrend — wiederum ganz im Sinne Kants — zeigt sich die »Metho-
denlehre«, die sich als zweiter Teil der Kritik abgesondert von den Quadern der
einzelnen Erkenntnisvermogen, die deren ersten Teil bilden, ausklappen ldsst.
Thre vier ausziehbaren Arme (die Hauptstiicke »Disziplin, »Kanon«, » Architek-
tonik« und »Geschichte«) verschrinken sich zu einem niedrigen Dach, unter
dem der Vernunftgebrauch in praktischer Hinsicht stattfinden kann, beziehungs-
weise zu einem Fundament fiir zukiinftige philosophische Bemiihungen. Bei der
Betrachtung des so entfalteten Bauplans der Kritik der reinen Vernunft vermag
sich der Leser auf einen Blick zu orientieren und dariiber klar zu werden, an
welcher Stelle des Gesamtgefiiges und in welchem Zusammenhang ein bestimm-
tes Problem steht, um auf diese Weise den jederzeit gefihrdeten Uberblick iiber
das komplexe Werk Kants zu behalten (Abbildung 25). Beim Zusammenklappen
und erneuten Ausfalten des »Kant-Wiirfels« prigen sich — so steht zu erwarten —
Begrifflichkeit und Aufbau immer stirker ein und regen wiederholt zur Re-
flexion an.

Diese erste Beschreibung des Buch-Bausatzes hebt vor allem seine padagogische
Eignung hervor. Auch die Gestaltung ist — zumindest in einer Hinsicht — pida-
gogisch kompatibel: Die pastellige Farbigkeit steht ganz im Dienst diagrammati-
scher Ubersicht, ist ansonsten unauffillig und der Philosophie (die nicht mit
leuchtenden Farben assoziiert wird) sowie Kant (der im ebenfalls pastelligen
Rokoko verwurzelt ist) angemessen. Die Formgebung des Kantwiirfels mit sei-
nen rechteckigen Tiiren und Schubladen, runden und dreieckigen Aussparungen
und Griffen und der Pfeillinie entspricht ebenfalls dem klassischen Diagramm, in
dem die geometrischen Grundformen dominieren. Auch sie — Kreise in der

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

226 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Asthetik, rechte Winkel in der Analytik, Dreiecke in der Dialektik — stehen im
Dienst von Ubersicht und Unterscheidbarkeit. Die einfiihrenden Informations-
texte im Buchteil sind ebenfalls padagogisch optimiert und unterscheiden sich
insofern nicht von anderen Einfithrungen: Sie sind sachlich und enthalten sich
moglichst aller eigenwilligen Interpretation, sie reduzieren, indem sie zentrale
Parameter auswihlen, sind einfach und klar versténdlich geschrieben und zusétz-
lich anschaulich, und somit motivierend, formuliert.

Selbst das, wodurch sich Kant fiir die Hand von herkémmlichen Einfiih-
rungstexten und konventionellen padagogischen Diagrammen unterscheidet, ist
in einer Hinsicht nichts anderes als eine Optimierung der piddagogischen Funkti-
on. Ein Bausatz vermag ndmlich nicht nur die zwei Kodes Begriff und Bild
padagogisch wirksam zu kombinieren, sondern zusitzlich noch den Kode des
haptischen Gefiihls, was Lerninhalte zusétzlich absichert, weil sie im doppelten
Wortsinn »begriffen« werden. Zudem ermdglicht die Dreidimensionalitdt des
Bausatzes, mehrere Diagramme, die sonst — wie im dfv-Atlas — hintereinander
dargestellt werden miissten, in demselben Objekt zu vereinigen und somit, mehr
Ubersicht (oder Ubersicht iiber mehr Komplexitit) herzustellen.

Und doch: Nur ein philosophisch und dsthetisch nicht vorgebildeter oder sehr
fliichtig vorgehender Rezipient wird Kant fiir die Hand ausschlieB8lich in einer,
der pddagogischen, Hinsicht wahrnehmen. Die Gestaltung des Buch-Bausatzes
geht jedoch in seiner pddagogischen Optimierung gerade nicht auf. Die in Dia-
grammatik wie in der Philosophie unkonventionelle Dreidimensionalitdt und
ausgestellte Materialitét, die von taschenspielerischen Pop-up-Funktionen betont
und begleitet wird, sorgt fiir Uberraschung, Irritation, manchmal Unverstindnis:
Was ist das? Ein Witz? Eine Falle? Philosophie?

Die extravagante Form, die der Wiirfel nach dem Ausklappen annimmt, for-
dert ebenfalls zu einer Deutung heraus, weil sie nichts Bekanntem gleicht, aber
aussieht, als stelle sie etwas dar. Analogien und Wertungen driangen sich auf,
zum »transitiven« tritt — wie Mersch es analytischer ausdriickt — das »intransiti-
ve« Zeigen.” Ein besonders hochstufiges Verstindnis, das Verstehen von An-
deutungen, welches einfache Symbolfunktionen iiberschreitet,” wird angeregt.

Die formalen Andeutungen im Kantwiirfel sind auf sehr unterschiedlichen
Ebenen angelegt. Manche sind ziemlich offensichtlich und relativ leicht zu deu-
ten. Was Kant, beispielsweise, die beiden »Formen der Anschauung«®' nennt, ist

im Bausatz als ausgestanzte Kreisform und ausgestanzte Quadratform in jenen

59 Vgl. Mersch (2006a) S. 415.
60 Vgl. C.3.
61 KrV A 34ff.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 227

beiden Tiiren anschaulich gemacht, die sich ins Wiirfelinnere, und somit zum
Vermogen der Anschauung hin 6ffnen. Auch das »Ding an sich« findet seine
Umsetzung: Als bloBer Schriftzug »Ding an sich« ist es auf dem Quader »Analy-
tik« aufgedruckt, weil Kant es in der Analytik als jenen Ursprung der Erkennt-
nis, der erst im Nachhinein als solcher kenntlich wird, erldutert;** und genau so
wird auch der Schriftzug erst nach dem Ziehen an der Lasche »Elementarlehre«
sichtbar, ebenso wie jener Pfeil, der von ihm ausgehend den Erkenntnisprozess
entlang der wichtigsten Begriffe im Kant-Wiirfel markiert. Kants Vergleich
von metaphysischer Spekulation in theoretischer Hinsicht mit dem Turm von
Babel,” findet sich — um ein weiteres von zahlreichen moglichen Beispielen
auszufithren — in den schwankenden Ideen-Tiirmchen versinnbildlicht. Deren sie
konstituierende, kreisférmige Verstrebungen wiederum lassen sich als Darstel-
lungen des unabschlieBbaren Fragens in Paralogismen, Antinomien und Ideal
ausmachen...

Nicht alle Analogien zwischen Kant-Wiirfel und Kritik der reinen Vernunft
sind gleichermaBen deutlich, so dass sich ein flieBender Ubergang ergibt zwi-
schen ihrem Entdecken (das immerhin Aufmerksamkeit oder philosophische
Vorbildung erfordert) und Erfinden (das zudem Kreativitit und Bildkompetenz
benotig). Manche Rezipienten beschreiben den ausgeklappten Kant-Wiirfel rein
phénotypisch einfach als eine Art Flaschenschiff oder Objekt »zwischen Raum-
schiff Enterprise und James Bond«®; anderen erscheint er — sowohl philosophie-
spezifischer als auch in eine philosophische Interpretation eingebettet — als Ka-
thedrale der Erkenntnis, die sich erst durch Betétigung der sinnlichen — zungen-
oder phallusformigen — Lasche »Elementarlehre« entfaltet®. Diese Interpretation
kann in verschiedene Richtungen und zu verschiedenen Wertungen weiterge-
fithrt werden. Die sinnliche motivierte Kathedrale konnte einfach eine Umset-
zung von Kants Diktum sein, wonach »Gedanken ohne Inhalt [...] leer, Begriffe
ohne Anschauungen [...] blind« sind.”’ Sie konnte ebenso der Kritik Ausdruck
geben, dass Kant zwar der Sinnlichkeit theoretisch zu ihrem Recht verholfen

62 Vgl. ebd. A 235ff.

63 Vgl. ebd. A 707.

64 Marcus Weber in seiner Rezension im Deutschlandradio, 12.04.2011.

65 Diese Interpretation verdanke ich einem Hinweis von Prof. Dr. Susanne Granzer,
anldsslich meiner Prisentation von Kant fiir die Hand beim »Soundcheck-
Philosophie«-Festival in Halle, am 16.06.2011.

66 KrV B 75.

67 Den Hinweis auf diese Interpretation verdanke ich dem Publikum des Medientheaters

der Humboldt-Universitét Berlin, anldsslich meines Vortrags am 18.01.2012.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

228 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

habe, praktisch aber dennoch dem abstrakten »Philosophieren nach der Schule«
den Vorzug gegeben habe. Evidenz erfihrt diese Deutung durch die Beobach-
tung, dass die »Lasche der Elementarlehre« das einzige Bastel-Element des Bau-
satzes ist, das nicht direkt einem Element der »Kritik der reinen Vernunft« ent-
spricht.

Die Deutungen, zu denen Kant fiir die Hand Anlass gibt, sind oft von Wer-
tungen nicht zu unterscheiden. Die Kategorien und Grundsitze etwa sind im
Kant-Wiirfel als Schubladen dargestellt, was Assoziationen zum Begriff »Schub-
ladendenken« weckt, der gesamte Aufbau erscheint »verschachtelt«, der Bausatz
riickt das Objekt in die Néhe eines Kinderspiels und einer Freizeitbeschéftigung:
Wird auf diese Weise Philosophie — die sich so gerne als exklusiv gibt — als Kin-
derkram profaniert, als so vergniigliches wie harmloses Feierabend-Hobby und
Glasperlenspiel verunglimpft? Oder wird hier nicht die Philosophie insgesamt,
sondern nur ein bestimmter Typus, das systematische Philosophieren, licherlich
gemacht? Stellt die mechanische Apparatur des Wiirfels eine Kant-Karikatur dar,
wie sie oft gezeichnet wurde®, oder ein Feindbild, wie es einige postmoderne
Autoren als Verdacht gegen Kant formuliert haben?

Was hier als Kritik formuliert wurde, liee sich ebenfalls als eine andere Art
von Wertung verstehen, etwas als Mahnung und Warnung davor, wie Philoso-
phie nicht sein, wie Kant nicht verstanden werden soll: Eine Philosophie, die
sich in systematischen Begriffskonfigurationen erschopft, degradiert sich selbst
zur unniitzen Spielerei, wenn sie nicht praktisch fruchtbar gemacht wird.*” Kants
Texte allein als systematisch stimmige Begriffskomplexe wahrzunehmen, bringt
sie um ihre kritische, aufklarerische Pointe. Philosophie zu basteln wére ein iro-
nisches Sinnbild dafiir, dass Vernunft in ihrer Transzendentalitét selbst konstru-
iert ist, sich der Kritik nicht entzieht, sondern im Gegenteil sogar durch Kritik
selbst konstituiert.

Der hier entfaltete Deutungsreichtum — die epistemische Hybriditit — von Kant
fiir die Hand soll als Effekt von Gestaltung sichtbar geworden sein. Ein auf
padagogische Funktionalitit optimiertes Diagramm wie das bereits bekannte
Diagramm »Aufbau der Kritik der reinen Vernunft« aus dem drv-Atlas Philoso-
phie ist in seiner konventionellen Gestaltung nicht dazu angetan, zahlreiche An-
spielungen vermuten zu lassen oder Deutungen zu provozieren. Die in der Ge-
staltung angelegte Vielgestaltigkeit von Kant fiir die Hand ist freilich keine

68 Vgl. B.2.
69 Vgl. Kants Mahnung an Philosophen, als Gipsabdruck eines lebenden Menschen zu

enden, in B.2.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 229

exklusive, weder was den Buch-Bausatz noch iiberhaupt was Diagramme
betrifft. Sie soll im Folgenden mit neuem Anschauungsmaterial evoziert und

zwischen Illustration und Kunst verortet werden.

.

o

I) Diagramme mit relativ strenger Syntax: visuelle Darstellungen von Zah-
lenverhiltnissen, oft in Verbindung mit Karten

-
e e A
3 :
= 4 4 2 i e -_-_'AI L 4
) [ i 'i_._ __F 4
- P By rvime ST
i e " i - y S
T P £ e PR oy e - el e
. St Grwnd s Pase hetw e " | 1 |
Uy e it e, i e | | |

II) Diagramme mit weniger strenger Syntax: schematische Darstellungen
von Textordnungen oder inhaltlichen Genealogien

I1I) Diagramme mit relativ freier Syntax: Visualisierungen von Konzeptionen

am 14.02.2026, 14:05:54,


https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

230 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

IV) Illustrationen und Visualisierungen sprachlicher Bilder

Abbildung 26: Bebilderungstypen im dtv-Atlas Philosophie

Die »Hegel-Spirale« ist ein Diagramm mit relativ freier Syntax (in Abbildung 26
unter Punkt IIT) aus dem dtv-Atlas Philosophie. Ein Beleg dafiir, dass es sich
nicht um eine einfache Illustration handelt, findet sich schon in dem Verriss des
FAZ-Rezensenten Gustav Seibt. Darin wird der dfv-Atlas im Furor einer undiffe-
renzierten Kulturindustrie-Kritik zu »Fast-food-Philosophie«, einer » AnmafBung
der Didaktik«, einem »Machwerk«, zum »verhdngnisvollsten Sachbuch des Jah-
res 1991/92« oder schlicht zu »Schwachsinn« erklédrt, verhidngnisvoll allein
durch den Bildteil: »denn er verstoft gegen das Bilderverbot, das am Anfang
jeder Philosophie steht«.”” Seibt beschreibt die Abbildungen allerdings nicht im
Modus des getduschten »Armen im Geiste«, der das »Halbverstandene und
Halberfahrene« fiir Bildung hélt und sich damit briistet, sondern im Modus des
irritierten Bildungsbiirgers, der schon weil3, wie Philosophie auszusehen hat. So
kommentiert er die Hegel-Spirale in einer Bildunterschrift mit den Worten:
»Quirliges Denken: keinen Korkenzieher, sondern Hegels »Phdnomenologie des
Geistes« stellt die Spirale links dar.« Was sich sarkastisch gibt, spiegelt ein Be-
fremden, das ein sicheres Indiz dafiir ist, dass es sich bei der Hegel-Spirale nicht
um eine einfache Illustration handelt.

In seinem Aufsatz »Visualisierung versus Sprache. Die Spirale als Metapher
oder als Tllustration der >Phéinomenologie des Geistes««’" setzt sich der Sprach-
wissenschaftler Uwe Porksen intensiver mit dem dtv-Atlas auseinander. Er ver-
sucht insbesondere, Analogien zwischen dem Bild der Spirale und der Philoso-
phie Hegels zu finden, wird durchaus fiindig, kommt aber doch zu einem &hnlich

70 Seibt (1992).
71 Porksen (1994).

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 231

negativen Urteil: »Die Moglichkeit, mit Hilfe des Modells der Spirale zu schnell
zu verstehen und gerade dadurch misszuverstehen, liegt auf der Hand. Es vermag
der von Hegel intendierten zugleich geschichtlichen und systematischen Wirk-
lichkeit nicht gerecht zu werden.«*> Pérksen erwihnt weder, dass jede Einfiih-
rung und jedes Modell dieses Risiko bergen, noch wiirdigt er explizit — so wenig
wie Seibt — die von der »Hegel-Spirale« ausgehende Irritation. Dabei liefert ge-
rade Porksen selbst ein Paradebeispiel fiir deren Deutungsreichtum, den er mit
einer Erweiterung seines Aufsatzes fiir ein Kapitel seiner Monographie Welt-
markt der Bilder” noch vergroBert. Zudem und nicht zuletzt beweist Porksen
implizit die philosophische Relevanz seines Untersuchungsobjekts: Seine frucht-
bare Suche nach Spiral- und Schraubfiguren auf verschiedensten Feldern der
Geistesgeschichte fithrt — unter anderen — zu einer fundierten Hegel-
Interpretation. Die Hegel-Rezeption, so konnte man Porksens Deutung zusam-
menfassen, sei von einem plakativen Missverstdndnis seiner Texte gekennzeich-
net, zu dem die Texte Hegels durchaus Anlass gében. Insofern wire die »Pha-
nomenologie« durchaus mit dem plakativen Bild der »Schraube« (oder
»Spirale«) zu vergleichen.

Wihrend Seibt also die Profanitit des Korkenziehers in einen uniiberbriick-
baren Gegensatz zur sakrosankten Philosophie bringt, gelingen Porksen zahlrei-
che den Gegensatz zwischen Text und Bild tiberbriickende Analogien, von denen
schlieBlich eine zu sogar diskursiv formuliertem Wissen ausgearbeitet wurde.
Diese zwei gegensitzlichen Reaktionen — die eine verstindnislos, die andere
fruchtbar — belegen, dass es der Kompetenz und Anstrengung bedarf, um den
»Witz« padagogisch dysfunktionaler Diagramme zu »verstehen«.

Iustrationen sind weit weniger anspruchsvoll, wofiir aktuelle boomende
Philosophie-Comics wie Introducing Kant, laut Untertitel ein »graphic guide«,
ein Beispiel geben. So gut wie auf jeder Seite dieser Einfithrung finden sich
illustrierende Bildnisse des Philosophen: Kant mit seinen Eltern, in der Schule,
an der Universitdt, immer wieder am Arbeits- und Esstisch und zuletzt gestor-
ben, dazwischen Kant im Gesprich mit Lavater, Rousseau, Aristoteles, Koperni-
kus, Wolff und Hume. Die Zeichnungen bestehen aus konventionell montierten,
visuellen Klischees, die den Text der Einfithrung vielleicht auflockern, jedoch
nicht erhellen: Werden é&sthetische Urteile verhandelt, ist Kant vor enormen
Tafelbildern™ oder neben einem Maler mit Farbpalette und Staffelei”

72 Ebd. S. 486.

73 Porksen (1997).

74 Kul-Want/Klimowski (2011) S. 126.
75 Ebd. S. 46.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

232 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

(unmotivierterweise vor einem Doppelstandbild von Schadow) abgebildet, geht
es um Gott, wird ein Gottvater mit Rauschebart’® oder wahlweise das dreieckige
Auge der Dreieinigkeit” ins Bild gesetzt, finden sich in Kants Texten Beziige zu
anschaulichen Objekten wie den Alpen oder Pyramiden, werden die Alpen und
die Pyramiden abgebildet.”® Die seltenen Momente von Irritation wirken eher
unfreiwillig oder durch Unbedachtheit erzeugt. Wenn etwa die Erkldrung der
transzendentalen Asthetik mit einer Stadtlandschaft bebildert ist, die de Chiricos
pittura metafisica nachempfunden ist, irritiert der fehlende Zusammenhang, bis
bei ndherer Betrachtung die geometrischen Formen auffallen, die wohl auf die
Formen der Anschauung anspielen sollen. Hier zeigt sich durchaus eine Parallele
zum Kant-Wiirfel. Ritselhaft bleibt allerdings die Sprechblase, die aus dem
Himmel herab fragt: »What do you mean by >transcendental« and >aesthetic<?«,
worauf der durch die geometrische Stadtlandschaft schreitende Kant mit erhobe-
nem Zeigefinger Auskunft gibt: »By >transcendentalc I mean ...«”” Dieses Bei-
spiel soll zeigen, dass durchaus auch phantasie- und gedankenlose Bebilderun-
gen manchmal einen Punkt treffen und manchmal irritieren kénnen, und
trotzdem blofe Illustrationen mit Griinden von hybrid optimierten Diagrammen,
aber auch von Diagrammen mit relativ freier Syntax abgegrenzt werden kénnen.
Es ist diesem Umstand geschuldet, dass sich Gustav Seibt tiber den dfv-Atlas
erregte, und nicht tiber Introducing Kant, so wie es auch kein Zufall ist, dass sich
Uwe Porksen die Hegel-Spirale vornahm und nicht die Illustration des dozieren-
den Kant.

Ein weiterer Philosophie-Comic kann zeigen, dass das Spektrum zwischen
einfallsloser und anspielungsreicher Text-Bild-Kombination sehr breit ist. Action
Philosophers von Fred van Lente und Ryan Dunlavey bebildern nicht einfach
eine konventionelle Einfiihrung, sondern erzéhlen eine graphische Geschichte,
die geschickt, einfallsreich und erhellend einen Medienwandel vollzieht (vgl.
Abbildung 28). Kant wird als »epistemological attorney« vorgestellt, der in
Cognopolis, einer futuristischen »Hauptstadt der Wahrheit«, eine Kanzlei be-
treibt. Wenngleich Gott auch hier mit Rauschebart dargestellt wird, ist er doch
originellerweise Kants Klient: Er sieht sich mit dem Vorwurf der Nicht-Existenz
konfrontiert und mochte dagegen vorgehen. Im Gerichtsprozess, der die Argu-
mentation der Kritik der reinen Vernunft nachvollzieht (und damit einen guten
einfithrenden Uberblick abgibt), weist Staranwalt Kant nach, dass die Existenz

76 Ebd.S.75.

77 Ebd.S. 3, 20, 49.
78 Ebd. S. 136ff.
79 Ebd. S. 54.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 233

Gottes nicht weniger bewiesen werden kann als seine Nicht-Existenz. Die
Schlusspointe besteht darin, dass Gott auf diese Weise dem drohenden Exil
entgeht, nach einem Blick auf die Anwaltsrechnung allerdings zusammenbricht,
so dass nur noch sein Tod festgestellt werden kann. Auf diese Weise wird die
Rolle Kants als Ausloser, wenn auch nicht Verursacher, des von Nietzsche pro-
klamierten Tod Gottes auf den Punkt gebracht. Allein diese kurze Beschreibung
mag die zahlreichen expliziten und impliziten Anspielungen belegen, die erhel-
lend, lustig, wohl manchmal albern, jedoch nicht trivial sind. Zu den Analogien
gehoren Kants anwaltmiBige Pedanterie und Rechthaberei, seine Kanzleistil,
seine hdufig eingesetzte Metapher eines Gerichtshofes der Vernunft sowie die
Rolle von Gottesbeweisen und das Schicksal Gottes in einer zunehmend ratio-
nalen Welt. Wie alle guten Karikaturen ist dieser Comic belehrend, treffend,
tiberzeichnend, kritisch, respektlos und respektvoll zugleich, im alten Sinn des
Wortes »witzig«.

Abbildungen 27a, b, c: [llustrationen in einer Kant-Einfithrung

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

234 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Abbildung 28: Die Transzendentalphilosophie in Form
eines Superhelden-Comics

In Kant fiir die Hand ist nicht nur die Vielgestaltigkeit des Diagramms zwischen
Iustration und Kunst optimiert, was zu pddagogischer Dysfunktionalitdt fiihrt.
Optimiert sind auch die anderen Aspekte diagrammtischer Hybriditdt — Ephe-
meritdt und Korporalitidt —, was die pragmatische Unterbestimmtheit des Buch-
Bausatzes weiter erhoht. Dieser Effekt ldsst sich im beschreibenden Vergleich
mit dem Speichermedium Buch plausibilisieren.

Ein Buch wird immer haltbarer sein als ein Basteldiagramm aus Pappe, und
ein Buch wird immer einfacher zu bedienen sein. Schon aus ganz basalen prakti-
schen, physischen wie anthropologischen Griinden ist die Etablierung von Buch-
Bausitzen als Speichermedien des Wissens nicht vorstellbar. Wenn dermaleinst
die Exemplare der Kritik der reinen Vernunft aus den Biicherregalen verschwun-
den sein sollten, dann vielleicht, weil sie durch E-Books oder — schlimmer —
durch bebilderte Kant-Zusammenfassungen ersetzt worden sind, und jedenfalls
nicht durch Kant-Wiirfel. (Eine Welt, in der Basteldiagramme etablierte Spei-
chermedien sind, setzt eine vollig andersartige Kultur voraus, vielleicht sogar
anders gebaute Menschen.) Dabei ist der Kant-Wiirfel einem Buch durchaus
ghnlich: Er ist ein von Klebemitteln zusammengehaltenes Papier-Objekt, an dem

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 235

mittels Fingern Operationen durchgefiihrt werden, die dem Auge erlauben, auf-
gedruckte Informationen aufzunehmen, um vom Gehirn verarbeitet zu werden.
Gleichwohl zeigt sich im Kant-Wiirfel eine Ephemeritit, die dem Buch abgeht.

Ein Buch ist als Speicher diskursiven Wissens optimiert. Die diinnen Seiten
vermogen eine grole Anzahl von Buchstaben aufzunehmen. Papier (vor allem
sdurefreies) und Druckerschwirze sind sehr haltbare Materialien, besonders
wenn sie von einem stabilen Einwand geschiitzt und in trockenen Rdumen ver-
wahrt werden, so dass Tausende Leser tiber viele Jahrhunderte hinweg ein und
dasselbe Buch benutzen konnen. Der Kant-Wiirfel ist — und nicht zuletzt: er-
scheint — weniger stabil. Er ist zwar nicht fragil und filigran wie ein Kunstwerk,
das vor jeglichem Zugriff geschiitzt werden miisste, weist aber doch relativ bald
deutliche Gebrauchsspuren auf. Nach etwa dreihundertfacher Benutzung begin-
nen die ersten Klappmechanismen zu versagen. Hierdurch wird der Entwurfs-
charakter des Diagramms verstarkt, der im Gegensatz zum Endprodukt Buch
steht.

Ganz dhnlich verhilt es sich nicht nur mit dem Kant-Wiirfel, sondern mit
dem gesamten Buch-Bausatz Kant fiir die Hand, der sich ja durchaus die Anmu-
tung eines Buches gibt. Aufgrund der Bastelelemente im hinteren Teil handelt es
sich jedoch um ein relativ unstabiles Buch, zudem um eines, dessen richtiger
Gebrauch zu seiner Zerstérung fiihrt. Nach dem Entfernen aller Bastelteile ist
das Buch zwar immer noch als Kant-Einfithrung zu gebrauchen, seine Liicke
weist es jedoch stets als unvollstindig aus. Kant fiir die Hand ist fiir 6ffentliche
Bibliotheken eigentlich unbrauchbar. Sowenig wie zum Museumsstiick eignet
sich der Buch-Bausatz zum Speicher fiir diskursives Wissen.

Zusitzlich prasentiert Kant fiir die Hand — ganz anders als ein Buch — auch
eine optimierte Korporalitit. Zwar setzt der Lektiireprozess durchaus korperliche
Fahigkeiten voraus — den Einsatz von Augen, Fingern und auch einem Gehirn —
und ein Buch wire insofern als operatives Objekt oder sogar als operatives Dia-
gramm zu verstehen; aber diese Voraussetzungen scheinen unerheblich, beson-
ders wenn als Ergebnis der Lektiire diskursives Wissen formuliert wird. Auf-
grund vergessener Korperlichkeit ereignet sich aber Reifizierung.

Einen ganz anderen Effekt zeitigt die Gestaltung von Kant fiir die Hand als
Bausatz. Wer den Kant-Wiirfel zusammensetzt, setzt seinen Korper nicht nur
bewusster, sondern auch in groBerem AusmaB ein. Mit fliichtigem Uberfliegen
oder ein paar Mausklicks ist hier nichts ausgerichtet: Es handelt sich um eine
durchaus anspruchsvolle Bastelarbeit. Sie macht erfahrbar, dass die korperliche
Basis von geistigem Wissen nicht unerheblich ist, das der Entstehungsprozess in
das Wissen eingeht: SchlieB3lich entstehen im Bastelprozess — je nach Beschaf-
fenheit, Schulung und Begabung von »Auge und Hand«, je nach Ehrgeiz und

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

236 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Sorgfalt — mehr oder weniger gelungene, mehr oder weniger misslungene Kant-
Wiirfel.*

Durch seine Material- und Formgebung gestaltet Kant fiir die Hand den
Rezeptionsprozess auf eine Weise mit, die den Buch-Bausatz gegeniiber heuris-
tisch-epistemischen Diagrammen und klassischen Modellen abgrenzt. Der Kant-
Wiirfel funktioniert durchaus ebenso operativ: Das Hantieren erzeugt diskursives
Wissen um den Aufbau der Kritik der reinen Vernunft und macht deren Struktur
sichtbar. Das Nomogramm der Multiplikationstabelle beschriankt sich, wie oben
dargestellt, auf eine vergleichbare operative Funktion. Im Unterschied dazu ist
Kant fiir die Hand jedoch nicht auf die Genese von diskursivem Wissen
beschrinkt: ein Gestaltungseffekt, der weder exklusiv dem Buch-Bausatz noch
auch Diagrammen zukommt, wie anhand einer kurzen vergleichenden Untersu-
chung zweier DNA-Modelle von Watson und Crick sowie von Penrose, die zu
einem tieferen Verstindnis der Gestaltung von pragmatischer Hybriditét fiihrt,
verdeutlicht wird.

Mit ihrer Entdeckung der Doppelhelix-Struktur 16sten Watson und Crick das
Ritsel, wie die Bausteine der DNA (die vier Basen Adenin, Thymin, Cytosin,
Guanin) in einer chemisch stabilen Struktur miteinander verbunden sein konn-
ten. Ihr Modell beantwortete zudem die Frage nach der Selbstreproduktion wih-
rend der Zellteilung. Darin schien der Schliissel fiir das Ritsel des Erbgutes zu
liegen. Das heuristisch-epistemische Potential des Doppelhelix-Modells verhalf
der Genetik mit einer Vielzahl von technischen Fortschritten und Anwendungs-
moglichkeiten zu einem ungeheuren Aufschwung. Erst seitdem die menschliche
DNA vollstindig sequenziert vorliegt, hat sich die Einsicht verbreitet, dass die
euphorische Hoffnung in die »Entschliisselung des Erbgutes« tibertrieben war
und die in sie gesetzten Erwartungen nicht erfiillte.

Ein ganz anderes Modell der Zellteilung entwickelte etwa zur gleichen Zeit
der Genetiker Lionel Penrose. Seine »self-reproducing machines« (vgl. Abbil-
dungen 31 und 32) gleichen weder Atom- oder Molekiilmodellen noch stellen sie
das vergroBerte Abbild einer mikrokosmischen Struktur dar. Es handelt sich um
Holzklstzchen, die Haken und Osen, teilweise Klappmechanismen, aufweisen.
Sie gleichen den Vorgingen wihrend der Zellteilung nur ihrer Funktion nach:
Auf einer Schiene oder in einem Gefidll gleichmifBig geschiittelt, offenbaren sie

80 Trotz der Verschiedenheit der Ergebnisse tiberlédsst die Gestaltung von Kant fiir die
Hand als Bausatz den Bastelprozess wie auch das gebastelte Objekt nicht einer belie-
bigen Behandlung. Das Ergebnis mag immer individuell unterschiedlich sein, dennoch
ist intersubjektiv feststellbar, ob die Teile richtig verbaut wurden — oder nicht. Hybri-
ditdt ist nicht Beliebigkeit.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 237

die Féhigkeit, sich zu groBeren Strukturen zu verbinden, aber auch in verschie-
dene Einheiten zu trennen.

Es ist nicht ganz klar, was dabei demonstriert wird. Penrose selbst hoffte, mit
seinen Modellen die Zellteilung nachbilden zu kénnen, konzedierte aber spiter,
dass wohl eher die Bildung pribiotischer Molekiile damit verstindlich werde.®
Aufgrund dieser heuristisch-epistemischen Schwiche blieben seine »self-
reproducing machines« eine kuriose Fulnote der Wissenschaftsgeschichte. Crick
machte sich, nach einem Besuch bei Penrose, dariiber lustig. Dabei handelt es
sich, wie der Kultur- und Medienwissenschaftler Thomas Brandstetter ausfiihrt,
um die gleiche Art von Geringschitzung, wie sie das Doppelhelix-Modell von-
seiten etablierter Genetiker wie Erwin Chargaff erfahren hatte: Die mit dem Mo-
dell vorgenommene Reduktion auf wenige, zentrale Parameter wird als unzulas-
sige Verengung jener Komplexitit erfahren, die sie erkliren soll.*

Penrose’ selbstreproduzierende Maschinen konnen jedoch nicht einfach als
besonders unzuldngliche heuristisch-epistemische Modelle verstanden werden,
sondern sie sind gerade in ihrer Unzuldnglichkeit pragmatisch hybrid. Sie dhneln
den ebenfalls pragmatisch hybriden Sonnenuhren, unterscheiden sich jedoch von
diesen graduell dadurch, dass ihr Zweck besonders unklar ist und sie durch ihre
Materialitdt Ephemeritdt und Korporalitéit betonen. Hierin gleichen sie Kant fiir
die Hand.

Schon ein vergleichender Blick auf die schematische Darstellung der selbst-
reproduzierenden Maschinen und ihre konkrete Présentation durch ihren Schop-
fer in einem Film-Still verdeutlicht die Bedeutung ihrer Materialitdt (vgl. Abbil-
dungen 31 und 32). Der Zuschauer des Films »erlebt«, wie aus Materie und
Energie durch »Selbstorganisation« so etwas wie Leben entstehen kann, ohne
dass sich dieses Erlebnis auf die Vermittlung von diskursivem Wissen be-
schriankt. Der Effekt der Prisentation, der auch nicht allein im heuristisch-
epistemischen Nutzen besteht, wird durch die Hervorhebung von Ephemeritét
und Korporalitdt noch verstirkt, etwa wenn einige der eingesetzten Holzmodelle
nicht funktionieren, wie vorgesehen, und die helfende Hand des Wissenschaft-
lers eingreifen muss. Spétestens in diesen Momenten wird die Aufmerksamkeit
auf den Entwurfscharakter des Modells, aber auch auf die Korperlichkeit des
Wissenschaftlers und seine Geschicklichkeit gelenkt. Durch solche Optimierung
von Ephemeritdt und Korporalitit erlangt die Prasentation einen »Witz«, der der
schematischen Darstellung vollig abgeht. Ganz anders beim Doppelhelix-
Modell: Ob es vorgefiihrt oder gezeichnet wird, ist ebenso unerheblich wie, dass

81 Vgl. Kay (2000) S. 112.
82 Brandstetter (2013).

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

238 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

es zundchst aus Pappelementen bestand, die Crick versuchsweise auf seinem
Schreibtisch kombinierte, und dass es spdter aus gefertigten Metallteilen zu-
sammengesetzt wurde (vgl. Abbildungen 29 und 30).

Abbildung 29: Plastisches Mo- Abbildung 30: Computeranimiertes,
dell der Doppelhelix von Francis dreidimensionales Modell der Doppel-
Crick und James Watson helixstruktur der DNA

Abbildung 31: Selbstreproduzie- Abbildung 32: Filmstill: Lionel Penrose
rende Maschinen, vorgestellt von  présentiert seine selbstreproduzieren-
Lionel Penrose in »Nature« den Maschinen

Die Optimierung moglichst vieler Aspekte diagrammatischer Hybriditdt mag in
manchen Fillen als Kunst erscheinen. Doch wenn das Konzept des hybrid opti-
mierten Diagramms dem Programm einer »Negativen Medientheorie« in der
Ausrichtung auf Kunst folgt, so dermafen, dass das hybrid optimierte Diagramm
an Kunst ausgerichtet ist, ohne selbst Kunst zu werden — jedenfalls nicht im
klassischen, emphatischen Sinn. Eine solche Kunst ist immer in Gefahr, sich der
Kontrolle ihrer Nicht-Diskursivitidt so sicher zu sein, dass sie dem Schwer-
kraftbereich der Diskursivitit anheimfillt. Aus diesem Grund besteht auch eine

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 239

gestaltungsfokussierte Diagrammatik wie die epistemisch fokussierte Diagram-
matik auf einer Grenze zwischen Diagramm und Kunst, wenn auch nur, um das
hybrid optimierte Diagramm in diesem Grenzbereich anzusiedeln.

Eine erste Abgrenzung gegeniiber klassischer Kunst ergibt sich schon daraus,
dass die oben vorgenommene Beschreibung des Kant-Wiirfels ohne jeden Bezug
auf stilistische Feinheiten auskam — wie er, nach Goodman, etwa in einer Analy-
se der Fudschijama-Zeichnung von Hokusai zu erwarten wére. Zudem existiert
kein Original, wie wir es, laut Goodman, von einem visuellen Objekt erwarten
wiirden.* DemgemiB prisentiert sich Kant fiir die Hand auch nicht auf einem
Sockel in einem Museum, ja nicht einmal als Performance, sondern als kommer-
zielles und massengefertigtes Produkt, wie es Boehm keiner Untersuchung wiir-
digen wiirde.

Selbst wenn solche Produkte noch unter den gegenwirtigen erweiterten
Kunstbegriff fallen mogen, so ist der Buch-Bausatz immer noch weniger eindeu-
tig unter einen emphatischen Kunstbegriff zu rubrizieren als andere Objekte, wie
im Vergleich mit dem Sprachkino von Veronika Reichl gezeigt werden kann.
Bei diesem Projekt handelt es sich um die animierte Verfilmungen philo-
sophischer Sitze: Sie zeigen von Reichl entworfene visuelle Metaphern in Be-
wegung, unterlegt von jenen eingesprochenen Originalzitaten — etwa von Sartre
oder Spinoza —, die sie darstellen (vgl. Abbildungen 33 und 34). In theoretischen
Texten beschreibt und reflektiert die Autorin selbst ihre Tétigkeit an der
»Schnittstelle zwischen abstrakter Sprache und Bildlichkeit« (so der Untertitel
ihrer Dissertation): Sie nutzt die zeichentheoretischen Unterschiede zwischen
Begriff und Bild, um die »Konstruktion der Bedeutung in der Sprache« sichtbar
zu machen. Es geht darum, den sinnlichen Erméglichungsgrund von Abstraktion
in den Vordergrund zu heben.

Die Sprachkino-Filme stellen somit einen Medienwechsel im Sinne von
Mersch und Jéger dar, durch den die Medialitit von Wissen sichtbar wird. Um
die Ahnlichkeit zu Kant fiir die Hand weiter zu betonen, konnten Reichls
Sprachkino-Filme als drei- (oder vier-) dimensionale Diagramme verstanden
werden, die (eingesprochene) Begrifflichkeit mit Bildern auf eine Weise kombi-
niert, die nicht padagogisch (oder epistemisch-heuristisch) optimiert ist, sondern
dysfunktional: Eine Text-Bild-Schere wird gedffnet, die — im Sinne von
Ballstaedt — einen »effort after meaning« auslost. An dieser Stelle gilt es jedoch,
einen Unterschied hervorzuheben, der in der Gestaltung liegt.

83 SdK S. 101ff.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

240 | DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG

Abbildung 33: Film-Still aus »Sartre: Der Blick«

Abbildung 34: Film-Still aus »Baruch de Spinoza: Axiome«

Die Sprachkino-Filme verwenden nicht nur kriftigere, auffilligere Farben, son-
dern vor allem expressivere, weniger abstrakte Formen. Auf das klassisch dia-
grammatische Formenarsenal — geometrische Grundformen und direktive Bild-
zeichen — wird vollig verzichtet. Allein dadurch ist die Syntax besonders frei, die
Interpretationsleistung des Rezipienten besonders gefordert. Der groBte Unter-
schied besteht aber darin, dass in den Filmen nicht groBe Textmengen auf weni-
ge, bedeutende Begriffe reduziert, und diese in eine {ibersichtliche Ordnung

am 14.02.2026, 14:05:54. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ZUR GESTALTUNG DIAGRAMMATISCHER HYBRIDITAT | 241

gebracht sind. Die Sprachkino-Filme iibernehmen nicht die Aufgabe der Kom-
plexitdtsreduktion und bieten sich deshalb weniger als Kant fiir die Hand an, als
padagogische Diagramme benutzt — beziechungsweise missverstanden — zu wer-
den. Sie stellen weniger »Orientierung« her, als dass sie »Ubersicht« anregen:
Subjektivistische Antworten, mit denen sich der Zuschauer einen eigenen Stand-
punkt schafft, von dem aus dann vielleicht Orientierung méglich wiére:

»Schon das Lesen von Philosophie allein kann ganz unterschiedliche, dsthetische Er-
fahrungen auslosen: das Gefiihl einer plétzlichen Klarheit; die Freude an einem Paradox;
das Gefiihl, ganz kurz vor einem wichtigen Gedanken zu stehen; die Lust daran, eine
Metapher zu deuten; die Wahrnehmung der Richtigkeit einer Argumentationskette, etc.
Visualisierungen konnten interessante Vehikel sein, um diese Erfahrungen zu verstirken
und wahrnehmbar zu machen. Vielleicht konnen sie zudem auch ganz eigene, interessante
Denkerfahrungen erzeugen.«**

Die hervorgehobene Nicht-Diskursivitdt der Sprachkino-Filme bedarf jedoch
einer stindigen Kontrolle, weil ihre »metaphorischen Verkorperungen« namlich
immer als zu wenig oder zu sehr irritierend wahrgenommen werden kénnen, als
banal oder unsinnig. Reichl selbst sieht in der »Ausgestaltung von Struktur-
metaphern [...] ein zentrales Werkzeug«. Diese vermeidet nicht nur die Funktio-
nalisierung des Piktorialen im Dienste des Textes — die Reichl als »Strategien
zur Vermeidung von Unsinn« in vielen klassischen Diagrammen am Werk sieht
—, sie weckt auch das Interesse des Rezipienten und ldsst die Sprachkino-Filme
als erhellenden oder sinnvollen »Unsinn« (im Sinn von Deleuze) erscheinen. Auf
diese Weise verhindert die Autoritdt des Kiinstlers bezichungsweise der Kunst
das Abdriften der Rezeption in Beliebigkeit — eine Autoritdt, die wiederum
diskursiv legitimiert wird.

Reichls Sprachkino ist sicher nicht das paradigmatischste Beispiel fiir eine
klassische, emphatische Kunst, die ihre Distanz zur Diskursivitit letztlich nur
diskursiv kontrollieren kann. Und doch zeigt sich in seiner Gestaltung eine ganz
andere Akzentsetzung als im hybrid optimierten Diagramm. Sprachkino verwei-
gert sich so radikal der piddagogischen Nutzung, dass von Hybriditét in dieser
Bezichung nicht mehr gesprochen werden kann. Zudem hebt es weder
Ephemeritdt noch Korporalitit hervor, so dass auch diese Aspekte diagrammati-
scher Hybriditét nicht optimiert sind.

84 Reichl (2015) S. 87.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Fazit

In Kant fiir die Hand sind besonders viele Aspekte diagrammatischer Hybriditét
optimiert. Der Kantwiirfel ist ein padagogisch dysfunktionales Diagramm, das
sich mit seiner Gestaltung der starren Syntax klassischer Diagramme entzieht.
Zudem betont die Gestaltung des Buch-Bausatzes Ephemeritit und Korporalitit,
weswegen dessen heuristisch-epistemische Funktion eingeschrankt und die
pragmatische Unterbestimmtheit vergroBert wird. Kant fiir die Hand ist somit ein
geeignetes Anschauungsmaterial fiir das Konzept des hybrid optimierten Dia-
grammes.

Im hybrid optimierten Diagramm ist jene diagrammatische Hybriditit, die im
Begriffsdenken zur epistemischen Abwertung des Diagramms fiihrt und im
padagogischen wie im heuristisch-epistemischen Diagramm kontrolliert werden
soll (vgl. C.4 und C.5), die auch heute noch unterbelichtet bleibt (vgl. C.3) oder
von der epistemisch fokussierten Diagrammatik marginalisiert wird, (vgl. C.5)
zur vollen Entfaltung gebracht. Eine gestaltungsfokussierte Diagrammatik
versucht, dieser Hybriditét gerecht zu werden, indem sie nicht als Erkenntnisthe-
orie agiert und Diagramme als Objekte diskursiver Erkenntnis versteht, sondern
indem sie die Gestaltung von Diagrammen beobachtend beschreibt und deren
Effekte nachvollzieht. So kann Hybriditdt als Effekt gewiirdigt werden, der in
einer bestimmten Gestaltung angelegt ist, ohne damit festgelegt zu sein. Hybridi-
tat erhdlt sich damit im Ausgleich zwischen Diskursivitit und Nicht-
Diskursivitét.

Indem sie beschreibt, wie das hybrid optimierte Diagramm mit seiner Gestal-
tung das Potential diagrammatischer Hybriditdt ausschopft, 16st die gestaltungs-
fokussierte Diagrammatik die Gestaltungsfrage der Philosophie, die sich mit
zunehmender Unplausibilitdt des Begriffsdenkens und angesichts seines Behar-
rungsvermogens zu einem Gestaltungsdilemma ausgewachsen hat. Die Philoso-
phiegeschichte — so liele sich tiberschwinglich formulieren — hat auf das hybrid
optimierte Diagramm gewartet, oder niichterner gesprochen: Der stufenweise
Dominanzverlust des Begriffsdenkens korrespondiert mit der allméhlichen

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

244 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Emanzipation des Diagramms (aus epistemischer Minderwertigkeit tiber seine
heuristisch-epistemische Funktion im Bannkreis der Diskursivitit zu einem Aus-
gleich zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitét in Hybriditét).

Das hybrid optimierte Diagramm ist eine in der Philosophie bisher unbe-
kannte und in dieser kritischen Untersuchung mit einer Fiille von Griinden und
Indizien vorgeschlagene Alternative zu den semiotischen Parametern des Be-
griffsdenkens. Es widersetzt sich mit seiner Gestaltung der Anziehungskraft des
Begriffsdenkens, indem es sich durch Form- wie Materialgebung sowohl gegen
Reifizierungstendenzen sperrt, die es zu einem quasi-magischen, kritikresisten-
ten Symbol zu machen drohen, als auch gegen Gewohnungseffekte, die seinen
Gebrauch festlegen und damit Nicht-Diskursivitét tiberfliissig machen. Dabei
versucht das hybrid optimierte Diagramm nicht, den Schwerkraftbereich des Be-
griffsdenkens vollig zu meiden, sondern sich gleichsam in einer stabilen Um-
laufbahn zu halten: Im Vergleich zu Kunstwerken zeigt sich in seiner Gestaltung
eine grofere Nihe zu Diskursivitit.

Als Diagramm, das nicht Kunst ist, besteht das hybrid optimierte Diagramm
darauf, — in der Begrifflichkeit von Teil B dieser Arbeit — fiir objektivistische
»Orientierung« zu sorgen. Es ist ein Diagramm, das pddagogisch und heuris-
tisch-epistemisch benutzt werden kann. Kant fiir die Hand etwa vermittelt
durchaus diskursives Wissen tiber Kant und die Philosophie. Allerdings be-
schrinkt sich das hybrid optimierte Diagramm nicht darauf, mit Orientierung zu
lenken, sondern es will auch »Ubersicht« schaffen und dem Betrachter Raum
geben, sich einen eigenen Standpunkt zu suchen. Wie Diskursivitdt und Nicht-
Diskursivitit sollen auch Orientierung und Ubersicht in einem Ausgleich gehal-
ten werden.

Die vorliegende Untersuchung hat in ihrem letzten Teil (C) das Potential des
Diagramms fiir einen erfolgreichen, stabilen Ausgleich herausgearbeitet. Das
Potential des hybrid optimierten Diagramms erschien dabei in einem umso ver-
heiBBungsvolleren Licht, als in den ersten beiden Teilen (A und B) die Schwierig-
keit eines solchen Ausgleichs im Medium der Schrift hervorgehoben wurde. Ein
schlagender Beweis dafiir, dass die Losung des Gestaltungsdilemmas der Philo-
sophie im Medium des Diagramms plausibler oder effektiver wire, wurde hin-
gegen nicht gefiihrt — es darf bezweifelt werden, ob ein solcher Beweis moglich
wire. Stattdessen wurde, unterstiitzt von einer Menge Indizien und Griinden, ein
diagrammatischer Vorschlag gemacht.

Tatsiachlich wendet meine kritische Untersuchung eine vergleichbare Metho-
de durchgingig an: Wo heuristische Spriinge notig, schlagende Beweise aber
unmdglich sind, weil es um Gewichtungen, Wahrscheinlichkeiten und Wertun-
gen geht, da sorgt eine grofle Masse binnenverkniipfter Indizien und Analogien

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

FaziT | 245

fiir die Belastbarkeit und Attraktivitit des entworfenen Panoramas. In ihrer An-
strengung, eine konkrete Perspektive sichtbar zu machen und somit auf produk-
tive Weise kritisch zu sein, setzt sich meine Arbeit auch mit ihrem interdiszipli-
nir schillernden, kulturwissenschaftlichen Ansatz verschiedentlich dem Risiko
aus, zu viel nur anzudeuten und dennoch zu viel zu behaupten.

Ihre relative Heterogenitit will die Arbeit jedoch nicht als blinde Originalitat
oder unverbindliche Beliebigkeit verstanden wissen. Dem Eindruck eines blin-
den heuristischen Eifers sollen neben der dichten Verkniipfung von Indizien
zwel Mittel vorbeugen. Erstens geht die Arbeit durchgingig mit philologischer
Akribie vor. Viele Zitate und Belegstellen sollen darauf hinweisen, dass die vor-
geschlagenen Interpretationen trotz der groflen Bogen, die sie entwerfen, auf
detaillierten und sorgfiltigen Beobachtungen beruhen und insofern belastbar
sind. Aus diesem Grund ergibt sich ein hiufiger Wechsel von Frosch- und
Vogelperspektive, der dann zum Gelingen dieser Untersuchung beitréigt, wenn er
als sich ergénzender Gegensatz empfunden wird.

Zweitens verwendet meine Arbeit eine einheitliche, die Vielfalt des Materi-
als zusammenhaltende Begrifflichkeit. Dank ihrer zeigt sich ein inhaltlicher
Fortschritt von der Analyse des »Gestaltungsproblems« bis zu seiner Lésung im
»hybrid optimierten Diagrammy, wie er oben dargestellt worden ist. Die Begriff-
lichkeit der Arbeit ist jedoch eigenstdndig und in sich wieder heterogen. Sie
lehnt sich manchmal an philosophisches Vokabular an (»Diskursivitét«, »Nicht-
Diskursivitét«), ohne sich damit einer bestimmten Schule zu assoziieren, mitun-
ter verwendet sie Metaphern (»Beharrungsvermogen des Begriffsdenkens«). Thr
Gelingen muss sich schlieBlich darin erweisen, dass ihre Begrifflichkeit als heu-
ristisch sinnvoll einleuchtet und zudem die héufig fithlbare Spannung zwischen
dieser Begrifflichkeit und der Begrifflichkeit der untersuchten Texte nicht als
tiberdehnt empfunden wird.

Dabei bleiben einige Fragen offen. Ein Ausgleich zwischen Diskursivitit und
Nicht-Diskursivitdt ldsst sich auch in Platons schriftlicher Schriftkritik, in
Schleiermachers Rezeptionstheorie, in Derridas Dekonstruktion, in Kants
»Orientierung« und Wittgensteins »Ubersicht« sowie in Boehms »ikonischer
Differenz« ausmachen. Ist die Gefahr eines Umschlags dieser Versuche eines
Ausgleichs in Diskursivitdt oder Nicht-Diskursivitét tatsdchlich so grofl wie dar-
gestellt — und jedenfalls groBer als im Fall des hybrid optimierten Diagramms?
Liefert die weiterhin lebhafte Diskussion tiber die oben genannten Autoren nicht
einen zumindest empirischen Beleg dafiir, dass deren Versuche tatsdchlich sehr
erfolgreich und plausibel sind? Und liefern sich nicht selbst hybrid optimierte
Diagramme, zum Beispiel Kant fiir die Hand, zu sehr der Gefahr aus, sich von
der Moglichkeit zur »Rekonfiguration« abzukoppeln und zu magischen Objekten

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

246 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

zu werden?' Sind solche Diagramme zudem zu komplexe, und schon deswegen
schlechte Alternativen zum Begriffsdenken, weil sie zu hohe Anforderungen an
die Kompetenz der Rezipienten stellen? Kurz: Wie wichtig oder notwendig sind
hybrid optimierte Diagramme als Alternative zum Begriffsdenken? Es bleibt
wohl keine andere Mdoglichkeit, als die Beantwortung zumindest dieser letzten
Frage der Zukunft zu {iberlassen.

Ganz unabhingig davon, wie er bewertet werden mag, leistet das hybrid op-
timierte Diagramm jedenfalls einen Beitrag zur Gestaltungsfrage der Philoso-
phie. Es stellt eine mogliche Alternative und ein Korrektiv zum Begriffsdenken
dar und macht nicht zuletzt einen Vorschlag, wie Philosophie gerade im Zeitalter
von Erkenntnispluralismus und Medienwandel gestaltet sein konnte. Wie die
vergleichenden Untersuchungen zeigten, findet die Optimierung von Hybriditét
zwar am umfassendsten im hybrid optimierten Diagramm statt, sie ist aber nicht
exklusiv darauf beschrinkt: In einzelnen Aspekten optimierte Hybriditdt fand
sich auch in der »Hegel-Spirale«, einem Kant-Comic, in den extravaganten Son-
nenuhren bei Bogen. Die selbstreproduzierenden Maschinen von Penrose weisen
einen sehr hohen Grad von optimierter Hybriditét auf, der leicht auf das Niveau
von Kant fiir die Hand angehoben werden konnte, und die Reihe der Beispicle
ist hier nicht zu Ende.> Wenn eine gestaltungsfokussierte Diagrammatik sich
auch philosophiefremden Anschauungsmaterials bedient, weist sie damit darauf
hin, dass die Optimierung von Hybriditdt nicht nur in der Philosophie relevant
ist, sondern dariiber hinaus auch in anderen Wissenschaften und Diskursen.
Kunst mag etwa wie Wissenschaft zwar noch auf herkémmliche Weise weiter-
betrieben werden — wie auch das Begriffsdenken in der Philosophie weiterhin
seinen Platz hat — und doch konnen unkonventionelle Gestaltungen in allen
Diskursen unter verdnderten Umstdnden neu erkldrt und damit neu verstanden
werden. Etwa im Bereich von naturwissenschaftlichen, sozialwissenschaftlichen,
architektonischen oder &sthetischen Modellen konnten neue Formen des Designs
und neue Umgangsweisen entstehen. Dass optimierte Hybriditét, als Ausgleich

1 Vgl C.6

2 Armand Schulthess’ »Garten des Wissens« etwa gleicht in vielerlei Hinsicht sowohl
Kant fiir die Hand als auch den Maschinen von Penrose. Es handelt sich um eine jahr-
zehntelang stindig erweiterte Installation universalenzyklopadischen Wissens in
einem der Offentlichkeit zuginglichen Wald, der die Tausenden in ihn montierten
Téfelchen mit Beschriftungen und Zeichnungen iiberwuchert, noch wihrend der
Installationsprozess andauert. Schulthess’ Werk, das nach dessen Tod von seinen
Erben bis auf wenige Fragmente zerstort wurde, wird bis heute am Rand des Kunst-
diskurses gewiirdigt. Vgl. Schlumpf (2011).

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

FaziT | 247

zwischen Diskursivitdt und Nicht-Diskursivitidt verstanden, eine Antwort auf die
Herausforderungen von Erkenntnispluralismus und Medienwandel darstellt, mag
auch in diesen Bereichen als ein erster Hinweis fruchtbar sein.

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Literatur- und Siglenverzeichnis

Aristoteles: Lehre vom Beweis oder Zweite Analytik (Organon IV) [An. post.],
ibersetzt und mit Anmerkungen von Eugen Rolfes, Hamburg 1990

Aristoteles: Lehre vom Schluss oder Erste Analytik (Organon III) [An. pr.],
iibersetzt und mit Anmerkungen von Eugen Rolfes, Hamburg 1992

Aristoteles: Metaphysik [Met.], hg. von Ursula Wolf, Reinbek bei Hamburg
2010

Aristoteles: Nikomachische Ethik [NE], hg. von Ursula Wolf, Reinbek bei
Hamburg 2013

Aristoteles: Poetik [Poet.], Ubersetzt und herausgegeben von Manfred Fuhr-
mann, Stuttgart 1982

Aristoteles: Rhetorik [Rhet.], iibersetzt von Franz G. Sieveke, Miinchen 1995

Johannes Amos Comenius. Orbis sensualium pictus [OSP], Dortmund 1991

Johann Wolfgang von Goethe: Maximen und Reflexionen [MuR], in: ders.: Wer-
ke, Band 12, Hamburger Ausgabe, Miinchen 2000, S. 365-547

Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft [KrV], hg. von Raymund Schmidt,
Hamburg 1990

Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft [KU], hg. von Karl Vorlander, Hamburg
1990

Immanuel Kant: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik [Proleg.],
hg. von Konstantin Pollok, Hamburg 2001

Immanuel Kant: Trdume eines Geistersehers [TeG], hg. von Rudolf Malter,
Stuttgart 1994

Immanuel Kant: Was ist Aufkldrung? Ausgewdhlite kleine Schriften, hg. von
Horst D. Brandt, Hamburg 1999
darin: »Was heif3t: sich im Denken orientieren?« [O/, S. 45-61

»Verkiindigung des nahen Abschlusses eines Traktats
zum ewigen Frieden in der Philosophie« [TeF], S. 77-87

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

250 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Immanuel Kant: Kants gesammelte Schriften, hgg. von der Koniglich Preufi-
schen Akademie der Wissenschaften (Akademie-Ausgabe) (AA), Bd. I-
IXXX, Berlin 1902ff
in Band 2 [A4 11]: De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et
principiis

in Band 6 /44 1I]: Die Metaphysik der Sitten

in Band 8 [A4 VIII]: Von einem neuerdings erhobenen vornehmen
Ton in der Philosophie

in Band 9 /44 IX]: Logik

Band 18 [4A IIXX]:  Reflexionen zur Metaphysik

in Bd. 20 /44 XX]: Bemerkungen zu den Beobachtungen iiber das
Gefiihl des Schonen und Erhabenen

Raimundus Lullus: Ars brevis, tibersetzt von Alexander Fidora, Hamburg 1999

Moses Mendelssohn: Phdidon oder iiber die Unsterblichkeit der Seele [Phéidon],
hg. von Anne Pollok, Hamburg 2013

Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe, hgg. von Giorgio Colli und
Mazzino Montinari, Miinchen 1988ff
in Band 5 [KSA4 5]: Jenseits von Gut und Bise
Band 11 [KSA4 11]: Nachgelassene Fragmente 1884-1885
Band 13 [KSA4 13]: Nachgelassene Fragmente 1887-1889

Charles Sanders Peirce (1976): »Parts of Carnegie Application« [MS L75
(1902)], in: The New Elements of Mathematics, vol. 4, ed. by Carolyn Eisele,
The Hague 1976, S. 13-76

Charles Sanders Peirce (1976): »Prolegomena for an Apology to Pragmatism«
[PAP 293 (1906)], in: The New Elements of Mathematics, vol. 4, ed. by Car-
olyn Eisele, The Hague 1976, S. 313-330

Charles Sanders Peirce (1982): »Kant’s Introduction to Logic« /MS 555 (1885)],
in: Writings of Charles S. Peirce. A Chronological Edition, Volume I, 1857-
1866, The Peirce Edition, Bloomington 1982, S. 258-259

Charles Sanders Peirce (2000a,b,c): Semiotische Schriften, Band 1-3, hg. von
Christian J.W. Kloesel und Helmut Pape, Frankfurt am Main 2000
in Band 1: »Kurze Logik« [MS 595 (1895)]
in Band 2: »Entwurf« [MS 284 (1905)]

Platon: Scimtliche Werke, Band 1-4, hg. von Ursula Wolf, iibersetzt von Friedrich
Schleiermacher und Hieronymus und Friedrich Miiller, Reinbek bei Ham-
burg 2010, 2011
in Band 1: Menon [Men.]
in Band 2: Phaidros

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 251

in Band 3: Sophistes  [Soph.], Politikos [Polit.], Philebos
[Phlb.], Briefe (ubersetzt von H. und Fr. Miiller)
[Epist.]

in Band 4: Nomoi [Leg.]

Platon: Scimtliche Werke in zehn Binden, griechisch und deutsch, nach der Uber-
setzung Friedrich Schleiermachers, erginzt durch Ubersetzungen von Franz
Susemihl und anderen, hgg. von Karlheinz Hiilser, Frankfurt am Main 1991

Band 5: Der Staat [Rep.]

in Band 6: Phaidros  [Phaedr.], {ibersetzt von Friedrich
Schleiermacher

in Band 10: Briefe (iibersetzt von Wilhelm Wiegand)

Platon: Samtliche Dialoge, iibersetzt und erldutert von Otto Apelt, Hamburg 2004
in Band 2: Phaidros
in Band 6: Briefe

Porphyry: Introduction, translated and with an introduction and commentary by
Jonathan Barnes, Oxford 2006

Thomas de Quincey: Selected Essays on Rhetoric [Essays], ed. by Frederick
Burwick, Carbondale 2010

Friedrich Schlegel: Kritische Ausgabe, hgg. von Ernst Behler, unter Mitwirkung
von Jean-Jaques Anstett und Hans Eichner, Paderborn u.a. 1958ff
in Band 11 /K4 X1] Charakteristik des Plato

Friedrich Schlegel: »Die Philosophie des Plato 1804/5« [PhilPlat], in: Andreas
Arndt, Jure Zovko (Hg.): Schriften zur Kritischen Philosophie, Hamburg
2007, S. 201-224

Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Uber die Philosophie Platons [Philoso-
phie Platons], hg. von Peter M. Steiner, Hamburg 1996

Wilhelm Gottlieb Tennemann (1792): System der Platonischen Philosophie, 1.
Band, Leipzig 1792

Wilhelm Gottlieb Tennemann (1799): Geschichte der Philosophie, 2. Band,
Leipzig 1799

Ludwig Wittgenstein: Werkausgabe, Band 1-8, Frankfurt am Main 1993-1999

in Band 1: Tractatus logico-philosophicus [TLP]
Philosophische Untersuchungen [PU]

Band 3: Ludwig Wittgenstein und der Wiener Kreis [WWK]

Band 4: Philosophische Grammatik [PG]

Band 6: Bemerkungen iiber die Grundlagen der
Mathematik [BGM)

in Band 8: Zettel [Z] und Vermischte Bemerkungen [VB]

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

252 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Ludwig Wittgenstein: Vortrag tiber Ethik und andere kleine Schriften [VE], hg.
von Joachim Schulte, Frankfurt am Main 1995

Ludwig Wittgenstein: Vorlesungen 1930-1935 [Vorl. 1930-35], hg. von D. Lee,
A. Ambrose, M. McDonald, Frankfurt am Main 1984

Ludwig Wittgenstein: Vorlesungen und Gespriche iiber Asthetik, Psychoanalyse
und religiosen Glauben, zus.gest. u. hg. von Cyril Barrett, Diisseldorf und
Bonn 1996

Ludwig Wittgenstein: Briefe an Ludwig von Ficker [Briefe]/, hg. von Georg
Henrik van Wright, Salzburg 1969

Vanessa Albus (2013): »Die desolate Lage der Philosophiedidaktik«, in: Infor-
mation Philosophie, Juli 2013, Heft 2, Lorrach, S. 16-26
(http://www.information-philosophie.de/?a=1&t=7231&n=2&y=4&c=105
[12.12.2004])

Sabine Ammon: »Wissensverhédltnisse im Fokus. Eine erkenntnistheoretische
Skizze zum Post-Pluralismus, in: dies., Corinna Heineke, Kirsten Selbmann
(Hg.): Vielfalt und Hegemonie in der Wissensgesellschaft, Géttingen 2007, S.
59-80

Sabine Ammon (2009): Wissen verstehen. Perspektiven einer prozessualen
Theorie der Erkenntnis, Weilerswist 2009

Andreas Arndt (1996): »Schleiermacher und Platon, in: Friedrich Daniel Ernst
Schleiermacher: Uber die Philosophie Platons, hg. von Peter M. Steiner,
Meiner 1996, S. VII-XXII

Judit Arokay (2012): »Schriftsysteme im frithen Japan. Kreative Moglichkeiten
der Differenz«, in: Sybille Kriamer, Eva Cancik-Kirschbaum, Rainer Totzke
(Hg.): Schriftbildlichkeit: Wahrnehmbarkeit, Materialitit und Operativitdit
von Notationen, Miinchen 2012, S. 149-166

Aleida und Jan Assmann (1990): »Schrift — Kognition — Evolution. Eric A.
Havelock und die Technologie kultureller Kommunikation, in: Eric A. Ha-
velock: Schriftlichkeit. Das griechische Alphabet als kulturelle Revolution,
Weinheim 1990, S. 1-35

Steffen-Peter Ballstaedt (1990): »Wenn Horen und Sehen vergeht: Grenzen der
audiovisuellen Integration«, in: Dieter Meutsch, Barbel Freund (Hg.):
Fernsehjournalismus und die Wissenschaften, Opladen 1990, S. 29-46

Steffen-Peter Ballstaedt (2009): »Text und Bild: ein didaktisches Traumpaar,
in: Horst Bredekamp et. al. (Hg.): Bildwelten des Wissens. Kunsthistorisches
Jahrbuch fiir Bildkritik, Band 7.1, Berlin 2009, S. 45-55

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 253

Steffen-Peter Ballstaedt (2012): Visualisieren, Konstanz, Miinchen 2012

Steffen-Peter Ballstaedt (2015): »Epistemische Text-Bild-Kommunikate«, in:
Hanno Depner (Hg.): Visuelle Philosophie, Wiirzburg 2015, S. 109-130

Steffen-Peter Ballstaedt, Uwe Ostermeier, Petra Reinhard-Hauck (2001):
»Gelten die Griceschen Maximen auch fiir visuelle Argumente?«, in: Klaus
Sachs-Hombach (Hg.): Bildhandeln. Interdisziplindre Forschungen zur
Pragmatik bildhafter Darstellungsformen, Magdeburg 2001, S. 207-221

Jonathan Barnes (2006): »Introduction«, in: Porphyry: Introduction, translated
and with an introduction and commentary by Jonathan Barnes, Oxford 2006,
Pp-iX-xxiv

Matthias Bauer, Christoph Ernst (2010): Diagrammatik. Einfiihrung in ein
kultur- und medienwissenschaftliches Forschungsfeld, Bielefeld 2010

Peter A. Berger: »Bilder« sozialer Ungleichheit — Zur »Versozialwissenschaftli-
chung« sozialer Deutungsmuster«, in: Philipp Stoellger (Hg.): Deutungsmacht.
Religion und belief systems in Deutungsmachtkonflikten, Tubingen 2014,
S. 349-380

Peter Bernhard (2015): »Logische Diagramme: Sehen als Folgern«, in: Hanno
Depner (Hg.): Visuelle Philosophie, Wiirzburg 2015, S. 59-66

Marco C. Bettoni: »A Cybernetic Approach to Kant’s Architecture of the Mind,
in: Akten des 7. Internationalen Kant-Kongress, Bouvier, Bonn, 1991,
S. 723-741

Tobias Bezzola: Die Rhetorik bei Kant, Hegel und Fichte, Tiibingen 1993

Norbert BloBner (2007): »Schrift(kritik)«, in: Christian Schéfer (Hg.): Platon-
Lexikon, Darmstadt 2007, S. 248-253

Hans Blumenberg: »Die essentielle Vieldeutigkeit des &sthetischen Gegen-
standes«, in: Friedrich Kaulbach, Joachim Ritter (Hg.): Kritik und Meta-
physik. Festschrift fiir Heinz Heimsoeth zum 80. Geburtstag, Berlin 1966,
S. 174-179

Gottfried Boehm (1994a): »Die Wiederkehr der Bilder«, in: Gottfried Boehm
(Hg.): Was ist ein Bild? Miinchen 1994, S. 11-38

Gottfried Boehm (1994b): »Die Bilderfrage«, in: Gottfried Boehm (Hg.): Was ist
ein Bild? Miinchen 1994, S. 325-343

Gottfried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild?, Miinchen 1994

Gottfried Boehm (2007): Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens, Berlin
2007

Gernot Béhme: Platons theoretische Philosophie, Stuttgart 2000

Steffen Bogen (2005): »Schattenriss und Sonnenuhr: Uberlegungen zu einer
kunsthistorischen Diagrammatik«, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte, 68.
Band, Heft 2, Berlin, Miinchen 2005, S. 153-176

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

254 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Steffen Bogen, Felix Thiirlemann (2003): »Jenseits der Opposition von Text und
Bild. Uberlegungen zu einer Theorie des Diagramms und des Diagrammati-
schen, in: Alexander Patschovsky: Die Bildwelt der Diagramme Joachims
von Fiore. Zur Medialitdt religiospolitischer Programme im Mittelalter, Ost-
fildern 2003, S. 1-22

Ulrike Maria Bonhoff (1993): Das Diagramm. Kunsthistorische Betrachtung iiber
seine vielfdltige Anwendung von der Antike bis zur Neuzeit, Munster 1993

Anthony Bonner: The Art and Logic of Ramon Llull. A User’s Guide, Leiden,
Boston 2007

Robert B. Brandom (Hg.): Rorty and His Critics, Malden (MA), Oxford 2000

Thomas Brandstetter (2013): »Drogulus. Ein mechanisches Modell
maschinischen Lebens um 1960«, Vortrag auf der Jahrestagung der Gesell-
schaft fir Medienwissenschaft in Liineburg, 4.10.2013; wvgl. auch
http://science.orf.at/stories/1682019 [20.12.2013]

Reinhard Brandt: Philosophie in Bildern. Von Giorgione bis Magritte, Koln
2000

Horst Bredekamp, Gabriele Werner (Hg.): Bildwelten des Wissens. Kunst-
historisches Jahrbuch fiir Bildkritik, Band 1.1, Berlin 2003

Olaf Breidbach: Neue Wissensordnungen. Wie aus Informationen und Nachrichten
kulturelles Wissen entsteht, Frankfurt am Main 2008

Gerda Breuer, Thomas Schleper (Hg.): Bild(er) der Welt(en). Uniiberschaubar-
keiten zwischen Bilderflut und Anschauungsverlust, Frankfurt am Main 2000

Birger Brinkmeier: »Die unvermeidliche Trockenheit und scholastische Piinkt-
lichkeit«. Vom Ubersetzen philosophischer Texte, in: Zeitschrift fiir Didak-
tik der Philosophie und Ethik 4/2001, Hannover 2001, S. 319-324

Joachim Bromand, Guido Kreis (2010): »Einleitung: Begriffe vom Nicht-
begrifflichen. Ein Problemaufriss«, in: dies. (Hg.): Was sich nicht sagen
ldisst: Das Nicht-Begriffliche in Wissenschaft, Kunst und Religion, Berlin
2010, S. 11-19

Joachim Bromand, Guido Kreis (Hg.): Was sich nicht sagen Idsst: Das Nicht-
Begriffliche in Wissenschaft, Kunst und Religion, Berlin 2010

Barbara Briining, Ekkehard Martens (Hg.): Anschaulich philosophieren — mit
Mcdrchen, Fabeln, Bildern und Filmen, Weinheim, Basel 2007

Sebastian Bucher (2007): »Das Diagramm in den Bildwissenschaften. Begriffs-
analytische, gattungstheoretische und anwendungsorientierte Ansétze in der
diagrammtheoretischen Forschung«, in: Ingeborg Reichle, Steffen Siegel,
Achim Spelten (Hg.): Verwandte Bilder. Die Fragen der Bildwissenschafft,
Berlin 2007, S. 113-130

Kai Buchheister, Daniel Steuer (1992): Ludwig Wittgenstein, Stuttgart 1992

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 255

Franz-Peter Burkard (2005): »Visualisierung in der Philosophie«, in: Eric
Hilgendorf (Hg.): Beitrdge zur Rechtsvisualisierung, Berlin 2005, S. 19-50
Franz-Peter Burkard (2012): »Philosophie in Bildern. Visualisierung in der

Philosophie«, in: Die Idee 1, Wiirzburg 2012, S. 28-35
Franz-Peter Burkard, Peter Kunzmann, Franz Wiedmann (2002): dtv-Atias
Philosophie, Miinchen 2002

Andy Clark: Supersizing the Mind. Embodiment, Action, and Cognitive Exten-
sion, Oxford 2009

Antonio Cota Margal, Guilherme F.R. Kisteumacher (2010): »Nicht-
propositionalitit und Propositionalitit: Alternative oder komplementire
Formen des diskursiven Denkens?«, in: Joachim Bromand, Guido Kreis
(Hg.): Was sich nicht sagen ldsst: Das Nicht-Begriffliche in Wissenschafft,
Kunst und Religion, Berlin 2010, S. 101-120

Hanno Depner (2011): Kant fiir die Hand. Die »Kritik der reinen Vernunfi« zum
Basteln und Begreifen, Miinchen 2011

Hanno Depner (2015): »Mit Diagrammen philosophieren? Zur philosopisch
relevanten Gestaltung von Anschaulichkeit am Beispiel des Buch-Bausatzes
Kant fiir die Hand«, in: ders.: Visuelle Philosophie, Wiirzburg 2015, S. 39-58

Jacques Derrida: »Signatur Ereignis Kontext« [SEK], in: ders.: Randgdnge der
Philosophie, Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1976, S. 124-155

Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz [SuD], Frankfurt am Main 1994

Jacques Derrida: Dissemination [Diss], Wien 1995

Jacques Derrida: Grammatologie [Gr], Frankfurt am Main 1996

Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen [Wns], Wien 1989

Cora Diamond (1991): The Realistic Spirit. Wittgenstein, Philosophy and the
Mind, Cambridge (MA) 1991

Simone Dietz, Geert Keil, Heiner Hastedt, Anke Thyen (Hg.) (1996): Sich im
Denken orientieren, Frankfurt am Main 1996

Bernhard J. Dotzler: »Havelock, Tarzan und die elektronische Revolution, in:
Eric A. Havelock: Als die Muse schreiben lernte. Eine Medientheorie, Berlin
2007, S. 135-143

Umberto Eco: Das offene Kunstwerk, Frankfurt am Main 1973
Michael Erler (2006): Platon, Miinchen 2006

Ferdinand Fellmann (1991): Symbolischer Pragmatismus. Hermeneutik nach
Dilthey, Reinbek bei Hamburg 1991

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

256 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Rafael Ferber (2007): Warum hat Platon die »ungeschriebene Lehre« nicht
geschrieben? Miinchen 2007

Alexander Fidora: »Einfiihrung«, in: Raimundus Lullus: Ars brevis, iibersetzt
von Alexander Fidora, Hamburg 1999, S. IX-XLV

Hellmut Flashar (2011): »Dialogfragmente«, in: Christof Rapp, Klaus Corcilius
(Hg.): Aristoteles-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart 2011,
S. 166-169

Manfred Frank (1992): Stil in der Philosophie, Stuttgart 1992

Dorothea Frede (2006): »Platons Dialoge als Hypomnemata — Zur Methodik der
Platondeutung, in: Gregor Schiemann, Dieter Mersch, Gernot Bohme (Hg.):
Platon im nachmetaphysischen Zeitalter, Darmstadt 2006, S. 41-58

Birbel Frischmann: »Friedrich Schlegels Platonrezeption und das hermeneuti-
sche Paradigma«, in: Athendum, Jahrbuch fiir Romantik 11, Paderborn 2001,
S. 71-92

Gottfried Gabriel (1978): »Logik als Literatur? Zur Bedeutung des Literarischen
bei Wittgensteink, in: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir européisches Denken,
Miinchen 1978, Heft 356, S. 353-362

Gottfried Gabriel, Christiane Schildknecht (Hg.): Literarische Formen der
Philosophie, Stuttgart 1990

Alexander Garcia Diittmann, Dieter Mersch, Andreas Niederberger, Bernhard
Waldenfels (2010): »Was bleibt von Derrida?«, Interview in: Information
Philosophie, 03/2010, Lorrach (http://www.information-
philosophie.de/?a=1&t=4769&n=2&y=4&c=86 [04.04.2014])

Christian Gefert: »Text und Schrift. Dekonstruktivistische Verfahren in philoso-
phischen Bildungsprozessen«, in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie
und Ethik 2/2000, Hannover 2000, S. 133-139

Christian Gefert: »Denken ohne Midas-Effekt. Philosophische Bildung jenseits
der Proposition«, in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik
2/2004, Hannover 2004, S. 108-114

Petra Gehring, Thomas Keutner et. al. (Hg.): Diagrammatik und Philosophie,
Amsterdam 1992

Carl Friedrich Gethmann: »Letztbegriindung vs. lebensweltliche Fundierung des
Wissens und Handelns«, in: Forum fiir Philosophie Bad Homburg (Hg.):
Philosophie und Begriindung, Frankfurt am Main 1987, S. 268-302

Willi Goetschel (1990): Kant als Schrifisteller, Wien 1990

Nelson Goodman: Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie [SdK],
Frankfurt am Main 1997

Nelson Goodman: Weisen der Welterzeugung [WdW], Frankfurt/Main 1990

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 257

Andreas Gormanns (2000): »Imagination des Unsichtbaren. Zur Gattungstheorie
des wissenschaftlichen Diagramms«, in: Hans Holldnder (Hg.): Erkenntnis,
Erfindung, Konstruktion. Studien zur Bildgeschichte von Naturwissenschaf-
ten und Technik vom 16. bis zum 19. Jahrhundert, Berlin 2000, S. 51-71

Jean Grondin (1994): Kant zur Einfiihrung, Hamburg 1994

Guy Guldentops (2009): »Wichtige Stationen der Wirkungsgeschichte. Lateini-
sches Mittelalter«, in: Christoph Horn, J6rn Miiller, Joachim Séder (Hg.):
Platon-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart 2009, S. 446-452

Peter M.S. Hacker (2004): »Ubersichtlichkeit und iibersichtliche Darstellungenc,
in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 52.3, Marburg 2004, S. 405-420

Gordon P. Baker (volume 1-3), Peter M.S. Hacker (volume 1-5): An Analytical
Commentary on Wittgenstein’s »Philosophical Investigations«, volume 1-5,
Oxford 1980-1996

Fritz-Peter Hager: »Dihairesis«, in: Joachim Ritter, Karlfried Griinder (Hg.):
Historisches Worterbuch der Philosophie, Band 2 (D-F), Darmstadt 1972,
S. 242-244

Garth Hallett: 4 Companion to Wittgenstein’s »Philosophical Investigations«,
Ithaca, London 1977

Heiner Hastedt (1996): »Philosophische Ethik und Orientierung in der Moder-
ne«, in: Simone Dietz, Geert Keil, Heiner Hastedt, Anke Thyen (Hg.): Sich
im Denken orientieren, Frankfurt am Main 1996, S. 156-171

Eric A. Havelock (2007): Als die Muse schreiben lernte. Eine Medientheorie,
Berlin 2007

Eric A. Havelock (1990): Schriftlichkeit. Das griechische Alphabet als kulturelle
Revolution, Weinheim 1990

John Heaton, Judy Groves: Wittgenstein for Beginners, Cambridge 1994

Ingeborg Heidemann: »Die Funktion des Beispieles in der kritischen Philo-
sophie«, in: Friedrich Kaulbach, Joachim Ritter (Hg.): Kritik und Meta-
physik. Festschrift fiir Heinz Heimsoeth zum 80. Geburtstag, Berlin 1966,
S.21-39

Heinz Heimsoeth (1965): »Kant und Plato«, in: Kant-Studien 56, 1965, S.
349-372

Heinrich Heine (1979): Zur Geschichte der Religion und Philosophie in
Deutschland, in: Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke, hgg. von
Manfred Windfuhr, Band 8/1, Hamburg 1979

Klaus W. Hempfer (2002): »Lektiiren von Dialogen«, in: ders. (Hg.): Moglich-
keiten des Dialogs. Struktur und Funktion einer literarischen Gattung
zwischen Mittelalter und Renaissance in Italien, Stuttgart 2002, S. 1-38

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

258 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Gerhard Henschel: Die wirrsten Grafiken der Welt, Hamburg 2003

Martina HeBler, Dieter Mersch (2009): »Bildlogik oder Was heifit visuelles
Denken?«, in: dies. (Hg.): Logik des Bildlichen. Zur Kritik der ikonischen
Vernunft, Bielefeld 2009, S. 8-62

Martina HeBler, Dieter Mersch (Hg.): Logik des Bildlichen. Zur Kritik der ikoni-
schen Vernunft, Bielefeld, 2009

Otfried Hoffe (1996): Aristoteles, Miinchen 1996

Doris Vera Hoffmann (2000): Gewissheit des Fiirwahrhaltens. Zur Bedeutung
der Wahrheit im Fluss des Lebens nach Kant und Wittgenstein, Berlin 2000

Christoph Horn, Jorn Miiller, Joachim Séder (Hg.): Platon-Handbuch. Leben —
Werk — Wirkung, Stuttgart 2009

Ludwig Jager (2004): »Stérung und Transparenz. Skizze zur performativen Lo-
gik des Medialen, in: Sybille Kramer (Hg.): Performativitdit und Medialitcit,
Miinchen 2004, S. 35-73

Jorg Jantzen (1996): »Schleiermachers Platon-Ubersetzung und seine Anmer-
kungen dazuc, in: Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Uber die Philo-
sophie Platons, hg. von Peter M. Steiner, Meiner 1996, S. XLV-LXXI

Curt Paul Janz (1993): Friedrich Nietzsche, Biographie, Band 1: Kindheit,
Jugend, die Basler Jahre, Miinchen, Wien 1993

Karl Jaspers (1957): Die grofien Philosophen, Miinchen 1957

Friedrich Kaulbach (1966): »Weltorientierung, Weltkenntnis und pragmatische
Vernunft bei Kant«, in: ders. und Joachim Ritter (Hg.): Kritik und Meta-
physik. Festschrift fiir Heinz Heimsoeth zum 80. Geburtstag, Berlin 1966,
S. 60-75

Lily E. Kay (2000): Who Wrote the Book Of Life? A History of the Genetic
Code, Stanford (CA) 2000

Anthony Kenny: »Philosophieren in Beispielen. Wittgensteins Umdenken des
Allgemeinen, in: Hans Julius Schneider, Matthias Krof3 (Hg.): Mit Sprache
spielen. Die Ordnungen und das Offene nach Wittgenstein, Berlin 1999,
S. 169-187

Alan Kim: Plato in Germany. Kant — Natorp — Heidegger, Sankt Augustin 2010

Julian Klein: »Was ist kiinstlerische Forschung?«, in: Gilinter Stock (Hg.):
Gegenworte 23. Wissenschaft trifft Kunst, Berlin 2010, S. 25-28

Theo Kobusch, Burkhard Mojsisch (Hg.): Platon in der abendlindischen
Geistesgeschichte. Neue Forschungen zum Platonismus, Darmstadt 1997

Gert Konig: »Theorie«, in: Joachim Ritter, Karlfried Griinder (Hg.): Historisches
Worterbuch der Philosophie, Band 10 (St-T), Darmstadt 1998, S. 1128-1146

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 259

Hans Joachim Kramer (1968): »Die grundsitzlichen Fragen der indirekten
Platoniiberlieferung«, in: Hans-Georg Gadamer, Wolfgang Schadewaldt
(Hg.): Idee und Zahl. Studien zur platonischen Philosophie, Heidelberg
1968, S. 106-150

Hans Joachim Kriamer (1969): »Die platonische Akademie und das Problem
einer systematischen Interpretation der Philosophie Platons«, in: Konrad
Gaiser (Hg.): Das Platonbild. Zehn Beitrdge zum Platonverstindnis, Hildes-
heim 1969, S.198-230

Sybille Kramer (2001): Sprache, Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische
Positionen des 20. Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2001

Sybille Kramer (2004): »Was haben >Performativitit« und »Medialitdt« miteinan-
der zu tun? Plddoyer fiir eine in der »Aisthetisierung« griindende Konzeption
des Performativen« in: dies. (Hg.): Performativitit und Medialitdit, Minchen
2004, S. 13-32

Sybille Kramer: Performativitit und Medialitdt, Miinchen 2004

Sybille Kramer (2005): »Operationsraum Schrift¢: Uber einen Perspektiven-
wechsel in der Betrachtung der Schrift«, in: dies., Gernot Grube, Werner
Kogge (Hg.): Schrift. Kulturtechnik zwischen Auge, Hand und Maschine,
Miinchen 2005, S. 13-32

Sybille Krdmer (2006): »Die Schrift als Hybrid aus Sprache und Bild. Thesen
tiber die Schriftbildlichkeit unter Beriicksichtigung von Diagrammatik und
Kartographie«, in: Thorsten Hoffmann, Gabriele Rippl (Hg.): Bilder. Ein
(neues) Leitmedium?, Gottingen 2006, S. 79-92

Sybille Kramer (2009a): »Operative Bildlichkeit. Von der »Grammatologie« zu
einer yDiagrammatologie«? Reflexionen iiber erkennendes »Sehen««, in: Mar-
tina HeBler, Dieter Mersch (Hg.): Logik des Bildlichen. Zur Kritik der ikoni-
schen Vernunft, Bielefeld 2009, S. 94-122

Sybille Kramer (2009b): »Von der »Tiefe« des intellektualistischen Sprachbildes
zur >Oberflidche« der verkorperten Sprache«, in: Angelika Linke, Helmuth
Feilke (Hg.): Oberfliche und Performanz. Untersuchungen zur Sprache als
dynamischer Gestalt, Tiibingen 2009, S. 33-48

Sybille Kramer (2010): »Zwischen Anschauung und Denken. Zur epistemologi-
schen Bedeutung des Graphismus«, in: Joachim Bromand, Guido Kreis
(Hg.): Was sich nicht sagen ldsst: Das Nicht-Begriffliche in Wissenschafft,
Kunst und Religion, Berlin 2010, S. 173-192

Sybille Kramer (2011): »Matthias Bauer, Christoph Ernst: Diagrammatik, in:
rezensionen:kommunikation:medien, 2011
[http://www.rkm-journal.de/archives/4371; 29.8.2012]

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

260 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Sybille Kramer (2012a): »Was bedeutet »>Schriftbildlichkeit<?«, in: dies., Eva
Cancik-Kirschbaum, Rainer Totzke (Hg.): Schriftbildlichkeit: Wahrnehm-
barkeit, Materialitit und Operativitit von Notationen, Miinchen 2012,
S. 13-36

Sybille Kramer (2012b): »Punkt, Strich, Fldche. Von der Schriftbildlichkeit zur
Diagrammatik«, in: dies., Eva Cancik-Kirschbaum, Rainer Totzke (Hg.):
Schriftbildlichkeit: Wahrnehmbarkeit, Materialitdt und Operativitit von
Notationen, Miinchen 2012, S. 79-100

Sybille Kramer, Horst Bredekamp (Hg.): Schrift — Bild — Zahl, Fink 2008

Sybille Kriamer, Eva Cancik-Kirschbaum, Rainer Totzke (Hg.): Schriftbild-
lichkeit: Wahrnehmbarkeit, Materialitit und Operativitit von Notationen,
Miinchen 2012

John Michael Krois: »4rs Memoriae, Philosophy and Culture: Frances Yates and
After«, in: Glenn Alexander Magee (Hg.): Essays in Honor of Donald Phillip
Verene, Charlottesville (VA) 2002, S. 149-162

Christopher Kul-Want, Andrzej Klimowski (2011): Kant. A Graphic Guide,
London 2011

Franz von Kutschera (2002): Platons Philosophie, 3 Béande, Paderborn 2002

Ernst Michael Lange (1996): Ludwig Wittgenstein: »Logisch-philosophische
Abhandlung«, Paderborn, Minchen, Wien, Ziirich 1996

Ernst Michael Lange: Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen,
Paderborn 1998

Bruno Latour: »Visualization and Cognition: Thinking with Eyes and Hands,
in: Knowledge and Society: Studies in the Sociology of Culture Past and
Present, volume 6, S. 1-40

Thomas Leinkauf (2009): »VII. Wichtige Stationen der Wirkungsgeschichte, 12.
Deutsche Klassik und deutscher Idealismus«, in: Christoph Horn, J6rn Miil-
ler, Joachim Soder (Hg.): Platon-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stutt-
gart 2009, S. 474-499

Fred van Lente, Ryan Dunlavey (2007): Action Philosophers! The lives and
thoughts of history’s A-list brain trust, vol. 3, New York 2007

Dimitri Liebsch: »Uneigentliche< Bilder. Zur (historischen) Bildsemantik und
-metaphorik«, in: Dimitri Liebsch, Nicola MdBner (Hg.): Visualisierung und
Erkenntnis, K6ln 2012, S. 58-80

Dimitri Liebsch, Nicola MoBner (Hg.): Visualisierung und Erkenntnis, Koln
2012

Manuel Lima (2011): Visual Complexity. Mapping Patterns of Information, New
York 2011

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 261

Andreas Luckner (2005): »Drei Arten, nicht weiterzuwissen. Orientierungs-
phasen, Orientierungskrisen, Neuorientierungen«, in: Werner Stegmaier
(Hg.): Orientierung. Philosophische Perspektiven. Frankfurt am Main 2005,
S. 225-244

Geert-Lueke Lueken (1996): »Uber die Orientierungsleistung philosophischen
Argumentierens«, in: Simone Dietz, Geert Keil, Heiner Hastedt, Anke Thyen
(Hg.): Sich im Denken orientieren, Frankfurt am Main 1996, S. 52-70

Marshal McLuhan, Quentin Fiore: Das Medium ist die Massage, Stuttgart 2011

Christa Maar, Hubert Burda (Hg.): Iconic Turn. Die neue Macht der Bilder,
Koéln 2004

Stefan Majetschak (2005): »Sichtvermerke. Uber Unterschiede zwischen Kunst-
und Gebrauchsbildern«, in: ders. (Hg.): Bild-Zeichen. Perspektiven einer
Wissenschaft vom Bild, Miinchen 2005, S. 97-122

Stefan Majetschak (2013): »Ubersicht, iibersichtliche Darstellung und Beweis.
Bemerkungen zu einigen zentralen Begriffen in der Spétphilosophie Ludwig
Wittgensteins«, in: Fynn Ole Engler, Mathias Iven (Hg.): Grofe Denker,
Leipzig 2013, S. 105-123

Christoph Markschies et al. (Hg.): Atlas der Weltbilder, Berlin 2011

Odo Marquard (1986): »Die Unvermeidlichkeit der Geisteswissenschaften, in:
ders.: Apologie des Zufdlligen. Philosophische Studien, Stuttgart 1986,
S.98-116

Ekkehard Martens (2006): »Platons FuBlnoten zu Sokrates«, in: Gregor
Schiemann, Dieter Mersch, Gernot Béhme (Hg.): Platon im nachmetaphysi-
schen Zeitalter, Darmstadt 2006, S. 59-70

Glen T. Martin (1989): From Nietzsche to Wittgenstein. The Problem of Truth
and Nihilism in the Modern World, New York, Bern, Frankfurt am Main,
Paris 1989

Michael May (1995): »Diagrammatisches Denken: Zur Deutung logischer Dia-
gramme als Vorstellungsschemata bei Lakoff und Peirce«, in: Zeitschrift fiir
Semiotik, Band 17, Heft 3-4, Tiibingen 1995, S. 285-305

Christel Meier (2003): »Die Quadratur des Kreises. Die Diagrammatik des 12.
Jahrhunderts als symbolische Denk- und Darstellungsform, in: Alexander
Patschovsky: Die Bildwelt der Diagramme Joachims von Fiore. Zur Medialitcit
religiospolitischer Programme im Mittelalter, Ostfildern 2003, S. 23-53

Dieter Mersch (2004): »Medialitit und Undarstellbarkeit. Einleitung in eine
ynegative« Medientheorie«, in: Sybille Kramer (Hg.): Performativitéit und
Medialitcit, Miinchen 2004, S. 74-95

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

262 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Dieter Mersch (2006a): »Naturwissenschaftliches Denken und bildliche Logik,
in: Martina HeBler (Hg.): Konstruierte Sichtbarkeiten. Wissenschafts- und
Technikbilder seit der Friihen Neuzeit, Miinchen 2006, S. 405-420

Dieter Mersch (2006b): »Mediale Paradoxa. Einleitung in eine negative Medien-
philosophie«, Vortrag im Rahmen der Sektion »(Inter-)Medialitit —
Theatralitit — Performativitdt« am Giessener Graduiertenzentrum Kulturwis-
senschaften (GGK), Justus-Liebig-Universitdt Giessen, am 13.07.2006
(http://www.dieter-mersch.de/download/mersch.mediale.paradoxa.pdf
[3.10.2014])

Patricia Miller, Anita Rosch: »Begriffe in 3D«, in: Ethik & Unterricht 1/10,
Velber 2010, S. 26-31

William J. Thomas Mitchell (1992): »The Pictorial Turn, in: Artforum. Reinbek
bei Hamburg, Mirz 1992, S. §9-95

Jirgen Mittelstra3 (1982): »Was heif3t: sich im Denken orientieren?«, in: ders.:
Wissenschaft als Lebensform. Reden iiber philosophische Orientierungen in
Wissenschaft und Universitdt, Frankfurt am Main 1982, S. 162-184

Jirgen Mittelstral3 (2005): »Die Dialektik und ihre wissenschaftlichen Voriibun-
gen, in: Otfried Hoffe (Hg.): Platon. Politeia, Berlin 2005, S. 229-249

Georg Mohr, Marcus Willaschek (Hg.): Immanuel Kant: Kritik der reinen
Vernunft, Berlin 1998

Georg Mohr, Marcus Willaschek (1998): »Einleitung: Kants Kritik der reinen
Vernunft, in: dies. (Hg.): Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, Berlin
1998, S. 1-36

Gabriele Miinnix: »Zur Hermeneutik des Bildes«, in: Zeitschrift fiir Didaktik der
Philosophie und Ethik 4/2001, Hannover 2001, S. 310-318

Michael Nedo, Michele Ranchetti (Hg.): Ludwig Wittgenstein. Sein Leben in
Bildern und Texten, Frankfurt am Main 1983

Susanne Nordhofen: »Didaktik der symbolischen Formen. Uber den Versuch,
das Philosophieren mit Kindern philosophisch zu begriinden, in: Zeitschrift
fiir Didaktik der Philosophie und Ethik 2/98, Hannover 1998, S. 127-132

Susanne Nordhofen: »Was kann die Philosophie von der Kunst lernen?«, in:
Zeitschrift fur Didaktik der Philosophie und Ethik 2/2003, Hannover 2003,
S.98-112

Helga Nowotny, Peter Scott, Michael Gibbons (Hg.): Wissenschaft neu denken.
Wissen und Offentlichkeit in einem Zeitalter der Ungewissheit, Weilerswist
2004

Mauro Antero Numminen: The Tractatus Suite, auf: M.A. Numminen sings
Wittgenstein, Frankfurt am Main 2003

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 263

Willi Oelmiiller (Hg.): Philosophie und Wissenschaft, Paderborn 1988

Peter L. Oesterreich: Fundamentalrhetorik. Untersuchung zu Person und Rede in
der Offentlichkeit, Hamburg 1990

Walter J. Ong (2002): Orality and Literacy, London 2002

Hans-Bernhard Petermann: »Asthetisch denken lernen. Impulse zu einer philo-
sophisch orientierten Bilddidaktik«, in: Zeitschrift fir Didaktik der Philo-
sophie und Ethik 2/2003, Hannover 2003, S. 113-123

Konstantin Pollok (2001): »Einleitung«, in: Immanuel Kant: Prolegomena zu ei-
ner jeden kiinftigen Metaphysik, hg. von Konstantin Pollok, Hamburg 2001,
S. IX-LXXIII

Uwe Porksen (1994): »Visualisierung versus Sprache. Die Spirale als Metapher
oder als Illustration der »Phdanomenologie des Geistes««, in: Heinrich Loffler,
Karlheinz Jakob, Bernhard Kelle (Hg.): Texttyp, Sprechergruppe, Kommuni-
kationsbereich. Studien zur deutschen Sprache in Geschichte und Gegen-
wart, Berlin, New York 1994, S. 475-496

Uwe Porksen (1997): Weltmarkt der Bilder. Eine Philosophie der Visiotype,
Stuttgart 1997

Hans Poser (2001): Wissenschafistheorie. Eine philosophische Einfiihrung,
Stuttgart 2001

Roland Posner (2004): »Das Bild in der Semiotik«, in: Klaus Sachs-Hombach
(Hg.): Wege zur Bildwissenschaft, Koln 2004, S. 22-51

Oliver Primavesi (2007): »Platon als Medienkritiker«, in: Dieter Grimm (Hg.):
25 Jahre Wissenschaftskolleg zu Berlin, Berlin 2007, S. 235-249

Wolfgang Raible (1993): »Die Entwicklung ideographischer Momente bei der
Verschriftlichung des Wissens«, in: Wolfgang Kullmann, Jochen Althoff
(Hg.): Vermittlung und Tradierung von Wissen in der griechischen Kultur,
Tiibingen 1993, S. 15-37

Christof Rapp, Klaus Corcilius (Hg.): Aristoteles-Handbuch. Leben — Werk —
Wirkung, Stuttgart 2011

Veronika Reichl (2008): Sprachkino. Zur Schnittstelle zwischen abstrakter
Sprache und Bildlichkeit, Stuttgart 2008

Veronika Reichl (2015): »Im Wunderland: Die Entstehung von Sinn und Unsinn
bei der Visualisierung von Philosophie«, in: Hanno Depner (Hg.): Visuelle
Philosophie, Wiirzburg 2015, S. 67-90

Stefan Ripplinger: Bildzweifel, Hamburg 2011

Richard Rorty (2000): Wahrheit und Fortschritt, Frankfurt am Main 2000

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

264 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Richard Rorty (2008): Essays on Heidegger and Others, volume 2, New York
2008

Richard Rorty (2012): Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Frankfurt am Main
2012

Bertrand Russell (1959): My Philosophical Development, London 1959

Bertrand Russell (1922): »Introduction«, in: Ludwig Wittgenstein: Tractatus
Logico-Philosophicus, translated by D.F. Pears and B.F. McGuiness,
London, New York 1995 (1. Auflage 1922), S. ix-xxii

Dirk Rustemeyer: Diagramme. Dissonante Resonanzen: Kunstsemiotik als
Kulturtheorie, Weilerswist 2009

Klaus Sachs-Hombach (1993): Das Bild als kommunikatives Medium. Elemente
einer allgemeinen Bildwissenschaft, Kéln 1993

Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Wege zur Bildwissenschaft, Koln 2004

Klaus Sachs-Hombach: Bild und Medium. Kunstgeschichtliche und philosophi-
sche Grundlagen der interdisziplindren Bildwissenschaft, Koln 2006

Klaus Sachs-Hombach (2012): »Bilder in der Wissenschaft«, in: Dimitri
Liebsch, Nicola MéBner (Hg.): Visualisierung und Erkenntnis, K6ln 2012,
S.31-42

Eike von Savigny (2004): Wittgensteins Philosophische Untersuchungen. Ein
Kommentar fiir Leser, Band I, Frankfurt am Main 1988 (1. Auflage), 1994
(2. Auflage)

Christian Schifer (Hg.): Platon-Lexikon, Darmstadt 2007

Kenneth M. Sayre (2006): Metaphysics and Method in Plato’s »Statesman,
Cambridge 2006

Christiane Schildknecht (1990): Philosophische Masken. Literarische Formen
der Philosophie bei Platon, Descartes, Wolff und Lichtenberg, Stuttgart 1990

Christiane Schildknecht (2005): »Argument und Einsicht. Orientierungswissen
als Begriindungswissen?«, in: Werner Stegmaier (Hg.): Orientierung. Philo-
sophische Perspektiven, Frankfurt am Main 2005, S. 138-154

Christiane Schildknecht, Dieter Teichert (Hg.): Philosophie in Literatur, Frank-
furt am Main 1996

Gregor Schiemann, Dieter Mersch, Gernot Bohme (Hg.): Platon im nachmeta-
physischen Zeitalter, Darmstadt 2006

Hans-Ulrich Schlumpf (2011): Armand Schulthess. Rekonstruktion eines Univer-
sums, Ziirich, 2011

Herbert Schnidelbach: »Uber Rationalitit und Begriindung«, in: Forum fiir
Philosophie Bad Homburg: Philosophie und Begriindung, Frankfurt am
Main 1987, S. 67-83

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 265

Herbert Schnédelbach: »Philosophie als Wissenschaft und als Aufklérung, in:
ders.: Zur Rehabilitierung des »animal rationale«, Frankfurt am Main 1992,
S. 372-386

Herbert Schnédelbach (1995): »Philosophie in der modernen Kultur«, in: Fried-
rich Hermanni, Volker Steenblock (Hg.): Philosophische Orientierung. Fest-
schrift zum 65. Geburtstag von Willi Oelmiiller, Miinchen 1995, S. 25-40

Herbert Schnédelbach (2002): Erkenntnistheorie zur Einfiihrung, Hamburg 2002

Hans Julius Schneider: »Medium versus Theorie: Uber die Rolle der Logik beim
Verstidndnis des Argumentierens«, in: Harald Wohlrapp (Hg.): Wege der
Argumentationsforschung, Stuttgart-Bad Cannstatt 1995, S. 127-139

Bernd Schnettler, Frederik S. Pétzsch: »Visuelles Wissen«, in: Rainer Schiitz-
eichel (Hg.): Handbuch Wissenssoziologie und Wissensforschung, Konstanz
2007, S.472-484

Wolfgang Schnotz (2002): »Wissenserwerb mit Texten, Bildern und Diagram-
meng, in: Ludwig J. Issing, Paul Klimsa (Hg.): Information und Lernen mit
Multimedia, Weinheim 2002, S. 65-81

Oliver R. Scholz (2004): Bild, Darstellung, Zeichen, Frankfurt am Main 2004

Raoul Schrott, Arthur Jacobs: Gehirn und Gedicht. Wie wir unsere Wirklich-
keiten konstruieren, Miinchen 2011

Irene Schwendemann (Hg.) (1983): Hauptwerke der franzdsischen Literatur.
Einzeldarstellungen und Interpretationen, Miinchen 1983

Gottfried SeebalBl (2000): »Was heilit, sich im Wollen orientieren?«, in: Monika
Betzler, Barbara Guckes (Hg.): Autonomes Handeln, Berlin 2000, S. 193-214

Gustav Seibt (1992): »Arbeit am Schwachsinn«, in: Frankfurter Allgemeine
Zeitung, 17.01.1992

Silvia Seja: Handlungstheorien des Bildes, K6ln 2009

Steffen Siegel (2009): Tabula. Figuren der Ordnung um 1600, Berlin 2009

Bruno Snell: Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des euro-
pdischen Denkens bei den Griechen, Gottingen 2009

Joachim Sdéder (2009): »Zu Platons Werken, in: Christoph Horn, J6rn Miiller,
Joachim Soder (Hg.): Platon-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart
2009, S. 19-59

Peter Staudacher (2007): »Dialektik (dialektiké)«, in: Christian Schéfer (Hg.):
Platon-Lexikon, Darmstadt 2007, S. 81-87

Volker Steenblock: »Das Eigene in einem Fremden finden. Bildung mit Bildern
als hermeneutischer Prozess«, in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie
und Ethik 2/2003, Hannover 2003, S. 138-145

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

266 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Werner Stegmaier (1992): »Schema, Schematismus«, in: Joachim Ritter,
Karlfried Griinder (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Band 8
(R-Sc), Darmstadt 1992, S. 1246-1262

Werner Stegmaier (Hg.): Orientierung. Philosophische Perspektiven, Frankfurt
am Main 2005

Werner Stegmaier (2005): »Vorwort« und »Einleitung«, in: ders. (Hg.): Orien-
tierung. Philosophische Perspektiven, Frankfurt am Main 2005, S. 7-50

Werner Stegmaier (2008): Philosophie der Orientierung, Berlin, New York 2008

Jakob Steinbrenner, Ulrich Winko (Hg.): Bilder in der Philosophie und in ande-
ren Kiinsten und Wissenschaften, Paderborn 1997

Peter M. Steiner (1996): »Zur Kontroverse um Schleiermachers Platon«, in:
Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Uber die Philosophie Platons, hg.
von Peter M. Steiner, Meiner 1996, S. XXIII-XLIV

Hermann Steinthal (2007): »Ungeschriebene Lehre (agrapha dogmata)«, in:
Christian Schéfer (Hg.): Platon-Lexikon, Darmstadt 2007, S. 291-296

Eric Stenius (1981): Wittgenstein’s Tractatus. A Critical Exposition of his Main
Lines of Thought, Connecticut 1981

Julius Stenzel (1961): Studien zur Entwicklung der platonischen Dialektik von
Sokrates bis zu Aristoteles, Darmstadt 1961

Christian Stetter (1997): Schrift und Sprache, Franfkurt am Main 1997

Christian Stetter: »Bild, Diagramm, Schrift«, in: Gernot Grube, Werner Kogge,
Sybille Kramer (Hg.): Schrift. Kulturtechnik zwischen Auge, Hand und Ma-
schine, Miunchen 2005, S. 115-135

Frederik Stjernfelt (2007): Diagrammatology. An Investigation on the
Borderlines of Phenomenology, Ontology, and Semiotics, Dordrecht 2007

Philipp Stoellger: »Wo geht’s lang?« Orientierung durch Bilder und die neue
Krise des Schriftprinzips«, in: Kunst und Kirche, Heft 01, 2011, S. 15-21

Hans Joachim Storig (1987): Kleine Weltgeschichte der Philosophie, Frankfurt
am Main1987

Niko Strobach (2009): »Dialektik/Dihairesis«, in: Christoph Horn, Jorn Miiller,
Joachim Soder (Hg.): Platon-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart
2009, S. 258-263

Thomas Alexander Szlezdk (2004): »Friedrich Schleiermacher und das
Platonbild des 19. und 20. Jahrhunderts«, in: Jan Rohls, Gunther Wenz
(Hg.): Protestantismus und deutsche Literatur (Miinchener Theologische
Forschungen 2), Géttingen 2004, S. 125-144

Bernhard H.F. Taureck: Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie, Frank-
furt am Main 2004

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LITERATUR- UND SIGLENVERZEICHNIS | 267

Holm Tetens: Kants »Kritik der reinen Vernunft«. Ein systematischer Kommen-
tar, Stuttgart 2006

Markus Tiedemann (2011): »Mal mir was!< Ein Zwischenruf«, in: Zeitschrift
fiir Didaktik der Philosophie und Ethik 1/2011, Hannover, S. 78-80

Detlef Thiel (2003): »Theuth — Merkur — Saturn. Marsilio Ficinos Rezeption
der Platonischen Schriftkritik«, in: Burkhard Mojsisch, Matthias Bloch
(Hg.): Potentiale des menschlichen Geistes: »Freiheit« und »Kreativitdit«.
Praktische Aspekte der Philosophie Marsilio Ficinos (1433-1499), Stuttgart
2003, S. 110-159

Detlef Thiel (2006): Die Philosophie des Xenokrates im Kontext der Alten
Akademie, Miinchen 2006

Detlef Thiel (2013): Die Platon-Deutung der » Tiibinger Schule«, Miinchen 2013

Rainer Totzke (2005): »Logik, Metaphysik und Génsefiiichen. Derridas
Dekonstruktion im operativen Raum der Schrift, in: Sybille Krimer, Gernot
Grube, Werner Kogge (Hg.): Schrift. Kulturtechnik zwischen Auge, Hand
und Maschine, Miinchen 2005, S. 171-186

Rainer Totzke (2012): »Assoziagrammatik des Denkens<. Zur Rolle nicht-
textueller Schriftspiele in philosophischen Manuskripten« in: Sybille
Kriamer, Eva Cancik-Kirschbaum, Rainer Totzke (Hg.): Schriftbildlichkeit.
Wahrnehmbarkeit, Materialitiit und Operativitit von Notationen, Berlin
2012, S. 415-435

Edward R. Tufte: Envisioning Information, Cheshire (Connecticut) 1990

Edward R. Tufte: The Visual Display of Quantitative Information, Cheshire
(Connecticut) 2001

Wolfgang Maria Ueding (1992): »Die VerhéltnismaBigkeit der Mittel bzw. die
MittelméaBigkeit der Verhéltnisse. Das Diagramm als Thema und Methode
der Philosophie am Beispiel Platons bzw. einiger Beispiele Platons«, in:
Petra Gehring, Thomas Keutner et. al. (Hg.): Diagrammatik und Philosophie,
Amsterdam 1992, S. 13-50

Franco Volpi (2003): »Das Problem der Aisthesis bei Aristoteles«, in: Gregor
Damschen, Rainer Enskat, Alejandro G. Vigo (Hg.): Platon und Aristoteles —
sub ratione veritatis. Festschrift fiir Wolfgang Wieland zum 70. Geburtstag,
Géttingen 2003, S. 286-303

Wolfgang Welsch (1988): »Philosophie zwischen Weisheit und Wissenschaft.
Die aktuelle Balance«, in: Willi Oelmiiller (Hg.): Philosophie und Wissen-
schaft, Paderborn 1988, S. 115-126

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

268 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Wolfgang Welsch (1990): Asthetisches Denken, Stuttgart 1990

Wolfgang Welsch (1999): Aisthesis: Grundziige und Perspektiven der Aristoteli-
schen Sinneslehre, Stuttgart 1999

Harald Weinrich (1980): »Metapher«, in: Joachim Ritter, Karlfried Griinder
(Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Band 5 (L-Mn), Darmstadt
1980, S. 1179-1186

Dirk Westerkamp (2006): Via negativa. Sprache und Methode der negativen
Theologie, Miinchen 2006

Alfred North Whitehead (1979): Prozess und Realitit. Entwurf einer Kosmo-
logie, Frankfurt am Main 1979

Franz Wiedmann: Anschauliche Wirklichkeit. Bilder und Sprachen, Wiirzburg
1988

Wolfgang Wieland (1982): Platon und die Formen des Wissens, Gottingen 1982

Wolfgang Wieland (1992): Die aristotelische Physik, Gottingen 1992

Lambert Wiesing: Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens, Frankfurt am Main
2013

Heiner Wilharm: »Ein Bild sagt mehr als tausend Worte. Uber Begriff und Ver-
wendung diagrammatischer Darstellungen in Philosophie und Wissenschaft,
in: Petra Gehring, Thomas Keutner et. al. (Hg.): Diagrammatik und Philo-
sophie, Amsterdam 1992, S. 121-160

Jirgen Wippern (1972): »Einleitung«, in: ders. (Hg.): Das Problem der
ungeschriebenen Lehre Platons. Beitrdge zum Verstdndnis der platonischen
Prinzipienphilosophie, Darmstadt 1972, S. VII-XLVIII

Meredith Williams (1990): »Wittgenstein, Kant, and the >Metaphysics of
Experience««, in: Kant-Studien 81, Bonn 1990, S. 69-88

Frances A. Yates (1990): Geddchtnis und Ervinnern. Mnemonik von Aristoteles
bis Shakespeare, Weinheim, Berlin 1990

Riidiger Zill: »Vom Bildnis zum Modell. Formen ikonischen Denkens, in: Zeit-
schrift fiir Didaktik der Philosophie 14, Hannover 1992, S. 71-80

INTERNETLINKS

http://de.wikipedia.org/wiki/Geschichte und_Entwicklung der Enzyklopédie
[12.12.2013]

http://de.wikipedia.org/wiki/Encyclopédie_ou Dictionnaire raisonné des scien
ces, des arts et des métiers [26.4.2014]

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Quellenverzeichnis der Abbildungen

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb

1 Graphische Darstellung der dihairetischen Begriffsklarung von » Angel-
fischerei« im Dialog Sophistes (218e—221b)
Quelle: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Einteilung_(Dihairese)
_des_Angelfischers_im_Sophistes.jpg[12.12.2013]
2 Graphische Darstellung des Porphyrischen Baums nach Petrus
Hispanus (links) und in Jirgen Mittelstra3® Enzyklopddie Philosophie
und Wissenschaftstheorie
Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Dihairesis [12.12.2013]
3 Arbor elementalis aus Raimundus Lullus Arbor scientiae (Ausgabe
Lyon 1515)
Quelle: Yates (1990) 172
4 Anlauttabelle aus dem Orbis Sensualium Pictus (Ausschnitt)
Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Orbis_sensualium_pictus
[12.12.2013]
5 Darstellung von »Ethik« im Orbis Sensualium Pictus
Quelle: OSP 222
6 Porphyrischer Baum von Boéthius, um 500
Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Baum_des Wissens [12.12.2013]
7 Porphyrischer Baum von Ringelberg, 1531
Quelle: Siegel (2009) 84
8 Porphyrischer Baum nach Petrus Hispanus, Ausgabe 1514
Quelle: Ebd. 85
9 Porphyrischer Baum, Fresko im Kloster Schussenried, 18. Jh.
Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Baum_des Wissens [12.12.2013]
. 10 Arbor naturalis et logicalis des Raimundus Lullus, Ausgabe um 1512
Quelle: https://www.flickr.com/photos/21836355@N00/61809508/
[12.12.2013]

am 14.02.2026, 14:05:54. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

270 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

11 Graphische Darstellung der Wissenschaften in der Encyclopédie von 1751
Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Encyclopédie_ou_Dictionnaire rai
sonné_des_sciences,_des_arts_et des métiers [12.12.2013]

12 Graphische Darstellung der Wissenschaften in der Encyclopédie von 1780
Quelle: Ebd. [12.12.2013]

13 Nomogramm der Multiplikationstabelle
Quelle: Kramer (2012b) 89

14 Hohlkugelformige Skaphe (Berlin, Staatliche Museen, Antikensamm-
lung)

Quelle: Bogen (2005) 160

15 Ferdinando Bonsignore, Aquarellierte Zeichnung zum Sonnenuhr-
projekt vor dem Palazzo Montecitorio (Ausschnitt), 1790, Rom
Archivio di Stato
Quelle: Ebd. 163

16 Ansichten des »Schinken von Portici«, Kupferstich in den 1762 publizier-
ten Pitture antiche d’ Ercolano
Quelle: Ebd. 167

17 »A Table of the Elements of the Mind« von Richard Williamson
Quelle: Burkard (2012) 33

18 »Autbau der Kritik der reinen Vernunft«, Diagramm im drv-Atlas Phi-
losophie
Quelle: Burkard/Kunzmann/Wiedmann (2002) 136

19 »Critique of Pure Reason - Main Parts« von Marco C. Bettoni
Quelle: Bettoni [05.04.2009]

20 »Inventarium der reinen spekulativen Vernunft«

Quelle: Storig (1987) 405

21 »Kant postmodern« von Axel Weil3
Quelle: Burkard (2012) 34ff

22 Bastelanleitung im Kapitel »Philosophische Hintergriinde der Kritik der
reinen Vernunft«

Quelle: Depner (2011) 13

23 Bastelanleitung im Kapitel »Aufbau und Gliederung der Kritik der rei-
nen Vernunft«
Quelle: Ebd. 40f

24 Anleitung »Die Elementarlehre«
Quelle: Ebd. 42

25 »Gesamtiibersicht der Kritik der reinen Vernunfi«
Quelle: Ebd. 45

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ABBILDUNGSVERZEICHNIS | 271

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

26 Bebilderungstypen im dtv-Atlas Philosophie
Quelle: Burkard/Kunzmann/Wiedmann (2002) 134, 176, 136, 168, 156,
208, 204, 178; zusammengestellt von Hanno Depner

27 Tllustrationen in einer Kant-Einfithrung
Quelle: Kul-Want/Klimowski (2011) 46, 126, 54f

28 Die Transzendentalphilosophie in Form eines Superhelden-Comics
Quelle: van Lente/Dunlavey (2007) 29

29 Plastisches Modell der Doppelhelix von Francis Crick und James
Watson
Quelle: http://www.uic.edu/classes/bios/bios100/mike/spring2003/watson
crick.htm [12.12.2013]

30 Computeranimiertes, dreidimensionales Modell der Doppelhelixstruktur
der DNA
Quelle: http://en.wikipedia.org/wiki/Double helix [12.12.2013]

31 Selbstreproduzierende Maschinen, vorgestellt von Lionel Penrose in
»Nature«
Quelle: http://www.sussex.ac.uk/Users/ctf20/dphil_2005/Thesis/Chapter
1/SelfReplication.htm [12.12.2013]

32 Filmstill: Lionel Penrose présentiert seine selbstreproduzierenden
Maschinen
Quelle: http://vimeo.com/10297756 [12.12.2013]

33 Filmstill aus »Sartre: Der Blick«
Quelle: Reichl (2005)

34 Filmstill aus »Baruch de Spinoza: Axiome«
Quelle: Ebd

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Namensregister

Kursiv gedruckte Ziffern verweisen auf eine ausfiihrliche Diskussion des betref-

fenden Autors.

Albus, Vanessa 11

Ammon, Sabine 53

Aristoteles 22f., 36, 37-54, 57, 66,
72, 81ff., 89f., 93, 128, 130,
156f1t., 178, 180, 231

Arndt, Andreas 57f., 61ft., 70

Arokay, Judit 79

Assmann, Aleida und Jan 79ff., 90

Baker, Gordon P. 138

Ballstaedt, Steffen-Peter 184, 211ff,
213,239

Barnes, Jonathan 179

Bauer, Matthias 167, 178, 193,
196ff., 205, 213

Bernhard, Peter 180f., 187

Bl6Bner, Norbert 23, 72

Boehm, Gottfried 9, 35, 159-164,
1711., 239, 245

Bogen, Steffen 195f., 199, 205,
213ff., 223, 246

Bonhoff, Ulrike Maria 176

Brandstetter, Thomas 237

Bromand, Joachim 20, 40, 50f.

Bucher, Sebastian 175

Burkard, Franz-Peter 10, 185, 218

Comenius, Johannes Amos 184

Cota Margal, Antonio 20, 26

Derrida, Jacques 19, 34f., 71, 84,
86, 88-102, 105, 138, 151, 155,
161, 163, 200f., 208, 210, 245

Diamond, Cora 130

Dietz, Simone 146, 151

Dunlavey, Ryan 232, 234

Erler, Michael 25, 34f., 38, 45f. 56

Ernst, Christoph 167, 178, 193,
196ff., 205, 213

Fellmann, Ferdinand 9

Ferber, Rafael 66f

Flashar, Hellmut 72

Frank, Manfred 138

Frede, Dorothea 71ff.

Gabriel, Gottfried 126, 131f.

Garcia Diittmann, Alexander 99

Goethe, Johann Wolfgang von 116

Goetschel, Willi 115, 122

Goodman, Nelson 13, 165-174,
175, 186, 198, 210, 239

Gormanns, Andreas 189

Grondin, Jean 110

Guldentops, Guy 45f.

am 14.02.2026, 14:05:¢



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

274 | ZUR GESTALTUNG VON PHILOSOPHIE

Hacker, Peter M.S. 136, 138, 147

Hallett, Garth 138

Hastedt, Heiner 146f., 151

Havelock, Eric A. 78-88, 89f., 92f.,
105, 136

Heimsoeth, Heinz 106

Heine, Heinrich 115

Hempfer, Klaus W. 68, 71ff.

HeBler, Martina 155f., 156, 158,
213

Hoffe, Otfried 22, 25, 37ff., 41f,,
44, 47f., 90, 180

Hoffmann, Doris Vera 125

Jager, Ludwig 210, 239

Jantzen, Jorg 56, 59, 61

Janz, Curt Paul 18

Jaspers, Karl 60, 72, 116

Kant, Immanuel 11ff,, 51, 53, 56,
65, 94ff., 102, 105-123, 125,
127f, 128ff., 132, 135f., 14I-
145, 146, 151, 159, 163, 178,
1921f., 200, 221-236, 244f.

Kaulbach, Friedrich 120f.

Kay, Lily E. 237

Keil, Gert 146, 151

Kisteumacher, Guilherme F.R. 20,
26

Klimowski, Andrzej 231, 233

Krimer, Hans Joachim 46, 60, 66

Kriamer, Sybille 20, 99, 196-204,
208f., 213

Kreis, Guido 20, 40, 50f.

Kul-Want, Christopher 231, 233

Kunzmann, Peter 10

Kutschera, Franz von 30

Lange, Ernst Michael 132

Leinkauf, Thomas 57, 107

Lente, Fred van 232, 234

Lima, Manuel 182, 189

Luckner, Andreas 142

Lueken, Geert-Lueke 25

Lullus, Raimundus 182f., 187f.

Majetschak, Stefan 134, 144, 213ff.

Marquard, Odo 147

Martens, Ekkehard 36

Martin, Glen T. 35

May, Michael 193f.

McLuhan, Marshal 84, 93, 210

Meier, Christel 35, 179

Mendelssohn, Moses 55f., 107, 118

Mersch, Dieter 99, 155f., 158, 196,
206ff., 213, 226, 239

Mitchell, William J. Thomas 9

MittelstraB3, Jiirgen 143, 147, 181

Mohr, Georg 117

Niederberger, Andreas 99

Nietzsche, Friedrich 18, 32, 52, 89,
96, 101, 116, 233

Numminen, Mauro Antero 132

Ong, Walter J. 35, 78-88, 89f., 92f.,
100, 105, 136

Ostermeier, Uwe 212

Peirce, Charles Sanders /93ff., 202,
210

Platon 17-36, 37ff., 40ff., 44ff., 48,
53, 55-76, 77f., 81, 83-94, 105-
109, 112f, 115, 117, 127, 130,
137, 139, 156f., 176ff., 180,
200, 245

Pollok, Konstantin 113f.

Porksen, Uwe 230ff.

Porphyrios 179-183, 186f., 189f.

Poser, Hans 49

Posner, Roland 166

Primavesi, Oliver 28

Quincey, Thomas de 115

Raible, Wolfgang 180

Reichl, Veronika 239, 241

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

NAMENSREGISTER | 275

Reinhard-Hauck, Petra 212

Rorty, Richard 94-102, 105, 117,
127, 163, 200f.

Russell, Bertrand 129, 135, 138

Sachs-Hombach, Klaus 9, 213

Savigny, Eike von 138

Sayre, Kenneth 41

Schildknecht, Christiane 19, 25, 30,
143f.

Schlegel, Friedrich 56f, 61

Schleiermacher, Friedrich Daniel
Ernst 34, 55-73, 75, 1071., 161,
245

Schlumpf, Hans-Ulrich 246

Schnédelbach, Herbert 18, 37f., 40,
49, 53, 146f., 149ft.

Schnotz, Wolfgang 184, 212

Scholz, Oliver R. 156, 166f., 171

Schwendemann, Irene 189

Seebal, Gottfried 141f., 145

Seibt, Gustav 230ff.

Sdéder, Joachim 36

Staudacher, Peter 26

Stegmaier, Werner 20, 41, 44, 50f,
53, 118, 120, 122f., 145ff,
150f., 177f., 188

Steiner, Peter M. 63, 65f., 68

Stenius, Eric 125, 131f.

Stenzel, Julius 30

Stetter, Christian 83

Storig, Hans Joachim 111, 220f.

Strobach, Niko 41

Szlezak, Thomas Alexander 45, 59,
62ff.

Tennemann, Wilhelm Gottlieb 56,
64, 68ff.

Thiel, Detlef 36, 55, 68

Thiirlemann, Felix 195f., 199, 205,
213

Thyen, Anke 146, 151

Totzke, Rainer 83, 183, 212, 221

Ueding, Wolfgang Maria 176f.

Volpi, Franco 47

Waldenfels, Bernhard 99

Welsch, Wolfgang 25, 35, 38, 43,
47f., 51, 53

Weinrich, Harald 156, 158

Westerkamp, Dirk 35

Whitehead, Alfred North 17

Wiedmann, Franz 10

Wieland, Wolfgang 18, 23, 25, 36,
47f., 73-76, 93, 108

Willaschek, Marcus 117

Williams, Meredith 125, 135f.

Wippern, Jirgen 57

Wittgenstein, Ludwig 11f., 52, 95f.,
102, 123, 125-145, 151, 163,
245

Yates, Frances A. 178, 182

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
Fine Ethik der Biodiversitit

Dezember 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Ann-Cathrin Drews, Katharina D. Martin (Hg.)
Innen — Auflen — Anders

Korper im Werk von Gilles Deleuze

und Michel Foucault

Oktober 2016, ca. 400 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3575-1

Harald Lemke
Ethik des Essens
Einfiihrung in die Gastrosophie

Juni 2016, 592 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3436-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbiirgerlicher
Verantwortung

Mai 2010, 456 Seiten, kart., 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-3477-8

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Fiir eine Philosophie der Verdauung

2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Karl Hepfer
Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

am 14.02.2026, 14:05:54, Ops



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines

Situierte Kritik

Modelle kritischer Praxis in
Hermeneutik, Poststrukturalismus
und Pragmatismus

Mai 2017, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Hilge Landweer,

Isabella Marcinski (Hg.)

Dem Erleben auf der Spur
Feminismus und die Philosophie
des Leibes

November 2016, ca. 370 Seiten, kart., 32,99 €,
ISBN 978-3-8376-3639-0

Yushin Ra

Der Unernst des Kitsches
Die Asthetik des laxen Blicks
auf die Welt

September 2016, ca. 240 Seiten,
kart., ca. 29,99 €,

ISBN 978-3-8376-3551-5

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivitit
Wittgenstein und die moderne Kultur
September 2016, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 34,99 €,

ISBN 978-3-8376-2991-0

René Weiland

Philosophie der Lebensfithrung
Ethisches Denken zwischen
Existenzphilosophie und
Konstruktivismus

September 20106, ca. 240 Seiten,

kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3632-1

Tobias Holischka

CyberPlaces — Philosophische
Anniherungen an den virtuellen Ort
Mai 2016, 212 Seiten, kart.,

zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3463-1

Dirk Braunstein

Adornos Kritik

der politischen Okonomie
2015, 450 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3443-3

Ralf Kriiger

Quanten und die Wirklichkeit
des Geistes

Eine Untersuchung zum
Leib-Seele-Problem

2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Dirk Stederoth
Freiheitsgrade

Zur Differenzierung
praktischer Freiheit

2015, 304 Seiten, kart., zahlr. Abb. , 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3089-3

Sebastian Bandelin

Anerkennen als Erfahrungsprozess
Uberlegungen zu einer
pragmatistisch-kritischen Theorie

2015, 332 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3131-9

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik — wozu und wie weiter?

2015, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Marc Rélli (Hg.)

Fines Hominis?

Zur Geschichte der philosophischen
Anthropologiekritik

2015, 232 Seiten, kart., 29,99 €,

ISBN 978-3-8376-2956-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

am 14.02.2026, 14:05:54,



https://doi.org/10.14361/9783839435052
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

	Cover. Zur Gestaltung von Philosophie
	Inhalt
	Vorwort
	A. DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION IM BANNKREIS DES BEGRIFFSDENKENS
	I. Platon und die esoterische Vermittlung von Philosophie
	1. Platons schriftliche Schriftkritik – Aufriss der Gestaltungsfrage als Vermittlungsproblem
	2. Nicht-Diskursivität des höchsten Wissens
	3. Diskursivität der dialektischen Ordnung
	4. Esoterik als Lösungsversuch des Vermittlungsproblems der Philosophie
	5. Die Entwicklung des Begriffsdenkens

	II. Aristoteles und die formvergessene Gestaltung von Philosophie
	6. Theoretisierung und Propositionalisierung des Wissens
	7. Logifizierung des Wissens
	8. Formvergessenheit als Ignorieren des Vermittlungsproblems der Philosophie
	9. Dominanz, Bedeutungsverlust und Beharrungsvermögen des Begriffsdenkens

	III. Schleiermacher und die hermeneutische Rezeption von Philosophie
	10. Schleiermachers Rezeptionstheorie als Lösungsversuch des Vermittlungsproblems der Philosophie
	11. Das Vermittlungsproblem der Philosophie als Problem ihrer adäquaten Darstellung
	12. Das hermeneutische Scheitern am Darstellungsproblem
	13. Die Fokussierung auf die Schriftkritik und die zunehmende Reflexion des Gestaltungsproblems

	IV. Medientheorie der Schrift, Dekonstruktion und Philosophie ohne Autorintention
	14. Der diskursive Lösungsansatz der Medientheorie der Schrift von Havelock und Ong
	15. Der nicht-diskursive Lösungsversuch von Derridas Dekonstruktion
	16. Evaluation der Dekonstruktion mit Rorty


	B. ORIENTIERUNG UND ÜBERSICHT ALS VERSUCHE DES AUSGLEICHS ZWISCHEN DISKURSIVITÄT UND NICHT-DISKURSIVITÄT
	I. Kant: Philosophie als Orientierung
	1. Platonische und transzendentale Ideen
	2. Die diskursive Gestaltungslösung der Transzendentalphilosophie
	3. Orientierung als Optimierung der diskursiven Gestaltungslösung

	II. Wittgenstein: Philosophie als Übersicht
	4. Die nicht-diskursive Gestaltungslösung des Tractatus
	5. Übersicht als Optimierung der nicht-diskursiven Gestaltungslösung im Spätwerk

	III. Das Potential von Orientierung und Übersicht in Philosophie und Wissenschaft
	6. Orientierung und Übersicht als Willensbildung – Evaluation der Lösungen von Kant und Wittgenstein mit Seebaß
	7. Orientierung im Zeitalter des Erkenntnispluralismus


	C. DAS POTENTIAL DIAGRAMMATISCHER GESTALTUNG
	I. Das Bild und die Kontrolle seiner Nicht-Diskursivität
	1. Das Bild im Begriffsdenken
	2. Boehms iconic turn
	3. Das Ästhetische und das Diagramm in Goodmans Semiotik

	II. Das Diagramm und die Kontrolle seiner Hybridität
	4. Die Entwicklung vom pädagogischen zum heuristisch-epistemischen Diagramm
	5. Diagrammatische Gebrauchskontrolle der Hybridität im heuristisch-epistemischen Diagramm

	III. Zur Gestaltung diagrammatischer Hybridität
	6. Der Beitrag der Medientheorie: Die Optimierung von Störung
	7. Die Beiträge von kognitiver Psychologie und Kunstgeschichte: pädagogisch dysfunktionale und pragmatisch hybride Diagramme
	8. Optimierte Hybridität im Buch-Bausatz Kant für die Hand und in anderem Anschauungsmaterial


	Fazit
	Literatur- und Siglenverzeichnis
	Quellenverzeichnis der Abbildungen
	Namensregister

