Achtsamkeit

Die Praxis der Achtsamkeit ist seit Jahrtausenden ein integraler Bestandteil vieler
spiritueller Traditionen und erfreut sich heute in einer sdkularen Form zunehmen-
der Beliebtheit mit einer grolen Bandbreite an Anwendungen. Schulen, Universi-
titen und Firmen bieten Achtsamkeitskurse zur Stressbewiltigung und Leistungs-
steigerung an, im klinischen Sektor wird Achtsamkeit therapeutisch eingesetzt,
Achtsamkeit wird praktiziert, um das persénliche Wohlbefinden zu férdern, und
auch in der Wissenschaft ist Achtsamkeit ein beliebtes Thema. Mit der zunehmen-
den Popularitdt von Achtsamkeit und der inflationdren Verwendung des Begriffs
verwissert jedoch dessen Bedeutung. Der hier diskutierte, spezifische Achtsam-
keitsbegriff unterscheidet sich deutlich von der alltagssprachlichen Verwendung des
Wortes achtsam im Sinne von aufmerksam und sorgfaltig. Achtsamkeit kann sich
sowohl auf einen Geisteszustand im Alltag, eine formale Praktik (d.h. Achtsamkeits-
meditation), ein theoretisches Konzept der buddhistischen Lehre oder ein psycho-
logisches Konstrukt beziehen. Ziel ist es hier, den Begriff aus diesen verschiede-
nen Blickwinkeln zu erldutern. In einem ersten Abschnitt wird auf den Ursprung des
Begriffs der Achtsamkeit in der ostlichen Philosophie eingegangen, bevor sich der
zweite Abschnitt mit der Einfiihrung und Entwicklung eines Konzepts der Acht-
samkeit im Westen befasst. Der dritte Teil diskutiert Achtsamkeit als psychologi-
sches Konstrukt, gefolgt von einer kurzen Ubersicht verschiedener Achtsamkeits-
praktiken im vierten Teil. Der Beitrag schlieBt mit einer Diskussion zu Achtsam-
keit und Zeitempfinden.

Achtsamkeit und Achtsamkeitspraxis haben ihren Ursprung im Buddhismus.
Als solches wird Achtsamkeit auch als ,,Herz des Buddhismus* bezeichnet und ist
ein zentraler Aspekt aller Traditionen und Lehren der buddhistischen Meditations-
praxis: der Theravada-Tradition in Siidostasien, der Mahayana-Tradition in Viet-
nam, China, Japan und Korea sowie der Vajrayana-Schule des Tibetischen Buddhis-
mus im Tibet und groBen Teilen Indiens. Die iltesten schriftlichen Uberlieferun-
gen, die auf den Begriff der Achtsamkeit hinweisen, sind im sogenannten Pali-
Kanon des Theravada-Buddhismus zu finden. Der Pali-Begriff sati wird als Acht-

14.02.2026, 14:27:09. [



https://doi.org/10.14361/9783839448625-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | Zeit im Lebensverlauf

samkeit ins Deutsche libersetzt, ins Englische als mindfulness, und bedeutet wort-
lich ,,sich erinnern®. Dies ist jedoch nicht als Erinnern per se zu verstehen, sondern
als Gewahrsein des Augenblicks, wodurch die Erinnerung gefordert wird. Sati wird
hier als ,,reines Beobachten‘ aufgefasst, wobei mit ,,rein“ gemeint ist, dass die men-
tale Interaktion mit dem Beobachtungsobjekt minimiert wird. In der Satipatthana
Sutta, einer der Lehrreden des Buddha, werden die vier Grundlagen der Praxis der
Achtsamkeit beschrieben als (1) Achtsamkeit auf den Korper, (2) Achtsamkeit auf
Gefiihle und Empfindungen, (3) Achtsamkeit auf den aktuellen Zustand und Ver-
anderungen des Geistes sowie (4) Achtsamkeit auf Geistesobjekte (alle d&uleren und
inneren Dinge, die im Moment wahrgenommen werden konnen).

Innerhalb der verschiedenen buddhistischen Stromungen ist Achtsamkeit in
einen ethischen und spirituellen Kontext eingebettet, den sogenannten Achtfachen
Pfad. Ziel ist es, Einsichten in grundlegende Wahrheiten zu bekommen, wodurch
Befreiung erreicht werden kann. Achtsamkeitsmeditation wird in diesem Sinne auch
oft als ,,Vipassana® oder ,,Einsichtsmeditation” bezeichnet (Kabat-Zinn 2003;
Schmidt 2014, 2015).

Im Verlauf der letzten Jahrzehnte haben sich buddhistische Traditionen weit-
gehend im Westen etabliert und vor allem ausgehend von der Verbreitung des
Buddhismus in den USA wurde die Achtsamkeitsmeditation sékularisiert und ver-
mehrt in die westliche Medizin und Psychologie integriert. Die klinische Anwen-
dung der Achtsamkeitsmeditation als eine spezifische Intervention ist auf das acht-
wochige Gruppenprogramm Mindfulness Based Stress Reduction (kurz MBSR;
engl. fiir ,,Achtsamkeitsbasierte Stressbewiltigung*) zuriickzufiihren, das von Jon
Kabat-Zinn 1979 entwickelt wurde. Obgleich MBSR urspriinglich fiir Patient*in-
nen mit chronischen Schmerzen konzipiert wurde, findet MBSR heute eine breite
Anwendung sowohl in klinischen als auch in nicht-klinischen Bereichen.

Seither wurden zahlreiche weitere Programme mit Achtsamkeit als integralem
Bestandteil entwickelt. Diese neuen Anwendungsgebiete von Achtsamkeitsmedi-
tation machen deutlich, dass sich die Motive der westlichen Rezeption von Acht-
samkeitspraktiken von jenen des buddhistisch-spirituellen Kontexts unterscheiden.
Wihrend im Buddhismus das Ziel der sogenannten Befreiung verfolgt wird, sind
die vielseitigen Ziele der westlichen Achtsamkeitspraxis Entspannung, Stressreduk-
tion, Umgang mit psychischen oder kdrperlichen Problemen, Selbsterfahrung und
auch die Praxis innerhalb eines spirituellen Weges. Da die grundlegenden Motive
die Praxis maBigeblich bestimmen, kénnen buddhistische-spirituelle und sikulare
Achtsamkeitspraxis nicht ohne weiteres gleichgesetzt werden (Schmidt 2014).

Mit der Einfithrung der Achtsamkeitspraxis in die westliche Psychologie ent-
stand auch ein Anspruch auf entsprechende psychologische Konstrukte. Dabei ist
zu beachten, dass sich die faktische Praxis auf das phdnomenale Erleben richtet

14.02.2026, 14:27:09. [



https://doi.org/10.14361/9783839448625-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Achtsamkeit | 15

und sich durch ihren Erfahrungsbezug auszeichnet, der in einer konzeptionellen
Definition nicht abgebildet werden kann und sich der vollstdndigen sprachlichen
Erfassung entzieht. Eine der am haufigsten zitierten Definitionen stammt von Jon
Kabat-Zinn und beschreibt Achtsamkeit als ,,the awareness that emerges through
paying attention on purpose, in the present moment, and nonjudgmentally to the
unfolding of experience moment by moment* (2003: 145). Dabei wird Achtsam-
keit als eine spezifische Form der Aufmerksamkeitsausrichtung beschrieben: mit
Absicht, auf den Moment gerichtet und mit einer nicht-wertenden Haltung.
Basierend auf der wachsenden Literatur {iber Achtsamkeitsmeditation gibt es
mehrere Versuche, die Ergebnisse in ein umfassendes theoretisches Modell zu inte-
grieren, welches erkldrt, durch welche Mechanismen Achtsamkeitsmeditation wirkt.
Shapiro u.a. (2006) beschreiben Achtsamkeit mit den drei Komponenten (1) In-
tention, (2) Aufmerksamkeit und (3) Haltung. Intention bezieht sich dabei auf die
personliche Motivation oder das Ziel, mit welchem Achtsamkeit praktiziert wird.
Der zweite Aspekt bezieht sich auf die Selbstregulation der Aufmerksamkeit und
umfasst Vigilanz, die Fahigkeit, den Fokus zu wechseln sowie die Fahigkeit, zu
Gedanken und Gefiihlen eine beobachtende Distanz einzunehmen. Der dritte As-
pekt, die Haltung, meint eine offene und akzeptierende Einstellung gegeniiber den
gegenwirtigen Erfahrungen. Ein weiteres Beispiel ist das Modell von Baer u.a.
(2003), welches die Mechanismen (1) nicht-wertendes Beobachten, (2) kognitive
Verdnderung, (3) Selbstregulation, (4) Entspannung und (5) Akzeptanz umfasst.
Nicht-wertendes Beobachten von Gedanken, Emotionen und Empfindungen fiihrt
zu einer Reduktion der emotionalen Reaktanz, was wiederum zu kognitiven Ver-
anderungen beitragen kann, bzw. der Einsicht, dass Gedanken nur Gedanken sind
und Emotionen nur Emotionen und kein akkurates Abbild der Realitét darstellen.
Selbstregulation bedeutet hier, dass Meditation die Fritherkennung von Problemen
und dadurch den konstruktiven Umgang mit diesen fordern kann. Als Nebeneffekt
bewirkt Meditation oft einen Zustand der Entspannung. Der letzte Aspekt, die Ak-
zeptanz, umfasst die Haltung oder Qualitdt der Aufmerksamkeitsausrichtung. Wéh-
rend die eben beschriebenen Modelle die Wirkmechanismen der Achtsamkeits-
meditation von einer mehrheitlich psychologischen Perspektive aus beschreiben,
vereint das Modell von Hélzel u.a. (2011) psychologische und neurowissenschaft-
liche Aspekte, indem die im Folgenden beschriebenen Komponenten jeweils in Ver-
bindung mit der Aktivierung spezifischer Gehirnareale gebracht werden: (1) Re-
gulation der Aufmerksamkeit, (2) Korperbewusstsein, (3) Emotionsregulation und
(4) veranderte Sichtweise auf das Selbst. Mit der Regulation der Aufmerksamkeit
ist das Ausrichten der Aufmerksamkeit auf ein bestimmtes Objekt sowie der Pro-
zess der Wiederherstellung dieser Ausrichtung nach einer Ablenkung zu verstehen.
Mit Korperbewusstsein ist die kdrperliche Verankerung der Praxis z.B. beim Fokus

14.02.2026, 14:27:09. [



https://doi.org/10.14361/9783839448625-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | Zeit im Lebensverlauf

auf den Atem gemeint. Emotionsregulation bedeutet, dass aufkommende Emotio-
nen nicht-wertend und mit Akzeptanz beobachtet werden und sich dadurch in Ge-
halt und Gestalt wandeln. Die verdnderte Sichtweise auf das Selbst bezieht sich
auf das Loslassen der Identifikation mit einem statischen iiberdauernden Selbst-
bild im Sinne eines Wesenskernes.

Die Praxis der Achtsamkeit ldsst sich in formale und informelle Formen unter-
scheiden. Informelle Praxis bezieht sich auf die bewusste Einnahme einer achtsa-
men Grundhaltung wihrend alltdglicher Handlungen; bspw. kann man einen Flur
entlang gehen und dabei die Aufmerksamkeit in einer offenen akzeptierenden Art
auf seinen Kérper und seine Bewegung richten. Diese bewusste Ubung steht einem
nicht-intentionalen gedanklichen Abschweifen oder der Beschiftigung mit ande-
ren kognitiven Tatigkeiten gegeniiber. Im Gegensatz dazu bezieht sich die formale
Praxis auf Achtsamkeitsiibungen und -meditationen, die zeitlich und raumlich vom
Alltag separiert sind. Im Allgemeinen ldsst sich Meditation als eine Form des men-
talen Trainings der Aufmerksamkeit und des Bewusstseins beschreiben. Das Wort
,Meditation“ stammt vom Lateinischen meditari ab, was soviel bedeutet wie ,,Kon-
templation” oder ,,Reflexion®. Meditationspraktiken umfassen ein grofies Spektrum
an sehr diversen Techniken. Ospina u.a. (2007) ermittelten mit Hilfe eines Ex-
pert*innenkreises eine Beschreibung der zentralen Bestandteile von Meditation.
Meditation muss demnach (1) eine definierte Technik verwenden, (2) eine Ent-
spannung des Geistes beinhalten und (3) ein selbstinduzierter Geisteszustand sein.
Weitere wichtige aber nicht essentielle Aspekte umfassen: (4) einen Zustand psy-
chischer und physischer Entspannung, (5) das Ausrichten des Fokus auf sich selbst
oder einen anderen Anker, (6) einen wachen Geisteszustand, (7) die Einbettung in
einen religidsen, spirituellen oder philosophischen Kontext sowie (8) die Erfahrung
von Stille.

Im folgenden Abschnitt soll kurz exemplarisch auf zwei weit verbreitete For-
men der formalen Achtsamkeitsmeditation eingegangen werden:

Bei der Atemmeditation im Sitzen begibt sich die Meditierende in eine aufrechte
und entspannte Sitzhaltung und nimmt sich in einem ersten Schritt Zeit, um im
gegenwirtigen Augenblick anzukommen, indem sie ihre Aufmerksamkeit auf den
Korper, ihre Sitzhaltung und die Empfindungen in ihrem Kérper richtet. In einem
zweiten Schritt lenkt die Meditierende ihren Fokus auf den Atem und beobachtet
das fortwiahrende Ein- und Ausstromen des Atems und die Bewegungen, die die-
ser im Korper auslost. Kommen Gedanken oder Emotionen auf, so wird das Ab-
schweifen registriert und die Aufmerksamkeit wird sanft auf den Atem zuriickge-
fiihrt. Zentral dabei ist die innere Einstellung, mit der praktiziert wird. Die Medi-
tierende {ibt sich darin, eine akzeptierende, nicht-wertende und sich selbst gegen-
iiber freundliche Haltung beziiglich aller entstehenden und vergehenden Erfah-

14.02.2026, 14:27:09. [



https://doi.org/10.14361/9783839448625-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Achtsamkeit | 17

rungen einzunehmen. Bei der Gehmeditation geht die Meditierende in sehr lang-
samem Tempo und richtet dabei ihre Aufmerksamkeit auf ihre Fullsohlen — den
Kontakt der FuB3sohlen zum Boden, welche Stellen mit mehr und welche mit we-
niger Druck aufliegen, wie warm oder wie kalt sich die Fullsohlen anfiihlen und
die Empfindungen, die durch die Bewegung entstehen. Von dort aus wird die Auf-
merksamkeit langsam ausgeweitet auf das Empfinden in den Fiilen und kann von
dort aus auf die Waden, die Beine und den weiteren Kérper ausgedehnt werden.

Wir leben in einer Kultur, die geprégt ist von knappen Zeitressourcen, zuneh-
mender Zeitverdichtung und erhdhtem Stress. Mit der Achtsamkeit ist vielfach das
Versprechen von Stressbewéltigung und Entspannung verbunden. Somit ldsst sich
die groBe Popularitit von Achtsamkeit und Meditation auch als Bediirfnis einer
rasant ,,iiberdrehten” Kultur nach Selbstregulation deuten. Ob dies allerdings auf
diesem Weg erreicht wird, oder ob sich nicht vielmehr im Zuge einer fortgesetzten
Selbstoptimierung das Gegenteil ergibt, ist kontrovers diskutierbar. Auf individu-
eller Ebene zeigt sich, dass der Einsatz von zeitsparenden Technologien und Multi-
tasking paradoxerweise nicht helfen. Der durch Anwendung neuer Techniken er-
zielte Zeitgewinn fiihrt meist dazu, dass gleichzeitig der Anspruch an die Qualitét
und die Erwartung an die Geschwindigkeit der Erledigung der Arbeit steigt (vgl.
Rosa 2005: 117).

Auf die Frage wie man zunehmendem Zeitdruck entkommen kann, lohnt sich
ein Blick auf die dstlichen Philosophien. Meditation wird hier auch als eine ,,Ge-
wohnung des Geistes verstanden. Die zugrundeliegende Idee ist dabei, dass sich
der Geist, bzw. das kognitive System, an bestimmte Zustinde bzw. Arbeitsmodi
gewohnt und diese habituell reproduziert. Wer sich lange in Mitgefiihl {ibt, wird
in Alltagssituationen eher mitfithlend sein, wer viel mit negativen Emotionen wie
Wut und Arger erlebt, wird dies auch in viele andere Kontexte iibertragen. Dem-
zufolge kdnnen auch Hektik und innere Unruhe zu einem Geisteszustand werden,
an den man sich in diesem Sinne gewohnt und ihn dadurch von einer Situation in
die nichste libertragt — die Unruhe wird zur Gewohnheit.

Einer solchen Dynamik kann mittels der Erkenntnisse der Achtsamkeitsfor-
schung entgegengewirkt werden. Denn eine von vielen Mdglichkeiten, Stress zu
mindern und die Lebensqualitét zu steigern, liegt darin, den Fokus auf den Augen-
blick zu richten, wie dies in der Achtsamkeitspraxis gelernt wird. Im Alltag domi-
niert meist ein zweck- und zielorientierter Fokus, in dem wir stindig ein Ziel oder
eine ,,To Do*“-Liste an Zielen verfolgen, wodurch die Aufmerksamkeit auf die Zu-
kunft fokussiert ist. Dementsprechend nimmt die Zukunft einen grolen Raum im
Bewusstsein ein, wihrend das Bewusstsein fiir die Gegenwart begrenzt ist. Gleich-
zeitig ist man sich oft der sich verringernden Zeit bis zum Erreichen des Ziels be-
wusst. Ein derartiger Fokus auf die Zukunft fiihrt zu innerer Eile und Unruhe und

14.02.2026, 14:27:09. [



https://doi.org/10.14361/9783839448625-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | Zeit im Lebensverlauf

einem gefiihlten raschen Fortschreiten der Zeit. Ein achtsamer und akzeptierender
Fokus auf die Gegenwart fiihrt dagegen zu einer Verlangsamung des subjektiven
Zeiterlebens, zu einer Wahrnehmung von rdumlicher Ausdehnung und lésst so Eile
und Unruhe in den Hintergrund treten (Wittmann 2015). Unterstiitzt und stabili-
siert wird diese Verdnderung durch einen verkdrperten Erfahrungsbezug. Durch das
Anwenden informeller Achtsamkeitsiibungen kann es gelingen, selbst im betrieb-
samen Alltag von einem zweck- und zielorientierten Modus den Fokus auf das
gegenwirtige Erleben zu richten. Selbst in Momenten des Stresses gelingt es da-
durch, mit etwas Ubung wieder in seine innere Ruhe zu kommen.

Vanessa Aeschbach & Stefan Schmidt

LITERATUR

Baer, R. A. (2003): Mindfulness Training as a Clinical Intervention: A Conceptual and
Empirical Review. In: Clinical Psychology: Science and Practice, Jg. 10, Heft 2,
S. 125-143.

Bishop, S. R. (2004): Mindfulness: A Proposed Operational Definition. In: Clinical
Psychology: Science and Practice, Jg. 11, Heft 3, S. 230-241.

Holzel, B. K./Lazar, S. W./Gard, T./Schuman-Olivier, Z./Vago, D. R./Ott, U. (2011):
How Does Mindfulness Meditation Work? Proposing Mechanisms of Action From
a Conceptual and Neural Perspective. In: Perspectives on Psychological Science,
Jg. 6, Heft 6, S. 537-559.

Kabat-Zinn, J. (2003): Mindfulness-based interventions in context: past, present, and
future. In: Clinical Psychology: Science and Practice, Jg. 10, Heft 2, S. 144-156.

Ospina, M. B./Bond, T. K./Karkhaneh, M./Tjosvold, L. u.a. (2007): Meditation Prac-
tices for Health: State of the Research Evidence Report/Technology Assessment
No. 155. Rockville: AHRQ Publication No. 07-E010.

Rosa, H. (2005): Beschleunigung. Die Verdnderung der Zeitstrukturen in der Moderne.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Schmidt, S. (2014): Was ist Achtsamkeit? Herkunft, Praxis und Konzeption. In: SUCHT
— Zeitschrift fiir Wissenschaft und Praxis, Jg. 60, Heft 1, S. 13-19.

Schmidt, S. (2015): Der Weg der Achtsamkeit. Vom historischen Buddhismus zur mo-
dernen Bewusstseinskultur. In: Holzel, B./Bréhler, C. (Hg.): Achtsamkeit mitten im
Leben: Anwendungsgebiete und wissenschaftliche Perspektiven. Miinchen: O.W.
Barth, S. 21-42.

Shapiro, S. L./Carlson, L. E./Astin, J. A./Freedman, B. (2006): Mechanisms of mind-
fulness. In: Journal of Clinical Psychology, Jg. 62, Heft 3, S. 373-386.

Wittmann, M. (2015). Wenn die Zeit stehen bleibt. Kleine Psychologie der Grenzerfah-
rungen. Miinchen: Beck.

14.02.2026, 14:27:09. [



https://doi.org/10.14361/9783839448625-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

