
https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag
Reihe Religionswissenschaften

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag

Reihe Religionswissenschaften
Band 11

Klaus Mai

Orthodox – Moderat – Säkular
Grade des Glaubens an die Existenz Gottes
und deren weltanschauliche Rechtfertigung 

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Klaus Mai
Orthodox – Moderat – Säkular
Grade des Glaubens an die Existenz Gottes  
und deren weltanschauliche Rechtfertigung
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag
Reihe: Religionswissenschaften; Bd. 11

© Tectum Verlag – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018
ePDF: 978-3-8288-7093-2 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-4123-9 im 
Tectum Verlag erschienen.)
ISSN: 1867-7711

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung einer Fotografie des Gemäldes 
„Dio Padre benedicente“ von Luca Cambiaso aus dem Jahr 1565 | Sailko, Wikimedia 
Commons

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Vorwort

„Orthodox“, „moderat“, „säkular“ – drei häufig zu hörende Begriffe,
wenn es darum geht, unterschiedliche Intensitäten von Religiosität
bzw. des religiösen Glaubens auszudrücken. In den Zuschreibungen
„streng religiös“, „gemäßigt religiös“ und „areligiös“ kommt noch
deutlicher zum Ausdruck, dass dahinter ein Kontinuum steht, welches
von „sehr stark“, „gemäßigt“, bis „gar nicht“ reicht. Die Absicht des
vorliegenden Textes ist, dieses Kontinuum in eine Skala zu übersetzen,
welche Grade der Religiosität qualitativ und quantitativ abgestuft un-
terscheidbar macht. Dabei geht es um die folgenden drei Fragen:

1. Wie lassen sich die verschiedenen Intensitäten unterscheiden?
2. Wie werden diese Unterschiede weltanschaulich gerechtfertigt?
3. Welcher Glaubensgrad lässt sich am ehesten mit einem friedlichen

Zusammenleben der Menschen in einer offenen Gesellschaft ver-
einbaren und welcher nicht?

Religiosität ist in erster Linie der Glaube an die Existenz Gottes. Glau-
ben heißt „für wahr halten“, d.h. der Glaube als solcher garantiert prin-
zipiell nicht, dass die Sache, an die ich glaube, wahr ist. Wenn ich et-
was für wahr halte, aber nicht weiß, ob es auch stimmt, so ist der ent-
sprechende Glaube gleichbedeutend mit dem Ausdruck „etwas für
wahrscheinlich halten“. Während der Glaube, dass etwas wahr ist, nur
die Alternative zulässt, dass das Gegenteil des Geglaubten falsch ist, er-
laubt der Begriff der Wahrscheinlichkeit ein Mehr oder Weniger, bzw.
die Auffassung, dass es zwischen wahr und falsch unterschiedliche
Grade geben kann, mit denen etwas geglaubt werden kann. Bei Ent-
scheidungen unter Unsicherheit, d.h. wenn man nicht genau weiß, wie
die Situation zu beurteilen ist, und welche Folgen bei welchen Hand-
lungen zu erwarten sind, sind Wahrscheinlichkeiten das einzige Mittel,
um die zu treffende Entscheidung zu begründen. Daher scheint auch
der Begriff der Wahrscheinlichkeit für die Beurteilung der Existenz
Gottes eher zu taugen als der Begriff der Wahrheit, die sowieso nie-

V

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


mand kennt. Die Variationsbreite der Glaubensintensitäten ist somit
darstellbar als Skala von Wahrscheinlichkeiten.

Für die Darstellung der Glaubensintensitäten ist im Weiteren die
Unterscheidung zwischen Glauben und Wissen erforderlich. Der
christliche religiöse Glauben, auf den ich mich in dieser Darstellung
hauptsächlich beziehe, gründet sich im Wesentlichen auf die Offenba-
rung Gottes in der Bibel. Wissen bezieht sich im Unterschied dazu auf
die Erfahrung des Menschen im Vollzug seiner Lebenspraxis und auf
Ergebnisse philosophischer bzw. wissenschaftlicher Untersuchungen.
Der Strenggläubige legitimiert sein Verhalten mit dem Willen Gottes,
den ihm sein Gott über einen Priester kraft dessen theologischer Legi-
timation mitteilt, oder aber in Eigeninterpretation der heiligen Schrif-
ten. Der wissensorientierte Mensch dagegen legitimiert sein Handeln
mit den Notwendigkeiten des Alltags. Mit dem Anwachsen des „Know
how“ von Wissenschaft und Technik schwindet bei vielen zunehmend
die Überzeugung, durch Gebet und Gotteslob Katastrophen und Leid
vermeiden oder zumindest abmildern zu können. Trotzdem denken
nicht wenige darüber nach, ob Gott bei Problemen zugegen ist und wie
er zu deren Lösung hilft. Diese Frage wird sicherlich je nach Glaubens-
grad unterschiedlich beantwortet. Zwischen beiden Bereichen, also Of-
fenbarungs- und Erfahrungswissen, klafft eine Spannung, die sich bei
den Glaubenden unterschiedlich deutlich artikuliert und bei der Dar-
stellung von Glaubensgraden berücksichtigt werden muss.

Jeder Mensch ist frei, sich seine Weltanschauung selbst nach eige-
ner Überzeugung zu wählen und danach zu leben. Für je wahrscheinli-
cher ein Glaubender die Existenz Gottes hält, desto intensiver prakti-
ziert er seine Religiosität und umgekehrt. Allerdings gibt es ein Prob-
lem, wenn eine Religion für sich allein beansprucht, die einzig wahre
zu sein und dies mit missionarischem Eifer vertritt. Glaubensgewiss-
heit darf nicht dazu führen, anderen Menschen seinen Glauben auf-
zwingen zu wollen oder sie auszugrenzen. Zwar muss hingenommen
werden, dass Menschen für sich aufgrund ihrer Religion die Erkennt-
nisse der modernen Wissenschaft negieren und auf uralte Offenbarun-
gen zurückgreifen; wenn jedoch der individuelle Glaube dazu führt,
andere zu missionieren oder einen politischen Machtanspruch zu er-
heben, kann dies nicht akzeptiert werden. Wie die islamistischen Ter-
rorangriffe zeigen, schreckt der durch Glaubensgewissheit „geheiligte“

Vorwort

VI

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Eifer bei der Durchsetzung des Glaubens auch vor Gewaltanwendung
nicht zurück. Unser Stand des Wissens ist weit über die Weltsicht der
Antike hinausgekommen. Dieses heute zu bestreiten ist letztendlich
ein Rückfall in das magische Denken unserer Altvorderen. Um den
Frieden zu erhalten, ist eine moderate Glaubens- und Weltanschauung
notwendig, die anderen Auffassungen gegenüber gleichzeitig Toleranz
als Prinzip akzeptiert und praktiziert. Diesem Anliegen will der folgen-
de Text dienen.

Die Argumentation gliedert sich in vier Teile. Zuerst wird der ver-
wendete Wahrscheinlichkeitsbegriff definiert und die Konstruktions-
bedingungen der Skala werden erläutert. Im Anschluss daran werden
die Glaubensgrade erörtert, die sich mit maßgeblichen theologischen
und philosophischen Lehrmeinungen zur Gottesfrage verbinden und
rechtfertigen lassen. Die Lehrmeinungen, die aus Schriften der Pri-
märliteratur, aber auch aus den jeweiligen Gottesbegriff präzisierenden
Untersuchungen der Sekundärliteratur entnommen werden, beziehen
sich auf unterschiedliche Epochen der Geschichte der Religionskritik
und der Philosophiegeschichte. Sie bestimmen einen Großteil des heu-
tigen theologischen und philosophischen Meinungsspektrums. Die
graduellen Unterschiede werden entsprechend der Annahme, dass
zwischen den Glaubensgraden und der subjektiven Wahrscheinlichkeit
der Existenz Gottes eine korrelative Übereinstimmung besteht, in die
Skala eingeordnet. Es folgt eine Diskussion von Problemen, die eine
Anwendung der Skala für die individuelle Wahl des Glaubensgrades
mit sich bringt. Der dritte Abschnitt widmet sich der Frage nach der
Begründbarkeit von Glaubensgewissheit, die als subjektives Gefühl
zwar möglich ist, als Beweis eines außer uns existierenden Gottes aber
nicht taugt. Im letzten Teil folgt eine Erörterung der Frage, ob Glau-
benslosigkeit einen Absturz ins weltanschauliche Nichts mit sich
bringt. In diesem Zusammenhang werden Elemente einer non-theisti-
schen Weltanschauung genannt, die die Basis für ein friedliches Zu-
sammenleben der Menschen bilden können.

Allen, die zum Gelingen dieses Buches direkt oder auch indirekt
beigetragen haben, sei hier gedankt. Besonders gilt mein Dank meiner
Ehefrau, die mich immer wieder zur Weiterarbeit ermuntert hat und
mir mit Rat und Tat zur Seite stand. Es ist mir wichtig darauf hinzu-
weisen, dass meine Arbeit angesichts der reichhaltigen Geschichte der

Vorwort

VII

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


europäischen Religionskritik nicht als abschließender, sondern als zur
Diskussion anregender Beitrag verstanden werden will.

Vorwort

VIII

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


  
  
  
  
  
  

Für meine Familie

IX

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Inhaltsverzeichnis

Zur Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

Grundlagen der Anwendung subjektiver Wahrscheinlichkeiten auf die
Gottesfrage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1.  
5

Glaubensgrade und Gottesfrage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.  11

Skala der Wahrscheinlichkeiten der Existenz bzw. Nicht-Existenz Gottes . . . . . . . .2.1 12

Die Gottesfrage: Theistische Glaubenslehren und non-theistische
Welterklärungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

2.2
16

Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3 17
Orthodoxe bzw. fundamentale Dogmatik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.1 17
Korrigierte (reformierte) Dogmatik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.2 20
Nutzenkalkulierte Dogmatik (Pascalsche Wette) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.3 24
Verworfene Dogmatik (= Deismus) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.4 26
Religiöse Indifferenz, Agnostizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.5 30
Liberal-Religiöser Pragmatismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.6 32
Christlicher bzw. religiöser Existentialismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.7 39
Atheismus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.8 42
Atheistischer Existentialismus, Evolutionärer Humanismus . . . . . . . . . . . . .2.3.9 46

Die Wahlentscheidung zwischen den dargestellten Glaubensgraden . . . . . . . . . . .2.4 50

Glaubensgewissheit, ein Relikt magischen Denkens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.  55

Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.  65

Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87

XI

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Zur Einführung

Nicht erst seit Nietzsches „Gott ist tot“-Erklärung (Aphorismus 125
der „Fröhlichen Wissenschaft“) und seit dem Holocaust ist der Glaube
an Gott und seine Allmacht1 ins Wanken geraten. Schon mit der Auf-
klärung im 18. Jh. sind die Grundlagen des religiösen Glaubens in eine
schwere Schieflage versetzt worden, die von den Vertretern des Glau-
bens nicht oder nur wenig korrigiert werden konnte. Seitdem verliert
die Religiosität in der Bevölkerung zunehmend an Rückhalt. Die Reli-
gion ist zwar im Alltagsleben vielfach präsent, und es gibt auch einen
nicht unerheblichen Anteil der Bevölkerung, der im Sinne der Religion
jedenfalls äußerlich orthodox bzw. fromm den Glauben pflegt. Dane-
ben gibt es jedoch viele Gläubige, die im Allgemeinen eine eher folklo-
ristische Religiosität praktizieren. Auf sie trifft die Bezeichnung „säku-
lare Christen“ zu, womit ausgedrückt wird, dass sie in Glaubensfragen
einerseits indifferent sind, andererseits eine christlich-ethische Selbst-
sicht bzw. Lebenspraxis pflegen. Ihre Maxime ist in etwa, im christlich-
ethischen Sinne Gutes zu tun ohne metaphysische Legitimation.
Schließlich gibt es eine wachsende Gruppe von Leuten, die der Religi-
on den Rücken gekehrt haben und sich als Atheisten verstehen. Bei al-
len diesen Beispielen handelt es sich um verschiedene Frömmigkeits-
grade, Glaubensintensitäten oder Überzeugungsgrade, die sich aus
ganz unterschiedlichen Bedingungen erklären lassen, so z.B. mangeln-
de bis übertriebene Disziplin, gesellschaftlicher Zwang, Manipulation,
materielle Vorteile, mangelndes Wissen, Krankheiten, psychische Be-
findlichkeiten (z.B. Launenhaftigkeit) und Umwelteinflüsse2. Diese Be-
dingungen sind je nach Persönlichkeit und Situation zwar unterschied-
lich bedeutsam; in ihrer Auswirkung lassen sie sich jedoch fokussieren

1 Vgl. Jonas 1987: Gott griff in Auschwitz nicht deswegen nicht ein, weil er nicht woll-
te, sondern deswegen nicht, weil er nicht konnte (S. 41). Gottes Macht ist begrenzt
(S. 42 f.).

2 Es handelt sich dabei um psychosoziale Korrelate von Religiosität, die bspw. Maiello
(2007) in einer sehr umfänglichen und interessanten Arbeit untersucht hat.

1

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


auf die implizite oder explizite subjektive Annahme, wie wahrschein-
lich es ist, dass ein Gott existiert oder nicht existiert3. Dem entspre-
chend wird der Glaube sozusagen stärker, wenn die Annahme gegeben
ist, dass Gott existiert, und schwächer, wenn angenommen wird, dass
er nicht existiert. Dieser lineare Zusammenhang zwischen der Glau-
bensintensität und subjektiven Wahrscheinlichkeit der Existenz Gottes
kann grundsätzlich quantitativ abgestuft in Grade unterteilt, d.h. in
Gestalt einer Skala ausgedrückt werden. Die dabei unterschiedenen
Glaubensgrade können dann jeweils theologisch begründet bzw. ge-
rechtfertigt werden. Für die Rechtfertigung bieten sich Denkmuster
bzw. grundsätzliche Denkansätze (= Paradigmen)4 aus der Geschichte
der Religionskritik an. Im Vordergrund stehen hier theologische bzw.
religionskritische Lehren zur Frage der Existenz oder Nicht-Existenz
Gottes. Diese Stellungnahmen lassen sich auf Offenbarungswissen,
d.h. theistisches Wissen oder/und auf epistemisches bzw. Erfahrungs-
Wissen, d.h. non-theistisches Wissen beziehen. Darüber hinaus ist we-
sentlich, dass die Bedeutung des Offenbarungswissens im Laufe der
Geschichte der Religionskritik abgenommen und die Bedeutung des
epistemischen Wissens zugenommen hat.5 Diese Entwicklung korre-
spondiert einem Emanzipationsprozess in Richtung auf die Autonomie
der menschlichen Vernunft und damit auf die Säkularisierung der
Welt6. Den gegenwärtigen Stand dieser historischen Entwicklung for-
muliert Werner Heisenberg (1954): „Zum ersten Mal in der Geschichte
der Menschheit steht der Mensch überall nur sich selbst gegenüber“7.
Dieses Fazit Heisenbergs wird freilich nur getragen von der intellektu-
ellen Avantgarde des gesellschaftlichen Bewusstseins. Die anderen Sta-

3 Maiello 2007, s. 28: „Inwieweit Menschen religiös sind, hängt vor allem vom Aus-
maß ihres Glaubens ab“.

4 Küng versteht unter Paradigma eine „Gesamtkonstellation“ (1994, S. 20 f.) der ak-
zeptierten Glaubenslehre einer kirchengeschichtlichen Epoche. Nach meiner Auf-
fassung ist ein grundsätzlicher Denkansatz der Religionskritik auch paradigmatisch,
zumal, wenn er epochemachend ist. Jede Paradigma-Änderung erfolgt aus einer
vorgängigen Kritik.

5 Michel 1987, S. 221 spricht von Profanisierung bzw. Enttheologisierung bzw. An-
thropologisierung; Löwith 1964, S. 5; Vgl. Meurers 1962, S. 211, der den Pantheis-
mus von Giordano Bruno als ersten Schritt der geistesgeschichtlichen Entwicklung
zum atheistischen Materialismus von Marx/Engels sieht.

6 Zahrnt 1966, S. 160 ff.
7 Zit.n. Zahrnt 1966, S. 162.

Zur Einführung

2

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


tionen der genannten Entwicklung sind in der Gesellschaft nach wie
vor und bei unterschiedlich starker Anhängerschaft vertreten. Sie sind
heute sozusagen gleichzeitig trotz ihrer ungleichzeitigen historischen
Herkunft, wobei historisch überlebte oder für überlebt gehaltene Glau-
bensüberzeugungen in der Regel „modernisiert“, d.h. für heutige Be-
lange theoretisch angepasst wurden und werden. In jedem Fall ist da-
von auszugehen, dass heutige Weltanschauungen der Menschen aus
einer mehr oder weniger spannungsreichen Mischung epistemischen
und religiösen Wissens bestehen, die jeweils eine Stufe der histori-
schen Entwicklung repräsentieren.

Nicht zuletzt im Hinblick auf die Schwierigkeit, hier eine eigene
Position zu finden, bietet sich als Orientierungshilfe die Konstruktion
einer Skala an. Die skalierten Glaubens- bzw. Überzeugungsgrade sol-
len sowohl eine chronologische Übersicht über die wichtigsten Statio-
nen der abendländischen Religionskritik bieten, als auch zur Unter-
scheidung der gegenwärtig vorfindbaren Glaubensintensitäten dienen.
Es können freilich nicht alle Glaubenslehren hier berücksichtigt wer-
den, sondern nur die wichtigsten, d.h. solche, die eine zahlreiche An-
hängerschaft und somit eine gesellschaftlich-politische Bedeutung hat-
ten und/oder haben.

Zur Einführung

3

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Grundlagen der Anwendung subjektiver
Wahrscheinlichkeiten auf die Gottesfrage

Der Unterschied zwischen Glauben und Wissen ist anderswo schon
vielfach untersucht worden8, braucht hier also nicht weiter ausgebreitet
zu werden. Zusammenfassend kann festgestellt werden, dass Glauben
mehr mit religiösen Weltanschauungen, also mit Offenbarungswissen
und den allein darauf fußenden Annahmen über die Existenz Gottes –
für wahr halten ohne methodische Begründungen9 – zu tun hat, Wis-
sen dagegen auf Alltagserfahrungen bis hin zu wissenschaftlich über-
prüftem, d.h. epistemischem Wissen gründet, welches die Frage der
Existenz Gottes implizit oder explizit beiseiteschiebt oder gänzlich ver-
neint. Strenggenommen ist Glaube und Wissen kein Gegensatz. Der
Begriff „Glaube“ meint eigentlich eine „Überzeugung“, die begrifflich
von Habermas in seinem berühmten Oxymoron so treffend definiert
wurde als „der eigentümlich zwanglose Zwang des besseren Argu-
mentes“.10 Es geht dabei um die Begründung des gemeinten Wissens.
Unabhängig von dem Bereich des Wissens gilt in der Sicht des Begrün-
denden grundsätzlich: Je besser begründet, desto glaubwürdiger. In
diesem Sinne kann jedes Wissen sowohl gewusst, als auch geglaubt
werden, oder eben nicht. Jedes Wissen, das nicht ausreichend bzw.
nicht zufriedenstellend begründet ist, ist unglaubwürdig.

Die Besonderheit religiösen Wissens ist, dass es sich als Offenba-
rungswissen begreift. Danach gilt jede religiöse Aussage als begründet,
wenn sie mit dem Offenbarungswissen übereinstimmt. Der religiöse
Glaube ist sozusagen Voraussetzung für die Einsicht in Begründun-
gen11. Darüber hinaus ist auch ein religiöses Wissen denkbar ohne
eine dogmatische Festlegung auf eine bestimmte Offenbarung, etwa in

1. 

8 Z.B. Czermak 2014, S. 42 ff.
9 Mittelstraß 2008, S. 144.

10 Habermas 1981.
11 Honerkamp 2017, S. 281 ff.

5

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


dem mehr oder weniger vagen Sinne, dass es einen Gott gibt und dass
alles, was geschieht, insbesondere, wenn ein Geschehen im Moment
unerklärlich scheint, Gottes Fügung ist. Dieses religiöse und religiös
anmutende Wissen nenne ich theistisch12. Das säkulare Wissen, d.h.
das Erfahrungs- bzw. epistemische Wissen, das der Mensch in seinem
Lebensvollzug gewinnt, fußt auf der unmittelbaren Erkenntnis, dass
Ereignisse, Vorgänge und Sachverhalte bzw. alles, was geschieht und
sinnlich wahrnehmbar ist, Ergebnis von Zufall und naturgesetzlichen
Bedingungsgefügen ist. Es gibt keine unerklärlichen, sondern nur
‚noch nicht‘ geklärte Geschehnisse. Säkulare Aussagen setzen die An-
nahme der Existenz eines Gottes nicht voraus. Im Idealfall ist dieses
Wissen in einem nach Maßgabe axiomatischer Grundannahmen nach-
vollziehbar begründeten Aussagensystem, in einem Begründungs-
netz13, repräsentiert. Mehr noch: Das im Zuge der wissenschaftlichen
Entwicklung seit dem 19. Jh. zunehmende Gefühl einer zunehmenden
Erkennbarkeit und Machbarkeit aller Dinge durch menschliche Wis-
senschaft und Technik entspricht einer zunehmenden Verdrängung
Gottes aus der Welt.14 Deshalb nenne ich dieses Wissen non-theis-
tisch15. Die beiden Begriffe „theistisch“ und „non-theistisch“ bezeich-
nen zunächst nur Eigenschaften des hier interessierenden Wissens im
Sinne eines kategorialen Referenzrahmens in einem Kontinuum. In-
haltlich besteht das Kontinuum aus verschiedenen Varianten der Ant-
worten auf die Frage nach der Existenz oder Nicht-Existenz Gottes. Da
diese Frage bis heute nicht abschließend beantwortet werden konnte
und wohl auch nicht beantwortet werden kann, lassen sich nur Ant-
worten abbilden, die unterhalb der Wahrheitsebene mehr oder weni-
ger beweiskräftig scheinen. Demzufolge ist es sinnvoll, die Frage nach
der Existenz oder Nicht-Existenz Gottes mit dem Konzept der Wahr-
scheinlichkeit in Verbindung zu bringen. Zur Rechtfertigung der Aus-
sagen über die Wahrscheinlichkeit der Existenz Gottes sind neben reli-

12 Dieser Begriff ist hauptsächlich zu beziehen auf den abendländischen Kulturraum.
Der Buddhismus bspw. ist hiervon nicht betroffen, weil er zwar eine Religion ist,
aber keine Gottheit nach unseren Begriffen anerkennt.

13 Honerkamp 2017, S. 2 ff., insb. S. 8.
14 Zahrnt 1966, S. 163.
15 Diese Begriffswahl entspricht dem Postulat des „methodischen Atheismus“, das im

Sinne von ‚Wertfreiheit‘ als eine unabdingbare Voraussetzung wissenschaftlicher
Forschung angesehen werden kann (Honerkamp 2017, S. 281 und 292).

1. Grundlagen der Anwendung subjektiver Wahrscheinlichkeiten auf die Gottesfrage

6

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


gionsphilosophischen auch und gerade naturwissenschaftliche Argu-
mente erforderlich, da wissenschaftliche Aussagen empirisch und in
ihrer logisch-begrifflichen bzw. philosophischen Präzision ziemlich ge-
nau bemessen sind.

In Begriffen der Wahrscheinlichkeitstheorie gilt:

P(G): Wahrscheinlichkeit P, dass Gott (G) existiert und
P(-G): Wahrscheinlichkeit P, dass Gott nicht existiert (-G).

Weiter gilt, dass die genannten Wahrscheinlichkeiten je nach theisti-
scher (religiöser) oder non-theistischer (säkularer) Sichtweise ver-
schiedene Werte annehmen können, die auf einem Kontinuum von O,
d.h. total unwahrscheinlich, über 0,5, d.h. weder/noch bis zu 1, d.h.
unumschränkt gültig, angeordnet werden können. Diese Anordnung
entspricht einer zweipoligen Skala, einer sogenannten Likert-Skala16.
Die entsprechenden Aussagen nehmen allerdings nicht Bezug auf den
klassischen Wahrscheinlichkeitsbegriff der relativen Häufigkeiten,
sondern verstehen sich als subjektive Wahrscheinlichkeiten. Damit
sind Intensitätsgrade des Vertrauens in die Geltungskraft einer Aussa-
ge bzw. Theorie oder in die Vorhersage eines Ereignisses/Vorgangs
oder m.a.W. Grade der Überzeugung von der Richtigkeit der Aussage
oder vom Eintritt eines Ereignisses gemeint.17 Angewandt auf die Got-
tesfrage, also die Frage, ob Gott existiert oder nicht, setzt sich jede da-
rauf bezogene Antwort aus zwei Anteilen zusammen, dem religiösen
bzw. theistischen Wissen und dem säkularen bzw. non-theistischen
Wissen. Unter der Annahme, dass jeder Mensch nach einer Welterklä-
rung sucht und deshalb eine mehr oder weniger durchdachte Antwort
auf die Gottesfrage hat, kann gelten, dass das Vorliegen der Gottesfrage
(abgekürzt GF) zu 100 % wahrscheinlich, also sicher ist, d.h.:

P(GF) = 1

Im Weiteren wird angenommen, dass es grundsätzlich zwei Antwort-
möglichkeiten auf die Gottesfrage gibt, nämlich eine theistische und
eine non-theistische Antwort, es also keine dritte Option gibt18. Beide

16 So genannt nach dem amerikanischen Psychologen R. Likert.
17 Nell 1983, S. 35.
18 Unwin 2003, S. 59 f., und S. 66.

1. Grundlagen der Anwendung subjektiver Wahrscheinlichkeiten auf die Gottesfrage

7

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Antworten können nur hypothetisch sein, d.h. es sind ungeprüfte bzw.
nicht überprüfbare Wahrscheinlichkeitsaussagen. Dann gilt

P(GF) = P(G) + P(-G)

Daraus folgt das Additivitätsaxiom der Wahrscheinlichkeitstheorie19

P(G) + P(-G) = 1

Unterschiede ergeben sich in der Ausprägung der Einzelwahrschein-
lichkeiten. Die Wahrscheinlichkeit für die Existenz Gottes ist

P(G) = 1 – P(-G)

Und die Wahrscheinlichkeit für die Nicht-Existenz Gottes ist

P(-G) = 1 – P(G)

Dabei erhebt sich die weitergehende Frage, wie hoch der Glaubensgrad
für die Akzeptanz bzw. Verbreitung der Gotteshypothese anzusetzen
ist. Diese Frage ist zu klären mit Bezug auf den Vergleich der beiden
Einzelwahrscheinlichkeiten. Für Gläubige gilt grundsätzlich P(G) > P(-
G), für Nicht-Gläubige gilt P(-G) > P(G). Das Verhältnis zwischen P(G)
und P(-G) wird als umgekehrt proportional unterstellt, d.h. je höher
die subjektive Wahrscheinlichkeit der Existenz Gottes, desto geringer
die subjektive Wahrscheinlichkeit der Nicht-Existenz Gottes und um-
gekehrt. Darüber hinaus können quantitative Unterschiede festgelegt
werden, nach denen die Bedeutung jeweiliger Wahrscheinlichkeiten
für die Gläubigen/Nicht-Gläubigen bemessen werden kann. Es ist
zweckmäßig, diese Wahrscheinlichkeiten nicht einfach punktuell zu
bestimmen, sondern nach Intervallen zu ordnen.

Die Grenzwerte dieser Glaubens- bzw. Überzeugungsbereiche las-
sen sich mit Blick auf die Beweismaße bei der Beurteilung von Sach-
verhaltsaussagen im Rechtsbereich, d.h. bei rechtlichen Streitigkeiten
definieren. Im Bereich z.B. des Zivilrechts lassen sich viele Streitfälle
nicht entscheiden, wenn nur Sachaussagen zugelassen werden, die dem
Ideal voller Wahrheit entsprechen. Um trotzdem zu der notwendigen
Entscheidung zu kommen, muss deshalb auf Wahrscheinlichkeitswerte
Bezug genommen werden. Es gibt dabei vier Wahrscheinlichkeitsty-

19 Unwin 2003, S. 67 f.; Phillips 1973, S. 34.

1. Grundlagen der Anwendung subjektiver Wahrscheinlichkeiten auf die Gottesfrage

8

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


pen, die als Beweismaße in Rechtsstreitigkeiten Anwendung finden.20

Danach sind Sachaussagen

– Annähernd sicher ab einem Wahrscheinlichkeitsgrad > 90% 21

– Hochwahrscheinlich bei einem Wahrscheinlichkeitsgrad > 75% 22

– Einfach wahrscheinlich bei einem Wahrscheinlichkeitsgrad > 50% 23

– Gering wahrscheinlich bei einem Wahrscheinlichkeitsgrad < 50%

Ideal erwiesen ist ein Sachverhalt bei an Sicherheit grenzender Wahr-
scheinlichkeit: > 97%. Deshalb gilt dieser Überzeugungsgrad als Regel-
beweismaß. Unterhalb von 50% gilt ein Beweis als nicht erbracht, da
nur gering wahrscheinlich. Dies gilt vor allem für den sogenannten
Anscheinsbeweis oder „prima facie“-Beweis 24.

Übertragen auf die vorliegende Fragestellung ist ebenfalls das Ideal
der Wahrheit bzw. Glaubensgewissheit maßgeblich. Angesichts von
Zweifeln an der Realgeltung einiger religiöser Aussagen bezüglich der
Existenz Gottes können jedoch auch geringere Wahrscheinlichkeits-
grade Plausibilität beanspruchen. Die wichtigste Grenze liegt bei 50%.
Liegt die subjektive Wahrscheinlichkeit für P(G) bei 50% oder darun-
ter, so gilt die Annahme der Existenz als unwahrscheinlich. Entspre-
chend ist für P(-G) < 50% die Existenz Gottes wahrscheinlich.

Die Ermittlung des zutreffenden Wahrscheinlichkeitsbereiches er-
fordert Erfahrungen bzw. Informationen über die Beschaffenheit von
Sachverhalten, Ereignissen, Vorgängen, die für die Beurteilung der
Frage nach der Existenz oder Nicht-Existenz Gottes von Bedeutung
sind. Dafür liefert das Bayes-Theorem den mathematischen Rahmen,
auf dessen Grundlage Swinburne seine Theorie der Existenz Gottes
entwickelt hat, auf welche hier verwiesen wird.25 Für die vorliegende
Fragestellung reicht es, die Ausgangswahrscheinlichkeiten als Aus-

20 Berger-Steiner 2008, Katalog verbindlicher Beweismasse für das schweizerische
Privatrecht, S. 239 ff.; s.a. Schweizer 2015, S. 471 f.

21 Berger-Steiner a.O. S. 240–249, S. 249.
22 Berger-Steiner a.O. S. 249–269, S. 269.
23 Berger-Steiner a.O., S. 269–283, S. 281.
24 Berger-Steiner a.O., S. 281 ff., S. 294, Fußnote 1076.
25 Swinburne 1979, dt. 1987, insb. S. 79 ff.; Löffler 2007, S. 103 f. Das Bayes-Theorem

lautet:P h|i + w = P h|w  x P i|h + wP i|w  

1. Grundlagen der Anwendung subjektiver Wahrscheinlichkeiten auf die Gottesfrage

9

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


druck der jeweiligen Glaubensgrade zu bestimmen. Die Berechnung
der Nachwahrscheinlichkeiten – also nach Anwendung der Bayes-For-
mel – wird hier nicht angezielt, zumal die rechnerischen Bestim-
mungsgrößen Swinburnes in der Literatur nicht einhellig Zustimmung
finden.26 Der Wahrscheinlichkeitsbegriff dient in vorliegendem Zu-
sammenhang hauptsächlich als Ordnungs- bzw. Unterscheidungskrite-
rium zwischen den Glaubensgraden und ihren sie rechtfertigenden
weltanschaulichen Lehrgebäuden. Dabei wird nur vorausgesetzt, dass
die Glaubensgrade konsistent sind, d.h. sich im Sinne der Wahrschein-
lichkeitsaxiome nicht widersprechen27.

  

Erläuterung:
h steht für Hypothese
I steht für Indizien
w steht für Hintergrundwissen
Es geht um die Nachwahrscheinlichkeit P der Hypothese h, gegeben i und w
P (h|w) ist die Ausgangswahrscheinlichkeit der Hypothese h, gegeben w
P (i|h+w) ist die Wahrscheinlichkeit der Indizien i bei gegebener Hypothese h und
gegebenem Hintergrundwissen w

26 Löffler 2007, S. 114 f.; Bartelborth 1996, S. 207; Unwin (2003) bietet beispielhaft
eine Anwendung des Bayes-Theorems. Die dabei herausgearbeiteten Wahrschein-
lichkeitsziffern bei 6 Evidenzbereichen (=Indizien) (S. 113 ff.) sind jedoch nicht
sehr überzeugend begründet, wie er auch selbst einräumt (S. 150): „Ihre Bewer-
tung (gemeint ist die des Lesers; K.M.) der Indizien kann anders ausfallen“. Auf
S. 263 ff. gibt der Autor eine Anleitung für eigene Berechnungen.

27 Bartelborth 1996, S. 209.

1. Grundlagen der Anwendung subjektiver Wahrscheinlichkeiten auf die Gottesfrage

10

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Glaubensgrade und Gottesfrage

Manche Religionsgemeinschaften legen Wert darauf, dass ihre Mitglie-
der sich deutlich, z.B. durch ihre Kleidung von Mitgliedern anderer
Religionen abheben u. sich eventuell sogar danach unterscheiden las-
sen, wie intensiv sie ihre Religion praktizieren. Zwar wird Religion
heutzutage von vielen Menschen als Privatsache angesehen, aber eben
nicht von allen. Zusätzlich zu den „etablierten“ Religionen gibt es auch
ein vielfältiges Angebot, sozusagen einen Markt an Religionen (und
Sekten)28, die beanspruchen, das Bedürfnis der heilsuchenden Men-
schen nach Glaubensgewissheit zu bedienen. Da sich die Glaubensin-
halte verschiedener Religionen zum Teil widersprechen, sie aber den-
noch jeweils beanspruchen, die einzig wahre Religion zu sein, findet
mit wenigen Ausnahmen eine mehr oder weniger scharfe Konkurrenz
um die Gewinnung von Gläubigen statt. Eine besonders unangenehme
Spielart dieser Konkurrenz ist der sogenannte Islamismus, der sich
durch einen aggressiven Alleinvertretungsanspruch und menschenver-
achtende Barbarei seiner sog. Gotteskrieger gegen „Ungläubige“ anhei-
schig macht, die Weltherrschaft zu erringen.

Bei allen Religionen lässt sich leicht feststellen, dass der jeweilige
Glauben mit unterschiedlicher Intensität ausgeübt wird. Im Christen-
tum findet man neben den Strenggläubigen, die eine kleine, aber feste
Gruppe bilden und regelmäßig an religiösen Ritualen teilnehmen,
auch Sonn- und Feiertagsgläubige sowie Festtagsreligiöse, die ihren
Glauben mit einer nur moderaten Frömmigkeit praktizieren. Wieder
andere betreten Kirchen nur aus Gründen des Kunstgenusses. Schließ-
lich gibt es Gläubige, die zwar an eine Gottheit glauben, aber über-
haupt keine Kirche mehr besuchen und/oder ihre Privatreligion aus
Elementen unterschiedlicher religiöser Bekenntnisse zusammenbas-
teln. Darüber hinaus wächst die Anzahl von Menschen, die aus den
etablierten Kirchen austreten, zu einer anderen Religion oder Sekte

2. 

28 Zinser 1997.

11

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


konvertieren oder das Interesse an religiösen Fragen verloren haben.
Auf der anderen, der atheistischen, Seite stehen die Menschen, denen
die Religionen auf ihre Fragen nach den letzten Dingen keine überzeu-
gende Antwort geben können. An die Stelle der Religionen sind für sie
Philosophie und Wissenschaft getreten. Auch und gerade unter Be-
rücksichtigung der Unzulänglichkeiten und Grenzen menschlicher Er-
kenntnis ist für sie das in philosophischer Reflexion und wissenschaft-
licher Forschung inzwischen verfügbare Wissen für die Erklärung der
Welt weit angemessener als die vorläufigen und behelfsmäßigen reli-
giösen Dogmen. Aber auch bei den atheistischen Welterklärungen
lässt sich feststellen, dass die Ablehnung der Gotteshypothese je nach
Überzeugung unterschiedlich intensiv vertreten wird. Gemeinsam ist
ihnen die Abkehr von den überkommenen religiösen Autoritäten und
archaischen bzw. magischen Ritualen und das Vertrauen in Verstand
und Vernunft.

Skala der Wahrscheinlichkeiten der Existenz bzw. Nicht-Existenz
Gottes

Die Intensitäten der Religiosität (sozusagen Frömmigkeitsgrade) kön-
nen voneinander anhand der Existenzwahrscheinlichkeit Gottes unter-
schieden und gerechtfertigt werden. Traditionell lassen sich dabei drei
Varianten feststellen, nämlich an die Existenz Gottes zu glauben
(=Theismus), nicht an sie zu glauben (=Atheismus) oder dieser Frage
gleichgültig gegenüber zu stehen (=Indifferenz). Insoweit entsprechen
diese Varianten dem Alles-oder-Nichts-Prinzip der klassischen Logik.
Mit diesem Entweder-Oder-Glauben wird die Vielfalt der alltäglichen
Glaubensintensitäten jedoch nicht erfasst. Grundsätzlich scheint es an-
gemessen, einen linearen Zusammenhang zwischen dem Überzeu-
gungsgrad und der Frömmigkeit bzw. der Bereitschaft zu frommen
Handlungen (strenggläubig vs. moderat/lau vs. ungläubig) anzuneh-
men: Je höher die Wahrscheinlichkeit der Existenz Gottes, desto from-
mer, je geringer die Wahrscheinlichkeit, desto lauer und säkularer der
Gläubige. Da es in der Frage nach der Existenz eines personalen Gottes
keine Gewissheit gibt (s. die Diskussion über die Gottesbeweise), liegt
es nahe, zur Unterscheidung der Religiosität der Menschen einen re-

2.1

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

12

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


duzierten Wahrheitsbegriff29, nämlich den Begriff der subjektiven
Wahrscheinlichkeit (s.o.) heranzuziehen30. Entsprechend geht es
darum, die Gotteshypothese nach der (subjektiven) Geltungswahr-
scheinlichkeit31 und damit Glaubensintensität, in ein Kontinuum zu
unterteilen. In diesem stellt der eine Pol die Gewissheit (gedacht als
Grenzfall subjektiver Wahrscheinlichkeit) dar, dass Gott existiert,
P(Gott)=1, der Gegenpol drückt die Gewissheit aus, dass Gott nicht
existiert P(Gott)=0 bzw. P(Nicht-Gott) = 1. Zwischen diesen Polen lie-
gen unterschiedliche Ausprägungen der Wahrscheinlichkeit der Exis-
tenz eines personalen Gottes, die von 1, 0,9, 0,8 … bis 0 reichen32. Be-
sonders bedeutsam sind auf dieser Skala die o.g. juristischen Beweis-
masse:

P(Gott) > 0,9 bzw. 90 % (annähernd sicher)
P(Gott) > 0,75; 0,9 > P(Gott) > 0,75 bzw. 75 % (hochwahrschein-
lich)
P(Gott) > 0,5 (einfach wahrscheinlich > 51%)
P(Gott) = P(-Gott) = 0,5 bzw. 50 % (gleichwahrscheinlich)
P(Gott) < 0,5 (einfach unwahrscheinlich)
P(Gott)< 0,25 bzw. 25 % (hoch unwahrscheinlich)
P(Gott) < 0,1 bzw. 10 % (weitgehend unwahrscheinlich)33

Die Pole der Skala beinhalten auf der einen Seite die unkritische, voll-
ständige Anerkennung des Offenbarungswissens, auf der anderen Seite

29 S. Flasch 2015, S. 101 f., 102.
30 Dieser Gedanke liegt auch Swinburnes probabilistischem Gottesbeweis zugrunde, s.

Löffler 2007, S. 101 f.; s.a. Swinburne 1987. „Der da sagt, dass ein Gott sei, sagt
mehr, als er weiß, und der das Gegenteil sagt, desgleichen“ (Kant-Werke, Band 4,
562 f.; Denken mit Immanuel Kant, Diogenes Taschenbuch, Zürich 2005, S. 32);
Weinrich 2012, S. 319.

31 Hier ist nur der Wahrscheinlichkeitsbereich gemeint, der in der jeweiligen Lehr-
meinung durchdacht und begründet ist.

32 Eine ähnliche Skala schlägt Dawkins 2007, S. 72/73 vor. Maiello 2007 gibt einen
Überblick über Skalen zur Messung von Religiosität (S. 27 ff.), die er nicht für zu-
friedenstellend hält (S. 28), und untersucht mit einer weiterentwickelten Skala zur
Erfassung von Glaubensintensität (DBGR) die Struktur psychischer Korrelate von
Religiosität.

33 Die Wahrscheinlichkeitsstufen entsprechen den Beweismaßen der schweizerischen
Prozessordnung, s. Schweizer 2015, S. 472: Skalierung der subjektiven bzw. episte-
mischen Wahrscheinlichkeit/ Überzeugungsgrade.

2.1 Skala der Wahrscheinlichkeiten der Existenz bzw. Nicht-Existenz Gottes

13

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


die unumschränkte Übernahme des philosophischen bzw. wissen-
schaftlichen Wissens, verbunden mit konstruktiven Seins-Deutungen
(z.B. Materialismus). Je mehr man von der Existenz Gottes überzeugt,
d.h. Theist ist, desto mehr steigt die Bedeutung des religiösen bzw. reli-
giös anmutenden Wissens, je mehr man von der Nicht-Existenz Gottes
überzeugt, also Non-Theist ist, umso mehr steigt die Bedeutung des
philosophischen bzw. wissenschaftlich geprüften Erfahrungswissens.
Die Zu- oder Abnahme der Wissensqualität lässt sich dann graphisch
durch eine Diagonale ausdrücken, die kontinuierlich von der einen
Seite nach der anderen abfällt bzw. zunimmt. Die Annahme einer Kon-
tinuität zwischen dem religiösen und dem philosophischen Wissen ist
nur dann problematisch, wenn eine Inkommensurabilität der beiden
Wissensbereiche unterstellt wird, etwa in dem Sinn, dass es einen pro-
fanen und einen heiligen Wissenskreis gibt, deren Aussagen jeweils ei-
gene Geltungskriterien beanspruchen und deshalb nur wenig mitein-
ander zu tun haben34. Auch religiöse Aussagen lassen sich wissen-
schaftssprachlich als Sachaussagen bzw. Hypothesen umformulieren
und können dann wie andere Aussagen in ihrer Geltung überprüft
werden. Die Skalenstufen bzw. deren operationale Definitionen lassen
sich unter Rückgriff auf verschiedene Glaubensparadigmen, wie sie
sich seit der Reformation und im Rahmen der Aufklärung herausge-
bildet haben, rechtfertigen. Auch wenn sie somit anhand ihrer Ausprä-
gung in einer bestimmten Epoche bzw. aus der Analyse des Werkes ei-
nes sie repräsentierenden Denkers erschlossen wurden, werden sie in
einem synchronen Modell abgebildet bzw. skaliert, da sie gleichzeitig
nebeneinander35 existieren können.

Die Gegenseite, also der profane oder m.a.W. epistemische Wis-
senskreis, ist in seiner Vielgestaltigkeit zu fokussieren auf die direkt
oder indirekt bzw. explizit oder implizit darin zum Ausdruck kom-
mende Meinung über die Wahrscheinlichkeit der Nicht-Existenz Got-
tes. Diese Fokussierung muss auf das jeweilige historisch entstandene
Glaubensparadigma beziehbar sein, indem sie dieses kritisch in Zwei-
fel zieht oder sogar widerlegt. Gleichermaßen sind historische Ent-
wicklungen und wissenschaftliche Erkenntnisse zu berücksichtigen,

34 S. Marina 2005, S. 60 ff.
35 Über das soziologische Konzept „Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen“ s. Brose

2008, insb. S. 555 f.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

14

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


die geeignet sind, an die Stelle religiöser Welterklärungen zu treten,
auch wenn der Begründer des jeweiligen Paradigmas nicht selbst da-
rauf eingegangen ist. Mit Hilfe dieser Fokussierung lässt sich der histo-
rische Dominanzwechsel vom Glauben zum Wissen abbilden.36

Im Ergebnis besteht jeder Skalenpunkt aus den zwei Wahrschein-
lichkeiten P(Gott) und P(-Gott), die sich gegenseitig zu 1 ergänzen:
P(Gott) + P(-Gott) = 1. Die Gesamtwahrscheinlichkeit ist dann der
Ausdruck der jeweiligen Welterklärung. Welterklärungen entsprechen
einem Bedürfnis des Menschen37. Dieses Bedürfnis artikuliert sich in
den folgenden Grundfragen:

– Grundfragen mit theistischem Bezug: Gibt es einen Gott? Ist die
Seele unsterblich? Kontrolliert mich Gott? Was kann ich tun, um
nach meinem Tode in den Himmel zu kommen?

– Philosophische (non-theistische) Grundfragen nach Kant: Was
kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?38

Beide Fragenbereiche sind uralte Fragen der Menschheit. Der Maler
Paul Gauguin hat sie 1897 in seinem berühmten Gemälde „Woher
kommen wir. Wer sind wir. Wohin gehen wir.“ anschaulich gemacht:

36 S. Krauss 2005, S. 31.
37 Utsch 1998, S. 15.
38 Kant, Kritik der reinen Vernunft, Kant-Werke 1968, Bd. 4, S. 677.

2.1 Skala der Wahrscheinlichkeiten der Existenz bzw. Nicht-Existenz Gottes

15

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Gauguin, Tahiti, 1897: Woher kommen wir. Wer sind wir. Wo-
hin gehen wir. (Photography © Museum of Fine Arts, Boston)

Erläuterung des Bildes: Das Gemälde entspricht thematisch dem Darstellungsmotiv der Lebens-
alter und ist eines der bekanntesten Gemälde Paul Gauguins. Der Titel benennt die Grundfragen
des Menschseins (oben links ohne Fragezeichen), mit denen sich Gauguin trotz seiner antikleri-
kalen Haltung intensiv beschäftigt hat. Der Bildinhalt ist von rechts nach links zu betrachten. Im
Wesentlichen sind in Orange gehaltene Menschen aus Polynesien in drei Szenen vor einer bläu-
lich-grünen Südseekulisse dargestellt, die verschiedene Lebensalter repräsentieren: Die Kindheit
in Gestalt eines schlafenden Säuglings, das Erwachsenenalter in der Figur eines erwachsenen
Mannes, der eine Baumfrucht erntet, und schließlich das Greisenalter, dargestellt durch eine sin-
nende alte Frau. Der weiße Vogel ganz links neben der alten Frau ist als Vanitas-Symbol zu ver-
stehen. Die blaue Statue im Hintergrund symbolisiert das Jenseits.39

Die Gottesfrage: Theistische Glaubenslehren und non-theistische
Welterklärungen

Jede Welterklärung gibt eine spezifische Antwort auf die existentiellen
Fragen, die je nachdem religiös, säkular oder aus beidem gemischt aus-
fällt. Folgende Welterklärungen (Glaubensparadigmen bzw. philoso-
phische Paradigmen) werden im Hinblick auf die Gottesfrage in der
Skala berücksichtigt:

Abb. 1:

2.2

39 In Anlehnung an die Erläuterung des Bildes durch das MFA,Boston.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

16

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Orthodoxe bzw. fundamentale Dogmatik
  
Korrigierte (reformierte) Dogmatik
  
Nutzenkalkulierte Dogmatik (Pascalsche Wette)
  
Verworfene Dogmatik (= Deismus)
  
Religiöse Indifferenz, Agnostizismus
  
Liberal-Religiöser Pragmatismus
  
Christlicher bzw. religiöser Existentialismus
  
Atheismus
  
Atheistischer Existentialismus, Evolutionärer Humanismus

Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

Orthodoxe bzw. fundamentale Dogmatik

Der orthodoxe bzw. fundamental Gläubige (Theist) zeichnet sich
durch tiefe Religiosität aus. Für ihn sind die Existenz eines personalen
Gottes, die Unsterblichkeit der Seele und deren metaphysische Exis-
tenz Gewissheit. Er lebt strikt und u.U. auch asketisch nach den Dog-
men und Regeln seiner Glaubensgemeinschaft. Die Strenge seines
Glaubens kommt zum Ausdruck, wenn er tatsächlich oder vermeint-
lich Glaubensregeln verletzt, z.B. in der Sünde. Dann meldet sich das
„schlechte Gewissen“, das sich erst beruhigt, wenn die „Reinheit“ im
Glauben wiederhergestellt ist. Diese Reinheit wird in der Regel durch
die Erledigung einer Buße, die von einem Priester nach einer Beichte
auferlegt wurde, und die darauf folgende Absolution erlangt.

2.3

2.3.1

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

17

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Im Allgemeinen umfasst der Gottesbegriff die folgenden Kompo-
nenten:

„Gott existiert; er ist eine körperlose Person (d.h. ein Geist), allgegenwärtig, der Schöpfer und Er-
halter des Universums, ein frei handelndes Wesen, fähig, alles zu tun (d.h. allmächtig), allwis-
send, vollkommen gut, ein Grund für moralische Verpflichtung, unveränderlich, ewig, ein not-
wendig Seiendes, heilig und verehrungswürdig“40

Quellen des Glaubens sind für den katholischen Christen die Bibel als
Offenbarung Gottes und die kirchlichen Dogmen (Glaubenswahrhei-
ten). Die für den Gläubigen bzw. die gesamte Glaubensgemeinschaft
verbindliche Lehre und Richtschnur des Glaubens ist kompakt darge-
stellt im Katechismus. Bei entsprechenden Anlässen bekennt der Gläu-
bige coram publico seinen dogmatischen, d.h. wahren Glauben im
Glaubensbekenntnis:

Das Apostolische Glaubensbekenntnis im Wortlaut
  
Ich glaube an Gott, den Vater,
den Allmächtigen,
den Schöpfer des Himmels und der Erde.
Und an Jesus Christus,
seinen eingeborenen Sohn, unsern Herrn,
empfangen durch den Heiligen Geist,
geboren von der Jungfrau Maria,
gelitten unter Pontius Pilatus,
gekreuzigt, gestorben und begraben,
hinabgestiegen in das Reich des Todes,
am dritten Tage auferstanden von den Toten,
aufgefahren in den Himmel;
er sitzt zur Rechten Gottes,
des allmächtigen Vaters;
von dort wird er kommen,
zu richten die Lebenden und die Toten.
Ich glaube an den Heiligen Geist,
die heilige katholische Kirche,
Gemeinschaft der Heiligen,
Vergebung der Sünden,
Auferstehung der Toten
und das ewige Leben.
  
Amen.

Im Christentum ist die Gottesvorstellung im Trinitätsdogma (KKK
234) und in der Vorstellung festgelegt, dass Jesus Mensch und Gott zu-

40 Mackie 1985, S. 9; Swinburne 1987, S. 16/17; Hoerster 2010, S. 13.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

18

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


gleich ist (KKK 464). Die Aufteilung der Welt in Himmel, Erde (KKK
325 und 326) und Unterwelt/Reich des Todes (KKK 632, 633) ist eng
mit dem mittelalterlichen, d.h. geozentrischen Weltbild vor Kolumbus
verwoben.41

Inhaltlich ist das christliche Glaubensbekenntnis eine Zusammen-
fassung der wichtigsten Glaubensinhalte des gläubigen Christen. Inso-
weit dient es einer Vergewisserung der Gläubigen in Glaubensfragen
sich selbst und anderen gegenüber. Darüber hinaus ist es eine Antwort
auf Kernfragen des Menschseins wie z.B. Fragen nach der Existenz
Gottes, nach dem Ursprung der Welt und des Menschen, nach Gut
und Böse, Leben nach dem Tod, u.ä.. Die Glaubensinhalte handeln von
einem gütigen Vater Gott, der allmächtig ist, von seiner Erschaffung
der Welt, der Natur und des Menschen, der gottgewollten Gestaltung
des menschlichen Lebens durch Gebote und Verbote und der Kontrol-
le von deren Einhaltung, der gottesrichterlichen Bilanzierung von Gut
und Böse und seiner Trennung der Guten von den Bösen beim Über-
gang der unsterblichen Seele des Menschen in das ewige Leben, dem
Paradies bzw. Himmel als ewiger Heimstatt der Guten oder der Hölle
als Ort der Bösen. Derartige Glaubensaussagen bieten Orientierung
und Trost angesichts einer unverständlichen Welt voller Gefahren,
Schicksalsschlägen, Leid und Trauer.

Dieses mittelalterlich-scholastische Glaubensparadigma (Küng),
das hauptsächlich durch Thomas von Aquin (1225–1274) geprägt wur-
de und deshalb auch als thomistisch bzw. neuthomistisch oder
(neo-)scholastisch (universitär)42 bezeichnet wird, hält sich trotz Re-
formation und Aufklärung bis zum zweiten Vatikanischen Konzil
(1962–1965)43. Seit dem ersten Vatikanischen Konzil (1869–1870)
wird Thomas als der wichtigste Kirchenlehrer der Katholischen Kirche
betrachtet und gefördert44. Seine Summa theologica fußt auf Augusti-
nus und ist eine „mit aristotelischen Kategorien und Gedankengängen
vollzogene systematisch-spekulative Durchgestaltung“ des römisch-ka-

41 Simek 1992, S. 16 ff.: „Der sphärische Bau der Welt“; s.a. Bultmann (1941), 1985,
S. 12 f.; Küng 1995, S. 58.

42 Küng 1994, S. 483 f.
43 Küng 1994, S. 481.
44 Küng a.O.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

19

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


tholischen Paradigmas45: „Alle Dinge sollen aus Gott, ihrem höchsten
Seinsgrund und ihrer letzten Zielbestimmung, verstanden werden“46.

Ein bedeutender Ansatz der Übersetzung der Tradition in die Mo-
derne stellt das Werk Rahners (1904–1984) dar. Er gilt als Überwinder
der Neuscholastk47, da er sich in seinem Werk der spannungsreichen
Dynamik zwischen theologischer Gegenwartsanalyse und dogmati-
schen Prinzipien im Blick auf konkrete pastorale Herausforderungen
stellt48. Getragen von dem Grundprinzip „Wer sich Gott naht, dem
naht sich Gott“49 versteht sich Rahner als Therapeut gegen den katho-
lischen Antimodernismuskomplex50, indem er sich stets bemüht, die
überlieferte Wahrheit des Christentums in der wissenschaftlichen
Sprache seiner Zeit darzustellen51. Die Identität des Katholischen liegt
seiner Meinung nach in seiner universalen Dialogbereitschaft 52 unter
der Voraussetzung einer absoluten Anerkenntnis Gottes53. Rahner ist
einer der wichtigsten Wegbereiter des Zweiten Vatikanischen Konzils54.

Wahrscheinlichkeitsgrad und Glaubenskonzept: Der orthodoxe
Gläubige glaubt ganz fest an Gott und an das – symbolisch übertrage-
ne – geozentrische Weltbild. Seine Seele ist für ihn unsterblich. Richtli-
nie seines Glaubens ist der Katechismus.

Korrigierte (reformierte) Dogmatik

Ausgangspunkt des Protestantismus ist die Reformation Martin Lu-
thers (1483–1546). Der Reformator fragt grundsätzlich nach dem Sinn
bzw. (theo-)logischen Gehalt von religiösen Glaubenssätzen im Hin-
blick auf ihre Übereinstimmung mit der Offenbarung im Neuen Testa-

2.3.2

45 Küng a.O., S. 501.
46 Küng a.O., S. 487.
47 Siebenrock 2005, S. 292.
48 Siebenrock a.O., S. 292, 304.
49 Zit .n. Siebenrock a.o., S. 293.
50 Siebenrock a.O., S. 299.
51 Siebenrock a.O., S. 304.
52 Siebenrock a.O., S. 299.
53 Weischedel II, 1983, S. 67; Rahner 1984, S. 60, 82 f.; Hübner 2006, S. 179, 183; Sie-

benrock 2005, S. 299.
54 Siebenrock a.O., S. 290.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

20

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


ment bzw. im Evangelium. Anlass für Luthers Kritik am überlieferten
Glauben war der Ablasshandel. Dabei ging es um die Möglichkeit, sich
einen Platz im Paradies dadurch zu sichern, dass man im diesseitigen
und jenseitigen (Fegefeuer) Leben zeitliche Strafen für begangene Sün-
den durch Geldzahlungen an die Kirche erwirbt. Luther kritisierte die-
se Praxis mit dem Argument, dass der Platz im Paradies von Gottes
Gnade abhängig ist und nicht durch diesseitige gute Werke gewonnen
bzw. durch böse Taten verspielt werden könne. Maßstab eines gottge-
fälligen Lebens sei der an Gottes Wort gebundene Primat der Gnade
und des bedingungslosen Glaubens55. Die Theologie der Rechtferti-
gung des Sünders steht somit in der Mitte der Reformation Luthers56.

Die Hoffnung des protestantisch Glaubenden auf sein Seelenheil
geht einher mit seiner vertrauenden Hingabe an Gott, der ihn nicht
aufgrund von frommen Werken und sittlichen Leistungen, sondern
aufgrund seines glaubenden Vertrauens allein durch seine Gnade
rechtfertigt57. Das theologische Paradigma der Reformation Luthers
fußt auf drei Fundamenten58:

1. Primat des Evangeliums (Neues Testament) (sola scriptura)
2. Orientierungspunkt aller Schriftauslegung ist allein Christus (solus

Christus)
3. Allein der bedingungslose Glauben (sola fide) und die Gnade Got-

tes (sola gratia)

Diese drei Säulen definieren die evangelische Glaubenslehre und –pra-
xis gemäß dem evangelischen Katechismus und sind das verbindende
Element aller seitherigen protestantischen Glaubensvarianten. Die lu-
therische Auslegung des Wortes Gottes bzw. des Neuen Testaments ist
jedoch nicht die einzig mögliche. Schon zu Lebzeiten Luthers gab es
die Sekte der Wiedertäufer, die sich in ihrer Lehre ebenfalls auf das
Neue Testament und den Heiligen Geist beriefen59. Seither traten viele
Prediger auf, die jeweils eine eigene Variante verkündeten und damit
eine eigene Anhängerzahl überzeugten. Man kann daraus folgern, dass

55 Küng 1994, S. 616; Mensching 1955, S. 45.
56 Küng 1994, S. 606.
57 Küng 1994, S. 612.
58 Küng 1994, S. 616.
59 Mensching 1966, S. 46.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

21

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


die Akzeptanz der Interpretation der Bibel abhängig ist von der Über-
zeugungskraft des Predigers und dessen Fähigkeit, sie in die situativen
Bedingungen der jeweiligen örtlichen und zeitlichen Gegebenheiten
einzupassen. Reformierung des christlichen Bekenntnisses ist somit
eine grundsätzliche Option eines Gläubigen, d.h. die Reformation geht
weiter – bis heute60. Zu erwähnen sind hier z.B. die verschiedenen Be-
wegungen des asketischen Protestantismus (Methodisten, Pietisten,
Baptisten und Puritaner)61. Wenn der Gläubige seine religiöse Identi-
tät in der hergebrachten Lehre nicht mehr gewahrt sieht und in seiner
Sicht wichtige Glaubensregeln der Offenbarung verletzt sind sowie sei-
ne Zweifel nicht ausgeräumt werden (können), ist er notfalls auch be-
reit, den lutherisch geprägten Protestantismus zu verlassen und in eine
andere protestantische Glaubensgemeinschaft bzw. Sekte zu konvertie-
ren oder gar eine solche zu gründen. Je nach Bindekraft der Glaubens-
variante kann es dabei zu erheblichen Konflikten zwischen den Be-
wahrern und den Neuerern kommen, die, wie die Geschichte zeigt,
auch gewalttätig ausgetragen werden können, zumal dann, wenn poli-
tische Interessen ins Spiel kommen.

Das Grundanliegen Luthers war eigentlich eine Rückkehr zur ur-
sprünglichen Form des Christentums, weil sich die damalige christli-
che Gesellschaft weit vom Neuen Testament bzw. von der katholischen
Dogmatik entfernt hatte62. Es ging ihm nicht um die Frage der Exis-
tenz des dreifaltigen Gottes, sondern um die Frage des richtigen Got-
tesbildes. Luther kritisiert den strengen Gott des Alten Testaments, der
die strikte Einhaltung des dogmatischen Gesetzes verlangt. Er setzt da-
gegen einen liebenden Gott, der dem gläubigen Menschen seine Gnade
schenken kann. Dabei entstand jedoch ein paradigmatischer Wandel
in der Theologie, eine neue Konfession.63 Mit dem Thesenanschlag
Luthers in Wittenberg (1517) (Kritik am Missstand des Ablasshandels,
Kritik an der Transsubstantiation, Kritik am Weihepriestertum, etc.)
endete die Zeit der unumschränkten Akzeptanz der orthodoxen Dog-
matik des mittelalterlichen Katholizismus.

60 Küng 1994, S. 624 ff.
61 Küng 1994, S. 671 f. und 702 ff.
62 Küng 1994, S. 624.
63 Küng 1994, S. 621.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

22

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Die Gegenreformation (seit dem Konzil von Trient, 1543–1563)
hatte eine leichte Korrektur der katholischen Dogmatik, z.B. die Ab-
schaffung des Ablasshandels, zur Folge. Der katholische Glauben ver-
harrte jedoch in den traditionellen Strukturen64. Der Gegensatz zu den
Evangelischen bzw. Reformierten und die gewaltsame Rekatholisie-
rung protestantischer Gebiete führte schließlich zum 30jährigen Krieg,
der erst im Patt der religiösen Mächte und dann im Toleranzvertrag
des Westfälischen Friedens von 1648 endete.

Parallel zur Reformation kündigt sich ab Ende des 15. Jhs. und in
der 1. Hälfte des 16. Jhs. die kopernikanische Wende an, d.h. die Wen-
de vom geozentrischen zum heliozentrischen Weltbild65, die das ptole-
mäische Weltbild der Antike und des Mittelalters66 in Frage stellt. Zeit-
gleich ereignete sich die Entdeckung Amerikas durch Kolumbus und
die erste Erdumsegelung durch Magellan. Beide Ereignisse bewiesen
die Kugelgestalt der Erde und verunsicherten das religiöse Denken der
Zeit. Die kopernikanische Wende ist auch die Stütze für den Pantheis-
mus des Dominikaners Giordano Bruno (1548–1600), der zu der Er-
kenntnis kam, dass das Weltall unendlich sei und mit unendlich vielen
Sternen bevölkert sei67.

Strenggläubige Protestanten glauben zwar zu 100% an die Existenz
Gottes, zumal das evangelische Glaubensbekenntnis sich nur geringfü-
gig vom katholischen unterscheidet. Die angeprangerten Missstände
verlangen jedoch eine strukturelle Korrektur der Dogmatik im Hin-
blick auf ihre Übereinstimmung mit der Offenbarung Gottes im Neu-
en Testament. Im Allgemeinen sind dies in protestantischer Sicht
Missstände der kirchlichen Dogmatik, die den Weg zu Gott verstellen.
Die Beharrung auf der traditionellen Dogmatik zieht in der Sicht der
Neuerer der Vorwurf einer falschen Auffassung des Willens Gottes auf
sich. Analog setzen sich die Neuerer dem Vorwurf aus, den traditionel-
len Glauben und damit den traditionellen Gottesbegriff zu verlassen.
Die Unterschiede im katholischen und protestantischen Glauben sind
jedoch insoweit aufgearbeitet, dass sich gegenwärtig eine Wiederannä-

64 Küng 1995, S. 59.
65 Simek 1992, S. 149 ff.; Küng 1994, S. 616; Küng 1995, S. 58.
66 S. den Almagest des Ptolemäus (Gastgeber, in Fingernagel (Hg.): 2018, S. 188).
67 Meurers 1962, S. 210.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

23

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


herung der Kirchen abzeichnet68. Eine Wiedervereinigung der Kirchen
wird neuerdings von einem wachsenden Teil der Gläubigen gefordert69.

Wahrscheinlichkeitsgrad und Glaubenskonzept: Die 100%ige
Anerkennung der Existenz Gottes ist die Glaubensgrundlage streng-
gläubiger Protestanten. Richtschnur ihres Glaubens ist die Bibel und
der reformierte Katechismus70.

Nutzenkalkulierte Dogmatik (Pascalsche Wette)

Der von Nützlichkeitserwägungen getragene Gläubige zweifelt am
Sinn religiöser Dogmen, ist jedoch bereit, religiöse Rituale zu vollzie-
hen, um sein jenseitiges Heil nicht zu verspielen. Die Zweifel bleiben
erhalten, werden jedoch beschwichtigt, indem man so tut, als ob die an
sich zweifelhaften Dogmen doch einen wahren Kern enthielten. Diese
Geisteshaltung entspricht der berühmten Pascalschen Wette71. Pascals
(1623–1662) Argument: Wenn die Lehre stimmt, kannst du als diessei-
tiger Atheist im Jenseits alles verlieren; wenn die Lehre aber nicht
stimmt, hast du durch dein religiöses Tun zwar nichts gewonnen, aber
auch nichts verloren72. Andererseits ist Glaubensgewissheit für Pascal
nicht allein durch Vernunft, sondern auch von der gefühlten Gotteser-
fahrung getragen: „Das Herz hat seine Gründe, die die Vernunft nicht
kennt“73. Seine eigene gefühlte Glaubensgewissheit entnimmt Pascal
einem intensiven Glaubenserlebnis (Mémorial)74, das er selbst am
23.11.1654 erlebte und über das er berichtete. In der Gegenüberstel-
lung der Wette und seinem religiösen Gefühl zeigt sich Pascals unent-
schiedene Weltsicht, ja geradezu innere Zerrissenheit zwischen auto-
nomer Rationalität und Orientierung an Mystik und traditioneller au-

2.3.3

68 Küng 1994, S. 613; Haudel 2015, S. 245.
69 S. beispielhaft von dem CDU-Politiker Geißler 2015.
70 Rothgangel et al. 2015.
71 Pascal, Pensées Fragment 418/233.
72 Albert 1979 S. 211 ff., insb. S. 213: Albert kritisiert die Argumentation Pascals als

Reduktion auf nur zwei Möglichkeiten als ziemlich willkürlich.
73 Pascal, Pensées (), IV, Nr. 277, und Nr. 424 (entstanden 1647, zuerst veröff. 1670);

vgl. Knapp 2014, S. 124 ff., S. 140 ff., S. 149 ff. insbes. S. 154, S. 173 ff.
74 Pascal Fragment 913; Knapp 2014, S. 116 ff.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

24

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


gustinischer Theologie (Jansenismus)75. Für sich genommen ist die so-
zusagen rückversichernde Denkweise der Wette Ausdruck der rationa-
listischen Religionskritik der frühen Aufklärung76. In dieser Sicht ist
die Existenz Gottes hochwahrscheinlich, aber nicht mehr gewiss: 0,75
< P(Gott) < 1. Eine derartige Glaubensbegründung kann freilich auch
der Heuchelei den Boden bereiten, sofern das Kosten-Nutzen-Kalkül
auf diesseitige Vorteile des Glaubensbekenntnisses bezogen wird. Kri-
tisch wird gegen Pascal eingewandt, dass sich die Wette auf jedweden
Gott und nicht nur auf den christlichen beziehen lässt.

Zu Pascal gewissermaßen ein Antipode77 ist sein Zeitgenosse Des-
cartes (1596–1650). Mit seinem berühmten Motto „Ich zweifle, also
bin ich“ steht er für den Beginn der neuzeitlichen Philosophie in dem
Sinne, dass er das Thema „Der Mensch“, also sich selbst in den Vorder-
grund stellt78. Seine Philosophie impliziert eine radikale methodische
Trennung zwischen dem Räumlich-Quantitativen (res extensa = Mate-
rie) und dem Seelisch-Geistigen (res cogitans = Denken/Bewußtsein)
bzw. zwischen Objekt und Subjekt79. Das Ich ist das denkende Subjekt,
von dem aus das materielle Objekt beurteilt wird80. Der so definierte
Dualismus zwischen Subjekt und Objekt bleibt für das neuzeitliche
Wirklichkeitsverständnis prägend81. Er ist eine der Grundlagen der
Entwicklung der Vernunft und damit der modernen Wissenschaft.
Descartes überträgt diesen Dualismus jedoch nicht auf sein Gottesver-
ständnis. Gott steht für ihn „zweifellos“ über der Realität. Entspre-
chend ist sein „ontologischer“ Gottesbeweis zu interpretieren: 1. Wir
finden in uns die Idee eines vollkommenen Wesens. Diese Idee kann
nur von Gott stammen, da der Mensch nur Unvollkommenes, Endli-
ches denken kann. 2. Mit der Idee der Vollkommenheit ist damit die
Existenz Gottes bewiesen82. Der „Beweis“, den auch schon Anselm von
Canterbury (1033–1109) in seiner Schrift Proslogion (1178) geführt
hat, ist jedoch nicht überzeugend, weil Ideen keine eigene Wirklichkeit

75 Raffelt 1990, S. 39.
76 Schäfer 1974, S. 335.
77 Schäfer 1974.
78 Weischedel 1983, 1, S. 165.
79 Küng 1995, S. 48.
80 Küng 1995, S. 34.
81 Küng 1995, S. 49.
82 Küng 1995, S. 34 f.; Descartes (1641), 1960, 3. Meditation, S. 30 ff.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

25

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


haben, und deshalb der Schluss von der Idee des vollkommenen We-
sens auf dessen Existenz nicht gerechtfertigt ist83. Zudem beruht der
„Beweis“ auf einem Zirkelschluß84, da die zu beweisende Vollkom-
menheit Gottes im Beweisverfahren bereits vorausgesetzt wird.

Wahrscheinlichkeitsgrad und Glaubenskonzept: Der dargestellte
Zweifel an der Existenz Gottes begründet einen Wahrscheinlichkeits-
grad von P(Gott) > 75%. Der den Nutzen des Glaubens erwägende
Gläubige ist sich seiner Zweifel an der Existenz Gottes und der Un-
sterblichkeit der Seele bewusst. Trotzdem entscheidet er sich dafür, an
den traditionellen Dogmen festzuhalten. Er will seine Anwartschaft
auf das Paradies nicht verspielen.

Verworfene Dogmatik (= Deismus)

Mit seinem berühmten Werk Ethica ordine geometrico85 stellt Spinoza
(1632–1677) einen Vorläufer oder „Türöffner“86 der Aufklärung dar.
Spinoza lehnt den traditionellen anthropomorphen Gottesbegriff ab.
Sein Gott ist eine „welt-immanente Produktivität“87: Deus sive natura,
eine These, die bis heute umstritten ist.

So weit geht die Aufklärung des 17. und 18. Jhs. freilich nicht. Sie
bleibt bei einem anthropomorphen Gottesbegriff, stellt aber die Offen-
barung und die darauf gründende kirchlich-religiöse Dogmatik in Fra-
ge. Der so beschriebene Deismus distanziert sich deutlich vom Protes-
tantismus, der die kirchliche Dogmatik im Hinblick auf die absolute
Autorität seiner biblischen Grundlage kritisiert und reformiert88. Er
basiert auf fünf vernunftgemäßen Grundannahmen einer „natürlichen
Religion“89:

1. Annahme eines höchsten Wesens
2. Das Gebot seiner gläubigen Verehrung

2.3.4

83 Küng 1995, S. 56; Hoerster 2010, S. 16 f.
84 Weischedel 1983,1, S. 173 ff.
85 Spinoza, Baruch de 1677 (1999).
86 Kahl 2015, Buchtitel.
87 Ossadnik 2011, S. 19.
88 Cassirer 1932, S. 146 f.
89 Von Sir Edward Herbert von Cherbury (1581–1648), Zit. n. Barth 2013, S. 94.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

26

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


3. Die Pflicht zu einer tugendgemäßen Lebensführung
4. Die Bereitschaft zur Wiedergutmachung eigener Verfehlungen

durch innere Reue
5. Der Glaube an eine ausgleichende Gerechtigkeit durch einen jen-

seitigen Richter

Zwar glaubt der Deist an die Existenz eines personalen, transzenden-
ten Schöpfer-Gottes, verneint aber dessen Weiterwirken in Natur und
Geschichte90. Sozusagen ist Gott wie ein Uhrmacher, der das von ihm
hergestellte Uhrwerk, d.h. die unveränderlichen Naturgesetze in Gang
setzte, sich seitdem aber im Sinne eines deus otiosus (Gott im Müßig-
gang) zurücklehnt und die Welt von selbst weiterlaufen lässt. Parallel
zur Religionskritik der frühen Aufklärung entwickelt Leibniz (1646–
1716) die Theodizee (als Begriff erstmals in einem Brief 1697 er-
wähnt), d.h. den Versuch einer Rechtfertigung des allmächtigen, güti-
gen und allwissenden Gottes angesichts allen Übels und Leidens in der
Welt. Dies gelingt ihm mit der Formel, dass Gott die Welt als „beste al-
ler möglichen Welten“, d.h. nicht als vollkommene geschaffen hat91.
Diese Formel wird hauptsächlich von Voltaire (1694–1778) in seinem
Roman Candide oder Die beste aller Welten (1759) satirisch in Frage
gestellt92. Voltaire prangert darin am Beispiel des Erdbebens von Lissa-
bon (1755) und des Siebenjährigen Krieges (1756–1763) Adelswillkür,
Inquisition, Kriegsgräuel und Sklaverei an. Das Theodizee-Problem ist
trotz vielfältiger Versuche bis heute ungelöst93. Im Zentrum deisti-
schen Denkens steht die Konzeption der o.g. „natürlichen Religion“,
der zufolge das aus bloßer Vernunft erreichbare Wissen über Gott hin-
reicht, um ein richtiges bzw. gottgefälliges Leben zu führen94. Im Ein-
klang mit der deistischen Annahme des Rückzugs Gottes nach der Er-
schaffung der Welt wird die Existenz des Klerus und die religiöse Dog-
matik der Kirche als unbegründet verworfen (Voltaires antiklerikaler
Wahlspruch: Écrasez l‘infame95). Dennoch hielt Voltaire am Gottesbe-

90 Schröder 2013, S. 11.
91 Leibniz 1710.
92 Voltaire 1759.
93 Czermak 2014, S. 36, 57, 98; s.a. die Diskussion bei Hoerster 2010, S. 87 ff.
94 Schröder 2013, S. 8.
95 “Zermalmt, zertretet, vernichtet die Unverschämte, Verruchte, Schändliche“

(Holmsten 1971, S. 118 f.).

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

27

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


griff als einem ethischen Anker menschlichen Verhaltens fest: „Wenn
es ihn (Gott; K.M.) nicht gäbe, müsste man ihn erfinden“96. Bei seiner
ansonsten antiklerikalen Haltung verweist er damit auf das Problem
einer nicht-religiösen Begründung der Ethik, sozusagen einer Verselb-
ständigung der Ethik, welches Hume mit seiner Feststellung, dass aus
Tatsachenaussagen keine normativen Sätze ableitbar sind97, in die Dis-
kussion eingebracht hat. Angestoßen durch Descartes (s.o.) ist eine
wichtige religionskritische Grundlage jener Zeit die Befreiung der Ver-
nunft und der menschlichen Geisteskraft von religiös-dogmatischen
Bindungen und die Aufwertung sinnlicher Erfahrung. Die Phänomene
bzw. deren Beobachtung sind das Gegebene, die Benennung der da-
raus entwickelten Gesetzmäßigkeiten sind das Gesuchte98. Diese empi-
rische Herangehensweise an die Lösung uralter Fragestellungen mani-
festiert sich in Galileis (1564–1642) Himmelsbeobachtungen mit Hilfe
des Teleskops (erfunden von Lippershey, 1608), die eine Revolutionie-
rung der Astronomie bedeutete, in Keplers Himmelsmechanik (An-
nahme elliptischer Planetenbahnen) und seiner endgültigen Abwei-
sung des ptolemäischen Weltbildes99 sowie in Newtons Gravitationsge-
setz.100 Das vor allem aus der Physik Newtons (1643–1727) und der
mathematischen Ergänzung von Laplace (1749–1827)101 entwickelte
mechanistische Weltbild102 versetzte die Kirche in größte Unruhe,
fürchtete sie doch eine Gefährdung ihrer Lehre, dass Gott das Weltall

96 „Si Dieu n´existait pas, il faudrait l´inventer“, Voltaire in einem Brief an den – an-
onymen – Autor der Schrift „Über die drei Betrüger“. Voltaire (1769): Épitre à
l’auteur du livre des trois imposteurs.

97 Kutschera 1982, S. 29 (Humesches Gesetz).
98 Cassirer 1932, S. 6 f.
99 Simek 1992, S. 150; in diese Zeit fällt auch die Trennung von Astrologie und As-

tronomie; Draper 1875, S. 234 ff.
100 Meurers 1962, S. 215 ff.: Hinsichtlich der Gottesfrage entfaltete eine mathemati-

sche Studie von Laplace eine große Wirkung auf die damalige Bildungsschicht, da
er nachwies, dass die gegenseitigen Anziehungskräfte der Planeten periodischer
Natur sind und nicht geeignet sind, das Planetensystem in Unordnung zu bringen.
Newton hatte angenommen, dass diese Kräfte von Gott in einem unmittelbaren
Willensakt gebändigt würden. Laplace sagte Napoleon gegenüber: „Ich hatte diese
Hypothese (Gottes Einwirkung) nicht nötig“. S.a. Barbour 2003, S. 44 f., S. 59.

101 Barbour 2003, S. 58 f.
102 Die Entwicklung des mechanizistischen Weltbildes wurde vor allem von Voltaire

vorangetrieben (vgl. Borzeszkowski & Wahsner 1980, S. 13, S. 40 ff.).

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

28

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


für den Menschen erschaffen habe103. Ein Deist akzeptiert religiöse Ri-
tuale, steht den kirchlich vorgeschriebenen jedoch skeptisch gegen-
über104. Sein Glauben kann deswegen als „moderat-religiös“ bezeich-
net werden. Danach ist die Auffassung der Existenz Gottes – freilich
nur als Weltenschöpfer – nur noch einfach wahrscheinlich: P(Gott) >
0,5.

Die Religionskritik der Aufklärung hat eine lange Tradition, die in
der hypothetischen Verteidigungsrede eines Kritikers (Holbach), wenn
er sich Gott gegenübergestellt sähe, zusammengefasst ist105: 

Vater, der du dich deinem Kinde nicht gezeigt hast, unbegreiflicher und verborgener Weltbewe-
ger, den ich nicht entdecken konnte, verzeih, wenn mein beschränkter Verstand dich nicht erken-
nen konnte in einer Natur, in welcher mir alles notwendig schien.
Verzeih, wenn mein empfindendes Herz deine erhabenen Züge nicht herausfinden konnte unter
denen des wilden Tyrannen, den der Aberglaube zitternd anbetet. Wie konnte mein schwaches
Gehirn deinen Plan, deine Weisheit durchschauen, da die Welt mir doch nur ein Gemisch von
Ordnung und Unordnung darbot, von Gutem und Bösem, von Bildungen und Zerstörungen?
Konnte ich deiner Gerechtigkeit huldigen, da ich das Verbrechen so oft siegen sah und die Tu-
gend in Tränen? Meine Unwissenheit ist verzeihlich, weil sie unwiderleglich war. Wenn du deine
Geschöpfe liebst, ich liebe sie wie du, ich habe mich bemüht, sie in meiner Umwelt glücklich zu
machen.
Hast du die Vernunft geschaffen, ich habe ihr immer gehorcht; gefällt dir die Tugend, mein Herz
hat sie immer geehrt, ich habe sie nach Kräften geübt. Habe ich schlecht von dir gedacht, so ge-
schah es, weil mein Verstand dich nicht begreifen konnte; habe ich schlecht von dir gesprochen,
so geschah es, weil mein allzu menschliches Herz sich gegen das abscheuliche Bild empörte, das
man von dir machte.
Meine Irrtümer waren die Wirkungen der Natur, die du mir gegeben hast, der Umstände, in die
du mich ohne meine Einwilligung hineingestellt hast, der Gedanken, die mein Geist unbewusst
gefasst hat.
Bist du gut und gerecht, wie man sagt, so kannst du mich für die Abwege meiner Phantasie nicht
strafen, nicht für die Folgen meiner Leidenschaften, nicht für die notwendigen Ergebnisse der
Organisation, die du mir gegeben hast. Wolltest du mich hart und ewig strafen, weil ich auf die
Vernunft hörte, die dein Geschenk ist, wolltest du mich für meine Täuschungen züchtigen, woll-
test du mir zürnen, weil ich in die Schlingen fiel, die du mir überall stelltest, dann wärest du der
grausamste und ungerechteste Tyrann, du wärest kein Gott, sondern ein boshafter Dämon, dem
ich mich unterwerfen und dessen Wut ich sättigen müsste; aber dann wäre ich stolz darauf, dein
unerträgliches Joch abgeworfen zu haben.

103 Draper 1875, S. 172 ff. s. dort auch das kirchliche Vorgehen gegen Galilei.
104 Eine explizit deistische Liturgie wurde zwar vorgeschlagen, setzte sich aber nicht

durch (vgl. Riesebrodt 2013, S. 16 ff.).
105 Das Gebet stammt von Holbach, Paul Heinrich Dietrich, Baron (1723–1789),

französischer Philosoph deutscher Herkunft. Pseudonym Paul Thiry D’Holbach,
abgedruckt in der Schrift Système de la nature (1770), zit. n. Mauthner 1923 bzw.
2011, 3, S. 138 f.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

29

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Ein anderes Beispiel ist das spöttische Gebet des preußischen Königs
Friedrich des Großen (1712–1786): „Lieber Gott, wenn es einen gibt,
habe Erbarmen mit meiner armen Seele, wenn ich eine habe“106

Der Deismus, das mechanistische Weltbild und die Vernunft tra-
gen die Entchristianisierung bzw. Säkularisierung der Gesellschaft so-
wie die Trennung von Kirche und Staat. Dies ist die Weltanschauung
und das Programm der Französischen Revolution107. Gegenüber den
revolutionären Bewegungen setzte sich die Kirche zwar zur Wehr;
durch die Säkularisierung verlor sie jedoch ihre Machtstellung und
ihren materiellen Besitz

Wahrscheinlichkeitsgrad und Glaubenskonzept: In deistischem
Denken ist die Existenz Gottes wahrscheinlich: P(Gott) > 50%. Der
Deist glaubt an Gott und seine Erschaffung der Welt bzw. der Naturge-
setze. Nach seiner Auffassung funktioniert seitdem die Welt durch sich
selbst, d.h. Gott hat sich zurückgezogen. Die überlieferte religiöse
Dogmatik, den darauf gründenden Klerus und vor allem dessen politi-
schen Machtanspruch hält der Deist deshalb für unbegründet.

Religiöse Indifferenz, Agnostizismus

Eine religiös unbestimmte, unklare Haltung prägt den Indifferenten
bzw. Agnostiker. Ihm sind religiöse Aussagen von untergeordneter
Bedeutung, weil er glaubt, dass eine Entscheidung der Frage, ob es
einen personalen Gott gibt oder nicht, nicht möglich ist. Er richtet sein
Handeln nach den hier und jetzt gegebenen Umständen und seinen
Interessen aus und fragt beileibe nicht nach metaphysischen Belangen.
Religion ist für ihn Privatsache. Was andere darüber denken, ist deren
Angelegenheit. Diese Weltanschauung entspricht der siegreichen Auf-
klärung des 19. Jhs., d.h. der Zeit nach der Entmachtung der Kirche
bzw. der Säkularisierung und der Zeit der aufblühenden Wissenschaft
(z.B. die Evolutionstheorie Darwins). Geprägt hat sie Kant (1724–
1804) mit seiner Kritik der reinen Vernunft, insbesondere der Aussage
in der 4. Antinomie, dass weder die Existenz Gottes noch die Nicht-

2.3.5

106 Zit. n. Mauthner 1923 bzw. 2011, 3, S. 323.
107 Barbour 2003, S. 60 ff., S. 62 f.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

30

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Existenz Gottes beweisbar ist108. Mit seiner Feststellung, dass Erkennt-
nis mit Gewissheit ausschließlich da möglich ist, wo sinnliche Erfah-
rungen vorliegen, also auf dem Feld der Erscheinungen, zu dem Gott
per definitionem nicht gehört109, wurde der Gottesgedanke aus dem
Bereich möglicher Erkenntnis ausgeschlossen110. Die Destruktion der
Metaphysik hinderte Kant allerdings nicht, den Begriff „Gott“ als regu-
latives Prinzip111, sozusagen als vernunftinterne Denkregel112 beizube-
halten. Kant teilt Religion und Wissenschaft zwei voneinander unab-
hängigen Denkbereichen zu. Der Bereich der Religion bzw. Theologie
enthält alle Aussagen über Gott und die Offenbarung, d.h. transzen-
dente und metaphysische Sätze. Wissenschaft hingegen ist der Bereich
der Erfahrung, der methodologische Regeln empirischer Erkenntnis
und Ergebnisse der Forschung, also Naturgesetze umfasst.113 Beide Be-
reiche koexistieren nach dem Grundsatz gegenseitiger Nichteinmi-
schung114. Mit seinem „kategorischen Imperativ“ vollendet Kant au-
ßerdem die Emanzipation der Ethik von der Religion. In seinem Ge-
dicht „Edel sei der Mensch, hilfreich und gut…“ verleiht Goethe
(1749–1832) der Eigenstellung der Ethik dichterischen Ausdruck. Ihr
entspricht die Überzeugung, dass sittlich reif (= mündig) ist, wer das
Gute tut ohne religiöse Rechtfertigung.

Der Höhepunkt der Vernunft-Philosophie Kants, d.h. insbesonde-
re seine Widerlegung der klassischen Gottesbeweise markiert zugleich
die tiefe Krise, in die der traditionelle Theismus im Bildungsbürger-
tum zum Ende des 18. Jhs. gefallen war. Sie brachte eine breite indiffe-
rente bzw. agnostische Glaubenshaltung mit sich. Ihren exemplari-
schen Ausdruck fand diese Krise u.a. in den Spinozismus-Sympathien
Goethes, Herders und Lessings115.

Wahrscheinlichkeitsgrad und Glaubenskonzept: Für den Indiffe-
renten bzw. Agnostiker lässt sich weder beweisen, dass Gott existiert,
noch, dass er nicht existiert: P(Gott) = P(-Gott) = 50%. Religion und

108 Kant-Werke 1968, Band 4, S. 434 ff.; Band 4, S. 563; Weischedel 1983, 1, S. 201.
109 Michel 1987, S. 206, 229.
110 Barth 2004, S. 271.
111 Kant-Werke 1968, Band 4, S. 563.
112 Michel 1987, S. 234.
113 Berg 2002, S. 162.
114 Onfray 2006, S. 24.
115 Barth 2005, S. 67 f.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

31

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Wissenschaft sind zwei voneinander unabhängige, aber gleichwertige
Denkbereiche. Der Indifferente bzw. Agnostiker handelt ethisch mün-
dig ohne religiöse Rechtfertigung.

Liberal-Religiöser Pragmatismus

Besonders deutlich zeigte sich die Theismus-Krise in Fichtes (1762–
1814) Atheismus-Streit (1798/99). In seinem Aufsatz „Über den Grund
unseres Glaubens an eine göttliche Weltregierung“ (1798) begreift
Fichte die moralische Weltordnung als das eigentlich Göttliche und das
ethische Rechttun als dessen Glaubensbekenntnis116: „Jene lebendige
und wirkende moralische Ordnung ist selbst Gott; wir bedürfen keines
anderen Gottes, und können auch keinen anderen fassen“117. In dieser
Auffassung führt Fichte den regulativen Gottesbegriff Kants weiter.
Der traditionelle metaphysische Gottesbegriff ist damit unvereinbar118.

Das Trauma der Französischen Revolution, der Aufstieg der Na-
turwissenschaften im 19. Jh. und der dogmatische Atheismus der so-
zialistischen Bewegung drängt die großen Religionen, vor allem den
Katholizismus, in die Defensive. Sie beharren auf ihren Dogmen und
lehnen auch kleinste Zugeständnisse an die kulturellen Neuheiten
ab119. In dieser Situation greift Schleiermacher (1768-1834) in den reli-
gionskritischen Diskurs mit seinem epochemachenden Buch „Über die
Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern“ (1799) im
Interesse einer Modernisierung der Religion ein. Mit der Abkopplung
der Religion von der Metaphysik (Gott und Unsterblichkeit) einerseits
und der Moral (kategorischer Imperativ) andererseits sichert er der
Religion ein von der Philosophie unabhängiges Terrain.120 „Ihr Wesen
ist weder Denken (Metaphysik) noch Handeln (Moral), sondern An-
schauung und Gefühl“121, d.h. Anschauen des Universums und Sich-

2.3.6

116 Fichte (1798) in: Böckelmann 1969, S. 35.
117 Fichte a.O., S. 35.
118 S. hierzu die Diskussion bei Weischedel 1983, I, S. 225 ff.
119 Minois 2000, S. 515 ff.
120 Weinrich 2012, S. 87.
121 Schleiermacher zit. n. Weischedel 1983, S. 215 f. Die Begriffe „Anschauung und

Gefühl“ entstammen der Philosophie Fichtes (Hirsch 1984, S. 505 f.).

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

32

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Ergreifen-Lassen von diesem Universum. Dabei steht das Universum
begrifflich für das Absolute122. Religiöses Erleben vollzieht sich in der
Beziehung zum Universum, ist gefühlsbetonte Anschauung des Un-
endlichen im Endlichen und umgekehrt123. Die traditionellen meta-
physischen Begriffe für Gott und Unsterblichkeit sind gegenüber der
Einheit von Anschauung und Gefühl sekundär124. Im Vordergrund
steht der Mensch und seine religiöse Erfahrung, deren Wesen die
Frömmigkeit, d.h. ein formales Gefühl der Abhängigkeit, beinhaltet125.
Dieses Gefühl der Abhängigkeit hat eine Platzhalterfunktion bzw. ma-
nifestiert eine „Leerstelle“, die von Schleiermacher bewusst offengehal-
ten wird. Die Besetzung der Leerstelle, also die Klärung der Frage nach
dem Woher dieser Abhängigkeit, entspricht einem grundlegenden Be-
dürfnis nach Sinn und bleibt der nachträglichen Reflexionsleistung der
religiösen Subjekte überlassen126. Dabei spielt der Gottesgedanke im
Hinblick auf seine geschichtliche Tradition eine wichtige Rolle, ist aber
nicht das einzige mögliche Interpretament127. Diese subjektivitätstheo-
retische Glaubenskonstitution Schleiermachers durchzieht als Begrün-
dungsmuster alle als liberal bezeichneten Religionsmodelle der protes-
tantischen Theologie128: Herrmanns Erlebnis des inneren Lebens Jesu,
Harnacks Ewigkeitswahrnehmung, Troeltschs absolute Substanzbezie-
hung – sie alle denken das religiöse Erleben strukturell als ein außer-
halb seiner selbst ausgelöstes Erfassen einer transzendenten Dimensi-
on der Wirklichkeit129. In seiner Phänomenologie des Heiligen bzw.
des Numinosen nimmt auch Otto darauf Bezug, insofern er das Heili-
ge minus seines sittlichen Momentes (Moral) und minus seines ratio-
nalen Momentes (Vernunft) untersucht130. Er schließt zwar an Schlei-
ermacher an, kritisiert jedoch dessen Begriff des Gefühls der Abhän-

122 Schleiermacher zit. n. Weischedel 1983, S. 217.
123 Barth 2004, S. 277 f.
124 Glatz 2010, S. 217.
125 Glatz 2010, S. 294, 298; Schleiermacher/Schäfer 2003, §§ 3 und 4; Zahrnt 1966,

S. 43.
126 Glatz 2010, S. 218.
127 Glatz 2010, S. 298 f.; Schleiermacher/Schäfer 2003, § 33.
128 Barth, U. 2005, S. 83; ders. 2004, S. 287 f.
129 S. Lauster 2008, S. 295.
130 Otto 1979, S. 6.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

33

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


gigkeit131, den er durch den Begriff des „Kreaturgefühls“ ersetzt. In sei-
ner Konzeption kommt das Heilige bzw. das Numinose in zwei Grund-
gefühlen, Mysterium tremens und Mysterium fascinans, zum Ausdruck,
die sich nicht genauer definieren lassen132. Mit seinem grundlegenden
Begriff der „transzendenten Erfahrung“, dem auch ein „anonymes und
unthematisches Wissen von Gott“, also „Gotteserfahrung“ anhaftet,
nimmt auch der katholische Theologe Rahner auf Schleiermacher Be-
zug 133.

Die liberale Theologie (begrifflich weit gefasst)134 bestimmt seit
Schleiermacher als paradigmatische Leittheologie das protestantisch-
theologische Denken bis in unsere Tage. Ihre zentralen Motive sind

– Verständnis der Religion als subjektives Erleben
– Unterscheidung von Erleben und Deutung
– Freiheit zu kritischer Aufklärung über religiös-dogmatische Aus-

drucksformen
– Ethik als Kulturdisziplin.135

Sie legitimiert eine Frömmigkeit, deren Hauptkennzeichen religiöse
Autonomie ist. Dabei ist der Glaubensausdruck frei und variabel. Er
richtet sich nicht nach biblischen, dogmatischen, kirchlichen oder
lehrmäßigen Bestimmungen, sondern bleibt der persönlichen Gewiss-
heit, der Erfahrung und dem Engagement der Glaubenden überlas-
sen136. Gott ist im Inneren des Menschen gegenwärtig und wird erahnt
im religiösen Bewusstsein137. Seine Vorstellung ist unscharf, wie sei-
ne begriffliche Konkretisierung als „Gott, der ganz Andere“ bei Karl
Barth (1886–1968)138 erkennen lässt. Die vor allem als Neukonstrukti-
on der christlich-dogmatischen Identität von Karl Barth vorgetragene
dogmatische Konzeption der „dialektischen Theologie“ bzw. besser
„Wort-Gottes-Theologie“ (kerygmatische Theologie) erweist sich im

131 Otto, a.O. S. 9 ff., S. 23 f.
132 Otto a.O., S. 7, 13 ff. und 42 ff.
133 Rahner 1984, S. 31 ff.; Hübner 2006, S. 177, 205.
134 Birkner 1976, S. 34 f. 39.
135 Frei nach Lauster 2008, S. 294 ff.
136 Gräb 2009, S. 14 f.
137 Jacobs 1991, S. 50, 56 f.
138 K. Barth 1922, S. 47, Fussnote 4: Der Ausdruck „Gott, der ganz Andere“ nimmt

auf Otto (1917) 1979, S. 28 ff., insb. S. 31 Bezug.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

34

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


historischen Rückblick als Variante der liberalen Theologie139. Seine
unhistorische Berufung auf die biblische Offenbarung, welche die Kri-
tik der Aufklärung, aber auch die liberale subjektivistische Neubestim-
mung der Religion negiert, bezieht angesichts der seitherigen fakti-
schen Vielgestaltigkeit theologischer Konzeptionen und im Hinblick
auf ihre bloße Setzung gerade dadurch subjektivistisch, d.h. im Sinne
liberaler Theologie Position140. Angesichts einer Gemeinde, die aus
95 % Kasualchristen besteht141, ist die liberale Theologie eine der we-
sentlichen Stützen des Fortbestandes protestantisch-kirchlicher Reli-
giosität142.In der katholischen Kirche konnte sich der Liberalismus we-
gen des dort vorherrschenden Antimodernismus als geistige Bewe-
gung nicht etablieren143.

Die theologische Reaktion auf die Religionskritik der Aufklärung,
die Schleiermacher Anfang des 19. Jhs. mit seiner Abkoppelung der
Religion von Offenbarung und Moral (s.o.) paradigmatisch vorgeprägt
hat, hatte nicht nur die liberale Theologie des 19. Jhs. zur Folge144. Sie
entwickelte im 20. Jh. ausgehend von und in der Tradition der libera-
len Theologie stehend, aber auch unter Bezugnahme auf die Existenz-
philosophie Heideggers, erkennbar zwei Linien:

Die eine Richtung versucht die – beibehaltenen – religiösen Werte
durch deren sprachliche Modernisierung in die Probleme der moder-
nen Welt einzupassen. Den wichtigsten Beitrag hierzu lieferte Bult-
mann (1884–1976) mit seinem Programm der Entmythologisierung
des Neuen Testamentes einschließlich des historischen Jesus. Sein
Konzept ist eine hermeneutische Interpretation des Mythos auf exis-
tentialphilosophischer Grundlage, d.h. eine existentiale Interpretati-
on.145 Inhaltlich hat die Mythologie des Neuen Testaments nach Bult-
mann den Sinn, die Bedeutsamkeit der historischen Gestalt Jesu und
seiner Geschichte als Heilsgestalt und Heilsgeschehen in kosmischen
Dimensionen zum Ausdruck zu bringen146. Der entmythologisierte

139 Graf 1993, S. 8.
140 Vgl. Ruddies 1993, S. 201 ff.; Schröder 1996, S. 8 f.; Bartley 1964, S. 72 ff.
141 Gräb 2009, S. 3.
142 Gräb a.O.
143 Conzemius 1991, S. 72.
144 Barth, U. 2004, S. 262.
145 Bultmann (1941), 1985, S. 7; Zahrnt 1966, S. 283.
146 Bultmann (1941), 1985, S. 57 ff.; Zahrnt 1966, S. 300 f.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

35

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


historische Kern dieser Geschichte ist das Kreuz und die Auferstehung
als Ursprung und Gegenstand des Glaubens.147 Dieser wird für uns
bedeutsam in seiner Verkündigung, d.h. im Kerygma148 und damit
im Ereignis der Predigt.149 Ihr obliegt es, uns als Menschen im Licht
des göttlichen Offenbarungshandelns in unseren konkreten existentiel-
len Lebensbedingungen neu zu verstehen.150 Dazu bedarf es einer Pre-
digt, die auf die konkrete existentielle Situation des Redenden oder
Angeredeten Bezug nimmt. Von Gott und seinem Handeln kann man
somit nur reden, wenn man zugleich vom Menschen und seiner Exis-
tenz redet.151 Das Göttlich-Transzendente ist nach dieser Konzeption
nicht jenseitig, sondern in der diesseitig-sichtbaren Welt verborgen152.
Damit wird der Glaube an Gott zu einem subjektiven Erleben des exis-
tierenden Menschen153. Gleichwohl bleibt die Offenbarung Gottes in
Jesus Christus eine historische Tatsache, die dem Glauben seine Rich-
tung verleiht 154.

Die andere Richtung der liberalen Theologie betrachtet die Religi-
on als ein zu überwindendes geschichtliches Übergangsstadium und
forciert eine pragmatisch-ethische Denkhaltung, die in der zeitgenös-
sischen „Gott-ist-tot“-Theologie gipfelt155. Mit der Krise der Metaphy-
sik hat die orthodoxe bzw. katholische religiöse Sinnformel („Wer reli-
giös ist, handelt ethisch gut bzw. prosozial“ und „Wer ethisch gut han-
delt, kommt in den Himmel“) ihre Basis verloren. Nunmehr steht in
Frage, ob es gelingt, prosozial zu handeln, ohne religiös zu sein bzw.
ohne sein Leben von der Willkür und Gnade einer personalen Gottheit
(oder besser eines Klerus) abhängig zu sehen156. Ein zentrales Konzept
zur Klärung dieser Frage stellt das religionslose Christentum Dietrich

147 Bultmann (1941), 1985, S. 61; Zahrnt 1966, S. 300.
148 Bultmann (1941), 1985, S. 61 ff.; Zahrnt 1966, S. 302: Kerygma heißt übersetzt

Heroldsruf, Botschaft, Proklamation, Zeugnis, Predigt.
149 Bultmann (1941), 1985, S. 63; Zahrnt 1966, S. 302.
150 Zahrnt 1966, S. 304.
151 Zahrnt 1966, S. 3o4.
152 Zahrnt 1966, S. 310.
153 Zahrnt 1966, S. 305.
154 Zahrnt 1966, S. 306.
155 Weinrich 2012, S. 263.
156 Ratschow (1980) konstatiert mit Bezug auf die Ethik Nikolai Hartmanns (Ethik,

1925) in der modernen Welt einerseits einen Zerfall der Frömmigkeit, anderer-
seits eine Emanzipation der Sittlichkeit (Ethik)(a.O., S. 46). Den säkularen Ethik-

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

36

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Bonhoeffers (1906–1945) dar. Grundlegend ist für ihn die Erkenntnis,
dass der in seinem Denken autonom gewordene moderne Mensch
mündig handelt, er aber trotzdem vor Gott steht: „Vor und mit Gott
leben wir ohne Gott“157. Angesichts des undefinierbaren Gottes:
„Einen Gott, den „es gibt“, gibt es nicht“158, stellt er das tätige Chris-
tentum und die Nachfolge von Jesus Christus als Teilhabe am Leiden
Gottes in der Welt in den Mittelpunkt seiner Ethik. Bonhoeffer betont
die Diesseitigkeit des Christentums und fordert eine nicht-religiöse In-
terpretation der Bibel159. Die Transzendenz Gottes ist nicht im Jenseits,
sondern im Diesseits zu suchen160. Der moderne mündig gewordene
Mensch kann seine Probleme ohne die Arbeitshypothese „Gott“ lö-
sen161. Eine ähnliche Position vertritt Sölle (1929–2003) mit ihrer zen-
tralen Forderung „Orthopraxie statt Orthodoxie“162. Die von der Re-
ligion gelöste Ethik verlangt nach einer areligiösen bzw. philosophi-
schen Legitimierung ethischen Handelns. Exemplarisch steht dafür
Dworkins Konzept einer „Religion ohne Gott“163. Es fußt auf einer
undefinierbaren numinosen Gefühlswelt, die als Ziel und Methode in
religiöser Meditation, im Kunstgenuss und bei der Betrachtung von
Naturwundern eine religionsähnliche Glückseligkeit und das Gefühl
existentieller Geborgenheit hervorrufen kann. Diese kann auch als
Ausdruck kultureller Identität verstanden werden, die gerade im Ver-
lust von Kulturdenkmälern164 bedeutsam wird. Als Kronzeugen dieser
Lehre benennt Dworkin (1931–2013) den Physiker Einstein (1879–

Systemen wirft er darüber hinaus vor, dass sie mit der Setzung eines Sinngrundes
allen menschlichen Daseins (S. 47) selbst wiederum ein religiöses System, freilich
ohne Namen, Ort und Mächtigkeit einer Gottheit bzw. eines Dämons zu benen-
nen (S. 48), konstruieren. Der Autor ist offensichtlich nicht in der Lage, den Sinn-
grund der Welt ohne die Wirkmächtigkeit eines personalen (!) Gottes zu denken.
Nur so ist es zu erklären, dass Ratschow den Zerfall des Glaubens durch eine
Neubesinnung auf eben diesen Glauben aufhalten will (a.O. S. 77).

157 Bonhoeffer (1944), 1990, S. 191.
158 Bonhoeffer (1931) 1988, S. 112.
159 Bonhoeffer (1944), 1990, S. 190; Zahrnt 1966, S. 205.
160 Zahrnt 1966, S. 206.
161 Bonhoeffer (1944), 1990, S. 191.
162 Sölle 1968 bzw. 1983, S. 79.
163 Dworkin 2013.
164 S. ganz aktuell die Zerstörung von Buddha-Statuen in Afghanistan sowie die Zer-

störungen in Palmyra und Timbuktu (Mausoleen) durch den sog. IS.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

37

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


1955)165. In der Reihe dieser Denker steht auch Tillich (1886-1965).
Er lehnt den personalen Gott der traditionellen Theologie bzw. des
theologischen Theismus ab, „von dem Nietzsche den Mörder Gottes
sagen lässt, dass er getötet werden musste, weil niemand ertragen
kann, zu einem bloßen Objekt absoluten Wissens und absoluter Be-
herrschung gemacht zu werden“166. Stattdessen konzipiert er einen
„Gott über Gott“, der zwar nicht theologisch definiert werden kann,
der aber dennoch in allem Seienden wirksam ist. Er ist erfahrbar in
der „Macht des Seins“167. Um seine Erfahrung zu ermöglichen, postu-
liert Tillich eine Kirche, die sich in Verkündigung und Andacht zu ihm
erhebt. Das könne nur eine Kirche sein, „die den Gekreuzigten predigt,
der den Gott anrief, der Gott blieb, nachdem der Gott des Vertrauens
ihn in dem Dunkel der Verzweiflung und der Sinnlosigkeit verlassen
hatte“168. Dieses Symbol betrachtet Tillich als Beleg dafür, dass das
Christentum die einzige Religion sei, die den „objektiv wahren Glau-
ben“ repräsentiere, ein Anspruch, der allerdings nicht aufrechtzuerhal-
ten ist169.

In die Mitte des 19. Jhs. fällt das wichtigste religionskritische Er-
eignis des Abendlandes, nämlich die Entwicklung der Evolutionstheo-
rie durch Darwin (1809–1882). Seine Konzeption stellt die biblische
Genesis, die Annahme eines Schöpfungsplanes, den einzigartigen Sta-
tus des Menschen und die christliche Ethik fundamental in Frage170.
Damit verliert auch der deistische Gottesbegriff (Uhrmachergott) sei-
ne Plausibilität171. Nicht nur das: Das evolutionistische Paradigma er-
weitert das mechanistische Weltbild172.

Insgesamt gesehen legitimieren die liberal-religiösen Glaubensleh-
ren eine eher skeptische Glaubenshaltung173. Vermutlich angestoßen

165 Einstein (1934), 1966, S. 10; s.a. Dworkin 2013, S. 13.
166 Tillich 1950, in Baumotte 1980, Bd. 2, S. 157.
167 Tillich 1950, in Baumotte 1980, Bd. 2, S, 160.
168 Tillich 1950, in Baumotte 1980, Bd. 2, S. 159.
169 Vgl. Bartley 1962, S. 82 ff., insb. S. 84 ff.
170 Barbour2003, S. 87 ff.
171 Darwin selbst bekannte sich in seinem späteren Leben zunächst zum Deisten und

dann zum Agnostizismus (Barbour 2003, S. 89).
172 Mortensen 1995, S. 87 ff., S. 146 ff. entwirft ein „evolutionäres Epos“ komplemen-

tär zum christlichen Schöpfungsmythos.
173 Kamleiter 2016, S. 292.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

38

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


durch den Fortschritt der Naturwissenschaft sinkt entsprechend die
subjektive Wahrscheinlichkeit der Existenz Gottes unter die 50%-Quo-
te: P(Gott) < 0,5. Während sich im Denken des liberalen Gläubigen die
Bedeutung des religiös-theoretischen Überbaus relativiert, rücken im
Handeln ethische Regeln in den Vordergrund, die religiösen Vorschrif-
ten freilich nicht notwendigerweise widersprechen müssen. Er befin-
det sich damit im Einklang mit der pragmatischen Philosophie, die
Ende des 19.Jhs. aufkam und Theorien bzw. Ideologien u/o Religionen
weniger als Deutungen der Realität, sondern hauptsächlich in ihrer
Funktion zur Bewältigung praktischer Lebensprobleme anerkennt174.
In kritischer Absicht attestiert Bartley175 dieser ganzen Denkrichtung
mit ihren gescheiterten Versuchen, den christlichen Glauben auf das
historische Wissen von Jesus176 zu gründen, und im Hinblick auf die
Konzeptionen von Barth und Tillich ein irrationales Glaubensenga-
gement177.

Wahrscheinlichkeitsgrad und Glaubenskonzept: Die Existenz ei-
nes personalen Gottes ist im Denken der dargestellten liberalen Theo-
logen wenig wahrscheinlich: P(Gott) < 50%. Die Basis ihrer Glaubens-
haltung ist ein subjektives religiöses (numinoses) Erleben. In diesem
Gefühl handelt der liberal-religiös Glaubende ethisch-pragmatisch, im
Einklang mit religiösen Werten, die auf Jesus Christus fußen. Sein
Gottesbegriff ist unscharf. Ethische Argumente haben für ihn Vorrang.

Christlicher bzw. religiöser Existentialismus

Als Vorgänger und einer der wichtigsten Vertreter der existenzphilo-
sophischen Denkrichtung lässt sich Kierkegaard (1813–1855) einord-
nen. Er hat den Begriff der Existenz als inneres Seinserlebnis geprägt,
welches im Mittelpunkt des Denkens steht178. Getreu seinem Motto

2.3.7

174 Vaihinger (1877), 1911 für den deutschen Pragmatismus (Ceynowa 1993 S. 22);
Peirce 1878 und James 1906 für den amerikanischen Pragmatismus.

175 Bartley 1962, Buchtitel: The retreat to commitment. Dt.: Flucht ins Engagement.
176 S. Schweitzer (1906) bzw. 1984, der die liberale Leben-Jesu-Forschung einer Fun-

damentalkritik unterzog.
177 Kritisch hierzu Pannenberg 1973, S. 45 ff.
178 Pieper 2014, S. 38 ff.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

39

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


„Wahrheit ist Subjektivität“179 ist es sein Ziel, in ein existentielles Ver-
hältnis zu Gott zu treten, das nicht durch die Vernunft, sondern nur
im Glauben geschehen kann180. Dies kann gelingen im Durchschreiten
dreier Phasen, dem ästhetischen Stadium, d.h. dem Leben in der Un-
mittelbarkeit der sinnlichen Empfindung, dem ethischen Stadium, in
dem er sich auch als transzendentes Wesen bewußt wird und dem reli-
giösen Stadium, in dem er seine Existenz vor Gott im Glauben erkennt
und annimmt.181 Da er in Gefahr ist, seinen transzendenten Seins-
grund aus den Augen zu verlieren, muss er den Sprung in den Glauben
immer wieder wiederholen. Nur im Augenblick des Glaubens befindet
sich das Selbst im richtigen Verhältnis zu sich und zu seinem Existenz-
grund182. Ähnlich konkretisiert Gabriel Marcel (1889–1973) eine
christliche Mystik, deren Gottesbegriff im Denken des jeweiligen kon-
kreten Individuums ganzheitlich aufgeht und keine allgemeingültige,
demonstrierbare Objektivität beansprucht.183 Beide Denker bevorzu-
gen der Wahrheit gegenüber eine subjektive Haltung, die in leiden-
schaftlicher Innerlichkeit gipfelt, die Suche nach objektiver Wahrheit
jedoch ausblendet184. In neuerer Zeit entstehen zeitweise sektenartige
Gruppen, die sich um eklektizistische religiöse Konstrukte scharen, die
ohne Anspruch auf eine allgemeinverbindliche Annahme der Existenz
Gottes aus Teilen verschiedener religiöser Traditionen zusammenge-
bastelt (Bastelreligionen) werden. Streng genommen glauben sie nicht
im starken Sinne an Gott, sondern an den Glauben an Gott.185

Die Grundlage der Existenzphilosophie ist die Erkenntnis, dass
unser weltanschauliches Denken unsere Konstruktion, also subjektiv
geprägt ist. Die Existenzphilosophie Heideggers (1889–1976) unter-
scheidet Sein und Seiendes, zwischen denen eine ontologische Diffe-
renz besteht. Das Seiende ist das In-der-Welt-Sein, ist Existenz. Das
Sein hingegen ist das wahre Subjekt allen Geschehens. Es entzieht sich
menschlicher Definitionsmacht. Der Sinn des Seins wird im Seienden,

179 Hübner 2006, S. 39.
180 Mackie 1985, S. 339.
181 Pieper a.O., S. 60 ff.
182 Pieper a.O., S. 61.
183 Hoefeld 1956, S. 124.
184 Albert 1979, S. 217 ff.
185 Dennett 2016, S. 248 ff., insb. S. 267.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

40

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


im Dasein, in geschichtlich je verschiedener Weise konstituiert. Das
Sein bzw. die Seinsfrage blieb in der bisherigen Metaphysik unbeachtet
und deswegen vergessen186. Der metaphysische Gott der Theologie als
summum ens bzw. causa sui ist im Grunde nur eine Hypostasierung
einer bestimmten, einseitigen und epochal-geschichtlichen Seinsauf-
fassung, die dem Sein nicht gerecht wird187. Zur Überwindung der
Seinsvergessenheit, d.h. das Sein in seiner Wahrheit zu sagen und nicht
es wie ein Seiendes aus Seiendem zu erklären188 verlangt Heidegger in
seiner „Kehre“ einen radikalen Neuanfang189. Im Zusammenhang mit
Interpretationen der Dichtung Hölderlins räumt Heidegger die Mög-
lichkeit eines neuen Erscheinens des Gottes bzw. der Götter ein190. Sei-
ne Gedanken über die Möglichkeit eines „göttlichen Gottes“ ver-
schwimmen jedoch ins Vage einer adventistischen Erwartung191 oder
m.a.W. einer geringen „subjektiven“ (i.e.S.) Wahrscheinlichkeit: P(G) <
0,25.

Der Existenzphilosoph Jaspers (1883–1969) lehnt Gott nicht
grundsätzlich ab, wehrt sich aber gegen dogmatische Gottesvorstellun-
gen, wie sie von den etablierten Religionen vertreten werden192. Wie
das Sein zum Seienden, verhält sich die Transzendenz zur Existenz.
Ihrem Wesen nach ist die Transzendenz ein unbestimmbares Geheim-
nis, das sich höchstenfalls in „Chiffern“ ausdrücken lässt. Sie wird in
den menschlichen Grenzsituationen (Tod, Leiden, Schuld) existentiell
erfahren. Diese Erfahrungen artikulieren sich in der Gestalt eines phi-
losophischen Glaubens. Dessen Inhalte (Chiffern) sind geschichtlich
geprägt und beanspruchen keine das menschliche Leben bestimmende
und Gehorsam verlangende Definitionsmacht. Ebenso sind die Vor-
stellungen von Gott Symbole, sind geschichtlich, sind immer auch un-
angemessen.193

186 Weischedel 1975, S. 276 ff.; 1983, 1, S. 461.
187 Thurnher 2011, S. 184.
188 Thurnher 2011, S. 185.
189 Heidegger 1949, S. 17.
190 Heidegger 1977, S. 269, Randnr. 248; Neuenschwander 1977, Band 2, S. 215.
191 Weischedel 1983, 1, S. 492 ff., S. 494; s.a. Safranski 2013, S. 347 f.; Neuenschwan-

der 1977, Band 2, S. 216; Heidegger 1977, S. 270, Randnr. 249; Thurnher 2011,
S. 190, 191.

192 Jaspers 1974, S. 30 f.; Weinrich 2012, S. 199 ff.
193 Jaspers 1955, S. 212.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

41

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Wahrscheinlichkeitsgrad und Glaubenskonzept: Der christliche
bzw. religiöse Existentialist glaubt an den Glauben. Er hält den Begriff
„Gott“ für eine sehr wichtige weltanschauliche Kategorie, blendet die
Suche nach der objektiven Wahrheit jedoch aus. Die Existenz Gottes
ist für ihn eine vage Annahme: P(Gott) < 25%.

Atheismus

Im Unterschied zu Schleiermachers Alleinstellung der Religion be-
schreitet Hegel (1770–1831) zur Bewältigung der Theismus-Krise den
umgekehrten Weg, indem er Theologie und Philosophie in eins setzt
und als Aufgabe dieser theologischen Philosophie die Explikation Got-
tes, des absoluten Weltgeistes, setzt194. An die Stelle des personalen
(biblischen) Gottes tritt der Weltgeist, der die gesamte Wirklichkeit zu-
sammenhält und bewegt. Die Entwicklung des Ganzen ist zu verstehen
als ein dialektischer Prozess, der vom Weltgeist angestoßen wurde und
in der philosophisch-religiösen Geschichte des (europäischen) Men-
schen sich selbst bewusst wird. Damit wird die Vernunft, die in der
Aufklärung als geschichtslos gedacht wurde, in einen geschichtlichen
Zusammenhang eingefügt.195 Hegels Weltgeist als ein im menschlichen
Geist zu sich kommendes göttliches Wesen196 ist somit spekulativ von
einem homozentrischen Weltbild geprägt.197 Seine Philosophie der
Identität von Vernunft und Wirklichkeit geht von der Annahme aus,
die physische Wirklichkeit sei ihrem Wesen nach vernünftig und ent-
wickle sich nach dem Prinzip der Dialektik198. Karl Marx kehrte sie
um: Es ist nicht das Bewusstsein der Menschen, das ihr Sein, sondern
umgekehrt ihr gesellschaftliches Sein, das ihr Bewusstsein be-

2.3.8

194 Weinrich 2012, S. 59.
195 Neuenschwander 1977, Band 1, S. 15.
196 Ähnlich dem „Lichtblick“ Schellings: „Die Natur schlägt im Menschen die Augen

auf und bemerkt, dass sie da ist“ (Heidegger, zit.n. Safranski 2013, S. 229
und 410).

197 Kamleiter 2016, S. 75.
198 Popper (1940), 1972, S. 279: Hegel brachte die Dialektik bzw. die dialektische

Triade als wichtigstes Denkprinzip in die Philosophie ein.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

42

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


stimmt199. Dieser Satz ist ein grundlegendes Dogma des dialektischen
Materialismus200 bzw. des Kommunismus.

Der Atheismus hat eine lange Geschichte und ist schon in der An-
tike nachweisbar (z.B. bei Xenophanes, ca. 570–ca. 470 v. Chr.)201. Die
erste systematische Fundamentalkritik am Gottesglauben202 stammt
von Feuerbach (1804–1872), der alle Aussagen über Gott als Projekti-
on des Menschen betrachtet, da er in der Anbetung Gottes sich selbst
und seine eigenen Wünsche meint203. Insofern bezeichnet Feuerbach
allerdings nur den projektiv beschriebenen personalen Gott als men-
schengemacht, lässt aber die Frage offen, ob es nicht-projektive Aussa-
gen über Gott, d.h. eine ideologiefreie, auf ihr wahres Wesen reduzier-
te Religion geben könne204. Freud (1856–1939) bezeichnet die Religion
als eine Illusion, deren unbeweisbare, aber auch unwiderlegbare Leh-
ren aus menschlichen Wünschen bzw. aus infantilen Emotionen und
Ängsten abgeleitet sind205, die ein reifer, zu einer realistischen Welt-
sicht bereiter Mensch überwinden sollte.206 Eine radikalere Ablehnung
des Gottesglaubens zeigt Nietzsche (1844–1900) in seiner berühmten
Feststellung, dass Gott tot sei.207 Das Wort ist soziologisch zu verste-
hen und meint eigentlich, dass nahezu niemand mehr an die Existenz
eines personalen Gottes glaubt. Nietzsche folgert, dass nicht mehr der
theistisch-moralische Gott, sondern der Mensch die Geschicke der
Menschen bestimmt. Dazu braucht es den Übermenschen und dessen
Willen zur Macht 208. Die Frage, ob es einen neuen Gott geben könne,

199 MEW 1971, 13, S. 9.
200 Popper (1940), 1972, S. 283.
201 Weischedel 1983, 2, S. 158 ff.
202 Küng 1995, S. 245.
203 Feuerbach (1841), 2011, S. 340.
204 Weischedel 1983, 1, S. 409, 436; Hoerster 1985, S. 168; Buggle 1992, S. 266.
205 Nach Freud ist Gott nichts anderes als ein „erhöhter“ Vater (1983, S. 151). Nach

seiner Auffassung leiten sich diese infantilen Emotionen und Ängste aus einem
Zusammenspiel aus Totemismus und Ödipus-Komplex, dem Kern aller Neurosen,
ab (Freud 1983, S. 150 ff, S. 159; s.a. Weinrich 2012, S. 156 ff.).

206 Hoerster 1985, S. 167; Freud, in: Hoerster 1985, S. 179.
207 Weischedel 1983, 1, S. 434 ff.
208 Weischedel 1983, 1, S. 455.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

43

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


lässt Nietzsche ausdrücklich offen209. In gesellschaftskritischer Analyse
unterstellt Karl Marx (1818–1883) mit Feuerbach den Religionen und
insbesondere den etablierten Kirchen, dass sie politische und gesell-
schaftliche Veränderungen zugunsten einer Emanzipation der einfa-
chen Menschen verhindern wollen. Feuerbach fordert dazu auf, die auf
die Gottheit projizierten Wünsche hier und jetzt für den Menschen
einzusetzen und damit paradiesische Zustande zu schaffen oder zu-
mindest die menschliche Existenz erträglicher zu machen. Diese
„Menschwendung“ der religiösen Projektion enthält freilich auch ein
Heilsversprechen, das wegen seiner religiösen Herkunft den Keim
einer Ersatzreligion210 in sich trägt. Marx übersteigt den Atheismus
Feuerbachs, indem er das Selbstbewusstsein des Menschen nicht mehr
durch die Aufhebung der Religion vermittelt sieht: Religion ist Opium
des Volkes211. „Die Philosophen haben die Welt nur verschieden inter-
pretiert; es kömmt darauf an, sie zu verändern.“212 Der Sozialismus
gründet auf dem theoretisch und praktisch sinnlichen Bewusstsein des
Menschen und der Natur als des Wesens213. Diese Sichtweise legiti-
miert freilich auch einen dogmatischen Atheismus, der sich durch
weitgehende Ablehnung von allem Religiösen auszeichnet214. Dem
entspricht die Auffassung von Marx, aber auch von Freud, dass sich
die Religion nach Feuerbach überlebt habe, und sich mit der Zeit von
selbst erledigen werde215. Dennoch: Gott ist für den Atheisten zwar tot,
aber (um im Bild zu bleiben) noch nicht beerdigt. Da sich die Ausbeu-

209 Weischedel 1983, S. 456 f. In seinem berühmten Dialog „Über Religion“ legt Scho-
penhauer seiner Figur Demopheles folgendes in den Mund: „Vielleicht ist in allen
Religionen das Metaphysische falsch, aber das Moralische ist in allen wahr“ Scho-
penhauer 1986, Band V, S. 402.

210 Vgl. Schmidt-Salomon o.J.
211 Ehlen 1961, S. 206; Gollwitzer 1967, S. 21, S. 23 ff.
212 K. Marx 1888, bzw. Fetscher 1966, S. 141 (These 11); Gollwitzer 1967, S. 21 f.: Die

Verneinung der Religion ist bei Marx nicht Selbstzweck, sondern aus dem prakti-
schen Interesse an der Veränderung dieser Welt zu einer menschlichen zu erklä-
ren.

213 Weischedel 1983, S. 414.
214 Ehlen 1961, S. 168: „Die Klassiker des Marxismus hatten kritiklos den Atheismus

ihrer Umgebung übernommen, ohne selbst ernsthaft nach dem objektiven Wahr-
heitsgehalt der Religion zu fragen“. S.a. Brugger 1980, S. 113.

215 S. Weinrich 2012, S. 154 (Freud), 146 (Marx); Marx 1844 bzw. Fetscher 1966,
S. 17.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

44

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


ter weiterhin seiner bedienen, existiert er noch immer. Daher müssen
in dieser Sichtweise die historischen Voraussetzungen beseitigt wer-
den, die ihn, Gott, hervorgebracht haben216.

In der Zeit des politischen Atheismus, aber nicht nur dadurch be-
dingt, ereigneten sich beispiellose wissenschaftliche und technische
Entwicklungen. Da sind, um nur die spektakulärsten zu nennen, ein-
mal die Einsteinsche Relativitätstheorie und die Atomphysik, zweitens
die Weltraumforschung und die Astronautik, drittens die Informatik,
viertens die Entwicklung der Biochemie, Mikrobiologie und Human-
genetik und fünftens die Palaeontologie und Plattentektonik anzufüh-
ren. Die hiermit verbundene Entzauberung der Welt kann für die – zu-
mal religiöse – Weltanschauung nicht folgenlos bleiben. Dies beweist
allein schon der Blick vom Weltraum aus auf die Erde, d.h. Gottes
Blick auf „seine“ Welt! (s. Abb. 4).

Trotz des Scheiterns des atheistischen Sozialismus217 bleibt die
Fundamentalkritik an der Gotteshypothese bestehen. Nicht nur die
Entwicklung des wissenschaftlichen Fortschritts, auch die Erfahrung
des Holocaust gibt Anlass zu religionskritischen Diskussionen. Insge-
samt bleibt die Überzeugung, dass weitaus mehr Argumente gegen die
Annahme der Existenz eines Gottes sprechen als dafür.218

Wahrscheinlichkeitsgrad und Glaubenskonzept: Der Atheist hält
die Existenz eines Gottes für nahezu völlig unwahrscheinlich: P(Gott)
< 10%. Religion ist für ihn Ausdruck einer Fehlinterpretation bzw.
einer Projektion menschlicher Wünsche auf Gott. Die soziale Situation
der Menschen kann nach seiner Meinung nur hier und jetzt durch den
Menschen selbst verbessert werden. Dafür gilt es den Einfluss der Reli-
gion im Interesse der Emanzipation des Menschen zurückzudrän-
gen 219.

216 Minois 2000, S. 554; Ehlen 1961, S. 206 ff.
217 Das Zeitalter des Sozialismus dauerte von 1917 (Oktoberrevolution) bis zum

ruhmlosen Untergang der kommunistischen Staatsidee in der sanften Revolution
von 1989, d.h. dem Ausbleiben des erhofften Paradieses.

218 Mackie 1985, S. 402.
219 Ehlen 1961, S. 202.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

45

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Atheistischer Existentialismus, Evolutionärer Humanismus

Parallel zu der Entwicklung des Atheismus und der Existenzphiloso-
phie findet mit Beginn des 20. Jhs. eine noch nie dagewesene Hoch-
entwicklung in Wissenschaft und Technik statt. Auf der Seite der
Wissenschaft seien hier die Atomphysik, die Astronomie, die Kommu-
nikationswissenschaft und die Humangenetik, auf der Seite der Hoch-
technologie der Bau der Atombombe, die Astronautik, die elektroni-
sche Datenverarbeitung und die Gentechnik genannt. Nicht nur ge-
lingt es dem Menschen inzwischen, die Welträtsel zu lösen – er ist nun
auch in der Lage, nahezu alles, was er sich vorgenommen hat, Realität
werden zu lassen. Das damit einhergehende Gefühl einer unbegrenz-
ten Machbarkeit hat auch weltanschauliche Folgen. So tritt vor allem
die Bedeutung theologischen Denkens und Glaubens und damit auch
die Frage der Existenz Gottes zunehmend in den Hintergrund. In die-
sem Zusammenhang sind vor allem zwei Weltanschauungen zu nen-
nen, einmal der französische Existentialismus und zweitens der anglo-
amerikanische „evolutionäre Humanismus“:

Eine Weltanschauung ohne jeden Gottesbezug ist der Existentia-
lismus von Sartre (1905–1980) und Camus (1913–1960). Beeinflusst
von der Existenzphilosophie Heideggers suchen beide Philosophen
eine Sinnbestimmung menschlichen Lebens jenseits der Religion. Sart-
re geht davon aus, dass der Mensch zuerst existiert und sich erst dann
definiert: L’existence precède l‘essence220. Dabei kann er nicht auf ir-
gendwelche Verlässlichkeiten zurückgreifen. Er ist nichts anderes, als
wozu er sich macht, er ist sozusagen zur Freiheit verurteilt221. Camus
begreift das Leben als unbegründet und unbegründbar, als absurd. Der
Mensch ist dazu verdammt, angesichts der wahrgenommenen Absur-
dität sich selbst einen Sinn zu definieren und danach zu leben. In Aus-
nutzung des gerade Möglichen ist der Kampf gegen das Leiden die ei-
gentliche Legitimation für das Leben, auch wenn der Erfolg fraglich
ist. Seine Situation ist vergleichbar dem Mythos des Sisyphos, der auf

2.3.9

220 Sartre (1946), dt. 2016, S. 116.
221 Weinrich 2012, S. 175 ff.; Neuenschwander 1977, Band 2, S. 155; Safranski 2013,

S. 396 f.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

46

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


ewig stets von neuem einen Felsbrocken einen Berg hinaufschiebt, von
dem er kurz vor dem Ziel wieder hinunterrollt222.

Der Evolutionäre Humanismus ist eine Weltanschauung, nach
der religiöses Denken historisch überholt und obsolet ist und für das
Zusammenleben der Menschen geradezu schädlich ist. Die Ablehnung
der Gotteshypothese223 wird von Dawkins (geb. 1940) besonders spek-
takulär in seiner Diagnose „Gotteswahn“224 zur Geltung gebracht. An
die Stelle der Religion setzt Dawkins das Evolutionsparadigma, das er
nicht nur auf die Natur, sondern in Gestalt der Meme (der Begriff
„Mem“ versteht sich analog dem Begriff „Gen“ als Vererbungseinheit)
auch auf die Geschichte des menschlichen Geistes überträgt225. Die ur-
alten Fragen der Menschheit können durch die epistemische Geistes-
haltung des „Kritischen Rationalismus“ bzw. das methodische Falsifi-
kationsprinzip Poppers (1902–1994): „Lasst falsche bzw. obsolete
Theorien und Weltanschauungen anstelle von Menschen sterben“ und
durch den erreichten Fortschritt der Wissenschaft weit glaubwürdiger
beantwortet werden226. Dabei ist die Geltungskraft der i.d.R. gut be-
gründeten Ergebnisse der Forschung alles andere als dogmatisch. Sie
müssen vor dem kritischen Blick und den wissenschaftlichen Gel-
tungskriterien der science community bestehen können, d.h. sie müssen
nachprüfbar und jederzeit falsifizierbar sein. Die Geltungskriterien der
science community sind freilich abhängig von der grundlegenden wis-
senschaftlichen Lehrmeinung, dem Paradigma, welches epochal be-
grenzt bis zum gestalt switch des nächsten Paradigmas gilt. Die Falsifi-
kation einer wissenschaftlichen Aussage ist allerdings selbst eine Er-
kenntnis, die weitere Forschungen im Interesse einer weiteren Wahr-
heitsannäherung bereichert. Eine moderne Weltanschauung kann und

222 Camus 2000, S. 139 ff.; Weinrich 2012, S. 170 ff.
223 Dawkins 2007, Buchtitel, S. 46, 71 f.; Sie kommt in folgendem hypothetischen Ge-

spräch eines Kritikers (Christopher Hitchens) mit Gott zum Ausdruck: „Ich wür-
de sagen, oh Gott, du hast uns nicht genügend Beweise gegeben (nach B. Russell)“.
Und: „Unergründlicher Herr, einiges, wenn nicht alles, was dir nachgesagt wird,
lässt mich vermuten, dass du aufrechten und überzeugten Unglauben der schein-
heiligen und eigennützigen Heuchelei und flammenden Opfergaben auf blutigen
Altären vorziehst.“ (Hitchens 2007, S. 256 und 256 f.).

224 Dawkins 2007, S. 17 f.
225 Dawkins 2007, S. 268 ff.; Dennett (2006), dt. 2016, S. 420.
226 Albert 1971; Schmidt-Salomon 2006, S. 36 ff.

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

47

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


sollte nicht hinter die Ergebnisse der Wissenschaft zurückfallen227. Der
evolutionäre Humanismus ist eine Kombination des evolutionären Pa-
radigmas mit humanistisch-ethischen Wertvorstellungen, wie sie in
der Konvention der Menschenrechte kodifiziert sind. Getragen wird
diese Weltanschauung durch die sogenannten Brights228 im angloame-
rikanischen Sprachraum und die Giordano-Bruno-Gesellschaft in
Deutschland. Ihr gemeinsames Anliegen ist ein entschiedenes Plädoy-
er für eine offene und uneingeschränkte wissenschaftliche Untersu-
chung von Religionen.229

Der Fortschritt von Wissenschaft und Forschung hat in der gegen-
wärtigen Zeit ein atemberaubendes Tempo angenommen. Vor allem
die Entwicklung der Astrophysik und die Elementarteilchen-Physik
sowie das Urknall-Paradigma hat theologische Diskussionen in die Be-
deutungslosigkeit abgedrängt. Das zeigt sich deutlich in der – weitge-
hend randständigen – Diskussion um Indizien für die Nicht-Existenz
Gottes, die sich aus der Urknall-Theorie ergeben230. Es geht heute um
die weltweite, d.h. universalistische Durchsetzung der Menschenrechte,
um die Bewahrung der Zivilisation, um die Erhaltung natürlicher Res-
sourcen und letztlich um den Planeten. Dazu braucht es eines gemein-
samen Willens und der Kooperation aller Menschen und Staaten. In
dieser Sicht kann die Renaissance von Religionen als ein Rückfall in
unhaltbare und historisch längst überlebte Vorstellungen angesehen
werden, die zu unnötigen Konflikten und zu einer Bedrohung der
Existenz der Menschheit führen.

Wahrscheinlichkeitsgrad und Glaubenskonzept: Für den evolu-
tionären Humanisten ist die Frage, ob es einen Gott und/oder eine un-
sterbliche Seele gibt, obsolet: P(Gott) = 0. Nicht mehr die Religion, die
Wissenschaft und Technik prägen unser Leben. Der Sinn des Lebens
ist das Leben.

227 Schmidt-Salomon 2006, S. 8.
228 Der Begriff stammt von Dennett (2006), dt. 2016, S. 39.
229 S. Dennett (2006), dt. 2016, S. 35, S. 56 ff., S. 61, S. 379, S. 382 ff. (Forschungswe-

ge).
230 S. Hawking & Mlodinow (2010).

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

48

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Übersicht über die Skala

    

2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung

49

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Die Wahlentscheidung zwischen den dargestellten
Glaubensgraden

Da die besprochenen Glaubensgrade nur eine mehr oder weniger hohe
Wahrscheinlichkeit beanspruchen, lassen sie per definitionem auch
andere Glaubensgrade gelten. Entsprechend können die Glaubensgra-
de aus der Sicht jeweils anderer Skalengrade kritisiert werden. Für die
Kritik ist es freilich hilfreich, wenn man seinen Standpunkt (stand of
view), von dem aus kritisiert wird, benennt. So kann sowohl die Ziel-
richtung der Kritik als auch die vertretene Alternative besser eingeord-
net werden.

Die vorgelegte Skala soll eine Orientierungshilfe für die je persön-
liche Entscheidung des Gläubigen oder Nicht-Gläubigen sein, welcher
Frömmigkeitsgrad oder welche philosophische Wissensqualität am
meisten überzeugt. Diese Entscheidung entspricht einem Bedürfnis
des Menschen nach Orientierung in der Welt und seinem freien Wil-
len. Sie ist ein Akt der Mündigkeit, der Freiheit und Toleranz, aber
auch Bildung voraussetzt. Das Hauptkriterium ist dabei die als Ergeb-
nis vernünftiger Abwägung frei gewonnene Überzeugung im Sinne des
„eigentümlich zwanglosen Zwangs des besseren Argumentes“ (Haber-
mas, s.o.). Weder formeller noch informeller äußerlicher Zwang, sei es
durch Gruppen oder überkommene Sitten, darf dabei ausgeübt wer-
den. Man muss freilich nicht bei dem einmal gewählten Überzeu-
gungsgrad bleiben. Dieser kann auch zu Zeiten, also nach einschnei-
denden Ereignissen, z.B. traumatischen Erfahrungen, religiösen Erwe-
ckungen oder wissenschaftlichen Beweisführungen bzw. Widerlegun-
gen von Glaubenssätzen gewechselt werden, d.h. der Glaubens- bzw.
Überzeugungsgrad kann intensiviert oder abgeschwächt werden231.

Alle diese Weltanschauungen spiegeln historisch gesehen einer-
seits eine tendenzielle Abnahme der Evidenz des Glaubens an einen
personalen Gott, andererseits eine Zunahme der Bedeutung epistemi-
schen bzw. Erfahrungswissens. Bis auf die Pole-Positionen (Naiv-or-
thodoxe Dogmatik bzw. evolutionärer Humanismus) setzt sich jeder

2.4

231 Oser (1994) stellt fest, dass der Übergang von einer Stufe zur nächsten in der von
ihm entwickelten Stufenskala religiöser Entwicklung eine kritische Phase darstellt,
die von einem vorübergehenden Atheismus begleitet wird (zit.n. Maiello 2007,
S. 26).

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

50

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Skalenpunkt aus einem je spezifischen Mischungsverhältnis des Offen-
barungswissens und des epistemischen Wissens zusammen: P(Gott) +
P(-Gott) = 1. Diese Mischung, also in etwa magisch-religiöse For-
meln und epistemische Aussagen – oder auch theistische und non-
theistische Aussagen – kann allerdings nur ein Vorschlag sein, der in-
des gut begründet ist und deshalb als Anhalt für die Wahl einer Welt-
anschauung fungieren kann. Da jeder seine Weltanschauung frei wäh-
len kann, sagt seine individuelle Wahl der Argumente zunächst nichts
darüber aus, ob die verschiedenen Anteile bei den individuell vertrete-
nen tatsächlichen Weltanschauungen inhaltlich zusammenpassen. Die
Welterklärung ist dann konsistent, wenn sie zufriedenstellende Ant-
worten auf einerseits die religiösen Grundfragen, andererseits die phi-
losophischen Grundfragen ermöglicht. Je nach Ausprägung der Teil-
wahrscheinlichkeiten liegt hier freilich eine Konfliktspannung vor, die
eine mehr oder weniger hohe Ambiguitätstoleranz (Akzeptanz der Wi-
dersprüche trotz kognitiver Dissonanz bzw. Konfliktspannung) erfor-
dert. Gewissermaßen schwingt in der Evidenz jeder theistischen Aus-
sage der Zweifel in Gestalt der Evidenz einer non-theistischen Aussage
wie eine Hypothek mit und umgekehrt. Je höher die sich widerspre-
chenden Wahrscheinlichkeiten, desto höher die Konfliktspannung.
Übersteigt die empfundene Gegensätzlichkeit die subjektive Toleranz-
grenze, kann sie einen Verlust an Glaubwürdigkeit eines Glaubenspa-
radigmas oder eines Wissensbestandes und einen Wechsel der Mei-
nung (gelegentlich auch einen Rückfall) bewirken. Zudem liegt im
Versuch der Bewältigung der Konfliktspannung eine Ursache für ag-
gressive Tendenzen.

Bei der Wahlentscheidung ist deshalb das jeweilige Mischungsver-
hältnis und der größere Überzeugungsgrad des einen Wissenskreises
im Verhältnis zum anderen beachtenswert232. Ein ausgeglichenes Ver-
hältnis bieten die mittleren Skalenpunkte mit den Wahrscheinlich-
keitswerten 50% < P(G) < 50% und entsprechend 50% > P(-G) > 50%,
also „Verworfene Dogmatik bzw. Deismus“, „Religiöse Indifferenz“
und „Liberal-Religiöser Pragmatismus“. Die Konfliktspannung der
„nutzenkalkulierten Dogmatik“ und dem „religiösen Existentialismus“

232 Eine statistische Untersuchung der gegenwärtigen Verteilung jeweiliger Fröm-
migkeits- bzw. Überzeugungsgrade in der Bevölkerung mithilfe dieser Skala wäre
zwar interessant, ist in vorliegendem Beitrag jedoch nicht beabsichtigt.

2.4 Die Wahlentscheidung zwischen den dargestellten Glaubensgraden

51

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


ist stärker ausgeprägt, verbleibt jedoch im Toleranzrahmen. Diese 5
Skalenpunkte können deswegen als moderat-religiöse Glaubensgrade
angesehen werden. Ihr Wahrscheinlichkeitsbereich umfasst somit: 75%
> P(G) > 25%.

Insgesamt lassen sich vier verschiedene Möglichkeiten einer Ver-
bindung von theistischen und non-theistischen Aussagen denken:
Konflikt, Unabhängigkeit, Dialog und Integration233. Historisch gese-
hen gab es immer schon wechselseitige Beeinflussungen zwischen
Theologie und Philosophie, so z.B. zwischen Augustinus und Platon
oder zwischen Thomas von Aquin und Aristoteles234. Wie das Schick-
sal Giordano Brunos zeigt, war zu Beginn der Neuzeit das Verhältnis
zwischen Philosophie bzw. der entstehenden Wissenschaft und religiö-
sem Glauben von schweren Spannungen geprägt. Die Konflikte eska-
lierten hauptsächlich zu Zeiten Galileis und Newtons. Nach Kant
herrschte ein zeitweiliger Burgfrieden, da beide Bereiche als unabhän-
gig voneinander gedacht wurden. Mit dem Aufkommen der Evoluti-
onstheorie geriet die Religion in die Defensive. In der Zeit des atheisti-
schen Marxismus wurde sie schließlich in eine gesellschaftliche Rand-
position gedrängt, in der sie bis zum Ende der sozialistischen Ära ver-
blieb. Seit Ende des Zweiten Weltkrieges werden konzeptionelle Versu-
che erkennbar, die Religion mit der Naturwissenschaft in einen Dialog
zu bringen235, um zu einem Ausgleich und womöglich zu einer Inte-
gration der verschiedenen Weltanschauungen zu kommen. Angesichts
der Auffassung vieler Wissenschaftler, dass die religiöse Welterklärung
inzwischen obsolet geworden ist, dürften diese Versuche nicht allzu er-
folgreich sein, zumal der Glauben an überlebte und womöglich wider-
legte Weltanschauungen, wie z.B. den Kreationismus, nicht begründ-
bar ist. Auch bevorzugen viele Theologen die Konzeption zweier ne-
beneinander existierender Wissenskreise (einen heiligen und einen
profanen Kreis), deren Aussagen und Geltungskriterien grundsätzlich
nichts miteinander zu tun haben.236 Beide Kreise erleben in den letz-

233 Vgl. Barbour 1999, S. 113; Wilber 2010, S. 31 ff.; Peacocke 1981, S. XIII f. nennt 8
Modelle (zit.n. Mortensen 1995, S. 38).

234 Zahrnt 1966, S. 312.
235 S. Mortensen 1995, S. 262 ff.: Dialog im Sinne einer freundschaftlichen Wechsel-

wirkung.
236 Marina 2005, S. 60 ff.

2. Glaubensgrade und Gottesfrage

52

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


ten Jahren eine deutliche Ausweitung, aber auch Vermengung ohne
konzeptionelle Grundlage. So ist in den letzten Jahrzehnten eine in-
zwischen unübersichtliche Inflation von Weltanschauungen religiöser
und säkularer Richtung entstanden, wie z.B. individuelle Mischkon-
strukte esoterischer, religiöser und säkularer Dogmen sowie erhöhte
Tendenzen zu Konversionen.237 Für einen Großteil von Gläubigen
oder Nicht-Gläubigen mag dies nicht weiter von Belang sein, sofern sie
keine Notwendigkeit sehen, die internen und externen Widersprüche
solcher Konstruktionen einer Klärung zuzuführen.

237 Zersplitterung des Glaubens (Minois 2000, S. 632 ff.); Markt der Religionen (Zin-
ser 1997).

2.4 Die Wahlentscheidung zwischen den dargestellten Glaubensgraden

53

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Glaubensgewissheit, ein Relikt magischen
Denkens

Sofern der Wahrscheinlichkeitscharakter der Weltanschauungen re-
spektiert wird, sind argumentative Auseinandersetzungen jederzeit
möglich, ja sogar erwünscht. Probleme bereiten eigentlich nur die na-
iv-orthodox238 Gläubigen bzw. Fundamentalisten, da sie für sich bean-
spruchen, die sogenannte „wahre“ Religion zu vertreten und jedes Ar-
gument, das ihre Dogmen anzweifelt, als Gotteslästerung betrachten.
Ihr Alleinvertretungsanspruch qualifiziert andere Glaubensüberzeu-
gungen als unwahr ab und rückt deren Anhänger in die Ecke der „Un-
gläubigen“. Dort erwarten sie alle Sanktionen, die ihre „wahre“ Religi-
on gegenüber den Ungläubigen bzw. Gotteslästerern kennt, wobei die-
se von Höllenqualen im Jenseits bis zu sozialer Ächtung, dem
Ausschluss aus der Gemeinschaft und zur Ermordung im Diesseits rei-
chen können. Freilich werden nicht alle Protagonisten dieser Glau-
bensüberzeugung entsprechend radikal handeln. Dennoch legitimie-
ren ihre Dogmen entsprechende Verhaltensweisen, die bei Leichtgläu-
bigen und vor allem meist jugendlichen und suggestiblen Mitgläubigen
die Bereitschaft zu Gewalttätigkeit enthemmen und fördern.

Was glaubt man, wenn man seines Glaubens zu 100% sicher ist?
Jede religiöse Lehre hat einen theoretischen und einen praktischen

Teil. Der theoretische Teil umfasst die je spezifische Welterklärung und
die darauf bezogene Dogmatik, die die Begründung liefert für den je-
weiligen Gottesbegriff, für die Herkunft des Menschen und seine
Heilsbestimmung, wenn er im Sinne der religiösen Gebote Gutes tut.
Der praktische Teil beinhaltet die Regeln für die Gottesverehrung (Lit-
urgie) und die Vorschriften für den gottgefälligen Lebenswandel. Beide
Bereiche sind von mythisch-magischen Aussagen durchsetzt. Kennzei-

3. 

238 Der Begriff „naiv-orthodox“ bezieht sich auf Jesu Gebot, der richtige Glaube solle
von kindlichem Vertrauen geprägt sein: „Werdet wie die Kinder“ (Matth. 18,3).

55

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


chen des naiv-orthodoxen Glaubens ist die vollständige und unkriti-
sche Akzeptanz der überkommenen Dogmatik der alten Religion. Der
in dieser Art Strenggläubige ist nicht mehr i.e.S. gläubig, da er bei sei-
nem Glauben keinerlei Fehlerrisiko anerkennt und deswegen meint,
die Wahrheit zu „wissen“. Dies unterscheidet ihn von einem ähnlich
Strengglaubenden, der an die Existenz Gottes „mit an Sicherheit gren-
zender Wahrscheinlichkeit“ glaubt und somit wenigstens ein kleines
Irrtumsrisiko einräumt. Wer seinen Glauben mit der Wahrheit ver-
wechselt, begibt sich in gefährliche Nähe zum Fanatismus.

Wenn ein Rechtgläubiger auf der Gebetbank sitzt, seine Hände fal-
tet, zu Gott nach oben blickt und betet, d.h. um Hilfe bittet, dann ist er
sich zumindest gewiss, dass dieser Gott wahrhaftig existiert, aber auch,
dass er ihm auf Gedeih und Verderb ausgeliefert ist. Das Gebet ist Aus-
druck seiner Hoffnung, dass ihm geholfen werden kann, denn dem
Betenden ist klar, dass die Hilfe eine Gnade darstellt, d.h. er nimmt in
Kauf, dass die Gottheit keine Gnade walten lässt und er keine Hilfe be-
kommt. Seine Gewissheit, dass die Gottheit seit jeher und in alle Ewig-
keit existiert und in allem das Sagen hat, ficht das aber nicht an, seine
Glaubensgewissheit ist sakrosankt.

Ist eine derartige Glaubensgewissheit begründet?
Gibt es einen wahren Glauben? Gibt es einen falschen Glauben?

Weder – noch. Glauben heißt „Für wahr halten“ und nicht „das Wahre
wissen“. Indem man etwas für wahr hält, ist man nicht gefeit davor,
Falsches für wahr zu halten, also einem Irrglauben zu erliegen. In Be-
zug auf Dinge, Ereignisse, Vorgänge, die unser Dasein beeinflussen
und über deren Zustandekommen wir nichts wissen und womöglich
nichts wissen können, kann es allenfalls subjektive Wahrscheinlichkei-
ten geben. Insofern sind Glaubensrichtungen und Religionen Deutun-
gen der Welt im Sinne von hypothetischen Überbrückungen des Nicht-
Wissens. Aussagen wie etwa „Es gibt einen Gott“ oder „Es gibt keinen
Gott“ sind in verschiedenen Hinsichten plausibel, aber jeweils auch
nicht widerlegbar, da ein objektives Prüfkriterium, nämlich die sinn-
lich feststellbare oder rational erschließbare Existenz Gottes fehlt. Wel-
cher Glaubensrichtung man zuneigt, ist von mehreren Faktoren ab-
hängig: Von gesellschaftlich-historischen Kontextbedingungen, von
Machtkonstellationen, von der Mentalität der Bevölkerung, von sozia-
len Lebensbedingungen, vom Bildungsgrad, von politischen Ereignis-

3. Glaubensgewissheit, ein Relikt magischen Denkens

56

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


sen/Vorgängen, von Eltern und Modellpersonen, vom Lebensalter etc.
Die gesellschaftliche Bedeutung einer Glaubensrichtung steht und fällt
mit dem zahlenmäßigen Umfang ihrer Anhängerschaft, die freilich
historisch nicht konstant bleibt. In Abhängigkeit von den genannten
Kontextbedingungen kann sie anwachsen, aber auch schwinden.

Da ein wahrer Glauben also prinzipiell nicht möglich ist, wie
kommt es dann zu Glaubensgewissheit?

Rein theoretisch kann sich jemand für den höchstmöglichen Ge-
wissheitsgrad im Glauben entscheiden, sofern er bei rationaler Überle-
gung zu dem Ergebnis kommt, dass er die Existenz Gottes für höchst-
wahrscheinlich bzw. sicher hält. Bis jetzt ist es auch den scharfsinnigs-
ten Theologen nicht gelungen, die Existenz Gottes zu beweisen.239 Die
gefühlte Glaubensgewissheit kann also im Falle der orthodoxen Reli-
giosität nur irrational sein und wird es auch bleiben, da der Gläubige
in seinem furor fidei keinerlei Veranlassung sieht, nach Argumenten zu
suchen, die ihn verunsichern könnten. Er vermeidet tunlichst jeden
Diskurs mit anderen, zuvörderst natürlich mit Leuten, die dem Glau-
ben gegenüber kritisch eingestellt sind. Sein Gebet, sein Gottesdienst
und die auf die Religion abgestimmten Lebensvollzüge bestätigen ihm
stets von neuem das Wahrheitsgefühl im Glauben. Der Betende erlebt
dieses Gefühl ganz selbstverständlich in Andacht und Meditation. Ein
Gott, der Adressat von Gebetsformeln und Beschwörungsriten ist, er-
scheint unmittelbar nur in magischer Trance bzw. mystischer Versen-
kung240. Das dabei Erlebte wird im Gedächtnis und vor allem im Be-
richt gegenüber anderen Gläubigen durchaus mitunter farbig und rhe-
torisch bzw. homiletisch als Gotteserfahrung überzeichnet (hyperboli-
siert) und als Vision tradiert. Diese wird dann in der Predigt, durch
Gottesdienste, musikalische Darbietungen, in Skulpturen und Gemäl-
den dargestellte kanonisierte Modellpersonen (Heilige) den Gläubigen
mitgeteilt, damit diese ihrerseits an diesem Erleben teilhaben können
(Mysterium fascinans241). Andacht, Kontemplation, Meditation ermög-
lichen und festigen die Gewissheit im Glauben an die Existenz Got-
tes242. In der Faszination suggestiv-magischer Liturgie, d.h. in der An-

239 Hoerster 2010, S. 114; Czermak 2014, S. 31-35.
240 Grüter 2010, S. 97 ff., 245 f.
241 Otto 1979, S. 42 ff.
242 Grabowski 2007, S. 37 ff.

3. Glaubensgewissheit, ein Relikt magischen Denkens

57

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


betung Gottes, in der Wiederholungsrhetorik von Gebets- und Opfer-
ritualen liegt freilich auch die Wurzel fanatisch-religiösen Denkens
und Handelns243. Mehr noch: Die magische Gewissheit des Glaubens
und die Gottesfurcht (Mysterium tremens244) kann die Bereitschaft zu
gewalttätigen Handlungen gegen Andersgläubige und Kritiker hervor-
rufen oder gar fördern.

In Wirklichkeit verbleibt das Erlebnis jedoch im Bannkreis des ei-
genen Gehirns.245 Das beweist allein schon die Voraussetzung, dass
sich das visionäre Erlebnis nur einstellt bei wahrhaft Gläubigen.246 Die
Inhalte von Visionen und womöglich auch Halluzinationen sind in der
Tat abhängig von den vorgegebenen bzw. zuvor verinnerlichten Glau-
bensinhalten, die ja in den verschiedenen Religionen und Kulturen
ganz unterschiedlich geprägt sind.247 Sie fördern bzw. erzeugen zwar
die „Glaubensgewissheit“ des Gläubigen, sind aber keineswegs Beweise
für die Existenz Gottes248. Es gibt keine besondere „Glaubenserfah-

243 "Im evangelischen Biblizismus [...] wird die theologische Wahrheit von gestern als
unwandelbare Botschaft gegen die theologische Wahrheit von heute und morgen
verteidigt. Der Fundamentalismus versagt vor dem Kontakt mit der Gegenwart,
und zwar nicht deshalb, weil er der zeitlosen Wahrheit, sondern weil er der gestri-
gen Wahrheit verhaftet ist. Er macht etwas Zeitbedingtes und Vorübergehendes
zu etwas Zeitlosem und ewig Gültigem. Er hat in dieser Hinsicht dämonische Zü-
ge. Denn er verletzt die Ehrlichkeit des Suchens nach der Wahrheit, ruft bei sei-
nen denkenden Bekennern eine Bewusstseins- und Gewissensspaltung hervor
und macht sie zu Fanatikern, weil sie dauernd Elemente der Wahrheit unterdrü-
cken müssen, deren sie sich dunkel bewusst sind." (Tillich, 1951, in: Manfred
Baumotte (Hrsg.): Tillich-Auswahl, Bd. 1, Das Neue Sein, Gütersloh 1980,
S. 120 f.).

244 Otto 1979, S. 13 ff.
245 Grüter 2010, S. 97 ff., bes. 100 ff.; s.a. die auf Geistmetaphysik vertrauende Theo-

logie Karl Rahners (1976, S. 31 ff.), dessen „Gotteserfahrung“ als „anonymes und
unthematisches Wissen von Gott“ (Rahner a.O., S. 32) womöglich nur auf
menschlicher Selbsterfahrung beruht (Fischer 2002, S. 27, 39).

246 Grabowski 2007, S. 41 f.; Grüter weist darauf hin, dass solche ekstatischen Erleb-
nisse auch bei Epileptikern auftreten können (2010, S. 100 ff.).

247 Meistens sind die „Visionäre“ schlichte Menschen, wie Hirten- oder Bauernkinder,
die einfältige Botschaften der „Erscheinung“ weitergeben an ebenso einfältige
Gläubige. Im katholischen Milieu überwiegen meistens Marienerscheinungen.
Protestanten sind eher gegen solche Visionen immun.

248 Ähnlich sind auch die sog. Nahtoderlebnisse zu verstehen, die neuerdings von
manchen Betroffenen als Beweise dafür angesehen werden, dass das Bewusstsein

3. Glaubensgewissheit, ein Relikt magischen Denkens

58

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


rung“ im Sinne eines Erkenntnisvermögens besonderer Art249. Die
Einordnung eines Erlebnisses als Glaubenserfahrung ist abhängig von
vorheriger religiöser Gestimmtheit und Engagiertheit sowie von der
nachträglichen religiösen Interpretation des Betroffenen und seiner
Gesprächspartner250. Alternative Deutungen des Erlebnisses, etwa (tie-
fen-)psychologische, soziologische, medizinische Erklärungen werden
von theologischer Seite nur unzureichend berücksichtigt. Nichtsdesto-
weniger werden solche Erlebnisse in Stellungnahmen religiöser Autori-
täten und in Berichten über Erscheinungen, Wunderheilungen u.ä. als
Gewissheit vermittelnd betrachtet und verteidigt. Ein interessantes
Beispiel in diesem Zusammenhang ist das Erleben, von einem Teufel
bzw. Dämon besessen zu sein, und das Ritual der Teufelsaustreibung
(Exorzismus), dessen Veranstaltung von der Katholischen Kirche nach
wie vor als legitim betrachtet wird.

Glaubensgewissheit wird freilich auch gefördert in einem streng-
gläubigen religiös-fundamentalistischen subkulturellen Milieu, wel-
ches gekennzeichnet ist durch eine rigorose Anerkennung des Allein-
vertretungsanspruchs der Religion und eine ausgeprägte in-group-
Kommunikation, die noch verstärkt wird durch eine sehr vereinfa-
chende Alles-oder-Nichts-Logik (z.B. das islamische Glaubensbe-
kenntnis „Es gibt keinen Gott außer Allah“ und die islamistische For-
mel „Allahu akbar“). Diese meint eine strikte Einteilung der Menschen
in Gläubige und Ungläubige bzw. in Gute und Böse, wobei die Ungläu-
bigen – zu denen nach diesem Denken auch die Andersgläubigen zäh-

unabhängig vom Gehirn funktionieren könne (Schmied-Knittel 2012, S. 74). Die-
se „Belege“ sind jedoch problematisch, da die Erlebnisse erst nach einer gewissen
Zeit berichtet werden und die Berichte deshalb womöglich von der jeweiligen
Kultur der Erlebenden beeinflusst werden (Schmied-Knittel a.O., S. 74 f.). Zudem
sind die daraus gefolgerten Vorstellungen von der Existenz der Seele außerhalb
des Organismus absurd, weil wegen des Ausfalls des Gehirns, der Sinnesorgane,
Verstand und Vernunft die Aufnahme, Verarbeitung und Weitergabe von Infor-
mationen ausgeschlossen ist.

249 Hoye 1993, S. 51. Tillich 1951, in Baumotte 1980, S. 127: Beide, Empirie und Me-
taphysik, gründen auf einer apriorischen mystischen Erfahrung. James (1902)
2014, S. 60: „Es gibt keinen Grund für die Annahme, es existiere eine einfache ab-
strakte ‚religiöse Emotion‘ als eine eigenständige elementare Gemütsbewegung“.
Ebensowenig gibt es ein Gottes-Gen oder Spiritualitäts-Gen oder gar im Gehirn
ein Zentrum für religiöse Erfahrung (Dennett (2006), dt. 2016, S. 384).

250 Einige Beispiele dafür finden sich bei Zahrnt 1977, S. 168 ff.

3. Glaubensgewissheit, ein Relikt magischen Denkens

59

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


len – zu bekämpfen sind, insbesondere wenn die eigene Religion poli-
tische Macht erringen will. Solche Gruppen bilden durch ihre repressi-
ven Regeln, religiösen Indoktrinationen und rigiden Überwachungs-
strukturen den Nährboden für die Hervorbringung terrorbereiter Reli-
giosität und die potentielle Bereitschaft, sich selbst zu opfern und „Un-
gläubige“ zu schlachten251. Die Radikalisierung und Ausbildung eines
leicht entfesselbaren Aggressionspotentials sind dann die Folge der
vermeintlichen Kenntnis des göttlichen Willens und der Selbstsicht des
Gläubigen als dessen Vollstrecker. Das religiöse Versprechen ewiger
Paradiesesfreude entlastet den gewaltbereiten Gläubigen schließlich
von irdisch-moralischer Verantwortung252. Besonders gefährlich ist in
dieser Hinsicht der Koran, der in Sure 2 zur Ermordung der Ungläubi-
gen aufruft und damit der Anwendung von Gewalt Vorschub leistet
oder – besser gesagt – sie legitimiert. Deshalb ist es erforderlich, den
Wahrheitsanspruch des naiv-orthodoxen islamischen Glaubens im
Sinne philosophischer Aufklärung zu überdenken. „Der Wahnglaube
ist das Grundübel, das es zu bekämpfen gilt“253. Die Erwartung, dass
ein moderater Islam akzeptabel sei, kann nur realistisch sein, wenn der
Wahrheitsanspruch des Korans relativiert wird. Solange die Moslems
darauf beharren, dass der Koran Gottes Wort und damit unveränder-
lich sei, ist für einen moderaten Islam kein Platz. Es ist deshalb min-
destens notwendig, dass sich der islamische Klerus einhellig von der
o.g. und ähnlichen Suren distanziert.254

251 Krauss 2005, S. 12.
252 Krauss 2005, S. 12, dort auch Weinrich 2001, S. 59.
253 Nach Cassirer 1932, S. 169 die von Bayle geprägte Grundthese der französischen

enzyklopädischen Religionskritik.
254 S. hierzu die 40 Thesen zur Reform des Islam von Ourghi 2017.

3. Glaubensgewissheit, ein Relikt magischen Denkens

60

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Francisco de Goya: Der Schlaf der Vernunft produziert Monster.
Radierung, ca. 1797/1798 (Wikimedia Commons, gemeinfrei)

Einem friedvollen Zusammenleben der Religionen steht somit die
Glaubensgewissheit entgegen. Sie kann nicht allgemeines Gesetz sein,
wie es Kants kategorischer Imperativ als Grundbedingung der Moral
verlangt. Glaubensgewissheit heute – das ist der Ausdruck des
selbstverschuldeten Rückfalls in die Unmündigkeit der Zeit vor der
Aufklärung. Selbst verschuldet ist dieser Rückfall deshalb, weil es in
unserer Zeit genug Bildungsmöglichkeiten gibt, die über religiöse An-
sprüche und philosophische Widerlegungen aufklären. Deren Nutzung
erlaubt eine vernunftgemäße Einschätzung der Religion und des Glau-
bens sowie eine Einübung in Toleranz. Ein paradigmatisches Beispiel
hierfür ist die aus der Holocaust-Erfahrung, also der Vernichtung des
von Gott „auserwählten“ Volkes der Juden, gewonnene Erkenntnis des
Philosophen Jonas, nach der die Doktrin der Allmacht Gottes nicht
aufrecht erhalten werden kann255. Die magisch aufgeladene Glaubens-
gewissheit verhindert die Suche nach widersprechender Information
oder taucht jede neutrale Information in das Licht angeblich gottge-
wollter Bewertung. Die Verhinderung von radikaler bzw. fanatischer
Glaubensgewissheit ist natürlich auch eine Aufgabe der Religionspäd-

Abb. 2:

255 Jonas 1987, S. 33.

3. Glaubensgewissheit, ein Relikt magischen Denkens

61

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


agogik, der Predigt in Gottesdiensten, der Berichterstattung in Mas-
senmedien und professioneller psychosozialer Intervention bei gefähr-
deten Individuen oder Familien256. Darüber hinaus kann der visionäre
Zauber magischer Glaubensgewissheit durch sachbezogenes Nachfra-
gen in Situationen direkter Kommunikation gebrochen werden. An
dogmatischen All-Sätzen, wie sie in Gebetstexten vorkommen, lässt
sich das leicht demonstrieren: Ein Beispiel ist der Satz „Gott ist groß“.
In islamischen Gebetsritualen wie auch bei der Tatbegehung von isla-
mistischen Terroristen spielt er eine wichtige Rolle als rituelle Einstim-
mung in Andacht und Meditation bzw. in das terroristische Mordsze-
nario257. Da der Informationsgehalt des Satzes nach Maßgabe des ge-
sunden Menschenverstandes sehr dürftig ist, liegt die Annahme nahe,
dass der Satz hauptsächlich aus Gründen der Erzeugung einer magisch-
religiös aufgeladenen Stimmung gesprochen wird, die besonders un-
terstrichen wird, wenn er mit tiefer Stimme und im Chor, d.h. gleich-
zeitig von mehreren männlichen Gläubigen zelebriert wird. Man kann
diesem magischen Einfluss entgegenwirken, wenn man den Satz als
hypothetische Sachaussage mit Wahrscheinlichkeitscharakter auffasst,
deren Realgeltung zu prüfen ist. Zur Klärung müsste man dann nach-
fragen: Wie groß? Mit welcher Größe ist Gott vergleichbar? Kann man
seine Größe messen? Die magische Wirkung wäre schnell verflogen,
wenn sich der Betende gedanklich diesen Fragen stellen und einen
Wahrscheinlichkeitsvorbehalt anerkennen würde. Vermutlich wäre das
Gebet dann allerdings nicht mehr möglich.

Allgemein gesagt kann man die Zauberwirkung magisch-religiöser
Sätze durch deren Transformierung als empirische Hypothese mit
Wahrscheinlichkeitsvorbehalt begrenzen. Dieser Wahrscheinlichkeits-
vorbehalt sollte bei allen religiös-dogmatischen Aussagen über die
Existenz Gottes zur Regel gemacht werden. Die Formulierung „Es gibt
einen Gott“ suggeriert eine Glaubensgewissheit, die nicht begründet ist.
Der Begriff der Wahrscheinlichkeit weist auf diese unbegründete und
deshalb irrtümliche Gewissheit hin. Die Formulierung „Es gibt wahr-

256 S. Neumann 2013; Vidino 2013; Mansour 2016.
257 Das Argument der Islam-Apologeten, dass die IS-Mörder nichts mit dem Islam

zu tun hätten, ist durch die Beobachtung widerlegt, dass die Täter vor Beginn der
Tat „Allahu akbar“ rufen. Diese Formel wird bei vielen religiösen Ritualen ver-
wendet. Sie zeigt, dass der jeweilige Mord als islamisches Ritual zu verstehen ist.

3. Glaubensgewissheit, ein Relikt magischen Denkens

62

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


scheinlich einen Gott“ ist wegen der definitiv eingeräumten Irrtums-
möglichkeit weitaus besser begründet. Aufgrund der Wahrscheinlich-
keitsbedingung entfällt das magische Gewissheitserlebnis und die da-
raus gelegentlich folgende Gewaltbereitschaft. Im Gegensatz zu der
Glaubensgewissheit ist das Konzept der Wahrscheinlichkeit in der heu-
tigen säkularen Gesellschaft mehrheitsfähig, da es die geschichtliche
Weiterentwicklung des Denkens zu Rationalität und Wissenschaft re-
präsentiert. Wahrscheinlichkeit ist der Kernbegriff moderater Reli-
giosität.

3. Glaubensgewissheit, ein Relikt magischen Denkens

63

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

Das Gegenteil der Glaubensgewissheit ist die völlige Ablehnung des
Gottesgedankens, die Glaubenslosigkeit. Diese ist jedoch nicht gleich-
bedeutend mit Nihilismus. Nihilismus im eigentlichen Sinne bedeutet
den Absturz ins Haltlose und die Ablehnung aller kulturellen und zivi-
lisatorischen Werte des Menschen258. Die in Abschnitt 2.3.9 erläuter-
ten Denkrichtungen des atheistischen Existentialismus und Evolutio-
nären Humanismus stellen dagegen eine Neuausrichtung der Sinn-Be-
stimmung und Wertegestaltung des menschlichen Lebens im Diesseits
dar. Bestandteile einer solchen non-theistischen wissensfundierten
Weltanschauung sollen im Folgenden erörtert werden.

Ausgangspunkt säkularen Denkens ist das Vertrauen in die Fähig-
keit des Menschen, aufgrund seiner Sinne, seines Verstandes und sei-
ner Vernunft Antworten auf die Grundfragen der Menschheit zu fin-
den, welche sind: Woher kommt der Mensch? Wohin geht der
Mensch? Was ist der Mensch? Jeder ist aufgerufen, sich dieser Fähig-
keit getreu dem Motto Kants „Wage zu wissen (sapere aude)“ seiner be-
rühmten Schrift „Was ist Aufklärung“259 zu bedienen. Einem mündi-
gen Menschen reicht es nicht, sich ohne nachzudenken und ohne ge-
nauere Überprüfung einem irgendwie gearteten religiösen Vordenker
unterzuordnen. Freilich ist es nicht möglich, bei jeder Frage bei Null
zu beginnen. Vertrauen verdienen auch Philosophie und Wissenschaft,
deren Vertreter sich seit Menschengedenken bemühen, objektiv und
wertfrei, d.h. ohne religiöse Vorurteile, beweisbare Erkenntnisse über
den Menschen und die Natur zu gewinnen. Inzwischen ist ein Fundus
an sachbezogenem Wissen zusammengetragen worden, der es erlaubt,
eine wissensfundierte Weltanschauung zu konzipieren. Diese erhebt
nicht den Anspruch, endgültig wahr zu sein. Ihr Ziel ist es, der Wahr-
heit näher zu kommen bzw. Aussagen zu machen, die plausibel und

4. 

258 Weischedel 1983, 2, S. 161 f.
259 Kant 1783, Kant-Werke 1968, Band 9, S. 53–61.

65

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


der Wahrheit ähnlich sind (s. verisimilitudo nach Popper). Dazu dient
auch und vor allem der ständig weitergehende wissenschaftliche Dis-
kurs.

Wissenschaftssprachlich gesehen handelt es sich bei religiösen
Aussagen über die Existenz Gottes um projektive sozio-, techno- und
biomorphe bzw. anthropomorphe Erklärungen, d.h. um Konstrukte260,
deren Geltung, wie die Diskussion um die sogenannten Gottesbeweise
zeigt, entweder nicht bewiesen werden konnte261 oder nicht überprüf-
bar262 ist. Aus heutiger Sicht sind es behelfsmäßige Überbrückungen
weitgehender Unwissenheit in Fragen der Deutung und Bewältigung
unmittelbarer Lebensprobleme. Sie stammen ursprünglich aus einer
längst überlebten Mentalität, die geprägt war von magischem Denken,
einem altorientalischen Despotismus (Gott der „Herr“) und einer an-
thropomorphen Sicht von Ursache und Wirkung263. Die Plausibilität
und Verbreitung dieser Mentalität wurde und wird über die Jahrhun-
derte bis Jahrtausende tradiert durch den Einfluss der Priesterschaft,
die für sich einen Alleinvertretungsanspruch darauf erhebt, das Wort
und den Willen Gottes, d.h. seine Offenbarungen zu kennen und zu
verkünden, durch das Solidaritätsgefühl und die Pflege des Zusam-
menhaltes in der Gemeinschaft der Gläubigen, durch religiöses
Brauchtum, Gottesdienst und Seelsorge, durch Rituale bzw. häufige
Wiederholung ritualisierter Dogmen als Gebetsformeln (z.B. „Gott ist
groß“), durch liebgewordene Folklore, Heiligenkult, Symbole, Bildwer-
ke sowie durch die religiös legitimierte staatliche Macht. Die Beibehal-
tung bzw. Fortschreibung der Plausibilität dieser Glaubensinhalte264

wie überhaupt der Gotteshypothese erklärt sich aus den Bemühungen

260 Topitsch 1972, S. 10; Topitsch 1988, S. 5.
261 S. Hoerster 1985, S. 16–93; Hoerster 2010, Kptl. III–VI.
262 Marina (2005, S. 60 ff.) unterscheidet zwischen zwei Aussagenbereichen, dem hei-

ligen und dem profanen Kreis, deren Geltungskriterien vom einen auf den ande-
ren nicht ohne weiteres übertragbar sind.

263 S. die sog. „Achsenzeit“, d.i. die Zeitspanne von 800–200 v.Chr., in der die geisti-
gen Grundlagen unserer und anderer Kulturen gelegt wurden (Jaspers, K., 1955,
S. 14 ff.); S.a. das Numinose als geschichtlicher Vorhof der Religion (Otto 1979,
S. 142).

264 Der Glaube gewisser Protestanten, dass sie, indem sie zweitausend Jahre christli-
cher Tradition überspringen, ein unmittelbares und existentielles Verhältnis zur
Bibel herstellen können, ist naive Selbsttäuschung (Tillich/Baumotte 1980,
S. 155 f.).

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

66

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


der Theologen, mit der Zeit zu gehen, d.h. sie stilistisch, argumentativ
und metaphorisch an den jeweiligen Zeitgeist anzupassen. Um in der
Konfrontation religiöser Erklärungen und Begriffe mit säkularem Wis-
sen265 bestehen zu können, werden religiöse Tatsachenbehauptungen
durch Zusatzhypothesen gerettet266 und durch symbolische Deutung
unangreifbar gemacht267. Am Ende stehen magisch aufgeladene be-
griffliche Leerformeln268, die dann zwar gegen Widerlegungen immun
sind, jedoch keinen fassbaren Sachverhalt mehr bezeichnen. Beispiele
für solche Entwicklungen sind Ortsbezeichnungen wie „Himmel“ und
„Hölle“ , deren örtliche Unerreichbarkeit und zugleich unbegreiflich
lebensbestimmende Gestaltungskraft (Meteorologie, Vulkanismus) in
der Steinzeit theologisch überhöht wurde und seitdem begrifflich tra-
diert wird als Wohnsitz Gottes bzw. der Götter, als Ort des Guten, des
Lichtes bzw. Wohnsitz des Teufels und der Dämonen, Ort des Bösen,
der Finsternis269 d.h. in der Erde, „wo Heulen und Zähneknirschen ist“
(im NT mehrfach genannt). Nach der naturwissenschaftlichen Entzau-
berung und Verortung des Himmels als Wetterzone, als Atmosphäre
und Zugang zum Weltraum und der Hölle als Erdhöhle oder geodyna-
mische Erdformation sowie der Erkenntnis, dass Licht und Finsternis
bzw. Tag und Nacht abhängig sind von der Drehung des Planeten um
sich selbst, bleiben Himmel und Hölle theologisch nur noch als Meta-
phern für Gottesnähe und Glückseligkeit bzw. Gottesferne und Ver-
zweiflung. Der Widerspruch zwischen der theologischen Metaphorik
und der bloßen Ortsbezeichnung artikuliert sich augenfällig im reli-
giösen Kniefall und Gebetsgestus, d.h. in der körpersprachlichen Hin-
wendung nach oben zu dem früher im „Himmel“270 verorteten ver-
meintlichen Gott, die sich in Wirklichkeit aber bloß an das Wetterge-

265 Widersprüche lassen sich oft in klerikalen Witzen, Satiren und Karikaturen fin-
den, wie z.B. die Frage eines Kindes, wie Gott den Lärm der Flugzeuge aushalte,
die täglich in seiner himmlischen Nachbarschaft herumfliegen.

266 Am Beispiel des „Paradieses“ s. hierzu Bellarmin (1873), zit. i. Flasch 2015,
S. 83 f., Flasch 2004, S. 70 f.

267 Flasch 2015, S. 86.
268 Topitsch 1960, S. 233 ff.; Wehler 2007, S. 193 f.; Hoerster 2010, S. 117/118; Degen-

kolbe 1965, S. 327 ff.
269 S. Flasch 2015, S. 247 ff., S. 160, 165: Der Gott Israels ist lt. Bibel (Exodus 3,2

und 3.6) ursprünglich ein Berggott, Feuergott und Wettergott.
270 Flasch 2013, S. 165.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

67

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


schehen, die Atmosphäre und den darüber liegenden lebensfeindli-
chen Weltraum richtet, also natürliche Gegebenheiten, die leider „un-
erbittlich“ sind.

Das Fehlen einer augenscheinlichen Präsenz und direkten An-
sprechbarkeit Gottes sowie das Auftreten von Krankheiten, Katastro-
phen, Kriegen, die jeden Menschen ungeachtet seiner Frömmigkeit
und seines Lebenswandels treffen können und die der allgütige Gott
zulässt (Theodizee), kommentieren Gläubige oftmals mit resignativen
Redensarten wie „Gottes Ratschluss ist unergründlich“.271 Angesichts
ihrer Erklärungsnot liegt jedoch eine ganz andere Feststellung nahe: Es
gibt keinen personalen Gott und deshalb auch keinen göttlichen
Schöpfer, Erzieher und Richter, der im Himmel residiert und von dort
aus wie ein Buchhalter unser Leben bis ins einzelne kontrolliert. Diese
Gottes-Rollen (eigentlich feudale „Herren-Rollen“) sind nur Projektio-
nen bzw. anthropomorphe Zuschreibungen, welches schon antike Phi-
losophen (z.B. Xenophanes (570–470 v.Chr.))272 gesehen haben.

Umso weniger ist die Vehemenz zeitgenössischer Glaubenseiferer
akzeptabel, die ihren Glauben für eine Offenbarung Gottes halten und
deshalb mit der Wahrheit gleichsetzen. Auch wenn der Glaube noch so
fanatisch und womöglich unter Androhung von Sanktionen oder
nackter Gewalt eingefordert wird – den Wissensmangel kann er nicht
kompensieren. Immer mehr Glaubensinhalte verlieren ihre Jahrhun-
derte- bzw. Jahrtausende lang geübte magische Evidenz durch den
Fortschritt der wissenschaftlichen Erkenntnis und das dadurch erhal-
tene bessere Wissen, das auf unvoreingenommenen, sachbezogenen,
logisch begründeten Evidenzen, empirisch begründeten Wahrschein-
lichkeiten und Beweisen fußt. Der rationale und vernunftgeleitete
Fortschritt des Wissens ist inzwischen so weit gediehen, dass wir Men-
schen nun in der Lage sind, die Voraussetzungen unserer Existenz, un-
ser Sosein und die weitere Entwicklung unserer Lebensbedingungen
real angemessen und ohne einen Gottesbezug zu definieren und zu er-

271 Das hier angesprochene Problem der Theodizee ist bis heute nicht gelöst und
auch nicht lösbar (Hoerster 2010, S. 87 ff.; Mackie 1985, S. 239 ff.).

272 S. Mauthner 2011, S. 73 ff.; Lohfink weist darauf hin, dass wir bei religiösen Aus-
sagen immer auf Projektionen angewiesen sind (Lohfink 2014, S. 34), und be-
gründet das damit, dass der Mensch Gott nur mit Hilfe sprachlicher Bilder erfas-
sen kann, die von seiner Erfahrung ausgehen.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

68

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


klären. Der Wissensfortschritt ist freilich nicht zu Ende, sondern be-
darf eines dauerhaften Diskurses, zu dem tätig beizutragen jeder den-
kende Mensch aufgerufen ist. Vernunft und Rationalität wirken durch
sich selbst. Die religiöse Weltanschauung ist eine Epoche der mensch-
lichen Geistesgeschichte, die ihrem Ende zugeht. Sie ist zu ersetzen
durch eine Wissenskultur, in der die Vervollkommnung des Wissens
durch Wissenschaft zugleich Weg und Ziel ist.

Die Erde, unser Heimatplanet

Ort unserer Existenz ist der Planet Erde. Er befindet sich in einem
Sonnensystem der Galaxie „Milchstraße“. Das ist der Inhalt einer Bot-
schaft, die seit den 70er Jahren des 20. Jhs. auf einer Datenplatte an
Bord der Weltraumsonden Voyager 1 und 2 einer angenommenen Zi-
vilisation im Weltraum zur Kenntnis gebracht wird, die sie zu lesen
versteht. Die Botschaft enthält eine Positionsbestimmung der Sonne
bzw. Erde in Relation zu 14 Pulsaren und zum Zentrum der Milchstra-
ße sowie eine schematische Darstellung des Sonnensystems. Darüber
hinaus sind auf der Platte wissenschaftliche, technische und künstleri-
sche Daten gespeichert, die den Empfänger der Botschaft über die
wichtigsten Leistungen der Menschheit und ihres kulturellen Entwick-
lungsstandes informieren sollen. Insgesamt enthält die Platte somit ein
Profil des Wissens und Könnens unserer Zeit.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

69

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Plakette der Voyager-Sonden 1 und 2 (Quelle: NASA)

Mit zunehmendem Wissen über den Weltraum und seine strukturelle
Ordnung ist die religiöse Bedeutung des Planeten deutlich relativiert
worden. Nicht mehr bloß die Erde steht in Frage, sondern die komple-
xe Organisation des Kosmos und die Erde als ein kleiner Bestandteil
desselben ist das zu klärende Problem. Weder ist die Erde eine Scheibe,
um die sich eine Sonne dreht, noch ist das Sonnensystem, in dem sie
sich befindet, unter den Sonnensystemen hervorgehoben. Mit der Er-
kenntnis der Kugelgestalt des Planeten und der anderen Himmelskör-
per verliert vor allem die religiöse Oben-Unten-Metaphorik ihren
Sinn. Im Weltraum gibt es weder einen Himmel (oben) als Wohnstatt
Gottes bzw. des Guten, noch eine Hölle (unten) als Ort des Teufels
bzw. des Bösen oder gar des Reiches des Todes. Im Blick auf die Erde
vom Weltraum her273 erweist sich die Oben/Unten-Struktur als eine

Abb. 3:

273 In moderner Weltsicht ist das eigentlich der Standort und die Perspektive des bib-
lischen Gottes (s. Genesis 1, 31: Und Gott sah alles, was er gemacht hatte.). Merk-
würdig ist, dass im biblischen Schöpfungsbericht nicht die Kugelgestalt des Plane-
ten erwähnt wird, die selbst Gott doch hätte sehen müssen. Der Blick aus dem
Weltraum auf den Planeten steht jedenfalls im Widerspruch zu der biblischen
Ganzheitsvorstellung „Himmel und Erde“ und ihre Vielfalt (Genesis 2, 1), die
dem ptolemäischen Weltbild, oder vermutlich noch älteren, vielleicht jungstein-
u/o bronzezeitlichen Konstrukten entspricht. Eine interessante Frage ist, wie man
sich das Leben, die Natur und die Umweltbedingungen (z.B. Klima/Wetter) vor-
zustellen hätte, wenn die Sonne sich tatsächlich um die Erde drehen würde und/
oder die Erde eine Scheibe wäre!?

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

70

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Frage des Standortes und der damit verbundenen Perspektive. Sie ist
erdgebunden und tritt mit zunehmender Entfernung von der Erde in
ihrer Bedeutung immer weiter zurück.274 Gleichermaßen sind auch
der blaue Himmel und die darauf bezogene göttliche Lichtmetaphorik
nur der irdischen Atmosphäre und der sie erhellenden Sonne zu ver-
danken. Der Gegensatz von Licht und Finsternis hat nichts mit „Gut“
und „Böse“ zu tun, sondern ist mit der Drehung der Erde um sich
selbst (Tag/Nacht-Rhythmus) sowie um die Sonne (jahreszeitliche Ver-
änderungen der Tag/Nacht-Längen) zu erklären. Ebenso sind weder
Sonnenfinsternisse noch Sternschnuppen, Kometen und andere Him-
melskörper göttliche Zeichen. Nichtsdestoweniger entsteht in uns an-
gesichts der schwarzen Unendlichkeit des Weltalls und der Begrenzt-
heit unseres Lebensraums das beklemmende Gefühl der Verlorenheit
sowie die Erkenntnis, dass wir als Individuen und als Gattung existen-
tiell auf diesen Planeten angewiesen sind, und schließlich, dass wir als
Menschen solidarisch sein müssen, wenn wir unsere Existenz erhalten
wollen.

Bild des Planeten Erde (Quelle: NASA)Abb. 4:

274 Im Weltraum haben Zeit und Raum nur relativ zu einem Referenzpunkt eine Be-
deutung.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

71

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Die Erde als winziger hellblauer Punkt (Pale Blue Dot) (aufge-
nommen am 14.02.1990 von Voyager 1 aus 6,4 Milliarden Km
Entfernung)(Quelle: NASA)

Der Planet Erde ist nicht die Schöpfung einer göttlichen Person275; er
entwickelte sich durch eine spezifische Konstellation kosmischer Kräf-
te, welche eine lebensfreundliche Umwelt, die Entstehung der Natur
und damit biologischer Systeme bis hin zum Menschen als evolutionä-
res System permanenter Bewegung zwischen Werden und Vergehen
ermöglicht hat.276 Diese Konstellation ist veränderlich und nicht auf
Dauer stabil. Die Natur, der Planet, das Sonnensystem, die Galaxien,
das Weltall haben keinen Sinn, der über sie selbst hinausweist. Die
Kräfte der Natur sind weder göttliche Erziehungsmaßnahmen, Bestra-
fungen oder Belohnungen, Rache- oder gar Gnadenakte noch durch
religiöses bzw. moralisches Wohlverhalten, Opfer, Gebete, Wünsche
und Beschwörungen von Menschen zu beeinflussen. Sie agieren und
reagieren in einem mehr oder weniger komplexen selbstreferentiellen
Funktionsgefüge, dessen Bestandteile, Ereignisse und Vorgänge sowie
dessen Ursachen, Bedingungen und Folgewirkungen wir dank (natur-)
wissenschaftlicher Forschung immer besser verstehen und mehr oder

Abb. 5:

275 Der Schöpfungsmythos der Bibel ist nur auf den Planeten Erde zu beziehen. Die
Entstehung anderer Planeten oder gar des Weltraums insgesamt ist darin nicht
angesprochen.

276 Vgl. Oschmann 2016 und Walter 2016.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

72

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


weniger für unsere Zwecke nutzen können277. Auch wenn wir in der
Lage sind, schädliche Prozesse wie Krankheiten, Katastrophen und
Kriege durch technische und organisatorische Maßnahmen z.T. abzu-
mildern und mitunter auch abzuwenden, gilt: Wenn wir überleben
wollen, müssen wir uns durch besonnenes Handeln an dieses Funkti-
onsgefüge anpassen und es beherrschen lernen. Unser Leben ist in die
Natur eingebettet und nur in ihr und mit ihr sinnvoll. Wir Menschen
sind selbst Natur, evolutionär durch Mutation und Selektion als Gat-
tung entstanden und der weiteren Evolution in unseren Kindern un-
terworfen. In unserem Sein und Handeln sind wir verantwortlich für
die Schaffung und Erhaltung natürlicher Lebensbedingungen, also le-
bensfreundlicher natürlicher Gegebenheiten und Prozesse, soweit sie
unserer Einwirkung zugänglich sind. Angelehnt an Kants kategori-
schen Imperativ ist hierfür der Imperativ der Verantwortungsethik von
Jonas konstitutiv: „Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung
verträglich sind mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf
Erden“278 .

Toleranz gegenüber Andersgläubigen

Die durchaus verdienstvolle kulturprägende und staatstragende, d.h.
die Macht des Klerus und des Adels legitimierende Funktion der Reli-
gion früherer Epochen hat sich im Zuge der Aufklärung und Demo-
kratisierung inzwischen überlebt. Nicht mehr die den angeblichen
Willen Gottes auslegenden Priester entscheiden über gesellschaftliche
Machtpositionen, sondern das Volk in der Wahlabstimmung. Religio-
nen sind mehr oder weniger zur Privatsache geworden, denen gegen-
über der Staat neutral und tolerant ist, obwohl nicht alle Religionen
gleichermaßen die Menschenrechte im Sinne der UNO-Charta (Tole-
ranz gegenüber Andersgläubigen, körperliche Unversehrtheit, Gleich-
heit von Mann und Frau etc.) achten. Die christlichen Kirchen haben

277 S. das Konzept der habitablen Zone: Leben ist nur auf Planeten möglich, die in
der Umlaufbahn um ein Zentralgestirn drei Bedingungen enthalten, Komplexe
Chemie, Energie und flüssiges Wasser (Stracke und Michel, in: Anderl, S.: Fremde
Welten, fremdes Leben. FAZ 27.05.2015, Nr. 120, S. N2).

278 Jonas,H. (1979): Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt (Insel), S. 36.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

73

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


diese Toleranz akzeptiert und gelernt, sie zu leben; nicht jedoch der Is-
lam. Seine „Dogmen“, wie die Auffassung des Korans als unveränderli-
ches Gotteswort, das Bilderverbot, die rechtliche Zurücksetzung der
Frau gegenüber dem Mann und die Todesdrohung gegenüber Ungläu-
bigen und Austrittswilligen verhindern jede Toleranz. Ausdruck dieses
Denkens ist das islamische Gesetzeswerk, die Scharia, die deshalb mit
unserer Rechtsordnung, vor allem mit den Grundrechten, nicht ver-
einbar ist. Gerade im Hinblick auf den gegenwärtig grassierenden IS-
Terrorismus bzw. das IS-Kalifat279 ist eine Reform der islamischen Re-
ligion deshalb unverzichtbar. Im Wesentlichen geht es um eine Über-
windung des islamischen Dogmas, der Koran sei Gottes Wort, das der
Mensch bzw. der Gläubige nicht verändern dürfe. Demgegenüber steht
die Auffassung, dass der Koran eben nicht Gottes Wort ist, sondern
von islamischen Autoritäten des 7. Jhs., zu denen auch Mohammed zu
zählen ist, aus Gründen der Erringung und des Erhalts von Machtposi-
tionen hervorgebracht wurde. Neueste historisch-kritische Untersu-
chungen der Korantexte belegen deren Geschichtlichkeit und damit
auch die Selbstverständlichkeit, dass der Koran im Kontext seiner Ent-
stehungszeit zu sehen und zu deuten ist280.

Nicht nur in religiös bedingten Streitigkeiten, auch in weltlichen
Konflikten betrachten wir es als ein unverzichtbares Ziel, den Aus-
gleich unterschiedlicher Interessen und Wertvorstellungen durch Ver-
handlungen und argumentativ begründete Entscheidungen zu suchen.
Kompromisse sind für religiös Gläubige nur dann möglich, wenn sie
den Wahrheits- bzw. Absolutheitsanspruch ihres Glaubens aufgeben
und den Glauben Andersgläubiger respektieren. Einen wahren Glau-
ben kann es prinzipiell nicht geben, da die letztgültige Entscheidung
darüber, ob etwas wahr ist, nur auf Wissensgrundlagen getroffen wer-
den kann. Der Glaube kann allenfalls subjektive Wahrscheinlichkeit
beanspruchen. Das Konzept von Wahrscheinlichkeit räumt grundsätz-
lich ein, dass es auch Evidenzen gibt für andere Glaubensinhalte. Diese
zu respektieren verlangt nach Toleranz und von einem Gläubigen da-
mit auch die Bereitschaft, zu einer Gottheit zu beten, von deren Wirk-
lichkeit er nur mit einer Wahrscheinlichkeit zwischen 75 % und 51 %

279 S. Geus 2015.
280 S. neuerdings Abdel-Samad 2015, S. 151 ff.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

74

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


überzeugt ist281. Die Kehrseite ist eine breite geschichtliche Erfahrung,
dass die 100-prozentige „Gottesgewissheit“ der Nährboden für Intole-
ranz, Hass, Missgunst und Feindschaft gegenüber Andersgläubigen ist.
Ihre orthodoxen Protagonisten wollen durch Missionierung und
Zwang Toleranz und Glaubensfreiheit beseitigen, wobei ihr Einfluss
letztlich zu Gewalttaten führt, die immer neue Gewalttaten nach sich
ziehen. Gewaltherrschaft und Krieg können Glaubensprobleme nicht
nachhaltig lösen. Sie sind Teil des Problems.282

Rathaus Münster, Friedenssaal: „Die Streitenden“ (ca. 1536) ©
LWL-Medienzentrum für Westfalen283

Prosoziales Handeln

Neben der Überbrückung von Nicht-Wissen und der – religiösen – Er-
klärung natürlicher Ereignisse ist der wichtigste Grund religiösen
Denkens, die Gläubigen dazu anzuhalten, ethisch-moralische Regeln

Abb. 6:

281 S. Schnädelbach (2007), 2009, S. 84.
282 Diese historische Erfahrung vermittelt in eindrucksvoller Weise der westfälische

Friede von 1648 (Mauthner 2011, S. 278).
283 Moralisierende Darstellung „sinnloser Streitlust“ als einem menschlichen Laster

(Dethlefs 1996, S. 49).

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

75

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


im Umgang miteinander und gegenüber Andersgläubigen zu achten
bzw. umzusetzen. Dazu braucht es eine subjektiv notwendige und hin-
reichende Begründung für gutes, d.h. prosoziales Handeln. In den
abrahamitischen Religionen (Judentum, Christentum, Islam) geschieht
dies durch die Konstruktion einer außerirdischen bzw. jenseitigen
Macht, die unsere Geschicke lenkt, sich selbst aber nicht zu erkennen
gibt. Diese Macht heißt Gott und ihr Reich ist der Himmel. In Gottes
Reich können nur Menschen bzw. deren unsterbliche Seelen eingehen,
die Gutes tun. Bösen Menschen ist der Zugang in dieses Reich ver-
wehrt. Sie sind des Teufels und ihr ewiger Platz ist die Hölle. Die einfa-
che Sinnformel nach dieser Theorie: Wer nach dem Tode ewig und
gleichzeitig angenehm leben will, muss in seinem irdischen Leben Gu-
tes tun bzw. darf keine Sünden begehen. Was gut und böse ist, be-
stimmt und überwacht die Priesterschaft im Auftrag Gottes. Religions-
geschichtlich bzw. paradigmatisch ist dieser Zusammenhang in der
biblischen Erzählung von Gottes Proklamation des jüdischen Volkes
zu einem Königreich von Priestern284 und der Übergabe der Tafeln mit
den Zehn Geboten an Moses (religiöse Legitimation der Ethik)285 be-
legt. In allen Religionen ist das Verhältnis zwischen Religion und Ethik
konvergent, wenn auch verschieden begründet286.

Schon in den Anfängen der Aufklärung erhob sich die Frage, wie
jemand dazu veranlasst werden kann, moralisch/ethisch gut zu han-
deln, wenn er nicht an einen Gott glaubt. Die Vertreter der Religion ar-
gumentieren stets, dass nur der Gläubige nach Maßgabe seiner Religi-
on dazu in der Lage ist. Demgegenüber führen Atheisten Beispiele an,
aus denen hervorgeht, dass auch Ungläubige prosozial handeln kön-
nen, mehr noch: dass die Moral natürliche Wurzeln hat.287 Aus den
Missbrauchsfällen, die im Jahr 2015 bekannt wurden, geht außerdem
hervor, dass Gläubige, ja sogar Priester, obwohl zutiefst religiös, mora-
lisch schlecht handeln können.

284 Exodus 19, 6.
285 Exodus 20. Dass diese nicht konfliktfrei verlief, zeigt die Geschichte vom Golde-

nen Kalb (Exodus 32).
286 Ratschow (1980, S. 72). Der Autor zeigt diesen Zusammenhang am Christentum

und Buddhismus, zu dessen ethischen Fundamenten auch ein Dekalog zählt
(S. 64 f.).

287 Verplaetse (2011), Roth (2015).

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

76

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Es darf allerdings nicht übersehen werden, dass der religiöse Glau-
be traditionell der Idee des Guten bzw. des ethisch richtigen Handelns
im Sinne uneigennütziger prosozialer Mitmenschlichkeit (Zehn Gebo-
te im jüdisch-christlichen Glauben, Fünf Silas im Buddhismus) ver-
pflichtet ist288. Die Vermittlung, Etablierung und Wahrung prosozialer
Werthaltungen in der Gesellschaft ist und bleibt eine wichtige Aufgabe
weltanschaulicher bzw. ethischer Lehre. Die religiös-metaphysische
Verankerung prosozialen Handelns – d.h. das Versprechen himmli-
scher Belohnung bei gutem Handeln bzw. die Androhung höllischer
Bestrafung/Verdammnis289 bei bösem, d.h. asozialem bzw. antisozia-
lem Handeln – ist freilich nur eine von vielen religiösen und weltlichen
Möglichkeiten seiner Motivierung. Angesichts der Erkenntnis sozial-
wissenschaftlicher Forschung, dass die Definition dessen, was gut ist,
je nach Interessen und Mentalitäten historisch und örtlich wandelbar
und im Hinblick auf die situative Komplexität des Handelns sorgfälti-
ger Auslegung bedarf, bietet ein pragmatisches und historisch-kriti-
sches Denken in dieser Frage eine überzeugendere Lösung. Religion ist
kein notwendiger Bestandteil des menschlichen Lebens290.

Grundsätzlich lässt sich prosoziales Handeln als ein von der Ver-
nunft geleitetes ethisches Grundmotiv begreifen, das sich in den Ver-
haltenszielen der Selbsterhaltung und der Arterhaltung manifes-
tiert.291 Getreu dem Motto „Der Sinn des Lebens ist das Leben“ kann
es als regulatives Prinzip einer moralischen Grundorientierung begrif-
fen werden, das keiner weiteren Legitimation bedarf292. Dem entspre-

288 Mauthner 1920–1923 bzw. 2011, 4, S. 158 zit. Schopenhauer (1851), 1986, Bd. V,
S. 402: „In allen Religionen sei das Metaphysische falsch, das Moralische wahr“.
„Dies ist ein Beleg für die Regel aus der formalen Logik, dass aus falschen Prämis-
sen eine wahre Konklusion folgen kann“ (Schopenhauer a.O.); s.a. Forberg (1798,
S. 46).

289 Die Vorstellung einer „ewigen“ Strafe ist widersprüchlich, da der Zweck der Strafe
per definitionem Besserung und nicht Rache ist (s. Stosch 1692, zit. bei Mauthner
1920–1923 bzw. 2011, 3, S. 208).

290 Kahl 2011, S. 87.
291 Der Vorschlag des Philosophen J.G.Fichte, das Gute bzw. prosoziale Handeln

selbst als moralische Weltordnung zu vergöttlichen, bietet eine religionsähnliche,
aber nicht metaphysische Basis der Verankerung dieses ethischen Grundmotivs
in der Gesellschaft (Fichte 1798 bzw. 1969, S. 35). Eine systematische Ausarbei-
tung und rationale Begründung der Moral hat Gert (1983) vorgelegt.

292 Vgl. Kadlec 1976, S. 13.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

77

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


chend besteht „eine unbedingte Pflicht der Menschheit zum Dasein“293.
Dennoch braucht es eine Ethik, die alle rationalen Menschen als ver-
bindlich anerkennen294. Getragen vom Motiv des Mitleids295, von dem
Prinzip „Jeder ist verpflichtet, den anderen als Person zu achten“296

und analog „Jeder hat das Recht, von anderen als Person geachtet zu
werden“297 lässt sich als rationaler Hauptgrund moralischen Handelns
„die Vermeidung der Verursachung von Übeln bei anderen Men-
schen“298 nennen. Dieser Grund liegt auch im rationalen Selbstinteres-
se des handelnden Menschen 299. So begründet gibt Gert300 zehn Re-
geln an, die jeder rationale Mensch einhalten soll:

1. Du sollst nicht töten
2. Du sollst keine Schmerzen verursachen
3. Du sollst nicht unfähig machen
4. Du sollst nicht Freiheit oder Chancen entziehen
5. Du sollst nicht Lust entziehen
6. Du sollst nicht täuschen
7. Du sollst Deine Versprechen halten
8. Du sollst nicht betrügen
9. Du sollst dem Gesetz gehorchen
10. Du sollst Deine Pflicht tun

Gegenüber dem Mittelalter ist das prosoziale Handeln heute im We-
sentlichen gesetzlich normiert und in Gesetzbüchern kodifiziert, d.h.
die Einhaltung der Normen kann durch die Staatsmacht erzwungen
werden. Für ethisch richtiges Handeln genügt es freilich nicht, die
durch die Volksvertretung legitimierten Gesetze buchstabengetreu ein-
zuhalten. Es braucht auch den guten Willen, sie mit Leben zu erfüllen,
wobei freilich auf ein ausgeglichenes Verhältnis zwischen Selbstbezug

293 S. Jonas 1979, S. 80, 85, 86, 186.
294 Gert 1983, S. 262.
295 Schopenhauer (1840), 1986, S. 740 ff.
296 Kutschera 1982, S. 309 betrachtet dieses Prinzip als „ethisches Grundprinzip“.
297 Kutschera 1982, S. 315/316.
298 Gert 1983, S. 272 f.
299 Gert 1983, S. 129, 272 f.
300 Gert 1983, S. 176.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

78

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


und Fremdbezug zu achten ist.301 In seinem „Manifest des evolutionä-
ren Humanismus“ hat Schmidt-Salomon einen Katalog von 10 Gebo-
ten als Grundlage einer säkularen Ethik des Verhaltens302 vorgeschla-
gen, der im wesentlichen Fairness im Umgang mit anderen und mit
sich selbst – also Offenheit für bessere Argumente, Selbstvertrauen
und Kritikfestigkeit – empfiehlt. In einem weiteren Rahmen entspricht
dies den Regeln der kommunikativen Verständigung303 und vor allem
der kommunikativen Ethik, wie sie Habermas unter dem Begriff der
Diskursethik mit dem Ziel des „herrschaftsfreien Dialoges“ versteht304.

Der Mensch und seine sterbliche Seele

Das Leben jedes einzelnen Menschen hat einen biologischen Anfang,
d.i. die Zeugung bzw. Geburt bzw. der erste Atemzug und ein biologi-
sches Ende, d.i. der Tod bzw. der letzte Atemzug. Bei der Zeugung
kombinieren sich die Gene des Vaters und der Mutter in einem kom-
plexen Zusammenspiel zu einem spezifischen Genprofil bzw. Genom,
welches die Entwicklung und Ausformung des Organismus, seinen
Phänotypus bestimmt. Die in manchen Religionen vorherrschende
Annahme einer irgendwie gearteten Vorrangigkeit des Männlichen ge-
genüber dem Weiblichen oder umgekehrt entbehrt jeder Grundlage.
Für das in seiner Komplexität einzigartige Individuum gibt es kein Le-
ben vor oder nach dem Leben. Sein Leben ist zwar von der Todesge-
wissheit begrenzt, verläuft aber nicht nach einem vorgegebenen
Schicksalsplan, sondern entwickelt sich in Abhängigkeit von der per-
sönlichen Interaktion mit situativen und Umweltbedingungen, sowie
nach Zufall und Notwendigkeit305. Mit der Geburt beginnt ein Prozess
der Enkulturation in die Gesellschaft durch Reifung und Erziehung, an
dessen gelungenem Ende ein Individuum steht, dessen Bewusstsein

301 Dieser Ausgleich wird besonders betont in der „Goldenen Regel“: „Behandle den
anderen so, wie du selbst behandelt werden willst“ und im Gebot der Nächstenlie-
be: „Liebe deinen Nächsten, wie dich selbst“.

302 Schmidt-Salomon 2006, S. 156 ff.
303 Schulz von Thun 1981; Watzlawick/Beavin/Jackson 1969.
304 Habermas 1983, S. 53 ff. und S. 127 ff.
305 Monod 1975.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

79

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


und Denkvermögen im Unterschied zu anderen Lebewesen des Plane-
ten ihm die Möglichkeit bietet, seine Bedürfnisse und deren Befriedi-
gung selbstbestimmt und in Abwägung gesellschaftlicher Wertvorstel-
lungen zu realisieren. Es gibt zwar eine Seele; sie ist aber nicht unsterb-
lich306. Das als Ausdruck der Seele aufgefasste Gefühl der Selbstidenti-
tät, d.i. das mit dem Personennamen und Personalpronomen bezeich-
nete einzigartige307, komplexe, seiner selbst bewusst seiende Individu-
um bezieht sich auf den Organismus insgesamt und ist mit diesem
schicksalhaft verbunden. Selbst-Bewusstsein, Denkvermögen und
Handlungsfähigkeit sind gekoppelt an das Funktionsgefüge unseres
Organismus308, das im Stadium des Erwachsenenalters am besten ent-
wickelt ist. Das Kind, der Jugendliche, verfügen noch nicht, der Kranke
vorübergehend nicht und der hochbetagte Greis oft nicht mehr über
die Fähigkeit, ein selbstbestimmtes Leben zu führen. Sie brauchen
mehr oder weniger die Hilfe gesunder Erwachsener. Das Ende des Le-
bens bedeutet das Aufhören der organismischen Funktionen, d.h. auch
das Ende des Denkens und des Bewusstseins. Nach Tod und Verwe-
sung gehen die Bestandteile unseres Körpers über die Humusschicht
des Erdbodens in den biologischen Kreislauf des Lebens über und er-
möglichen damit die Fortsetzung der Evolution d.h. neues Leben, frei-
lich in anderer Form309. Der Name des einzigartigen Individuums und
somit seine Identität bleiben so lange im Gedächtnis, so lange sich ir-
gendein lebender Mensch daran erinnert.310

306 Diese Erkenntnis findet sich bereits bei Lucretius (100–55 v.Chr.) in dem Gedicht
„De rerum natura“, s. Mauthner 2011, Band 1, S. 120; s.a. Hume (1757), 2000, S.
XL und S. 84 ff.

307 Unverwechselbare Erkennungsmerkmale sind der Gesichtsschnitt (Passbild), der
Fingerabdruck und die DNA-Struktur.

308 Bering 2010, S. 177; s.a. Roth, G. (2015), ders. In FAZ 03.08.2015, Nr. 179, S. N 2.
309 In ritualisierter Form ist diese Erkenntnis bei vielen Beerdigungen zu hören: Von

Erde kommst du, Erde bist du, zu Erde kehrst du zurück.
310 Leute, die sich durch ihre Leistung u/o gesellschaftliche Position einen Namen ge-

macht haben, können freilich noch in Äonen im Gedächtnis bleiben.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

80

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Lebenstreppe, anonym bei F. Campe, Nürnberg, 1.Hälfte des
19.Jhs. (gemeinfrei)

Beachtung der Menschenrechte

Unser Denken und Handeln richtet sich nach zwei grundlegenden
Wertvorstellungen: dem Streben nach Erhaltung und Entfaltung von
uns selbst als Individuen und dem Streben nach Erhaltung und Entfal-
tung unserer Gattung (Art) bzw. unserer Referenzpopulation311. Diese
Werte sind zwar schon in unserer Natur genetisch vorgegeben bzw. auf
der Triebebene angelegt312 und durch die Sozialisation als egoistische
versus altruistische Verhaltenstendenzen in ihrer Ausprägung akzentu-
iert; ihre gesellschaftliche und je persönliche Ausgestaltung, d.h. die
Ausgewogenheit des Verhältnisses zwischen Egoismus und Altruismus
(selfishness und benevolence)313 ist jedoch kulturell von Verstand und
Vernunft vermittelt. Die durch geschichtliche Tradition vermittelten
und aus paradigmatischen Konflikten abgeleiteten komplexen Wertde-
finitionen begründen und verändern Kultur und schaffen Sinn und

Abb. 7:

311 vgl. Kadlec 1976.
312 S. Mohr 1995, S. 84: „Wir brauchen moralisches Verhalten nicht zu lernen – es ist

eine angeborene Disposition, die uns befähigt, das moralisch Richtige zu tun“.
313 Kutschera 1982, S. 151.

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

81

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Identität, die sich freilich interkulturell unterscheiden. Die Unterschie-
de zeigen sich in den Religionen, philosophischen Lehrmeinungen,
den Lebensarten und Sitten sowie in Kunst und Literatur.314 Entspre-
chend entwickelt sich das Identitätsgefühl im Bewusstsein der Zugehö-
rigkeit zu einer Referenzpopulation, die die jeweilige Kultur hervorge-
bracht hat und weiterentwickelt. Auf die Mitglieder dieser Gemein-
schaft bezieht sich unser „Wir“-Gefühl, d.h. es sind die Leute, mit de-
nen wir gemeinsame Werte teilen, die gleiche Sprache sprechen und
solidarisch sind. Sie sind für uns im ethischen Sinne die „Nächsten“.
Das prosoziale Gefühl für „die anderen“ hat sich im Laufe der Ge-
schichte immer mehr erweitert, d.h. von der Horde über die Sippe zum
Stamm, zur Volksgemeinschaft, zum Nationalstaat, zum Staatenbund
und schließlich zur Weltgemeinschaft in Gestalt der Vereinten Natio-
nen. Für prosoziales Handeln sind die Menschenrechte und das Völ-
kerrecht die ethisch-rechtliche Grundlage. Mit der UNO-Charta der
Menschenrechte sind wir nun zum ersten Male in der Menschheitsge-
schichte auf dem Weg zu einem Identitätsbewusstsein, welches sich auf
die gesamte Menschheit bezieht315.Das Zusammenleben der Menschen
untereinander gestaltet sich nach Gesetzen, Regeln und Konventionen,
die aus ethischen, religiös fundierten, inzwischen teilweise kulturell
verweltlichten Traditionen und aus der Auseinandersetzung mit Herr-
schaftsverhältnissen stammen, sowie nach Rechten und Pflichten aus
vertraglichen Abmachungen. Eine zukunftsweisende Ethik mit Welt-
geltung verkörpert das Projekt „Weltethos“, das auf Initiative des Theo-
logen Hans Küng 1990316 entstand und im Jahre 1993 vom „Parlament
der Religionen“ in einer gemeinsamen Erklärung vorgestellt wurde.
Aufbauend auf der „Goldenen Regel“317, die zum Kernbestand der
Moralphilosophie gehört, werden darin ethische Grundsätze formu-

314 Der über die Jahrhunderte angesammelte Fundus an künstlerischen Darstellun-
gen religiöser Symbole und Inhalte in Architektur, Bildhauerei und Gemälden ge-
hört zu unserem kulturellen Erbe und ist Bestandteil unserer Kultur.

315 Diesen Weltbezug hat schon Kant 1795 in der Schrift „Zum ewigen Frieden“ an-
gesprochen, wonach „…die Rechtsverletzung an einem Platz der Erde an allen ge-
fühlt wird“ (Kant-Werke, Band 9, S. 194 ff., hier S. 216).

316 Küng 1990; 1993.
317 Die „Goldene Regel“ als Maxime der Reflexivethik ist bereits bei Kung fu tse (lat.:

Konfuzius)(551-479 v.Chr.)(Wilhelm 1967, Buch XII, 2; Philippidis 1929, S. 62 ff.)
und im Buddhismus belegt (Philippidis a.O., S. 74 ff.). Offen ist, ob die Regel in

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

82

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


liert, die so oder so ähnlich in vielen Religionen der Welt vorkommen.
Sie sind als Beitrag der Religionen für ein friedliches Miteinander der
Menschheit von großer Bedeutung.

Wissensfortschritt und Besonnenheit, Toleranz und Kompromiss-
bereitschaft, Verantwortungsbewusstsein, Vernunft und Bindung an
die Menschenrechte – das sind die Werte, deren Berücksichtigung ein
freies und selbstbestimmtes, menschenwürdiges und weitgehend fried-
volles Leben in der Gesellschaft ermöglicht. Es sind die Werte der
westlichen Zivilisation. Sie sind in der allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte der UNO (1948) weltweit akzeptiert318. Eine weiter-
gehende Ergänzung wurde in dem Entwurf für eine „Allgemeine Er-
klärung der Menschenpflichten“ der UNO am 1. Sept. 1997 vorgelegt,
bisher aber noch nicht angenommen.

mündlicher Tradition (Wilhelm, a.O., S. 33) über die Seidenstrasse in den Nahen
Osten gelangt ist oder umgekehrt (Dihle 1962, S. 10, Fußnote 2), oder ob sie un-
abhängig an mehreren Orten entstanden ist (Pilippidis a.O., S. 96).

318 Fassbender, B. (2009).

4.  Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?

83

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Zusammenfassung

Der Beitrag ist ein Versuch, Grade des Glaubens in der christlich
abendländischen Gesellschaft an die Existenz Gottes im Rekurs auf an-
erkannte religiöse bzw. weltanschauliche Lehren darzustellen. Zur Un-
terscheidung der Glaubensgrade dient eine 9-stufige Skala. Unterschei-
dendes Kriterium ist dabei die subjektive Wahrscheinlichkeit der Exis-
tenz Gottes. Ausgehend von der Annahme, dass jede Weltanschauung
einen jeweils spezifischen theistischen (Offenbarungswissen) und
einen non-theistischen (Erfahrungswissen) Wissensanteil hat, reprä-
sentiert jeder Skalenwert ein entsprechendes Glaubens- bzw. weltan-
schauliches Konzept, welches sich aus der ihm zugeordneten Lehre er-
gibt. Berücksichtigt werden: Orthodox Glaubende, Reformierte, am
Nutzen orientierte Glaubende, Deisten, Indifferente, liberal-religiöse
Pragmatiker, christliche bzw. religiöse Existentialisten, Atheisten und
atheistische Existentialisten bzw. evolutionäre Humanisten. Die Wahr-
scheinlichkeitsgrade selbst stammen aus der juristischen Beweislehre.
Es sind die Grade: mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit
(fast 100%), überwiegende Wahrscheinlichkeit (> 90%), hohe Wahr-
scheinlichkeit (> 75%), einfache Wahrscheinlichkeit (> 50%).

Im dritten und vierten Kapitel werden die dargestellten Glaubens-
lehren bzw. Weltanschauungen im Hinblick auf ihre Vereinbarkeit mit
einer demokratischen Gesellschaft untersucht. Eine subjektiv empfun-
dene Glaubensgewissheit mit ihrem Konzept des „wahren Glaubens“
erweist sich angesichts der Evidenz säkularen Wissens intersubjektiv
als nicht begründbar. Sie leistet der Intoleranz Vorschub. Die dazu ge-
gensätzliche Glaubenslosigkeit ist nicht als Absturz ins weltanschauli-
che Nichts und als Kulturverlust zu interpretieren, wenn sie mit einer
Zuwendung zum diesseitigen Leben und zu einem ethisch verantwor-
tungsbewussten Umgang mit allen Menschen verbunden ist. Ein fried-
volles und tolerantes Zusammenleben kann nur gewährleistet sein,
wenn die Glaubenden den absoluten Wahrheitsanspruch ihres Glau-
bens aufgeben und bei allen religiösen Aussagen über die Existenz

85

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Gottes einen Wahrscheinlichkeitsvorbehalt als Ausdruck moderater
Religiosität akzeptieren. Zum Schluss nennt der Autor einige Argu-
mente für eine non-theistische wissensfundierte – gleichwohl undog-
matische und zukunftsoffene – Weltanschauung, hinter der sich so-
wohl moderat religiös Glaubende als auch säkular überzeugte Men-
schen versammeln können.

Zusammenfassung

86

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Literatur
Abdel-Samad, H. (2015): Mohamed. Eine Abrechnung. München (Droemer)
Albert, H. (1971): Plädoyer für kritischen Rationalismus. München (Piper)
Albert, H. (1979): Das Elend der Theologie. Kritische Auseinandersetzung mit

Hans Küng. Hamburg (Hoffmann & Campe)
Anderl, S. (2015): Fremde Welten, fremdes Leben. Frankfurter Allgemeine Zeitung

27,05.2015, Nr. 120, S. N 2
Barbour, Ian G. (2003): Wissenschaft und Glaube. Göttingen (Vandenhoeck & Ru-

precht)
Bartelborth, T. (1996): Begründungsstrategien. Ein Weg durch die analytische Er-

kenntnistheorie. Berlin (Akademie-Verlag)
Barth, K. (1922): Der Römerbrief (Zweite Fassung). TVZ (Theologischer Verlag

Zürich)
Barth, U. (2004): Aufgeklärter Protestantismus. Tübingen (Mohr Siebeck), darin:

Die Religionstheorie der ‚Reden‘. Schleiermachers theologisches Modernisie-
rungsprogramm, S. 259-289

Barth, U. (2005): Friedrich Schleiermacher (1768 – 1834). In: Graf, F.W. (2005)
(Hrsg.): Klassiker der Theologie. München (Beck), S. 58 - 88

Barth, U. et al. (Hrsg.)(2013): Aufgeklärte Religion und ihre Probleme. Berlin/
Boston (de Gruyter)

Barth, U. (2013): Religion in der europäischen Aufklärung. In: ders. et al.(2013)
(Hrsg.): Aufgeklärte Religion und ihre Probleme. Berlin/Boston (de Gruyter),
S. 91-112

Bartley, W.W. (1964): Flucht ins Engagement. München (Szczesny)
Berg, Christian (2002): Theologie im technologischen Zeitalter: Das Werk Ian Bar-

bours zur Verhältnisbestimmung von Theologie zu Naturwissenschaft und
Technik. Stuttgart (Kohlhammer)

Berger-Steiner, I. (2008): Das Beweismaß im Privatrecht. Bern (Stämpfli-Verlag)
Bering, J. (2010): Die Erfindung Gottes. München, Zürich (Piper)
Birkner, H.J. (1976): „Liberale Theologie“. In: Schmidt, M./Schwaiger, G. (Hg.)

(1976): Kirchen und Liberalismus im 19. Jh. Göttingen (Vandenhoeck & Ru-
precht), S. 33 - 42

Böckelmann, F. (Hrsg.) (1969): Die Schriften zu J.G.Fichtes Atheismus-Streit.
München (Rogner & Bernhard)

87

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Böttigheimer, Chr. (2012): Glauben verstehen. Freiburg (Herder)
Bonhoeffer, D. (Habilitationsschrift 1931) (hrsg. von Hans-Richard Reuter, 1988):

Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in der systematischen
Theologie. München (Chr. Kaiser Verlag)

Bonhoeffer, D. (16.7.1944) in Bethge, E. (Hrsg.) (1990): Widerstand und Erge-
bung: Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. München (Kaiser)

Borzeszkowski, H.-H. & Wahsner, R. (1980): Newton und Voltaire. Berlin (Akade-
mie-Verlag)

Brose, H.-G. (2008): Das Gleichzeitige ist ungleichzeitig. Über den Umgang mit
einer Paradoxie und die Transformation der Zeit. In: Soeffner, H.G. (Hrsg.):
Unsichere Zeiten. Herausforderungen gesellschaftlicher Transformationen.
Verhandlungen des 34. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie in
Jena 2008. (VS Verlag)

Brugger, W. (1980): Der dialektische Materialismus und die Frage nach Gott. Mün-
chen (Berchmans Verlag)

Buggle, F. (1992): Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Reinbek (Rowohlt)
Bultmann, R. (1941) (Nachdruck 1985): Neues Testament und Mythologie. Das

Problem der Entmythologisierung der neutestamentlichen Verkündigung.
München (Chr. Kaiser Verlag)

Camus, A. (1942) (dt. 2000): Der Mythos des Sisyphos. Reinbek (Rowohlt)
Cassirer, E. (1932; 2007): Die Philosophie der Aufklärung. Hamburg (Meiner-Ver-

lag)
Ceynowa, K. (1993): Zwischen Pragmatismus und Fiktionalismus: Hans Vaihin-

gers „Philosophie des Als-Ob“. Würzburg (Königshausen & Neumann)
Clement, H. (2012): Wilhelm Weischedels skeptische Philosophie. Eine Einfüh-

rung. Darmstadt (wBG)
Conzemius, V. (1991): Art. Liberaler Katholizismus. Theologische Realenzyklopä-

die 21 (1991), S. 68 - 73
Czermak, G. (2014): Problemfall Religion. Ein Kompendium der Religions- und

Kirchenkritik. Marburg (Tectum)
Dawkins, R. (2007): Der Gotteswahn. Berlin (Ullstein)
Degenkolbe, G. (1965): Über logische Struktur und gesellschaftliche Funktionen

von Leerformeln. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 17,
1965, S. 327 - 338

Dennett, D.C. (2006) (dt.2016): Den Bann brechen. Religion als natürliches Phä-
nomen. Frankfurt (suhrkamp)

Descartes, R. (1641), Gäbe, L. (Hrsg.) (1960): Meditationen über die Grundlagen
der Philosophie. Hamburg (Meiner)

Dethlefs, G.: Der Friedenssaal im Rathaus zu Münster. In: Kaster, K.G. & Steinwa-
scher, G. (Hrsg.) (1996): …zu einem stets währenden Gedächtnis. Bramsche
(Rasch-Verlag), S. 39-65

Literatur

88

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Dihle, A. (1962): Die Goldene Regel. Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht)
Draper, J.W. (1875): Geschichte der Conflicte zwischen Religion und Wissenschaft.

Leipzig (Brockhaus)
Dworkin, R. (2013): Religion ohne Gott. Frankfurt (Suhrkamp)
Ehlen, P. (1961): Der Atheismus im dialektischen Materialismus. Müchen (Pustet)
Einstein, A. (1934), Seelig, C.(Hrsg.) (1966): Albert Einstein. Mein Weltbild.

Frankfurt/Berlin (Ullstein)
Fassbender, B. (2009): Menschenrechtserklärung. Munich (european law publis-

hers)
Feuerbach, L. (1849)(1969): Das Wesen des Christentums. Stuttgart (Reclam

Nr. 4571)
Fichte, J.G. (1798 bzw. 1969): Über den Grund unseres Glaubens an eine göttliche

Weltordnung. In: Böckelmann, F. (Hrsg.) (1969): J.G. Fichtes Atheismus-Streit.
München (Rogner & Bernhard), S. 27 – 39

Fischer, K.P. (2002): Gott als das Geheimnis des Menschen. In: Vorgrimler, H.:
Karl Rahner verstehen. Eine Einführung. Kevelaer, S. 26 – 41

Fingernagel, A. (Hrsg.) (2018): Juden, Christen und Muslime im Dialog der Wis-
senschaften 500 – 1500. Katalog der Ausstellung im Martin-Gropius-Bau, Ber-
lin vom 9.12.2017 – 4.3.2018, darin: Gastgeber, Chr., Astronomie und Astrolo-
gie im Mittelalter zwischen den Kulturen, S. 178 - 212

Flasch, K. (2015): Warum ich kein Christ bin. München (Beck)
Flasch, K. (2004): Eva und Adam. Wandlungen eines Mythos. München (Beck)
Forberg, F.K. (1798): Entwickelung des Begriffes des Religion. In Bökelmann, F.

(Hrsg.) (1969): J.G.Fichtes Atheismus-Streit. München (Rogner & Bernhard),
S. 43 – 58

Freud, S. (1956 bzw. 1983): Totem und Tabu. Frankfurt (Fischer)
Geißler, H. (2015): Was müßte Luther heute sagen? Berlin (Ullstein)
Gert, B. (1983): Die moralischen Regeln. Frankfurt (suhrkamp
Geus, A. (2015): Die Botschaft des Kalifen. Marburg (Basilisken-Presse)
Glatz, U. (2010): Religion und Frömmigkeit bei Friedrich Schleiermacher - Theo-

rie der Glaubenskonstitution. Stuttgart (Kohlhammer)
Gollwitzer, H. (1967): Die marxistische Religionskritik und der christliche Glaube.

München/Hamburg (Siebenstern)
Grabowski, S. (2007): Die Magie der Kirche. Mystischer, magischer und spirituel-

ler Gehalt christlicher Rituale. Darmstadt (Schirner)
Gräb, W. (2009): Was bedeutet liberales Christentum im 21. Jahrhundert? In: Za-

ger, W. (Hg.): Liberales Christentum. Perspektiven für das 21. Jahrhundert.
Neukirchen-Vluyn (Neukirchener Verlag), S. 1 – 17

Graf, F.W. (1993): Liberale Theologie. Eine Ortsbestimmung. Gütersloh (Güterslo-
her Verlagshaus)

Literatur

89

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Grüter, T. (2010): Magisches Denken. Wie es entsteht und wie es uns beeinflusst.
Frankfurt (Scherz-Verlag)

Habermas, J. (1981): Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt (suhr-
kamp)

Habermas, J. (1983): Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt
(suhrkamp)

Harris, S. (2007): Das Ende des Glaubens. Winterthur (Edition Spuren)
Harris, S. (2008): Brief an ein christliches Land. München (Bertelsmann)
Haudel, M. (2015): Gotteslehre. Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht)
Hawking, S. & Mlodinow, L. (2010): Der große Entwurf – Eine neue Erklärung des

Universums. Reinbek (Rowohlt)
Heidegger, M. (1984): Sein und Zeit. Tübingen (Niemeyer, 15. Aufl.)
Heidegger, M. (1949): Über den Humanismus. Frankfurt (Klostermann)
Heidegger, M. (1946) (1977): Holzwege. Frankfurt (Klostermann)
Heidegger, M. (1957): Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik. In ders.:

Identität und Differenz, Pfullingen 1957, S. 35-73
Hirsch, E. (1984): Geschichte der neuern evangelischen Theologie. Münster (Anti-

quariat Stenderhoff)
Hitchens, Chr. (2007): Der Herr ist kein Hirte. Wie Religion die Welt vergiftet.

München (Blessing)
Hoefeld, F. (1956): Der christliche Existentialismus Gabriel Marcels. Zürich

(Zwingli-Verlag)
Hoerster, N. (1985): Glaube und Vernunft. Texte zur Religionsphilosophie. Stutt-

gart (reclam)
Hoerster, N. (2010): Die Frage nach Gott. München (Beck)
Holmsten, G. (1971): Voltaire. Reinbek (Rowohlt)
Honerkamp, J. (2017): Die Idee der Wissenschaft. Berlin, Heidelberg (Springer)
Hoye, W.J. (1993): Gotteserfahrung? Zürich (Benziger)
Hübner, K. (2006): Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne. Augsburg

(St. Ulrich)
Hübner, K. (2006): Karl Rahner (1904 – 1984). Ders.: Irrwege und Wege der Theo-

logie in die Moderne., S. 177 - 226
Hume, D. (1757) /Kreimendahl, L. (2000) (Übers., Hrsg.): Die Naturgeschichte der

Religion. Hamburg (Meiner)
Hume, D. (1751) /Guth, K.-M. (Hrsg.) (2013): Dialoge über die natürliche Religi-

on. Berlin (Contumax), Sammlung Hofenberg
Jacobs, M. (1991): Art. „Liberale Theologie“. Theologische Realenzyklopädie 21

(1991), S. 47 – 68
James, W. (1902) (2014): Die Vielfalt religiöser Erfahrung. Eine Studie über die

menschliche Natur. Berlin (Verlag der Weltreligionen im Insel Verlag)

Literatur

90

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


James, W. (1906/07) (1994): Der Pragmatismus. Hamburg (F. Meiner-Verlag)
Jaspers, K. (1955): Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Frankfurt (Fischer)
Jaspers, K (1974): Der philosophische Glaube. München (Pieper)
Jonas, H. (1979): Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt (Insel-Verlag)
Jonas, H. (1987): Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Frankfurt (suhrkamp)
Kadlec, E. (1976): Realistische Ethik. Berlin (Duncker & Humblot)
Kahl, J. (2011): Weltlicher Humanismus: Eine Philosophie für unsere Zeit. Berlin

(Lit-Verlag)
Kahl, J. (2015): Benedikt Spinoza (1632 – 1677). Philosoph von Weltrang und Tür-

öffner der europäischen Aufklärung. Marburg (Verlag Blaues Schloß)
Kamleiter, P. (2016): Der entzauberte Glaube. Marburg (Tectum)
Kant-Werke, herausgg. v. Weischedel, W. (1968), Darmstadt (wb), 10 Bände
Katechismus der Katholischen Kirche (KKK) (2015), Berlin/München/Boston (de

Gruyter), Übersetzung der Ausgabe ‚Libreria Editrice Vaticana (2005)
Knapp, M. (2014): Herz und Vernunft – Wissenschaft und Religion. Blaise Pascal

und die Moderne. Paderborn (Schöningh)
Kraus, W. & Böhm, O.A.(red.)(2005): Denken mit Immanuel Kant. Zürich (Dioge-

nes)
Krauss, H. (2005): Emanzipatorischer Atheismus als Alternative. In: ders.(Hrsg.):

Das Testament des Abbé Meslier. Osnabrück (Hintergrund-Verlag), S. 11 – 56
Küng, H. (1994): Das Christentum. Wesen und Geschichte. München, Zürich (Pi-

per)
Küng, H. (1995): Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neuzeit. Mün-

chen, Zürich (Piper)
Küng, H. (1990): Das Projekt Weltethos. München, Zürich (Piper)
Küng, H. & Kuschel, K.-J. (Hg.)(1993): Erklärung zum Weltethos. Die Deklaration

des Parlaments der Weltreligionen. München, Zürich (Piper)
Kutschera, F. v. (1982): Grundlagen der Ethik. Berlin, New York (de Gruyter)
Lauster, J. (2008): Liberale Theologie. Eine Ermunterung. Neue Zeitschrift für Sys-

tematische Theologie und Religionsphilosophie 49 (2008), Heft 3, 291 - 307
Leibniz, G.W. (1710): Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de l’hom-

me et l’origine du mal. Übers. u hrsgg. v. Herring, H. (2013), Darmstadt (wb)
Löffler, W. (2007): Gott als die beste Erklärung der Welt: Richard Swinburnes pro-

babilistischer Gottesbeweis. In: Langthaler, R./ Treitler, W. (Hrsg.) (2007): Die
Gottesfrage in der europäischen Philosophie und Literatur des 20. Jahrhun-
derts. Wien/Köln/Weimar (Böhlau), S. 99 – 117

Löwith, K. (1964): Das Verhältnis von Gott, Mensch und Welt in der Metaphysik
von Descartes und Kant. Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wis-
senschaften, Phil.-hist. Klasse, 3. Abhandlung. Heidelberg (Winter)

Literatur

91

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Lohfink, G. (2014): Der neue Atheismus. Eine kritische Auseinandersetzung.
Stuttgart (Verlag Katholisches Bibelwerk)

Mackie, J.L. (1985): Das Wunder des Theismus. Argumente für und gegen die
Existenz Gottes. Stuttgart (Reclam)

Maiello, C. (2007): Messung und Korrelate von Religiosität. Münster (Waxmann)
Mansour, A. (2016): Generation Allah: Warum wir im Kampf gegen religiösen Ex-

tremismus umdenken müssen. Bonn (Bundeszentrale für politische Bildung)
Marina, J.A. (2005): Das Gottesgutachten. Darmstadt (wb)
Marx, K. (1844): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung. In: Fet-

scher, I. (1966): Marx/Engels Studienausgabe I. Frankfurt (Fischer), S. 17 – 30
Marx, K. (1859): Zur Kritik der politischen Ökonomie. Vorwort. MEW Band 13

(1971, 7. Aufl.)
Marx, K. (1888): Thesen über Feuerbach. In: Fetscher, I (1966): Marx/Engels Stu-

dienausgabe I. Frankfurt (Fischer), S. 139 - 141
Mauthner, F. (2011): Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande. 4 Bän-

de, Aschaffenburg (Alibri), zuerst erschienen in Stuttgart (Deutsche Verlagsan-
stalt) 1920-1923

Mensching, G. (1955): Toleranz und Wahrheit in der Religion. München/Hamburg
(Siebenstern Verlag)

Meurers, J. (1962): Die Frage nach Gott und die Naturwissenschaft. München
(Pustet)

Michel, K.-H. (1987): Immanuel Kant und die Frage der Erkennbarkeit Gottes.
Wuppertal (Brockhaus)

Minois, G. (2000): Geschichte des Atheismus: von den Anfängen bis zur Gegen-
wart. Weimar (Böhlau)

Mohr, H. (1995): Natur und Moral. Ethik in der Biologie. Darmstadt (wb)
Monod, Ch. (1970): Zufall und Notwendigkeit. München (dtv, 1975)
Mortensen, V. (1995): Theologie und Naturwissenschaft. Gütersloh (Chr. Kaiser/

Gütersloher Verlagshaus)
Nell, E.L. (1983): Wahrscheinlichkeitsurteile in juristischen Entscheidungen. Ber-

lin (Duncker & Humblot)
Neuenschwander, U. (1977): Gott im neuzeitlichen Denken. 2 Bde. Gütersloh (Gü-

tersloher Verlagshaus), GTB Siebenstern
Neumann, P. (2013): Radikalisierung, Deradikalisierung und Extremismus. Aus

Politik und Zeitgeschichte (APuZ), Jg. 63, Heft 29, S. 3 – 10 – Bundeszentrale
Politische Bildung

Nietzsche, F. (),Die Fröhliche Wissenschaft. In: Schlechta, K. (Hrsg.)(1980): Fried-
rich Nietzsche – Werke II, S. 281 ff., Nr. 125 (S. 400-402)

Onfray, M. (2006): Wir brauchen keinen Gott. Warum man jetzt Atheist sein
muss. München (Piper)

Literatur

92

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Oschmann, W. (2016): Evolution der Erde. Bern (Haupt). UTB-Band-Nr.: 4401
Oser, F. & Gmünder, P. (1988): Der Mensch – Stufen seiner religiösen Entwick-

lung: ein strukturgenetischer Ansatz. Gütersloh (Gütersloher Verlagshaus)
Oser, F., Reich, H.K. & Bucher, A.A. (1994): Development of belief and unbelief in

childhood and adolescence. In: Corveleyn, J. & Hutsebaut, D. (eds.): Belief and
unbelief: psychological perspectives (pp. 39 – 62). Amsterdam (Rodopi B.V.)

Ossadnik, F. (2011): Spinoza und der „wissenschaftliche Atheismus“ des 21. Jahr-
hunderts. Weimar (Verlag und Datenbank für Geisteswissenschaften)

Otto, R. (1917)(1979): Das Heilige. München (Beck)
Ourghi, A.-H. (2017): Reform des Islam – 40 Thesen. München (Claudius-Verlag)
Pannenberg, W. (1973): Wissenschaftstheorie und Theologie. Frankfurt (suhr-

kamp)
Pascal, Blaise (1623 - 1662):  Pensées. Armogathe, J.-R. (Hrsg.), Kunzmann, U.

(Übers.) (1987): Gedanken über die Religion und einige andere Themen. Stutt-
gart (reclam, Nr. 1622)

Peirce, Ch.S. (1878): How to make our ideas clear.
Philippidis, L. J. (1929): Die „Goldene Regel“ religionsgeschichtlich untersucht.

Leipzig (diss.)
Phillips, L. D. (1973): Bayesian statistics for social scientists. London (Nelson &

Sons)
Pieper, A. (Hrsg.) (1992): Geschichte der neueren Ethik. 2 Bde. Tübingen/Basel

(Francke)
Popper, K. (1940), (abgedruckt 1972): Was ist Dialektik? In: Topitsch, E. (1972):

Logik der Sozialwissenschaften. Köln (Kiepenheuer & Witsch), S. 262 – 290
Raffelt, A. (1990) (Hrsg.): Blaise Pascal. Die Mitte. Betrachtungen über den Men-

schen und Christus. Mainz (M. Grünewald-Verlag) (Topos-Taschenbuch,
Nr. 198)

Rahner, K. (1984): Grundkurs des Glaubens. Freiburg (Herder)
Ratschow, Carl Heinz (Hrsg.) (198 o): Ethik der Religionen. Ein Handbuch. Stutt-

gart u.a. (Kohlhammer)
Riesebrodt, M. (2013): Religion zwischen Aufgeklärtheit und Aufklärungsresis-

tenz. In: Barth et al.(Hrsg.) (2013), S. 3-25
Roth, G. (2015): Wie das Gehirn die Seele macht. Stuttgart (Klett-Cotta)
Rothgangel, M. et al. (2015): Kleiner Evangelischer Erwachsenenkatechismus. Gü-

tersloh (Gütersloher Verlagshaus)
Ruddies, H. (1993): Liberale Theologie. Zur Dialektik eines komplexen Begriffs.

In: Graf, F.W. (Hrsg.) (1993): Liberale Theologie. Eine Ortsbestimmung. Gü-
tersloh, S. 176 - 203

Safranski, R. (2013, 8. Aufl.): Ein Meister aus Deutschland. Heidegger und seine
Zeit. Frankfurt (Fischer)

Literatur

93

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Sartre, J.P. (1946) (dt. 2016): Der Existentialismus ist ein Humanismus. Reinbek
(Rowohlt)

Schäfer, L. (1974): Pascal und Descartes als methodologische Antipoden. Philoso-
phisches Jahrbuch 81, 1974, S. 314 - 340

Schleiermacher, F.(11830/31)/Schäfer, R. (Hrsg.)(2003): Der christliche Glaube
nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange darge-
stellt. Berlin, N.Y. (de Gruyter)

Schmied-Knittel, I. (2012): Nahtod-Erfahrungen. In: Schetsche, M., Krebber, K.
(Hrsg.) (2012): Grenzpatrouillen. Berlin (Logos-Verlag), S. 69 - 84

Schmidt-Salomon, M. (2006): Manifest des evolutionären Humanismus. Plädoyer
für eine zeitgemäße Leitkultur. Aschaffenburg (Alibri)

Schmidt-Salomon, M. (o.J.): Der Heiligenschein des Jammertals. Religionskritik
und „implizite Religion“ bei Hegel, Feuerbach und Marx. Internet, Home

Schnädelbach, H. (2007): Der fromme Atheist. Neue Rundschau 118, 2007,
S. 112-119. hier: ders. (2009): Religion in der modernen Welt. Frankfurt
(Fischer), S. 78 - 85

Schopenhauer, A. (1851), (1986): Parerga und Paralipomena II. Kptl. 15 „Über Re-
ligion.“ Sämtliche Werke, Band V, S. 382 – 466

Schopenhauer, A. (1840) (1986): Preisschrift über die Grundlage der Moral. In:
Sämtliche Werke, Kleinere Schriften, Band III, S. 629 - 815

Schröder, M. (1996): Die kritische Identität des neuzeitlichen Christentums:
Schleiermachers Wesensbestimmung der christlichen Religion. Tübingen
(Mohr)

Schröder, W. (Hrsg.) (2013): Gestalten des Deismus in Europa. Wiesbaden (Har-
rassowitz)

Schröder W.: Der Deismus in der Philosophie der Neuzeit. In: ders. (2013), S. 7 –
27

Schulz von Thun, F. (1981): Miteinander reden: Störungen und Klärungen. Rein-
bek (Rowohlt)

Schweitzer, A. (1906), (1984): Geschichte der Leben-Jesu-Forschung. Tübingen
(UTB 1302)

Schweizer, M. (2015): Beweiswürdigung und Beweismaß. Rationalität und Intuiti-
on. Tübingen (Mohr Siebeck)

Schetsche, M., Krebber, K. (Hrsg.) (2012): Grenzpatrouillen. Sozialwissenschaftli-
che Forschung zu außergewöhnlichen Erfahrungen und Phänomenen. Berlin
(Logos-Verlag)

Siebenrock, R.A. (2005): Karl Rahner SJ. In: Graf, F.W. (Hg.): Klassiker der Theolo-
gie, Band 2, München (Beck), S. 289 - 310

Simek, R. (1992): Erde und Kosmos im Mittelalter: Das Weltbild vor Kolumbus.
München (Beck)

Literatur

94

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Sölle, D. (1968)(1983): Atheistisch an Gott glauben. München (dtv)
Spinoza, Baruch de (1677), Bartuschat, W. (Hrsg.) (1999): Ethik in geometrischer

Ordnung dargestellt. Werke in drei Bänden. Band 1. Hamburg (F. Meiner Ver-
lag)

Spinoza, Baruch de (1670), Bartuschat, W. (Hrsg.) (2006): Baruch de Spinoza.
Werke in drei Bänden. Theologisch-politischer Traktat, Band 2. Hamburg (F.
Meiner Verlag)

Swinburne, Richard (1987): Die Existenz Gottes. Stuttgart (reclam)
Thurnher, R. (2011): Heideggers Distanzierung von der metaphysisch geprägten

Theologie und Gottesvorstellung. In: Fischer, N./von Herrmann, F.-W. (Hrsg.):
Die Gottesfrage im Denken Martin Heideggers. Hamburg (Meiner-Verlag),
S. 175 - 194

Tillich, P. in: Baumotte, M. (Hrsg.) (1980): Tillich-Auswahl. Band 1, Das Neue
Sein. Band 2, Die Zweideutigkeit des Lebens. Band 3, Der Sinn der Geschichte.
Gütersloh (Gütersloher Verlagshaus Mohn)

Topitsch, E. (1972): Vom Ursprung und Ende der Metaphysik. München (dtv) (ur-
sprünglich Wien, Springer-Verlag, Wien 1958)

Topitsch, E. (1960): Über Leerformeln. In: ders.: Probleme der Wissenschaftstheo-
rie. Wien (Springer-Verlag), S. 233 - 264

Topitsch, E. (1988): Erkenntnis und Illusion. Tübingen (Mohr)
Unwin, S. D. (2003): Die Wahrscheinlichkeit der Existenz Gottes. Hamburg (dis-

corsi)
Utsch, M. (1998): Religionspsychologie. Stuttgart (Kohlhammer)
Vaihinger, H. (1911): Die Philosophie des Als-Ob.
Verplaetse, Jan (2011): Der moralische Instinkt. Über den natürlichen Ursprung

unserer Moral. Göttingen (Vandenoek & Ruprecht)
Vidino, Lorenzo (2013): Deradikalisierung durch gezielte Intervention. Aus Politik

und Zeitgeschehen (APuZ), Jg. 63, Heft 29, S. 25-32 – (BpB)
Voltaire, F.-M. (Ausgabe 1978): Sämtliche Romane und Erzählungen. Darin: Can-

dide oder der Optimismus (1759). Insel-Taschenbuch (it 209), S. 283 – 390
Voltaire (1759) (Ausgabe 1971): Candide oder Die beste aller Welten. Reclam

Nr. 6549
Voltaire (1769): Á l’auteur du livre des trois imposteurs. Oeuvres complètes de Vol-

taire, Garnier, 1877, tome 10 (pp. 402-405), Épitre 104
Walter, R. (2016): Erdgeschichte. Die Geschichte der Kontinente, der Ozeane und

des Lebens. Suttgart (Schweizerbart), 7. Auflage (1. Auflage 1972)
Watzlawick, P./Beavin, J.H./Jackson, D.D. (1969): Menschliche Kommunikation.

Bern (Huber)
Wehler, J. (2007): Grundriss eines rationalen Weltbildes. Aschaffenburg (Alibri)

Literatur

95

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


Weinrich, M. (2001): Frommer Rationalismus. Das paradoxe Bekenntnis des
christlichen Fundamentalismus zur Moderne. In: Welttrends. Zeitschrift für in-
ternationale Politik und vergleichende Studien, nr. 30, 2001, S. 49-61

Weinrich , M. (2012): Religion und Religionskritik. Ein Arbeitsbuch. Göttingen
(Vandenhoeck & Ruprecht)

Weischedel, W. (1971/1972; 1983, 5.Aufl.): Der Gott der Philosophen. Darmstadt
(wBG)

Weischedel, W. (1975): Die philosophische Hintertreppe. München (dtv)
Wilber, K. (1998, dt. 2010): Naturwissenschaft und Religion. Frankfurt (Fischer)
Wilhelm, R. (Red.) (1967): Kungfutse Gespräche (Lun Yü). Düsseldorf/Köln (Di-

ederichs)
Zager, W. (2004): Liberale Exegese des Neuen Testaments. Neukirchen-Vluyn

(Neukirchener Verlag)
Zahrnt, H. (1966): Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im 20. Jahr-

hundert. München (Piper)
Zahrnt, H. /1977). Warum ich glaube. München (Piper)
Zinser, H. (1997): Die Macht der Religionen. München (Fink)

Bildnachweis

Titelbild: „Dio Padre benedicente“ von Luca Cambiaso (Öl auf Holz, ca. 1565, Mu-
seo Diocesano Genova); (Wikimedia Commons, Foto Sailko, gemeinfrei, un-
verändert übernommen)

Abb. 1: Paul Gauguin, Tahiti 1897: Woher kommen wir? Wer sind wir? Wohin ge-
hen wir? (Photography © Museum of Fine Arts, Boston)

Abb. 2: Francisco de Goya, Der Schlaf der Vernunft produziert Monster, Radie-
rung ca. 1797/98, Capricho Nr. 43, Madrid, Wikimedia Commons (Public do-
main)

Abb. 3: Plakette der Voyager-Sonden 1 und 2 (Quelle: NASA, public domain)
Abb. 4: Bild des Planeten Erde (Quelle: NASA, public domain)
Abb. 5: Die Erde als winziger hellblauer Planet (Pale Blue Dot) (aufgenommen am

14.02.1990 von Voyager 1 aus 6,4 Milliarden km Entfernung) (Quelle: NASA,
public domain)

Abb. 6: Rathaus Münster, Friedenssaal, Relief/Beschlagwerk an einer Schranktür,
„Die Streitenden“. Foto: © LWL-Medienzentrum für Westfalen

Abb. 7: Lebenstreppe, anonym bei F. Campe, 1. Hälfte des 19. Jhs., Nürnberg (ge-
meinfrei)

Literatur

96

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

Von Erde kommen wir
Erde sind wir

Zu Erde kehren wir zurück

Bildnachweis

97

https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932


https://doi.org/10.5771/9783828870932 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828870932

	Vorwort
	Zur Einführung
	1. Grundlagen der Anwendung subjektiver Wahrscheinlichkeiten auf die Gottesfrage
	2. Glaubensgrade und Gottesfrage
	2.1 Skala der Wahrscheinlichkeiten der Existenz bzw. Nicht-Existenz Gottes
	2.2 Die Gottesfrage: Theistische Glaubenslehren und non-theistische Welterklärungen
	2.3 Definition der Skalenpunkte und ihre Rechtfertigung
	2.3.1 Orthodoxe bzw. fundamentale Dogmatik
	2.3.2 Korrigierte (reformierte) Dogmatik
	2.3.3 Nutzenkalkulierte Dogmatik (Pascalsche Wette)
	2.3.4 Verworfene Dogmatik (= Deismus)
	2.3.5 Religiöse Indifferenz, Agnostizismus
	2.3.6 Liberal-Religiöser Pragmatismus
	2.3.7 Christlicher bzw. religiöser Existentialismus
	2.3.8 Atheismus
	2.3.9 Atheistischer Existentialismus, Evolutionärer Humanismus
	Übersicht über die Skala


	2.4 Die Wahlentscheidung zwischen den dargestellten Glaubensgraden

	3. Glaubensgewissheit, ein Relikt magischen Denkens
	4. Glaubenslosigkeit – Absturz ins Nichts?
	Die Erde, unser Heimatplanet
	Toleranz gegenüber Andersgläubigen
	Prosoziales Handeln
	Der Mensch und seine sterbliche Seele
	Beachtung der Menschenrechte

	Zusammenfassung
	Literatur
	Bildnachweis


