
https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag
Reihe Germanistik

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag

Reihe Germanistik

Band 12

Myriam Bittner

Komplizen des Erzählers

Auctoriale Figuren in der  
mittelhochdeutschen Epik

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Myriam Bittner
Komplizen des Erzählers 
Auctoriale Figuren in der mittelhochdeutschen Epik
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag
Reihe: Germanistik; Bd. 12
Zugl. Diss. Eberhard Karls Universität Tübingen 2017

© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019
ePDF 978-3-8288-7252-3 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4313-4 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung: Nibelungenlied Manuscript C, Folio 1r, ca. 1220-1250

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben 
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Danksagung
laz, herre, mich niht übersehen
swaz mir sælden ist geschehen

und endeloser wünne
(Wolfram von Eschenbach, Willehalm, V. 13–15)

Diese Arbeit wäre ohne die wertvolle Unterstützung vieler Menschen
nicht möglich gewesen.

Zuerst  einmal  gilt  mein  Dank  dem  Cusanuswerk,  ohne  dessen
Förderung diese Arbeit nur ein unerfüllter Traum geblieben wäre. Die
ideelle Begleitung und die besonderen Menschen des Cusanus-Netzes
haben mit dazu beigetragen, dass ich meine Promotionszeit als schönste
Zeit meiner wissenschaftlichen Laufbahn in Erinnerung behalten werde.

Herzlichen Dank auch an meine Betreuerin, Prof. Dr. Annette Ge-
rok-Reiter, die mich ermutigt hat, meinen in der Masterarbeit ent-
wickelten Ansatz auf ein breiteres Fundament zu stellen, und ohne de-
ren inspirierenden Input diese Dissertation nicht das geworden wäre,
was sie ist.

Die Mediävistische Abteilung der Universität Tübingen war für mich
seit Studiumsbeginn ein Ort des Lernens und Wachsens, danke an alle
Mitarbeiter für die vielen anregenden Diskussionen und das konstrukti-
ve Feedback an diversen Tagungen und Kolloquien – oder auch zwischen
Tür und Angel auf ‚unserem‘ Flur im Brechtbau.

Doch auch außerhalb des wissenschaftlichen Kontexts schulde ich
unzähligen Menschen Dank, die hier leider nicht alle Erwähnung fin-
den können.

Zuallererst meinen Eltern und meiner Schwester, die immer an mich
geglaubt haben und mir immer zur rechten Zeit mit dem rechten Rat zur
Seite standen.

Weihbischof Dr. Johannes Kreidler für sein türöffnendes, warmes
Empfehlungsschreiben.

Und natürlich Christian. Für alles.

V

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Meinen Eltern gewidmet

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .I.  1

Theoretische Vorüberlegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .II.  7

Forschungsüberblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 7
Mediävistische Forschung zur Figur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1 7

Typus vs. Person . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1.1 9
Motivation ‚von vorne‘ vs. Motivation ‚von hinten‘ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1.2 16
Discours vs. Histoire . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1.3 26

Spezielle Figuren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2 31
Clemens Lugowski zu Friderich im Ritter Galmy . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2.1 31
Elke Brüggen zur ‚Schattenfigur‘ Ampflise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2.2 33

Erzähltheoretische Kriterien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 36
Das Spannungsfeld Autor – Erzähler – Figur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1 36

Zwischen Autor und Erzähler . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1.1 40
Das Verhältnis zwischen Erzählinstanz und Figuren . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1.2 45

Handlungssteuerung und die Grenzen der Diegese. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2 56
Friktionen in der Handlungslogik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2.1 58
Die Lizenz zur Transgression . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2.2 59

Wissen als Voraussetzung zur Handlungssteuerung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3 63
Zum Begriff des Wissens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.1 63
Auctoriales Wissen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.2 65
Auctoriales Handeln? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.3 69
Abgrenzung von weiteren wissenden Figuren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.4 73

Konzept der Figur mit Angebot an Kriterien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 76
Die Erzählsituation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1 77
Die Mittlerfunktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2 78
Friktionen im Rollenentwurf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3 80
Die Lizenz zur Transgression . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.4 81

IX

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Auctoriales Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.5 82
Auctoriales Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.6 83
Besondere ‚Vorliebe‘ des Erzählers für die Figur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.7 85

Interpretationsansätze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .III. 
 89

Lunete im Iwein Hartmanns von Aue . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 89
Die Figur Lunete. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1 89
Erzählsituation im Iwein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2 95
Lunetes Mittlerfunktion. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.3 105

Aktualisierung durch Nacherzählung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.3.1 106
Anderweitige Entlastung des Erzählers (Provokation von
Informationen, Reflektionen). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

1.3.2
112

Friktionen im Rollenentwurf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4 115
Lunete – Frau mit ritterlichen Zügen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4.1 116
Auf der Seite des ‚Feindes‘. Loyalität und ihre Folgen . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4.2 118

Lizenz zur Transgression . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.5 123
Die Überschreitung topographischer Raumgrenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.5.1 123
Die Überschreitung semantischer Raumgrenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.5.2 127

Auctoriales Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.6 129
Lunetes Wissen um Iweins Identitäten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.6.1 130
Weiterer Wissensvorsprung vor anderen Figuren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.6.2 133
Die Herkunft von Lunetes Wissen – logisch privilegiert? . . . . . . . . . . . . . .1.6.3 136

Auctoriales Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.7 140
Lunetes Ratschläge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.7.1 140
Alternativenausschaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.7.2 143
Manipulation anderer Figuren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.7.3 145
Überbrückung von Pattsituationen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.7.4 150

Vorliebe des Erzählers für Lunete . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.8 152
Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.9 155

und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied . . . .2. 158
Die Figur Hagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1 158

Charakteristika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1.1 158
Das Interesse der Forschung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1.2 160

Erzählsituation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2 165
Erzählen und Erleben – Hagens Mittlerfunktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3 167

Inhaltsverzeichnis

X

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Zweimal Hagen – Friktionen im Rollenentwurf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.4 173
Hagen, Herr der Grenzen – Lizenz zur Transgression . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.5 179

Der Zug zum Hunnenhof . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.5.1 180
Normübertretungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.5.2 182

Auctoriales Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.6 184
Das Erkennen Fremder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.6.1 185
Wissensakquirierung und Introspektion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.6.2 186

Auctoriales Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.7 193
Hagens Ratschläge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.7.1 193
Hagens Taten im Figurengefüge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.7.2 199

Hagen und Siegfried: Eine Wechselbeziehung . . . . . . . . . . . . . . . .2.7.2.1 199
Hagen und Kriemhild: Alternativenausschaltung . . . . . . . . . . . . .2.7.2.2 205

ein helfelîcher trôst – Vorliebe des Erzählers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.8 212
Hagens Handeln – konzipiert oder tradiert?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.9 214

Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 220
Die Figur Gawan. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1 220

Charakteristika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1.1 220
Das Interesse der Forschung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1.2 223

Erzählsituation im Parzival . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2 227
Die Erzählinstanz in den Parzival-Büchern. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2.1 229
Die Erzählinstanz in den Gawan-Büchern (VII–VIII, X–XIV) . . . . . . . . . . .3.2.2 231
Konkurrierende Erzählangebote oder Binnenerzähler Gawan?. . . . . . . .3.2.3 233

Gawan als Mittler . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3 236
Gawans Wahrnehmung als Schlüssel zur erzählten Welt . . . . . . . . . . . . . .3.3.1 236
Gawan als Nacherzähler . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3.2 240

Friktionen im Rollenentwurf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.4 242
Die Lizenz zur Transgression . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.5 251

Geographisch-semantische Grenzüberschreitungen . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.5.1 251
Der Furtsprung als transgressiver Wendepunkt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.5.2 253
Joflanze: Ent-Grenzendes ‚Happy End‘ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.5.3 256

Gawans Auctoriales Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.6 257
Wissensakquirierung durch Beobachtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.6.1 257
Wissensakquirierung durch Fragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.6.2 260
Unerklärliches Wissen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.6.3 262

Gawans Auctoriales Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.7 266
Auctoriales Handeln in der Gawan-Handlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.7.1 267
Auctoriales Handeln im Bezug auf Parzival . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.7.2 275

Inhaltsverzeichnis

XI

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


mîn her Gawân – greifbare Vorliebe des Erzählers für Gawan? . . . . . . . . . . . . . . .3.8 277
Lob und Hilfe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.8.1 277
Kritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.8.2 279

Resümee: Gawan und Orgeluse – Schüler und Lehrerin? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.9 281

Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B . . . . . . . . . . . . . . . .4. 283
Die Figur Wetzel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1 283

Charakteristika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1.1 283
Das Interesse der Forschung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1.2 285

Erzählsituation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2 289
Mittlerfunktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.3 294
âne schulde? – Friktionen in Wetzels Rollenentwurf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.4 298
Fahnenträger und Wegebereiter – Lizenz zur Transgression . . . . . . . . . . . . . . . . .4.5 303

Das Reich, die Heterotopie Grippia und Arimaspi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.5.1 303
Wetzels Transgressionen im Orientteil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.5.2 305
Der Anschlag im Reichsteil – Normtransgression? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.5.3 309

Auctoriales Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.6 311
Einsicht und dunkle Vorahnung – Grippia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.6.1 311
Die Greifen und der Fluss – Überlebenswissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.6.2 313
Die Herkunft von Wetzels Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.6.3 315

Auctoriales Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.7 316
Wetzel und Ernst (Ernsts Eigeninitiative in Arimaspi und im Reich) . . .4.7.1 317
Wetzel und Gott (Handeln nur auf Gottes Geheiß und mit Gottes
Hilfe) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

4.7.2
319

Wetzel und Heinrich (Werkzeug Gottes – Werkzeug des Teufels) . . . . .4.7.3 320
Vorliebe der Erzählinstanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.8 323
Auctorialität in den Kinderschuhen – Zusammenfassendes Fazit . . . . . . . . . . . .4.9 325

Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in
Gottfrieds Tristan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

5.
327

Tristan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1 328
Die Figur Tristan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.1 328

Charakteristika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.1.1 328
Das Interesse der Forschung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.1.2 329

Erzählsituation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.2 332
Die Struktur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.2.1 337

Mittlerfunktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.3 344
Friktionen im Rollenentwurf. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.4 353

Inhaltsverzeichnis

XII

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Lizenz zur Transgression . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.5 360
Der lantlose Tristan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.5.1 361

Auctoriales Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.6 370
Herkunft von Tristans Wissen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.6.1 370
Was Tristan nicht weiß . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.6.2 374

Auctoriales Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.7 377
Auctoriales Handeln aus Auctorialem Wissen heraus . . . . . . . . .5.1.7.1 379
Alternativenausschaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.7.2 384
Geschickte Manipulation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.7.3 387

Vorliebe für Tristan? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.8 389
Sympathie durch ausbleibende Schelte? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.8.1 389
Perspektivenübernahme als ultimative Raumgabe . . . . . . . . . . .5.1.8.2 392

Fazit für Tristan. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.1.9 393
Brangäne. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.2 396

Die Figur Brangäne. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.2.1 396
Mittlerfunktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.2.2 399
Friktionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.2.3 402
Die Hüterin der Grenzen – Brangänes Trangressionen . . . . . . . . . . . . . . . .5.2.4 405
Brangänes Auctoriales Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.2.5 408
Die Dienerin zweier Herren – Brangänes Auctoriales Handeln . . . . . . . .5.2.6 411
Vorliebe der Erzählinstanz für Brangäne?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.2.7 414

Konkurrierende Polarität – Zusammenfassendes Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5.3 416

Theorie und Text: Resultate . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .IV.  419

Das Verhältnis zwischen Auctorialer Figur und Erzählinstanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 419

Die Position im Gefüge der Diegese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 425

Die Auctoriale Figur zwischen histoire und discours . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 429

Ausblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4. 432

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .V.  437

Inhaltsverzeichnis

XIII

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Einleitung

„Die Geschichten fiktionaler Erzählungen sind immer Geschichten von
jemandem, ihre Handlung setzt Handelnde voraus.“1 Dementsprechend
sind Figuren, die Handelnden der Geschichten, hermeneutische Dreh-
und Angelpunkte.  So  sehr  stehen sie  im Mittelpunkt  nicht  nur  der
Rezeption durch den Rezipienten, sondern auch der Forschung selbst,
dass man annehmen könnte, es sei bereits alles über Figuren gesagt, es
gäbe trotz vieler unterschiedlicher Ansätze wenig Neuland zu entdecken.
Dennoch sieht  sich  die  vorliegende  Arbeit  als  einen  Vorstoß  in  als
bekannt wahrgenommenes Gebiet, welches durch einen anderen Blick-
winkel durchaus in neuem Licht erscheinen kann.

  
Dazu zuerst einige Prolegomena:

Figur vom Lateinischen figura bedeutet etwas Gebildetes, Ge-
machtes, Künstliches, ausgehend vom Verb fingere2, das sich noch heu-
te im deutschen Sprachgebrauch als ‚fingiert‘, vorgetäuscht und erdich-
tet, niederschlägt. Umso überraschender, dass besonders in der neue-
ren Literaturwissenschaft die spezifische Künstlichkeit der Figuren im-
mer weiter aus dem Fokus der Forschung gerät – ja sogar moniert
wird, dass Figuren „abgehandelt“ würden, man sie „auf ihre Hand-
lungsfunktion reduzier[e].“3

Demgegenüber stehen Positionen, in denen auf die Handlungs-
funktion der Figur gepocht wird. „Funktionen der Handlung erschei-
nen […] oft anthropomorphisiert, in Menschengestalt“4, so Armin
Schulz. Über diese Anthropomorphisierung dürfe jedoch nicht aus
den Augen verloren werden, dass die Funktion der Figur für die Hand-

I. 

1 Eder, Jens: Die Figur im Film. Grundlagen der Figurenanalyse, Marburg ²2014, S. 13.
2 Vgl. PONS-Wörterbuch für Schule und Studium Latein – Deutsch, bearbeitet von

Rita Hau. Neubearb. unter Mitw. von Adolf W. Fromm und Gregor Vetter, 1. Aufl.
[Nachdruck] 2010, S. 583.

3 Eder: Figur im Film, S. 14.
4 Schulz, S. 181.

1

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


lung an erster Stelle stehe. Vor allem für die Mediävistik hat sich diese
funktionsorientierte Herangehensweise als fruchtbar erwiesen. ‚Psy-
chologisierung‘ in dem Sinne, dass das Handeln von Figuren aus emo-
tionalen Reaktionen heraus erklärbar ist, wird mit dem Hinweis auf
Typenhaftigkeit mittelalterlicher Figuren zurückgewiesen. Besonders,
aber nicht nur

„für (mittelhochdeutsche) Heldenepik sind bekanntlich Widersprüche
und Lücken bei den Zuschreibungen gerade auch an die Figuren in be-
sonderem Maße charakteristisch: ausgesparte Motive, stark begrenzte In-
nenweltdarstellung, widersprüchliche Wertungen, fehlende Stimmigkeit
und »gebrochene Linie[n]« in der Darstellung von Figurenhandeln.“5

Diesen Widersprüchen und Lücken widmet sich die vorliegende Ar-
beit. Sie sollen, im Einklang mit Armin Schulz Ansatz, eben nicht psy-
chologisch aufgefüllt werden, sondern handlungsfunktional: Wo Figu-
renhandeln unerklärlich bleibt, sollte nach der Auswirkung des Han-
delns für den weiteren Verlauf der Handlung geforscht werden.

Diese Prämisse zum Grundsatz nehmend, versteht sich die folgen-
de Arbeit als Versuch, einer Beobachtung theoretisch fundierte Grun-
dierung zu verleihen – der Beobachtung, dass für den Fortlauf der
Handlung wichtige Aktionen nicht gleichwertig auf eine Anzahl ver-
schiedener Nebenfiguren verteilt sondern im Gegenteil auf eine einzel-
ne Figur kumuliert werden können. Diese Figuren lenken die Hand-
lung auf das vom Autor intendierte Ende hin und bekommen somit
einer Mitanteil an der Organisation des Werkes zugesprochen.

Die These lautet also zusammengefasst: Es gibt innerhalb eines
Werkes meist eine Figur neben dem Protagonisten, die mit ihren Ak-
tionen die Handlung des Werkes auf das vom Autor intendierte Ende
hinlenkt. Dabei ergeben sich in der Wahrnehmung ihres Gesamtbildes
durch den Rezipienten Widersprüche und Reibungspunkte, welche nur
beseitigt werden können, wenn man sie nicht psychologisch sondern
handlungsfunktional auflöst.

5 Lienert, Elisabeth: Aspekte der Figurenkonstitution in mittelhochdeutscher Helde-
nepik, in: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur, Bd. 138.1
(2016), S. 51–75, hier: S. 52f.

I. Einleitung

2

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Für diese Steuerung und Lenkung der Handlung6 ist die Informa-
tionsvergabe innerhalb der Diegese von besonderer Bedeutung:

„Eine Figur kann einer anderen Figur insbesondere Informationen
vorenthalten, über die der Rezipient bereits informiert ist“7 Es kommt
somit zu einer vom Rezipienten als solche auch wahrgenommene Ver-
schiebung in den Machtverhältnissen zwischen den Figuren.

Diesem Ansatz folgt die in der vorliegenden Arbeit vorgestellte
Theorie. Sie nimmt die Überlegung zum Ausgang, dass unterschiedli-
che Wissensstände innerhalb des Figurenkosmos die Funktion speziel-
ler, mit einem Wissensvorsprung ausgestatteter Figuren, maßgeblich
beeinflusst. Die Figur, die mehr weiß als die andere, ist in der Lage, das
Handeln der unwissenden Figur zu beeinflussen. „Enthält eine Figur
einer andere Figur Informationen vor über die der Rezipient bereits
verfügt, wird damit in der Regel ebenfalls signalisiert, daß die Figur
bestimmte Intentionen verfolgt.“8 Doch welcher Art ist diese Intenti-
on? In welchem Zusammenhang stehen Handlungslenkung und Wis-
sen einer Figur? Ebenfalls stellt sich die Frage, woher der Wissensvor-
sprung der Figur originiert.

Beobachtungen, dass einigen Figuren, auch wenn es sich nicht um
Protagonisten handelt, mehr Handlungsmacht zu besitzen scheinen als
andere, sind nicht vollständig neu. Jedoch wurde bisher nie der Ver-
such unternommen, hinter der Bemächtigung dieser Figuren ein er-
zählerisches Prinzip zu erkennen und dieses Prinzip durch eine werk-
übergreifendes Erzählprinzip zu untermauern. Im besten Fall kann
dieses Prinzip zu weiterführenden Erkenntnissen über die Konzeption
von Erzählwerken beitragen.

6 Die Begriffe Steuerung und Lenkung der Handlung werden in dieser Arbeit syno-
nym gebraucht. Handlungslenkende und handlungssteuernde Figuren beschreiben
dasselbe Prinzip.

7 Dimpel, Michael Friedrich: Die Zofe im Fokus. Perspektivierung und Sympathie-
steuerung durch Nebenfiguren vom Typus der Confidente in der höfischen Epik des
hohen Mittelalters, Berlin 2011, S. 47.

8 Dimpel: Zofe im Fokus, S. 48.

I. Einleitung

3

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Vorgehen:

Die Dissertation gliedert sich in drei Hauptbereiche. Forschung und
Theorie, Interpretationsansätze und die abschließende Überprüfung
des Prinzips

In einem Überblick der Forschung zur mittelalterlichen Figur wer-
den zuerst die Spannungsfelder bereits erfolgter Aussagen zu Figuren
vorgestellt, zwischen denen sich Ansätze für das Erzählprinzip einer
handlungslenkenden Figur notwendig bewegen müssen.

Den Forschungsüberblick schließt eine exemplarische Betrachtung
zweier Figuren, die bereits in der Forschung den Nimbus desen erhalten
haben, mit einer besonderen Handlungsfunktion ausgestattet worden zu
sein. Aus dieser Betrachtung lassen sich im besten Falle bereits Beob-
achtungen extrahieren, die für die Konzeption solcher handlungslen-
kender Figuren von entscheidender Bedeutung sind. Ebenfalls können
diese Beobachtung in die Suche nach Kriterien zur Existenz solcher
wissenden, handlungslenkenden Figuren miteinfließen.

Es folgt eine genaue Definition und Abgrenzung der verwendeten
narratologischen Begriffe, um die Grundlagen festzulegen, auf denen
sich die Theorie stützen wird. Dabei erscheint es zentral, den schon im
Titel erwähnten Arbeitsbegriff ‚Auctoriale Figur‘ für eine handlungs-
steuernden Figur mitsamt der narratologischen Problemgeschichte nä-
her zu erläutern.

Ausgehend von den theoretischen narratologischen Voraussetzung
wird dann ein Katalog entwickelt, der Kriterien für die Existenz einer
solchen handlunglenkenden Figur im Text beinhaltet. Je mehr Kriteri-
en erfüllt sind, desto höher ist die Wahrscheinlichkeit, dass es sich bei
der untersuchten Figur um eine Funktion zur Lenkung der Handlung
handelt, die Figur also als Werkzeug zur Handlungssteuerung einge-
setzt wird.

„Das Erstellen von Prognosen über die Wirksamkeit einzelner
Verfahren ist kaum möglich, ohne dabei einen konkreten Fall in einem
konkreten Text heranzuziehen.“9 Aus diesem Grund werden die im
ersten Teil dieser Arbeit aufgestellten Hypothesen anhand von fünf
Werken der mittelhochdeutschen Epik durchgespielt und einer Prü-

9 Dimpel: Zofe im Fokus, S. 116.

I. Einleitung

4

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


fung unterzogen. Um eine größtmögliche Aussagekraft und Varianz zu
erhalten, spannt sich der Textcorpus vom späten 12 Jh. bis Mitte des
13. Jahrhunderts und beinhaltet sowohl als heldenepisch als auch als
höfisch klassifizierte Erzählungen sowie Texte, deren genrespezifische
Einordnung ständiger Gegenstand der Forschungsdiskussion ist. Dabei
wird jedoch keine historisch lineare Reihenfolge eingehalten. Stattdes-
sen wird sich in der Figurenkonstellation der Werke graduell dem Pro-
tagonisten angenähert, dem Zentrum der Diegese. Begonnen wird mit
Herr-Diener/Vasall Konstellationen, beispielhaft die Figuren Lunete
im Iwein und Hagen im Nibelungenlied, hernach folgt die Untersu-
chung eines Nebenprotagonisten, Gawan in Wolframs von Eschenbach
Parzival. Auch bei der viertens erfolgenden Untersuchung zum Graf
Wetzel im Herzog Ernst handelt es sich auf den ersten Blick um eine
Herr-Vasall Konstellation, jedoch unter Vorzeichen, die Vasall und
Protagonist enger miteinander in Beziehung setzen als dies bei den vo-
rigen Konstellationen der Fall ist. Das abschließende Interpretations-
kapitel behandelt Gottfrieds von Straßburg Tristan und weicht inso-
fern von den vorigen ab, als dass zwei Figuren anstatt nur einer unter-
sucht werden. Auf der einen Seite wird Tristan selbst unter der Frage-
stellung untersucht, ob er als Protagonist ebenfalls eine im Sinne der
Theorie handlungssteuernde Figur sein kann. Auf der anderen Seite
erfolgt, in Anlehnung an die ersten beiden Kapitel, eine ergänzende
Untersuchung der Dienerin Brangäne.

Das Ziel ist es, durch die praktische Erprobung der Theorie sowohl
Licht in bisher ungeklärte Fragestellungen der jeweiligen Texte zu
bringen, als auch herauszufinden, ob die herausgearbeiteten Kriterien
aussagekräftig sind.

Nach der abschließenden Überprüfung der Theorie, die auch den
Versuch einer Gewichtung der Kriterien mit einschließt, folgt ein Aus-
blick auf offene Fragen und angrenzende Themengebiete, welche die
Beschäftigung mit der Theorie einer handlungssteuernden Figur wei-
terführen könnten.

I. Einleitung

5

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Theoretische Vorüberlegungen

Forschungsüberblick

Mediävistische Forschung zur Figur

Die mediävistische Forschung zur Narratologie sieht sich oftmals mit
der Herausforderung konfrontiert, in den meist von der Neueren Lite-
raturwissenschaft anhand von neuzeitlichen Werken entwickelten
Theorien zwischen Alteritätsdebatte10 und epochenübergreifenden
Grundannahmen ihren eigenen fundierten Standpunkt zu finden.

Das Alteritätsparadigma ist ein Ansatz der Siebziger Jahre, geprägt
durch Hans Robert Jauß und entwickelt aus der Notwendigkeit, das In-
teresse an mittelalterlichen Stoffen zu validieren. „Als alteritär wird
Fremdes bezeichnet, das vom eigenen sozio-kulturellen bzw. histori-
schen Standpunkt weit entfernt scheint.“11 Jauß und viele nach ihm ge-
hen damit also von einer grundsätzlichen Verschiedenheit der Hori-
zonte und Werte von Mittelalter und Neuzeit aus, was sich natürlich
auch auf die Interpretation und das Verständnis der Konzeption eines
mittelalterlichen Werkes auswirkt. Als Indikatoren der Alterität gelten
„die Brüchigkeit der Logik, die Typenhaftigkeit der Figuren oder Sche-
matik von Handlungsmustern“12. Eine logische Folge daraus ist, dass
sich aufgrund des differierenden Horizonts wenn überhaupt nur weni-
ge Literaturtheorien, die anhand neuzeitlicher Werke entwickelt wur-

II. 

1.

1.1

10 Baisch, Martin: Alterität und Selbstfremdheit. Zur Kritik eines zentralen Interpre-
tationsparadigmas in der germanistischen Mediävistik, in: Klaus Ridder, Steffen
Patzold (Hgg.): Die Aktualität der Vormoderne: Epochenentwürfe zwischen Alteri-
tät und Kontinuität, Berlin 2013, S. 185–206, hier: S: 189f.; Anja Becker, Jan Moor:
Alterität. Geschichte und Perspektiven eines Konzepts. Eine Einleitung, in: Anja
Becker (Hg.): Alterität als Leitkonzept für historisches Interpretieren, Berlin 2012,
S. 1–60.

11 Baisch, S. 187.
12 Ebd. S. 189.

7

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


den, auf mittelalterliche Werke anwenden lassen. Diese Annahme
bleibt aber durchaus nicht ohne Kritik. Der Literaturepoche ‚Mittelal-
ter‘ werde durch den Denkansatz der grundsätzlichen Andersartigkeit
eine Homogenität zugeschrieben, die sich für sie jedoch nur bedingt
feststellen lasse.13 Martin Baisch plädiert für einen kritischen, reflek-
tierten Umgang mit dieser „Dichotomie eines Gegensatzes von Mittel-
alter und Moderne“14, also dafür, weder Kontinuitäten zwischen den
beiden Epochen auszublenden oder die Zäsuren zu verabsolutieren
noch das Alteritätsparadigma zu marginalisieren.

Da die „Typenhaftigkeit der Figuren“ Teil der Diskussion über Al-
terität und Anwendung von neuzeitlichen Theorien auf die Mediävis-
tik ist, gilt die Herausforderung der fundierten Standpunktfindung
auch und vielleicht im besonderen Maße für die Forschung auf dem
Gebiet der Figuren. Erschwerend kommt hinzu, dass sich hierbei auch
die neuere Literaturtheorie mit einem Mangel an Forschungskonsens
konfrontiert sieht, was das Verständnis der Figuren angeht. Auch in
der Forschung zur neueren Literatur stellt eine einheitliche Definition
des Begriffs ‚Figur‘ ein Forschungsdesiderat dar.

Die Figurenforschung mittelalterlicher wie neuerer Literatur be-
wegt sich in einem Fadenkreuz aus oft gegensätzlichen Annahmen zur
Figur, in welchem sich die einzelnen Meinungen mehr oder minder
klar positionieren. Diese Gegensätze lassen sich grob zu drei Paaren
zusammenfassen, die den Bestimmungsraum der Figurenanalyse ab-
stecken: Figur vs. Person, Funktion vs. Motivation und Verortung auf
der discours-Ebene vs. auf der histoire-Ebene. Die mediävistische For-
schung unterscheidet sich gegenüber der neueren dabei in einigen der
Streitfragen stark aufgrund der spezifischen Eigenheiten ihres literari-
schen Forschungsgegenstands. Diese Unterschiede gilt es immer im
Blick zu behalten.

13 Paul Zumthor verwendet hier den Begriff ‚monolithisch‘, vgl. Paul Zumthor: Com-
ments on H. R. Jauss’s Article, in: New Literary History 10 (Bd. 2), 1979, S. 367–
376, hier: S. 373.

14 Baisch, S. 204f.

II. Theoretische Vorüberlegungen

8

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Typus vs. Person

Bei dem Spannungsfeld Typus vs. Person handelt es sich um die Kon-
kurrenz zwischen einem mimetischen Figurenverständnis, d. h. die Fi-
gur ist als sich an reale Personen angleichend aufzufassen und dement-
sprechend zu interpretieren, und einem strukturellen, welches den tex-
tuellen und nicht ‚realen‘ Ursprung einer Figur propagiert. Dass dieses
Spannungsfeld ein durchaus problematisches ist, zeigt Armin Schulzs
treffender Kommentar:

„Als Dozent hat man einige Mühen, den Blick der Studierenden auf die
spezifische ‚Künstlichkeit‘ bzw. ‚Gemachtheit‘ der Erzählungen zu lenken.
[…] Zugespitzt formuliert stellen uns Texte keine Personen vor, sondern
Ensembles von Zeichen, aus denen unsere Einbildungskraft die Vorstel-
lung von Menschen erzeugt.“15

Eine intuitive interpretierende Lektüre geht also erst einmal davon aus,
dass Maßstäbe, die wir an unsere reale Welt und reale Personen anlegen,
auch für fiktive Figuren eines Textes gelten. Peter Wenzel bezeichnet
dieses spekulative Herangehen zwar als „methodisch anfechtbar“, jedoch
auch  als  eine  „Grundvoraussetzung  des  Lesens“.16  Unterstützt  wird
dieses mimetische Figurenverständnis in der neueren Literaturwissen-
schaft besonders dadurch, dass die Figuren spätestens seit dem 18. Jh.
selbst lebensecht und in psychologischer Hinsicht klar definiert darge-
stellt werden, was als round characters bezeichnet wird. Im Gegensatz
dazu herrschen in mittelalterlichen Texten eher sogenannte flat charac-
ters  vor,  denen nicht  viel  psychologischeTiefenstruktur  beigemessen
wird. In der mittelalterlichen Epik erscheinen sie „kaum je als komplexe
Charaktere  […]  sondern  in  erster  Linie  als  Handlungsträger.“17  Sie
definieren sich in erster Linie „durch das, was sie tun; nicht durch das,
was sie ‚im Innersten sind‘“18 Diese von Schulz aufgerufene mangelnde
charakterliche  Komplexität  der  mittelalterlichen Figuren bedeutet  je-

1.1.1

15 Schulz, Armin: Erzähltheorie in mediävistischer Perspektive, Berlin / New York
2015², S. 10f.

16 Vgl.  Wenzel,  Peter:  Einführung  in  die  Erzähltextanalyse.  Kategorien,  Modelle,
Probleme, Trier 2004, S. 53.

17 Schulz,  Armin: Erzähltheorie in mediävistischer Perspektive,  Berlin /  New York
2015², S. 12 Die Theorie der flat and round characters wurde zuerst durch Forster 1927
geprägt. Vgl dazu: Edward M. Forster: Aspects of the novel, San Diego 1927, S. 67.

18 Ebd.

1. Forschungsüberblick

9

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


doch nicht, dass damit keine komplexen Interpretationsergebnisse dieser
Figuren möglich wären. Vielmehr erweist sich die durchaus vorhandene
Komplexität der mittelalterlichen Figuren gerade in Ermangelung klar
zugewiesener ‚Charaktereigenschaften‘, die ihr Handeln motiviert.

Der Versuchung zu erliegen, die Frage nach Typus oder Person für
das Mittelalter als beantwortet zu erklären, greift also als Pauschalisie-
rung bei weitem zu kurz. Zwar scheint die Konzeption als flache
Handlungsträger der Ansicht von Figuren als nur typenhaft ausgestal-
tete Konstrukte zuzuarbeiten19, eine eindeutige Klärung dieses Kon-
flikts wird allerdings durch das im Vergleich zur Neuzeit quantitativ
abfallende Textcorpus erschwert.

Maßgebliche Probleme bei der Kategorisierung von ‚flachen‘ und
‚runden‘ Figuren ergeben sich ebenfalls durch die Tatsache, dass alles,
was über Figuren erfahren werden kann, ergo was sie zu flachen oder
runden Figuren macht, aus dem Text selbst erfahren wird.20 Dabei be-
steht die Gefahr, dass nicht zwischen Eigenschaft und Darstellung un-
terschieden wird. Eine Figur mag durchaus als ‚abgerundeter Charak-
ter‘ konzipiert sein, wird aber aus Gründen des narrativen Stils bzw.
der historischen Bedingungen des Erzählens nicht als solcher darge-
stellt. Darüber hinaus wohnt der Typisierung ‚flach‘ versus ‚rund‘ im-
mer eine wertende Note bei, ohne dabei genrespezifische Anforderun-
gen im Blick zu haben.21

Laut Markus Stock gibt es Basisannahmen zu Figuren, die sich auf
fast alle Figuren egal zu welcher Zeit übertragen lassen. Unterschiede
in der Konzeption gehen darauf zurück, dass die Figuren „auf ein dem
jeweiligen historischen Verständnisrahmen angepasstes anthropomor-

19 So Stock, der davor warnt, Figuren als „statische Handlungsträger“ und „bloße
Handlungserzeuger“ zu sehen, Vgl. Stock, Markus: Figur – Zu einem Kernproblem
historischer Narratologie, n: Historische Narratologie: Mediävistische Perspektiven,
ed. Harald Haferland and Matthias Meyer, Berlin and New York: de Gruyter, 2010
(Trends in Medieval Philology 19), S. 187–203, hier:S. 203.

20 Stephanie Bachorz wendet hier ein, dass Charakterzüge zwar nur auf der Textbasis
bestehen, durch den Rezipienten allerdings ein Vorwissen eingebracht wird, das
aus einem Konglomerat an Eigenschaften erst eine Figur ‚formt‘. Vgl. Stephanie
Bachorz: Zur Analyse der Figuren, in: Peter Wenzel (Hg.): Einführung in die Er-
zähltextanalyse. Kategorien, Modelle, Probleme, Trier 2004, S. 51–67, hier: S. 59.

21 Vgl. Jannidis, Fotis: Character, in: Peter Hühn (u. a) (Hgg.): Handbook of Narrato-
logy, Berlin / New York 2009, S. 14–29, hier: S. 26.

II. Theoretische Vorüberlegungen

10

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


phes bestes Exemplar hin entworfen“22 werden. Das Problem bei der
Verifizierung dieser Annahme für mittelalterliche Werke ist, dass
ebenjene kulturellen Figurenkonzepte, von deren Warte aus historisch
scharf umrissene Kategorien der Figurenkonzeption entwickelbar wä-
ren, für mittelalterliche Literatur nicht ausreichend untersucht sind.

Wie eine Figur oder als welche Art von Konstrukt sie also in dieser
Literatur-Epoche23 gesehen werden sollte, bleibt weithin unklar. Der
Grund für die Zurückhaltung der Forschung in dieser Hinsicht liegt
für Walter Haug auf der Hand: Eine mittelalterliche Literaturtheorie
bezogen auf volkssprachliche Texte ist uns nicht in Poetiken und para-
textuellen Abhandlungen überliefert, sondern poetologische Überle-
gungen finden sich vor allem in den Prolog- und Epilogversen der
Epen sowie Exkursen.24 Distinkt als Poetiken ausgelegte Texte – sofern
sie überliefert sind – sind in lateinischer Sprache verfasst und beschäf-
tigen sich mit anderen Gattungen als beispielsweise dem des volks-
sprachlichen höfischen Romans. „Der gedachte Anwender ist weniger
der Dichter der Volkssprache als der Rhetor, der seine Texte nach latei-
nischen Vorbildern (Cicero, Horaz, Ovid, Vergil) konzipiert.“25 Auch
wenn die Grundsätze der antiken Poetik und Rhetorik den mittelalter-
lichen Autoren für ihre Arbeiten als Grundlage dienen konnten, wur-
den sie dennoch nicht als einziges Vorbild unreflektiert übernommen.
Laut Haug lässt sich zwar eine durchaus vorhandene Tradition der an-
tiken Rhetorik in den Werken der volkssprachlichen Dichter des Mit-
telalters nachweisen, dennoch handelt es sich nur selten um reine
Nachahmung antiker poetischer Mittel. Vielmehr werden Versatzstü-
cke durch Kombination neu geordnet, wobei eine ganz eigene Art der
Ausformulierung entsteht.26

22 Stock, S. 193.
23 Dieser Begriff wird nur unter Vorbehalt verwendet, ohne dabei von einer klaren

Epochengrenze auszugehen.
24 Vgl. Haug, Walter: Literaturtheorie im deutschen Mittelalter. Von den Anfängen

bis zum Ende des 13. Jahrhunderts, Darmstadt 2009, S. 7.
25 Frey, Johannes: Spielräume des Erzählens. Zur Rolle der Figuren in den Erzählkon-

zeptionen von Yvain, Îwein, Ywain und Ívens saga, Stuttgart 2008, S. 21.
26 Dem zugrunde liegt ein alterierendes Verständnis von Individualität. Nicht Neu-

schöpfung ist das Ziel, sondern gelungene variierende Tradierung des bereits be-
kannten. Vgl. ebd, S. 12.

1. Forschungsüberblick

11

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Da die angesprochenen Prologe und Epiloge jedoch nicht konkret
auf die konzeptuelle Gestaltung der Figuren ihrer Werke eingehen, las-
sen sich genauere Aussagen zum Figurenverständnis des Mittelalters
von hier aus schwerlich ableiten.

Zudem gestaltet sich die Figurenzeichnung des Mittelalters alles
andere als einheitlich. Gerade um die Zeit, als der höfische Roman,
ausgehend von Frankreich, den deutschen Sprachraum erobert, voll-
zieht sich in der Literatur ein Wandel in der Figurendarstellung, den
Jan-Dirk Müller als „neue Kultur der Innerlichkeit“ bezeichnet.27 Um
1200 rückt vermehrt eine durch Fokalisierungstechniken28 unterstütz-
te Innensicht auf die Figuren ins Zentrum der Aufmerksamkeit. Wur-
den Gedanken und Intentionen von Figuren in der Zeit vor 1200 vor-
nehmlich durch vereinzelte Erzählerkommentare in Szene gesetzt, ins-
gesamt jedoch zugunsten einer handlungsorientierten Erzählweise ver-
nachlässigt (vgl. einzelne Kommentare wie daz wart durch liste getan,
NL 1479), so erhält der Rezipient immer mehr Einblicke in das Innen-
leben29 der handelnden Figuren, besonders der Protagonisten. Markus
Stock nimmt als Beispiel für einen beginnenden Fokus auf innere Fi-
gureneigenschaften die Darstellung der Enite in Hartmanns Erec.
Während Erec durch eine fehlende Innensicht als schematisch und
flach erscheine, bekomme der Rezipient einen größeren Einblick in

27 Vgl. Müller, Jan-Dirk: Spielregeln für den Untergang: Die Welt des Nibelungenlie-
des, S. 221.

28 Zur Debatte über Fokalisierungstechninken vgl. Hübner: Erzählform im höfischen
Roman bzw. Dimpel: Zofe im Fokus.

29 Auch wenn dieser Begriff mit äußerster Vorsicht zu behandeln ist, so folge ich
doch Friedrich Dimpels Aussage: „Haben Figuren ein Inneres, das zumindest par-
ziell beschrieben werden kann? Ich plädiere dafür, diese Frage mit Ja zu beantwor-
ten.“ Dimpel, Friedrich Michael: Die Zofe im Fokus. Perspektivierung und Sympa-
thiesteuerung durch Nebenfiguren vom Typus der Confidente in der höfischen
Epik des hohen Mittelalters, Berlin 2011, S. 128. Almut Suerbaum bezeichnet die
„Erfindung des inneren Menschen“, „dass es so etwas wie eine Innendimensionie-
rung literarische Figuren in Texten gibt […] als eine wesentliche Paradigmenver-
schiebung des zwölften Jahrhunderts.“ Suerbaum, Almut: Wissen als Macht. Figu-
rendarstellung in Thürings von Ringoltingen Melusine, in: Figurenwissen. Funktio-
nen von Wissen bei der narrativen Figurendarstellung, ed. Lilith Jappe, Olav Krämer,
Fabian Lampart, Berlin / New York 2012, 54–74, hier S. 54. Ausführlicher in der
Einleitung zu: Hasebrink, Burkhard/Schiewer, Hans-Jochen/Suebaum, Almut/
Volfing, Annette (Hrsg.), Innenräume in der deutschen Literatur des Mittelalters,
Tübingen 2008, S. XI–XXI.

II. Theoretische Vorüberlegungen

12

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Enites Gefühls- und Gedankenwelt. Dies trägt in erheblichem Maße
zur Sympathiesteuerung30 zugunsten Enites bei und wirft im Span-
nungsfeld der beiden Protagonisten die Frage nach Motivationen für
Erecs Handlungen auf.

Innenräume differenzierende Gedankengänge und Gefühle treten
also bereits um 1200 verstärkt in den Fokus der Erzählung, was eine
klare Klassifizierung Person: Neuzeit – Typus: Mittelalter, problema-
tisch erscheinen lässt.

Da auf mittelalterlich-zeitgenössische Theorien nicht zurückge-
griffen werden kann, muss mit aller Vorsicht der Blick auf die neuzeit-
liche Narratologie gerichtet werden, um Hinweisen zur Gemachtheit
von Figuren nachzugehen.

Fotis Jannidis hat dem Spannungsfeld ‚Figur und Person‘ im Jahr
2004 eine Monographie gewidmet, die versucht, die bis dato sehr ver-
streuten und wenig einheitlichen Ansätze der Figurenforschung zu-
sammenzutragen und sie „auf ihre Adäquatheit und ihre Tauglichkeit
für weitere Operationen“ zu prüfen.31 Sein Ansatz richtet sich, wie es
der Titel bereits verrät, weniger auf die Frage, ob Figuren als Typen
oder als dem Menschen nachgebildet interpretiert werden, sondern
darauf, ob Figuren als Textkonstrukte, als Bündel von Signalen oder als
anthropomorphisiert zu sehen sind. Somit wird eine weitere Achse er-
öffnet, die Ansicht dessen, was eine Figur sein könnte, differenziert
sich von einem zweidimensionalen zu einem dreidimensionalen Span-
nungsfeld: Typus (schematisch), Konstrukt (ein Bündel von Zeichen)
und Person (anthropomorphisieren).

Der Untertitel ‚Beitrag zu einer historischen Narratologie‘ macht
seine  Untersuchung  auch  für  die  mediävistische  Figurenforschung
fruchtbar. Jannidis postuliert, dass „die Alternative zwischen einer Auf-
fassung von Figur als Netzwerk von Signifikanten und der Figur als reale
Person […] viel zu einfach“32 ist. Weder die Reduktion auf die sprachli-
che  Benennung  noch  die  mimetische  Herangehensweise  führen  zu
einem  befriedigenden  Ergebnis.  Der  fruchtbarste  Weg  liegt,  wie  so
häufig, dazwischen. Einen Kompromiss findet Jannidis in den mentalen

30 Zur Sympathiesteuerung mittels Fokaliserungstechniken vgl. Dimpel, S. 64–75.
31 Jannidis, Fotis: Figur und Person. Beitrag zu einer historischen Narratologie, Ber-

lin / New York 2004, S. 151.
32 Vgl. Jannidis, S. 170.

1. Forschungsüberblick

13

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Figurenmodellen der Kognitionswissenschaften und besonders im von
Ralf Schneider entwickelten mentalen Modell zur Analyse der Rezeption
von Figuren.33  „Schneider  unterscheidet  auf  der  Grundlage  der  For-
schungen zum Fremdverstehen zwischen drei idealtypischen Formen
des mentalen Modells: kategorisiert, individualisiert und personalisiert“,
wobei er die Kategorisierung als dem flat character zugehörig beschreibt
und als Grundannahme einer jeglichen Interpretation. Erst wenn die
Erwartungen an eine solchermaßen kategorisierte Figur durch eine von
ihr vollzogene Handlung oder Charakterzuschreibung enttäuscht wer-
den, kommt es zum Prozess der Individualisierung. Bei einer personali-
sierten Figur werden von vorneherein solch differierende und individu-
elle Charakterisierungen gegeben, dass eine Kategorisierung nicht mög-
lich scheint.34

Figuren der mittelalterlichen Werke könnten dementsprechend als
Knotenpunkte zwischen der kategorisierten und der individualisierten
Figur gelten. Ein zentraler Kritikpunkt an Schneiders Modell, der die
Verwendung in Hinblick auf eine historische Narratologie erschwert,
ist, dass Schneider sich auf den Bereich der Rezeption (der zeitgenössi-
chen wie der heutigen) bezieht und weniger auf die Struktur der Texte
und ihrer intendierten Wirkung.35 Für die Frage, wie sich mittelalterli-
che Figuren von modernen unterscheiden, muss also das Instrumenta-
rium verfeinert werden.

Jannidis kommt nach der Zusammenschau der Figurenmodelle zu
dem Ergebnis, dass es einen ‚Basistypus‘ der Figur geben muss36, der
für alle Epochen Gültigkeit hat, da er auf einer universalen folk psycho-
logy aufbaut.37 Dieser Basistypus wird nun je nach Figurenverständnis
und -anforderung des Genres und der Epoche mit ‚typischen‘ oder in-

33 Vgl. Jannidis, S. 181.
34 Vgl.  Jannidis,  S. 181f.  Ausführlich  in:  Ralf  Schneider:  Grundriß  zur  kognitiven

Theorie der Figurenrezeption am Beispiel des viktorianischen Romans, Tübingen
2000.

35 Vgl. Jannidis, S. 184.
36 Ähnlich Stocks ‚Basisannahmen‘ (s.o.) ist auch dieser Basistypus nur dann sinnvoll

einzusetzen, wenn die für die Epoche geläufigen ‚Kulturmuster‘ scharf konturiert
sind. Das sind sie jedoch für das Mittelalter keineswegs.

37 Folk psychology bezeichnet nach Martin Davies und Tony Stone einen universalen
mentalen Vorgang, nach dem Menschen im Alltag das Verhalten anderer durch
psychische Zustände erklären und Vorhersagen treffen – auch wenn sie diese viel-

II. Theoretische Vorüberlegungen

14

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


dividuellen Elementen bestückt. Eine solche Annahme eines Basisty-
pus und die Verwendung als analytisches Werkzeug erleichtert die his-
torisch-narratologische Analyse von Figuren erheblich, da von einer
gemeinsamen Grundlage in der Figurenkonzeption ausgegangen wird,
trotz aller merklichen Unterschiede sowohl in Konzeption als auch Re-
zeption der Figuren.

Eine weitere Monographie, die trotz ihrer Verankerung in der mo-
dernen Literaturtheorie und eines differierenden Mediums (dem des
Films) der Mediävistik wichtige Anstöße für die Frage nach ‚Typus
oder Person‘ bieten kann, ist Jens Eders Die Figur im Film. Denn Eder
zieht zwar als Beispiele Filmfiguren heran, stellt aber seinen Ausfüh-
rungen ein ausführliches Kapitel zur Figurenforschung von Aristoteles
bis ins 20. Jahrhundert voran, sowie ein weiteres, das sich mit theoreti-
schen Grundlagen zur ‚Definition‘, ‚Ontologie‘ und ‚Funktion‘ von Fi-
guren beschäftigt.

Eder bricht die Fragestellung, als welche ‚Entitäten‘ Figuren unter-
sucht werden können, auf vier Dimensionen herunter. 1. Figuren als
Artefakte, 2. Figuren als fiktive Personen 3. Figuren als Symbole und 4.
Figuren als Symptome.

Als fiktive Wesen untersucht man Figuren dann, wenn man ihnen
bestimmte  Wesenszüge  und  Aussehensmerkmale  zuschreibt,  die  sie
unter  mimetischen  Gesichtspunkten  als  ‚real‘  erscheinen  lassen,  wo-
durch sich eine Interpretation oftmals erleichtert. Eder nennt dies ein
„mentales Figurenmodel“.38  Die Symbol-Dimension schreibt Figuren
eine über dieses basale Modell hinausgehende indirekte Bedeutung zu,
die sie im Text symbolisieren. Beispiele hierfür wären Figuren als Alle-
gorien, also als Personifikationen von Eigenschaften. Die mittelalterliche
Literatur kennt diese Art der Figurendarstellung und -analyse im beson-
deren Maße, meist bezogen auf das mittelalterliche Theater.39 Mit den
kommunikativen Kontexten und Möglichkeiten der Kommunikation

leicht (noch) nicht selbst als ‚psychisch‘ bezeichnen –, die sie mit Annahmen über
psychische Zustände verifizieren. Vgl. Martin Davies / Tony Stone: Folk Psycholo-
gy and Mental Simulation, in: Contemporary Issues in the Philosophy of Mind,
hgg von: Anthony O’Hear, Cambridge 1998. Vgl. ebenfalls: Jannidis, S. 185–195,
bes. S. 192f.

38 Vgl. Eder S. 135f.
39 Vgl. Meier, Christel: Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Werte im

vormodernen Theater. Eine Einführung, in: Christel Meier, Heinz Meyer und Claudia

1. Forschungsüberblick

15

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


durch Figurendarstellung beschäftigt sich das Kriterium der Figur als
Symptom, also damit, welche Bedeutung in eine Figur hineingelesen
werden kann. Hier ergibt sich mehr als bei den anderen Kategorien zuvor
eine Schnittmenge mit der Kategorie der Figur als Artefakt. Die Unter-
scheidung der beiden Kriterien erfolgt bei Eder nicht ganz trennscharf.40

Sie beschäftigen sich beide mit der Frage nach dem ‚warum‘ der derge-
stalten Zeichnung einer Figur, mit der Funktion ihres ‚Gemachtseins‘.
Die Figur als Artefakt legt den Fokus allerdings mehr auf die Mittel der
Figurengestaltung,  die außerhalb des direkten kommunikativen Kon-
textes liegen. Eder selbst beschreibt die Artefakt-Eigenschaft einer Figur
mit dem folgenden Beispielsatz: „Rick treibt als Protagonist die Hand-
lung voran“.41  Aus welcher (psychologischen) Motivation heraus die
Figur Rick ihre Handlungen vollzieht, wird in dieser Sichtweise also
ausgeklammert. Entscheidend ist das Ergebnis der Aktion: Die Handlung
wird vorangetrieben. Rick als Figur wird nicht als anthropomorphes
Wesen wahrgenommen, sondern als Mittel, um die Handlung voranzu-
treiben.

Eders Versuch einer Kategorisierung der Auffassungen, als welche
Entitäten Figuren gesehen werden können, zeigt, dass eine eindeutige
Zuordnung zu einer der vier Kategorien nicht zielführend ist. Figuren
sind nie nur fiktives Wesen, nie nur Artefakt oder Symbol. Den Blick
auf eine dieser Dimension einzuengen, hieße dem Spannungsfeld aus-
zuweichen und dadurch die Interpretation zu beschränken. Gerade
diese ‚Zwischenposition‘ dessen, was eine Figur sein kann und als was
sie für den Text genutzt wird, soll in dieser Arbeit eine Aufwertung er-
fahren.

Motivation ‚von vorne‘ vs. Motivation ‚von hinten‘42

Eng verknüpft mit der Frage, ob eine Figur als Typus oder als anthro-
pomorphisierte Entität zu sehen ist, ist auch der Themenkomplex kau-

1.1.2

Spanily (Hgg.): Das Theater des Mittelalters und der frühen Neuzeit als Ort und
Medium sozialer und symbolischer Kommunikation, Münster 2004, S. 7–23.

40 Vgl. Eder S. 137.
41 Vgl. Eder, S. 138.
42 Begriff geprägt durch Clemens Lugowski in: ders.: Die Form der Individualität im

Roman. Studien zur inneren Struktur der frühen deutschen Prosaerzählung, Frank-
furt a. M. 1994.

II. Theoretische Vorüberlegungen

16

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sale Motivation und finale Motivation. Nach Martinez bedeutet kausa-
le Motivation eine „Ursache-Wirkungs-Kette“ im Figurenverhalten, d.
h. was die Figur tut ist entweder durch eine Charaktereigenschaft (psy-
chologische Motivation) oder ein zuvor auf der histoire-Ebene geschil-
dertes Ereignis motiviert.43 Armin Schulz versteht im Gegenzug „die
finale Motivation als einen Wirkmechanismus der erzählten Welt, der
nicht gleichgerichtet zur kausalen Motivation, sondern ihr entgegen
gerichtet zu begreifen ist, nicht vom Anfang zu einem Ende, sondern
vom Ende zum Anfang.“44 Das bedeutet, das Ergebnis des Handlungs-
strangs ist die maßgebliche Motivation, wie es durch Umstände zum
Ergebnis kommt, nur im Nachhinein hinzugefügtes Beiwerk. Welche
Art von Motivation in einer Figur vorliegt, wird oft als Ausgangspunkt
für weitere Annahmen zur Figur herangezogen. So werden bspw. Ar-
gumente für oder gegen Figuren als mimetische Konstrukte damit un-
termauert, dass man den Figuren entweder einen konsekutiv kausal
motivierten Antrieb bescheinigt, der sich aus ihren ‚Charaktereigen-
schaften‘ ergibt, oder eine rein für das Ziel des Plot ausgelegte Funkti-
on. Wie auch beim vorhergehenden Spannungsfeld wird auch hier der
Mittelweg selten beschritten.

Der älteste bekannte Vertreter der Meinung, dass eine Figur nur
dann richtig  zu  interpretieren  sei,  wenn man ihre  Funktion  in  der
Handlung kennt, ist Aristoteles. In seiner Poetik schreibt er: „[…] denn
die Tragödie ist nicht Nachahmung von Menschen, sondern von Hand-
lung […] Ferner könnte ohne Handlung keine Tragödie zustandekom-
men, wohl aber ohne Charaktere.“45 Ausgehend von dieser Annahme, so
Jannidis,  entwickelte sich eine Schule,  die von dem Grundgedanken
ausging, dass man, wenn man eine Figur richtig verstehen wolle, sich
allein auf ihre Rolle in der Handlung konzentrieren könne. Motivatio-
nen, die aus einem an reale menschliche Charaktereigenschaften ange-

43 Martinez, Matias: Motivierung, Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft,
Bd. 2 (2000), S. 643–646, hier: S. 643.

44 Schulz, S. 328.
45 Aristoteles: Poetik. Übersetzung und Kommentar von Arbogast Schmitt, Berlin 2011²,

S. 10.

1. Forschungsüberblick

17

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


legten Kausalzusammenhang entsprängen (‚weil X impulsiv ist, tut er Y‘),
könnten getrost vernachlässigt werden.46

Diese Beschränkung auf die Handlungsfunktion einer Figur gilt
besonders in der neueren Literaturtheorie als überholt und wenig ziel-
führend,47 da sie dieser Richtung der Wissenschaft unterstellt, einen
Großteil zu interpretierender Merkmale, wie Gedanken und Beziehun-
gen zwischen Figuren unter den Tisch fallen zu lassen. Auch in der
Mediävistik wird das pro und contra einer reinen Fokussierung auf die
Handlungsfunktion von Figuren kontrovers diskutiert.

Oft und gerne wird dabei Algirdas Greimas’ Aktantenmodell zu
Rate gezogen, ein Modell entwickelt in den 1960ern, welches allen Fi-
guren Aktanten zuschreibt. Aktanten sind Handlungs- und Interakti-
onsprinzipien, die in der Tiefenstruktur des Textes verankert sind. Auf
der Textoberfläche erscheinen Aktanten als Figuren, die diese Interak-
tionen ausführen. Greimas hat diese Aktanten paarweise angeordnet
und aufeinander bezogen: Der Held und das Objekt, das er begehrt;
der Sender und Empfänger; der Helfer des Helden und sein Gegen-
spieler. Auf der Basis dieser drei binären Oppositionen lasse sich eine
Geschichte aufschlüsseln.48 Dabei wird nicht jeder Figur jeweils ein
Aktant zugeordnet, sondern ein Aktant kann auf mehrere Figuren auf-
gespalten werden (mehrere Figuren erfüllen die selbe Handlungsfunk-
tion). Andererseits „kann eine komplexe Figur unterschiedliche the-
matische Rollen in sich vereinen und entsprechend als Bündelung von
verschiedenen Aktanten verstanden werden.“49 Auch wenn Greimas
sein Modell ursprünglich nicht anhand mediävistischer Texte ent-
wickelt hat, erweist es sich für die Analyse als dankbar, da Greimas von
der Struktur russischer Märchen ausgeht, die in ihrer schematischen
Versatzstück-Struktur der Helden- und höfischen Epik recht ähnlich
ist. Es gibt in der mittelalterlichen Literatur viele schematische Figu-
renentwürfe und Motive, zu den Motiven gehören auch bestimmte Ty-
pen, die immer wiederkehren. (Beispiel: tapferer Held, edle Dame, bö-
ser Ritter – diese sind leicht mit Aktanten ‚aufzuladen‘, da sie in einer

46 Vgl. Jannidis, Fotis: Character, in: Peter Hühn (u.a) (Hgg.): Handbook of Narratology,
Berlin / New York 2009, S. 14–29, hier: S. 19.

47 Vgl. XYZ, mindestens mal Eder.
48 Vgl. Schulz, Armin: S. 16. sowie Jannidis, Character, S. 20.
49 Schulz, S. 16f.

II. Theoretische Vorüberlegungen

18

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


nur lose umrissenen Figurenzeichnung wie eine leere Leinwand fun-
gieren, auf die die benötigte Rolle projiziert werden kann).50

Armin Schulz sieht jedoch das Problem, dass diese Tiefenstruktur
des Textes, von der Greimas wie selbstverständlich ausgeht, im eigent-
lichen Sinne nicht vorhanden ist, da das Geschehen der Handlung
durch den Wortlaut erst entsteht.51 Er verwirft deshalb jedoch nicht
das gesamte Modell, sondern versucht für die Mediävistik eine eigene
Herleitung des Aktantenprinzips. Er findet diese Herleitung in der
mittelalterlichen Anthropologie und Identitätsdebatte.52 Identität be-
steht in der mittelalterlichen Welt nicht durch die eigene Individualität,
sondern durch die Teilhabe an Kräften und kollektiven Eigenschaften.
Einzelne Personen und Faktoren arbeiten gemeinsam auf ein Ziel hin,
teilen sich bestimmte Rollen oder nehmen mehrere zugleich war. Die-
ses Zusammenspiel vergleicht er mit dem Bild von Körper und Glie-
dern. Körper und Glieder haben unterschiedliche Funktionen, bilden
aber einen funktionierenden und zusammenarbeitenden Leib.53

Folgt man dieser Herangehensweise, rückt die genaue Benennung
des ‚gemeinsamen Ziels‘ der Figuren in den Vordergrund. Weshalb
agieren die Figuren, wie sie agieren, und was wollen sie erreichen? Es
geht also um ihre Motivation. Motivation bedeutet laut Lugowksi „zu-
nächst Zusammenhang, und zwar den Zusammenhang zwischen Mo-
tivierendem und Motiviertem.“54 Dabei wird intuitiv, wie Armin
Schulz’ Zitat55 zuvor gezeigt hat, zuerst von einer psychologischen Mo-
tivation ausgegangen, von Gefühlen und Gedanken, die Handlungen
auslösen. Besonders in der Interpretation neuerer Erzählwerke scheint
die Annahme, Figuren hätten ein Inneres wie reale Personen und
agierten dementsprechend aus einer bestimmten Motivation heraus,

50 Vgl. ebd. S. 154.
51 Vgl. ebd. S. 17.
52 Vgl. dazu auch Annette Gerok-Reiter: Individualität. Studien zu einem umstritte-

nen Phänomen mittelhochdeutscher Epik,
53 Wobei hier die christliche Komponente wieder zum Vorschein kommt. Die Vor-

stellung von Christus als Leib und der Gläubigen als Glieder hat die Vorstellung
von Individualität sicher mitgeprägt. Vgl dazu: Colin Morris: The Discovery of the
Individual, Toronto 1972, S. 11.

54 Lugowski, Clemens: Die Form der Individualität im Roman. Studien zur inneren
Struktur der frühen deutschen Prosaerzählunh, Berlin 1932, S. S. 73.

55 Vgl. Kap. I 2.1.1.

1. Forschungsüberblick

19

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


allgegenwärtig. Finden sich keine expliziten Erklärungen im Text, wer-
den die vorhandenen Leerstellen in der Interpretation automatisch
vom interpretierenden Leser gefüllt und somit nachvollziehbar ge-
macht. Kritisch wird eine solche ergänzende Interpretation dann,
wenn sie sich zu weit vom Textkorpus wegbewegt.

Psychologische Motivation ist allerdings für mittelalterliche Werke,
wie bereits erwähnt, ein problematischer Ansatz. Erklärende Kom-
mentare zur Motivation einzelner Figuren im Text bleiben oft aus.
Häufig erhalten wir für die Protagonisten gestreute Kommentare des
Erzählers, der uns einen Einblick in die Gedankenwelt der Helden gibt.
Das reicht jedoch meist nicht aus, um Lücken in der kausalen Motiva-
tion mittelalterlicher Figuren zu eliminieren. Eine Motivation ‚von vor-
ne‘ – oder wie Schulz formuliert „vom Anfang zu einem Ende“56 –
scheint für die Interpretation nicht vollständig zielführend. Daher soll
nun eine Motivation, die den intendierten Ausgang des Werkes zum
Antrieb des Figurenhandelns erklärt, detaillierter in den Blick genom-
men werden.

Ähnlich dem Aktantenmodell erarbeitet Jens Eder eine Theorie,
die die Funktion einer Figur in den Vordergrund rückt: Die Figur als
Artefakt.

Wie oben bereits kurz dargelegt wurde, untersucht die Dimension
der Figur als Artefakt Figuren als Werkzeuge der Handlung, um be-
stimmte Ergebnisse im Fortlauf der Handlung zu erzielen. Die im Text
gegebene Motivation, weshalb sie diese Handlung vollziehen (z.B. Rä-
chung einer erfahrenen Schmach) wird in dieser Sichtweise ausge-
klammert, es zählt nur das Ergebnis der Aktion.

Auch Uri Margolin greift das Konzept ‚Figur als Artefakt‘ auf.
„[…] it can be a means to fulfilling an organizational function (retard
the action, impart information, highlight a scene, set the stage for so-
mething) […].“57 Figuren wären demnach also gleich zu behandeln
wie Symbole und andere ästhetische Effekte: Sie werden, diesem An-
satz folgend, nach ihrer Funktion für die Handlung bewertet. Dabei ist
jedoch zu beachten, dass man Figuren niemals auf diese Funktion für
die Handlung reduzieren sollte. Neben dieser wichtigen Funktion er-

56 Schulz, S. 328.
57 Margolin, Uri: Structuralist approaches to character in narrative: The state of the

art, in: Semiotica 75–1/2 (1989), S. 1–24, hier: S. 3.

II. Theoretische Vorüberlegungen

20

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


füllen sie immer auch noch Rollen in der Handlung, sie bleiben mit
einer mehr oder minder ausführlichen Biographie versehene Figuren,
wie Ritter, Zofen, Vasallen. Diesen Aspekt ganz auszuklammern ist für
die Interpretation ebensowenig zielführend wie die Ausklammerung
ihrer Artefakt-Eigenschaft.58

Wenn man also eine Figur dahingehend untersucht, wie sie im
Text gestaltet ist und welche Auswirkungen diese Gestaltung auf das
gesamte Werk und insbesondere die Handlung hat, so geht man von
der Figur als Artefakt aus: Der Autor verfolgt eine bestimmte Absicht
mit der Ausgestaltung ihrer Eigenschaften und auch die Erzählinstanz
lässt diese Figur an ganz bestimmten Stellen Dinge tun oder sagen,
weil das dem erfolgreichen Fortlauf der Handlung dient.

Anhänger der Theorie, dass Figuren – und aufgrund ihrer häufig
marginaler beschriebenen ‚Eigenschaften‘ besonders Nebenfiguren –
vorgeblich Funktionen erfüllen und nicht innerlich motiviert sind,
greifen gern auf Clemens Lugowskis Monographie ‚Die Form der Indi-
vidualität im Roman‘ von 1932 zurück. Darin vertritt er die Meinung,
dass Motivation „um des Motivierten willen da“ ist, also nicht der Feh-
ler begangen werden darf, die Motivation, wie in der realen Welt, vor
die Handlung zu stellen, denn „hier ist daran zu erinnern, daß nicht
von einer Motivenlehre des realen Menschen gesprochen wird, son-
dern von Motivation als einem technischen Mittel zur Schaffung einer
eigenen dichterisch-künstlerischen Wirklichkeit“.59 Ziel ist, ein bereits
feststehendes Ende durch die Handlung von Figuren mehr oder weni-
ger plausibel zu erklären. Gerade mittelalterliche Werke zeichnen sich
oftmals durch eine finale Motivation aus, Lugowski nennt dies „Moti-
vation von hinten“60: Alle Handlungen der Figuren arbeiten allein auf
das bereits feststehende Ende hin und so sind die Aktionen und Worte
zu erklären, auch wenn sie für das Empfinden des heutigen Rezipien-

58 Vgl. ebd. S. 6.
59 Lugowski, S. S. 74.
60 Ebd. S. 75. Ich werde mich aus Gründen der einheitlichen Begriffsverwendung im

folgenden hauptsächlich auf Lugowskis Terminologie berufen, gehe jedoch mit
Schulz konform, dass Motivation ‚von vorne‘ und ‚von hinten‘ synonym mit kausa-
ler bzw. finaler Motivation verwendbar ist. Vgl. Schulz, S. 328f.

1. Forschungsüberblick

21

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ten nur dürftig psychologisch nachvollziehbar motiviert scheinen.61

Wer Leerstellen in Figurendarstellungen, die durch eine solchermaßen
geartete Motivation entstehen, durch psychologische Erklärungen ‚auf-
zufüllen‘ sucht – wie etwa, dass Hagen Siegfried im Nibelungenlied er-
mordet, weil er sich von ihm in seinem Rang als ersten Vasall bedroht
sieht62 – stellt eben das Motivierende vor das Motivierte, wie es in der
Regel in der realen Welt geschieht, aber nicht in einer konstruierten
Geschichte. Vormoderne Texte haben zudem die Eigenart, dass die
Leerstelle zwischen der Handlung und dem Motiv größer ist als in mo-
dernen Werken. Die genaue psychologische Nachvollziehbarkeit des
Geschehens steht nicht so sehr im Vordergrund wie das Geschehen in
seinem Ablauf selbst. Es ist eben, wie Lugowski aufzeigt, vom Ergebnis
her motiviert.

Bedeutet das allerdings, dass dem personalen Motivationsgedan-
ken, der Motivation von vorne also, für Figuren in mittelalterlichen
Werken eine klare Absage erteilt werden muss? Dimpel widerspricht:

„Da Leser dazu neigen, im Sinne von post hoc ergo propter hoc temporae
Zusammenhänge als kausale Zusammenhänge zu verstehen, scheint es
mir problematisch zu sein, zu postulieren, die Handlung in einem höfi-
schen Raum sei stets final motiviert […] die Frage nach der Intention der
Nebenfigur wäre dann kaum noch relevant.“63

Diese Intention, sowohl der Haupt- als auch der Nebenfiguren, ist laut
Almut Suerbaum durchaus ein nicht zu übergehendes Paradigma der
Interpretation auch der mittelalterlichen Texte. Zwar sei vor 1170 eine
Frage nach dem Innenleben der Figuren „kaum vorstellbar“, schon ab
1180 könne man allerdings „mit ziemlicher Selbstverständlichkeit da-
von ausgehen, dass es so etwas wie eine Innendimensionen literari-
scher Figuren in Texten gibt, und diese „Erfindung des inneren Men-
schen“ gilt als eine wesentliche Paradigmenverschiebung des zwölften
Jahrhunderts.“64

61 Über die Sichtweise damaliger Rezipienten sind aufgrund fehlender Nachweise
keine verbindlichen Aussagen zu treffen. Allenfalls kann sich dem damaligen Rezi-
pienten und seinen Ansichten versuchsweise angenähert werden.

62 Vgl. Müller: Das Nibelungenlied, S. 86.
63 Dimpel, S. 171.
64 Suerbaum, Almut: Wissen als Macht. Figurendarstellung in Thürings von Ringol-

tingen Melusine, in: Figurenwissen. Funktionen von Wissen bei der narrativen Figu-

II. Theoretische Vorüberlegungen

22

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Auch Seymour Chatman plädiert in Story and Discours dafür, die
Figur nicht nur als Funktion der Handlung zu sehen. Es sei durchaus
nicht falsch, die Nähe von Figuren zu wahren Menschen zu betonen und
sich deshalb auch psychologischen Denkweisen wie Eigenschaften und
Motivationen nicht zu verschließen.65 Schließlich ziehe man aus dem
Verhalten der Figuren automatisch Schlüsse,  so wie man es bei real
existierenden  Personen  tue.  Unser  ganzes  Verständnis  von  Figuren
basiere somit auf dem Verständnis realer Personen.66 Er vernachlässigt
dabei allerdings den „historischen Wandel von anthropologischen und
psychologischen Konzepten“67, ein wichtiges Paradigma in der Beschäf-
tigung mit mittelalterlichen Texten.

Weniger ausgeprägt zwar als für die neuere Literatur scheint auch
für die Mediävistik eine Mischung aus Motivation ‚von vorne‘ und ‚von
hinten‘ sinnvoll. Denn die alleinige Berufung auf Lugowskis Motivati-
on ‚von hinten‘ greift nach der Meinung Friedrich Dimpels auch für
mittelalterliche Werke zu kurz. Dimpel exemplifiziert dies anhand
einer Art ‚Ehrenrettung‘ der Bedeutung von Nebenfiguren, indem er
einwendet:

„Wäre ein Roman (auf der Ebene der erzählerischen Vermittlung) aus-
schließlich final auf einen bestimmten Ausgang für den Protagonisten hin
organisiert, so wäre eine Nebenfigur nur eine Funktion, die dazu dient,
einen solchen Ausgang zu ermöglichen. Nebenfiguren wären dann nur
Schachfiguren in einem übergeordneten Erzählkonzept, so daß (auf der
Ebene der erzählten Welt) die Frage nach Ursachen von Nebenfigur-Han-
deln oder nach ihren Intentionen irrelevant wäre.“68

rendarstellung, ed. Lilith Jappe, Olav Krämer, Fabian Lampart, Berlin / New York
2012, 54–74, hier S. 54.

65 Eine  ähnliche  Argumentation  bringt  Gert  Hübner,  allerdings  auf  den  Dichter
bezogen: „Eine zu erzählende Geschichte mag zum Beispiel infolge einer entspre-
chenden Stofftradition noch so massiv durch Finalmotivierung konstituiert sein –
einen gelehrten Dichter, der die rhetorischen narratio-Techniken elernt hat, wird
gleichwohl die habituell mehr oder weniger stark verfestigte Neigung geleitet haben,
das Handeln seiner Figuren durch Affekte und Kalküle, Gründe und Intentionen
kausal zu motivieren.“ Vgl. Hübner, Gert: evidentia. Erzählformen und ihre Funktio-
nen,  in:  Historische Narratologie,  mediävistische Perspektiven.  S. 119–148,  hier:
S. 143.

66 Vgl. Chatman, Seymour: Story and Discours. Narrative Structure in fiction and film,
New York 1978, S. 125f. Vgl. ebenfalls Jannidis, S. 161.

67 Ebd.
68 Dimpel, S. 148.

1. Forschungsüberblick

23

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Auch Markus Stock plädiert für einen Mittelweg zwischen der Gebun-
denheit an ein Schema, welches das Aktantenmodell und die ‚Motiva-
tion von hinten‘ begünstigt, und der Annäherung an moderne Erklä-
rungsmuster, die oft psychologische Motivation ‚von vorne‘ bevorzu-
gen.

„Figuren erscheinen so nicht als statische Handlungsträger (existents) de-
ren Rolle vor allem darin besteht, das nächste Strukturereignis (event) zu
ermöglichen. Vielmehr werden Struktur, Raum und Figur in einer Weise
dynamisiert, dass die Durchlässigkeit zu einem Innern […] und die her-
metische Abschließung desselben […] selbst zum entscheidenden Ereig-
nis werden.“69

Ein Kompromiss, in welchem man für die Hauptfiguren Motivation
‚von vorne‘ zuließe, für die Nebenfiguren jedoch nicht, ist seiner Mei-
nung nach wenig zielführend, da sie „in der fiktionalen Welt keinen
ontologisch verschiedenen Status“70 hätten. Was für eine Hauptfigur
gilt, müsse auch für eine Nebenfigur gelten.

Ebenfalls in die Kompromissrichtung zielend, warnen sowohl
Friedrich Dimpel als auch Katharina Philipowski davor, Figuren per-
sonale Intentionen in ihrem Handeln beizumessen, die sich nicht aus
dem Textkorpus erschließen lassen, also zu viel Motivation ‚von vorne‘
anzunehmen, wo diese im Text nicht kommuniziert wird: „Literarische
Figuren sind Menschen aus Schrift und Sprache […] Jenseits dieser
Definition gibt es schlechterdings nichts über sie zu wissen. […] Weil
Ficta allein aus den Eigenschaften bestehen, die ihnen zugeordnet wer-
den, lassen sich Fragen, die über diese Eigenschaften hinausgehen,
nicht beantworten.“71

Anzitierten Intentionen zu viel Bedeutung beizumessen ist also
ebensowenig zielführend, wie Textbelege zu ignorieren und Figuren
Intentionen komplett abzusprechen. Der richtige Weg scheint, wie
häufig in der Mediävistik, durch die Mitte zu führen.

„Intentionalität ist eine der wesentlichen Triebkräfte für das Handeln von
Figuren. Dort, wo es Signale gibt, die Thesen über die Intentionalität und

69 Stock, S. 201f.
70 Dimpel, S. 150.
71 Dimpel, S. 153; Vgl. auch Philipowski, Katharina: Wer hat Herzeloydes Drachen-

traum geträumt? trûren, zorn, haz, scham und nît zwischen Emotionspsychologie
und Narratologie, in: PBB 128 (2006), S. 254–271, hier: S. 263.

II. Theoretische Vorüberlegungen

24

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


über die Motive von Figuren ermöglichen: in solchen Fällen möchte ich
für Mut zur Thesenbildung plädieren“72

Dimpel ist damit einer der wenigen Forscher auf diesem Gebiet, der
sich der Spannung zwischen Motivation ‚von vorne‘ und ‚von hinten‘
offen aussetzt, anstatt strikt in die eine oder andere Richtung zu plä-
dieren. Er eröffnet damit ein methodisches Spektrum, dem sich die
vorliegende Arbeit anschließen möchte.

Eine Einschränkung sollte meiner Meinung nach in jedem Fall
dennoch unternommen werden: Nur wenn das Herausarbeiten einer
Figuren-Motivation ‚von vorne‘ für das Verständnis und die Interpre-
tation des Textes einen wirklichen Mehrwert auf einer begründeten
Textbasis erbringen kann, sollte über personal motivierte Intention
nachgedacht werden. Was wäre beispielsweise gewonnen, wenn man
wie Dimpel Lunete das Motiv unterstellt, aufgrund einer bestehenden
Konkurrenzsituation zwischen dem Truchseß und ihr ihre Einfluss-
nahme am Hofe Laudines ausbauen zu wollen?73 Diese Annahme
zeichnet das Bild einer aus Eigennutz handelnden Figur, deren Interes-
sen dementsprechend nur rein zufällig mit denen Iweins zusammen-
fallen. Damit würde unterstellt, sie helfe Iwein nur aus eigennützigen
Motiven. Eine solche Interpretation des Textbefundes kommt jedoch
psychologisierenden Deutungmustern gefährlich nahe und überschrei-
tet damit die Notwendigkeit der Kompromissbereitschaft zwischen
Motivation ‚von vorne‘ und ‚von hinten‘.

Was bleibt also festzuhalten? Es scheint ein vorsichtiger Konsens
darin zu bestehen, dass die für die neuzeitliche Narratologie als zu
kurz greifend und einschränkend wahrgenommene Funktion der Fi-
gur als Aktant und Handlungsträger für die Mediävistik durchaus eine
herausragende Stellung einnimmt. Gerade durch ein nur latent kontu-
riertes Innenleben, das sich oftmals nur in der Aktion offenbart, wird
der Fokus auf das Agieren der Figur zum eigentlichen Hauptkriterium
der Interpretation.74

Auffällig ist ebenfalls, dass sich der Streit Motivation ‚von vorne‘
oder ‚von hinten‘ besonders häufig an Nebenfiguren entzündet. Sie

72 Dimpel, S. 157.
73 Vgl. Dimpel, S. 152.
74 Vgl. Schulz, S. 16.

1. Forschungsüberblick

25

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


werden von mittelalterlichen Autoren mit deutlich weniger Signalen
ausgestattet, die auf ein von Emotionen und persönlichen Zielen gelei-
tetes Innenleben schließen lassen und geben somit einerseits mehr An-
lass zu Spekulationen, die in eine psychologisierende Richtung führen.
Andererseits fällt es bei ihnen leichter, ihre Rolle für die Handlung auf
eine für das Ende hin ausgelegte Funktion zu beschränken, da ihre
Rolle in der Handlung kleiner ausfällt als die eines Protagonisten. Ne-
benfiguren sind nicht Dreh- und Angelpunkt des gesamten Gesche-
hensverlaufs wie Protagonisten. Gerade durch ihre Position im ‚Schat-
ten‘ der Protagonisten sind Nebenfiguren jedoch geradezu ideal geeig-
net, um die angewendeten Mechanismen des discours, des wie des Er-
zählens, aufzudecken: Nebenfiguren stehen weit weniger im Fokus der
Aufmerksamkeit des Rezipienten und müssen daher weit weniger ‚ko-
härent‘ gestaltet sein, um noch als Identifikationsfigur zu gelten. Ihre
Motivation ‚von hinten‘ darf Präferenz vor der Motivation ‚von vorne‘
erhalten. Aus diesem genannten Grund legt die vorliegende Arbeit ein
besonderes Augenmerk auf Nebenfiguren, um Mechanismen der
Handlungslenkung herauszuarbeiten. Wie von Dimpel gefordert, spielt
das Spannungsverhältnis zwischen Motivation ‚von vorne‘ und ‚von
hinten‘ der untersuchten Nebenfiguren dabei jedoch ebenfalls eine
Rolle. Auch wenn der Fokus stärker auf der Motivation ‚von hinten‘ lie-
gen wird, verspricht gerade das Wechselspiel zwischen die beiden Mo-
tivationen interessante Erkenntnisse für die Interpretation.

Discours vs. Histoire

Spezielle mediävistische Lesarten des Spannungsfeldes der Erzählebe-
nen discours und histoire, zwischen denen die Figur verortet wird, sind
selten. Wenn die Erzählebenen angesprochen werden, dann in einer
überwiegend erläuternden Weise, um die Wichtigkeit der Verwendung
von Erzählebenen herauszustreichen, ohne dabei auf eine etwaige Ab-
weichung für die Mediävistik einzugehen:

„Die Unterscheidung zwischen discours und histoire gehört zu den wich-
tigsten und fruchtbarsten der gesamten Erzähltheorie. Sie basiert auf dem
Phänomen, daß die Ereignisse, die in einer Erzählung berichtet werden,
auf unterschiedliche Weise berichtet werden können […] Die Konfronta-

1.1.3

II. Theoretische Vorüberlegungen

26

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


tion von histoire und discours erlaubt einen klaren Blick auf die Art und
Weise, wie der Text gemacht ist, seine künstlerische Gestaltungsweise.“75

Geprägt hat diese Begriffe der binären Erzählebenen Tzvetan Todo-
rov,76 für die breitere Narratologie-Forschung populär gemacht hat sie
jedoch Gérard Genette.77 Histoire meint hier die ‚erzählte Welt‘, sie
umfasst „alle Figuren und Objekte sowie die Handlung, also alle Ereig-
nisse, von denen der Text spricht“78, während der discours die Darstel-
lungsebene der erzählten Welt zeigt, die gestalterischen Mittel, zu de-
nen ein Autor greift, und die Art der Vermittlung eines Textes. Verein-
facht gesagt: Die histoire meint das ‚Was‘ der Erzählung, der discours
das ‚Wie‘.

Nach Jannidis’ Aussage, die sich u. a. auf Chatman beruft, scheint
die Frage der Verortung der Figur auf eine bestimmte der beiden Ebe-
nen klar zu sein: „Auf jeden Fall bleibt es ein Verdienst Chatmans, da-
rauf hingewiesen zu haben, daß es ökonomischer für eine narrotologi-
sche Theorie ist, die Figur als wesentlichen Teil der histoire aufzufas-
sen.“79

Die meisten Literaturtheoretiker folgen Chatman und Jannidis da-
rin, die Figuren als Bestandteil der histoire anzusehen, Greimas be-
gründet mit dieser Verortung sein Aktantenmodell.80 Auf der discours-
Ebene befindet sich die Erzählinstanz, die der Geschichte eine innere
Ordnung verleiht. Sie weiß um Vergangenheit und Zukunft der erzähl-
ten Welt, während die Figuren ‚zukunftsblind‘ sind.81 Ein weiteres Kri-
terium, um die Prozesse auf den zwei unterschiedlichen Ebenen zu un-

75 Jannidis, S. 164.
76 Vgl. Todorov, Tzvetan: Poetik der Prosa, Frankfurt a. M. 1972.
77 Vgl. Genette, Gérard: Die Erzählung, Stuttgart ³2010.
78 Jannidis, S. 163. Vgl. auch die ähnlich lautende Definition bei Armin Schulz: „Die

histoire ist dasjenige, was wir als dargestellte Welt (‚Diegese‘, s.u.) einer Erzählung
rekonstruieren können: Zur histoire gehören die Handlungen und die daran betei-
ligten Figuren, Handlungsgesetze, Personenbeziehungen und Interaktionsregeln,
Handlungsräume und Handlungszeiten, die Abfolge bzw. Chronologie der Hand-
lungen.“ S. 160. Damit verschiebt auch Schulz eine ganze Palette unterschiedlicher
Funktionen, die, wie im Fall der Abfolge eindeutig von der discours-Ebene be-
stimmt werden, auf die ungenaue schwarz-weiß Binarität von histoire und discours.

79 Ebd., S. 165.
80 Vgl. Armin Schulz, S. 16.
81 Ursula Schulze prägt diesen Begriff in Bezug auf das Nibelungenlied: Diejenigen,

die von der Handlung speziell betroffen sind, also alle Figuren der histoire, dürfen

1. Forschungsüberblick

27

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


terscheiden ist die Fähigkeit der Redewiedergabe. Laut Nine Miedema
wird nur dem Erzähler auf der discours-Ebene die inquit-Formel zuge-
schrieben, nur er dürfe den Figuren ihre Rolle und den Zeitpunkt im
Dialog zuweisen.82

Was bedeutet das allerdings für Figuren, die selbst zum Erzähler
einer intradiegetischen Geschichte werden? Dabei wird die Erzähler-
funktion für einen kurzen Moment an eine Figur abgegeben, die für
diesen Teil die volle Macht über das Sujet, also den Inhalt des erzählten
Werkes, erhält.83 Befindet sich diese Figur nun auf der discours- oder
auf der histoire-Ebene? Die Klärung dieser Frage bleibt bis dato ein
Forschungsdesiderat.

Dass die Funktion einer intradiegetisch erzählenden Figur nicht
bei der Verortung auf den Ebenen berücksichtigt wird, geschieht be-
reits bei Genette. Genette unterscheidet in seinem discours du récit
nicht zwischen Narration und Drama, also auch nicht zwischen Erzäh-
lung und Dialog.

„Genette’s problem arises only when drama and narrative are mixed –
when the actor becomes a narrator or when the narrator becomes an ac-
tor – as is the case when Odysseus becomes narrator himself in chapters
IX to XII of the Odyssea, or with Defoe’s Robinson, but above all in ‘1001
nights’, where an increasing number of narrators are staged in a telescopic
construction.”84

Aufgrund der fehlenden Trennschärfe werden erzählende und han-
delnde Figuren trotz ihrer unterschiedlichen Funktionen gleich behan-
delt und auf einer Ebene angesiedelt, was dazu führt, dass Genette eine
eigene Kategorie ‚Stimme‘ einführen muss, um dem Problem des Un-
terschieds zwischen erzählender und handelnder Figur zu begegnen.

sich der Konsequenzen ihres Sagens und Tuns nicht bewusst sein, damit die Hand-
lung funktioniert, da sie ansonsten anders handeln würden. Vgl. Schulze: Das Ni-
belungenlied, S. 126.

82 Vgl. Schulz, S. 160. Zur Funktion der inquit-Formel vgl. auch: Hundsnurscher,
Franz: Das literarisch-stilistische Potenzial der inquit-Formel, in: ebd. Formen und
Funktionen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen Großepik, Berlin / New
York 2007, S. 103–116.

83 Vgl. Miedema, Nine: Zur historischen Narratologie am Beispiel der Dialoganalyse",
in: Harald Haferland / Matthias Meyer (Hgg.), Historische Narratologie – mediävis-
tische Perspektiven, Berlin/New York 2010, S. 35–67, hier: S. 38f.

84 Beyst, Stefan: Review of GENETTE, Gérard: discours du récit, essai de méthode,
Editions du Seuil, Paris,1972, 2003.

II. Theoretische Vorüberlegungen

28

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Beyst ist der Meinung, dass diese Verkomplizierung vollständig ver-
meidbar wäre, wenn narratives und dramatisches Erzählen separat un-
tersucht würde, auch bezüglich der Rolle der Figuren im Erzählvor-
gang. Genette lässt alle ordnenden Funktionen einer Figur, die für die
Gestaltung des Textganzen wichtig sind, „wohin eine Figur blickt, wel-
che Aspekte sie etwa in einer direkten Rede ins Zentrum rückt und
welche sie beiseite lässt“, auf der histoire-Ebene und bezeichnet sie als
nicht relevant für die discours-Ebene. Somit spricht er, gegen Miede-
ma, Jannidis oder Stock, den Figuren jeglichen Anteil an der direkten
Sujet-Gestaltung ab.85

Fotis Jannidis argumentiert, stellvertretend ausgeführt für die oben
genannten, dass Figuren eine wichtige Rolle in der Kommunikation
des Textes spielen und man sie deshalb als Mitspieler in der narrativen
Gestaltung ansehen müsse. Die Gestaltung, das ‚wie‘ des Werkes, wird
aber per Genettes Definition der discours-Ebene zugesprochen.86

Selbst wenn man den erzählenden Figuren eine vom Autor bzw.
Erzähler inszenierte Gestaltungsmacht für das Sujet zubilligt, bleibt
das Problem: Da sie nur für eine kurze Zeit das Heft in die Hand be-
kommen und nur über den Teil der Geschichte, den sie selbst erzählen,
die volle Macht besitzen, scheint es auch nicht angebracht, sie vollstän-
dig auf der discours-Ebene zu verankern, sie also auf eine Stufe mit der
Erzählinstanz zu stellen.

Ist eventuell die Binarität der Ebenen das eigentliche Problem?
Dass es per Definition nur zwei Erzählebenen gibt, auf die sich alle
Phänomene des Textes verorten müssen, dessen ungeachtet, welche
unterschiedlichen Nuancen des Erzählens sie ausreizen? Es zeigen sich
jedoch in der Forschung keine Ansätze, diese Binarität von discours
und histoire zugunsten einer breiter gefächerten Auswahl an Ebenen
aufzubrechen, denn wie Dimpel treffend formuliert: „Genettes Unter-
scheidungen sind etabliert, an ihnen führt kein Weg vorbei.“87 Statt-
dessen wird versucht, für die Figuren eine eindeutige Verortung zu fin-
den.

85 Vgl. Dimpel, S. 19.
86 Vgl. Jannidis: Characters, S. 15.
87 Vgl. Dimpel, S. 19. Er merkt dies im Bezug auf die Gegenüberstellung von Fokali-

sierung und Perspektive an, für die Binarität der Erzählebenen gilt diese Aussage
jedoch gleichermaßen.

1. Forschungsüberblick

29

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Es scheint sich hier wie in den vorigen Spannungsfeldern eine Ten-
denz zu unbedingten eindeutigen Antworten zu zeigen, eines Willens,
die Figur entweder der einen oder der anderen Ebene zuzuweisen, um
der unbequemen Zwischenposition auszuweichen.

Markus Stock geht allerdings andere Wege. Er schlägt vor, Figuren
von vorneherein auf beiden Ebenen anzusetzen, da sie nicht nur bloße
Handlungsträger auf der histoire-Ebene, sondern „als signifikant be-
schriebene und erzählerisch spezifisch ausgestattete Figuren“ auch auf
der discours-Ebene vorhanden sind. „Figuren und Ort sind Grund-
konstituenten, die allererst Handlung ermöglichen.“88 Dabei macht er
jedoch keinen Unterschied zwischen einzelnen Figuren, obwohl sich in
ihrer Rolle für den Text signifikante Unterschiede zeigen. Nicht jede
Figur hat gleichermaßen Anteil an der Organisation ihrer Geschichte,
bei vielen stellt sich die Frage nach ihrer eindeutigen Verortung gar
nicht. Sie fügen sich als Elemente der histoire, ohne Erzählfunktion zu
übernehmen, ohne über ihre Zukunft eine Ahnung zu erhalten.

Wiederum zeigt sich, dass eine eindeutige Zuordnung der Figuren
nicht ohne Schwierigkeiten gegeben ist. Beide Ansätze, sowohl die Ver-
fechter der discours- als auch der histoire-Ebene haben wichtige Argu-
mente auf ihrer Seite. Doch auch der von Markus Stock vorgeschlage-
ne Kompromiss, alle Figuren einfach als Elemente beider Ebenen an-
zusehen, greift nicht. Durch eine solche ‚Freiheit‘ der Ebenensituie-
rung entsteht der Eindruck, als hätten alle Figuren denselben Anteil an
der Mit-Gestaltung eines Werks.

So kommt die Frage auf, ob eine reine Binarität der Ebenen über-
haupt ausreicht, die Nuancen der verschiedenen Figurenkonstrukte in
ihrer Gesamtheit zu erfassen. Die Forschung hat in einigen mittelalter-
lichen Texten bereits Figuren entdeckt, die sich nicht eindeutig einer
Ebene zuzuweisen lassen scheinen, da sie über die Beschränkungen
dieser Ebenen hinaus agieren. Eine Auswahl dieser Figuren möchte ich
im Folgenden vorstellen.

88 Vgl. Stock, S. 191.

II. Theoretische Vorüberlegungen

30

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Spezielle Figuren

Clemens Lugowski zu Friderich im Ritter Galmy

Wie in 1.1.2 aufgezeigt, versucht Lugowski in seiner Monographie ‚Die
Form der Individualität im Roman‘ die finale Motivation, die soge-
nannte Motivation ‚von hinten‘ als Paradigma älteren Erzählens zu eta-
blieren. Als Beispiel dient ihm dafür der Roman Ritter Galmy von Ge-
org Wickram aus dem Jahr 1539. Der Prosaroman handelt von einem
jungen Ritter, der aus Liebe zu einer Herzogin so erkrankt, dass er
nicht zum Hofe reiten kann. Als er sich seinem Vertrauten und Freund
anvertraut, arrangiert dieser ein Treffen mit der Herzogin, welches
Galmy sogleich gesunden lässt. Im Folgenden wird ausführlich über
die Irrungen und Wirrungen dieser Liebe berichtet, am Ende kommt
es jedoch, wie es kommen muss: Galmy erringt die Herzogin und er-
obert noch ganz Britannien. Die Arrangierung des Ritter Galmy folgt
in vielerlei Hinsicht der Motivation von hinten. Es scheint in diesem
Werk jedoch eine Figur zu geben, die sich Lugowskis Interpretation
sperrt: Friderich, der ‚Gesell‘ Galmys, der in der Handlung die Funkti-
on eines Beraters und helfenden Freundes innehat. „Immer ist er der
Besonnene und Weitblickende. Dankbar befolgen Galmy und die Her-
zogin seine Ratschläge. Im Raten und Helfen besteht all seine Aktivi-
tät.“89 Nach ausführlicher Lektüre steht für Lugowski fest, „[…] dass
seine Ratschläge es sind, die immer dann zum Guten weiterhelfen,
wenn die anderen ratlos sind.“90

Als solcher sollte Friderich für Lugowski ein Paradebeispiel für
einen Funktionsträger der Motivation ‚von hinten‘ sein, da er derjenige
ist, der die Handlung zu ihrem vorbestimmten Ziel, der Vereinigung
von Galmy mit seiner Herzensdame, führt.91 Dennoch ergeben sich ei-
nige Friktionen in diesem klaren Rollenentwurf: Einerseits bescheinigt
Lugowski dem ‚typischen‘ Funktionsträger der finalen Motivation die
Eigenschaft, dergestalt in seiner Funktion aufzugehen, dass er aus der
Handlung verschwindet, sobald diese erfüllt ist. Er existiert nur für

1.2

1.2.1

89 Lugowski, S. 98.
90 Ebd.
91 Ebd, S. 105.

1. Forschungsüberblick

31

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


diese Funktion.92 Andererseits aber hebt Lugowksi hervor, dass Fride-
rich aber viel mehr sei als ein bloßer Funktionsträger. Es scheint, so
Lugowski, beinahe so, als existiere er gleichsam neben der linearen
Handlung her ebenfalls. Wickram gebe dem Rezipienten Einblicke in
Friderichs Leben, die für den Handlungsverlauf nicht nötig wären. Er
scheine in einer Art Zwischenposition zu stehen, nicht ganz auf der
Ebene der anderen Figuren, aber eben auch nicht auf einer Höhe mit
den Elementen der discours-Ebene, wie beispielsweise dem Erzähler.

„Wenn es nun auch sicher übertrieben wäre zu behaupten, die Figur Fri-
derichs habe im Anfang des Romans den Autor gleichsam neben und au-
ßer der Handlung besonders interessiert, so darf man doch der Meinung
sein […] die Figur Friderichs ist am Anfang nicht streng in die lineare
Handlung eingeordnet.“93

Motivation von hinten ist nach Lugowski jedoch auf eine strikte Linea-
rität der Ereignisse angewiesen. Die Figur Friderich fällt, wie das Zitat
zeigt, aus dem ‚Raster‘ des Erzählens heraus. Lugowski belässt es je-
doch bei der Konstatierung dieses Phänomens und versucht nicht, eine
Erklärung zu finden, wie man die Figur Friderich dennoch in das für
Ritter Galmy ansonsten stimmige Konzept der finalen Motivation inte-
grieren könnte. Den einzigen Hinweis zur Lösung dieses Paradoxes
gibt Lugowski mit der Aussage, dass Friderich „der Handlung den ent-
scheidenden Stoß“94 gibt, in dem er die Liebeserklärung zwischen Gal-
my und der Herzogin erst möglich macht. ‚Von hinten‘ gesehen, zielt
das gesamte Werk auf dieses Happy End. Wenn also Friderichs Aufga-
be es ist, dieses Ende herbeizuführen, kann er natürlich erst dann ver-
schwinden, wenn das Ende des Werkes erreicht ist und nicht sofort,
wie andere Funktionsträger, aus der Handlung entfernt werden. Als
solcher wäre Friderich der Funktionsträger des Werkes schlechthin,
dies scheint Lugowski nicht bedacht zu haben.

Interessant bleibt dennoch das offenkundige Interesse, das der Er-
zähler selbst an Friderich zu haben scheint. Der Geselle Galmys ist
gleichsam der ‚dritte Protagonist‘, neben Galmy und der Herzogin.
Ihm werden alle Handlungen, die für das Gelingen der Handlung nö-

92 Vgl. ebd, S. 99.
93 Ebd, S. 102.
94 Ebd, S. 105.

II. Theoretische Vorüberlegungen

32

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


tig sind, zugeschoben: Er ist Bote, Vertrauter, Vermittler und Ratgeber
in einem und wird am Ende von Galmy für seine Dienste dankend
entlohnt, indem er eine gehobene Stellung und eine reiche, schöne
Frau erhält. Lugowski zeigt hier mit seinen Beobachtungen wichtige
Ansätze zur textnahen Untersuchung von Figuren, die sich nicht voll-
ständig dem für sie vorgesehenen Schema fügen, geht aber in der Kon-
sequenz nicht weit genug. Auch die Frage nach dem ‚warum‘, dem Sinn
einer solchen Figurenzeichnung Friderichs bleibt weitgehend unge-
klärt.

Elke Brüggen zur ‚Schattenfigur‘ Ampflise

Elke Brüggen widmet sich in ihrer Untersuchung Wolframs von
Eschenbach Parzival. Die von ihr in den Blick genommene Figur
Ampflise ist die Königin von Frankreich, Lehnsherrin und Minneda-
me von Gahmuret, Parzivals Vater. Sie taucht in Briefen, durch ihre
Gesandtschaft und in den Erinnerungen Gahmurets immer wieder
auf, und zwar, wie Elke Brüggen herausarbeitet, an exponierten Stel-
len. „Der Figur und ihrer Geschichte eignen retardierende und span-
nungssteigernde Momente und solche, die die Situation in Kanvoleis
zum Dilemma potenzieren.“95

Auf den ersten Blick könnte die Figur der Königin Ampflise nicht
unterschiedlicher von der des Friderich im Ritter Galmy sein. Während
Friderich fast omnipräsent scheint, tritt Ampflise als Figur selbst nie in
Erscheinung. Und dennoch ist sie präsent, wenn auch nur auf einen
kleinen Abschnitt des Werkes beschränkt: Der Kanvoleis-Episode, als
Herzeloyde, die Mutter Parzivals, ein Turnier abhält, um einen Ehemann
zu finden. Denn immer dann, wenn Herzeloyde einen Schritt in Rich-
tung Gewinnung Gahmurets als Ehemann tut, schaltet sich Ampflise
dazwischen und wird in der Gegenwart als Konkurrentin Herzeloydes
um Gahmuret evident.  Für Brüggen besteht kein Zweifel,  dass ohne
Ampflises implizite Gegenwart die Erzählung Wolframs an Spannung
verlieren würde.96 Hat Christoph März Wolframs Verhältnis zur Figur

1.2.2

95 Brüggen, Elke: Schattenspiele. Beobachtungen zur Erzählkunst in Wolframs ‚Parzi-
val‘, in: Wolframstudien XVIII (2004), S. 171–188, hier: S. 184.

96 Vgl. ebd, S. 185.

1. Forschungsüberblick

33

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ampflise noch als ‚Mésalliance‘, also Missheirat, bezeichnet97, so wider-
spricht Brüggen ihm vehement und verweist auf die Ebene der narrati-
ven Struktur, für die die französische Königin eine große Rolle spielt. Wie
bereits kurz erwähnt, ‚stört‘ Ampflise den linearen Handlungsstrang und
nimmt auf diesen Einfluss, und dies besonders in einer Weise, die das
Ziel der Vorgeschichte, Gahmurets Vereinigung mit Herzeloyde und der
daraus  resultierenden  Existenz  Parzivals,  zu  hintertreiben  versucht.
Somit erscheint Ampflise als das genaue Gegenteil Friderichs im Ritter
Galmy, da sie den Verlauf der Handlung retardiert, anstatt forciert. Wieso
agiert sie dennoch im Dienst der Handlung?

Die Retardierung und Hintertreibung eines erstrebten Handlungs-
ziels erzeugt Spannung für den Rezipienten. Dessen ungeachtet, dass
für die Existenz Parzivals eine Vereinigung der Eltern vonnöten ist,
spielt das Agieren Ampflises mit einer möglichen, wenn auch nicht
wahrscheinlichen Alternative: Dass Parzivals Existenz herausgezögert
oder sogar verhindert werden könnte.

Anstatt Gahmurets Vergangenheit und seine Bindung an die Köni-
gin von Frankreich in einer vorgelagerten Episode zu erklären und da-
mit als bereits abgewiesene Alternative im kollektiven Gedächtnis der
Erzählung präsent zu halten, tritt das Schattenwesen Ampflise aktiv
über die ganze Kanvoleis-Episode verteilt immer wieder durch die be-
reits benannten Medien in den Vordergrund – so als ob sie sich tat-
sächlich physisch zwischen das zukünftige Paar stellte. Dies wird ge-
nau durch ihr nicht physisches Vorhandensein ermöglicht.98

Parallelen zur Figur Friderichs lassen sich dadurch ziehen, dass
Ampflise wohl in der Vergangenheit für Gahmuret eine ähnliche
Funktion erfüllte wie Friderich für Galmy: rât, helfe und stiure99 wer-
den erwähnt, die Gahmuret zu dem Ritter machten, der er in der vor-
liegenden Situation ist. Dergestalt wirkt sie aus seiner Vergangenheit
noch in die Gegenwart hinein und beeinflusst das Geschehen zuguns-
ten des Konflikts. Gerade weil sie physisch nicht an einen Ort des Er-
zählens gebunden ist, kann sie vom Erzähler dort eingesetzt werden,
wo sie gebraucht wird; sie befindet sich jenseits aller Linearität, ihr

97 Vgl. März, Christoph: Anphlise und Wolfram: Eine Mésalliance?, in: ZfdA 121 (1992),
S. 20–36, hier: S. 21. Vgl. auch Brüggens Kommentar hierzu, S. 173.

98 Vgl. Brüggen, S. 178.
99 Vgl. 94,21–95,4, sowie Brüggen, S. 179.

II. Theoretische Vorüberlegungen

34

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


‚Schatten‘ reicht weiter als die Kanvoleis-Episode.100 Sie ist eine Figur
in einer Zwischenwelt, mit einem Eigenleben zwischen Vorder- und
Hintergrund des Erzählens, zwischen Erzähler und anderen Figuren.
Nach Wehrli lässt sich im Parzival, und dabei besonders in der Kanvol-
eis-Episode, eine „scheinbare Tendenz zur Dekomposition der Erzäh-
lung“101 nachweisen, Ampflise hilft durch das Retardieren und Ver-
komplizieren der Vereinigung von Gahmuret und Herzeloyde dieser
Dekomposition: Ampflises immer wieder aufscheinende Präsenz hin-
tertreibt den Handlungsplan der Vereinigung von Gahmuret und Her-
zeloyde, lässt ihn als eine mögliche Alternative und nicht als ein un-
umstößliches Faktum erscheinen.

Ampflise ist jedoch nicht die einzige Schattenfigur, Brüggen
spricht von einer regelrechten Häufung im Parzival und nennt Namen
wie Alize, Castis und Cidegast, die als Figuren der Vergangenheit
durch ihr Lebendighalten im Erinnerungshorizont der Figuren und
des Erzählers Auswirkungen auf die Linearität der Erzählgegenwart
haben.102

Elke Brüggen gibt also einen wegweisenden Fingerzeig auf die
‚Spezies‘ der Schattenfiguren und stellt anhand von Ampflise ihre
Wichtigkeit für die Handlung heraus.

Die Erkenntnis, dass es Figuren gibt, die sich nicht harmonisch in
den Kosmos ihrer Erzählwelt einfügen lassen, die irgendwo ‚dazwi-
schen‘ stehen – ohne dass dieses ‚Zwischen‘ genauer benannt würde –
und gleichzeitig einen großen Einfluss auf den Verlauf der Handlung
selbst ausüben, ist also durchaus bereits vorhanden. Ein klares For-
schungsdesiderat ist die Frage, ob sich hinter diesen exponierten ein-
zelnen Figuren ein Erzählprinzip verbirgt, welches Figuren aus einem
klar umrissenen Platz in der Diegese herauslöst (Ampflise erscheint in
Briefen omnipräsent und physisch ungebunden, Friderich reist beina-
he so viel wie der Protagonist), um sie für eine übergeordnete Funkti-

100 Vgl. Brüggen S. 180f.: Ampflise taucht implizit auch nochmals im 6. Buch des
Parzival auf, als über Parzivals Vergangenheit und die Ritterschaft seines Vaters
ein Bezug auf Parzivals Gegenwart hergestellt wird.

101 Wehrli, M.: Formen mittelalterlicher Erzählung. Aufsätze, Zürich 1969, S. 195–
222, hier: S. 204.

102 Vgl. Brüggen, S. 172.

1. Forschungsüberblick

35

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


on für den Erzählverlauf nutzbar zu machen und sie damit gleichzeitig
stark in die Handlung einzubinden.

Erzähltheoretische Kriterien

Die Analysekriterien für das Erzählprinzip einer solchen Figur, die
einem Zustand von Bewegungsfreiheit zwischen den Ebenen bei
gleichzeitiger starker Einbindung ausgesetzt ist, sollen die folgenden
Kapitel erarbeiten. Es werden dabei verschiedene Problem- und Span-
nungsfelder aufgezeigt, in denen sich die Figur erzähltheoretisch zu
behaupten hat. Aus der spezifischen Weise, wie diese Art von Figur da-
rin verankert ist, kristallisieren sich im Idealfall Kriterien heraus. Diese
Kriterien können dann anhand von Primärtexten exploriert und aus-
differenziert werden, um zu klären, welche Kriterien sich applizieren
lassen, welche weniger und wie tragfähig die Kriterien sich im Gesam-
ten erweisen. Zu Beginn widme ich mich der für die Erzähltheorie
wichtigen und kontrovers untersuchten Relation Autor – Erzähler –
Figur, wobei gerade die Übergänge zwischen den einzelnen ‚Instanzen‘
interessant sind, denn oftmals sind die Instanzen nicht klar voneinan-
der zu unterscheiden. Statt klarer Schnittstellen und klarer Aufgaben-
verteilung begegnen dem Rezipienten schwer fassbare Übergangsräu-
me, ein diffuses ‚Zwischen‘, das von vielen Theorien nicht greifbar zu
machen ist. In diesem ‚Zwischen‘ jedoch ist Raum für Erzählprinzipien,
bei denen das Fehlen einer klaren Aufgabenverteilung (Der Erzähler
erzählt und koordiniert, die Figuren handeln) die Chance für die Kon-
stitution einer Figur als ‚Komplize des Erzählers‘ lässt.

Das Spannungsfeld Autor – Erzähler – Figur

Jeder, der in der Literaturwissenschaft die Entwicklung einer Theorie
mit der Frage nach der Rolle des Autors beginnen will, muss sich mit
der teils heftig geführten Diskussion um den ‚Tod‘ und die ‚Rückkehr‘

2.

2.1

II. Theoretische Vorüberlegungen

36

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


des Autors auseinandersetzen.103 Spätestens seit dem Strukturalismus
und der 60er Jahre gilt es als zu kurz greifend, in Interpretationshypo-
thesen nach dem Plan eines Autors zu fragen, da, so die verbreitete
Annahme, ein Text auch ohne den Rückbezug auf den Autor für sich
stehen kann.

Auch von Rezeptionsseite hat der Autor als Instanz scheinbar ausge-
dient. Es sei „ein gut etablierter Gemeinplatz der Literaturwissenschaft,
davon auszugehen, erst der Leser erschaffe die Textbedeutung“104, so
Gerhard Lauer. Was der Autor mit der genauen Anordnung von Ereig-
nissen oder spezifischen Figurenhandlungen bezwecke, sei nicht rele-
vant. Das mag als ein wichtiger Befreiungsschlag gegenüber zu starken
Biographismus-Strömungen in der Wissenschaft, die jede Textäußerung
auf Eregnisse im Leben eines gut dokumentierten Autors rückbinden
wollen105,  zielführend sein,  schießt  jedoch,  so  die  nachfolgende For-
schung, über das Ziel hinaus.106 Seit den 1990er Jahren ist deshalb die
vorsichtige Gegenströmung aktiv, die für eine Rückkehr des Autors in die
Interpretationspraxis  plädiert.  Wer nicht ganz auf eine Autorinstanz
verzichten will, sie jedoch vom historisch fassbaren Autor appkoppelt,
behilft sich mit dem von Booth geprägten Begriff des ‚impliziten Autors‘.
Wayne Booth entwickelte diesen Begriff bereits in den 1960er Jahren als
einen Kompromiss, der einerseits der Forderung nach Abkopplung des
Autorwillens vom Willen des Textes an sich Rechnung tragen sollte,
andererseits immer noch darauf hinweist, dass ein Text durchaus wer-
tende Annahmen enthält,  die er dem Rezipienten vermitteln will.107

Diese  Annahmen müssen aber  auf  irgendeine Weise  in  diesen Text
gekommen sein, weshalb der Verdacht naheliegt, dass sich durch die

103 Vgl. Barthes, Roland: Der Tod des Autors, in: Fotis Jannidis (Hrsg.): Texte zur
Theorie der Autorschaft, Stuttgart 2000, S. 185–193; Fotis Jannidis, Gerhard Lau-
er (u. a.) (Hgg): Die Rückkehr des Autors, Tübingen 1999.

104 Lauer, Gerhard: Einführung. Autorkonzepte in der Literaturwissenschaft, in: Fotis
Jannidis, Gerhard Lauer (u. a.) (Hgg): Die Rückkehr des Autors, Tübingen 1999,
S. 99–106, hier: S. 103.

105 Vgl. Hoffmann, Torsten / Langer, Daniela: Autor, in: Handbuch Literaturwissen-
schaft, Stuttgart / Weimar 2007, S. 131–168, hier: S. 131f.

106 Sonja Glauch spricht sogar von einer regelrechten ‚Übertreibung‘, vgl. Glauch, Sonja:
An der Schwelle zur Literatur. Elemente einer Poetik höfischen Erzählens, Heidel-
berg 2009 S. 78.

107 Vgl. Booth, Wayne C.: The Rhetoric of Fiction, Chicago 21983, S. 431f.

2. Erzähltheoretische Kriterien

37

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


‚Hintertür‘ des impliziten Autors die Autorintention wieder zurück in
die Literaturwissenschaft schleicht.108

Was bedeutet dies nun für Annahmen über mittelalterliche Litera-
tur? Auch wenn an einer grundsätzlichen Alterität mittelalterlicher Li-
teratur nicht ohne Weiteres festzuhalten ist109, so ist sie zumindest in
der Frage nach dem Autorverständnis nicht von der Hand zu weisen.
„The author (real or empirical) can be defined in a narrow sense as the
intellectual creator of a text written for communicative purposes. In
written texts in particular, the real author is distinguished from the
mediating instances internal to the text“110, so die neuzeitliche Auffas-
sung davon, was einen Autor ausmacht. Dieses Autorverständnis setzte
sich jedoch erst im 18. und 19. Jahrhundert durch, als der Schöpferge-
danke und die Aufwertung des Genies, das aus sich selbst erschafft
und keine Vorlage benötigt, in den Vordergrund traten.111

Ein mittelalterlicher ‚Autor‘ ist deutlich von der obigen Definition
unterschieden: „Little distinction was made between the creators, co-
pyists, editors, commentators and compilers of texts in favor of ‘origi-
nal’ creatorship of protection“112. Sie alle sind an der Produktion der
Texte beteiligt und haben daher Anteil an ihrer Gestaltung. Diese weit-
gefasste Definition korrespondiert mit der umfangreichen Wortbedeu-
tung des lateinischen Begriffs auctor: Er kann sowohl Urheber und
Schöpfer, aber genauso Bürge, Zeuge, Vermittler oder Kompilator be-
deuten. Die Spannweite reicht also von der Erfindung bis zur Wieder-
gabe. Um dieser Spannweite gerechtzuwerden, wird im Folgenden im
Bezug auf mittelalterliche Texte nicht mit dem neuzeitlich aufgelade-
nen Begriff ‚Autor‘ operiert, sondern mit dem lateinischen Begriff auc-
tor.

Auch im Gegensatz zu neuzeitlichen Autoren ist besonders in den
Anfängen der mittelalterlichen Literaturproduktion der auctor als Per-

108 Vgl. Lauer, S. 100.
109 Vgl, Baisch, Martin: Alterität und Selbstfremdheit.
110 Jörg Schönert: Author, in: Handbook of Narratology, hg v. Hühn, Peter / Pier,

John / Schmid, Wolf / Schönert, Jörg, Berlin/New York 2009S. 1–13, hier: S. 10.
111 Vgl. Hoffmann / Langer, S. 131, sowie: Tobias Bulang: Literarische Produktivität –

Probleme ihrer Begründung am Beispiel Johann Fischarts, in: Konzepte von Pro-
duktivität im Wandel vom Mittelalter in die Frühe Neuzeit, hg. v. Corina Laude u.
Gilbert Hess, Berlin 2008 S. 89–118, hier: S. 89f.

112 Schönert, S. 3.

II. Theoretische Vorüberlegungen

38

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


son nicht fassbar, da er wenig bis nichts von sich selbst preisgibt, oft
nicht einmal seinen Namen. “Der vermittelte Stoff, nicht der Vermitt-
ler, hat augenscheinlich das Primat.”113

Die Nicht-Fassbarkeit mittelalterlicher auctores als Personendurch
ihre Anonymität oder durch nur autorfiktionale Hinweise auf die kon-
kreten Personen hinter den Namen macht es naturgemäß schwierig,
mit der Intention eines solchen nur schwach konturierten auctors zu
argumentieren. Zu behaupten, er habe sich dies und jenes bei der Ent-
wicklung seiner Figuren gedacht und verfolge ein bestimmtes Ziel mit
der Ballung von handlungsfördernden Aktionen und Aussagen auf
eine einzelne Figur – eine Annahme wie sie bei der vorliegenden These
grundlegend ist – bleibt riskant, da kaum beweisbar. 114 Trotz aller ge-
botenen Skepsis bietet jedoch gerade das freiere Konzept eines auctor
des Mittelalters einen Nährboden für die These einer handlungssteu-
ernden Figur. Ein mittelalterlicher auctor war oftmals ein Wiederer-
zähler bereits bekannter Geschichten, der Fokus seiner Arbeit lag also
nicht auf der Erfindung neuer Erzählungen, sondern darauf, alten Ge-
schichten ein neues Kleid zu geben. Das bedeutet, das ‚wie‘ des Erzäh-
lens – in der neuzeitlichen Narratologie discours genannt – steht im
Vordergrund der literarischen Produktion. Das Einsetzen einer hand-
lungssteuernden Figur wäre dann auf der Ebene des discours ein Hilfs-
mittel, um mit einer eigenen Variation zum bereits feststehenden Ende
der Handlung zu kommen, ohne dabei die ordnende Hand des auctors
selbst sichtbar zu machen, da ja der auctor hinter dem Werk zurückzu-
stehen hat.

Damit lassen sich Parallelen zu einer anderen Entität im Textkor-
pus ziehen, die noch in viel größerem Maße den Willen des Autors im
Text vertritt: Dem Erzähler.

113 Bein, Thomas: Zum ‚Autor‘ im mittelalterlichen Literaturbetrieb und im Diskurs
der germanistischen Mediävistik, in: Fotis Jannidis, Gerhard Lauer, Matias Marti-
nez, Simone Winko (Hgg.): Rückkehr des Autors. Zur Erneuerung eines umstrit-
tenen Begriffs. Tübingen 1999, 303–320, hier: S. 304. Vgl. ebenfalls: Glauch, An
der Schwelle zur Literatur, S. 89.

114 Sonja Glauch spricht dabei vom Unterschied zwischen lern- und lehrbarem, also
Strukturen und Techniken, die bewusst angewendet wurden, und Techniken,
dienur im Unterbewusstsein des auctors vorhanden sind, jedoch trotzdem sinn-
stiftend sein können. Vgl. Glauch, ebd., S. 17f.

2. Erzähltheoretische Kriterien

39

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Zwischen Autor und Erzähler

‚Der Erzähler ist nicht der Autor – der Autor ist nicht der Erzähler‘ –
dieser Chiasmus der Literaturtheorie ist eine der ersten Dogmen, die
ein Literaturwissenschaftler im Studium lernt. Diese Unterscheidung
ist dann am substantiellsten, wenn es um das Interpretieren von Er-
zähleraussagen geht, die als Hinweise auf einen Autor hinter dem Er-
zähler angesehen werden könnten. Die Maxime wendet sich auch hier
gegen übermäßigen Biographismus in der Interepretationspraxis und
hat sich seit mehr als 60 Jahren gefestigt: „Die Unterscheidung zwi-
schen Autor und Erzähler […] wurde in den 1950er Jahren als Stan-
dard für die Erzähltextanalyse etabliert.“

Eine grundsätzliche Begriffsklärung trennt Erzähler und Autor wie
folgt:

„Der Erzähler ist eine Kategorie innerhalb des Textes, er steht als Vermitt-
ler zwischen Autor und Publikum und übernimmt im Medium der
Schriftlichkeit die Erzählfunktion […] Der Autor ist eine reale historische
Person […] Er kann aus medialen Gründen nicht im Text anwesend sein,
sondern steht außerhalb, hat aber den Erzähler alls sein Pendant im Text
geschaffen.“115

Wiederum stellt sich die Frage, ob dieser ‚Standard‘ für mittelalterli-
ches Erzählen ohne Weiteres gültig ist, wenn doch schon die Entität
des auctors so wenig fassbar ist. Sonja Glauch vertritt jedenfalls die
Auffassung, eine Dissoziierung von Autor und Erzähler sei im Ver-
ständnis mittelalterlichen Erzählens nicht angelegt.116

Wer oder was ist also der Erzähler in mittelhochdeutschen Texten?
Ein Schattenriss des auctors, durch den er sich im Textcorpus bemerk-

2.1.1

115 Linden, Sandra: Erzählung und Reflexion, S. 53f.
116 Vgl. Glauch, Sonja: Ich-Erzähler ohne Stimme. Zur Andersartigkeit mittelalterli-

chen Erzählens zwischen Narratologie und Mediengeschichte, in: Historische
Narratologie, mediävistische Perspektiven hg. v. Harald Haferland/Matthias
Meyer, Berin/New York 2010, S. 149–185, hier bes. S. 161. u. 184f. Vgl. auch Ur-
sula Schaefer: „Was uns bei Hartmann wie bei Layamon Anfang des 13. Jahrhun-
derts entgegentritt, ist der ‚Autor-Erzähler‘, der sich stolz auf geschriebene Quel-
len berufen kann. Er ist gleichzeitig Schöpfer wie Vermittlungsinstanz.“ vgl. Ursu-
la Schaefer: Die Funktion des Erzählers zwischen Mündlichkeit und Schriftlich-
keit, in: Erzähltechnik und Erzählstrategien in der deutschen Literatur des Mittelal-
ters. Saarbrücker Kolloquium 2002 (Wolfram-Studien XVIII). Hg. v. Wolfgang
Haubrichs, Eckart Conrad Lutz und Klaus Ridder. Berlin 2004, 83–97, hier: S. 91.

II. Theoretische Vorüberlegungen

40

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


bar macht? Eine vom Autor in den Text projizierte Figur, die aber
nichts mit ihm selbst als Person zu tun hat, sondern in seinem Auftrag
handelt?117 Wo beginnt der Erzähler, wo hört der Autor auf, um die
fließende Grauzone bildlich zu fassen?118 Jede der Begriffsbestimmun-
gen des ‚Erzählers‘, ob er als textuelle Instanz, Stimme, Mittler oder
fiktive Figur angesehen wird, ist auf einer anderen Ebene angesiedelt.
Einmal wird er dem textexternen auctor angenährt, dann wieder in
Richtung der histoire gerückt, auf der sich auch die Figuren befinden.
Dass dabei oft die Frage nach der Erzählinstanz eng mit der Debatte
um Fiktionalität verbunden ist, zeigt Glauch anhand der von Kayser in
den 1950er Jahren gegebenen Definition: Der Erzähler sei einer, für
den „die dichterische Welt mit ihren Wunderbarkeiten Wirklichkeit
ist“, er befinde sich also auf einer niederen ‚Erkenntnisebene‘ als der
auctor selbst.119

Es stellt sich also auch die Frage: Was leistet der Erzähler, was spricht
man ihm zu? Wenn er nur der Mittler ist, dann hat er selbst keinen Anteil
an der Entstehung des Textes und an seiner Organisation.120 Dennoch ist
er es, der Figuren auf- und abtreten lässt, ihnen Sprechakte und Hand-
lungen zuweist. Tut er das a) aus ‚eigenen Antrieb‘ heraus, als festgefügte
Erzählinstanz, b) im Auftrag des Autors als Mittler des Autorwillens oder
c) als bloße Stimme des auctors selbst? Die neuzeitliche Literaturwissen-
schaft, für die fiktive Autorschaft durch Ich-Erzählungen längst mit dem
Phänomen einer vom Autor abgekoppelten Erzählerstimme vertraut,
würde sich wohl für a) entscheiden121, in der Mediävistik liegt der Fall
jedoch nicht eindeutig. Die Schwelle zwischen Autor und Erzähler ist

117 Vgl. Glauch, An der Schwelle zur Literatur, S. 82. sowie die Ausführungen bei
Hübner, Erzählformen, S. 93–99.

118 Sonja Glauch fasst diese Unschärfe und das ‚Dilemma‘ der Mediävistik mit fol-
genden Worten zusammen: „Es existiert in der mittelalterlichen Erzählkultur we-
der ein autobiographisches ‚echtes‘ Ich noch ein vom Verfasser verschiedenes und
als solches bezeichnetes, fiktionales Sprechersubjekt.“ Vg. Glauch, An der Schwel-
le zur Literatur, S. 23.

119 Vgl. ebd, S. 97.
120 Glauch spricht gar von einem fatalen Missverständnis, das durch die Agensbedeu-

tung des Begriffs ‚Erzähler‘ ausgelöst wird. Vgl. ebd. S. 100.
121 Wolf Schmid plädiert für eine Position zwischen a) und b): „Die Auswahl der

Geschehensmomente und ihrer Eigenschaften nimmt im fiktionalen Werk – nach
den Gesetzen der Fiktion – der Erzähler vor. Der Autor überantwortet ihm gleichsam
das narrative Material in Form von Geschehnissen, die das Produkt seiner aukto-

2. Erzähltheoretische Kriterien

41

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


hier eher eine nicht klar umrissene Zone denn ein definierbarer Schwel-
lenraum, erst mit der der Frühen Neuzeit eigenen flächendeckenden
Ausformung literarischer Schriftlichkeit rückt der Autor stärker in den
Vordergrund. Anstatt dass der mittelalterliche auctor selbst eine klare
Trennung zwischen seinem ‚Ich‘ und der Erzählerstimme zieht, lässt er
diese Stimme oft  darauf bestehen,  diejenige Person zu sein,  der die
Geschichte in ihrer vorliegenden Fassung zugeschrieben wird.122

Dies hängt mit der besonderen Ausformung der mittelalterlichen
Literaturtradition auf dem Weg in die Schriftlichkeit zusammen. In den
frühmittelalterlichen Epen, die meist erst nach einer langen Tradition der
mündlichen Weitergabe verschriftet123 wurden, war der Erzähler noch
mehr ein ‚Rhapsode‘,  ein Mittler,  der im kollektiven Gedächtnis das
wachruft, was bereits allen bekannt ist, aber gerne noch einmal wieder-
erzählt wird. Er war also weder eine ausgestaltete Erzählerfigur, noch
behauptete er, der Urheber der erzählten Geschichte zu sein. Als Mittler
brauchte er nichts weiter zu tun, als durch seine Stimme das Geschehen
zum Leben zu erwecken.124 Anders gestaltet sich der Fall, sobald durch
die Verschriftung der gemeinsame Erinnerungshorizont verschwindet.
„Wenn die Schriftlichkeit einerseits die folgenreiche Möglichkeit eröff-
net, Wissen vom Wissenden zu trennen, so muß, wenn die ‚Nähe‘ des
gemeinsamen Erinnerns entfällt,  der wissende Erzähler neu mit  der

rialen Erfindung sind, aber der Autor erscheint in der dargestellten Welt nicht als
auswählende Instanz.“ Vgl. Wolf Schmid: Elemente der Narratologie, Berlin / New
York 2008, S. 257.

122 Dies führt natürlich zu Rückbezügen vom Erzähler auf den Autor, zu Versuchen, den
historischen  Autor  aus  Selbstaussagen  des  Erzählers  zu  rekonstruieren  –  eine
Strömung der Forschung die nicht unproblematisch ist. Diese Gefahr muss bei der
Betonung von Identität von Autor und Erzähler immer im Auge behalten werden.

123 Man beachte hierbei auch die von Wulf Oesterreicher etablierte und von Ursula
Schaefer aufgegriffene Unterscheidung von ‚Verschriftung‘ und ‚Verschriftlichung‘.
Verschriftung meint den reinen Prozess des Aufschreibens einer mündlich tradier-
ten  Erzählung,  Verschriftlichung  den  dabei  mit  einhergehenden  Prozess  der
sukzessiven Anpassung an das Medium der Schrift, durch Ausführungen, komple-
xere Strukturierungen etc. Vgl. Oesterreicher, Wulf: ‚Verschriftung‘ und ‚Verschrift-
lichung‘ im Kontext medialer und konzeptioneller Schriftlichkeit, in: Schriftlichkeit
im frühen Mittelalter, hg. v. Ursula Schaefer, Tübingen 1993, S. 267–292; Schaefer,
S. 87.

124 Vgl. Schaefer, S. 91. Noch das Nibelungenlied beruft sich mit der – zwar später aber
doch zeitnah entstandenen – Prologstrophe auf diese Tradition des kollektiven
Wissens: Uns ist in alten mæren wunders vil geseit […], muget ir nun wunder h

II. Theoretische Vorüberlegungen

42

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


‚gewußten‘ Erzählung verklammert werden.“125 Der Erzähler ist nun viel
stärker  als  zuvor  das  Bindeglied  zwischen  der  Erzählung  und  dem
Publikum, um „der asymmetrischen Kommunikationssituation schrift-
lich Rechnung zu tragen.“126 Curschmann führt die Kommunikation
zwischen Autor und Publikum als Grund für die starke Exponierung
einer  Erzähler-Figur  an.  Die  ‚neue  Mündlichkeit‘,  besonders  in  den
Werken Wolframs von Eschenbach propagiert, inszeniert eine fingierte
Unmittelbarkeit des Geschehens, die durch die schriftliche Fixierung
und den Vortrag aus einem solchen Schriftstück eigentlich bereits nicht
mehr gegeben ist.127 Der Autor selbst ist der ‚Spielleiter‘ dieses ‚Gesell-
schaftsspiels‘, er agiert hinter den Kulissen, versucht durch den Erzähler
den direkten Kontakt mit dem Publikum zu halten. Hier zeigt sich trotz
aller fingierten ‚Eigenständigkeit‘ des Erzählers sein Status als Vermitt-
lungskategorie des Textes.128

„Der ‚fiktive Erzähler‘ agiert nicht in derselben Gewichtsklasse und nicht
als Konkurrent zum eigentlichen Erzähler, dem Autor. Der eine setzt die
Worte, die wir hören können, der andere ist nur die textlich vermittelte
Evokation einer fremden Stimme. Wenn der Autor die erzählte Geschich-
te ins Zentrum der Aufmerksamkeit rückt und es nicht darauf anlegt, eine
Erzählerfigurencharakteristik zu entwerfen, wirkt diese fremde Stimme
allenfalls als Modulation seiner eigenen.“129

Dem Erzähler-Ich die gesamte ‚Macht‘ über das Erzählte zuzuschrei-
ben, wie es in der Forschung zur neueren Literatur gerne getan wird,
ist also für mittelalterliche Texte nicht zielführend.

So lässt es sich nicht leugnen, dass die Vermittlung eines Gesche-
hens zwar über den Erzähler führt, sich aber „aus weitschauender Pla-
nung“ und „einem übergreifenden Plan“ des auctors ergibt, der eine

125 Schaefer, S. 93.
126 Ebd. S. 95.
127 Vgl. Curschmann, Michael: Der Erzähler auf dem Weg zur Literatur, in: Wolfram-

Studien VIII, S. 11–32, hier: S. 28.
128 Besonders für die Werke Chrétien de Troyes, an denen sich die mediävistischen

Autoren wie Hartmann von Aue und Wolfram von Eschenbach orientieren, bleibt
die Erzählerrolle immer an den Autor rückgebunden, eine begriffliche Dissoziie-
rung von Autor und Erzähler sei also logisch nicht nachvollziehbar. Vgl. Unzeitig-
Herzog, Monika: Von der Schwierigkeit zwischen Autor und Erzähler zu unter-
scheiden. Eine historisch vergleichende Analyse zu Chrétien und Hartmann, in:
Wolfram-Studien XVIII (2004), S. 59–81, hier: S. 73.

129 Vgl. Glauch, S. 88.

2. Erzähltheoretische Kriterien

43

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


„höhere Verfügungsgewalt“ für sich beansprucht.130 Den auctor des-
wegen in interpretatorischen Überlegungen, die sich auf die Konzepti-
on seines Werkes beziehen, ganz außer Acht zu lassen und sich nur mit
dem Erzähler zu beschäftigen, halte ich deshalb für wenig zielführend.

Es ist also die Balance zu halten, einerseits präzise vorzugehen und
Erzähler und auctor nicht zu verquicken, andererseits anzuerkennen,
dass für mittelalterliche Literatur zwar ein Unterschied zwischen den
beiden Instanzen besteht, jedoch in einem flexiblen Ausmaß, das für
jedes Werk neu diskutiert werden muss.

Um diesem flexiblen Schwellenraum zwischen auctor und Erzähler
Rechnung zu tragen, wird im Folgenden aus Gründen der notwendi-
gen sprachlichen Eindeutigkeit und einer möglichst einheitlichen For-
mulierungsweise für den Erzähler der Begriff Erzählinstanz verwendet.
Dieser Begriff kann sowohl eine vermittelnde Stimme als auch eine
stark ausgestaltete Erzähler-Figur, die sich selbst zum auctor des Wer-
kes stilisiert, bedeuten. Nur in der konkreten Analyse der Erzählin-
stanz in den zu untersuchenden Werken werden die respektiven Be-
griffe ‚Erzähler-Figur‘, ‚Reflektor‘ etc. Verwendung finden.

Für die Idee einer handlungssteuernden Figur ergibt sich aus der
gradualisierten Trennung zwischen auctor und Erzählinstanz folgende
Frage: Wer gibt der Figur die ‚Macht‘ zur Handlungssteuerung, der
den Text konzipierende auctor oder die die Handlung präsentierende
Erzählinstanz?

Mit der Erkenntnis, dass der auctor die Konzeption des Werkes
vollzieht – ob er nun den Stoff selbst ganz neu erfindet oder für seine
eigene Darstellung anpasst –, lässt sich die ‚Machtvergabe‘ in der
grundsätzlichen Anlegung handlungssteuernder Eigenschaften beim
auctor verorten. Im Moment des Erzählvorgangs jedoch ist es die Er-
zählinstanz, die der Figur den Raum in der Erzählung verleiht. In ähn-
licher Art, so meine These, wie die Erzählinstanz zwischen dem auctor
und den Figuren des Werks steht, rücken handlungssteuernde Figuren
in eine Zwischenposition und kommen daher in eine Art Parallele zur
Funktion der Erzählinstanz.

130 Vgl. Curschmann, S. 22.

II. Theoretische Vorüberlegungen

44

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Das Verhältnis zwischen Erzählinstanz und Figuren

Aus diesem Grund ist als Kriterium für die Existenz einer handlungs-
steuernden Figur das Verhältnis zwischen der Erzählinstanz und der
Figur sehr wesentlich, da es meist offener im Text zutage tritt als die
kaum auslotbare Grenze zwischen Autor und Erzählinstanz. Es stellen
sich im Folgenden nun mehrere Fragen:

1. Welche ‚Art‘ von Erzählinstanz begünstigt das Auftreten einer
handlungssteuernden Figur? Wie wirkt sich etwa eine stark ausge-
prägte Handlungs- oder Wissensmacht der Erzählinstanz auf die
Möglichkeit oder Notwendigkeit einer handlungssteuernden Figur
aus?
2. Wozu braucht eine Erzählinstanz eine handlungssteuernde Fi-
gur?
3. Ist eventuell eine besondere ‚Vorliebe‘ der Erzählinstanz für die
Figur erkennbar?
4. Auf welcher Ebene befindet sich die handlungssteuernde Figur
im Vergleich zu den anderen Figuren des Werks?

1. Welche ‚Art‘ Erzählinstanz begünstigt eine handlungssteuernde
Figur?
Zuerst einmal ist in Erinnerung zu rufen, dass ein Konsens der For-
schung besteht, dass in mittelalterlichen Erzählwerken die Erzählinstanz
nicht  Teil  der  erzählten  Welt  selbst  ist,  auch  wenn  sie  sich  als  ihr
zugehörig stilisiert.131 Anderweitige Ausformungen der Erzählperspek-
tive, wie personales Erzählen oder besonders die Ich-Erzählform, sind in
der Zeit um 1200 kaum denkbar.132

2.1.2

131 Vgl. Linden, Erzählung und Reflexion, S. 55. Linden unterscheidet mit Wolf Schmid
zwischen der erzählten Welt der Handlung und der dargestellten Welt, in der sich
auch die Erzählinstanz gemeinsam mit den Rezipienten inszenieren kann.

132 Dies gilt bezogen auf den Text als Ganzen. Wenn es personale Erzählsituationen gibt,
der Erzählfokus also auf die Wahrnehmung einer bestimmten Figur beschränkt
bleibt, so handelt es sich nur um vorübergehende Erzählexperimente und Stilmittel
des Erzählens, die die auktoriale Stellung des Erzählers jedoch nie wirklich in Frage
stellen. Ein Beispiel wäre Hartmanns Fokus auf Enites Gefühlswelt im Erec, während
uns Erecs Innenleben über weite Teile des zweiten Aventiure-Zyklus verschlossen
bleibt. Vgl. dazu: Hübner, Gert: Erzählformen im höfischen Roman: Studien zur
Fokalisierung im "Eneas", im "Iwein" und im "Tristan", Tübingen (u.a.) 2003, S. 62,
diskutierend:  Dimpel:  Zofe  im  Fokus,  S. 61.  Ähnlich  verhält  es  sich  mit  Ich-

2. Erzähltheoretische Kriterien

45

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Erzählformen im höfischen Roman können „als Mittel der Rezep-
tionslenkung“ verstanden werden. Der „Textproduzent [will] mit be-
stimmten Formen bestimmte Wirkungen auf das Urteil der Rezipien-
ten […] erzielen.“ Das geht nun aber am besten durch die Autorität
einer Erzählinstanz, deshalb wird das Erzählen vom Standpunkt einer
Figur aus nicht durchweg eingesetzt.133 Die Erzählinstanz tritt auf als
Regisseur, der einem wie auch immer gearteten Publikum eine Ge-
schichte präsentiert. Er sorgt dafür, dass die Figuren an der richtigen
Stelle auf- und abtreten, er gibt Einblick in ihr Innenleben oder unter-
lässt es, gibt Vorausdeutungen oder ruft Vergangenes in Erinnerung.134

Andererseits verortet er die erzählten Ereignisse selbst nicht unbedingt
in einer abgeschlossenen Vergangenheit. Er erweckt die Illusion, dass
die Geschichte während des Erzählakts veränderlich bleibe, ein end-
gültiges Abschließen ist nicht möglich.135 Die einzige Art, eine Erzäh-
lung für beendet zu erklären, besteht in der Behauptung, über die Fi-
guren und ihr Handeln nun nichts mehr zu wissen. Die Erzählung ist
also immer auch an das propagierte Wissen des Erzählers gebunden.
Endet das Wissen, endet die Geschichte.

Ein solches Wissen, das die Handlung von Anfang bis Ende um-
schließt, ist auch die Grundvoraussetzung, um Figuren aus dem Gros
der Handelnden herauszuheben. Nur eine Erzählinstanz, die selbst zu-
verlässig über Wissen verfügt, kann einen Teil davon an die Figur ab-
geben, ohne die eigene Souveränität in Abrede zu stellen.

2. Wozu braucht ein Erzähler eine handlungssteuernde Figur?
Die Frage nach dem ‚wozu‘ ist bei einer Untersuchung von Figuren-
funktionen immer die zentrale. Wozu dient ihre so geartete Funktion,
warum ist sie dergestalt ausgearbeitet? Worin besteht der Mehrwert

Erzählungen, sie sind, wenn überhaupt als intradiegetische Erzählungen denkbar,
die einen Rahmen benötigen. Vgl. Schaefer, S. 94 sowie Sonja Glauch: Ich-Erzähler
ohne Stimme, S. 161f.

133 Vg. Hübner, evidentia, S. 138.
134 Gerade die Fähigkeit, in der ‚Zeitleiste‘ der Erzählung beliebig vor- oder zurück-

zuspringen macht die Auktorialität eines Erzählers aus.
135 Vgl. Unzeitig-Herzog, S. 77. Monika Unzeitig-Herzog gibt als Beispiel dafür Hart-

manns Spiel mit fiktiven Publikumseinwürfen oder dem Auftreten von Frau Min-
ne, weist aber darauf hin, dass diese Konstruktionen einzigartig und nur bei Hart-
mann zu finden seien.

II. Theoretische Vorüberlegungen

46

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


gegenüber der handlungssteuernden Funktion der Erzählinstanz
selbst? Weshalb sollte ein Teil dieser Ordnungs- und Steuerungsfunkti-
on vom Erzähler auf die Figur übertragen werden? Welchen ge-
wünschten Effekt erzielt dies?

Grundsätzlich sind bei der Beantwortung dieser Frage folgende
Aspekte zu berücksichtigen:

Zum einen ist eine Figur, wenn sie Funktionen des Erzählers über-
nimmt, mehr als alle anderen Figuren an der Organisation des Werkes
beteiligt. Laut Wolf Schmid stehen sich deskriptive und narrative Ele-
mente einer Erzählung konträr gegenüber und sind dennoch komple-
mentär: Deskriptive Elemente beinhalten politische oder gesellschaftli-
che Zustände der erzählten Welt, übergeordnete Zusammenhänge –
wie beispielsweise Ereignisse der Vergangenheit, die noch in die narra-
tive Gegenwart hineinwirken – sowie Beschreibungen von Figuren
oder Orten. Zwar können deskriptive Elemente durchaus Teil der Nar-
ration sein, sie befinden sich jedoch auf einer anderen, übergeordne-
ten Ebene als die narrativen Elemente selbst, unterbrechen häufig den
stringenten Fortlauf der Erzählung.136 Wenn der Erzähler etwas erklä-
ren muss, weil seinem Publikum andernfalls wichtige Informationen
zum Verständnis fehlten, muss notgedrungen ein Exkurs eingescho-
ben, die Handlung unterbrochen werden. Erst wenn die notwendigen
Informationen aktualisiert sind, kann mit der Handlung fortgefahren
werden.137 Was passiert allerdings, wenn eine Figur in der Handlung
selbst die notwendigen Informationen gibt?

„Der Emanzipierung von der Spontaneität mündlichen Erzählens ent-
spricht die Forderung, daß der Fluß der Handlung nicht durch weitläufige
Ad-hoc-Erläuterungen oder Beschreibungen aufgehalten werden soll. Po-
sitiv ausgedrückt, die Vermittlung des Geschehens führt über Strukturen,
die sich aus weitschauender Planung auf das Ganze hin ergeben.“138

Aus diesem Zitat von Curschmann lassen sich zwei wichtige Punkte
für die obige Frage ableiten.

1. Durch die Verschriftung und Verschriftlichung der Erzählstoffe
konnte eine größere Komplexität des Handlungsaufbaus garantiert

136 Vgl. Schmid, S. 7.
137 Curschmann, S. 21.
138 Curschmann, S. 22.

2. Erzähltheoretische Kriterien

47

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


werden, ohne dass dabei der Rezipient den Faden verlöre, der Erzähler
selbst entfernt sich jedoch von der Unmittelbarkeit der Handlung. Al-
lerdings gibt es dabei einen neuen Weg, deskriptive Elemente in einer
Erzählung zu vermitteln: Durch Figuren. Dieselbe Information von
einer Figurenrede dargelegt, braucht den Erzählfluss nicht zu durch-
brechen, zerstört auch nicht die Illusion der Fiktion. Der Erzähler
braucht nicht selbst in Erscheinung zu treten, wenn die Figuren die In-
formationsvergabe für ihn übernehmen. Manches Mal erzielen Infor-
mationen, die von Figuren gegeben werden, bereits größere Effekte bei
den Rezipienten als eine gleichlautende Information des Erzählers.
Hübner begründet dies mit bereits von Platon vertretenen Mechanis-
men der Mimesis:

„Da Figurenreden selbst schon Nachahmung sind, evozieren sie
Platons Analogieschluss zufolge auch mehr Nachahmung als Erzähler-
rede.“139 Noch größeren Effekt erzielen Aussagen, wenn sie in Dialog-
form präsentiert werden, wenn also eine Figur einer anderen Figur
über etwas Bericht erstattet. Die so gegebenen Informationen bleiben
besser im Gedächtnis der Rezipienten.140 In diesem Fall kann es sogar
so weit kommen, dass für den Rezipienten die Erzählerstimme mit der
Figurenstimme assimiliert wird. Die Figur bekommt für diesen Ab-
schnitt, in dem sie etwa einen Teil der Geschichte aus der Vergangen-
heit für eine Gruppe von anderen Figuren aktualisiert, die volle Erzäh-
lautorität, benutzt vielleicht sogar ähnliche Rhetorik-Topoi wie die Er-
zählerstimme. Nur durch gelegentlich eingeworfene inquit-Formeln

139 Hübner, evidentia, S. 120.
140 Dabei handelt es sich um eine Ableitung der Prinzipien eines Platonischen Dia-

logs. Platon hat fast alle seine Lehrschriften in Dialogform abgefasst, da die Inter-
aktion zu erfahrenden Inhalt mit Kommunikation verbindet, die zum Nachden-
ken anregt und deshalb im Gedächtnis besser haften bleibt. Des Weiteren können
bei der Dialogform besser Stilmittel wie Ironie oder Scherz eingesetzt werden Vgl.
Rolf Geiger: Dialektische Tugenden. Untersuchungen zur Gesprächsform in den
Platonischen Dialogen. Paderborn 2006, S. 22–28, hier: S. 27. Es ist immer wieder
diskutiert worden, welches Bildungsniveau man den Autoren mittelalterlicher
Werke zusprechen kann und darf, damit man davon ausgehen kann, dass die
Übernahme solcher rhetorischen Kunstgriffe aktiv und nicht unterbewusst er-
folgte. Vgl. u. a. Sonja Glauch: „Letztlich gibt es den Weg nicht, der festzustellen
erlaubte, wann Bauprinzipien und literarische Techniken ‚gewußt‘ und ‚be-
herrscht‘ werden und wann man sie aus Imitation, Tradition und Praxis einfach
‚hat‘.“ in: An der Schwelle zur Literatur, S. 17.

II. Theoretische Vorüberlegungen

48

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


der Erzählinstanz wird dem Rezipienten wieder in Erinnerung geru-
fen, dass es noch eine übergeordnete Erzählautorität gibt.141 Der Effekt
dieses erzähltechnischen Kniffs ist eine größtmögliche Verlagerung
einer Descriptio in die Narratio, sodass die Linie des Erzählens nicht
nur nicht unterbrochen, sondern sogar ein höherer Grad an fiktionaler
Unmittelbarkeit erreicht wird.

2. Des Weiteren impliziert Curschmanns Ausführung, dass diese
Effekte aus ‚weitschauender Planung‘ heraus entstehen, also nicht zu-
fällig eine Figur der Erzählinstanz unter die Arme greift, um den roten
Faden der Geschichte ohne Unterbrechungen und weitreichende Wen-
dungen zu halten. Je mehr eine Figur an ordnenden oder narrativen
Elementen teilhat, desto mehr kann sich die Erzählinstanz zurückneh-
men – oder sich an anderer Stelle inszenieren. Wenn die Erzählinstanz
an gewissen Stellen die Erzählung nicht mehr unterbrechen muss, um
ihr Publikum auf den erwünschten Stand zu bringen, bekommen die
Szenen besondere Qualität, in denen sie es denn doch einmal tut. Es
entsteht eine völlig neue Kultur der inszenierten Handlungsunterbre-
chung, wie man sie beispielsweise bei Hartmanns von Aue Erec findet,
in dem Erzähler und Publikum in den Wettstreit treten, wer denn nun
die Geschichte korrekt erzählen kann.142

Diese ausgeprägte Form der Selbstinszenierung durch Exkurse ist
nicht bei allen Erzählinstanzen so stark vertreten wie bei Hartmann.
Eine genauere Untersuchung der Textcorpora, wie sie im Interpretati-
onsteil dieser Arbeit vorgenommen werden wird, kann jedoch noch
weiteren Hinweisen auf Entlastungen der Erzählinstanz und deren
Auswirkungen auf die Inszenierung der Erzählsituation (und umkehrt)
nachgehen.

Zuletzt sei noch auf einen weitere Grund hingewiesen, weshalb die
Erzählinstanz eine dergestalt autorisierte Figur brauchen kann: Da sich
die Figur innerhalb der erzählten Welt befindet, kann sie direkt mit

141 Vgl. Miedema, S. 38.
142 Vgl. etwa den über 200 Verse umfassenden Exkurs zu Enites Sattel und seine poe-

tologische Bedeutung. Er ist für den Fortlauf der Handlung selbst nicht relevant,
wird aber als Exkurs über das Erzählen selbst unszeniert, inklusive eines fiktiven
Wettstreits zwischen der Erzähler-Figur und einem besserwisserischen Zuhörer.
Das Erzählen selbst wird dabei in den Mittelpunkt gerückt, der Wahrheitsgehalt
und die Frage der absoluten Erzählautorität. Kommentierend dazu: Linden: Er-
zählung un Reflexion, S. 47ff.

2. Erzähltheoretische Kriterien

49

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


den anderen Figuren kommunizieren, was dem Erzählinstanz auf der
discours-Ebene verwehrt bleibt. Dies erübrigt nicht nur oben ange-
sprochene Digressionen zur Klärung von Hintergründen durch die Er-
zählinstanz, sondern ermöglicht es auch auf allzu mirakelhafte deus-
ex-machina Wendungen zu verzichten.143 Denn wenn eine Figur einer-
seits Hintergründe sowohl für den Rezipienten als auch für andere Fi-
guren vermittelt, andererseits zu einem bestimmten Handeln rät oder
die Situation selbst herbeiführt, bleibt die Lenkung der Handlung ‚un-
sichtbar‘, ohne dass der Rezipient eine deutliche Lenkung des Gesche-
hens (‚es fügte sich‘, ‚Gott fügte es, dass …‘) wahrnimmt.

3. Ist eine ‚Vorliebe‘ für eine bestimmte Figur erkennbar?
Die Ausführungen von Punkt 2 können für jede beliebige Figur gelten,
die irgendwann einmal im Verlauf der Handlung eine Funktion über-
nimmt, die den Erzähler entlastet, indem beispielsweise Erklärungen
als Figurenrede in die Handlung integriert werden.

Es fällt dennoch auf, dass, wie bereits in den Ausführungen 2.2
und in der Einleitung anklingt, solche Momente der Entlastung der Er-
zählinstanz auf eine bestimmte Figur im Text kumuliert werden. Ist
das als Zufall zu werten oder bedeutet dies, dass der Erzählinstanz
(und hinter ihr stehend natürlich dem planenden Autor) eine Vorliebe
für diese Figur nachzuweisen ist?

Doch was versteht man unter der Frage, ob eine Erzählinstanz eine
‚Vorliebe‘ für eine bestimmte Figur zeigt? Wie ist diese ‚Vorliebe‘ gear-
tet, wie kann sie sich überhaupt manifestieren? Und was sagt ein mehr
oder minder hoher Grad an ‚Vorliebe‘ aus? Dies alles sind wichtige
Punkte, die geklärt werden müssen, bevor man diesen Begriff zu
einem Kriterium für die Existenz einer handlungssteuernden Figur
macht.

Vorliebe kann zum einen durch Sympathielenkung zum Ausdruck
kommen, das heißt, die Erzählinstanz versucht durch positive Attribu-
tion und ein ‚ins rechte Licht Rücken‘, den Rezipienten positiv gegen-
über der Figur einzustellen. Friedrich Dimpel widmet der Sympathie-

143 Zur Unterscheidung zwischen deus-ex-machina Figuren und der handlungssteu-
ernden Figur, siehe Kap. I 3.3.4. Alles was der Erzähler seinen Figuren mitteilen
möchte, – beispielsweise Hinweise, die dem Protagonisten weiterhelfen – es aber
nicht direkt kann, kann durch solch eine Figur vermittelt werden.

II. Theoretische Vorüberlegungen

50

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


steuerung ein Unterkapitel von rund 60 Seiten seiner theoretischen
Vorüberlegungen, beschäftigt sich aber nach eigener Aussage nicht mit
der Frage der Wirksamkeit dieser Verfahren, sondern damit, auf wel-
cher Ebene diese Steuerungen verortet sind.144 Er konstatiert ebenfalls,
dass es bisher recht wenige konkrete Analysemodelle zur Sympathie-
lenkung gibt, nur vereinzelte Bausteine.

„Gründe für diesen Befund können mit der leichten Durchschau-
barkeit einiger Phänomene zusammenhängen […] Ein weiterer Grund
kann darin liegen, daß Aspekte wie Mißgunst, Neid und Heimtücke in
den Bereichen des Inhaltlichen, auf die histoire-Ebene führen.“145 Will
heißen: Das Interesse an den Auswirkungen von Sympathielenkung ist
relativ gering, da ihre Wirkung meist nur von Fall zu Fall, im Hinblick auf
den konkreten Text und nicht textübergreifend untersucht wird, da sich
mit dieser Beschränkung auf den einen zu untersuchenden Text bereits
die gewünschten Interpretationserfolge einstellen. Dass damit eine Wir-
kung  erzielt  werden  könnte,  die  über  den  konkreten  Effekt  in  der
Handlung hinausgeht, wird nicht beachtet. So wird beispielsweise nicht
die Frage geklärt, welche Wirkung der Rat einer Figur sowohl auf andere
Figuren des Werks als auch auf die Rezipienten haben kann, wenn diese
Figur vom Erzähler als klug und vorausschauend inszeniert wird und
deshalb als vertrauenswürdig.146 Die Untersuchung von Sympathielen-
kungseffekten kann demnach nicht auf die histoire-Ebene der jeweiligen
Texte beschränkt sein, sondern muss immer auch die Erzählinstanz und
damit das Verhältnis zwischen Erzählinstanz und Figur in den Blick
nehmen.147

Das Zitat aus Dimpels Monographie rückt einen weiteren wichti-
gen Aspekt in den Vordergrund: Dimpel spricht von Missgunst, Neid
und Heimtücke – Begriffe die negativ konnotiert sind und auch nega-
tiv auf eine Figur zurückfallen können. Dies macht deutlich: Eine ‚Vor-
liebe‘ für eine Figur zu zeigen ist nicht an die Wertung von positiv und
negativ gebunden, wie der Begriff Sympathie suggeriert. Auch wenn
eine Figur Antipathie in den Rezipienten hervorrufen soll, kann die
Erzählinstanz ganz wertneutral eine Vorliebe für diese Figur zeigen, in

144 Vgl. Dimpel, S. 65–126, hier besonders S. 68.
145 Ebd., S. 64.
146 Dies spielt in den Bereich des zuverlässigen und unzuverlässigen Erzählens mit ein.
147 Vgl. Dimpel, S. 65.

2. Erzähltheoretische Kriterien

51

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


dem sie ihr gesonderte Aufmerksamkeit schenkt. Dies wird auf der dis-
cours-Ebene meist mit Fokussierungs- bzw. Fokalisierungstechniken148

gelöst: Von der betreffenden Figur erfahren wir mehr als von anderen,
über ihre Gedankenwelt oder ihre Vergangenheit und Zukunft. Dass
dieses Verfahren als ‚Vorliebe des Autors für eine Figur‘ so selten als
bewusst angewandte Technik reflektiert wird – und deshalb als ein in-
teressantes zu untersuchendes Phänomen – liegt Dimpel zufolge an
der geringen Offensichtlichkeit der Steuerung. „So ist eine […]Steue-
rung, die durch Normverstöße realisiert wird, viel leichter zu erkennen
als eine, die aus einem Verzicht auf eine Fokalisierung der betreffen-
den Figur resultiert.“149 Auch die Steuerung durch Fokalisierung der
betreffenden Figur ist einfacher zu verschleiern als eine durch Norm-
verstöße. Denn Normverstöße oder das Agieren innerhalb der Norm
sprechen Rezipienten durch eine emotional-moralische Komponente
an, die unmittelbaren Einfluss auf Sympathie oder Antipathie gegen-
über der Figur hat. Starke oder schwache Ausprägung des Fokus auf
eine Figur hingegen ist nicht mit Emotion gekoppelt und evoziert des-
halb wenn überhaupt nur unbewusste Reaktionen zugunsten oder ge-
gen das Interesse an einer Figur.

Wieviel Raum die Erzählinstanz einer Figur widmet – besonders
wenn es sich dabei nicht um den Protagonisten handelt – spielt also,
auch wenn für den Rezipienten nicht prioritär erkennbar, eine große
Rolle im Verhältnis zwischen Erzählinstanz und Figur.

148 Hier ist die von Dimpel entfachte Diskussion der Begriffe ‚Fokussierung‘ und ‚Fo-
kalisation‘ zu beachten, die seiner Meinung nach nicht trennscharf von der For-
schung benutzt werden, bzw. im Fall der Fokussierung wenig bis überhaupt nicht.
„Während sich Fokalisierung auf die Art und Weise des Erzählens bezieht, han-
delt es sich bei Fokussierung in höherem Maße um ein figurenbezogenes Kon-
zept.“ (Vgl. Dimpel, S. 163f.) Das Problem mit Dimpels Definition von ‚Fokussie-
rung‘ besteht darin, dass er Elemente der histoire und des discours vermischt, in-
dem er bei seinen fünf Fokussierungstypen Elemente der Kontextanordnung (wie
wird eine Figur in einem Raum eingeführt, mit welchen Attributen in Kontext ge-
setzt) mit Elementen der Innenwelt von Figuren (welchen Standpunkt vertritt
eine Figur zu einem Thema hat) auf eine Stufe stellt. Somit widerspricht er seiner
Aussage, in der er das ‚wie‘ des Erzählens der Fokalisation und nicht der Fokussie-
rung zuschreibt.

149 Dimpel, S. 73.

II. Theoretische Vorüberlegungen

52

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


4. Auf welcher Erzählebene befindet sich eine handlungssteuernde
Figur?
Mit der Frage, auf welcher narratologischen Ebene sich Figuren im all-
gemeinen befinden, hat sich bereits der Forschungsabriss beschäftigt
und dabei aufgezeigt, wie wenig Konsens zwischen den einzelnen Posi-
tionen herrscht. Nun soll herausgearbeitet werden, ob die in der For-
schung grundlegende Annahme, dass sich alle Figuren der histoire zu-
ordnen ließen auch für die Theorie einer handlungssteuernden Figur
trägt.

Wenn man in der Mediävistik von narratologischen Ebenen
spricht, agiert man notgedrungen mit modernem Vokabular, was aber
nicht bedeutet, dass diese Ebenen grundsätzlich erst ab der modernen
Literatur existieren. Hübner dazu:

„Auch wenn Chrétien de Troyes oder Gottfried von Straßburg nicht zwi-
schen histoire und discours zu unterscheiden vermochten, hätten sie
wahrscheinlich etliche erzählerischen Praktiken, die die moderne Narra-
tologie auf der discours-Ebene ansiedelt, mit der von rhetorischen Verfah-
rensweisen beherrschten tractatio materiae in Verbindung gebracht, die
dem Sebstverständnis der Dichter nach einen beträchtlichen Teil ihrer
Arbeit ausgemacht haben dürfte.“150

Und dass Erzähler und Figuren nicht denselben Grad an ‚Gewalt‘ über
die Handlungsordnung haben, dürfte den mittelalterlichen Autoren
ebenfalls klar gewesen sein. Der Erzähler wird gemeinhin auf der dis-
cours-Ebene verortet, – die Ebene der erzählerischen Praktiken – die
Figuren auf einer Ebene mit weniger Gestaltungsmacht.151

Eine Figur allerdings, die die Erzählinstanz entlastet, hebt sich
nicht nur vom dieser ab, in dem Sinne, dass sie weniger Handlungs-
macht über die Erzählung hat als die Erzählinstanz, sondern auch von
den anderen Figuren, da sie mehr Macht besitzt als diese. Das mag auf
den ersten Blick kein Skandalon darstellen, ist aber eine wichtige Er-
kenntnis im Bezug auf die Verortung dieser Figur. Sie befindet sich
zwischen der Erzählinstanz und anderen Figuren, nicht nur im konkre-

150 Hübner, evidentia, S. 121.
151 Siehe oben, Anm. Nr. 79. Stock, der Figuren grundsätzlich auf discours und his-

toire gleichzeitig veortet, macht den Unterschied zwischen Erzählern und Figuren
damit nicht klar. Deswegen wurde bereits darauf hingewiesen, dass es mehr als
bloß zwei narratologische Ebenen in der Literaturtheorie geben sollte.

2. Erzähltheoretische Kriterien

53

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ten kommunikativen Sinn ihrer Aufgabe, sondern auch im narratolo-
gischen Sinn. Wie der Forschungsüberblick gezeigt hat, ist eine solche
Zwischenebene als Grauzone zwischen der allgemein bekannten dis-
cours und histoire allerdings bisher nicht systematisch angedacht wor-
den.

Wie definiert man also solch eine Ebene und welchen Namen gibt
man ihr, um ihre Funktion ausreichend zu beschreiben?

Von der discours-Ebene bekommt sie diejenigen sonst für die Er-
zählinstanz charakteristischen Elemente, die es einer Figur ermögli-
chen, für kurze Zeit die Rolle der Erzählinstanz (als oberste ordnende
Instanz) zu übernehmen: Wissen um die Vergangenheit, Wissen um
die Zukunft – soweit die ordnende Instanz dies zulässt –, vages Wissen
um die Motivation einzelner Figuren152 sowie die Möglichkeit der
Handlungssteuerung durch dieses Wissen.153 Eine Figur auf dieser
Zwischenebene kann bestimmen, welche Aufgabe welcher Figur zu-
fällt, wann sie auftritt und abgeht – sie steckt somit den Rahmen der
räumlichen und zeitlichen Szenerie eines Handlungsmoments im Plot
ab, indem die Figur sich entweder in einer Position befindet, die ihr
Befehlsgewalt gibt, oder indem ihren Ratschlägen auch außerhalb
einer solchen Autoritätsposition Folge geleistet wird.154 Diese Hand-
lungsmacht ist ihr allerdings nicht immer gegeben, sondern wird von
der Erzählinstanz durch den Erzählakt gesteuert. Deshalb befindet sich
eine solche Figur immer auch auf einer mit weniger Kompetenzen aus-
gestatteten Ebene als die Erzählinstanz, sie spielt die ihr von der Erzäh-
linstanz zugeordnete Rolle im Gefüge mit allen anderen Figuren. Auch
sie ist auf das Ende der Handlung hin determiniert und darf dieses En-
de nicht ändern.155

152 Soweit man von einem Innenleben bei mittelalterlichen Figuren sprechen kann,
vgl. Jan-Dirk Müllers Ausführungen zu einer „neuen Kultur der Innerlichkeit“,
Müller, Jan-Dirk: Spielregeln für den Untergang. Die Welt des Nibelungenliedes,
Tübingen 1998, S. 221.

153 Weitere Ausführungen zum Thema ‚Wissen‘ werden im Kapitel 3.3 abgehandelt.
154 Da ihr all diese Handlungsmacht aber nicht ‚von selbst‘ zukommt, sondern vom

Erzähler gegeben ist, stehen ihr nicht alle Elemente der discours-Ebene offen.
155 Vgl. beispielsweise Hagen von Tronje, der zwar der letzte der Nibelungen ist, der

stirbt, dennoch sich nicht aus der ihm von den Wasserfrauen offenbarten Prophe-
zeiung herausnehmen kann, dass ALLE die gemeinsam den Fluss überquerten
sterben werden. Sein trotziges Verhalten dem Schicksal gegenüber, die Wahrpro-

II. Theoretische Vorüberlegungen

54

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Sandra Linden hat in ihrer Untersuchung zur Gawan-Figur156 den
Ort, an der die ordnende und dirigierende Funktion des Erzählers zum
Tragen kommt, als ‚Ebene narrativer Regie‘ bezeichnet. Sie spezifiziert
nicht, wo genau sich diese Ebene verortet, gibt aber an, dass Gawan
selbst auch auf dieser Ebene agiert. Denn er sei, wie der Erzähler, ein
Spielleiter, nur nicht so offensichtlich wie die narrative Hauptin-
stanz.157 Dieser von Linden eingeführte Name passt sehr gut zu der zu-
vor beschriebenen Zwischenebene, auf die sowohl Erzählinstanz als
auch eine handlungssteuernde Figur zugreifen können. Da sie aber ge-
rade nicht mit der discours-Ebene identisch ist, sind auf ihr nur jene
Informationen ‚vorhanden‘, die es der Figur ermöglichen, bei der ‚nar-
rativen Regie‘ mitzuwirken, sie kurzzeitig zu übernehmen, aber nie so
viel, dass sich die Figur über den auktorialen Erzähler erheben könnte
und über mehr Informationen verfügte, als der Erzähler zuzuweisen
bereit ist.

Im weiteren Verlauf dieser Arbeit werde ich dementsprechend den
narratologischen Ort, an dem sich diese herausgehobenen Figuren im-
mer dann befinden, wenn sie ihre handlungssteuernde Funktion aus-
üben, als ‚Ebene der narrativen Regie‘ bezeichnen. Damit soll der von
Linden nicht systematisch verwendete Begriff eine Systematisierung
und Einbettung in die Theorie einer handlungssteuernden Figur erfah-
ren. Diese Erweiterung der Ebenen – und ihre Abgrenzung von den
Ebenen histoire und discours – soll helfen, Handlungen von Figuren
differenziert zu interpretieren, da manche ihrer Aussagen oder Taten
erst auf dieser Ebene näher am Erzähler ihren vollen Sinn ergeben.

Die vier unter diesem Kapitel aufgestellten Fragen lassen sich dem-
nach folgendermaßen zusammenfassend beantworten: Eine hand-

be durch die versuchte Ertränkung des Kaplans sowie das Zerschlagen des Fähr-
bootes am Ende der Überquerung werden gemeinhin als Anklang an die Helde-
nepik und das darin verankerte ‚heroische Dennoch‘ gesehen. Vgl. u. a. Otfrid
Ehrismann: Das Nibelungenlied, München 2005, S. 170.

156 Vgl. Linden, Sandra: Spielleiter hinter den Kulissen? Die Gawanfigur in Wolframs
von Eschenbach ‚Parzival‘. In: Impulse und Resonanzen. Tübinger mediävistische
Beiträge zum 80. Geburtstag von Walter Haug. Hg. v. Gisela Vollmann-Profe. Tü-
bingen 2007, S. 151–166, hier besonders: S. 154. Auf diese von Frau Linden geleis-
tete Vorarbeit zur Rolle der Gawanfigur werde ich mich in meinem Kapitel II. 3
maßgeblich stützen.

157 Vgl. ebd, S. 165.

2. Erzähltheoretische Kriterien

55

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


lungssteuernde Figur benötigt eine souveräne Erzählinstanz, die selbst
über mehr Wissen als die Figuren des Werkes verfügt. Dennoch
braucht diese Erzählinstanz einen Komplizen auf der histoire-Ebene,
um in direkten Kontakt mit den Figuren des Werkes treten zu können,
Erklärungen zu geben, ohne die Handlung zu unterbrechen, sowie um
die Handlung subtiler lenken zu können als durch eingestreute Zufälle
oder göttliches Eingreifen. Dazu ist es vonnöten, dass dieser hand-
lungssteuernden Figur ein größerer Handlungsraum eingeräumt wird
als anderen Figuren des Werks. Diese Raumgabe kann von Rezipien-
tenseite her als Vorliebe der Erzählinstanz für die Figur interpretiert
werden. Schließlich folgt aus der Konsequenz der Handlungssteuerung,
dass die respektiven Figuren sich nicht auf derselben narratologischen
Ebene wie die übrigen Figuren des Werks befinden, aber auch nicht
auf derselben Ebene wie die Erzählinstanz. Daher muss eine Zwischen-
ebene, die Ebene narrativer Regie, angenommen werden.

Handlungssteuerung und die Grenzen der Diegese

Der Forschungsüberblick hat gezeigt, dass besonders bei der Frage
nach der Figurenmotivation Probleme für die Interpretation entstehen
können. Warum eine Figur handelt, wie sie handelt, sollte aus den
Umständen, dem unmittelbaren Zusammenhang der Handlung also,
klar ersichtlich werden, so zumindest die Auffassung der neuzeitlicher
Literaturforschung bis in die 1980er.158 Round characters, also Figuren
mit ‚Tiefgang‘,159 zeichnen sich seit dem 18. Jahrhundert durch psycho-
logische Motivationen aus, die in inneren Monologen oder detaillier-
ten Erzählerkommentaren offenbart werden. Konsistenz im Figuren-
entwurf ist das oberste Gebot und das hat sich auch im Erwartungsho-
rizont des modernen Rezipienten so dominant festgesetzt, dass mittel-
alterliche Werke, in denen diese Konsistenz fehlt, befremdlich wirken.
Deshalb aber von minderer Qualität oder von Unvermögen der Auto-
ren zu sprechen, ist der falsche Weg, wie die neuere Forschung beson-

2.2

158 Vgl. Eder, Jens: Die Figur im Film, S. 449.
159 Vgl. Anm. Nr. 16.

II. Theoretische Vorüberlegungen

56

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ders seit Uri Margolin zeigt.160 Es müssen einerseits die Paradigmen
überdacht werden, mit denen an die Erzählungen herangegangen wird,
andererseits darf den Friktionen, die durch solche veränderte Paradig-
men sichtbar werden, nicht ausgewichen werden, sondern sie sollten
im Gegenteil verstärkt in den Fokus der Forschung rücken.

Da die meisten Figuren im klar abgesteckten Rahmen der histoire
agieren, sind sie auch Teil ihres räumlich-zeitlichen Kosmos. Gérard
Genette  hat  für  diesen Kosmos den Begriff  ‚intradiegetisch‘  geprägt.
‚Diegese‘ bezeichnet die Welt der Charaktere selbst, nicht nur die Hand-
lung als eine Verknüpfung von Ereignissen. Auch die Wertvorstellungen
der Figuren die hinter ihren Handlungen stehen, ob nun explizit gemacht
oder nicht, gehören der Diegese an.161 Alles was also innerhalb dieser
Welt  der Erzählung geschieht,  handelt  notgedrungen nach den dort
vorherrschenden Prämissen. Die Ebene der histoire ist also Bestandteil
der Diegese.

Nun kann allerdings eine Figur, die sich narratologisch auf einer
Ebene über der histoire befindet, auch durchaus über den Beschrän-
kungen der Diegese stehen, sowohl in handlungslogischer als auch in
räumlicher Sicht. Welche Auswirkungen dies auf die kohärente Dar-
stellung einer handlungssteuernden Figur hat, umreißen die folgenden
Kapitel.

160 Forschungsbeiträge, besonders bis zu den 90ger Jahren halten mit Kritik am Un-
vermögen von Autoren nicht hinter dem Berg. Ein prominentes Beispiel ist Joa-
chim Heinzle, der dem anonymen Autor des Nibelungenlieds ein schlechtes
Zeugnis ausstellt. Er sei nicht in der Lage, die verschiedenen Sagentraditionen
sinnvoll zu verknüpfen und macht das besonders an der Figur Hagens von Tronje
fest. Vgl. dazu Heinzle, Joachim: Zweimal Hagen oder: Rezeption als Sinnunter-
stellung, in: Die Nibelungen. Ein deutscher Wahn, ein deutscher Alptraum. Studi-
en und Dokumente zur Rezeption des Nibelungenstoffes im 19. und 20. Jahrhun-
dert. Hg. von Joachim Heinzle u. Anneliese Waldschmidt, Frankfurt a. M. 1991.
Auch in der neueren Literaturforschung wurde darauf hingewiesen, dass Figuren-
konzeption keineswegs konsistent sein muss. Vgl. Margolin, Uri: Character, in:
David Herman (Hg.): The Cambridge Companion to Narrative, Cambridge u.a.
2007, S. 68.

161 Vgl.Genette, S. 201f.  sowie Anton, Heinz: Diegese. In: Nünning, Ansgar (Hsg.).
Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. 2. Auflage Stuttgart / Weimar 2001.

2. Erzähltheoretische Kriterien

57

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Friktionen in der Handlungslogik

Clemens Lugowski hat den Begriff des ‚mythischen Analogon‘ für die
mittelalterliche Literatur geprägt, den „Entwurf einer Welt, deren Er-
eignisse vorab determiniert sind und folglich auch in der Abfolge des
Erzählens jederzeit präsent gehalten werden, als erzählte Welt. in der
die Rolle des einzelnen sich in ihrer Bedeutung für das Ganze er-
schöpft.“162 Der Prozess einer Handlung und damit auch deren Moti-
vation steht hinter dem Ergebnis zurück. Diese literarische Ordnung
speist sich im christlichen Kontext aus der Annahme, „‚über‘ oder
‚hinter‘ allem stehe letztlich eine verantwortliche Instanz – Gott
selbst.“163 Die göttliche Providenz, das Vorhandensein eines endgülti-
gen Plans im realen Leben, macht es auch in der Literatur undenkbar,
dass der Weg eines gottesfürchtigen Helden ihn nicht zum angestreb-
ten Ziel führen könnte. Darauf aufbauend muss eine Figur, deren „Be-
deutung für das Ganze“ sich in der Handlungssteuerung zeigt, nicht
unbedingt überall ‚nachvollziehbar‘ im modernen Sinn handeln. Dass
sie etwas tut, ist wichtig, nicht ob ersichtlich wird, aus welcher Motiva-
tion heraus sie es tut. Grundsätzlich können Figurenhandlungen von
zwei Ebenen aus betrachtet werden: Der Zweck, welcher diese Aktion
in der erzählten Welt hat, ist den festgelegten Bestimmungen der Die-
gese unterworfen, sie wird also auch nach diesen Maßstäben bewertet,
entweder von der Erzählinstanz selbst oder von anderen Figuren.
Gleichzeitig existiert aber noch die Bewertungsebene der narrativen
Regie.164 Sie bewertet, welche Auswirkung die Figurenhandlung für
den festgeschriebenen Fortlauf des Plots hat und ist aufgrund der oben
beschriebenen Eigenheit mittelalterlichen Erzählens als wichtiger Fak-
tor einzustufen. Eine Kongruenz dieser beiden Ebenen im Bezug auf
die Nachvollziehbarkeit der Handlung ist vom Standpunkt des Rezipi-
enten aus anzustreben. Wenn eine Figur beispielsweise ihrer Rolle in
der Welt der Erzählung nach ein treuer Gefolgsmann ist und den Be-
fehlen ihres Herren unbedingt Folge leistet, im Verlauf der Handlung
plötzlich allerdings eigenständig handelt, den Dienstherren vielleicht

2.2.1

162 Schulz, S. 297.
163 Ebd., S. 298.
164 Vgl. Linden, Spielleiter, S. 165f.

II. Theoretische Vorüberlegungen

58

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sogar anlügt, wird das als Friktion im Rollenentwurfs empfunden.165

Dies besonders, wenn auch von Erzählerseite kein erklärender Kom-
mentar zur Seite gestellt wird. Die Ebene der Diegese (ein Vasall hat
seinem Herrn die Treue zu halten) und die extradiegetische Struktur
der Handlung (Die Handlung des Vasalls ist für den Fortlauf des Plots
wichtig) sind also nicht kongruent.

Wenn also Aktionen von Figuren nicht immer deckungsgleich mit
ihrer Figurenzeichnung in der Diegese erscheinen, kann es weiterfüh-
rend für die Interpretation sein nachzuforschen, welcher Gewinn für
die Handlung daraus gezogen werden kann; anzuvisieren wäre etwa
die Ebene der narrativen Regie, um hier nach einer extradiegetischen
Relevanz der problematischen Handlung zu suchen. Wenn sich he-
rausstellt, dass diese Relevanz durch daran anschließende Änderungen
im Plotverlauf (zB. die Eigenmächtigkeit des Gefolgsmannes führt
zum gewünschten Ergebnis) gegeben ist, kann die Nicht-Plausibilität
der Handlung auf der intradiegetischen Ebene als ein Signal dafür ge-
nommen werden, die extradiegetische Ebene der Handlung genauer in
den Blick zu nehmen.

Die Lizenz zur Transgression

Die Raumtheorie166 hat besonders in den letzten 10 Jahren vermehrt
Einzug in die mediävistische Literaturtheorie gehalten167. Damit folgt

2.2.2

165 So geschehen beispielsweise im Nibelungenlied. Hagen von Tronje zeigt eine Viel-
zahl solcher Friktionen. Vgl. Heinzle, Joachim: Gnade für Hagen? Die epische
Struktur des Nibelungenliedes und das Dilemma der Interpreten“, in: Fritz Peter
Knapp (Hg.), Nibelungenlied und Klage. Sage und Geschichte, Struktur und Gat-
tung. Passauer Nibelungengespräche 1985, Heidelberg 1987, S. 257–276.

166 Dabei ist mit mit Eckhard Lobsien zwischen Raumsemantik und Raumsemiotik
zu unterscheiden. Raumsemantik beschäftigt sich mit der Darstellung von Raum
in Texten. „Raum als Teil der Textsemantik ist ein literarisches Motiv, ein Thema,
ein Moment der literarisch entworfenen Welt. Eine explizite Untersuchung dieses
Raumaspekts wird von der Texten mehr oder weniger zwingend motiviert.“
Raumsemiotik indessen untersucht „die fundamentale Fähigkeit literarischer Tex-
te zur Verräumlichung“, also die prinzipielle Räumlichkeit von Sprache und Tex-
ten als Zeichenkonglomerat. Mediävistische Raumtheorie ist im überwiegenden
Fall der Raumsemantik zuzuordnen. Vgl. Eckhard Lobsien: Literatur und Raum-
begriff, in: Philosophische Rundschau 60 (2013), S. 157–174, hier: S. 158f.

167 Zu nennen wären vor allem die grundlegenden Arbeiten von Uta Störmer-Caysa
sowie Armin Schulz.

2. Erzähltheoretische Kriterien

59

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


die Literaturwissenschaft und mit ihr die Mediävistik dem allgemeinen
spatial turn168, der schon Ende der 1980er Jahre in der allgemeinen
Kulturtheorie sich abzeichnete. Spätestens seit den frühen 2000er Jah-
ren ist die „räumliche Brille“169 aus den Köpfen der Literaturwissen-
schaftler nicht mehr wegzudenken. Weshalb zeigen sich gerade Erzähl-
muster aus einer Zeit mehr als 800 Jahre vor diesem turn so ergiebig
für diese ‚Brille‘?

Der Kosmos – die Diegese nach Genettes Definition – der Artus-
ritter mit seinen klar umrissenen Grenzen von Artushof und Aven-
tiurewelt lässt sich erfolgreich durch die von Jurij Lotman entwickelte
These des semantischen Raums und der Sujetbildung analysieren.170

So postuliert auch Armin Schulz:
„Die zentralen Handlungsschemata, die für mittelalterliches Erzählen
prägend sind, sind grundsätzlich auch an ein je spezifisches Sujet im Sin-
ne Lotmans gebunden, an eine je besondere Ereignisstruktur, die sich nur
auf der Grundlage einer entsprechenden Weltaufteilung entfalten kann:
einer Weltaufteilung, die zwischen einem Diesseits und einem Jenseits
unterscheidet, wobei das Diesseits zumeist christlich und kultiviert-hö-
fisch, das Jenseits hingegen nicht-christlich und/oder nicht kultiviert und/
oder nicht-höfisch ist.“171

168 So genannt nach der sich in den Kulturwissenschaften durchsetzenden Trend,
eine radikale Wende von einer alten Forschungsrichtung und Hinwendung/
Fokussierung auf ein neues Gebiet ‚turn‘ zu nennen und das jeweilige Gebiet vor-
anzustellen. Vgl. Doris Bachmann-Medick:Spatial Turn. In: Ebd.: Cultural Turns.
Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften, Reinbek bei Hamburg 2009,
S. 284–328. Vgl. auch: Gerok-Reiter, Annette / Hammer, Franziska: Spatial turn /
Raumforschung, in: Literatur- und Kulturtheorien in der Germanistischen Me-
diävistik – ein Handbuch, hrsg. von Christiane Ackermann u. Michael Egerding,
Berlin [u.a.] 2015, S. 481–516.

169 Zitiert nach Frank, Michael C.: Die Literaturwissenschaften und der spatial turn.
Ansätze bei Jurij Lotman und Michail Bachtin, in: Raum und Bewegung in der
Literatur: Die Literaturwissenschaften und der Spatial Turn. Hrsg. v. Wolfgang
Hallet u. a., Bielefeld 2009, S. 53–80, hier: S. 53. Zuerst in: Geppert, Alexander (u.
a): Verräumlichung. Kommunikative Praktiken in historischer Perspektive 1840–
1930, in: ebd. (u. a): Ortsgespräche. Raum und Kommunikation im 19. und 20.
Jahrhundert, Bielefeld 2005, S. 15–49, hier: S. 20.

170 Vgl. Lotmann, Jurij: Die Struktur literarischer Texte, München 1972, sowie: Lot-
man, Jurij: Künstlerischer Raum, Sujet und Figur, in: Jörg Dünne / Stephan Gün-
zel (Hg): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaf-
ten, Frankfurt a.M., 2006, S. 529 – 543.

171 Schulz, S. 292.

II. Theoretische Vorüberlegungen

60

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Lotmann sieht als Grundpunkt jeder Erzählung das ‚Sujet‘, das aus drei
Elementen besteht: Zuerst gibt es ein semantisches Feld, in der überge-
ordneten Welt der gesamten Handlung meist ein abgegrenzter Teil-
raum, der „mit einer bestimmten Bedeutung“ versehen wird. Die
Grenze zwischen diesem Teilraum und einem anderen konstituiert das
zweite Element, eine diese Grenze überschreitende Figur das dritte.
Die Grenzüberschreitung ermöglicht allererst Handlung. „Nur durch
den räumlichen Wechsel kommt die Dynamik des Plots, eine Hand-
lung – oder wie Lotman sagt, ein Sujet – zustande. Mit der Bewegung
endet auch das Sujet.“172

Die meisten Figuren bleiben nach Lotman allerdings statisch in
den ihnen zugewiesenen Teilräumen, nur wenige erhalten die ‚Erlaub-
nis‘ zur Überschreitung der Grenzen, meist die Helden der Geschichte.
Sie sind die treibenden Faktoren hinter der Handlung, ihre Aktionen
ermöglichen sie durch die Transgression der Grenzen. Besonders in
der mittelalterlichen Literatur fallen die semantischen Grenzen –
Grenzen zwischen Norm- und Wertekosmen – oft mit topologischen
zusammen: Artushof und Wildnis außerhalb des Schlosses.173 Beide
Welten sind allerdings nicht mimetisch dargestellt, müssen demnach
auch nicht an einem bestimmten Ort gebunden sein.174 So wird der
Artushof gern als Wanderhof beschrieben, was zur Entstehungszeit der
arturischen Epen auch durchaus der politischen Realität entsprach.

Sind es bei näherer Betrachtung aber nur die Protagonisten, die se-
mantische Raumgrenzen überschreiten dürfen? Der Sinn und Zweck
von Transgression ist das Ermöglichen und Vorantreiben von Hand-
lung. Sollte also eine Figur, die die Handlung vorantreiben soll, im
Umkehrschluss nicht ebenfalls die ‚Lizenz zur Transgression‘ besitzen,
auch wenn sie nicht der Protagonist der gesamten Handlung ist?

In späteren Publikationen über die Semiosphäre und ihre Grenzen
erweitert Lotman nicht nur das Spektrum an Figuren, die seiner Dar-
stellung nach Grenzen überschreiten, sondern er spricht diesen Figu-
ren auch eine Existenz innerhalb von Grenzbereichen zu. „Die Folge ist

172 Frank, S. 67.
173 Lotman geht zwar von einer grundsätzlichen Binarität der semantischen Opposi-

tionen aus, es gibt aber durchaus mehrere semantische Räume, die durchschritten
werden können. Vgl. Frank, S. 67.

174 Vgl. Schulz, S. 304.

2. Erzähltheoretische Kriterien

61

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


eine konzeptuelle Aufwertung der beweglichen Figur, die eine neue
Funktion erhält.“175 Bewegliche Figuren, oder „Grenzgänger“, wie Lot-
man sie nennt, sind „Personen, die aufgrund einer besonderen Gabe
[…] oder eines besonderen Tätigkeitsmerkmals […] zu beiden Welten
gehören und gleichsam Übersetzer sind.“176 Sie ‚übersetzen‘ wichtige
Konventionen der einen Sphäre für andere, dieser Sphäre fremden Fi-
guren, damit diese keine folgenschweren Normverstöße begehen, die
sich zu Ungunsten der Handlung entwickeln könnten.

Dieses Merkmal kann auch für handlungssteuernde Figuren ge-
nutzt werden. Indem sie – vielleicht in Begleitung der ebenfalls trans-
gressiven Hauptfigur – zwischen verschiedenen semantischen Räumen
hin- und herwechseln, erlangen sie Kenntnis über die Mechanismen,
die in den jeweiligen semantischen Räumen als konstituierend gelten.
Diese Kenntnis können Sie im Folgenden nutzen, um die Handlung zu
beeinflussen, je nachdem, wie sie dieses Wissen einsetzen.

Lotman spricht allerdings von zwei unterschiedlichne Figurenkon-
zepten, die ähnliche Kompetenzen zur Trangression besitzen. Diese er-
wähnt er im obigen Zitat: Entweder sie besitzen eine besondere ‚Gabe‘,
die sie zur Grenzüberschreitung befähigt, obwohl sie keine Protago-
nisten sind, oder sie besitzen ein ‚Tätigkeitsmerkmal‘. Figuren mit be-
sonderer Gabe sind meist nicht ganz Teil der erzählten Welt und der
Semiosphäre, da ihre übernatürlichen Kräfte sie als Mitglied einer äu-
ßeren, mythischen Sphäre kennzeichnen.177 Durch diese Verortung in
einer mythischen Sphäre kann man sie von handlungssteuernden Fi-
guren unterscheiden. Zwar können auch Figuren mit diesen mythi-
schen Elementen Mittlerfunktion übernehmen, doch sie tun dies
gleichsam von ‚außen‘, nicht von ‚innen‘. Handlungssteuernde Figuren
sind in jedem Fall Teil eines in der Semiosphäre vorhandenen semanti-
schen Raums und ihre Fähigkeit zur Übersetzung ist eine Aufgabe, kei-
ne von einer mythischen Instanz verliehene Gabe.

Mit Hilfe der Raumtheorie kann also ein Aspekt der handlungs-
steuernden Figur beleucht werden, der zu ihrer schärferen Konturie-

175 Frank, S. 69.
176 Lotman: Über die Semiosphäre. In: Zeitschrift für Semiotik 12–4/1990, S. 287–

305, hier: S. 292.
177 Vgl. Martinez/Scheffels Beitrag zu ‚logisch privilegierten Figuren‘ und ihren Aus-

sagen, die sich aus einer höheren Ebene speisen. Martinez/Scheffel, S. 97.

II. Theoretische Vorüberlegungen

62

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


rung beiträgt. Eine räumliche Varianz, die als ‚Lizenz zur Transgressi-
on‘ bezeichnet werden kann, ist eine Grundvoraussetzung für die
Steuerung einer Handlung, die überhaupt erst durch Grenzüberschrei-
tungen zustande kommt. Dabei ist sicherlich von Vorteil, dass die mit-
telalterliche höfische Literatur mit meist stark abgegrenzten Räumen
arbeitet, die sich auf ein binäres Weltbild beziehen: Christlich-heid-
nisch, höfisch-nichthöfisch, Diesseits-Jenseits. Dass dieses Weltbild al-
lerdings nicht konfliktlos und statisch bleibt, zeigt allein die Tatsache,
dass es Figuren erlaubt ist, diese Grenzen zu überschreiten, sodass die
semantischen Räume in Dialog treten.178

Wissen als Voraussetzung zur Handlungssteuerung

Bei den Kompetenzen, die eine handlungssteuernde Figur durch ihre
Verortung auf einer Zwischenebene und der damit verbundenen Kon-
sequenz wie Raumvariabilität erwirbt, fällt ein Begriff häufig im Zu-
sammenhang: Wissen. Was und wie viel eine Figur weiß, ist für den
Verlauf einer Handlung von großer Bedeutung. Deshalb ist es ange-
bracht, sich zunächst einmal genauer mit diesem Begriff zu beschäfti-
gen.

Zum Begriff des Wissens

Auf der Figurenanalyse aufbauend ist in den letzten Jahrzehnten auch die
Kategorie des Figurenwissens stärker in den Vordergrund gerückt.179

Doch auch hier ist die Grunddefinition erst einmal nicht einheitlich. Was
genau  versteht  man  unter  Wissen,  das  mit  Figuren  in  Verbindung
gebracht wird? Laut Daniel Fulda ist „Figurenwissen […] bislang kein
terminologisch besetzter Begriff.“180

2.3

2.3.1

178 Vgl. Schulz, S. 151f. und S. 315, sowie Frank, S. 71ff.
179 Vgl. Jappe, Lilith u. a. (Hgg.): Figurenwissen. Funktionen von narrativen Figuren-

darstellungen. Berlin / Boston 2012; Schulz, S. 21f., S. 37, S. 370–378;
180 Fulda, Daniel: „Sçavoir l’Histoire; c’est connoitre les hommes“. Figurenwissen und

Historiographie vom späten 17. Jahrhundert bis Schiller, in: Jappe, Lilith u. a. (Hgg.):
Figurenwissen. Funktionen von narrativen Figurendarstellungen. Berlin / Boston
2012, S. 75–114, hier: S. 75.

2. Erzähltheoretische Kriterien

63

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Hauptsächlich wird Figurenwissen im gleichnamigen Sammelband
Lilith Jappes et al. als das Wissen definiert, das durch Figuren selbst
vermittelt wird, „Auffassungen etwa über Moral, Gesellschaft oder Ge-
schichte“.181 Somit ist also genau jenes kulturelle Wissen gemeint, wel-
ches laut Schulz in der Figurenanalyse bisher wenig bis gar nicht in Be-
tracht gezogen wurde. „‚Wissen‘ fungiert also als Sammelbezeichnung
für Annahmen sowie Konzepte und Typisierungen, die in einer Kultur
oder in Teilen einer Kultur akzeptiert werden beziehungsweise geläufig
sind.“182 ‚Wissen‘ wird als eine Art Kultur-Code gesehen, als dessen
‚Übersetzer‘ die Figuren fungieren, da sie dieses Wissen in sich tragen
und durch ihre Handlung und Dialoge dem Rezipienten implizit oder
explizit vermitteln. Laut Jappe et al. war dieser Fokus auf die ‚Codes‘
des kulturellen Umfelds, an welchem die Figuren in ihrer Gemachtheit
partizipieren, bisher der Hauptuntersuchungsgegenstand bezüglich der
Beziehung zwischen Figur und Wissen und auch der für die Narrato-
logie ergiebigste.183 Jappe et al. gehen davon aus, dass eine der haupt-
sächlichen Funktionen von Figuren darin besteht, Probleme ihres zeit-
lichen und kulturellen Kontextes darzustellen und anhand ihrer Zeich-
nung zu verarbeiten.184

Die Aufgabe einer Figur in puncto Wissensvermittlung wird in
ihrer Übersetzertätigkeit der Codes als die eines Mittlers zwischen Au-
tor und Rezipient festgelegt. In ihrer Darstellung, angefangen bei den
Dialogen über ihre Physiognomik bis hin zu ihren innersten Gedan-
ken, wird dem Rezipient ein Weltbild vermittelt, das dem seinigen ent-
weder ganz oder in Teilen entspricht oder zuwiderläuft, in jedem Fall
somit die Wahrnehmung und Interpretation des Werks durch den Re-
zipienten maßgeblich beeinflusst.185

Einen anderen Ansatz, der mehr auf ein Wissen in der Handlung,
also auf das Wissen der handelnden Figuren selbst abzielt, verfolgt Al-
mut Suerbaum. Die Anwendbarkeit von Suerbaums Erkenntnisse aus
dem Aufsatz „Wissen als Macht“ auf die vorliegende Arbeit ist vielver-
sprechend, da sie ihre Theorie anhand eines vormodernen Werks ent-

181 Jappe u. a., S. 1.
182 Ebd, S. 2.
183 Vgl. ebd.
184 Vgl. ebd, S. 13.
185 Vgl. ebd. S. 22; S. 30.

II. Theoretische Vorüberlegungen

64

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


wickelt: Thürings von Ringoltingen Melusine.186 Laut Suerbaum ist
eine Differenz des Wissens der beiden Hauptfiguren Reymund und
Melusine die treibende Dynamik in dieser Figurenkonstellation. Melu-
sine besitzt einen entscheidenden Wissensvorsprung gegenüber Rey-
mund und setzt diesen ein, um die Geschicke ihrer Familie zu lenken.
Melusines „Wissen und die Fähigkeit, solches Wissen strategisch ein-
zusetzen, sind hier also ganz buchstäblich Macht“187, während Rey-
mund sich einerseits ihren Ratschlägen fügt, andererseits aber nicht
einmal das Ausmaß dieses Wissensunterschieds ermessen kann.

Diese unterschiedlichen Ansätze und Annahmen über das, was
das Wissen einer Figur sei, zeigen, dass, bevor der Begriff ‚Figurenwis-
sen‘ eindeutig verwendet werden kann, erst einmal eine genaue Defini-
tion der Verwendung des Wissensbegriffes vonnöten ist, wie er in die-
ser Arbeit Geltung haben soll.188

Auctoriales Wissen?

Das Kriterium ‚Wissen‘, auf das sich das Erzählprizip der handlungs-
steuernden Figur stützen wird, ist primär nicht ein Wissen im Sinne
Jappes et. al, welches ein Rezipient an die Figur heranträgt oder durch
einen kultureller Kontext bereits bei der Entstehung in ihr verankert
wird, sondern es handelt sich dabei um eben jenes von Suerbaum oben
beschriebene Wissen der Figur in der Handlung selbst. Daniel Fulda
formuliert es als „das Wissen, über das die Figuren in einem Erzähltext
verfügen […] man kann prüfen, wie unterschiedliche Informations-
stände bei interagierenden Figuren und der Handungsverlauf vonein-
ander abhängen.“ Dabei ist es eben jener „Informationsvorsprun[g]
oder -nachtei[l] einer Figur“189, der die handlungsbestimmende Inter-
aktion zwischen Figuren definiert.

Woher kommt dieser Informationsvorsprung? Dadurch, dass
handlungssteuernde Figuren Teilhabe an mehreren Handlungsräumen
haben, erweitert sich gewissermaßen ihr Horizont. Allerdings scheinen
handlungssteuernde Figuren dieses Wissen oft nicht erst in der Hand-

2.3.2

186 Vgl. Suerbaum, S. 54–75.
187 Ebd., S. 63.
188 Vgl. Schmid, S. 117.
189 Fulda, S. 75.

2. Erzähltheoretische Kriterien

65

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


lung zu erwerben, sie besitzen es bereits, aus im Text nicht genannter
Quelle. Wenn sich das Wissen aus den Gegebenheiten der Handlung
nicht erklären lässt, außer mit einer bereits in der Figurenzeichnung
erfolgenden Zuschreibung als ‚wissende Person‘190, wird es durch eine
‚höhere Instanz‘ extradiegetisch bereits vorab verliehen. Im Kapitel zur
Verortung der handlungssteuernden Figur191 wurde bereits erwähnt,
dass auf der Ebene narrativer Regie eine Art ‚Wissensaustausch‘ zwi-
schen der Erzählinstanz und der Figur stattfinden kann, der die Figur
im Folgenden dann dazu bemächtigt, ihre steuernde Funktion auszu-
üben. Wissen ist also die Grundvoraussetzung für jegliche Steuerung,
was sich besonders in der Entität der Erzählinstanz zeigt.

Franz Karl Stanzels in den 1950er Jahren entwickeltes typologi-
sches Modell Erzählsituationen und die darin beinhaltete ‚auktoriale
Erzählsituation‘192 gilt inzwischen als überholt und wurde vielfach
durch das Modell Gérard Génettes ersetzt.193 Stanzels Trias der Erzähl-
situationen greift zu kurz, um die Komplexität der in Erzählungen ver-
wendeten Erzählsituationen klar konturiert zu beschreiben. Wenn im
Folgenden mit einzelnen Elementen der von Stanzel herausgearbeite-
ten Methoden zur Beschreibung von Erzählsituationen gearbeitet wird,
so stellt dies keineswegs eine unreflektierte Übernahme der Theorie
Stanzels dar. Vielmehr wird versucht, bei aller Kritik Bausteine der
Theorie und vor allem einen Teil der Terminologie für das zu entwi-
ckelnde Erzählprinzip einer handlungssteuernden Figur in puncto
Wissensvorsprung fruchtbar zu machen, da Stanzel diesen Aspekt in
singulärer Weise in den Fokus stellt.

Aus welchem Grund einzelne Bausteine der Theorie Stanzels
durchaus für den Ansatz der Arbeit Verwendung finden können, sol-
len folgende Ausführungen zur mittelalterlichen Erzählinstanz zeigen:

Der Erzähler des Mittelalters kennt die Vergangenheit und die Zu-
kunft der dargestellten Welt, er besitzt die „Fähigkeit zur Introspekti-

190 Vgl. beispielsweise im Nibelungenlied die erste Charakterisierung Hagens durch
die Wormser: Dem sint kunt diu rîche und ouch diu vremden lant / sint im die her-
ren künde, daz tuot er uns bekannt. N 82. Eine ausführlichere Interpretation die-
ser Stelle folgt im Kapitel II 2.

191 Vgl. Kap. I 3.1.2.
192 Vgl. Stanzel, Franz K.: Theorie des Erzählens, 6. unveränderte Auflage. Vanden-

hoeck & Ruprecht, Göttingen 1995.
193 Vgl. Martinez/Scheffel, S. 89–95.

II. Theoretische Vorüberlegungen

66

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


on“194 in die Figuren, d. h. er ist in der Lage, die Handlungen der er-
zählten Figuren zu analysieren und zu kommentieren, „er ist zuverläs-
sig, er hat die Kontrolle (hält die Fäden des Puppenspiels in der Hand),
und er ‚managet‘ die Zeit-, Ort- und Figurenabfolge.“195 Darüber hi-
naus befinden sich Erzählinstanz und Figuren nicht in derselben Sphä-
re, die Erzählinstanz ist nicht selbst Teil der Diegese. Dieses Phänomen
wird von Stanzel als „Nichtidentität der Seinsbereiche von Erzähler
und Figuren“196 bezeichnet. Darauf aufbauend besitzt die Erzählin-
stanz oft „ein[e] Allwissenheit suggerierenden Außenperspektive“.197

Wichtig dabei ist, dass ebenjene Allwissenheit nur suggeriert wird. In
der Regel ist die Erzählinstanz nicht allwissend, sie weiß nur mehr als
die Figuren innerhalb der Handlung. Dennoch stilisiert sich die Erzäh-
linstanz als durch ihr Wissen und ihre Handlungsmacht dem konzipie-
renden, alle Fäden in der Hand haltenden Schöpfer-Autor gleichkom-
mend, weshalb Stanzel für diese Erzählsituation den Begriff ‚auktorial‘
prägte.

Lässt sich mit Teilen dieser von Stanzel entwickelten Kriterien für
einen souveränen Erzähler eine Figur näher beschreiben, die mehr als
andere Figuren Souveränität über die Handlung zu besitzen scheint?

Eine handlungssteuernde Figur ist, ähnlich (aber nicht analog zu!)
einem auktorialen Erzähler, mit mehr Wissen ausgestattet als die übri-
gen Figuren des Werks. Das Merkmal der Nichtidentität der Seinsbe-
reiche lässt sich teilweise ebenfalls auf sie anwenden, da die Figur zwar
Teil der Diegese ist, dennoch aber Zugang zu einer dem Erzähler nähe-
ren Ebene erhält: der Ebene narrativer Regie. Damit suggeriert die
handlungssteuernde Figur zwar keine Nähe zu einem Schöpfer-Autor
wie es Stanzels auktorialer Erzähler tut, doch durchaus eine Nähe zum
weitgefassten auctor wie ihn die mittelalterliche Literatur kennt: Zu

194 Schmid, Wolf: Perspektive, in: Handbuch Erzählliteratur. Theorie, Analyse, Ge-
schichte, hg. v. Matias Martinez, Stuttgart / Weimar 2011, S. 138–145, hier: S. 142.

195 Fludernik, Monika: Erzähltheorie – Eine Einführung, Darmstadt 2010, S. 107.
196 Korrespondierend zur Trias der Erzählsituationen hat Stanzel ebenfalls 3 Opposi-

tionen entworfen, die die Grundlage der drei Situationen bilden. Person, Perspek-
tive und Modus. Im Bezug auf die Person handelt es sich entweder um eine
„Identität“ oder „Nicht-Identität der Seinsbereiche“ von Erzähler und Charaktere,
d. h. Entweder ist der Erzähler eine der handelnden Figuren oder ein eigenständi-
ger Beobachter. Vgl. Schmid, S. 114.

197 Martinez / Scheffel, Einführung in die Erzähltheorie, S. 92.

2. Erzähltheoretische Kriterien

67

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


dem Konstrukt, dass sowohl Kompilator, Wiedererzähler als auch Ver-
mittler sein kann. Als „Mittelsmann der Geschichte“ hat die hand-
lungssteuernde Figur „einen Platz sozusagen an der Schwelle zwischen
der fiktiven Welt des Romans und der Wirklichkeit des auctors und
des Lesers.“198 Gleich der Erzählinstanz nimmt eine handlungssteu-
ernde Figur eine Schwellenposition zwischen zwei Ebenen ein. Wäh-
rend die Erzählinstanz jedoch zwischen Rezipient in der Realität und
der Diegese vermittelt, dem Rezipienten also in die Gegebenheiten der
erzählten Welt einführt und sie ihm nahebringt, leistet dagegen die Fi-
gur Unterstützung in der Vermittlungsarbeit zwischen der Erzählin-
stanz und den anderen Figuren. Die handlungssteuernde Figur bringt
den übrigen Figuren implizit den Steuerungswillen des auctors nahe,
indem sie sein übergeordnetes Wissen in die Welt der Handlung inte-
griert. Damit wird sie zum verlängerten Arm der Erzählinstanz, die
diese Vermittlung ebenfalls versucht, sie aber nicht bis innerhalb der
Diegese leisten kann, da die Erzählinstanz vollständig von der Diegese
getrennt ist und nicht direkt mit den Figuren in Kontakt treten kann.

Um so zum verlängerten Arm der Erzählinstanz, zu deren ‚Kom-
plizen‘ zu werden, wird ein Teil des Wissens, über das die Erzählin-
stanz verfügt, an die handlungssteuernde Figur abgegeben. Damit er-
hält sie sozusagen die Lizenz zur Transgression, wird aber nie auf einer
Wissensebene mit der Erzählinstanz stehen, da sie dennoch Teil der er-
zählten Welt bleibt. Um den Fortlauf der Handlung zu sichern, muss
auch sie zu einem gewissen Grad zukunftsblind bleiben.199

Kann aus diesen Parallelen der Vermittlung und des Mehrwissens
gegenüber anderen Figuren die Konsequenz gezogen werden, dass
einer handlungssteuernden Figur ‚auctoriales Wissen‘ zugesprochen
werden kann? Die Untersuchung spricht sich dafür aus, dass ‚auktorial‘
dabei nicht im Sinne Stanzels verstanden wird, da dies auf eine Erzähl-
situation rekurriert, welche weit mehr beinhaltet als eine am Wissen
des auctors lediglich partizipierende handlungssteuernde Figur. Hier
soll somit keineswegs die handlungssteuernde Figur auf eine Ebene
mit einem souverän ordnenden, sich als Urheber stilisierenden Erzäh-

198 Stanzel, Franz K.: Typische Formen des Romans, Göttingen 121993, S. 16.
199 Vgl. Fußnote 63.

II. Theoretische Vorüberlegungen

68

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ler gestellt werden.200 Stattdessen soll bei der Verwendung des Begriffs
‚auctoriales Wissen‘ in differenziernder Absetzung zu Stanzels Begriff
des auktorialen Wissens der Rückbezug auf den für diese Arbeit ver-
wendete Begriff des auctors anzeigen, dass hier der schwer fassbaren
Zwischenwelt in der Frage Rechnung getragen werden soll, welche
handlungssteuernden Kompetenzen welcher Entität – ob Autor, Erzäh-
ler oder Figur – zugesprochen werden können. Eben jenes mehr an
Wissen, über das eine handlungssteuernde Figur verfügt, befähigt die-
se Figur dazu, mehr als eine blind gelenkte Figur zu werden. Sie wird
nicht vollständig zur Erzählinstanz mit all ihren Kompetenzen und
erst recht nicht selbst zum Urheber der Geschichte, doch sie erhält als
verlängerter Arm der Erzählinstanz Zugang zur Ebene narrativer Re-
gie. Das ‚auctoriale Wissen‘, zu dem die Figur Zugang erhält, befähigt
sie zur Handlungssteuerung. Wie dies genau vonstatten gehen kann,
zeigt das folgende Kapitel auf.

Auctoriales Handeln?

Alles Wissen, das eine Figur akkumulieren kann oder verliehen be-
kommt, wäre nutzlos, wenn es nicht in eine Handlung umgesetzt wer-
den würde. Deshalb müssen sich Figuren, die aktiv an der narrativen
Regie beteiligt sein sollen, durch eine praktische Anwendung dieses
Wissens auszeichnen. Erst durch die Anwendung werden sie zu offen-
sichtlichen oder heimlichen Handlungssteuernden. Dies kann in zwei
Arten erfolgen:

1. Durch Ratschläge an den Helden oder heldennahe Figuren
2. Durch Taten, heimlich oder offen, die den Handlungsverlauf

beeinflussen

Im Extremfall kann den Figuren ein ‚auctoriales Handeln‘ zugespro-
chen werden, d.h. ein Handeln, das der Ebene der narrativen Regie
korreliert ist.

Die einfachste und deshalb wohl auch häufig verwendete Art Wis-
sen weiterzugeben ist ein an eine andere Figur gerichteter Ratschlag in

2.3.3

200 Zur Diskussion über Stanzel und Génette vgl.: Fludernik, S. 112f; Martinez/Schef-
fel, S. 92f.; Vogt, Jochen: Aspekte erzählender Prosa. Eine Einführung in Erzähl-
technik und Romantheorie, München 20068, S. 41–94.

2. Erzähltheoretische Kriterien

69

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


einer Redeszene.201 Ratgeberfiguren begegnen uns in der mittelalterli-
chen Literatur sehr häufig, sie gehören gewissermaßen zu einem Urty-
pus der Figurenkonzeption, zusammen mit Protagonist und Antago-
nist. Desgleichen sind Ratszenen ein fester Bestandteil mittelalterlicher
Literatur. Die Bedeutung dieser Szenen geht auf Mechanismen der
Feudalgesellschaft zurück. rât und helfe, consilium et auxilium, sind die
Leistungen „die der man gegenüber seinem Herrn zu erbringen hat.
Rat und Hilfe sind Inbegriff von Gemeinschaftshandeln im Personen-
verband“, sie stehen „an den Gelenkpunkten des epischen Gesche-
hens.“202

Aber Rat kann auch außerhalb politisch inszenierter Gruppensze-
nen erfolgen. Steht der Held an einem Scheideweg in seiner Geschichte,
d.h. muss er zwischen einer oder mehreren Alternativen wählen, holt
er sich Rat oder der Rat wird ihm unaufgefordert zuteil. Genau aus
diesem Grund sind Ratschläge exzellente Modi zur Handlungssteue-
rung. Natürlich ist nicht jeder Ratschlag eine auctoriale Handlung.
Dennoch lässt sich nicht leugnen, dass häufig befolgte Ratschläge eine
Kursänderung der Handlung (oder eine Beibehaltung des Kurses,
wenn dies das gewünschte Ergebnis ist) nach sich ziehen. Im Kapitel
2.2 zu ‚speziellen Figuren‘203 ließ sich dieses Phänomen bereits beob-
achten.

Jan-Dirk Müller fällt im Bezug auf die Dynamik von Ratszenen
auf, dass selbst in großen Versammlungen es meist nur eine Figur gibt,
die spricht. „Ein Ergebnis ist nicht Ergebnis einer argumentatierenden

201 Die narrative Funktion von Redeszenen war bis zur Herausgabe des Sammelban-
des von Nine Miedema und Franz Hundsnurscher in ihrer Gesamtheit ein klares
Forschungsdesiderat. Ausgehend von den verschiedenen Beiträgen fassen die
Herausgeber folgende Funktionen zusammmen: 1. Die Weitergabe von extra-
oder intradiegetischem Wissen, 2. Manipulation des Gegenübers durch ‚verbale
Handlungszüge‘, 3. Charakterisierung der sprechenden Figur durch ihre Art des
Sprechens. 4. Charakterisierung des Erzählers selbst, da hinter jeder Figurenrede
Erzählerrede steckt.Vgl. Nine Miedema / Franz Hundsnurscher: Einleitung, in:
ebd. Formen und Funktionen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen
Großepik, Berlin / New York 2007, S. 1–17; hier: S. 13f. Sowie Monika Unzeitig /
Nine Miedema / Franz Hundsnurscher: Einleitung, in: ebd.: Redeszenen in der
mittelhochdeutschen Großepik, Berlin 2011, S. 12f.

202 Müller, Jan-Dirk: Ratgeber und Wissende in heroischer Epik, in: Frühmittelalter-
liche Studien 27 (1993), S. 124–146, hier: S. 124.

203 Siehe Kapitel 2.2.

II. Theoretische Vorüberlegungen

70

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Auseinandersetzung. Alternativen zu dem, was einer – der Maßgeb-
liche – rät, werden selten erzählt, niemals aber diskursiv erörtert.“204

Im Gegenteil – meist wird sogar ein Ratlosigkeitstopos in Bezug auf
die übrigen am Rat teilnehmenden Figuren inszeniert. Diese Beobach-
tung lässt Müller allerdings stehen, ohne näher zu untersuchen, wer
derjenige ist, den er ‚den Maßgeblichen‘ nennt.

Weshalb ist es häufig eine bestimmte Figur, die oft sogar erst her-
beigeholt werden muss, damit eine Lösung gefunden werden kann?205

Der Fokus der Überlegungen verschiebt sich damit von der Aktion des
traditionell einzuberufenden Rates auf genau jene Figur, ohne die ein
solcher Rat nicht zu dem erwünschten Ergebnis führen kann. Die nar-
rative Dimension der Ratszene kommt dann zum Ausdruck, wenn in
ihr die Rolle des Ratgebers in der Handlung mit der für die Handlung
zusammenfällt: Es ist die Aufgabe eines Vasallen, rât zu geben, deshalb
entsteht keine Friktion im Rollenentwurf. Die Figur darf, was sie in
diesem Moment soll: Durch einen Ratschlag die Handlung lenken.
Eben deshalb macht die Figur als Ratgeber dem zu Beratenden (meist
dem Protagonisten) seinen Status als Movens der Handlung hier nicht
explizit streitig: Ein Rat in diesem Sinn ist eine protegierende Aktion
mit rein supportivem Charakter und lässt sich deshalb gut Nebenrollen
zusprechen.206 Die dem Ratschlag folgende Handlung obliegt immer
noch dem Helden selbst, sein Protagonistenstatus wird ihm nicht strei-
tig gemacht.

Worin der Unterschied zwischen handlungssteuernden Figuren
und anderen Ratgeber-Figuren besteht, sollte sich in der genaueren In-
terpretation von dementsprechenden Szenen erweisen. Wird dem Rat

204 Müller, Ratgeber und Wissende, S. 126.
205 Vgl. Müller, Ratgeber und Wissende, S. 129.
206 Vgl. die Helferrolle bei Eder, S. 486f.; Martin Schuhmann führt im Zuge seines

Vergleichs von Redeszenen bei Chrétien und Wolfram aus, dass Nebenfiguren be-
sonders erfolgreich in Dialogszenen eine manipulative Wirkung auf die Protago-
nisten erzeugen können. Vgl. Schuhmann, Martin: Li Orgueilleus de la Lande und
das Fräulein im Zelt, Orilus und Jeschute. Figurenrede bei Chrétien und Wolfram
im Vergleich, in: Nine Miedema / Franz Hundsnurscher (Hgg.): Formen und
Funktionen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen Großepik, Berlin / New
York 2007, S. 247–261.

2. Erzähltheoretische Kriterien

71

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


handlungssteuernder Figuren häufiger Folge geleistet als anderen?207

Wird dieses Folgeleisten begründet oder als evident angesehen? Hilft
der Rollenstatus, der der Figur in der Handlung zugewiesen wird (en-
ger Vertrauter, Familienmitglied oder Gefolgsmann des Helden) dabei,
den Ratschlag durchzusetzen?

Wenn subtilere Mittel zur Handlungssteuerung vonnöten sind,
sind offene Ratschläge nicht immer zielführend, da sie das Wissen der
respektiven Figur offenlegen, sie als Herr der Situation offenbaren.
Wissen wird insbesondere dann zu Macht, wenn der Informationsvor-
sprung bestehen bleibt und nicht in Form von Ratschlägen den übri-
gen Figuren zugänglich gemacht wird. In diesem Fall wird auctoriales
Handeln von wissenden Figuren für den Rezipienten ganz offensicht-
lich zum Motor der Narration, der Protagonist wird für eine Weile als
Haupthandelnder abgelöst, bis das entsprechende Ziel erreicht ist. Sol-
che Gelegenheiten können eine Friktion im Rollenentwurf nach sich
ziehen, da das gewählte Handlungsverhalten dem Rollenstatus der Fi-
gur eventuell nicht zusteht oder im Moment der Aktion keine Erklä-
rung für das Verhalten, weder von der Figur selbst noch von Seiten des
Erzählers, gegeben wird.208

Eine auctoriale Handlung ist eine Aktion also dann, wenn sie sich
aus über das normale Figurenmaß hinausgehendem Wissen speist und
wenn dieses Wissen von der Figur aktiv für den Fortgang der Hand-
lung in die vom auctor intendierte Richtung eingesetzt wird.

Von hier aus stellt sich die Frage, ob handlungssteuernde Figuren
als Auctoriale Figuren bezeichnet werden sollten. Für jedes neu einge-
führte Textphänomen ist eine griffige Terminologie, eine Bezeichnung
die sowohl einprägsam als auch praktikabel ist, wünschenswert. Der
Gedanke liegt nahe, für eine Figur, die sich durch auctoriales Wissen
und daraus resultierende auctoriales Handeln auszeichnet, den Begriff
Auctoriale Figur zu prägen. Die vorliegende Untersuchung folgt die-
sem Vorschlag. Allerdings ist hervorzuheben, dass diese Begriffsprä-

207 Dies wäre ein nötiges Kriterium zur Handlungssteuerung, denn nur wenn einem
Ratschlag Folge geleistet wird, hat die Ratgeber-Figure ‚ihre Finger im Spiel‘ beim
Handlungsverlauf.

208 Vgl. Kapitel 3.2.1. Auf die Kombination dieser beiden Kriterien „Friktion im Rol-
lenentwurf “ und „Auctoriales Handeln“ wird in der Interpretation der zu unter-
suchenden Werke genauer geachtet werden.

II. Theoretische Vorüberlegungen

72

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


gung lediglich eine Art ‚Suchmaske‘ darstellt, kein Faktum. Das heißt,
die handlungssteuernde Figur kann eine Auctoriale Figur sein, ist dies
aber keineswegs immer. Der Begriff ist somit als heuristischer Suchbe-
griff für ein Textphänomen zu verstehen, dessen Erscheinungsformen
und konzeptuelle Konsequenzen erst herauszuarbeiten sind. Nicht jede
handlungssteuernde Figur wird sich als Auctoriale Figur erweisen. Es
handelt sich um einen hoch angesetzten Begriff, der auf gradualisie-
rende Realisationen in der narrativen Praxis stoßen wird. Diese gra-
dualisierenden Realisationen sind im Folgenden zu untersuchen.

Abgrenzung von weiteren wissenden Figuren

Nicht jede Figur, die Wissen vermittelt, ist gleichzeitig eine handlungs-
steuernde Figur. Welches sind also die Unterschiede zwischen ihr und
anderen Figuren, deren Aufgabe darin besteht, bestimmte Informatio-
nen in den Wissenspool der Diegese einzuspeisen, um damit die
Handlung zu beeinflussen? Matias Martinez und Michael Scheffel ha-
ben in ihrer ‚Einführung in die Erzähltheorie‘ einen Begriff geprägt,
der auf den ersten Blick viel mit dem einer Auctorialen Figur gemein
zu haben scheint:

„Allerdings gibt es auch Texte, in denen das logische Privileg des Erzäh-
lers, die unbedingte Gültigkeit seiner Behauptungen, auch auf einige der
Figuren ausgedehnt ist – Texte, bei denen es grundsätzlich sinnlos wäre,
den Geltungsanspruch einer Figurenrede anzuzweifeln.“209

Martinez/Scheffel sprechen hier von logisch privilegierten Figuren. Sie
wird vom Erzähler eingeführt als eine Figur, die für die Handlung
wichtiges Wissen vermittelt, meist in Form einer Prophezeiung und ei-
nes darauffolgenden Ratschlags, dessen Befolgung dazu führt, ein Ziel
zu erreichen oder Unheil abzuwenden. Darin offenbart sich jedoch be-
reits ein wichtiger Unterschied zwischen Auctorialer und logisch privi-
legierter Figur: Meist lässt sich die Herkunft des Mehrwissens einer lo-
gisch privilegierten Figur damit erklären, dass sie „gegenüber anderen
Figuren mit übernatürlichen Fähigkeiten ausgestattet“210 sind, sie ge-
hören also von vorneherein einer anderen Sphäre als die übrigen Figu-

2.3.4

209 Martinez/Scheffel, S. 101.
210 Vgl. ebd, S. 102.

2. Erzähltheoretische Kriterien

73

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ren an. Sie sind Feen, Zauberer, oder Boten einer höheren übernatürli-
chen Instanz.211 Aus dieser auch in der Handlung präsenten höheren
Ebene originiert ihr Wissen und das ist sowohl den Rezipienten als
auch den übrigen Figuren bewusst. Sie sind, wie der Name sagt, logisch
privilegiert, d. h. ihre Überlegenheit speist sich aus der Logik, dass
Übernatürliches mehr kann und weiß als Irdisches. Woher das Wissen
der Auctorialen Figur stammt, wird logisch nicht immer ersichtlich
und auch ihr Handeln wird nicht durch ihre Zugehörigkeit zu einer
anderen Sphäre nachvollziehbar. Die logisch privilegierten Figuren be-
ziehen ihr Wissen somit aus einer selbstverständlich akzeptierten an-
deren Sphäre und sie gehen zudem ganz in ihrer Rolle als Wissensver-
mittler auf, die Auctorialen Figuren haben daneben noch mehr Funk-
tionen zu erfüllen.

Ein weiteres Figurenkonstrukt, von dem sich die Theorie der Auc-
torialen Figur distanzieren muss, ist das des Deus ex machina.212 Dieser
erzählerische ‚Kniff ‘ stammt aus dem antiken Drama. Am Ende der
Handlung, gemäß der letzten Stufe der Dramentheorie, der katastro-
phé213, muss eine Lösung des Konflikts von einer höheren Ebene erfol-
gen, da diese Lösung mit menschlichen Mitteln nicht mehr möglich zu
sein scheint. Deshalb manifestiert sich die Rettung dann oftmals in der
Gestalt eines Gottes, der mit einer Theatermaschine von oben herab-
gelassen wird und die Lösung präsentiert. Die Verbindung von techni-
scher Art des Auftretens und Rolle für die Handlung hat sich über die
Zeit zu einem feststehenden Terminus entwickelt, der noch in der heu-
tigen Literaturtheorie vergleichend für eine Figur verwendet wird, die
überraschend am Ende eines Erzählstrangs auftaucht und die Lösung
des bestehenden Konflikts präsentiert, ohne dass sie selbst davor schon

211 Martinez und Scheffel beziehen sich dabei auf den Kosmos der Märchen. Im
christlichen Kontext, der den meisten höfischen Romanen sinnstiftend zugrunde
liegt sind es beispielsweise Engel oder Eremiten, denen die Abwendung von der
weltlichen Sphäre Anteil am Wissen um den göttlichen Heilsplan gibt.

212 Lat.: „Gott aus der Maschine“, eine Lehnübersetzung des Altgriechischen apò
mēchanḗs theós.

213 Vgl. die Fünf Stufen des Regeldramas, welche Dramantheorie der Renaissance
und Klassik aus den Schriften altgriechischer und römischer Dichter ableiteten.
Vgl. Langemeyer, Peter: Dramentheorie: Texte vom Barock bis zur Gegenwart,
Stuttgart 2011.

II. Theoretische Vorüberlegungen

74

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


einmal in Erscheinung getreten wäre.214 Der Deus ex machina bzw. die
ihm entsprechende Figur handelt in dem Sinne auctorial, dass er die
vom Autor intendierte Lösung beinahe wie ‚auf dem Silbertablett‘ prä-
sentiert, genau dort, wo sich die Handlung in eine Sackgasse manö-
vriert hat. Aus diesem Grund wird besonders in der modernen Litera-
tur dieser Kunstgriff sehr negativ bewertet, da er als Bruch der intra-
diegetischen Logik angesehen wird, als ein Notbehelf des Autors, der
sich nicht mehr anders zu helfen weiß.215

Für die mittelalterliche Literatur, deren andere Vorstellung von
konsekutiver Handlungslogik eine derartige Lösung eher erlaubt, ist
dieser Begriff ebenso wie der der logisch privilegierten Figur weniger
negativ besetzt. Beide Konstrukte zeigen Ähnlichkeiten, aber auch Un-
terschiede. Logisch privilegierte Figuren können aber müssen nicht die
Lösung eines Problems parat haben. Ihre Aufgabe kann es ebenso ‚nur‘
sein, als Propheten vor einer unangenehmen Wendung des Schicksals
zu warnen und damit am Anfang, nicht am Ende der Handlungsse-
quenz aufzutauchen.216 Eine Gemeinsamkeit zwischen Deus ex machi-
na und logisch privilegierten Figuren ist ihre Existenz auf einer höhe-
ren Ebene. Ein Deus ex machina hat die Macht, eine Handlung zu ver-
ändern und sein Eingreifen ist final motiviert und unumgänglich. Was
er sagt, hat uneingeschränkte Gültigkeit. Seine Rolle ist, wie die der lo-
gisch privilegierten Figur, nur auf diesen einen Moment des Eingrei-
fens festgelegt. Insofern könnte man definieren, dass der Deus ex ma-
china-Effekt die Endstufe einer logisch privilegierten Figur darstellt.

Aus dieser Rollenverteilung ergibt sich noch ein weiterer wichtiger
Unterschied zwischen den beiden Figurenkonstrukten und der Aucto-
rialen Figur: Während logisch privilegierte Figuren und der Deus ex
machina nur punktuell an neuralgischen Stellen der Handlung auftau-
chen, sind Auctoriale Figuren wiederholte Bestandteile von ihr. Sie
können an fast allen Szenen beteiligt sein und den oder die Helden

214 Vgl. Wilpert, Gero von: Deus ex machina. In: Sachwörterbuch der Literatur. Stutt-
gart 82001, S. 161f.

215 Vgl. ebd. Sowie Eder, S. 486.
216 Zu denken wäre beispielsweise an die Wasserfrauen im Nibelungenlied, die vor

dem Untergang der Burgunden warnen.

2. Erzähltheoretische Kriterien

75

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


beinahe auf Schritt und Tritt begeiten.217 Selbst wenn sie den Helden
nicht ständig begleiten, können sie mmer wieder auch in anderen
räumlichen Sphären als denen, worin sie ursprünglich verortet sind,
auftauchen. Erst die Kumulation der auctorialen Ratschläge bzw. Taten
auf eine einzelne Figur in Situationen, in denen auch andere Figuren
diese Funktionen hätten übernehmen können (beispielsweise die Bera-
tung einer ganzen Gruppe, aus der nur der Ratschlag der einen Figur
befolgt wird, die anderen Vorschläge aber verworfen werden), machen
aus einer üblichen Erzähltechnik eine Auctoriale Figur.

Konzept der Figur mit Angebot an Kriterien

Nachdem die vorangegangenen Kapitel theoretische Ansatzpunkte in
der Narratologie herausgearbeitet haben, die die Grundlage für die
Konturrierung einer handlungssteuernden Figur bilden können, sollen
diese Ansätze nun zusammengefasst und in einen Kriterienkatalog
überführt werden, der sich auf Figuren in mittelalterlichen Texten an-
wenden lässt. Diese Kriterien werden im Hauptteil der Arbeit dann auf
ihre Anwendbarkeit und Bedeutung überprüft. Dabei sind einige Kri-
terien relevanter und notwendiger als andere für den Nachweis des
Vorhandenseins einer handlungssteuernden Figur im Text; es bleibt zu
überprüfen, ob jedes einzelne Kriterium erfüllt sein muss, damit von
der Existenz einer handlungssteuernden Figur ausgegangen werden
kann. Ebenfalls wird sich weisen, ob mehrere Kriterien entweder ein-
ander bedingen oder dasselbe untersuchte Phänomen auf mehrere Kri-
terien in diesem Katalog rekurriert. Deshalb versteht sich diese theore-
tische Zusammenfassung vor der Interpretation als vorläufiges Ange-
bot, welches durch die Interpretationen erst verifiziert oder gegebe-
nenfalls falsifiziert werden wird.

3.

217 Vgl. die Ausführungen über Friderich in der Forschungsdiskussion dieser Arbeit
(Kapitel 2.2.1). Friderich mit seiner Omnipräsenz und seinen Ratschlägen zeigt,
basierend auf den bis dargestellten Kriterien, einen eindeutigen Hang zur Hand-
lungssteuerung. Eine genauere, textnähere Interpretation, die erweisen könnte, ob
es sich bei Friderich tatsächlich um eine Auctoriale Figur handelt, kann aufgrund
der begrenzten Textauswahl leider nicht erfolgen.

II. Theoretische Vorüberlegungen

76

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Die Erzählsituation

Als Grundvoraussetzung für die Existenz einer handlungssteuernden
bzw. Auctorialen Figur sind drei Aspekte der Erzählsituation relevant:
Nur wenn die Erzählinstanz mehr weiß als die Figuren des Werks
(oder mehr Wissen preisgibt als alle Figuren wissen können), kann ein
Teil dieses Wissens an eine herausgehobene Figur weitergegeben wer-
den.

Gleichzeitig besteht auch nur bei einer Erzählinstanz, deren Haupt-
merkmal die Nicht-Identität der Seinsbereiche von Figuren und Erzähler
ist, die also nicht selbst Teil der Diegese ist (ob nun zeitlich oder örtlich),
überhaupt die Notwendigkeit einer handlungssteuernden Figur: Denn
nur wenn Erzählinstanz und Figuren nicht  direkt  miteinander  kom-
munzieren können218,  braucht es  eine handlungssteuernde Figur als
verlängerten Arm der  Erzählinstanz,  die  jene  Kommunikation über-
nimmt. Eine von der Diegese getrennte Erzählinstanz berichtet eine
Geschichte neutral, ihre Wahrnehmung ist nicht auf den Standpunkt
einer oder weniger Figuren beschränkt. Deshalb kann die Erzählinstanz
als vordergründige Lenkungsmacht des großen Ganzen auftreten, wel-
che die ‚Fäden‘ zieht. Da ihr auch die Kontrolle der Sprechakte219 obliegt,
ist es der Verdienst der Erzählinstanz, welcher Figur sie eine Aussage
zuspricht220,  ob  sie  handlungslenkende  Ratschläge  oder  Aktionen

3.1

218 Fotis Jannidis beschreibt drei Ebenen, auf denen sich Kommunikation in narrativen
Texten ereignet: „Auf der ersten Ebene kommuniziert ein realer Autor mittels seines
Erzählwerks mit einem ebenso realen Leser,. Auf der zweiten Ebene kommuniziert
ein Erzähler mit der Leserolle im Text und auf der dritten Ebene kommunizieren die
Figuren der Erzählung miteinander.“ Jannidis: Figur und Person, S. 16. Eine direkte
Kommunikation zwischen der Erzählinstanz und den Figuren kann also aufgrund
der unterschiedlichen Positionierung nicht stattfinden.

219 Zu den Redeszenen in der mittelhochdeutschen Epik vgl. Unzeitig, Monika (u.a)
(Hg.): Redeszenen in der mittelalterlichen Großepik: Komparatistische Perspekti-
ven,  Berlin 2011;  Nine Miedema /  Franz Hundsnurscher (Hgg.):  Formen und
Funktionen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen Großepik, Berlin / New
York 2007.

220 Natürlich basierend auf dem Plan des dahinterstehenden Autors, deshalb ‚vorder-
gründige Lenkungsmacht‘. Allerdings spielt in der Mittelalterlichen Literatur das
Wiedererzählen eines bekannten Stoffes eine große Rolle. Gerade das Neuarrange-
ment  durch  die  Erzählerstimme  macht  also  den  Reiz  der  Handlung  für  den
Rezipienten aus. Vgl. Hübner: evidentia, S. 138.

3. Konzept der Figur mit Angebot an Kriterien

77

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


gleichmäßig auf verschiedene Figuren verteilt, oder auffällig auf eine
bestimmte Figur kumuliert. Da mittelalterliche Epik grundsätzlich eine
solchermaßen neutrale Erzählinstanz fordert, ob sie sich nun als Autor
stilisiert oder als „leeres Ich“ ohne Stimme bleibt221, bildet die Frage nach
der Distanz des Erzählers zum Geschehen eher ein Kriterium, das in der
Regel von vorneherein erfüllt ist.222

Im Blick gehalten werden muss darüber hinaus der Spielraum, die
der Souveränität der Erzählinstanz in jedem zu untersuchenden Werk
zukommt, wie stark sich die erzählende Stimme und Instanz markiert
und welche Auswirkungen dies auf die Markiertheit und Präsenz einer
Auctorialen Figur haben kann.

Die Mittlerfunktion

Figuren allgemein sind Mittler zwischen dem Stoff der erzählten Welt
und den Rezipienten223,  sie  machen die  Normen und Werte für  sie
verständlich, indem sie sie mit Leben füllen und eine Möglichkeit der
Identifikation bieten. Wenn sich handlungssteuernde Figuren auf einer
Zwischenebene über den anderen Figuren befinden und an einem Teil
des Erzählerwissens partizipieren, dann können sie – gleichsam parallel,
aber in umgekehrter Richtung dazu – diese Fähigkeit auch dazu nutzen,
den  übrigen  Figuren  Informationen  weiterzugeben,  die  für  das  Ver-
ständnis  der Handlung wichtig sind.224  ‚Signale‘  einer solchen hand-
lungssteuernden ‚Mittlerfunktion‘ können sein:

3.2

221 Vgl. Hübner, evidentia,  S. 133, sowie Glauch, Sonja: Ich-Erzähler ohne Stimme,
S. 167.

222 Sollte jedoch das Bestreben bestehen, die Theorie der Auctorialen Figur auch auf
neuzeitliche Werke anzuwenden, wird die Frage nach der Erzählsituation sicherlich
relevant sein.

223 Schulz bezeichnet die Erzählinstanz in erster Linie als eine solche Vermittlungsin-
stanz, doch trifft dies ebenso auf Figuren zu, vgl. Eder, S. 15f.

224 Nine Miedema und Franz Hundsnurscher haben bereits darauf hingewiesen, dass
nicht  nur  der  Erzähler,  sondern  auch  Figuren  entscheidende  Informationen
mitteilen dürfen, die generelle Erkenntnis dessen ist also keineswegs neu, wurde aber
noch  nicht  im  Bezug  auf  eine  bestimmte  Figur  untersucht.  Vgl.  Miedema  /
Hundsnurscher: Einleitung, S. 14.

II. Theoretische Vorüberlegungen

78

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


– Die Figur übernimmt die Funktion des Erzählers, trägt also eine in-
tradiegetische Erzählung bei, die benötigte Informationen über
eine Figur oder einen Sachverhalt ergänzt

– Die Figur antwortet (gehäuft) auf in der Handlung gestellte Fragen
oder stellt eine Frage, die dazu führt, dass eine wichtige Informati-
on gegeben wird

– Die Figur gibt richtungsweisende Ratschläge, denn Ratschläge ver-
mitteln wie keine andere Form des Figurensprechaktes die Hand-
lungsbeeinflussung durch die Erzählinstanz, die den Plan der Er-
zählung in der Hand hält, ihn aber nie direkt an die Figuren ver-
mitteln kann.225

– Diese intradiegetischen Sprechakte führen dazu, dass die Erzählin-
stanz den Fluss der Handlung nicht mit extradiegetischen Erläute-
rungen unterbrechen muss.226

Die Übernahme solcher Mittlerfunktionen führt somit zur Entlastung
der Erzählinstanz selbst, die sich weiter aus der Geschichte zurückzie-
hen kann, da ihr ‚Wille‘ über die handlungssteuernde Figur in die
Handlung miteinfließt.

Geht man davon aus, dass eine Figur die Funktion der Handlungs-
steuerung ausübt, sollte die Vermittlung zwischen Erzählinstanz und
anderen Figuren also an zumindest einigen der obengenannten Signale
sichtbar werden. Gleichzeitig wäre eine Zurücknahme der Erzählin-
stanz immer dann, wenn die handlungssteuernden Momente der Figur
zum Tragen kommen, ein Hinweis darauf, dass sich der auctor im Ar-
rangement des Textganzen dieser Figur bedient, um die Erzählinstanz
zu entlasten.

225 Die direkte Kommunikation zwischen Erzähler und Figuren ist definitiv eine ‚Er-
findung‘ der modernen Literatur. Vor dem 20. Jahrhundert wurde diese Kommu-
nikationsgrenze, die gleichzeitig auch Fiktionsgrenze ist, nur sehr selten durch-
brochen und gilt selbst heutzutage noch als gewagt. Erzähler, selbst personale Ich-
Erzähler, haben so gut wie immer eine notwendige Distanz zu den Figuren, die
sie erzählen. Vgl. Anm. Nr. 33 zu Jannidis Drei-Ebenen-Modell.

226 Vgl. Kapitel I 3.1.2.

3. Konzept der Figur mit Angebot an Kriterien

79

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Friktionen im Rollenentwurf

Wie gezeigt wurde, bleibt es nicht ohne Folgen, eine der histoire über-
geordneten Regie-Ebene als konstituierend und wichtig für eine hand-
lungssteuernde Figur anzusehen. Wenn deren Aktionen darauf abzie-
len, die Handlung voranzutreiben, kann es durchaus zu Unstimmig-
keiten zwischen dieser Aufgabe und der den Figuren zugedachten Rol-
le in der Handlung kommen. Zwar besteht in einer literarischen Tradi-
tion, in der Sinnstiftung in der Figurenmotivation im Sinne von ‚post
hoc, ergo propter hoc‘227 eine eher untergeordnete Rolle spielt wie in
den mittelhochdeutschen Epen, durchaus Raum für ein nicht konseku-
tives Rollenverhalten von Figuren. Es ist allerdings nicht damit getan,
diese Unstimmigkeiten im Sinne der Alteritätsdebatte mittelalterlicher
Literatur als ‚Hintergrundrauschen‘ abzutun, welches keiner weiteren
Interpretation bedarf.228 Vielmehr sollte am Einzelfall geprüft werden,
ob die Friktionen im Rollenentwurf als Signal dafür gesehen werden
können, dass die Aufgaben der respektiven Figur auf zwei unterschied-
lichen Ebenen miteinander in Konflikt stehen.229 Das bedeutet, dass
die Figur neben ihrer Rolle in der Handlung (die meist ihrem Status
entspricht, also Zofe, Vasall etc.) noch eine weitere Aufgabe zu erfüllen
hat, die sich nicht ohne weiteres auf der histoire-Ebene finden lässt230,
sondern aus dem Aufbau des Textganzen hervorgeht. Diese weitere

3.3

227 Lat.: ‚Nach diesem [Ereignis], also deswegen‘, bezeichnet eine Kausaltheorie der
Scheinkorrelation aus der Psychologie und Philosophie. Der Trugschluss besteht
darin, zwei Ereignisse nur deshalb miteinander kausal in Verbindung zu setzen,
weil sie zeitlich aufeinander folgen. Vgl. Bräuer, Holm: post hoc ergo propter hoc,
in: Handwörterbuch Philosophie hg. v. Wulff D. Rehfus. Göttingen 2003.

228 Oder als Unfähigkeit des Autors anzuprangern, wie es durchaus ebenfalls in der
Forschung geschehen ist, vgl. Heinzle: Zweimal Hagen, S. 24f.

229 Jan-Dirk Müller bringt als Beispiel Lutger im ‚König Rother‘, der zwar die Rolle
des Werbers übernimmt, jedoch um die Gefahr weiß. Müller ist jedoch der Über-
zeugung, dass dies kein Widerspruch darstellt. „denn häufig muß der, der am
meisten weiß, auch der sein, der am meisten kann“, so sein Urteil, ohne dabei die
wichtige Verbindung herzustellen, dass das Wissen selbst der Grund ist, weshalb
Lutger solche Verfügungsgewalt besitzt. Vgl. Müller: Ratgeber und Wissende,
S. 131.

230 Wie beispielsweise durch psychologisierende Erklärungsansätze, die in unter-
schwelligen Konflikten zwischen Figuren, die aber so nicht mit Textstellen zu be-
legen sind. Vgl. Gephart, Ingrid: Der Zorn der Nibelungen. Rivalität und Rache
im „Nibelungenlied“, Kön/Weimar 2008, S. 84; Vgl. Dimpel, S. 154.

II. Theoretische Vorüberlegungen

80

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Aufgabe besteht in der dezidierten Lenkung der Handlung oder des
Handlungsabschnitts auf das dafür vom auctor vorgesehene Ende hin.
Verortet ist diese Rolle für die Handlung nicht auf der Ebene des dis-
cours, an der nur die Erzählinstanz Anteil hat, sondern auf der sich
zwischen der histoire-Ebene und der discours-Ebene befindenden Ebe-
ne narrativer Regie.

Im Umkehrschluss muss also nach ‚logischen Brüchen‘ innerhalb
der vorherrschenden Figurenmotivationen gesucht werden, nach Irri-
tationen im normativ vorgegebenen Figurenverhalten, wenn herausge-
funden werden soll, ob eine Figur handlungssteuernde Tendenzen
zeigt. Je nachdem, wie viel Wert im gesamten Werk auf die Verschleie-
rung der Motivation ‚von hinten‘ gelegt wird, werden diese Friktionen
einmal mehr und einmal weniger offen zu Tage treten.

Die Lizenz zur Transgression

Eine Voraussetzung für Handlungssteuerung ist die gegenüber ande-
ren Figuren stärker ausgeprägte Freiheit gegenüber den Beschränkun-
gen der Diegese, auch im räumlichen Sinn. Nicht-Hauptfiguren gehö-
ren nach Lotman meist nur einer der vorhandenen ‚Welten‘ an, zwi-
schen denen sich der Held bewegt. Dadurch erhalten sie aber auch nur
Handlungsmacht über diesen Bereich und sind den dort herrschenden
Restriktionen unterworfen (höfische Welt fordert höfisches Handeln,
etc.). Der Protagonist einer Geschichte besitzt die Lizenz zur Trans-
gression über die Grenzen, die sich zwischen den ‚Welten‘ befinden, er
muss sich den dadurch entstehenden Konflikten aussetzen, ermöglicht
durch seine Grenzüberschreitung aber auch allererst Handlung, denn
Handlung besteht aus Zustandsveränderungen. Ohne Grenzüber-
schreitung berühren sich die unterschiedlichen Welten nie, es können
vom Erzähler nur Zustände beschrieben werden. 231

Daraus folgt: Eine Figur, die Handlung nicht nur ermöglichen,
sondern im Sinne der Erzählinstanz auch steuern soll, muss ebenfalls
die Lizenz zur Transgression besitzen. Sie sollte entweder an der Seite

3.4

231 Vgl. Lotman: Über die Semiosphäre, S. 304.

3. Konzept der Figur mit Angebot an Kriterien

81

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


des Helden zwischen verschiedenen Welten wechseln oder bereits
durch ihre Charakterisierung ein ‚Kind mehrerer Welten‘ sein.

Um sie dabei von logisch privilegierten Figuren im Sinne von Mar-
tinez/Scheffel zu unterscheiden, die durch Verbindung zu übernatürli-
chen Welten auch Grenzgänger in diesem Sinne sind, ist es zudem
wichtig, die Häufigkeit ihres Auftretens in der Handlung in den Blick
zu nehmen. Handlungssteuernde Figuren zeichnen sich dadurch aus,
dass sich ihr Auftreten nicht nur auf Knotenpunkte der Handlung be-
schränkt.

Lotmans Theorie bezieht sich nicht nur auf topographische Gren-
zen, sondern nimmt auch jegliche anderen semantischen Felder, wie
geltende Normen und Werte, zwischen denen Grenzen bestehen kön-
nen,  in  den  Blick.232  Dementsprechend  können  auch  akkumulierte
Normübertretungen von Figuren, die nach dem Lotmannschen Prinzip
Handlungsänderungen zur Folge haben, als Kriterium für die Existenz
einer Auctorialen Figur herangezogen werden.233 In der höfischen und
heroischen Epik fallen räumliche Transgression häufig mit Übergängen
in  andere  Normhorizonte  zusammen234,  dieses  Phänomen wird  die
Interpretation der von der respektiven Figur verübten Transgressionen
maßgeblich beeinflussen.

Auctoriales Wissen

Schon der Vorschlag des Namens für eine handlungssteuernde Figur
deutet an, dass das Kriterium des auctorialen Wissens eines der maß-
geblichsten für die Theorie ist.

Definiert wurde Auctoriales Wissen als der nachprüfbare Informa-
tionsvorsprung der Figur gegenüber allen anderen ‚Mitspielern‘ ihres
Kosmos, ein Wissen, das beinahe dem des Erzählers gleichkommt. Es
beinhaltet die Fähigkeit zur Voraussicht, zur Vorausplanung und ggf.

3.5

232 Vgl. ebd. S. 298.
233 Wenn diese Normübertretungen nicht erklärt werden, können sie ebenfalls auf das

Kriterium ‚Friktionen im Rollenentwurf ‘ rekurieren.
234 Gerade das Element des ‚Sich Beweisens‘ des Helden findet im Überschreitung von

räumlichen Grenzen seinen Anfang: Von der höfischen Welt in die aventiure-Welt,
von einem Königreich in ein anderes, von der ‚realen‘ Welt in ein Feenreich, etc.

II. Theoretische Vorüberlegungen

82

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


zur Introspektion in die zu erwartenden Handlungsnormen einer an-
deren Figur.235

Besonders dann, wenn der Wissensvorsprung gegenüber anderen
Figuren im Text keine explizite Erklärung findet – wenn die Figur es
also nicht im Handlungsverlauf von Dritten zugespielt bekommt oder
sie von vorneherein als logisch privilegiert gilt236 – muss von einer vor-
herigen Intialisierung des Wissens durch eine übergeordnete Instanz
ausgegangen werden. Ausgehend von der Konzeption des Werkes ist
dies der auctor, der einen Plan verfolgt, wie die Erzählung verlaufen
soll. Im konkreten Fall der Wissensvergabe speist sich das Wissen der
Figur jedoch von der Erzählinstanz, die einen Teil ihrer Kompetenz an
die Figur abtritt. Für den Ort dieser im Text nicht explizit gemachten
Kompetenz- und Wissensvergabe wird eine Zwischenebene der narra-
tiven Regie angesetzt, so genannt, weil sie sich zwischen Erzählinstanz
und Figur befindet und denen zugänglich ist, die sich auf weite Stre-
cken an der aktiven ‚Regie‘ des Handlungsverlaufs beteiligen.

Nicht jede Figur, die über für die Handlung relevantes Wissen ver-
fügt somit eine Figur mit auctorialem Wissen. Das Kriterium auctoria-
les Wissen greift nur dann, wenn eine für das Werk signifikante Häu-
fung von Situationen auftritt, in denen die Figur die Antwort auf ent-
scheidende Fragen bereithält oder sich vorausschauend zeigt. Des Wei-
teren ist darauf zu achten, ob andere Figuren das Wissen der Figur ak-
tiv anerkennen, sie als Wissende kennzeichnen oder sie aktiv um ihren
Rat bitten. Dies kann als Steuerung der Erzählinstanz verstanden wer-
den, die den Blick des Rezipienten aktiv auf diese Figur lenken will.

Auctoriales Handeln

Damit wäre bereits eine Überleitung zum daran anknüpfenden Kriteri-
um geschaffen. Ob eine Figur auctoriales Wissen überhaupt besitzt,
wird meist erst dann ersichtlich, wenn sie in irgendeiner Weise da-
rüber aktiv verfügt. Einige Aktionen, die bereits unter Kriterien wie

3.6

235 Aufgrund der allerdings immer noch bestehenden Restriktion von Figuren als
Elemente der Diegese (Stichwort Zukunftsblindheit), ist sowohl Voraussicht als
auch Introspektion nie so weit ausgebildet wie die des Erzählers.

236 vgl. Kapitel 3.3.4.

3. Konzept der Figur mit Angebot an Kriterien

83

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


‚Mittlerfunktion‘ oder ‚Lizenz zur Transgression‘ erwähnt wurden, sind
auch hier wieder relevant. Auctoriales Handeln ist als Überbegriff für
alle Figurenhandlungen zu verstehen, die sich aus dem Informations-
vorsprung gegenüber anderen Figuren speisen und auf der Ebene nar-
rativer Regie zur Handlungssteuerung in eine Richtung dienen, die
zum vom auctor beabsichtigen Ende des Handlungsstranges oder der
Gesamthandlung führen.

Folgende Figurenmerkmale können als Signale für auctoriales
Handeln gelesen werden:

– Die Figur gibt einen oder mehrere für den Verlauf der Handlung
richtungsweisende Ratschläge an den oder die Protagonisten, ent-
weder in einer großen Beratungsrunde oder persönlich237

– Die Figur hält ihr Wissen zurück und behält den Informationsvor-
sprung bei, agiert aber gemäß des ihr vorliegenden Wissens so, dass
sie auf das vom auctor intendierte Ziel hinarbeitet238

– Die Figur begeht ‚Alleingänge‘, d.h. der Fokus der Erzählung ver-
schiebt sich für eine gewisse Zeit vom Protagonisten auf sie. Dar-
unter zu fassen sind ebenso unauthorisierte Alleingänge wie autho-
risierte, also Aufträge, die die Figur bekommt oder auf der anderen
Seite heimliches Agieren.‘239

– Die Figur taucht an neuralgischen Stellen der Handlung unvermit-
telt auf und hilft dem oder den Protagonisten, was sie in die Nähe
einer Deus ex machina Figur rückt, aber nicht mit dieser assimiliert

Besonders dem Zurückhalten von Wissen ist aus folgendem Grund ge-
steigerte Aufmerksamkeit zu schenken: Im Moment eines Ratschlags

237 Besonders ist auf Signale zu achten, bei denen klar wird, dass diesen Ratschlag
keine der anderen Figuren hätte geben können, wenn sie beispielsweise erst zur
Szene hinzugeholt werden muss, oder explizit verlautet wird: ‚Das kann nur XY
wissen‘. Vgl. Müller: Ratgeber und Wissende, S. 129ff.

238 Dabei kommt es einerseits zu Situationen, die der Figur ‚manipulatives‘ oder pup-
penspielerhaftes Verhalten seitens der Forschung bescheinigen, andererseits ent-
stehen dadurch häufig die angesprochenen Friktionen und logischen Brüche im
Rollenentwurf. Vgl. Suerbaum, S. 61; S. 69f.

239 Wiederum könnte als Beispiel Lupolt im ‚König Rother‘ dienen, der mit Hand-
lungsprivilegien ausgestattet, den Grundstein für das Ende legt, in dem er als
Brautwerber zur auserkorenen Gemahlin reist und dort im Namen König Rothers
um ihre Hand anhält. Vgl. Müller: Ratgeber und Wissende, S. 130.

II. Theoretische Vorüberlegungen

84

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


aktualisiert die Figur gleichsam den Wissenshorizont aller anderen
Anwesenden, indem sie ihr eigenes Wissen über einen Sachverhalt
preisgibt. Da Wissen auch Macht zur Handlungsbeeinflussung be-
inhaltet, gibt sie mit der Preisgabe ihres Wissens einen wichtigen
Trumpf aus der Hand. Auch wenn es zur Charakterisierung einer Auc-
torialen Figur gehört, dass ihren Ratschlägen Folge geleistet wird, ver-
liert sie in diesem Moment die ‚Kontrolle‘ der Handlung. Der Beratene
kann selbst entscheiden, wie genau er dem Ratschlag folgt, die genaue
Ausführung obliegt ihm und die Steuerung der Handlung ist nach
einem Anstoß in die richtige Richtung wieder in Protagonistenhand.
Hält eine Auctoriale Figur allerdings Wissen zurück, behält sie die da-
mit verbundene Handlungsmacht. Erst dann erweist sie sich als wahrer
‚Spielleiter hinter den Kulissen‘, wenn sie andere Figuren ohne deren
Wissen lenkt und in die intendierten Positionen schiebt, fast wie der
Erzähler selbst. Aus diesem Grund genügt das Kriterium ‚Wissen‘ nie-
mals allein. Vielen Figuren wird ermöglicht, nach Gutdünken des Er-
zählers etwas zu wissen, aber nur wenige sind funktional auserwählt
Auctoriale Figuren zu sein.

Besondere ‚Vorliebe‘ des Erzählers für die Figur

Bei all den vorangegangenen Merkmalen bleibt es nicht aus, dass einer
handlungssteuernden Figur in einer Erzählung viel Raum eingeräumt
wird, obwohl es sich tendenziell nicht um den Protagonisten selbst
handelt. Durch eine solche Präsenz lässt sich eventuell auch eine et-
waige ‚Vorliebe‘ des Erzählers für diese Figur nicht verstecken. Mit
Vorliebe kann, wie oben bereits ausgeführt240, eine Sympathielenkung
in dem Sinn gemeint sein, dass die Figur überwiegend positiv durch
den Erzähler dargestellt wird, auf der discours-Ebene also beispielswei-
se mit positiv belegten Attributen (der edle, der vortreffliche etc) oder
mit Adverbien, die ihre Handlungen als gut kennzeichnen. Auch auf
der histoire-Ebene kann Sympathielenkung stattfinden, indem die
Auctoriale Figur durch andere Figuren wertgeschätzt wird, entweder

3.7

240 Vgl. Kap. 3.1.2.

3. Konzept der Figur mit Angebot an Kriterien

85

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


explizit oder implizit.241 Derselbe Sympathielenkungs-Effekt kann al-
lerdings auch durch Aktionen ausgelöst werden, die die Handlungen
der Figur retrospektiv in einem wohlwollenden Licht erscheinen las-
sen. So kann sie beispielsweise für ihre treuen Dienste im Sinne der Sa-
che belohnt werden (Vasallen meist mit einem Lehen, weibliche Figu-
ren oft durch eine vorteilhafte Heirat, die ihren Status steigert). Wie
angedeutet bedeutet Sympathielenkung allerdings nicht nur das Ver-
knüpfen von positiven Gefühlen mit einer Figur. ‚Neutrale‘ Sympathie-
lenkung in dem Sinn kann auch dadurch erfolgen, dass der Rezipient
unbewusst den Standpunkt der Figur einnimmt242, da eine Begeben-
heit durch die Augen und den Bewertungshorizont der Figur betrach-
tet wird, der Standpunkt der Figur wird als kurzzeitiger Filter ge-
nutzt.243 Um es mit Dimpel auszudrücken: Die Figur steht für diesen
Moment im Fokus des Erzählens. Ein Signal hierfür können berichtete
Reaktionen der Figur auf ein Ereignis sein, wobei ihre Reaktion kollek-
tiv für die nicht dargestellte Reaktion aller anderen anwesenden Figu-
ren genutzt wird.244

Zu achten ist also, wie auch schon die vorherigen Kriterien gezeigt
haben, besonders auf die relative Häufigkeit des Auftauchens der Figur
und eine etwaige ‚Bevorzugung‘ durch den Erzähler. Denn nur wenn
eine Figur einerseits den Spielraum bekommt, den sie braucht, um die
Spielregeln zu beherrschen, kann sie ihre Aufgabe überhaupt erfüllen:
Die Lenkung der Handlung auf das vom auctor geplante und von der
Erzählinstanz zu inszenierende Ende hin. Und andererseits wird der
Erzähler seine Sympathie gegenüber einer Figur, die ihm als ‚Kompli-

241 Dies kann eventuell sogar Rang- und Gruppengrenzen überschreiten, wenn ein
der Rolle nach ranghöherer, wie etwa ein König, einer rangniederen Auctorialen
Figur Respekt zollt oder sogar die Feinde des Lobes voll sind über die Eigenschaf-
ten der Figur.

242 Die Standpunktübernahme ist bei Dimpel eine Form der Sympathiesteuerung, al-
lerdings führt er dies als ein intradiegetisches Phänomen zwischen zwei Figuren
der Handlung aus (eine Figur übernimmt den Standpunkt einer anderen), nicht
zwischen Figur und Rezipienten. Vgl. Dimpel, S. 54.

243 Das ändert allerdings nichts an der grundsätzlich auktorialen Erzählsituation, da
die Wahrnehmung des Erzählers im nächsten Moment wieder uneingeschränkt
auf alle Figuren ausgeweitet wird.

244 Zu vergleichen u. U. mit der Kollektivität und dem Konsens der Meinung, wie
Jan-Dirk Müller sie beim Erkennen des heroischen Helden postuliert. Siehe dazu
Müller: Spielregeln, S. 239.

II. Theoretische Vorüberlegungen

86

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ze‘ zur Seite steht, nicht völlig verhehlen können. Muss er als morali-
sche Instanz gegenüber den Rezipienten auch etwaiges Fehlverhalten
der Figur streng tadeln, so wird er in Form von intradiegetischen Re-
aktionen doch Mittel und Wege finden, um auszudrücken: Das, was
diese Figur durch diese ganze Geschichte hindurch geleistet hat, war
gut so und richtig, denn ohne sie wäre alles anders gekommen.

3. Konzept der Figur mit Angebot an Kriterien

87

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Interpretationsansätze

Die entwickelten Kriterien werden nun anhand folgender Figuren
einer kritischen Prüfung unterzogen: Lunete in Hartmanns von Aue
Iwein, Hagen im Nibelungenlied, Gawan in Wolframs von Eschenbach
Parzival, Graf Wetzel im Herzog Ernst B sowie Tristan im gleichnami-
gen Werk Gottfrieds von Straßburg. So verschieden diese Werke von
ihrem Aufbau, ihrer Handlung und ihrer Figurenkonstellation her sind,
so hoffe ich dennoch, im Bezug auf die narrative Regie der Werke Aus-
sagen treffen zu können, die zur näheren Definition einer Theorie der
Auctorialen Figur führen.

Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

Die Figur Lunete

Wer ist Lunete? Auf den ersten Blick ließe sich diese Frage in wenigen
Sätzen beantworten:

Lunete ist die Vertraute und Dienerin von Laudine, der Herrin des
Brunnenreichs. Lunete rettet Iwein das Leben, als er sich auf der Flucht
vor der Burgbesatzung des Brunnenreichs in eine ausweglose Situation
gebracht hat, und sie überredet Laudine, Iwein zu heiraten. Sie über-
bringt Iwein auch Laudines Botschaft der Trennung, nachdem er sich
nach Ablauf der Jahresfrist nicht wieder im Brunnenreich erscheint.245

Im folgenden Handlungsverlauf wird Lunete für ihren schlechten Rat
angeklagt und zum Tode verurteilt, doch Iwein rettet sie durch einen

III. 

1.

1.1

245 Diese Funktion übernimmt Lunete nur bei Hartmann von Aue. Chrétien de
Troyes benennt nur eine anonyme Botin. S. Kapitel II 1.3, Y V. 2705, für Chrétiens
‚Yvain‘ wird im folgenden zitiert aus: Chrétien de Troyes: Le chevalier au lion, édi-
tion bilingue établie, traduite, présentée et annotée par Corinne Pierreville, Paris
2016.

89

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Gerichtskampf. Als Iwein seine Verpflichtungen erledigt hat und inko-
gnito an Laudines Hof zurückkehrt, ermöglicht Lunete es durch eine
geschickt eingefädelte Täuschung, dass Laudine ihm vergibt und ihn
wieder in Gnaden aufnimmt. Dafür wird sie am Ende belohnt, in einer
divergierenden Version sogar konkret mit sozialem Aufstieg durch die
Heirat mit einem Herzog.

Diese Zusammenfassung von Lunetes Handlungen war auch bis in
die späten 60er Jahre das Gros an Informationen, welches in der Iwein-
Forschung über sie vermittelt wurde.

„Despite her attraction, critics have not focused on Lunete in their
analyses of Yvain. She is viewed as an interesting character, but tends to be
dismissed in a paragraph or two“246 Diese Aussage von Ellen Germaine
im Jahr 1991 trifft im Großen und Ganzen auch noch zwanzig Jahre
später zu, sowohl für Chretiens als auch für Hartmanns Lunete. Wenige
Studien beschäftigen sich explizit  mit  ihr247,  die  Suche nach wissen-
schaftlichen Aussagen über die Figur Lunete gleichen einer Schnitzeljagd
quer  durch  die  weitläufige  Yvain/Iwein  Forschungslandschaft.  Noch
dazu sind die getroffenen Aussagen in ihrer Diversität kaum zu überbie-
ten. Der hauptsächliche Anknüpfungspunkt für das Interesse an Lunete
ist ihre Stellung am Hof Laudines: Als Beraterin und confidante hat sie
massiven  Anteil  am  Fortlauf  der  Handlung.  Besonders  die  Gender-
Studies haben sich eingehend mit Lunetes Wirken beschäftigt, sind sich
in den Ergebnissen ihrer Untersuchungen jedoch keinesfalls einig: Wäh-
rend die einen darauf pochen, dass Lunetes Manipulationen ihrer Herrin
zum misogynen Tenor des gesamten Werkes beitragen248, sehen andere
in ihr eine beinahe männliche Figur, da sie die Rolle eines Ritters und
männlichen  Ratgebers  ausfülle;  aktiv  wo Frauen  in  mittelalterlicher

246 Germain,  Ellen:  Lunete,  Women and Power  in  Chretien’s  Yvain.  In:  Romance
Quarterly. Vol. 38 1991, Issue 1, S. 15–25, hier S. 15.

247 Vgl.  Schusky,  Renate:  Die  „kupplerische Dienerin“.  Eine Studie  zu Hartmanns
„Iwein“, Wuppertal 1976; Carne, Eva-Maria: Die Frauengestalten bei Hartmann von
Aue: ihre Bedeutung im Aufbau und Gehalt der Epen, Marburg 1970; Allen, Renée:
The Roles of Women and Their Homosocial Context in the Chevalier au Lion, in:
Romance Quarterly 46 (1999), Band 3, S. 141–151.

248 Vgl. u. a. Krueger, Roberta: Love, Honor, and the Exchange of Women in Yvain: Some
Remarks on the Female Reader, in: Romance Notes 25 (1985), S. 302–317, hier:
S. 308; Allen, S. 149.

III. Interpretationsansätze

90

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Literatur sonst nur passiv seien.249 Renée Allen geht sogar noch einen
Schritt weiter, indem sie die Frage stellt: „Who is the heroine in this
romance?“  Nicht  Laudine,  die  wenig  Initiative  ergreift,  sondern die
aktive Lunete stehe im Fokus der Erzählung, sei demnach die Heldin der
Geschichte.250  Allen beruft sich auch auf die Namensähnlichkeit der
beiden weiblichen Figuren und sieht in ihnen zwei Teile eines Ganzen,
zwei Aspekte der selben Figur. Lunete sei damit verkörperte Stimme der
Vernunft Laudines. „Hence, Lunete-Laudine could be viewed as one
heroine with two faces.“251 Zu einem ähnlichen Schluss kommt auch
Armin Schulz, allerdings von einem anderen Ansatz her. Er rückt die
gesamte Iwein-Handlung in die Nähe der ‚Erzähung von der gestörten
Martenehe‘, einer Erzähltradition, in der sich der Held in ein Wesen einer
Anderwelt  verliebt,  sich der Andersartigkeit  seiner Geliebten jedoch
nicht bewusst ist. Erkennt er diese, Andersartigkeit, zerbricht meist die
Verbindung der  Liebenden.252  Im Brunnenreich,  das  nur  durch das
Auslösen des Sturms an der Quelle zu erreichen ist, und in der Figur
Laudine sieht Schulz Rudimente dieser Sagentradition noch vorhanden.
Allerdings kann und darf Laudine als höfische Dame, deren Gunst es zu
erringen gilt, in der höfischen Romantradition nur wenige dieser an-
dersweltlichen Merkmale besitzen. Die Lösung besteht für Armin Schulz
darin, dass die Feenfigur der Martenehe-Erzählung gleichsam auf zwei
weibliche Figuren ‚aufgespalten‘ wird: Laudine und Lunete. Auf Lunete
werden nun all diejenigen Merkmale ‚ausgelagert‘, die als Fremdkörper
aufgefasst werden könnten, Laudine wird dadurch zur rein höfischen
Dame.253

Bis zu den 2000er Jahren bleiben die Interpretationsansätze zu
Lunete demnach eindeutig auf der histoire-Ebene, der oftmals gender-
geprägtem Blickwinkel konzentriert sich häufig darauf, was Lunete

249 Vgl. Germain, S. 18.
250 Allen, S. 142.
251 Ebd.
252 Schulz, S. 218.
253 Vgl. Schulz, Armin: Spaltungsphantasmen. Erzählen von der „gestören Martenehe“,

in: Wolfram-Studien 18 (2004), S. 233–262, hier: S. 248. Grundlegend zur gestöhr-
ten Martenehe auch: ders.: Poetik des Hybriden. Schema, Variation und intertextu-
elle  Kombinatorik  in  der  Minne-  und Aventiureepik:  Willeham von Orlens  –
Partonopier und Meliur – Wilhelm von Österreich – Die schöne Magelone, Berlin
2000.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

91

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


nun ist, Mann oder Frau254, emanzipierte Heldin oder Werkzeug einer
misogynistischen Literaturwelt und Zeit. Ihre Bedeutung für die Orga-
nisation des Gesamtwerkes wird dabei zwar immer wieder anzitiert,
aber nicht in ihrer Konsequenz durchdacht.255

Einen weniger gender-basierten Ansatz der Lunete-Forschung ver-
folgt Herta Zutt. Sie bietet einen guten Überblick über die bisherigen
Ansätze und wertet sie kritisch, indem sie die Blickwinkel der Charak-
terisierungen isoliert:

„Wenn  zur  Beurteilung  Lunetes  vor  allem  Dialogszenen  mit  Laudine
herangezogen  werden,  wird  ihre  Redegewandtheit,  ihre  Klugheit,  ihre
Diplomatie,  ihr  ‚herzhafter,  praktischer  Realismus‘  hervorgehoben  […]
Steht ihre Hilfe für Iwein bei der Charakterisierung Lunetes im Mittelpunkt,
wird von ihrer Dankbarkeit, Selbstlosigkeit und triuwe gesprochen.“256

Daher wird Lunete entweder als „Trägerin weiblicher Werte“257 oder
als intrigante Dienerin gesehen, je nachdem, welche Beziehung (Iwein-
Lunete oder Laudine-Lunete) für den Interpretierenden im Vorder-
grund steht.

Für Zutt selbst liegt der Hauptspannungspunkt der Lunete-Figur
darin, dass sie vom Autor, sowohl von Chrétien als auch von Hart-
mann, als unhöfisch und damit nicht der höfischen Welt zugehörig ge-

254 „Lunetes true singularity resides in her playing traditionally male roles“, Sullivan,
J. M.: The Lady Lunete: Literary Conventions of Counsel and the Criticism of
Counsel in Chrétien’s Yvain and Hartmann’s Iwein, in: Neophilologus, Voume 83,
Bd 3 (2004), S. 335–354., hier: S. 342.

255 „The verbal manipulations of Lunete and the damsel of Noroison persuade many
critics to see them as surrogate narrators, but this can lead either to the conclusi-
on that these women are powerful, as women, or that they are co-opted into per-
petuating a misogynistic system.“ (Allen, S. 152).
Folglich sieht Allen in ihrer Aussage nicht als wichtig an, dass Lunete als ‚Stimme
des Erzählers‘ gesehen werden könnte, sondern nur, dass sie dadurch entweder
stark sind oder einem misogynistischen System das Wort reden. Dabei ist für den
Fortlauf der Handlung nicht wichtig, ob Laudine unterdrückt wird, sondern dass
Lunete den Willen des Erzählers ausführt, dass Iwein und Laudine zusammen-
kommen. Das Happy End auf ‚Biegen und Brechen‘ unterstreicht die finalorien-
tierte Erzählform des Mittelalters, nicht ihr misogynistisches Weltbild.

256 Zutt,  Herta:  Die unhöfische Lunete,  in:  Trude Ehlert  (Hg.):  Chevaliers  errants,
demoiselles  et  l’autre.  Höfische  und  nachhöfische  Literatur  im  europäischen
Mittelalter. Festschrift für Xenja von Ertzdorff zum 65. Geburtstag, Göppingen 1998,
S. 103–120, hier: S. 105.

257 Carne, S. 38.

III. Interpretationsansätze

92

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


kennzeichnet wird und dennoch das Verhalten der höfischen Figuren
wie Iwein und Laudine lenkt. Während sich die höfische Welt an Idea-
len orientiere, handele Lunete nach realistischen Maßstäben. Dieses
Aufeinanderprallen von höfischer Idealität und Wunschdenken auf der
einen Seite und pragmatischem Opportunismus auf der anderen er-
zeuge Komik. Diese Komik sei sowohl von Chretien als auch von Hart-
mann klar intendiert.258 Neben dem Herausstreichen der Komik als
treibender Kraft des Werks, betont Zutt auch den Zusammenhang von
Wissen und Macht im Bezug auf Lunetes Handlungen. Nur dadurch,
dass Lunete das Wissen um Iweins Identität, oder wie zu Beginn des
Werkes um Iweins Anwesenheit in der Burg, für sich behält und Lau-
dine nicht über das aufklärt, was sie weiß, ist sie in der Lage, ihre Ent-
scheidungen dahingehend zu lenken, dass Iwein Laudine erst heiratet
und dann am Ende des Werkes wieder in Gnaden aufgenommen wird.
Lunetes zentrale Rolle im Yvain/Iwein sei demnach die einer Lenkerin
weg von den starren höfischen Verhaltensmustern.259

Eine starke Lenkungsmacht in der Beziehung zwischen Iwein und
Laudine bescheinigt der Figur Lunete auch Renate Schusky. Es sei die
explizite Funktion Lunetes Iwein und Laudine zusammenzu bringen,
sie agiere dabei als der Typus der ‚kupplerischen Dienerin‘ – ein Typus,
den Schusky auf die antike Komödie rückbezieht.260

Den Versuch durch einen narratologisch-strukturalistischen An-
satz etwas Ordnung in die Vielfalt der Lunete-Interpretationen zu
bringen, wagt Friedrich Michael Dimpel in seiner Dissertation „Die
Zofe im Fokus.“ Minutiös analysiert er Textstelle um Textstelle und
geht dabei zwar immer wieder auf die bereits benannten Gender-As-
pekte ein, misst ihnen aber weit weniger Bedeutung für die Aussage
des Werkes zu.

Ebenfalls eine eher strukturellere Analyse von Lunetes Handlungen
ergeht bei Caroline Krüger. Sie sieht in allen Handlungen Lunetes ein
übergeordnetes Prinzip, eine Rolle, die sie schematisch ausfüllt – ähnlich
der kupplerischen Dienerin bei Renate Schusky, jedoch nicht allein auf
die Erfüllung der Paarbeziehung Laudine/Iwein ausgelegt – und ver-

258 Vgl. Zutt, S. 107f.
259 Vgl. ebd, S. 119f.
260 Vgl. Schusky: Kupplerische Dienerin S. 94f. Erweitert und differenziert in: dies.:

Lunete – eine ›kupplerische Dienerin‹?, in: Euphorion 71 (1977), S. 18 –47.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

93

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


gleicht diese Rolle mit der antiken Tradition der weiblichen Ratgeberin.
Rosemarie Deist zufolge hat die mittelalterliche Literatur viel von der
antiken  Paarbeziehungsmechanismen  zwischen  weiblichen  Figuren
übernommen.261  Krüger nun führt den Gedanken Deists weiter und
ergänzt antike Tradition durch einen modernen soziologischen Begriff:
Den Broker.  Lunete erfülle mit ihren Handlungen, die auf Laudines
Herrschaftssicherung und Glück ausgelegt sind, ebenjene Rolle, die für
den Broker typisch seien:

„Der Broker besetzt eine strategische Schlüsselposition in einem Netz so-
zialer Beziehungen […]. Drei wichtige Voraussetzungen sind zu nennen,
die bestimmte Personen für andere, für ganze Netzwerke zu Brokern
macht: Zentralität, Zeit, Macht. Das bedeutet, er muß an wichtigen Posi-
tionen innerhalb eines Kommunikationsnetzwerkes situiert sein […], er
muß die zeitlichen Freiräume haben, seine Beziehungen zu nutzen und
entsprechend seiner Pläne zu manipulieren; und er muß Einfluss auf die
Personen haben, die die Ressourcen erster Ordnung verwalten.“262

All diese Kriterien träfen auf Lunetes Handeln zu, was sie nach Krü-
gers Auffassung zu einer typischen Broker-Figur macht. Somit gibt es
in der neueren Lunete-Forschung durchaus Ansätze, die ihrer Rolle im
Beziehungsgeflecht größere Beachtung auch im Hinblick auf das Ge-
samtwerk schenken, die histoire-Ebene wird dabei jedoch selten verlas-
sen: Von Interesse ist bei diesen Studien die Auswirkung, die Lunetes
Handeln auf die inter-figuralen Beziehungen hat, auch im emotionalen
Sinn. Die discours-Ebene, also wie Lunetes Handeln komponiert ist
und welchen Zweck sie dabei für die narrative Regie des Gesamtwer-
kes, vor allem in Hinblick auf das intendierte Ende, bedient, wird nur
vereinzelt hingewiesen: „Es gilt aber auch: was ohne Lunete als ‚Tragö-
die‘ enden müßte, wird durch sie zur ‚Kömödie‘, so daß alle – Roman-
figuren und Publikum – am Ende zufrienden sind“263, so Herta Zutt.

261 Vgl. Krüger, Caroline: Freundschaft in der höfischen Epik um 1200. Diskurse von
Nahbeziehungen, Berlin/New York 2011, S. 258;  vgl.  ebenso: Deist,  Rosemarie:
Gender and power. Counsellors and their masters in antiquity and medieval courtly
romance, Heidelberg 2003, S. 51f.

262 Krüger, S. 259, nach Boissevan, Jeremy: Friends of Friends. Networks, Manipula-
tors and Coalitions, Oxford 1974, S. 155–158.

263 Zutt, S. 120.

III. Interpretationsansätze

94

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ellen Germaine postuliert: „Without Lunete, the peace would not have
come about; indeed there would be no story at all without her.“264

Die weitreichende Bedeutung von Lunetes Agieren wird trotz die-
ser vereinzelten Kommentare kaum in letzter Konsequenz zusammen-
geführt und explizit gemacht. Diese Zusammenführung aller Aspekte
von Lunetes Agieren und die Reflexion auf ie dahinter stehende Figu-
renkonzeption soll in den folgenden Kapiteln geleistet werden.

Erzählsituation im Iwein

„Im höfischen Roman zeigt sich der Erzähler als souveräner Mittler
zwischen dem Stoff – der das gesamte relevante Wissen umfaßt – und
dem Publikum. Die Kategorie der Stimme wird hier von einem extra-
diegetischen Erzähler erfüllt, wobei hinsichtlich des Modus im großen
und ganzen eine Nullfokalisierung vorliegt.“265

Welche Art von Erzählinstanz begegnet uns in Hartmanns Iwein?
Sie pauschal mit Genette als heterodiegetisch und nullfokalisiert266 zu
bezeichnen, wird ihrer komplexen Ausgestaltung durch das gesamte
Werk hindurch nur in Ansätzen gerecht, es lohnt eine differenzierter
Blick. Ist die Erzählinstanz in allen Phasen der Handlung gleich stark
markiert? Lassen sich Rückschlüsse ziehen auf das Verhältnis zwischen
der Erzählinstanz und einzelnen Figuren oder von Sinnabschnitten der
Handlung und der Austariertheit der Erzählsituation?

Auffallend ist zuerst einmal die relative ‚Zurückhaltung‘ der Er-
zählinstanz zu Beginn des Werkes. Nach einem kurzen Prolog mit der
Einführung in die Artusliteratur als Vorbild rechten und guten Lebens
wird der auctor der Geschichte vorgestellt und eingeführt als gebildeter
Mann, der swenner sîne stunde / niht baz bewenden kunde267, also zum
Zeitvertreib, auch noch dichtet. Dieser auctor wird aber nicht dezidiert

1.2

264 Germain, S. 25.
265 Schulz, S. 375.
266 Wie im Kapitel I 3.1 bereits klargestellt, wird die Genettsche Erzähl-Typologie nur

im Falle der der Erzählinstanz selbst gebraucht. Die trennscharfe Unterscheidung
und Diskussion zwischen Stanzel und Genette spielt für diese Arbeit nur eine un-
tergeordnete Rolle. Vgl. hierzu: Schulz: Erzähltheorie, S. 367–383.

267 I 23f.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

95

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


mit dem Erzähler-Ich gleichgesetzt268, was die spätere Vermittlung der
Geschichte durch andere Vortragende erleichtert. Außer ganz zu Be-
ginn, als der Erzähler auf die Überlegenheit der Dichtung gegenüber
der Realität hinweist, bleibt er in der folgenden Wiedergabe des Ge-
schehens zum Pfingstfest auffallend ‚still‘. Die Geschehnisse werden
unmittelbar wiedergegeben, mit sehr viel wörtlicher Rede und ohne
Meinungsäußerung der Erzählinstanz zum Geschehen. Sie dient als le-
diglich Reflektor und Wiedergeber in diesen Szenen, tritt nur durch
‚inquit‘-Formeln und kurze Angaben zu Handlungen der Figuren (set-
zen, aufstehen, hinzukommen, weggehen) überhaupt in Erscheinung.
Wenn die Erzählinstanz eine Meinung zu den Charaktereigenschaften
der Figuren hat, so werden sie durch wörtliche Rede anderer Figuren
unmittelbar vermittelt. Obwohl die Erzählinstanz vor Beginn der
Handlung dezidiert auf die Fiktion und lang Vergangenheit der Ge-
schichte hingewiesen hat, unterläuft sie durch diese Unmittelbarkeit
des Erlebens der Vorgänge ihre eigene Ansage.

Des Weiteren gibt die Erzählinstanz mit der am Artushof geschaffe-
nen Situation ihre eigene Rolle des Vermittlers gleich wieder an Kalo-
grenant ab. Nicht der von der Diegese getrennte Erzähler berichtet über
die gescheiterte Aventiure, die zum Auslöser der jetzigen Geschichte
werden soll, sondern durch den gelebten Erzählbericht Kalogrenants
stellt sich eine Unmittelbarkeit ein, die im starken Kontrast zum lang
vergangenen  Geschehen  steht.  Kalogrenants  Stimme ist  stellenweise
nicht von der der Erzählinstanz zu unterscheiden269, er benutzt ähnliche
Wendungen, um seine Zuhörer zur Aufmerksamkeit anzuhalten:

268 Ausnahme ist das fiktive Streitgespräch zwischen dem Erzähler und Frau Minne,
auf welches weiter unten genauer verwiesen wird. Frau Minne spricht den Erzäh-
ler als ‚Hartman‘ an, da aber diese Sequenz vom Erzähler selbst wiedergegeben
wird, ist dies eine nicht verlässliche Zuschreibung. Zur generellen Paradoxie die-
ser Textstelle im Bezug auf den Erzähler vgl. Kalkhofen, Rupert: Von der Notwen-
digkeit des Überblicks. Die schriftliche Mündlichkeit des self-concious narrator
in Iwein, Lalebuch und Tristram Shandy, in: Daphnis 24 (1995), S. 571–601, hier:
S. 585–588.

269 Dagegen Joseph M. Sullivan, Matilda Bruckner folgend: „In having the character
speak for himself, Chrétien ‘allows the narrator to put a greater distance between
himself  and Calogrenant’s  tale’ (Bruckner  93).“  Vgl.  Sullivan,  Joseph M.:  Kalo-
grenant/Calogrenant, Space and Communication in Hartmann’s Iwein and Chréti-
en’s Yvain, in: Seminar: A Journal of Germanic Studies 42,1 (2006): 1–14; Bruckner,

III. Interpretationsansätze

96

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


so vernemet ez mit guotem site,
unde mietet mich dâ mite:
ob manz ze rehte merken wil.270

Die zwölf Verse der Einleitung, die Kalogrenant für seine Geschichte
vornimmt, muten wie eine Fortsetzung des Prologes des eigentlichen
Erzählers an. Über fünfhundert Verse erzählt allein Kalogrenant, ohne
dass ihn der Erzähler des Gesamtwerkes auch nur ein einziges Mal
durch eine inquit-Formel unterbrechen würde, um somit die Distanz
zum Geschehen wiederherzustellen.271 Erst nach der Beendigung der
intradiegetischen Erzählung setzt die eigentliche Erzählinstanz wieder
ein, allerdings ebenfalls ohne das zuvor Gesagte in irgendeiner Weise
zu werten. Die Erzählinstanz bleibt Reflektor bis sie Iwein als Ver-
wandter Kalogrenants in die Szenerie einführt. Dann plötzlich vermag
sie sowohl in Keies als auch in Iweins Innere zu blicken und wird erst
ab dieser Stelle wirklich nullfokalisiert in dem Sinne, dass sie mehr
zeigt, als die Figuren selbst wahrnehmen können. Die Innensicht der
Erzählinstanz folgt dabei häufig Iwein, seine Gedanken werden uns
weit häufiger geschildert als die übriger Figuren. Von Iwein erfahren
wir Absichten, innere Gedanken und vorsätzliche Falschaussagen272,
während die inneren Vorgänge beispielsweise seiner Verfolger nur an-
zitiert werden.273 Weit häufiger aber erfährt der Rezipient die Gemüts-
zustände von ‚Hauptfiguren‘ wie Laudine nur durch ihre verbalen Äus-
serungen, unkommentiert von der Erzählinstanz und unreflektiert
durch Laudines Gedankenwelt. Selbst der Kommentar über die Wan-

Matilda Tomaryn: Narrative Invention in Twelfth-Century French Romance: The
Convention of Hospitality (1160–1200), Lexington 1980, S. 93.

270 I V. 245–248. Es wird zitiert aus: Hartmann von Aue: Iwein. Mittelhochdeutsch/
neuhochdeutsch, hrsg. u. übers. von Rüdiger Krohn. Kommentiert von Mireille
Schnyder, Stuttgart 2011.

271 Zur Bedeutung der Kalogrenant-Binnenerzählung vgl. desw.: Wenzel, Franziska:
Keie und Kalogrenant. Zur kommunukativen Logik höfischen Erzählens in Hart-
manns Iwein, in: Literarische Kommunikation und soziale Interaktion. Studien
zur Institutionalität mittelalterlicher Literatur, hg. von Beate Kellner/Ludger Lieb/
Peter Strohschneider, Frankfurt a.M. u.a. 2001, S. 89–109; Ludger Lieb: Essen und
Erzählen. Zum Verhältnis zweier höfischer Interaktionsformen, in: Situationen
des Erzählens: Aspekte narrativer Praxis im Mittelalter, hg. v. Ludger Lieb (u.a.),
Berlin 2002, S. 41–69, hier: S. 64f.

272 I V. 1422–1431.
273 I V. 1263ff.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

97

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


kelmütigkeit und den Trotz Laudines, als Lunete ihr die rasche Neu-
Vermählung zum Schutz des Landes vorschlägt, bleibt auf einer allge-
meinen moralischen Ebene, die Frauen generalisiert und nicht unbe-
dingt einen inneren Wesenszug Laudines hervorhebt:

swie sî ir die wârheit
ze rehte hete underseit
und sî sich des wol verstuont,
doch tete sî sam diu wîp tuont:
sî widerredent durch ir muot
daz sî doch ofte dunket guot.274

Nicht die innere Emotions- und Gedankenwelt Laudines darzustellen
steht also in diesem Moment im Vordergrund, sondern das Treffen
einer allgemein erklärenden Aussage, warum Laudine nicht sofort zu-
stimmt und sich der Dialog noch weiter entwickelt. Wie auch in der
Nach-Prolog Szene um Kalogrenants Erzählung ist auch weiterhin zu
beobachten, dass sich die Erzählinstanz zugunsten der unmittelbaren
Dialogdarstellung häufig ganz zurücknimmt und nicht einmal inquit-
Formeln einstreut, sondern Aussage auf Aussage folgen lässt, was
einen hohen Grad an Performanz suggeriert.275 Kommentare, die der
Erzähler-Reflektor über Figuren wie Keie trifft, bleiben ebenfalls eher
an der Oberfläche, treffen allgemeine Aussagen zum Charakter, ohne
dabei in seine Beweggründe und Gedankenwelt einzusteigen. Iwein als
Protagonist auf der anderen Seite wird in einer beinahe personal an-
mutenden Erzählperspektive genauestens durchleuchtet, ihm werden
viele innere Monologe zugestanden, der Rezipient sieht oft durch seine
Augen.

Wie lässt sich diese Erzählinstanz somit beschreiben? Einerseits
begegnet uns eine Erzählinstanz, die im Anklang an eine für die höfi-
schen Romane typischen sekundären Mündlichkeit276 noch sehr zu-
rückhaltend agiert und die Figuren selbst als Träger von Sympathielen-

274 I V. 1863–1868.
275 Zur Performanz im Iwein vgl. u.a.: Wenzel, Franziska, S. 94.
276 Das ‚Sekundäre‘ der Mündlichkeit ergibt sich nach Schulz daraus, dass suggeriert

wird „daß das Werk von einem anwesenden Erzähler im Prozeß öffentlicher Per-
formanz, zugleich im Rückbezug auf eine oder mehrere vorhandene Quellen al-
lererst konzipiert, elaboriert und verschriftet wird, obwohl es bereits schriftlich
existiert und nur vorgetragen oder gar nur still gelesen wird.“, Schulz: Erzähltheo-
rie, S. 377.

III. Interpretationsansätze

98

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


kung nutzt. Dieser Erzähler lässt den Figuren viel Freiraum zur Hand-
lung, ohne sie durch viele Exkurse zu unterbrechen. Gleichzeitig äu-
ßert er Zweifel an seiner Fähigkeit, Dinge im Detail wiedergeben zu
können, denen er nicht selbst beigewohnt hat:

ich machte des strîtes harte vil
mit worten, wan daz ich enwil,
als ich iu bescheide.
sî wâren dâ beide,
unde ouch nieman bî in mê
der mir der rede gestê.
spræche ich, sît ez nieman sach,
wie dirre sluoc, wie jener stach […]277

Hinter dieser Aussage steckt andererseits aber eine humoristisch-ironi-
sche Reflexion des Erzählvorgangs überhaupt, die diese Erzählinstanz
über einen bloßen Wiedererzähler und Reflektor hinausführt. Immer
wieder blitzen diese Momente der Reflexion der ‚Erzählung des Er-
zählten‘ auf, so etwa, wenn Frau Minne selbst zu Wort kommt und den
Erzähler, dem sie den Namen ‚Hartmann‘ zuspricht, zurechtweist, dass
er lüge:

sî sprach, und sach mich twerhes an,
‚dune hâst niht wâr, Hartman.‘
‚vrouwe, ich hân entriuwen.‘ sî sprach ‚nein.‘
der strît was lanc under uns zwein278

An dieser markanten Stelle des Fiktionsbruchs fordert Frau Minne
‚Harmann‘ auf, den Tausch der Herzen, den Iwein und Laudine bei
ihrem Abschied vollziehen, nicht zu vergessen. Der Erzähler weigert
sich zuerst und beruft sich auf seine Unkenntnis des Vorgangs.

Dass eine Erzählinstanz in der mittelalterlichen Epik ihre Unwis-
senheit zu einem bestimmten Sachverhalt betont und sich dabei je-
doch als durchaus kompetent und wissend inszeniert, ist keine Selten-
heit und Erbe antiker Rhetorik.279 Ein derart komplexes Spiel mit ver-
schiedenen Ebenen von zeitlicher Unmittelbarkeit auf der einen Seite –
denn wann findet diese Diskussion zwischen ‚Hartmann‘ und Frau

277 I V. 1029–1036.
278 I V. 2981–2984.
279 Vgl. Mertens, Volker: Stellenkommentar, in: Hartmann von Aue, Iwein. Text und

Kommentar, hg. v. Volker Mertens, Frankfurt a. M. 2004, S. 1040f.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

99

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Minne eigentlich statt?280 – und Erzähler und erzählter Figuren auf der
anderen birgt jedoch gewaltigen Zündstoff. Denn wenn die Erzählin-
stanz von Frau Minne angewiesen wird, wie sie zu erzählen hat, ist sie
dann noch ordnende Instanz oder greift in genau dieser ironischen
Verwirrung der Figurenebenen der auctor selbst ein, als „der Ironiker“
der „nur auf diese Weise, also indirekt oder stumm“281 überhaupt in
seinen Werken in Erscheinung tritt?

Eine solche Komplexität der Erzähsituation darf auch in der mit-
telalterlichen Literatur nicht überraschen. Schon in der Forschung der
1970er Jahre wird der Erzähler im Iwein als ‚self-concious narrator‘ als
ein sich seiner selbst bewusster Erzähler bezeichnet. „Gemeint ist eine
Erzählerfigur, die ihr eigenes Tun, das Erzählen, während des Erzäh-
lens kommentiert […] Eine solche Erzählerfigur liegt immer dann vor,
wenn sie die Wahrheit des von ihr Erzählten diskutiert, unabhängig
davon, ob sie sie ernst oder unernst, also ironisch thematisiert.“282

Einerseits begegnen dem Rezipienten im Iwein also sehr artifiziell
ausgestaltete metanarrative Passagen, in denen die Erzählinstanz so-
wohl sich als Figur als auch die zu erzählende Geschichte in Szene
setzt. Andererseits wechseln diese Passagen mit sehr zurückhaltenden
und unmittelbaren Erzählmomenten, in denen keinerlei Brechung des
Erzählten sondern nur bloße Wiedergabe stattfindet. Die Erzählin-
stanz ist also keinesfalls überall gleich stark markiert. Auffallend ist,
dass ihre Zurückhaltung besonderen Fokus auf Dialoge erlaubt, die
zwischen Figuren stattfinden. Damit wertet die Erzählinstanz Figuren-
aussagen auf. Die Figuren sprechen demnach ‚für‘ den Erzähler, ver-
treten die Weltanschauung, die er gemeinsam mit dem Autor darstel-
len will.283

Eine solcherart auftretende Erzählinstanz unterstützt damit gerade
durch ihre Polarität den Gedanken, dass eine Auctoriale Figur in dem
von ihm dargelegten Werk denkbar wäre. Hinter der Ironie des ‚self-

280 Vgl. Kalkofen, S. 591f.
281 Vgl. ebd, S. 590.
282 Kalkofen, S. 575. Nach: Wayne C. Booth: The Self-Conscious Narrator in Comic

Fiction before ‚Tristram Shandy‘, in: Publications of the Modern Language Asso-
ciation 67 (1952), S. 163–185.

283 Ein anzuführendes Beispiel wären Aussagen Lunetes, die entweder allgemeine
Weisheiten enthalten oder wie gänge Sprichwörter klingen (I V. 1499; V. 1956ff;
V. 2153–2158; V. 2262–2266).

III. Interpretationsansätze

100

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


concious narrator‘ steckt der planende auctor, der zwar der Erzählin-
stanz die Gestaltung weitgehend überlässt, durchaus aber nicht das
Feld räumt. Es wäre denkbar, dass ein solch versierter auctor dem Er-
zähler eine Helferfigur zur Seite stellt, um eine Erzähltradition der Un-
mittelbarkeit, der direkten Immersion in die Handlung, zu bewahren,
die erklärende Exkurse überflüssig macht. Dieser Versuch der Unmit-
telbarkeit, verbunden mit der hoch bewerteteten Kompetenz der han-
delnden Figuren ist im Iwein noch deutlich sichtbar. Ob Lunete dabei
besondere Rolle zukommt, oder ob sie nur eine von vielen auctorial
handelnden Figuren in diesem Werk ist, werden die folgenden Kapitel
zeigen.

Zunächst gilt es jedoch, einen weiteren Vergleich anzustellen.
Hartmann erfindet den Iwein bekanntermaßen nicht neu, sondern hat
Chrétiens de Troyes Yvain zur Vorlage. Um verlässliche Aussagen über
den Erzählstil Hartmanns treffen zu können, um klar abzugrenzen,
welchen ‚Spin‘ er der Erzählsituation gegeben hat, müssen die Parallel-
stellen bei Chrétien ebenfalls untersucht werden.

Dazu zunächst zum Prolog. Hartmanns Erzählinstanz beginnt mit
einleitenden Worten und der Sentenz zur rehten güete, von der aus er
zum allgemeinen Artuslob übergeht, jedoch über die bereits Verblichen-
heit des Gelobten die Distanz stehts gewahrt hält. Dieser distanzierte
Ansatz zur Geschichte ermöglicht es ihm, durch das Erzähler-Ich die
bereits angesprochene Hartmann-Signatur zu platzieren und alles Fol-
gende als Fiktion zu markieren.284 Nichts davon geschieht zu Anfang bei
Chrétien. Chrétiens Erzählinstanz begibt sich gleich in medias res mit der
Schilderung des Pfingstfestes, welche jedoch für eine Zeiten- und Min-
neklage wieder  unterbrochen wird.  Daraus könnte gefolgert  werden,
dass Chrétien sich noch mehr der Unmittelbarkeit verschrieben hat als
Hartmann, indem er seine Erzählinstanz mehr hinter der Geschichte
zurücknimmt und Gedanken an den auctor gar nicht erst aufkommen
lässt, diese Annahme wird jedoch durch die sich anschließende intra-
diegetische  Erzählung  Kalogrenants  widerlegt.  Inhaltlich  folgt  Hart-
mann im Großen und Ganzen der  intradiegetischen Erzählung des

284 Vgl.: Mohr, Wolfgang: Iwein: mit Beobachtungen zum Vergleich des Yvain von
Chrestien von Troyes mit dem Iwein Hartmann von Aue, Göppingen 1985, S. 188.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

101

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ritters bei Chrétien, nimmt nur kleine Akzentverschiebungen vor.285 Die
Einführung und Platzierung der Szene unterscheidet sich jedoch deut-
lich. Während bei Chrétien der Dialogpart erst mit dem Erscheinen der
Königin und Keies Spott beginnt, erzeugt Hartmann mit der von Anfang
an von Kalogrenants Stimme bestimmten Szene die bereits angespro-
chene  Eigenständigkeit  und  Unmittelbarkeit.286  Die  schon  bei  Hart-
mann gestellte Vermutung, dass der Prolog Kalogrenants, der um das
rechte Zuhören kreist, auf die extradiegetischen Erzählinstanz übertra-
gen werden kann, ist bei Chrétien viel stärker angelegt, da Chrétiens
Werk der Prolog ganz fehlt. Hier wie dort besteht also eine syntaktische
Verbindung zwischen Erzählinstanz und erzählender Figur, die sich bei
Chrétien auch noch darin niederschlägt, dass Chrétiens Calogrenant
sich retrospektiv sehr reflexiv gibt: Er steuert Erklärungen und Erläute-
rungen bei, die teils seiner Rechtfertigung dienen, teils beinah psycholo-
gisch anmutende Überlegungen zum Verhalten der agierenden Figuren
sind.287 Durch diese Reflexionen wird, deutlicher als bei Hartmann, die
Unmittelbarkeit der Nacherzählung zugunsten einer größeren Distanz
zum Geschehen gebrochen. Calogrenant ist mehr Vermittler einer aven-
tiure denn immer noch persönlich Betroffener.288

285 Vgl.:  Sullivan:  Kalogrenant,  S. 4f.  Dabei  handelt  es  sich  hauptsächlich  um die
Änderung von Distanz und Zeit während der Brunnen-aventiure. Diese Verschie-
bungen haben Auswirkungen auf die Rezeption des Inhaltes, weniger jedoch auf die
metanarrative Rezeption oder zögen gar eine Veränderung der Erzählperspektive
nach sich, um die es in diesem Abschnitt vorranging gehen soll. Vgl. ebenso Brunner,
Horst: Hartmann von Aue: Erec und Iwein, in: ders.: Mittelhochdeutsche Romane
und Heldenepen, Stuttgart 2009, S. 97–128, hier: S. 122.

286 Bei Chrétien führt der Erzähler aus, dass Calogrenant eine Geschichte von Schande
und nicht von Ehre erzählt, Hartmann lässt Kalogrenant von Anfang an selbst
sprechen. Vgl. Y V. 56–60.

287 Y V. 266; V. 282–285; V. 314f.; V. 429, vgl. Mohr, S. 186.
288 Dafür  kann  auch  die  Omission  des  Kampfes  durch  Hartmanns  Kalogrenant

angeführt werden, der bei Chrétien detailtreuer beschrieben wird, bei Hartmann
jedoch mit einem beschämten Überspringen Kalogrenants verkürzt wird: dô tete ich
daz ich mohte / daz mir doch lützel tohte. Ebenso rechtfertigt Calogrenant sich durch
die Aussage des Burgherren, dass kein Herausforderer zuvor je den Brunnenkampf
gewonnen hätte, was seine Niederlage relativiert. Dieser Hinweis fehlt bei Hartmann
völig.  (Y  V.  518–545;  V.  570–576).  Mohr  sieht  in  diesem  unterschiedlichen
Erzählstilen  die  besser  ausgebildete  Fähigkeit  Hartmanns,  sich  in  Kalogrenant
hineinzuversetzen, er geht also, wie häufig, nicht von einem narratologischen Sinn
der Umgestaltung aus, sondern schiebt die Änderungen auf eine mehr oder weniger
ausgebildete Meisterschaft der Autoren. Vgl. Mohr, S. 193.

III. Interpretationsansätze

102

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Das Spiel mit Nähe und Distanz wird bei Chrétien und Hartmann
also an unterschiedlicher Stelle und mit unterschiedlicher Intensität
eingesetzt. Chrétien’s Calogrenant erscheint weniger als eigenständige
Figur, denn als Schablone des Erzählers, das den Grund für Yvains
Aufbruch liefert. Andererseits zeigt sich Hartmanns Erzählinstanz re-
flexiver und distanzierter seiner eigenen Aufgabe, dem Erzählen, ge-
genüber. Besonders deutlich wird das an jenen bei Hartmann bereits
besprochenen Stellen:

Als der Brunnenritter auf Yvain losstürzt, beschreibt Chrétien de-
ren Kampf ausführlich in allen Einzelheiten: Zuerst den Lanzenkampf,
dann den Schwertkampf, er erwähnt sogar, dass die Ritter die Pferde
schonen und elegant kämpfen, da sie auf den Pferderücken bleiben.289

Damit erfüllt Chrétien jene Rezipienten-Erwartung, die Hartmann iro-
nisch bricht, indem er die Kampfbeschreibungen mit den obenge-
nannten Versen 6977/6980 ersetzt. Die Erzählinstanz bei Hartmann
greift nicht nur die Zeugen-Problematik auf, mit der Iwein selbst zu
kämpfen hat290, sie thematisiert damit auch die des Nacherzählens
selbst. Wie kann etwas verlässlich wiedergegeben werden, wenn nie-
mand außer den Kämpfenden zugegen war? Hartmanns Erzähler be-
ruft sich nie direkt auf Chrétien als Quelle, sondern gibt an, Hartmann
hätte diese mære selbst gedichtet. Wenn er sonst Chrétiens Worten so
genau folgt, an solchen Stellen jedoch nicht, wo es um das Erzählen
von in Heimlichkeit geschehenen Dingen geht, zeigt das eine Selbstre-
flexion, die sowohl mit Rezipienten-Erwartung an ihn als auch mit der
Nachvollziehbarkeit des Erzählten spielt. Eine solche Selbstreflexion
kann nur dann aufkommen, wenn als Nacherzähler die Distanz zur
histoire ohnehin größer ist als für den ursprünglichen Schöpfer des
Plots.291 Die Erzählinstanz inszeniert sich in diesen Szenen also weni-
ger als auctor im Sinne des Urhebers, sondern als Wiedererzähler und
Zeuge, als Mittler zwischen Stoff und Publikum.292 Vollzieht sich bei
Hartmann also sukzessive die von Monika Unzeitig für Chrétiens Wer-

289 Y V. 853–856.
290 I V. 1058–1071.
291 Dabei ist natürlich zu beachten, dass auch Chrétien die arturischen Stoffe nicht

im eigentlichen Sinne ‚erfunden‘ hat, doch er gilt in jedem Fall als sinnstiftender
Vorreiter. Vgl. Brunner, S. 98.

292 Vgl. Kapitel 3.1.1.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

103

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ke noch negierte Trennung zwischen auctor und Erzähler293, gerade
durch jene ironischen, selbst-bewussten Brüche mit dem verbürgten
Vorbild?

Ein weiterer Vergleich scheint dies zu bestätigen. Der oben er-
wähnte Streit zwischen der an dieser Stelle profilierten und mit dem
Namen des auctors versehene Erzähler-Figur und Frau Minne, der eine
eindrückliche metanarrative Reflexion über den Wahrheitsgehalt einer
Erzählung enthält und auch darüber spekulieren lässt, wer die Macht
über die histoire hat, erweist sich erst im Vergleich mit Chrétien auch
als eine Diskussion über das rechte Nacherzählen. Denn es ist Chrétien,
der allererst davon spricht, dass Yvain sein Herz bei Laudine lässt.
Hartmann kokettiert also mit der Legitimation eines Nacherzählers,
aus einer Vorlage etwas wegzulassen, das er nicht nachvollziehen kann.
Er macht nicht nur einen beiderseitigen Herzenstausch daraus, son-
dern lässt seine Erzähler-Figur auch darüber streiten, ob eine solche
Geschichte überhaupt wahr sein könne.294 Der Erzähler beharrt noch
stärker als beim Kampf zwischen Iwein und dem Brunnenritter darauf,
nicht erzählen zu können, wovon er nichts wisse und was er vor allem
nicht mit eigenen Augen gesehen hätte.295

Der Erzähler verwendet hier ein klassisches Stilmittel, das seine
Überlegenheit als reflektierter Erzähler betonen soll: Er weigert sich zu
erzählen und tut es doch, indem er sich öffentlich weigert und von
einer anderen Instanz darauf hingewiesen wird.296

All dies fehlt bei Chrétien, er erzählt davon, dass Yvain sein Herz
bei Laudine lasse ohne jegliches Aufbrechen der Narration durch
einen metanarrativen Kommentar durch zwei nicht auf der histoire
verankerte Figuren. Er verweist zwar darauf, dass es einem Wunder
gleichkomme, dass jemand ohne Herz überleben könne, genau dieses
Wunder sei jedoch geschehen, ohne jeden Zweifel.297

293 Vgl. Unzeitig: Von der Schwierigkeit, S. 73.
294 I V. 2995–3010; V. 3020–3025.
295 I V. 3023–3025.
296 Ähnliches begegnet bei Hartmann im Sattel-Exkurs im Erec, wo er mit einem fik-

tiven Einwand aus dem Publikum abrechnet.
297 Y V. 2648–2654.

III. Interpretationsansätze

104

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Es zeigt sich also, dass die metanarrative Reflexion in weiten Teilen
ganz eigenständiges Werk Hartmanns ist.298 Einem solchermaßen re-
flektierten auctor, der nicht nur nacherzählen lässt, sondern mit dem
‚Wie‘, dem discours, kokettiert, ist die Einbindung einer selbstbestimm-
ten Figur, die dem Erzähler zuarbeitet, in jedem Fall zuzutrauen. Ein
dergestalt vielschichtige ‚Erzählsituation‘ erscheint als ein durchaus
mögliches ‚Einsatzgebiet‘ für eine Auctoriale Figur

Lunetes Mittlerfunktion

„Nicht nur der Erzähler, sondern auch die Figuren können entschei-
dende Informationen mitteilen“, schreiben Nine Miedema und Franz
Hundsnurscher in Berufung auf Schuhmann, Krusenbaum und See-
bald.299 Hartmanns Erzähler gibt viel an seine Figuren ab, lässt sie In-
formationen vermitteln, die für das Verständnis des Werkes notwendig
sind. Kalogrenant als Binnenerzähler wurde schon behandelt, nun soll
es jedoch um Lunete gehen, die Hauptperson dieser Untersuchung. In-
wieweit handelt sie als Mittler zwischen Erzähler und Figuren? Ist sie
nur eine unter vielen ‚selbstständigen‘ Figuren, oder gibt es bereits hier
erste Anzeichen dafür, dass sie nicht rein auf der histoire-Ebene veror-
tet, sondern Produkt jener Zwischenebene der narrativen Regie ist? Da
die Mittlerfunktion eng mit der Kategorie ‚Wissen‘ verflochten ist, wer-
den sich bei den folgenden Untersuchungen bereits Relationen zum
dem Kapitel „Auctoriales Wissen und Handeln“ ergeben.

1.3

298 Ein weiteres Beispiel für Hartmanns Reflexion nicht nur über das Erzählen, son-
dern auch über die Stoffgeschichte an sich, ist seine distinktive Erwähnung der
Erec-Handlung im Dialog zwischen Gawain und Iwein. Bei Chrétien findet sich
diese Verklammerung der zwei Werke aus demselben Hintergrund nicht. I V.
2783–2799. Horst Brunner sieht diese Tatsache programmatisch: „Meiner An-
sicht nach versuchte Hartmann, die höchst problematische Liebe und Ehe von
Yvain und Laudine im Sinne der ‚regelrechten‘, ihm ja bestens vertrauten Ehebe-
ziehung zwischen Erec und Enite zu verstehen und damit die beiden strukturell
nahe verwandten Romane einander weiter anzunähern. Letztlich wurde der Iwein
auf diese Weise zu einer Art Dublette des Erec.“ Brunner, S. 123.

299 Miedema/Hundsnurscher: Einleitung, S. 12.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

105

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Aktualisierung durch Nacherzählung

Die Trennung von Wissen und Wissendem ist nach Armin Schulz ein
Merkmal der höfischen Epik. Informationen, die in der Handlung ge-
geben werden, sind nicht mehr jeder Figur von vorneherein zugäng-
lich, sondern müssen durch andere aktualisiert werden.300

Lunete leistet bereits bei ihrem ersten Auftritt eine solcher Aktuali-
sierung von wichtigen Informationen für die Geschichte. Als sie Iwein
ihre Hilfe anbietet erklärt sie unaufgefordert, weshalb sie ihm, obwohl
Iwein ihren Herrn getötet hat, nicht gehaz ist: Als Botin Laudines an
den Artushof geschickt, erfährt sie eine unhöfische Behandlung durch
die Mitglieder des Hofes, die sie nicht grüßen. Kontrastierend dazu je-
doch Iweins Verhalten:

herre, dô gruozt ir mich
und ouch dâ nieman mêre.301

Für die Forschung war diese Stelle bisher vor allem als Figurenmotiva-
tion Lunetes interessant. Wer danach fragt, weshalb die ansonsten
loyale Dienerin Laudines hier auf der Seite Iweins zu finden ist, wird in
der oberflächlichen Textlektüre fündig: schlichte Dankbarkeit für eine
erwiesene Höflichkeit. Um es mit Wolfgang Mohr auszudrücken: „Von
nichts kommt nichts, alles was geschieht hat seine Vorgeschichte, die
erklärt, warum die Personen so und nicht anders handeln. Gut, wenn
man sich einmal Freunde gemacht hat.“302

Wenn man Lunetes Motivation ‚von vorne‘ jedoch weniger als
sinnstiftend und ursächlich für die Handlung denn als nachträgliche
Einfügung zur Erklärung sieht, wird der Fokus stärker auf die Funktion
ihres Handelns in dieser Situation gelegt, die bisher in der Forschung
wenig berücksichtigt wurden. Klar ist, Iwein muss in diesem Augen-
blick gerettet werden, sonst hätte die Brunnen-aventiure und die ge-
samte Handlung ein ebenso unrühmliches Ende gefunden wie die Ge-
schichte Kalogrenants. Anstatt die Erklärung ihrer Motivation mit der
Erzählerstimme nachzuliefern und damit den Erzählfluss zu unterbre-

1.3.1

300 Vgl. Schulz, S. 374f. Schulz postuliert die allgemeine Verfügbarkeit des Wissens
auch noch für das Nibelungenlied. Dass dem nicht ohne Weiteres zuzustimmen
ist, wird im Kapitel II 2 gezeigt.

301 I V. 1194f.
302 Mohr, S. 196f.

III. Interpretationsansätze

106

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


chen, lässt der Erzähler Lunete selbst sprechen. Dies sorgt für einen
größeren Fluss in der Handlung.303

Dass gerade Lunete es ist, die ihn rettet, führt sie bereits als Ver-
bindungsglied auf der histoire-Ebene ein, zwischen Iwein und ihrer
Herrin Laudine, zwischen deren Aufenthaltsorten sie im folgenden hin
und her wechselt. Darüber hinaus lassen sich anhand diese Aktualisie-
rung der Ereignisse weitere Charakteristika Lunetes zeigen: Sie dient
Laudine ebenfalls als Mittlerin zwischen zwei Welten, dem Brunenn-
reich und dem Artushof.304 Von der Artuswelt wurde sie als nicht-hö-
fisch deklariert, also als nicht zur Artuswelt gehörig, deshalb fand kei-
ne Kommunikation zwischen ihr und der höfischen Welt statt, die
über ihr Botendasein hinausging. Ihr ‚Unhöfischsein‘ kann sich jedoch
als programmatisch für ihr folgendes Verhalten erweisen: Sie gehört
der eng abgeschlossenen Welt des Artushofes nicht an, wird sich des-
halb auch nicht an höfische Konventionen halten müssen.305

Hintergründig erweist sich die scheinbare bloße Vergeltung einer
guten Tat306 also als programmatische Einführung einer Figur, die in
mehr als einer Hinsicht Mittlerfunktion ausübt und den Erzähler da-
mit entlasten kann.

Ebenfalls als nicht unproblematisch erweist sich eine weitere Ak-
tualisierungszene Lunetes. In der folgenden Szene wird die Confidante
Laudines abermals eine Figur auf den ‚neusten‘ Stand bringen, sie dies-
mal jedoch über etwas informieren, wovon der Rezipient bereits in
Kenntnis gesetzt ist. Daher gilt die Signalwirkung der Szene weniger
der Vermittlung zwischen Erzähler und Rezipient, sondern der Sicht-
barmachung des Plans der Erzählung.

303 Vgl. Kapitel 1.4.2.
304 Näheres dazu im Kapitel II 1.5 ‚Lizenz zur Transgression‘.
305 Vgl. Zutt, S. 109/114.
306 Welche ohnehin über-vergolten wäre, Eine Anerkennung gegen die Rettung des

Lebens. Vgl. Dimpel, S. 206; Zutt, S. 109. Dimpel wie Zutt anerkennen die geringe
Tragfähigkeit der Erklärung, suchen einen Ausweg allerdings in ‚persönlicher
Motivation‘ der Figur Lunete für ihre Tat, welche Vorteile für sie selbst daraus er-
wachsen. („Lunetes Konzept, ihre Bindung an Laudine zu stärken, scheint aufzu-
gehen. Kann eine Zofe mehr Einfluß auf ihre Herrin haben als eine Zofe, die ihrer
Herrin den nächsten Ehemann aussucht“, Dimpel, S. 208.) Damit bleiben sie nur
auf der histoire-Ebene, lassen die übergeordnete narrative Funktion der Szene au-
ßer Acht.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

107

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


In der in folgenden Kapiteln noch ausführlicher zu untersuchenden
Dialogszene307 zwischen Laudine und Lunete, in der Lunete ihre Herrin
von der raschen Wiederverheiratung überzeugen will, schlägt sie nach
der ersten Weigerung Laudines einen neuen Ton an:

und ein dinch ist iu unchunt:
[…]
daz nâch disen zwelf tagen
und in vil churzem zil
der kunech Artûs chomen will
zuo dem brunnen mit her.308

Was dem Rezipienten, dem Artushof und Iwein bereits seit geraumer
Zeit ein Begriff ist, davon weiß man im Brunnenreich nichts: Dass Kö-
nig Artus bereits auf dem Weg dorthin ist, um den Sturm am Brunnen
auszulösen. Der Zeitdruck, unter dem sich Iwein zeit seines Aufbruchs
bewusst befand, ist mit dieser Mitteilung nun auch bei Laudine ange-
kommen. Vor dem Ablauf dieser Frist muss sie einen neuen Verteidi-
ger für das Brunnenreich finden, der sonst edle und erstrebenswerte
Artushof erscheint plötzlich als Bedrohung, nicht als gern erwarteter
Gast.

Auffällig ist nun, wie bereits bei der vorhergehenden Textstelle, die
Platzierung der Neuigkeit und ihr Überbringer. Gerade zur rechten
Zeit, so scheint es, bringt Lunete ein ‚Totschlagargument‘, weshalb sich
Laudine nicht gegen eine rasche Wiedervermählung sträuben kann.
Woher aber weiß sie von Artus baldiger Ankunft? Iwein hat ihr davon
nicht berichtet. Stattdessen erfolgt eine Erklärung, die, wie die obige
zum Grund ihrer Hilfsbereitschaft, etwas unzuverlässig309 klingt, da
nicht vom Erzähler selbst in irgendeiner Weise bestätigt:

ez wart ein bot an dirre stunt
mînem herren gesant.
Dô er in dô tôten vant
und iuch in selher swære

307 Vgl.  auch.:  Zimmermann,  Tobias:  Den Mörder  des  Gatten  heiraten‘?  Wie  ein
unmöglicher Vorschlag, zur einzig möglichen Lösung wird: der Argumentations-
verlauf im Dialog zwischen Lunete und Laudine in Hartmanns Iwein, in: Formen
und Funktionen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen Großepik, Tübingen
2007, S. 203–222.

308 I V. 1831; V. 1838–1841.
309 Zu Lunete als unzuverlässige Erzählerin vgl. Dimpel, S. 206ff.

III. Interpretationsansätze

108

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


dô versweic er iuch dez mære
und bat aber michz iu sagen.310

Weder hat Artus davon gesprochen, einen Boten zu senden, um seine
Ankunft anzukündigen – das erscheint auch aufgrund der Natur sei-
nes Besuchs wenig wahrscheinlich –, noch hat der Erzähler zuvor von
einem solchen Boten berichtet. Ob Lunete allerdings die Wahrheit
über die angebliche Quelle ihres Wissens sagt, ist für die Handlung
nicht von Bedeutung. Entscheidend ist, dass sie von Artus nahender
Ankunft weiß und dieses Wissen dazu nutzt, um Laudine zu überzeu-
gen.311 Auch bei Chrétien bleibt der Ursprung von Lunetes Wissen
zweifelhaft: „Ob die Zofe es von Yvain weiß und die Nachricht von der
Dameisele Sauvage erfunden hat, oder ob sie den Boten tatsächlich ab-
gefangen hat, wie Hartmann V. 1831-41 erzählt, bleibe dahinge-
stellt.“312 Hartmann oder Chrétien hätten den gleichen Effekt der
Dringlichkeit erzielt, wenn der Bote tatsächlich in persona seine Bot-
schaft überbracht hätte. Dass er aber nur über Lunete anzitiert wird,
macht Lunete selbst wieder zur Mittlerfigur. Sie aktualisiert für Laudi-
ne das benötigte Wissen, damit die Handlung im vorgegebenen Maße
voranschreiten kann: Iwein als Bezwinger des alten Brunnenritters er-
scheint als die konsequente Nachfolge, wenn es darum geht, das Brun-
nenreich erneut vor äußeren Angriffen zu schützen.

Dass besonders Hartmann Wert darauf legt, Lunete als ‚Mittlerfi-
gur‘ einzusetzen, zeigt die vergleichende Analyse eines weiteren Boten-
auftrags. Nachdem Iwein sich über das von Laudine gesetzte Zeitlimit
hinweggesetzt hat, schickt die Herrin des Brunnenreiches die Nach-
richt an Iwein, dass er in Ungnade gefallen ist.

in dûhte der schaden niht genuoc
daz er ir den man sluoc,
ern tæte ir leides mere
unt benæme ir lîp und êre.
[…]

310 I V. 1832–1837.
311 Vgl. Kapitel II 1.6 „Auctoriales Wissen“.
312 Mohr, S. 205. Mohr verflicht hier Figurenaussage mit zuverlässiger Erzähleraussa-

ge. Es ist Lunete, die von einem Boten berichtet, nicht Hartmanns Erzähler. Mohr
nimmt Lunetes Behauptung, dass es einen Boten gegeben habe, leicht für bare
Münze, während er Lunete bei Chrétien der ‚Erfindung‘ bezichtigt – eine Inkon-
sistenz der Interpretation.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

109

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ouch sulent ir von dirre vrist
mîner vrouwen entwesen:
sî wil ouch ân iuch genesen.
unt sendet ir wider ir vingerlîn.313

Iwein und der Rezipient gleichermaßen erfahren nur durch diese in
langer wörtlicher Rede vermittelte314 Botschaft, dass Laudine die Kon-
sequenzen aus seiner Verspätung gezogen hat und er nicht mehr ins
Brunnenreich zurückkehren darf, es erfolgt keine vorausdeutende Be-
merkung der Erzählinstanz. Die Erzählinstanz bei Hartmann zieht sich
sehr aus dieser Szene zurück, sie wird durch Lunetes Prädomination
entlastet.

Bei Hartmann steht Iweins fehlende triuwe im Vordergrund und
der Ehrverlust, den er Laudine dadurch ausgesetzt hat, Chrétiens Bot-
schaft nimmt vor allem den Topos des vom Körper entfernten Herzens
wieder auf und kehrt diesen um: Yvain hat das Herz seiner Liebsten
nicht nur behalten, wie es jeder Verliebte tut, sondern er hat es ihr ge-
stohlen.315 Da Hartmann zuvor von einem Herzenstausch sprach –
und das Motiv der Liebenden nur durch die extradiegetische Interven-
tion von Frau Minne quasi ‚durch die Hintertür‘ überhaupt erwähnt –
kann er das Motiv des Herzensdiebes nicht verwenden. Stattdessen
nimmt er zwei andere zuvor auftauchende Motive wieder auf und ver-
kehrt sie. Dies erreicht er dadurch, dass er im Vergleich zu Chrétiens
Vorlage eine Konkretisierung vornimmt. Chrétien spricht nur von une
damoiselle, die als Botin auftritt, es ist also eine beliebige Botin, deren
Bedeutung sich in ihrer Aufgabe erschöpft, Überbringerin der schlech-
ten Nachricht zu sein. Hartmanns Erzählinstanz jedoch überantwortet
den Botenauftrag Lunete. Dadurch kann er zwei Momente, die speziell
auf Lunetes Figur zugeschnitten sind, wiederholen und ironisch bre-
chen: Zum einen grüßt Lunete, die bei ihrem vormaligen Erscheinen
dort von niemandem am Artushof gegrüßt wurde außer von Iwein,
nun alle außer ihm, markiert ihn also als unhöfisch und nicht dem Ar-
tushof zugehörig.

313 I V. 3133–3136; 3190–3193.
314 Bei Hartmann sogar noch unmittelbarer als bei Chrétien, wo der Erzähler selbst

einen Teil der Botschaft paraphrasiert.
315 Y V. 2728.

III. Interpretationsansätze

110

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


daz ich iuch gruozte von ir
unde iwer gesellen über al,
wan einen, der ist uz der zal316

Zum anderen wird Lunetes Funktion als Mittlerin selbst zur Diskussi-
on gestellt: Lunetes Ratschlag, derjenige Ratschlag, der die Handlung
so beeinflusst hat, dass Iwein der Herr des Brunnenreiches werden
konnte, wird von ihr selbst in Frage gestellt.317

Lunetes Funktion in dieser Szene erweist sich folglich als zwiefach:
Sie dient als Mittel zur Aktualisierung der Informationen, die die Figu-
ren für den Fortlauf der Erzählung erhalten. Damit wird der Erzählin-
stanz ein narrativer Exkurs sowie ein Szenenwechsel ins Brunnenreich
erspart. Lunete gibt alle nötigen Informationen, die jene Ereignisse in
Gang setzen können, die vorgesehen sind: Iweins Wahnsinn und seine
‚Verwandlung‘ in den Löwenritter. Darin besteht auch die Funktion der
namenlosen Botin bei Chrétien.

Noch dazu benutzt Hartmann als auctor Lunete als Werkzeug, um
seine Umakzentuierung der Vorlage plausibel und interessant zu ma-
chen. Nur weil die Botin eben nicht namenlos, sondern Lunete selbst
ist, kann auf der histoire-Ebene der Faktor der Beziehung zwischen Bo-
tin und Angeklagtem eingebracht werden, auf der discours-Ebene
durch diesen Faktor ein Motiv (Herzensdiebstahl) durch ein anderes
(Raisonierung über den ‚richtigen‘ Verlauf einer Geschichte bzw. ironi-
sche Reminiszenz an die Grußverweigerung) ersetzt werden. Die Lun-
ete-Figur tritt demnach als ‚Kitt‘ zwischen Vorlage und Bearbeitung in
Erscheinung, sie assistiert auch auf der discours-Ebene, auf der ent-
schieden wird, wie eine Erzählung vermittelt wird, dem Erzähler des
Werkes. Daraus folgt, dass sie ebenfalls ‚Anteil‘ an einer narrativen Re-
gieebene zugewiesen bekommt, und als Hilfsmittel dieser Ebene fun-
giert.318

316 I V. 3114–3116.
317 Ez vuocte mîn rât und mîn bete (I V. 3151).
318 Dasselbe gilt für Lunetes Nachreichung der Ereignisse im Brunnenreich während

Iweins Abwesenheit. Dadurch, dass sie selbst von ihrem eigenen Unglück berich-
tet, ‚Opfer‘ (Lunete) und ‚Täter‘ (Iwein) direkt in Kommunikation treten, erhält
die Nacherzählung trotz ihrer zeitlichen Entfernung eine starke Unmittelbarkeit.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

111

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Anderweitige Entlastung des Erzählers
(Provokation von Informationen, Reflektionen)

Mithilfe von Nachlieferung geschehener Ereignisse wird ein narratives
Programm aufgerufen, das die Funktion der Wissensaktualisierung
weit übersteigt, wie die obige Analyse der Szenen beim Heirats-Rat
und Botengang an den Artushof zeigt. Der Erzählvorgang per se wird
durch die gezielte Einsetzung einer bestimmten Figur vereinfacht,
auch im Bezug auf die Aktualisierung und Umakzentuierung des Stof-
fes durch einen Wiedererzähler. Aber auch in der Handlung an sich
kann die Erzählerstimme ‚entlastet‘ werden, indem Ereignisse, die für
den ‚richtigen‘ Fortlauf der Handlung geschehen müssen, nicht durch
Zufall oder göttliche Fügung, sondern durch konkretes Handeln einer
bestimmten Figur initiiert werden. Diejenige Figur erscheint dabei ei-
nerseits als Reflektor des Erzählerwillens und andererseits als pars pro
toto eines Figurenkollektivs. Hierzu ein Beispiel:

Nach der erfolgreichen Absolvierung des Gerichtskampfes reitet
Iwein wieder von dannen, um in einem erneuten Aventiureweg die Re-
konzilierung mit Laudine zu ermöglichen. Niemand begleitet ihn, wie
der Erzähler betont. Niemand, außer Lunete.

im envolgete von dan
weder wîp noch man,
niuwan eine vrou Lunete,
diu im geselleschaft tete
einen guoten wec hin.319

Diese Szene wird einerseits dazu genutzt, dass Lunete in einer Art Pro-
lepse versprechen kann, alles für eine Versöhnung von Laudine und
Iwein zu tun, andererseits wird Lunete damit zur alleinigen Hüterin
des Weges, den Iwein genommen hat. Folgerichtig wird die Botin, die
im Auftrag der jüngeren Tochter des Grafen vom Schwarzen Dorn
durch das Land reitet, um Iwein zu suchen, an Lunete verwiesen:

dar rîtet unde vrâget sî
swes iu diu niht gesagen kan,
des bewîset iuch hie nieman320

1.3.2

319 I V. 5549–5553.
320 I V. 5888–5890.

III. Interpretationsansätze

112

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Rückwirkend erweist sich die Tatsache, dass Lunete Iwein begleitet hat,
demnach als geschickte Vorausplanung sowohl Chrétiens als auch
Hartmanns. So muss an dieser Stelle nicht der Zufall oder göttliche Fü-
gung entscheiden, dass Iwein gefunden wird und für die jüngere Toch-
ter kämpfen kann. Stattdessen übernimmt Lunete die Funktion der
Mittlerin, indem sie handlungswichtige Informationen weitergibt (die
Richtung, in die Iwein geritten ist).

Friedrich Dimpel hat auf die besondere Rolle Lunetes in dieser
Szene bereits hingewiesen:

„Lunete ist also auch dort wirkungsmächtig präsent, wo es auf den ersten
Blick nicht zentral wirkt. Sie hilft ausschlaggebend bei der Wiederholung
der Suche nach Iwein. Erst damit wird es möglich, daß Iwein auf Gawein
trifft, am Artushof rehabilitiert wird und es in der Folge wagt, erneut zum
Brunnenguss zu schreiten.“321

Bisher haben die Vergleiche der Textstellen bei Chrétien und Hart-
mann Akzentverschiebungen zutage treten lassen, die auf einen be-
wussteren Umgang von Lunetes Lenkungsmacht bei Hartmann schlie-
ßen lassen. Wie stellen sich Unterschiede und Gemeinsamkeiten in der
obigen Szene dar? Chrétien und Hartmann folgen im Großen und
Ganzen einer ähnlichen Linie in dieser Szene: In beiden Werken gibt
Lunete nicht nur die gewünschte Information, sondern führt die Botin
auf den richtigen Pfad322 und trennt sich an derselben Stelle von ihr,
an der Yvain/Iwein sie verlassen hat. Bei Hartmann erscheint Lunete
allerdings als zuverlässigere und souveränere Mittlerin des Erzähler-
willens als bei Chrétien: Im Yvain gibt sich Lunete unsicherer, ob die
angesteuerte Stelle wirklich die richtige ist und betont mehrmals ihr
Unwissen, wohin Yvain geritten und was ihm seitdem widerfahren
sein könnte. Nur Gott und der Heilige Geist könne der Botin wahrlich
helfen.323 Hartmanns Lunete merkt ihr Unwissen nur kurz an, mit der
Begründung, Iwein habe sie nicht informiert. Anstatt die Botin Gott
anzuempfehlen und darauf hinzuweisen, dass andere Figuren mehr In-
formationen über Iweins Verbleib geben könnten, erscheint sie zuver-

321 Dimpel, S. 226.
322 S. Kapitel II 1.5 ‚Lizenz zur Transgression‘.
323 Y V. 4981–4987: Si li dist: „Cest chemin tanroiz / Tant que en aucun leu vanroiz /

Ou novele vos en iert dite / Se Deu plest et Saint Esperite, / Plus voire que je ne l’en
sai. / Bien m’an sovient que jel lessai / Bien pres de ci ou ci meïsmes.“

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

113

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sichtlich, dass ihre Angaben genügen sollten, Iwein ausfindig zu ma-
chen. Ihre einzige Sorge besteht im Gesundheitszustand des Ritters.
Aus dem Wissen um seine Verwundung zieht sie ebenfalls einen weg-
weisenden Schluss:

er und sîn lewe wâren wunt
sô sêre daz er zuo der stunt
mohte gevarn unverre324

Da Lunete bei dem Kampf zugegen war, weiß sie welche Wunden bei-
de Kämpfer davongetragen haben, darin erschöpft sich ihr Wissen al-
lerdings nicht. Sie kann dieses Wissen mit der Ahnung verbinden, dass
Iwein nicht weit gekommen sein kann, dadurch rät sie der Botin impli-
zit, ihren Suchradius einzuschränken und macht ihr gleichzeitig Hoff-
nung, dass ihre Suche ein rasches Ende finden könnte. In der For-
schung hat diese Lesart bereits Beachtung gefunden. So schreibt Ute
Siewerts: „Lunetes besonderes Wissen über den Löwenritter spielt da-
bei eine wichtige Rolle […] Lunete, am besten informiert, ist gleichzei-
tig Wegweiserin zu Iwein und Führerin durch den Roman.“325 Lunetes
Wissensvorsprung und seine Nutzung im Roman wird im Kapitel 1.6.
noch intensiver ausgeführt werden.

Mit der untersuchten Szene erweist sich Lunete als Antwortgebe-
rin auf eine handlungsrelevante Frage (‚Wo ist Iwein‘) und erfüllt somit
ein weiteres Kriterium der Mittlerfunktion. Es erscheint plausibel, dass
die Figur Lunete von der Erzählinstanz an diesen strategischen Stellen
der Handlung, an dem über das Gelingen oder Nicht-Gelingen von Fi-
gurenplänen entschieden wird, eingesetzt wird, damit die Erzählin-
stanz sich selbst zurücknehmen kann. Erst mit dem Wissen um Iweins
Aufenthaltsort kann die Handlung weiter fortschreiten, dank der Ein-
setzung von Lunete als Informationsquelle kann die Erzählinstanz auf
ein zufälliges oder von Gott gelenktes Aufeinandertreffen Iweins und
der Botin verzichten.

Es wurde gezeigt, dass Lunete als Figur häufig Figuren Wissen ver-
mittelt, das sie für das Zurechtfinden in ihrer eigenen Welt brauchen.

324 I V. 5906ff.
325 Siewerts, Ute: sam daz holz under der rinden, alsam sît ir verborgen". Verborgen-

heit und Erkenntnis in Hartmanns von Aue ‚Iwein‘. In: Petra Hörner (Hg.): Hart-
mann von Aue. Mit einer Bibliographie 1976–1997. Frankfurt am Main 1998,
S. 91–122, hier: S. 116.

III. Interpretationsansätze

114

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Dies geschieht sowohl in der Nachreichung von Episoden, die außer-
halb des Blickwinkels sowohl der Figuren als auch des Rezipienten ge-
schehen sind als auch in der Antwort auf handlungsrelevante Fragen,
wie etwa Iweins Aufenthaltsort. Hartmanns Erzähler, mehr noch als
Chrétiens, überantwortet diese Funktion distinktiv Lunete, nicht einer
namenlosen oder weniger präsenten Figur. Als „Führerin durch den
Roman“326 übernimmt Lunete ab und an die Funktion eines Nacher-
zählers und partizipiert am Wissen der Erzählinstanz, womit sie diese
entlastet. Ist sie selbst einmal die Fragende und Suchende, fällt ihr die
Antwort gleichermaßen in den Schoss, sie kommt also nie selbst in die
Situation, sich von anderen Figuren Rat geben lassen zu müssen.327

Friktionen im Rollenentwurf

In den vorangegangenen Kapiteln haben sich bereits einige Schwierig-
keiten in der Interpretation von Lunetes Motivation ‚von vorne‘ her-
auskristallisiert. Nicht nur der Rezipient stellt sich die Frage, weshalb
sie handelt, wie sie es tut, und ob diese Handlungen mit ihrer Figuren-
zeichnung als Zofe und Vertraute der weiblichen Hauptfigur Laudine
in Einklang zu bringen sind.

Nimmt man an, dass die Motivation ‚von hinten‘ darin besteht,
Iwein und Laudine zusammenzuführen, daz er herre wurde dâ328,
dann wird es im Text Signale dafür geben, dass Lunete dieses Ziel kon-
sequent verfolgt. Aufgrund ihrer Platzierung in der Geschichte, sollte
sie jedoch dem Brunnenreich zugehören und als Vertraute Laudines
allein die Interessen ihrer Herrin verfolgen, daraus ihre Handlungsmo-
tivation gewinnen. Wie genau es durch diese beiden ‚Aufgabengebiete‘
zu Friktionen in Lunetes Rollenentwurf, also zu Unstimmigkeiten,
kommt, soll die folgende Analyse zeigen.

1.4

326 S. Anm. 63.
327 Dies kann als Signal dafür gelesen werden, dass Lunete a priori darauf vertrauen

kann, dass sie zu gegebener Zeit das wissen wird, was sie wissen muss. Gottver-
trauen auf der histoire-Ebene, oder eine Komplizenschaft mit dem Erzähler auf
der Ebene narrativer Regie.

328 I V. 1787.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

115

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Lunete – Frau mit ritterlichen Zügen?

Die Genderforschung der Mediävistik hat sich intensiv mit Lunete und
ihrer Rolle im Iwein/Yvain auseinandergesetzt.329 Das Hauptaugen-
merk liegt dabei auf Lunetes Verhalten, das als ‚unhöfisch‘ oder gar als
‚männlich‘ ausgelegt wird. Sie scheint einzigartig in ihrer Darstellung
als weibliche Figur. „All of these characterizations of Lunete recognize
that she is an unusual female character. In a world in which women are
defined by their marriages, or lack thereof, Lunete is unique“330,
schreibt Ellen Germaine. Lunetes Einzigartigkeit und die Macht, die
sie ausüben kann, speisten sich aus der Tatsache, dass sie eine männli-
che Rolle übernehme. Germaine geht sogar so weit, Lunete als „equal
of men such as Yvain or Gawain“331 zu bezeichnen. Lunete sei dement-
sprechend eher männlich als weiblich.332

Worauf aber stützen sich diese Annahmen, dass Lunete, eine weib-
liche Figur, wie ein Mann handle? Bei Hartmann finden sich dement-
sprechende Signale gleich mit der ersten Charakterisierung Lunetes
durch den Erzähler:

dâ sach er zuo im ûz gân
eine rîterlîche maget,
enhete sî sich niht verclaget.333

Dass der Erzähler die beiden Worte rîterlîch und maget nebeneinander
stellt, ist bereits ungewöhnlich. Lunete zeigt sich im Folgenden als
selbstbewusst und klug, betätigt sich sowohl für Laudine als auch für
Iwein als „Beraterin in Notsituationen“334 und stellt allgemeine Stel-
lungnahmen über Frauen an, aus denen sie sich selbst ausnimmt.335 Es
scheint fast so, als sehe sich Lunete selbst nicht als dem weiblichen Ge-
schlecht zugehörig, wenn man es pointiert formulieren möchte.

1.4.1

329 Zu nennen wären hierbei vor allem Allen, Germain und Zutt. Vgl. die respektiven
Angaben der Anm. 256 u. 259.

330 Germain, S. 15.
331 Germain, S. 16.
332 Dagegen spricht Eva-Maria Carne, die Lunete als „eigentliche Trägerin weiblicher

Werte“ wie güete und triuwe sieht. Vgl. Carne, S. 3.
333 I V. 1152–1154.
334 Zutt, S. 115.
335 Vgl. Y V. 1653–1656; I V. 1921ff. Vgl. Germain, S. 19.

III. Interpretationsansätze

116

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Allerdings ist bei allen Textbeispielen, die Germaines und Allens
Aussagen zu bestätigen scheinen, eines nicht aus den Augen zu verlie-
ren: Lunetes Verhalten in ‚männlicher‘ Position als Ratgeber und
Freund des Protagonisten darf nicht als Selbstzweck ausgelegt werden:
Es geht der Erzählinstanz nicht darum, Lunete als Gegenentwurf zum
‚misogynen‘ Weltbild der mittelalterlichen Literatur zu präsentieren,
um mit dem ‚Makel‘ aufzuräumen, den die Genderforschung in der
mittelalterlichen Literatur sieht: „Frauen sind in der mittelalterlichen
Dichtung wie in der Realität Randgruppen.“336 Dies wäre allzu neu-
zeitlich aus der Sicht eines heutigen Rezipienten gedacht.

Lunete erfüllt ihre Rolle als starke Lenkerin nicht deswegen, weil
sie als ritterliches Fräulein dargestellt werden soll, die Motivation ‚von
hinten‘, das Erreichen des Ziels des Romans, erfordert Aktionen und
Verhaltensmuster, die bisher von männlichen Figuren besetzt waren.
Es mag durchaus eine Neuerung Chrétiens wie Hartmanns sein, diese
Lenkungsmacht über andere Figuren einer weiblichen Figur in die
Hände zu geben, doch Lunetes Position zwischen Laudine und Iwein
erweist sich ganz abgesehen von der genderspezifischen Konnotation
als ideal für eine Auctoriale Figur: Als Vertraute Laudines hat sie ho-
hen Einfluss auf ihre Herrin:

der war sie heimlich genuoc,
sô daz sî gar mit ir truoc
swaz sî tougens weste,
ir diu næhest und diu beste.
ir râtes und ir lêre
gevolgete sî mêre
dan aller ir vrouwen.337

Nun ist es jedoch Iwein, der als Protagonist am meisten ihrer Lenkung
bedarf und dessen Erfolg und Glück das Endziel des Romans ist. Des-
halb wird die Beziehung zwischen Protagonist und Helferfigur auf eine
Ebene gehoben, die es ihr ermöglicht, diese Helferfunktion auszuüben.
Würde Iwein Lunete nicht als in gewisser Hinsicht ‚ebenbürtig‘ aner-
kennen, würde er ihrem Rat nicht folgen und Lunete könnte ihre

336 Zutt, S. 103.
337 I V. 1789–1795.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

117

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Funktion nicht in dem Maße ausüben, wie sie es tut.338 Auch Gawein
erkennt Lunete in dem Sinn als würdig an, da er ihr anbietet, sein Le-
ben für sie zu geben und geselleschaft under in zwein entsteht.339

Dennoch, die Unstimmigkeiten und Reibungspunkte bleiben be-
stehen: Lunete als Zofe nimmt sich Freiheiten gegenüber ihrer Herrin
heraus, manipuliert sie dergestalt, dass sie sich ohne ihr Wissen wieder
mit ihrem verstoßenen Ehemann versöhnt und verhält sich im „Kon-
trast zur höfischen Dame“340 Laudine. Verstöße dieser Art bleiben ei-
nerseits kurzfristig nicht ungeahndet (Laudine wirft Lunete für ihr un-
angemessenes Verhalten hinaus), sie werden aber andererseits von der
Erzählinstanz selbst nicht thematisiert, geschweige denn verurteilt. Im
Gegenteil: Bei Hartmann noch stärker als bei Chrétien bereut Laudine
ihren Zorn offen.341 Der Zweck von Lunetes Handlungen und Verhal-
tensweisen hat Vorrang vor der nachvollziehbaren und ‚realistischen‘
Darstellung einer höfischen Vertrauten und Zofe.

Auf der Seite des ‚Feindes‘. Loyalität und ihre Folgen

Ein anderer ‚Normverstoß‘ Lunetes wird im Gegensatz zu dem vorhe-
rig behandelten durchaus im Text durch die Figuren thematisiert und
geahndet: Iwein hat sich durch sein langes Ausbleiben auf Aventiure-
fahrt als geeigneter Herrscher über das Brunnenreich in Frage gestellt.

1.4.2

338 Sullivan sieht die Ratgeberfunktion Lunetes bei Hartmann rein auf Laudine be-
schränkt, dem kann ich allerdings nicht folgen. Sullivans Aussage stützt sich da-
rauf, dass er geziehlt auf das Wort consoil bzw. rât setzt, welches Hartmann bei
der Lunete-Iwein Interaktion nicht benutzt. Dennoch gibt Lunete Iwein Ratschlä-
ge, wie er sich zu verhalten habe, so beispielsweise als sie ihm den Ring gibt, der
ihn unsichtbar macht. Das ‚Zeremoniell‘ eines offiziellen Ratschlags durch die of-
fizielle Formel und das Wort rât mögen fehlen, es handelt sich hierbei jedoch
durchaus um einen Rat. Vgl. Sullivan, S. 344.

339 Eine durchweg ironische und nicht ehrliche Lesart dieses Angebots, wie Nicola
Kaminski es vornimmt, ist nicht zwingend, vor dem Hintergrund des gegenläufi-
gen Agierens der beiden Figuren jedoch durchaus interessant. Vgl. Kaminiski, Ni-
cola: Männerliebe contra weibliche Autorschaft? Geteilte Spiele im „Iwein“ Hart-
manns von Aue, in: Oxford German Studies, Bd 30 (2001), S. 16–52, hier: S. 38.

340 Zutt, S. 120.
341 I V. 2073–2075: Daz sî ir maget ie leit gesprach, / daz was ir alsô ungemach / daz

sîz vi sêre clagete.

III. Interpretationsansätze

118

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


„In doing so, moreover, he raises the question of of whether Lunete’s ad-
vice that her lady marry the hero was in fact good advice. More specifical-
ly, the apparent failure of the marriage raises the question: To what extent
is an individual counselor responsible, or guilty, for the negative outsome
of his or her counsel?“342

Dass Lunete überhaupt die Partei Iweins ergreift, obwohl ihre Loyalität
in erster Linie Laudine und deren verstorbenem Mann gelten sollte,
wurde bereits als Friktion in Lunetes Rollenentwurf als Dienerin ihrer
Herrin festgestellt. Lunetes Plan, dass sie Iwein zum neuen Herrscher
über das Brunnenreich machen will, offenbart sich dem Rezipienten
erst, nachdem sie ihn bereits durch den Zauberring vor dem Tod
durch die Verfolger bewahrt hat. Die Forschung hat immer wieder auf
das schwache Argument der Grußerwiderung am Artushof für Lune-
tes Sympathie gegenüber Iwein hingewiesen.343 Daher wird ihre unbe-
dingte Hilfe für Iwein von Rezipientenseite als Unstimmigkeit und
Reibungspunkt wahrgenommen, vielleicht sogar besonders in histo-
rischer Perspektive, wo normkonformes Verhalten und Loyalität in
Dienstverhältnissen noch stärker in den Köpfen der Rezipienten ver-
ankert war als in der heutigen Zeit anzunehmen ist.344

Der Erzähler, als zuverlässig wertende Instanz, verliert kein Wort
über diese Ungereimtheit, doch er lässt die Figuren für ihn sprechen.
Der Loyalitätskonflikt und seine Folgen werden nicht verschwiegen,
sie werden im Gegenteil zu einem zentralen Gegenstand des Ro-
mans.345 In Iweins Abwesenheit wird Lunete, so erfahren wir von ihr

342 Sullivan, S. 348.
343 Vgl. u. a. Zutt, S. 109; Dimpel, S. 206f.; Germain, S. 17.
344 Dementsprechend argumentiert auch Friedrich Dimpel, S. 206: „Die von Lunete

gegenüber Iwein benannten Gründe stehen somit im Widerspruch zu ihren Loya-
litätspflichten, es bestehen Diskrepanzen zwischen intratextuellen Informationen
und dem textexternen Wissen des Rezipienten um angemessenes und loyales Ver-
halten von nachrangigen Akteuren am Hof.“ Vgl. ebenfalls Zutt, S. 112: „Urteile,
die in Lunetes Handeln nur Dankbarkeit sehen, vernachlässigen den Bruch der
Loyalität […] Das mittelalterliche Publikum, dem die Konventionen des Ritter-
tums, im höfischen Roman idealisiert dargestellt, viel vertrauter als dem moder-
nen Literaturwissenschaftler waren, kann nicht übersehen haben, daß mit Lunete
eine Figur eingeführt ist, die nicht auf die Ethik des hohen Stils verpflichtet ist.“

345 Dagegen Herta Zutt, die davon ausgeht, dass „der Bruch der triuwe auch nicht
später im Roman diskutiert [wird], weder von den Figuren des Romans, noch
durch einen Autorkommentar.“ Zutt, S. 114. Diese Ausklammerung der gesamten
Scheiterhaufensszene ist wenig nachvollziehbar.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

119

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


selbst, des Verrats beschuldigt, da sie Laudine zum untreuen Iwein ge-
raten habe:

daz lantvolc hât ûf mich geseit
eine schult so swære:
[…]
ez nam in dem jâre vert
des landes vrouwe einen man:
dâ missegie ir leider an:
die schulde legent sî ûf mich.346

Zuerst ist es das gesamte Volk, das sie beschuldigt, doch dann konkre-
tisiert Lunete: Es sind drei Männer, die sie anklagen, der Truchsess des
Landes und seine zwei Brüder. Lunete selbst hält sich nicht für schul-
dig, räumt aber ein: sône lougen ich des niht / ezn vuocte mîn rât und
mîn bete.347

Ihre starke Loyalität gegenüber Iwein und ihr Bestreben, ihn zum
Landesherrn zu machen stehen plötzlich zur Disposition, mit fatalem
Ausgang für Lunete selbst: Für ihren vermeintlichen Verrat soll sie
hingerichtet werden, es sei denn, sie fände einen Kämpfer in ihrem
Namen, der es gegen die drei Ankläger aufnimmt.348

Durch die Anklage wird nicht nur Lunetes Loyalität gegenüber
Laudine in Frage gestellt, sondern ihre gesamte bisherige Rolle in der
Handlung. Nur durch ihr Zutun ist Iwein in der gegenwärtigen Posi-
tion, an seiner Unzuverlässigkeit trägt sie zwar keine Schuld, doch sie
hat Iwein gegenüber Laudine als tiurer, als besser beschrieben als der
nun tote Landesherr.349

War ihr Rat also wirklich falsch? Ist sie nicht nur eine schlechte
Dienerin, manipulativ, vorlaut und mit dem Feind verbrüdert350, son-
dern auch noch eine Fehlbesetzung in der sonst männlich besetzten
Position des Ratgebers? Das Unverständnis, das zeitgenössische Rezi-
pienten Lunetes Handeln entgegengebracht haben könnten, findet sich
in den Bewohnern des Brunnenreichs gespiegelt.

346 I V. 4050–4057.
347 I V. 3152.
348 I V. 4186–4889; V. 4146–4150.
349 I V. 1971.
350 Vgl. Zutt, S. 111.

III. Interpretationsansätze

120

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Dennoch: „Despite the fact, however, that the narrative presents
Lunete as contributing actions that lead to the downfall of the marria-
ge, the narrative finds Frau Lunete innocent.“351 Ein genauerer Blick
auf den Text offenbart, dass Lunete zwar den ursprünglichen Anstoß
zu Heirat gegeben hat, Laudine sich aber – auch auf einen Rat Lunetes
hin – Iwein als neuer Landesherr von ihrer Ratsversammlung abseg-
nen lässt:

ouch sult ir ein dinc niht lân
besendet iuwer liute
morgen unde hiute.
ir næmet übele einen man,
dâne wæret ir rât an.352

Laudine folgt dem Vorschlag Lunetes und stellt Iwein öffentlich vor.
Der Text statuiert eindeutig: Sî sprâchen, ez wær âne ir haz / und in ge-
viele nie dinc baz.353 Iwein ist von offizieller Seite bestätigt, der gehei-
me Rat wird zum öffentlichen Beschluss.354

Noch dazu ist es der Truchsess selbst, derselbe Mann der Lunete
später anklagt, den Laudine bittet, im Namen des gesamten Rates zu
sprechen. Die Handhabe, Lunete anzuklagen, ist also im eigentlichen
Sinn nicht gegeben, da ansonsten die gesamte Ratsversammlung, ein-
schließlich des Truchsesses desselben Hochverrats schuldig wäre.355

Wozu also die Diskussion um Lunetes Schuld, wozu der Gerichts-
kampf? Auf der histoire-Ebene gibt Lunete eine Erklärung für die An-
klage: Der Truchsess und seine Brüder misgönnten ihr ihre herausra-
gende Stellung und Laudines Gunst, deshalb hätten sie sie des Verrats
bezichtigt, aber nicht angeklagt. Die Anklage und den daraus resultie-

351 Sullivan: The Lady Lunete, S. 349.
352 I V. 2148–2152.
353 I V. 2393f.
354 Sullivan merkt die Akzentverschiebung zwischen Chrétien und Hartmann an die-

ser Stelle an. Bei Chrétien schlägt Lunete die Einbindung des Rates vor, weil sie
diesen für leicht manipulierbar hält. Sie würden sich nicht gegen Laudine stellen.
Lunete in Hartmanns Version setze größeres Vertrauen in den Rat. Meiner Mei-
nung nach ist bei Hartmann die Ironie und der Gedanke der Manipulation nur
subtiler versteckt als bei Chrétien, aber doch vorhanden. Vgl. Sullivan: The Lady
Lunete, S. 347.

355 Vgl. Dimpel, S. 211.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

121

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


renden Gerichtskampf habe sie selbst mit zorne provoziert und sich
damit noch weiter ins Verderben gestürzt.356

Aus diesem Sachverhalt besteht die Motivation ‚von vorne‘; die
Motivation ‚von hinten‘, der Einfluss, den Lunetes Anklage auf den
Verlauf des Gesamtwerkes hat, darf aber nicht außer Acht gelassen
werden. Wenn man die Ebene der narrativen Regie sowohl des ver-
meintlichen Loyalitätsbruchs als auch dessen Ahndung genauer be-
trachtet, erkennt man, dass beide auf dasselbe Ziel hinarbeiten: Die In-
stitution bzw. Re-Instititution Iweins als Landesherrn des Brunnen-
reichs. Insoweit kann man Dimpel folgen, dass Lunete den Gerichts-
kampf nicht aus Unüberlegtheit, sondern im Gegenteil wohlüberlegt
provoziert hat.357 Sie selbst gibt an, sie wisse nur zwei Männer, denen
es zuzutrauen sei, einen Kampf gegen drei Männer zu bestehen: Ga-
wein und Iwein. Die Loyalität beider Männer ist ihr gewiss, doch nur
Iwein zieht selbst Nutzen aus dem Sieg: Indem Iwein für sie streitet
und mit einem Sieg ihre Loyalität durch ein Gottesurteil beweist, be-
weist er ebenfalls, dass Lunetes Rat von Anfang an richtig war: Er ist
tiurer als Laudines verstorbener Mann und Gottes Wohlgefallen besitzt
er ebenfalls, da er zum Werkzeug in einem Gottesurteil erkoren wurde
und siegt. Er selbst ‚rettet seine Retterin‘ und löst die Friktion in Lune-
tes Rollentwurf auf, indem er den Loyalitätsbruch als nichtig erweist.
Deshalb kann es auch nur Iwein sein, der ihr zur Hilfe eilt, die Alterna-
tive, die mit Gaweins möglicher Beteiligung aufgebaut wird, ist nur
eine hypothetische und praktischerweise wird Gawein für die Hand-
lung eine andere Aufgabe zugeteilt, die Rettung Ginovers.

Damit wäre mein Ergebnis zur Friktion in Lunetes Loyalitätskon-
zept das folgende: Was auf der histoire-Ebene bis zu einem gewissen
Grad persönlich motiviert scheint, sowohl Lunetes Sympathie für
Iwein als auch die Antipathie des Truchsesses, welche zur Anklage
führt, entpuppt sich auf der Ebene narrativer Regie als Schritte näher

356 Dabei darf nicht übersehen werden, dass es sich bei dieser Aussage um eine Figu-
ren-Rede Lunetes handelt, der Erzähler bestätigt diesen Hergang der Dinge in
keinster Weise. Lunete hat bereits in früheren Aktionen bewiesen, dass hinter
ihrem Tun sorgfältige Überlegung steckt. Dass sie jedoch den Gerichtskampf in-
szeniert, um den Truchsess aus dem Weg zu räumen und ihre eigene Stellung am
Hof zu verbessern, wie Friedrich Dimpel interpretiert, halte ich für etwas zu weit
hergeholt, da nicht durch den Text zu belegen. Vgl. Dimpel, S. 212f.

357 Vgl. ebd.

III. Interpretationsansätze

122

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


an das Ziel der Handlung: Iweins Rehabilitation. Die Unstimmigkeit in
Lunetes Verhalten, ihre Parteinahme mehr für Iwein als für Laudine,
ließe sich ebenfalls damit erklären, dass all ihr Wirken sich auf ein Ziel
konzentriert, welches auch der Erzähler verfolgt: daz er herre wurde
dâ358, manchmal auch ohne Rücksicht auf Lunetes eigenes Wohlerge-
hen, da sie in erster Linie eine Komplizin des Erzählers ist, erst in
zweiter Linie Dienerin Laudines.

Lizenz zur Transgression

Die bisherige Untersuchung von Lunetes Figuren-Aktionen zeigt ihre
dauerhafte Präsenz359 beinahe durch das gesamte Werk hindurch. Vom
Moment an, da Iwein in Kontakt mit dem Brunnenreich tritt und die
eigentliche Handlung des Romans beginnt, ist sie aus dem Gefüge der
Handlung nicht mehr wegzudenken. Wenn sie Iweins Geschick über
einen größeren Spielraum hinweg lenken soll, muss sie sich jedoch,
auch als Nebenfigur, über Raumgrenzen hinaus bewegen können.
Gleichzeitig können in der Iwein-Handlung mehrere semantische
Räume ausgemacht werden, in denen spezifische Normen und Wert-
vorstellungen als Merkmale vorherrschen. Nicht immer fallen die to-
pographischen mit den semantischen Raumgrenzen zusammen, so
werden sowohl das Brunnenreich als auch der Artushof als höfische
Welt klassifiziert. Wie sich Lunete sowohl in den semantischen als
auch topographischen Raumgrenzen situiert und ob sie die benötigte
„Lizenz zur Transgression“ besitzt, klärt die folgende Textanalyse.

Die Überschreitung topographischer Raumgrenzen

Die Iwein-Handlung beinhaltet grob zusammengefasst drei topographi-
sche Räume360: Die Artuswelt (mobil und nicht an einen festen topolo-

1.5

1.5.1

358 I V. 1788.
359 Stärker fast noch bei Hartmann als bei Chrétien, da Hartmann auch beim Boten-

gang am Artushof Lunete eindeutig als die Botin benennt, die Iwein anklagt.
360 Definition der semantischen und topographischen Räume nach Lotman, siehe Kap.

I 3.2.2 und Anm. Nr. 170.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

123

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


gischen Ort gebunden), das Brunnenreich und die aventiure-Welt.361

Iwein ist als Protagonist mit der eingeschriebenen Lizenz zur Transgres-
sion der Raumgrenzen naturgemäß in allen dreien dieser Räume zu
finden: Als Artusritter gehört er der Artuswelt an, er erhält Einlass ins
Brunnenreich und wird dessen vorübergehender Herrscher, und er muss
sich in der aventiure-Welt sowohl als Turnierritter als auch als verant-
wortungsvoller Helfer in Not bewähren.

Lunete hat allerdings, als Nebenfigur erstaunlich, ebenfalls Zutritt
zu allen dreien dieser Räume. Ihr Ursprungsort ist das Brunnenreich
als Laudines Vertraute und Hofdame, doch ihr Agens-Radius ist erwei-
tert. Bereits bei ihrer ersten Begegnung mit Iwein erzählt sie selbst,
dass sie bereits am Artushof gewesen ist, dort jedoch als Fremdkörper
aufgefasst wurde:

herre, daz geloubet mir,
ich schiet alsô von dan
daz mir dâ nie dehein man
ein wort zuo gesprach.362

Diese Tatsache weisen Artushof und Brunnenreich nicht nur als topo-
graphisch sondern auch als semantisch getrennte Räume aus. Ihren
nächsten Kontakt hat Lunete mit dem Artushof, als sie wieder eine
Botschaft von Laudine überbringt, diesmal jedoch betrifft diese Bot-
schaft Iwein zentral: Sie enthält eine förmliche Anklage der Vernach-
lässigung seiner Verpflichtungen und seine Verbannung aus dem
Brunnenreich.363 Lunete handelt damit als offizielle Vermittlerin zwi-
schen zwei getrennten Welten und in dieser Eigenschaft hat sie per se
die Erlaubnis zur Grenzüberschreitung zwischen diesen Welten, sie ist
eine ‚bewegliche Figur‘.364 Dass es insbesondere Hartmann aber wich-

361 Denkbar wäre auch, die Isolation in der Wildnis as 4. semantisch-topologischen
Raum zu definieren, als Heterotopie nach Foucault oder gar als Utopie, Nicht-Ort, da
dort Iwein seine Identität verliert. Zur allgemeinen Raumkonstruktion im ‚Iwein‘
vgl. Glaser, Andrea: Der Held und sein Raum. Die Konstruktion der erzählten Welt
im mittelhochdeutschen Artusroman des 12. und 13. Jahrhunderts, Frankfurt a. M.
[u.a] 2004, S. 197–211.

362 I V. 1183–1187.
363 Vgl. I V. 3102–3201.
364 Vgl. Lotman, S. 338, sowie Merceron, Jaques: Le message et sa fiction. La commu-

nication par messager dans la littérature française des XIIe et XIIIe siècles, Berk-
ley/ Los Angeles / London 1998, S. 75.

III. Interpretationsansätze

124

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


tig ist, dass Lunete die Funktion der Vermittlerin zwischen Artushof
und Brunnenreich übernimmt, wurde bereits im Kapitel II 1.3.1 ange-
sprochen. Lunetes Möglichkeit zur Grenzüberschreitung ist also nicht
allein an ihre Botenaufgabe gebunden und erschöpft sich nicht in die-
ser.

Ihre Zwischenstellung als jene Mittlerin zwischen zwei topogra-
phisch und semantisch getrennten Räumen wird verbildlicht am ers-
ten Ort ihres Auftauchens: Sie erscheint zwischen den beiden Toren, in
einem Raum, der weder ganz zur Burg und damit zum Herrschafts-
zentrum des Brunnenreichs gehört, noch ganz der Aventiure-Welt au-
ßerhalb dieser Burg. Iwein ist in diesem Zwischenraum gefangen und
findet keinen Ausweg.

dô suochter wide unde vür
und envant venster noch tür
dâ er ûz möhte.365

In diesem geschlossenen Raum, in dem vorher kein Ausweg war, er-
scheint Lunete und eröffnet Iwein dadurch allererst eine Möglichkeit
zur weiteren Handlung. Lunete wird zur Herrscherin dieses Grenzrau-
mes, alles was dort geschieht hängt von ihr ab. Sie führt Iwein aus der
Gefahrenzone hinüber in einen anderen Raum, schafft eine Durchläs-
sigkeit der klaren Grenzen.

Auch den Grenzraum zwischen Iwein und Laudine überbrückt
Lunete, indem sie einerseits zwischen den beiden Schauplätzen hin-
und her wechselt, andererseits Iwein hilft, Laudine erstmals zu Gesicht
zu bekommen:

ouch enwas diu nôt niht cleine
daz er sî hôrte und niene sach
nû buozte si im den ungemach,
wande sî nâch sîner bete,
ein venster ob im ûf tete
und liez si in wol beschouwen.366

Wieder erweist sich Lunete geradezu als Beherrscherin des Raumes.
Nicht Iwein kann das Fenster öffnen, um damit einen Durchlass zwi-
schen den beiden Räumen draußen und drinnen erschaffen, nur Lune-

365 I V. 1145–1147.
366 I V. 1446–1451.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

125

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


te wird dies zugestanden. Der Text weist darauf hin, dass auch dieser
Akt der Grenzüberbrückung nur mit Lunetes Erlaubnis vonstatten
geht: Lunete liez ihn Laudine betrachten, sie lässt es zu. Durch ihre
Macht über den Raum erscheint es beinahe so, als erschaffe Lunete
diesen Raum nach Iweins Bedürfnissen selbst: Türen erscheinen ‚aus
dem Nichts‘, Fenster werden durch Lunete geöffnet. So wie Lunete zur
„Führerin durch den Roman“367 wird, führt sie Iwein als den Protago-
nisten über Grenzen, die er aus eigener Kraft nicht überwinden kann.
In topographischer Hinsicht hat Lunete also die Lizenz zur Transgres-
sion, was sie durch wiederholtes Auftauchen an verschiedenen Stellen
im Handlungsraum unter Beweis stellt. Bereits in Kapitel „Mittler-
funktion“ wurde angesprochen, dass sie auch anderen Figuren hilft,
Grenzen zu überwinden. So zeigt sie der nach Iwein suchenden Zofe
den Weg, den Iwein genommen hat und hilft ihr somit, die Grenze
zwischen der bewohnten, ‚zivilisierten‘ Welt und der unbekannten
Größe aventiure-Welt zu überschreiten.

Nicht außer Acht gelassen werden darf allerdings, dass Lunete sich
nur selten außerhalb der direkten Grenzen des Brunnenreichs bewegt,
sie bleibt an den Schwellen.368 Diese Schwellenräume369 beherrscht sie,
sie werden durch Lunetes Anwesenheit gefüllt, nicht durch die Anwe-
senheit des ‚Helden‘.370 Ihre Interaktion mit Iwein, die außerhalb der
Burg im Brunnenreich stattfindet, sind bevorzugt in solchen Schwellen-
räumen verortet: Zuerst das Torhaus als eigener Ort zwischen ‚draußen‘
und ‚drinnen‘, dann später die Kapelle an der Gewitterquelle, wo Lunete
durch eine schrunden an der tür371 hinaussehen kann, Iwein aber nicht
hinein. Die Grenze ist also nur von Lunetes Seite aus durchlässig.

Für Iweins letzte Grenzüberschreitung zurück ins Brunnenreich ist
es wiederum Lunete, die ihm die Transgression ermöglicht und er-
leichtert. Iwein begießt die Quelle immer wieder und beschwört damit
ein langanhaltendes Unwetter herauf. Da die Quelle ohne Verteidiger

367 Siewerts, S. 116.
368 Ihre direkten Grenzüberschreitungen hin zum Artushof beispielsweise werden nur

in einer persönlichen Rückschau erzählt (vgl. I V. 1181–1197; 4164–4168).
369 Vgl. Schulz: Erzähltheorie, S. 301f.
370 Vgl. Störmer-Caysa, Uta: Grundstrukturen mittelalterlicher Erzählungen. Raum

und Zeit im höfischen Roman, Berlin/New York 2007, S. 65.
371 I V. 4020.

III. Interpretationsansätze

126

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ist, wird Lunete ausgesandt, den Ritter mit dem Löwen zu finden, da-
mit er das Brunnenreich schützt. Ohne Lunetes Anwesenheit und Hilfe
kann Iwein die Grenze nicht selbst überschreiten, obwohl ihn kein
kämpfender Gegner daran hindert. Beide Figuren treffen an der Quel-
le aufeinander, erst dann kann Iwein ze huse reiten. Die topographi-
sche Grenze offenbart sich somit auch als semantische: Iwein ist den
Regeln der Brunnenreich-Aventiure dermaßen untergeordnet, dass er
sich nicht darüber hinwegsetzen kann: Nur wer die Quelle begießt und
dem kumber, der ihm daraus erwächst, standhält, erhält Einlass ins
Brunnenreich. Lunete allerdings setzt diese Regeln zum wiederholten
Mal außer Kraft, kann dies allerdings nur in Heimlichkeit tun. Die Er-
zählung fügt es so, dass nie ein Zeuge zugegen ist, wenn Iwein unter
Lunetes Führung das Brunnenreich betritt oder verlässt, darauf legt
die Erzählinstanz wert.372

Die Überschreitung semantischer Raumgrenzen

Die Spielregeln und Konventionen der erzählten Welt sind Beschrän-
kungen der Diegese, denen sich die handelnden Figuren zu unterwer-
fen haben, da sie Elemente der Diegese sind. Dass Lunete über diesen
Beschränkungen stehen kann, hat das Kapitel „Friktionen im Rollen-
entwurf “ gezeigt. Friktionen im Rollenentwurf, wie Lunetes Loyalität
gegenüber Iwein, können eine Verbindung zu Transgressionen aufwei-
sen, indem sie diese ursächlich bedingen oder eine Folge davon sind:
Laudine und Iwein sind nicht nur im topographisch-räumlichen Sinn
voneinander getrennt, dadurch dass sie verschiedenen Handlungsräu-
men angehören. Iwein als Mörder ihres Gatten und später als unzuver-
lässiger Ehemann und Beschützer des Brunnenreichs befindet sich
auch auf einer anderen Wert- und Normebene als Laudine, er steht
‚tiefer‘ als die trauernde Witwe und betrogene, schutzbedürftige Lan-
desherrin. Diese vorherrschende Kluft scheint unüberbrückbar und
doch wird sie von einer Figur überbrückt: Lunete. Nicht nur, dass Lun-
ete Laudine diejenigen Informationen verschafft, die es ihr ermögli-
chen, Iwein als Gleichgestellten anzuerkennen:

1.5.2

372 Vgl. Anm. Nr. 323.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

127

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ir sît mit im gêret
und endurfet iuchs niemer geschamen.‘
si sprach ‚nu sage mir sînen namen.‘
‚vrouwe, er heizet Îwein.‘
zehant gehullen sî in ein.373

Auch als Iwein und Laudine sich gegenüber stehen und Iwein nicht
weiß, wie er sich ihr gegenüber verhalten soll, greift Lunete ein und be-
endet das peinliche Schweigen:

ir möhtent sitzen nâher baz:
ich geheize iu wol daz,
mîn vrouwe enbîzet iuwer niht.374

Erst durch diese Ermutigung kommt überhaupt erst eine Kommunika-
tion zwischen den beiden zustande und sie sprechen sich von nun an
direkt an, während Lunete in den Hintergrund rückt.

Durch Iweins Fristversäumnis wird die Kluft zwischen den beiden
Protagonisten wieder vertieft,  und wieder greift  Lunete ein,  um die
Grenzen zu überwinden. Sie macht sich das Wissen um Iweins Identität
als Löwenritter zunutze und überbrückt so die Grenze zwischen dem
Löwenritter und seiner Herrin. Lunete verpflichtet Laudine durch den
Eid, alles für die Versöhnung von Löwenritter und Minnedame zu tun
und  leistet  somit  „Hilfe  zur  Selbsthilfe“375  für  Laudine  ohne  deren
Wissen. „Lunete kann sich sicher sein, daß sich die Königin an ihren Eid
halten wird, und baut auf Laudines Bindung an Normen – nur so kann
ihre Intrige funktionieren.“376

Hier bedingt also Lunetes Freiheit, auch über Normgrenzen hin-
weg agieren zu können, die erfolgreiche Manipulation ihrer Herrin auf
das vom Erzähler intendierte Ende hin: Auch wenn eine Versöhnung
von Laudine und Iwein nach den geltenden Regeln und Normen kaum
möglich scheint, wird sie durch die Überschreitung höfischer Grenzen
durch Lunete möglich gemacht. Lunete agiert dergestalt, dass sie „die
Lizenzen höfischer Normen am weitesten ausnutzt, aber nicht sprengt.

373 I V. 2104–2108.
374 I V. 2267–2269.
375 Lauer, Claudia: Die Kunst der Intrige.Spielarten strategischer Täuschung in den

Artusromanen Hartmanns von Aue, in: Aktuelle Tendenzen der Artusforschung, hg.
v. Brigitte Burrichter, Berlin 2013, S. 17–38, hier: S. 34.

376 Zutt, S. 119.

III. Interpretationsansätze

128

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Im Gegenteil: Lunetes Tat vereint im besten arturischer Absicht Eigen-,
Fremd- und Gemeinnutz, führt zu allgemeiner Freude und erfährt
auch die Anerkennung des Musterritters Gawein.“377

Der Zweck, die Motivation ‚von hinten‘, heiligt hier die Mittel. Aus
heutiger  Rezipientensicht  mag  die  Versöhnung  zwischen  Iwein  und
Laudine erzwungen und übereilt erscheinen.378  Besonders die Instru-
mentalisierung und Manipulation Laudines wurde in der Genderfor-
schung zum Yvain/Iwein immer wieder hervorgehoben und als negativ
dargestellt.379 Es sei ein Testimonium der misogynen Literaturtradition,
dass sogar Frauen dazu herangezogen würden, anderen Frauen eine
unerwünschte Heirat aufzudrücken.380

Diese genderspezifische Lesart verkennt jedoch die differierende
Rezipientenerwartung des höfischen Publikums. Lunetes Handlungen
sind als Werkzeuge im Dienst der Narration zu verstehen, Lunete er-
möglicht durch ihre Lizenz zur Transgression sowohl in topographi-
scher als auch in semantischer Hinsicht den gattungsspezifischen gu-
ten Ausgang im arthurischen Roman. Entscheidend ist: Lunete führt
durch ihre Fähigkeit zur Transgression unterschiedliche Räume erfolg-
reich zusammen. Sie ist in erster Linie flexibel einsetzbares Werkzeug
der Narration, erst in zweiter Linie Intrigantin oder ‚kupplerische Die-
nerin‘.

Auctoriales Wissen

In den vorausgehenden Kapiteln wurde gezeigt, dass Lunete in vielen
Situationen eine handlungssteuernde Funktion ausübt. Aber ist sie
auch eine Auctoriale Figur? Woher speist sich Lunetes Fähigkeit zur
Handlungsteuerung? Um Lunete wirklich als Auctoriale Figur zu be-
zeichnen, muss sie über ein den anderen Figuren übergeordnetes Wis-

1.6

377 Lauer, S. 34.
378 Vgl. Haug, Walter: Das Spiel mit der arthurischen Struktur in der Komödie von

Yvain/Iwein,  in:  Erzählstrukturen der  Artusliteratur.  Forschungsgeschichte  und
neue Ansätze, hg. v. Friedrichr Wolfzettel, Tübingen 1999, S. 98–118, hier: S. 116f.

379 Vgl. insbesondere Allen, S. 147ff.
380 Vgl. Armstrong, Grace M.: Women of Power: Chrétien de Troyes’ Female Clerks, in:

Women in French Literature: A Collection of Essays, hg. v. Michael Guggenheim,
Stanford 1988, S. 37–47, hier S. 37f.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

129

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sen verfügen, ein Wissen, welches dem der Erzählinstanz sehr nahe-
kommt. Im Anschluss an die Untersuchung einiger repräsentativer
Textstellen wird ebenfalls der Frage nachgegangen, woher Lunete die-
ses etwaige auctoriale Wissen bezieht und ob es sich bei ihr auch um
eine logisch privilegierte Figur handeln könnte.

Lunetes Wissen um Iweins Identitäten

Lunete ist diejenige Figur, die Iweins Transgression in das Brunnen-
reich erst ermöglicht und ihn mit Laudine zusammenbringt. Dieses
Ziel erreicht sie nur dadurch, dass sie ihn sofort als geeigneten Kandi-
daten erkennt und dieses Wissen gegenüber ihrer Herrin anbringen
kann:

herre, ich erkenn iuch wol
iuwer vater was, deist mir erkant,
der künec Urjên genant.
[…]
sî sprach ‚nû sage mir sînem namen.‘
‚vrouwe, er heizet her Îwein.‘
zehant gehullen sî in ein.
sî sprach ‚deiswâr, jâ ist mir kunt
sîn name nû vor maneger stunt:381

Bereits auf den ersten Blick erweist sich Iwein als geeigneter Ehemann
für Laudine und Herrscher über das Brunnenreich, da er ein Königs-
sohn ist. Laudine genügt nur die Nennung des Namens, der eine ganze
Fülle an Zuschreibungen wachruft: Einerseits ist er der Sohn von Kö-
nig Urien, das bedeutet, ihm ist bestimmt zu herrschen und er wurde
darauf vorbereitet. Andererseits ist er ein Artusritter, höfisch aber auch
Kämpfen nicht abgeneigt und willig, sich zu beweisen, er hat umbe-
vart, ritterliche Streifzüge, hinter sich, die bereits zum mære geworden
sind.382 Dies sind jene Qualifikationen, die ihn zum geeigneten Kandi-
daten als neuer Ehemann und Landesherr machen.383 Dass die Nen-
nung des Namens genügt, um den Helden zu identifizieren, führt Jan-
Dirk Müller auf ein kollektives Wissen der sich in der Diegese befindli-

1.6.1

381 I V. 1198ff; V. 2106–2110.
382 Vgl. I V. 3566f.
383 Dieselben Qualifikationen hat Laudine explizit zur Bedingung gemacht: hât er die

geburt und jugent / und dâ zuo ander tugent / daz er mir ze herre zimt. I V. 2089ff.

III. Interpretationsansätze

130

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


chen Figuren zurück: Der Held hat eine eigene Identität, die von den
ihm begegnenden Figuren immer erkannt wird.384 Somit wäre Lunetes
Wissen um Iweins Identität auf zweierlei Weise nicht auctorial: Sie gibt
an, ihn durch den Gruß am Artushof zu kennen und andererseits ist er
als Held der Geschichte von sich aus identifizierbar.

Anders sieht es jedoch mit Iweins Identität als Löwenritter aus.
Dieses Wissen steht Lunete exklusiv zur Verfügung, nachdem sie die
Klage des Löwenritters an der Sturmquelle mitangehört hat.385 Der Lö-
we ist sein einziges Identifikationsmerkmal, da Iwein darauf Acht gibt,
stets den Helm zu tragen. Noch hat er jedoch weder den Riesen Har-
pin erschlagen noch den Truchsess und seine Brüder besiegt; dass man
den Löwenritter mit Heldentaten in Verbindung bringt, ist zu diesem
Zeitpunkt also noch nicht gegeben. Erst nachdem Harpin besiegt ist,
gibt Iwein selbst an:

vrâger iuch wiech sîn genant,
sô tuot im daz erkant
daz ein lewe mit mir sî:
dâ erkennet er mich bî.386

Für alle anderen Figuren des Romans handelt es sich bei Iwein und
dem Löwenritter um zwei unterschiedliche Männer.387 Der eine ist ge-
kennzeichnet durch mangelnde triuwe und stæte, der andere scheint
ebenjene Merkmale im Überfluss zu besitzen, indem er den Schwa-
chen rechtzeitig hilft, aber trotz mehrfacher Angebote zur Heirat an
seiner Herrin festhält, obschon sie ihn verstoßen hat. Den einzigen Be-
rührungspunkt haben die beiden Ritter in der Tatsache des Verstoßen-
seins, doch nur Lunete wird dieser Zusammenhang offenbart, da zwei-
mal in der Unterhaltung an der Quelle die Aussage fällt:

nû wie hastû verlorn
dîner vrouwen hulde!

384 Vgl. Müller: Spielregeln, S. 235.
385 Vgl. I V. 3960–4020; 4212–4217.
386 I V. 5123–5126.
387 Die edlen Damen, die ihn nach seinem Zusammenbruch finden, erkennen ihn

zwar als Iwein (vom Erzähler motiviert einerseits durch die Geschichten, die man
sich über ihn erzählt und durch eine Narbe, von der bisher nie die Rede war),
doch seine Identität als Löwenritter ist noch nicht ausgeformt. Vgl. I V. 3372–
3382.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

131

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


[…]
nû wie han ich verlorn
mîner vrouwen hulde!388

Einmal spricht der Löwenritter, das andere Mal Iwein, nachdem er
selbst sein inkognito gelüftet hat. Die wörtliche Übereinstimmung der
beiden Aussagen ist frappant, doch Iwein stellt den Bezug zwischen
den beiden Rittern nicht explizit her, indem er sich als Iwein, der Lö-
wenritter bezeichnet. Es ist der Fügung der Erzählinstanz zu verdan-
ken, dass Lunete die erste Aussage bereits mitbekommen hat, als sich
Iwein noch allein wähnte.

Die Disparität Iweins zweier Identitäten bleibt auch nach Lunetes
Rettung für die anderen Figuren bestehen:

noch erkand in dâ wîp noch man
und schiet ouch alsô lîhte dan;
niuwan eine vrou Lunete,389

Wieder wird Lunete als Wissende in den Vordergrund gestellt, ihr
Wissensvorsprung bleibt intakt390 und kann im Folgenden zu einer
auctorialen Handlung genutzt werden, nämlich der Manipulation Lau-
dines zur Versöhnung mit Iwein.391

Wer Iwein ist, diese Frage entpuppt sich als zentral für das gesamte
Werk.  Iwein  verliert  durch die  Huld Laudines  und den Verlust  der
Herrschaft im Brunnenreich seine gesamte Identität, bis er sogar seinen
Namen für eine Weile vergisst und sein bisheriges Leben ihm wie ein
ferner Traum erscheint.392 Die einzigen, die sich damit durch das ge-
samte Werk hindurch sicher sind, wer Iwein ist, sind die Erzählinstanz,
da ihr alles Wissen in Absolutheit zur Verfügung steht – und Lunete. Sie
partizipiert,  durch  die  Erzählinstanz  gelenkt,  an  einem  Wissenvor-
sprung, der sie über alle anderen Figuren hinaushebt.393

388 I V. 3964f; 4216f.
389 I V. 5451ff.
390 Auch wenn der Erzähler selbst seine Verwunderung darüber äußert, dass Laudine

Iwein trotz des Herzenstausches nicht erkennt. Vgl. I V. 546f.
391 Vgl. die ausführliche Beschreibung der Szene im Kapitel II.1.7.
392 Zu Iweins Identitätsverlust vgl. u. a. Cormeau, Christoph/Störmer, Wilhelm/Bein,

Thomas (Hgg): Hartmann von Aue: Epoche – Werk – Wirkung, Beck 2007, S. 210.
393 Nicht zu vergessen ist allerdings, dass auch der Artushof nach dem Gerichtskampf

um das Erbe des Grafen vom Schwarzen Dorn um Iweins Identität als Löwenritter

III. Interpretationsansätze

132

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Weiterer Wissensvorsprung vor anderen Figuren

Swes iu diu niht gesagen kan, / des bewîset iuch hie nieman394 – so wird
Lunete von nicht näher beschriebenen liuten fremdcharakterisiert. In
der Tat scheint es wenig zu geben, worauf Lunete keine Antwort weiß,
sie ist immer dann zur Stelle, wenn es einen Sachverhalt zu klären oder
eine Frage zu beantworten gilt. Sie besitzt ebenso eine gute Innensicht
in Iweins Verhalten, sodass sie sofort erkennt, dass er Laudine liebt:

dô ez ir halbez wart gesaget
do erkande wol diu wîse maget
daz er ir vrouwen meinde,395

Das Wissen um Iweins Liebe zu Laudine kann sie im Folgenden an
Laudine selbst weitergeben:

weist aber dû, geselle,
rehte ob er mich welle?‘
‚er wolde wærez nû geschehen.‘396

Ebenso kann Lunete das Verhalten von Laudine vorhersehen. Tobias
Zimmermann zeigt  in seiner Dialoganalyse des Gesprächs zwischen
Lunete und Laudine, wie exakt Lunete Laudine auf den Punkt hinführen
kann, der es ihr ermöglicht, Iwein als einzig mögliche Wahl für den
neuen Gatten darzustellen. Sie begegnet Laudines persönlichen Motiven
für eine Weigerung mit rein „pragmatischen“397 Argumenten. Als Herrin
des Brunnenreiches muss Laudine persönliche Gefühle hintanstellen,
auch wenn es diu werlt ihr nachtragen könnte.398

1.6.2

weiß. Für das Brunnenreich und seine Reinstitution als Herr des Brunnenreichs ist
diese Identitätslüftung jedoch nicht von Belang. Vgl. Brunner, S. 120.

394 I V. 5889f.
395 I V.1757ff.
396 I V. 2115ff.
397 Vgl. Krüger, S. 121.
398 Vgl. I V. 1899–1906. Zimmermann weist darauf hin, dass die Betonung von Laudines

persönlichen Motiven dazu genutzt  wird,  um sie  in einem tugendhaften Licht
erscheinen zu lassen.  Würde sie zu schnell  auf Lunetes Forderungen eingehen,
könnte man ihr ihrerseits mangelnde triuwe vorwerfen. Vgl. Zimmermann, S. 220.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

133

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


swâ zwene vehtent umbe den lîp
weder tiurre sî der dâ gesige
od der dâ sigelôs gelige.‘
‚der dâ gesiget, sô wæn ich.‘399

Diesem logischen Argument, so weiß Lunete, kann Laudine sich nicht
verschließen. Noch dazu ist sie es, die von Artus nahender Ankunft an
der Quelle weiß. In dieser drohenden Lage begibt sich Laudine ganz in
die Rolle der zu Beratenden, überlässt Lunete die Regie:

nû rât mir, liebe, waz ich tuo,
hœret dehein rât dâ zuo.400

Danach kann die Dienerin die Herrin Schritt für Schritt an das Ziel
des Dialoges heranführen. Ihre Argumentationsführung ist von An-
fang an final darauf ausgelegt, dass Laudine Iwein annimmt, obwohl es
vom höfischen Standpunkt aus vollkommen absurd erscheint:

„Durch den Verlauf des Dialoges, der sich durch Lunetes Syllogismus
gänzlich auf Iwein konzentriert, gerät außer Acht, dass dieser ja durchaus
nicht der einzige taugliche Ritter wäre. Vielmehr ist er einfach der Einzi-
ge, an dem sich der Syllogismus erfolgreich durchführen lässt.“401

Das Wissen um Artus’ Ankunft kann durch die Exklusivität und durch
die Bedeutung für die Handlung als auctoriales Wissen gewertet wer-
den, das dem des Erzählers sehr nahekommt und die Figur Lunete da-
zu befähigt, die Handlungsregie zu übernehmen.

Bereits erwähnt wurde Lunetes Wissen um den Weg, den Iwein
nach dem Gerichtskampf genommen hat. Das Wissen ist zwar im Text
durch ihre Begleitung Iweins klar nachvollziehbar, das ändert jedoch
nichts an der Tatsache, dass Lunete damit gegenüber jeder anderen Fi-
gur außer Iwein und den Burgherrn, der ihn bei sich aufgenommen
hat, einen Wissensvorsprung besitzt. Nur sie allein kann damit der Bo-
tin den richtigen Weg weisen.

Wie steht es um Lunetes Voraussicht? Inwieweit lassen sich ‚Denk-
muster‘ der Figur Lunete ausmachen, die darauf hinweisen, dass sie die
Fähigkeit besitzt, Effekte von Handlungen vorauszusehen und dement-
sprechen darauf zu reagieren?

399 I V. 1956–1959.
400 I V. 1907f.
401 Zimmermann, S. 222.

III. Interpretationsansätze

134

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Als Beispiel hierfür kann die gesamte Gerichtskampfszene heran-
gezogen werden. Auch wenn Lunete dezidiert angibt, dass sie nicht
vorausgesehen haben könnte, dass Iwein sich als treuelos herausstellen
würde,402 wird es der Figurenzeichnung nicht gerecht, Lunete als rei-
nes Opfer der Umstände darzustellen. „Eine Reihe von direkten Figu-
reninformationen ergibt ein Gesamtbild, das Lunete als eine Figur aus-
weist, die dazu neigt, die Fäden in der Hand zu halten und den Lauf
der Dinge aktiv steuern zu wollen, auch wenn dies ein erhebliches Risi-
ko mit sich bringt.“403

Kann ein genauerer Blick auf die Scheiterhaufen-Episode plausibi-
lisieren, dass Lunete durchaus vorausberechnen kann, wozu eine offe-
ne Anklage des Landesverrats führen wird? Die gesamte Vorgeschichte
der Anklage wird dem Rezipienten nur durch Lunetes Blickwinkel na-
hegebracht, weshalb Aussagen zu ihrer Motivation ‚von vorne‘ und In-
tention mit Vorsicht zu genießen sind, da sie nicht durch einen zuver-
lässigen Erzählerkommentar untermauert werden. Lunete gibt an, dass
sie impulsiv gehandelt habe, als sie das Gottesurteil durch Zweikampf
vorschlug:

unde ich armiu verlorne
vergâhte mich mit zorne
[…]
ich sprach durch mînen zorn,
swelhe drî die tiursten man
sich von dem hove næmen an
daz sîz beredten wider mich,
einen rîter vund ich
der mit in allen drîn strîte404

Zwei Mal betont sie, dass die Provokation mit zorne zustande gekommen
wäre, doch allein schon die Aussage, dass es drei Männer sein sollten, die
sie anklagen, zeigt ein gewisses Maß an Berechnung. Drei Männer, der
Truchsess und seine Brüder, spielen ihr durch üble Nachrede mit, also
zielt ihre so impulsiv erscheinende Herausforderung auch auf eben diese
drei Männer ab. Lunete scheint zu wissen, dass sie die Herausforderung

402 I V. 3182ff.
403 Dimpel, S. 210.
404 I V. 4139f; 4146–4151.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

135

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


annehmen werden.405  Gleichzeitig weiß sie aber auch, dass zwei der
besten Ritter der gesamten Artuswelt, ihr die Unterstützung zugesagt
haben: Gawein und Iwein.406 Beiden ist es durchaus zuzutrauen, dass sie
es  gegen  drei  Männer  gleichzeitig  aufnehmen  können.  Von  diesen
Arrangements wissen der Truchsess und seine Brüder nichts, weshalb für
sie das Risiko geringer erscheint, als es eigentlich ist.407

Auf der histoire-Ebene erscheint Lunetes Lage im Moment ihrer
Klage durchaus aussichtslos. Sie hat weder Gawein noch Iwein auf
ihrer Suche angetroffen und nur noch einen Tag Zeit, einen Ersatz zu
finden. Noch dazu ist sie in der Kapelle eingesperrt, also nicht in der
Lage, weiter aktiv für ihre Rettung zu sorgen. Es erscheint unmöglich,
dass Lunete gewusst haben kann, dass Iwein im genau richtigen Mo-
ment wieder an der Quelle auftauchen wird408, um ihre Klage zu hören
und seine Hilfe anzubieten – und dennoch bereitet sie alles dafür vor.
Mit welchen Ansätzen die Forschung Lunetes Wissensvorsprung zu er-
klären versucht, zeigt das folgende Unterkapitel.

Die Herkunft von Lunetes Wissen – logisch privilegiert?

„Während der Erzähler aufgrund narrativer Grundregeln zunächst ein-
mal dazu legitimiert ist, alles zu wissen, und seine Aussagen zunächst
einmal  als  wahr  gelten  dürfen,  trifft  dies  auf  Figuren  nicht  zu.  Sie
benötigen eine Erklärung für ihr Wissen.“409 Lunetes souveräner Wis-
sensvorsprung in mehreren entscheidenden Szenen ist, wie die Analyse
gezeigt hat, nicht vollständig durch Erzählerkommentare und Fügung
durch vorausgehende Handlungen erklärbar.410  Die Konsequenz, die

1.6.3

405 Hier ändert Hartmann die Vorlage Chrétiens erheblich. Nicht nur, dass er das
Wiedererkennen zwischen Lunete und Iwein lange hinauszögert, er verschiebt auch
den Akzent von Lunetes Aktionen vom passiven, unüberlegten Reagieren auf eine
offene Anklage wegen Verrats zur aktiven Provokation des Gerichtskampfes ohne
vorausgehende offene Anklage. Vgl. Dimpel, S. 213f; Mohr, S. 235f.

406 Vgl. I V. 2752f.: Ich hân niht liebers danne den lîp: den gæbe ich iu ze lône.
407 Vgl. Dimpel, S. 215.
408 Vgl. Störmer-Caysa, S. 121–127.
409 Frey, S. 129.
410 Auch Johannes Freys Lösung für das Problem unerklärbaren Wissens, dass Figuren,

wenn sie nicht selbst momentan Teil der Geschichte sind, Teil des Publikums werden,
kann die Abstufung des Wissens bei verschiedenen Figuren und vor allem Lunetes
eklatanten Wissensvorsprung nicht abschließend klären. Vgl. ebd, S. 128f.

III. Interpretationsansätze

136

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Mohr in den Handlungen des Iwein sieht, dass jede Fügung sich durch
das  vorausgehende  Verhalten  der  Figuren  erkären  lässt,  scheint  für
Lunete nicht zu gelten.411

Woher stammt dann Lunetes Wissen? Armin Schulz beschreibt in
seinem Aufsatz „Spaltungsphantasmen“ das Phänomen, dass die Ander-
weltlichen Merkmale einer Feenfigur auf mehrere Figuren aufgespalten
werden, um sie so in den christlich-höfischen Kontext eingliedern zu
können.412 „Die ‚thematische‘ Rolle der Fee wird aufgespalten, im Sinne
eines Wegdelegierens ihres ambivalenten bzw. negativen Potenzials auf
Wesen in ihrem unmittelbaren Umkreis.“413 Die Feenfigur, die höfisch
eingegliedert werden muss, ist in diesem Fall Laudine als Herrin des
Brunnenreiches, dem noch mythische Elemente durch die Quelle und
den Gewittersturm anhaften. Doch das Feenhafte des Brunnenreiches ist
durch das höfische und christliche Umfeld gezähmt, die Quelle selbst ein
locus amoenus mit einer Kapelle.414 Folgt man Schulz’ Theorie, wäre die
Figur, auf die einige von Laudines Feenelementen ausgegliedert wurden,
Lunete.  Dass  es  sich bei  Lunete  und Laudine um zwei  Seiten einer
Medaille handeln könnte, überlegt nicht nur Schulz.415 Wie manifestie-
ren sich nun diese Spuren von der ‚Feenhaftigkeit‘ Lunetes im Text?

Zu erwähnen wäre der Besitz eines unsichtbar machenden Rings.
„[…]es werden mythische Motive, die ursprünglich zum magischen
Pakt zwischen Held und Fee gehören, in neue Funktionsszusammen-
hänge außerhalb der Liebeshandlung transplantiert, währen die Lie-
besbeziehung selbst den Regeln gewöhnlicher Minnekasuistik unter-
liegt.“416 Der neue Funktionszusammenhang wäre in diesem Fall die
Errettung Iweins vor dem sicheren Tod durch Unsichtbarwerden. Zwar
sind übernatürliche ‚Gadgets‘ auch in höfischen Romanen gern einge-
setzt, doch werden sie meistens auch von übernatürlichen Wesen ver-
wendet. Beispiele hierfür wären das Pflaster der Feimorgan im Erec,
oder die Salbe derselben ‚berühmten‘ Fee im Iwein, welche den ver-

411 Vgl. Mohr, S. 196f.
412 Vgl. Schulz: Spaltungsphantasmen, S. 244.
413 Ebd.
414 Vgl.  Curtius,  Ernst  Robert:  Europäische  Literatur  und  lateinisches  Mittelalter,

Tübingen 111993, S. 202.
415 Vgl. Dimpel, S. 221; Bertau, Karl: Der Ritter auf dem halben Pferd oder die Wahrheit

der Hyperbel, in: PBB 116 (1994), S. 285–301, hier: S. 291.
416 Vgl. Schulz: Spaltungsphantasmen, S. 236.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

137

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


wundeten Helden wieder auf die Beine bringen. Die höfischen Damen
dürfen sie zwar benutzen, doch ihre zauberkräftige Wirkung erhalten
sie von den unhöfischen, anderweltlichen Händen der Feenfigur, die
nur durch ihre Salben und Pflaster überhaupt in Erscheinung tritt und
ansonsten aus der höfischen Welt verbannt wurde.

Lunete benutzt den Ring, der Iwein unsichtbar macht, jedoch ohne
Angabe, woher sie ihn habe, was den Gegenstand näher zu ihr in Be-
ziehung rückt, als es für eine höfische Dame der Fall sein sollte. Es
scheint so, als müsse nicht erklärt werden, warum Lunete im Besitz ei-
nes zauberkräftigen Rings ist. Bei Chrétien ist die Besitzangabe sogar
noch dezidierter als bei Hartmann. Hartmanns Lunete spricht nur von
diz vingerlîn, welches Iwein nehmen soll. Bei Chrétien spricht sie von
chest mien, ihrem Ring, und betont, dass Iwein ihn ihr wiedergeben
soll, wovon bei Hartmann nicht die Rede ist.417

Lunete betont auch mehrere Male, dass sie nicht höfisch genug ist,
um am Artushof anerkannt zu werden, es wird dementsprechend ein
Kontrast  zwischen  ihr  und  der  höfischen  Artuswelt  aufgebaut.  Ein
weiterer Hinweis für Lunetes Nichtzugehörigkeit zum höfisch-christli-
chen Kosmos der arthurischen Welt des Iwein könnte ebenso die Art der
Bestrafung darstellen, der sie sich nach dem angeblichen Landesverrat
ausgesetzt sieht. Der Scheiterhaufen als Todesstrafe war Häretikern und
Ketzern vorbehalten, also denjenigen, die sich nicht in das christliche
Weltbild einfügen wollten.418 Verrat an der Landesherrin und falscher
Ratschlag sind keine üblichen Vergehen für diese Art von Strafe. Die
Bedrohung Lunetes, auf diese Art hingerichtet zu werden, könnte dem-
nach als Indiz dafür gewertet werden, dass ihre zauberkräftigen, feen-
haften  Charakteristika  aus  ihrer  Figurenzeichnung  entfernt  werden
sollen. Folgerichtig wird es im weiteren Verlauf des Romans dem Erzäh-
ler wichtig zu zeigen, dass Lunete sehr fromm ist. Ihren nächsten Auftritt
nach der Scheiterhaufen-Episode hat sie in einer Kapelle:

417 Y V. 1021ff: Mais chest mien anel prenderés / Et, s’i vous plaist, si’l me rendrés /
Quant je vous arai delivré.

418 Vgl. Schild, Wolfgang: Folter, Pranger, Scheiterhaufen: Rechtsprechung im Mittel-
alter, München 2010, S. 176f.

III. Interpretationsansätze

138

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sî sprachen ‚si ist hie nâhen bi
ein juncvrouwe, heizt Lunete:
diu stât an ir gebete
in der kapellen hie bî:419

Diese Mechanismen korrelieren mit jenen, die Schulz beschreibt:
„Aber die bloße Spaltung genügt offenbar nicht: Daß die abgespaltenen
Figuren und Wesen zusätzlich ‚entschärft‘ werden, deutet darauf hin, daß
man sich des mythischen Zusammenhangs […] durchaus bewußt war –
und daß man deshalb zusätzliche Entlastungsstrategien aufbieten mußte,
um die mythische Übermacht der Fee einzudämmen.“420

Mit der Beinahe-Verbrennung Lunetes auf dem Scheiterhaufen und
Iweins aktiver Rolle in der Verhinderung dieser Bestrafung wäre Lune-
te also auch in der Handlung vollständig durch die Kraft des Helden
entmythisiert, die Feenelemente abschließend entschärft.

Ist Lunete also eher eine logisch privilegierte denn eine Auctoriale
Figur? Lässt sich ihr Wissensvorsprung abschließend durch die Tatsa-
che erklären, dass sie als Abspaltung einer Feenfigur Anteil an einer
übernatürlichen Sphäre hat, von der sie ihre ‚Macht‘ bezieht? Dagegen
spricht vor allem die Häufigkeit ihres Auftretens und die Verwendung
ihres Wissens, das sich nicht auf prophetische Aussagen zur Vorweg-
nahme der Zukunft beschränkt. Lunete ist weder eine wirkliche Fee
wie die nur latent, schattenhaft vorhandene Feimorgan, noch ist sie
eine von Gott inspirierte Einsiedlerin, sondern eine Dienerin, die nicht
nur mahnt, sondern auch aktiv zum Gelingen des Geschehens beiträgt.
Wie genau ihr Wissen und ihr Handeln korrelieren, zeigt die Untersu-
chung zum Kriterium „Auctoriales Handeln“.

419 I V. 5884–5888.
420 Schulz, Spaltungsphantasmen, S. 244. Vor diesem Hintergrund lässt sich auch der

Löwe als Iweins Begleiter interpretieren, der weniger als Raubtier denn als beina-
he komischer Helfer des Helden anzusehen ist. Der Unterschied zwischen ‚übli-
chen‘ Martenerzählungen und dem Iwein wäre dementsprechend, dass die Ab-
spaltungen der Feengestalt ihm nicht als Hindernisse in den Weg gestellt werden,
sondern ihm im Gegenteil helfend zur Seite stehen.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

139

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Auctoriales Handeln

Auctorial ist ein Handeln dann, wenn es einerseits die Konsequenz von
auctorialem Wissen darstellt, also den Wissensvorsprung als Motivati-
on und Voraussetzung hat, andererseits wenn es – auch gegen Be-
schränkungen von Diegese und Figurenzeichnung – auf das von der
Stoffgeschichte intendierte Ende hinarbeitet. Das kann auch bedeuten,
dass Alternativen, die der Held sonst noch ergreifen könnte, durch die-
ses auctoriale Handeln ausgeschaltet werden, entweder durch gegen-
läufige Ratschläge oder durch aktives Eingreifen der Figur. Ratschläge,
die auf ein bestimmtes Handeln des Helden oder vergleichbarer Figu-
ren abzielen, damit die Handlung fortschreitet, bilden eine eigene Ka-
tegorie des auctorialen Handelns.

Dass Lunete die besten Voraussetzungen erfüllt, um Handlung zu
steuern, haben die bisherigen Kategorien erwiesen. Auch die For-
schung hat dies bereits gesehen. Sie ist die „Zofe, die die Fäden in der
Hand hat“421, schreibt Alois Wolf und Judith Rice Rothschild beschei-
nigt ihr „„power to direct and control other characters, and ultimately,
events“.422

Lunetes Ratschläge

Als Dienerin und Vertraute Laudines ist es ein Teil Lunetes Figuren-
charakterisierung, dass sie Laudine berät. Von Seiten der Herrin des
Brunnenreiches wird dieser Rat mehrere Male dezidiert eingefordert,
was Lunete die Möglichkeit gibt, Laudines Handlungen in eine be-
stimmte Richtung zu lenken.

ir râtes unde ir lêre
gevolgete sî mêre
dan aller ir vrouwen423

1.7

1.7.1

421 Wolf, Alois: Erzählkunst und verborgener Schriftsinn. Zur Diskussion um Chréti-
ens Yvain und Hartmanns Iwein, in: Sprachkunst, Beiträge zur Literaturwissen-
schaft, Bd 2 (1971), S. 1–42, hier: 35.

422 Rothschild, Judith Rice: Empowered Women and Manipulative Behaviours in
Chrétien’s Le Chevalier au lion and Le Chevalier de la Charrete, in: Medieval Per-
spectives 7 (1992), S. 171–185, hier: S. 171.

423 I V. 1793ff.

III. Interpretationsansätze

140

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Als Lunete Laudine überzeugen will, dass Iwein neuer Landesherr wer-
den soll, mahnt sie eingangs unaufgefordert:

und muget ouch ze vil clagen
[…]
welt ir den brunnen und daz lant
niht verliesen âne strît,
sô warnet iuch der wer enzît,
und lât iuwern swæren muot.424

Damit positioniert sie sich bereits implizit in der Rolle der Ratgeberin,
die einen besseren Vorschlag hat, sie fordert Laudine geradezu heraus,
weitere Informationen zu verlangen, was sie denn auch folgerichtig tut:
nû rât mir, liebe, waz ich tuo.425 Davon ausgehend kann Lunete nun
den Ratschlag geben, der die Handlung in die sowohl von ihr als auch
vom auctor intendierte Richtung steuert: Derjenige, der den alten
Brunnenritter besiegt hat, soll der neue werden. Wie sehr Lunete selbst
von ihrer Position als Ratgeberin überzeugt ist, zeigt ihre Aussage,
nachdem sie die Weichen für die öffentlichen Ratsversammlung ge-
stellt hat: swer volget guotem râte, / dem misselinget spâte.426 Was Lune-
te also rät, kann nur dem Guten dienen.427 Da ihr Rat jedoch an solch
exponierter Stelle erscheint und solche politische Tragweite hat, blei-
ben Risiken nicht aus. Lunete ist sich dessen vollends bewusst, wie sie
in ihrer Klage in der Kapelle formuliert:

mîn rât vuoget ime daz
daz sichs mîn vrouwe underwant
und gap im lîp unde lant.428

Für die Dauer von Iweins Absenz aus dem Brunnenreich und dem
schwebenden Status Quo des Landes ohne Verteidiger enthält sich
auch Lunete der Ratschläge. Erst als Iwein wieder in die Nähe der

424 I V. 1801; 1858–1861.
425 Vgl. Zimmermann, S. 213.
426 I V. 2153f. Hier legt Hartmanns Erzählinstanz Lunete eine allgemeine Sentenz in

den Mund, ein Verfahren, welches bereits im Kapitel II 1.2 angesprochen wurde.
427 Nicola Kaminiski bescheinigt Lunete in der Präsentation dieses Ratschlags zu

Recht auktoriale Macht im Sinne ‚Ursupation göttlicher auctoritas‘. Damit setzt
Lunete ihre Handlungen mit dem eines göttlichen Werkzeugs gleich und der Er-
zähler bestätigt so implizit: Dass Iwein und Laudine sich in der Ehe verbinden ist
Gottes Wille und Teil der göttlichen ordo.Vgl. Kaminski, S. 40f.

428 I V. 4196–4198.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

141

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Quelle kommt und den dauerhaften Sturm entfacht, wird sie aktiv.
Wiederum erscheint sie unaufgefordert vor Laudine und mahnt:

‚vrouwe, kumt vil drâte
der dinge ze râte
wâ ir den man vindet
mit tem ir überwindet
disen schaden und diz leit.429

Die Ausgangslage spiegelt die der ersten Ratszene. Wieder ist das Brun-
nenreich in Gefahr, wieder ist es Iwein, der zugleich Ursache als auch
Lösung des Problems darstellt, wieder ergreift Lunete zuerst die Initiati-
ve430 und versetzt sich damit in eine Position, die sie aktiv am längeren
Hebel platziert. So kann Laudine wiederum nur passiv reagieren und
fragen: mahtû mir nû rât gegeben?431

Aufgrund der Konsequenzen, die ihr der letzte politische Rat-
schlag eingebracht haben, verweist Lunete ironisch auf ihr Unvermö-
gen, einen weisen Rat zu geben, da sie nur ein wîp sei. Damit stärkt sie
allerdings ihre herausgehobene Position als Ratgeberin432, da Laudine
sie zum zweiten Mal bittet: und rât dar nâch daz beste.433

Solchermaßen aufgefordert rät Lunete zum selben Mann wie be-
reits zuvor, diese wichtige Tatsache ist jedoch nur ihr bekannt. Sie hat
sich zweifach abgesichert, dass ihr Rat Gehör findet, dabei ist die Bri-
sanz ihres Ratschlags Laudine nicht einmal bewusst. Für die Herrin
des Brunnenreichs besteht das einzige Hindernis darin, nach erhalte-
ner Hilfe ebenfalls Hilfe zu leisten, nämlich den Löwenritter wieder
mit seiner Herrin zu versöhnen. Da sie nicht weiß, dass sie selbst diese
Herrin ist, leistet sie den Eid gerne.

Vordergründig enthält der zweite Rat weniger Sprengkraft und
Handlungslenkung als der erste, da Laudine ihr Leben nicht massiv
miteinbezogen sieht. Sie soll den Löwenritter nicht heiraten, sondern
ihm nur im Gegenzug einen Gefallen erweisen.434

429 I V. 7827–7831.
430 Dies scheint Dimpel nicht gesehen zu haben, er schreibt: „Als Iwein am Romanende

erneut den Brunnenguß vornimmt, sucht Laudine das Gespräch mit Lunete“. Es ist
Lunete, die zuerst zu Laudine kommt. Vgl. 7823–7831.

431 I V. 7844.
432 Vgl. Dimpel, S. 244.
433 I V. 7867.
434 Vgl. I V. 5471–5479.

III. Interpretationsansätze

142

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Hintergründig allerdings, dem Rezipienten, Lunete und der Erzäh-
linstanz bekannt, wird dieser Rat die Handlung sogar noch stärker be-
einflussen als der erste, da er direkt auf den Zielpunkt der Handlung
hinweist: Iwein wird wieder mit Laudine versöhnt und als alter und
neuer Herrscher des Brunnenreiches eingesetzt.

Es zeigt sich auch: Obwohl Lunete nur Laudine rät und nicht
Iwein435, beeinflussen Lunetes Ratschläge Iweins Handlungen ebenso
sehr wie die Handlungen Laudines, da diese Ratschläge immer ihn
zum Ziel haben. Lunete besetzt die Position des Brokers436 nicht nur
zwischen Laudine und dem Brunnenreich, sondern auch zwischen
Iwein und Laudine. Was sie rät, dient als Motor der Narration hin zum
intendierten Ende und sie bedient sich für diese Ratschläge eines auc-
torialen Wissens. Daher sind ihre Ratschläge als auctoriale Ratschläge
einzustufen.

Alternativenausschaltung

Indem Lunete Laudine bezüglich Iwein berät, stellt sie viele wichtige
Weichen für den Verlauf von Iweins Handlungsstrang. Manchmal ge-
nügt diese indirekte Lenkung jedoch nicht und Lunete greift direkt ein,
um Iwein von einer Handlung abzubringen, die ihm schaden und den
guten Ausgang der Erzählung verhindern könnte. Sie verhindert mit
ihrer gesamten Rettungsaktion im Torbogen, dass Iwein entdeckt wird
und er als offizieller Gefangener sich für den Tod des Burgherren ver-
antworten muss. Danach muss sie noch einmal eingreifen, als Iwein
Anstalten macht, ungeachtet der Gefahrensituation auf Laudine zuzu-
eilen: dô daz her Îwein ersach / dô lief er gegen der tür.437 Lunete re-
agiert heftig auf sein Vorhaben und stellt klar heraus, dass ihr Eingrei-
fen das einzige war, was ihn in diesem Moment gerettet hat, auch wenn
sie seine Kooperation benötigt:

irn wellent mir volgen
sô habt ir den lîp verlorn.

1.7.2

435 Im Unterschied zu Chrétien. Vgl. Y V. 6690–6706.
436 Vgl. Krüger, S. 259.
437 I V. 1478f.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

143

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


[…]
ichn trûwe iu den lîp niht bewarn,
ezn sî dan iuwer wille.438

Bei Chrétien gestaltet sich die Szene ähnlich, wenn auch mit kleinen
Akzentverschiebungen. So erscheint Lunete im französischen Original
weniger zornig, Chrétien betont, dass sie come gentix et deboinaire439

agiert, also höfisch, freundlich und liebenswürdig. Die allgemeine Sen-
tenz zum rechten Verhalten eines wîsen man in solchen Gefahrensitua-
tionen wird bei Hartmann nicht aus Lunetes Sicht geschildert, wäh-
rend Chrétiens Lunete den persönlichen Aspekt Je l’appel plus mauvais
que preu440 einbringt. Dadurch entsteht der Eindruck, als spräche in
Hartmanns Szene die Erzählinstanz selbst durch Lunete. „Hartmann
spricht Normurteile hauptsächlich dem Erzähler zu“441, stellt Johannes
Frey fest. Das kann bedeuten, dass Lunete in diesem Fall zu einem
Werkzeug der Erzählinstanz gemacht wird. Ihrem Kommentar verleiht
das die Autorität der Erzählinstanz.

Auch die Möglichkeit, dass Iwein Laudine zwar hilft, das Brunnen-
reich zu verteidigen, sie jedoch nicht heiratet und somit auch nicht
permanenter Herrscher über das Brunnenreich wird, wird von Lunete
zurückgewiesen.

sî sprach ‚daz sî iu widerseit
wer wær der, der sich sô grôz arbeit
iemer genæme durch iuch an,
erne wære iuwer man?442

So harsch sich das anhören mag und so viel Kritik diese Aussage bei in
der interpretierenden Forschung hervorgerufen hat443 –, die persönli-
che Beziehung zwischen Herrin und Dienerin und wie Lunetes Unver-
blümtheit sich darauf auswirken mag ist nicht das primär wichtige Er-
gebnis dieser Textstelle. Entscheidend ist, dass Lunete mit dem Ein-
wand Erfolg hat und so die Alternative von einer reinen politischen

438 I V. 1490f; 1497.
439 Y V. 1305.
440 Y V. 1324: „Den nenne ich sehr unklug“.
441 Frey, S. 39.
442 I V. 1917–1920.
443 Vgl. insbes. Germain, S. 20, Allen, S. 146.

III. Interpretationsansätze

144

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Beziehung ausgeschaltet wird. Iwein wird herre dâ, wie sich Lunete es
vorgenommen hat.

Gegenläufige  Kräfte  zu Lunetes  Bemühungen,  retardierende Mo-
mente, gefährden die Endgültigkeit dieses Plans in der Figur des Ritters
Gawein, der Iwein dazu verführt, auf aventiure auszureiten, obwohl er als
Ritter, der die Quelle zu verteidigen hat, sicher nicht auf aventiure lange
warten würde.444  Der Alternativweg, dass Iwein also trotz Herrscher-
pflichten  ein  fahrender  Aventiureritter  werden  könnte,  der  sich  auf
Turnieren Ehre erwirbt, wird somit für eine kurze Weile präsent gehal-
ten445, jedoch durch Iweins Terminüberschreitung als gescheitert sank-
tioniert. Mit der Gestalt des Löwen gewinnt Iwein eine neue Identität und
ein weiteres Alternativ-Leben: Den Löwenritter. Dass er dieses Inkognito
nicht für immer behalten wird, dafür sorgt wiederum niemand anderes
als Lunete: Indem sie ihn für sich kämpfen lässt, bringt sie ihn wieder mit
dem Brunnenreich und mit Laudine in Kontakt, was später dazu führt,
dass Laudine ihm, durch Lunete angeleitet, verzeiht. Genau so hatte
Lunete es Iwein versprochen:

mit ir triuwen si im gehiez
daz sî sîn wol gedæhte
und ez ze rede bræhte
umbe sîne swære.446

Keine andere Alternative als die, die sich Lunete im Auftrag des auc-
tors und als Komplizin der Erzählinstanz für Iwein gedacht hat, hat
lange Bestand – dafür sorgt Lunetes häufiges Eingreifen genau an den
neuralgischen Punkten der Handlung.

Manipulation anderer Figuren

Damit die Figur Lunete überhaupt in der Lage ist, solchermaßen Alter-
nativen auszuschalten, muss sie andere Figuren dazu bringen, das zu
tun was sie tun sollen, damit ihr Plan funktioniert. Lunete unterschei-
det sich von anderen weiblichen Figuren im Yvain/Iwein besonders da-

1.7.3

444 Vgl. Kaminski, S. 28.
445 Vor  diesem Hintergrund ist  auch  Kaminskis  Überlegung  interessant,  dass  die

Figuren Lunete und Gawein und ihre Intentionen auf der discours-Ebene durch den
erzählenden Ritter des Prologs und Frau Minne gespiegelt sind. Vgl. ebd, S. 43.

446 I V. 5556–5559.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

145

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


durch, dass sie nicht manipuliert wird, sondern im Gegenteil die Ma-
nipulierende ist.447

Auf ihre Lenkung ihrer Herrin wurde bereits in Anklängen hinge-
wiesen, nun werden die beiden hauptsächlichen diesbezüglichen Sze-
nen, der Heiratsrat und der ‚Versöhnungsrat‘ nochmals genauer aufge-
schlüsselt.

Tobias Zimmermanns Dialoganalyse zeigt, welche treffenden Argu-
mente Lunete in den Mund gelegt werden, sodass Laudine ihr wenig
entgegenzusetzen hat.448 Indem Lunete im genau passenden Moment
von Artus  drohender  Ankunft  berichtet,  entkräftet  sie  Laudines  Be-
hauptung, dass es keinen trefflicheren Herrn als Askalon gebe, nicht
direkt, sondern schickt ein weiteres, dringliches politisches Argument
ins Feld. Sie macht damit deutlich: Laudines persönliche Befindlichkei-
ten haben mit der Entscheidung nicht viel zu tun, sind nicht zielführend.
Die Argumente der Herrin laufen ins Leere.449  Daraufhin sieht sich
Laudine  entwaffnet  und  begibt  sich  in  Lunetes  Führung  für  einen
konkrete Vorschlag. Anstatt jedoch selbst etwas vorzuschlagen, führt die
Dienerin die Herrin zur Antwort durch eine rhetorische Frage:

swâ zwêne vehtent umbe den lîp
weder tiurre sî der dâ gesige
od der dâ sigelôs gelige.‘450

Damit ist der ‚Ball‘ sozusagen in Laudines Feld. Sie gibt die Antwort,
dass der Sieger stärker ist als der Besiegte und muss damit gleichzeitig
zugeben, dass es eben doch bessere Männer gibt als Askalon. Sie ent-
kräftet ihre Aussage zwar durch ein ‚sô wæn ich‘, doch Lunete lässt ihr
keinen Interpretationsspielraum: vrouwe, ez ist niht wænlich. Argu-
mentatorisch ist Laudine damit ausmanövriert und kann nur noch da-
durch die Oberhand gewinnen, dass sie die Szene unterbricht. Ihre
sprachliche Unterlegenheit kommt darin zum Ausdruck, dass nur die
Erzählinstanz ihre Reaktion wiedergibt, Laudine aber nicht mehr mit
Worten antwortet. Die Manipulation ist durch die Unterbrechung
nicht gescheitert, im Gegenteil. Lunete behält das letzte Wort und in

447 Vgl. Allen, S. 142.
448 Vgl. Zimmermann, besonders die Grafiken S. 212 u. 218.
449 Vgl. ebd. S. 213.
450 I V. 1956.

III. Interpretationsansätze

146

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


einer für die Figur Laudine seltene Innenschau zeigt die Erzählinstanz,
wie Lunetes Manipulation Früchte trägt. Laudine übernimmt sowohl
Lunetes Perspektive451 als auch die der Erzählinstanz, die besagt, dass
Lunete einerseits treu ergeben ist und andererseits nur zum Guten
rät.452 Daraus ergibt sich: Wenn Lunete gut rät, dann muss das, was sie
vorschlägt, der einzig richtige Weg sein.

Folgerichtig fragt Laudine ohne Präambel nach der Identität des
Siegers und wann sie ihn sehen könne, nachdem Lunete am nächsten
Tag wieder erscheint. Lunete sorgt dafür, dass Iwein und Laudine sich
nicht nur widerwillig begegnen, sondern geradezu darauf drängen,
einander zu sehen.453 Sie nennt Laudine einen übersteigerten Zeitrah-
men und lässt sie dadurch scheinbar selbst die raschere Gangart der
Zusammenführung bestimmen, wobei Lunete geschickt weiterhin ge-
heimhält, dass Iwein sich ja bereits in der Burg befindet. Nach außen
hin bleibt die Hierarchie Herrin-Dienerin gewahrt, da es Laudine ist,
die bestimmt, und Lunete, die ausführt, aber durch Lunetes angewand-
tes auctoriales Wissen wird Laudine genau in diese für Lunete günstige
Position gelenkt, ohne es zu merken.

Ähnliches geschieht bei der zweiten Ratszene am Ende des Ro-
mans. Wie oben bereits ausgeführt, besitzt Lunete eines Wissensvor-
sprung gegenüber Laudine in Bezug auf Iweins Identität als Löwenrit-
ter. Da sie dieses Wissen weiter für sich behält, manövriert sie Laudine
ohne ihr Zutun in eine Zwickmühle. Sie spricht ihr einen Eid vor, der
vordergründig nur auf den Löwenritter abzielt, aber in jedem Wort
auch für Iwein gelten kann:

ob der rîter her kumt
und mir ze mîner nôt gevrumt
mit tem der lewe varend ist,
daz ich ân allen argen list
mîne maht und mînen sin
dar an kêrende bin
daz ich im wider gewinne
sîner vrouwen minne.454

451 Vgl. Dimpels ‚Perspektivübernahme‘ als eine Form der Sympathielenkung. S. 53.
452 I V. 1862.
453 I V. 1761–1765; V. 2120–2123.
454 I V. 7925–7932.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

147

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Auch die Erzählinstanz merkt an, wie treffend Lunete ihre Worte wählt
und betitelt sie kurz darauf mit der Charakterisierung ‚die guote‘, um
Wertschätzung  auszudrücken.  Somit  findet  keine  Verurteilung  von
Lunetes  Verhalten  durch  die  höchste  wertende  Instanz  statt455  und
Lunetes Manipulation wird gebilligt. Dieses Vorsprechen des Eides ist
eine  Paradestelle  für  auctoriales  Handeln,  welches  aus  auctorialem
Wissen resultiert. Wohlgemerkt bedient sich Lunete bei ihrem Coup
keiner einzigen Lüge, sie unterlässt es nur, ihr Wissen mit Laudine zu
teilen. Denn nur durch einen gut ausgenutzten Wissensvorspung kann
Handlungsmacht entstehen.

Lunete ist allerdings nicht die einzige Figur, die ein ‚Happy End‘
zwischen Laudine und Iwein forciert. Iwein selbst versucht es mit Ge-
walt, als er die Quelle wieder und wieder begießt und sich sozusagen
Laudine geradezu aufdrängt, damit sie ihn wahrnimmt. Er ist davon
überzeugt, dass er auf diese Weise ihre Liebe erzwingen kann: daz ich
doch ir minne / mit gewalt gewinne. Doch nur Lunete obliegt die Hilfe
der Erzählinstanz, die an dieser Stelle auf eine mirakulöse Wendung
im Sinne einer deus ex machina verzichten kann. „Because Lunete’s
verbal artistry replaces Yvain’s force at the end of the book and permits
the possibility of a happy ending, Hanning labels her a ‘surrogate of
Chrétien’.“ 456

Auch in ihrer Anklage und drohenden Hinrichtung ist Hartmanns
Lunete alles andere als passiv. Bei Chrétien wird Lunete von der öffent-
lichen Anklage des Truchsesses überrascht und kann nur reagieren
statt aktiv lenken.457 Anders bei Hartmann. „Lunete […] wartet bei
Hartmann nicht, bis ihr Ruf ruiniert ist, sie nimmt das Heft des Han-
delns selbst in die Hand, sie wehrt sich hier gegen den schleichenden
Rufmord, indem sie selbst den Gerichtskampf vorschlägt.“458 Wozu al-
lerdings der Gerichtskampf, mag man sich fragen? Weshalb beruft sich
Lunete nicht darauf, dass auch der öffentliche Rat, dessen Sprecher so-
gar der Truchsess war, der sie nun anklägt, Iwein als Landesherren an-

455 Chrétiens Erzähler lobt sie nach der gelungenen Manipulation sogar noch mehr als
Hartmann, indem er den wertenden Satz Or a bien Lunete esploitié (Y V. 6648; Lunete
hat ihre Aufgabe sehr gut gemeistert), bevor er sie nach Iwein ausreiten lässt.

456 Allen, S. 142.
457 Y V.3667f.: En plaine court et voiant tous / Me mist sus pour vous l’oy traÿe,
458 Vgl. Dimpel, S. 213.

III. Interpretationsansätze

148

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


erkannt und für gut befunden hat?459 Für den Fortlauf der Handlung,
die auf Iweins Reinstitution als Landesherr abzielt, ist mit dem Rück-
verweis auf ein Eigenverschulden des Truchsesses nichts gewonnen.
Ebensowenig gewinnt die Handlung signifikant durch das Leben oder
Sterben des Truchsess’ und seiner Brüder. Natürlich muss sich Lunete,
wenn sie weiterhin ihre Freiheit zur Handlungslenkung haben will,
wieder der Huld ihrer Herrin sicher sein, deshalb müssen ihre Anklä-
ger diskreditiert werden. Doch Lunete schlägt nicht irgendein Gottes-
urteil vor, kein einseitiges Abwehr-Ordal460, sondern den gerichtlichen
Zweikampf, für den sie einen Kämpfer benötigt. Lunete „kann nicht
lassen von der Versuchung auktorialer Inszenierung und Konfigurie-
rung, formuliert […] sich als ‚Autorin‘ selbst die fatale Rechtsbedin-
gung für den nachfolgenden Gerichtskampf.“461 Dabei handelt sich al-
lerdings nicht um Selbstüberschätzung, wie Kaminski postuliert. Aus
rechtlicher Sicht obliegt dem Angeklagten die Wahl des Ordals462, wes-
halb der Figur Lunete durchaus in diesem Fall Berechnung unterstellt
werden kann. Durch die Provokation der Anklage wird ihr ein strate-
gischer Vorteil gewährt: Lunete kann, für den damaligen Rezipienten
rechtlich nachvollziehbar, das Geschehen in die richtige Richtung len-
ken: Sie bereitet die Szenerie für Iwein, damit er sich selbst incognito
von der Anklage als schlechter Landesherr vor Gott und den Men-
schen exkulpieren kann.463

In dieser Szene zeigt sich ebenfalls besonders, wie Lunete und die
Erzählinstanz quasi Hand in Hand arbeiten: Lunete bereitet auf der
Ebene narrativer Regie alles für den erneuten Kontakt Iweins mit dem
Brunnenreich vor, während die Erzählinstanz auf der discours-Ebene
dafür sorgt, dass Iwein trotz anderweitiger Verpflichtungen auch noch

459 Vgl. Dimpel, S. 214, Fußnote Nr. 500.
460 Darunter fielen beispielsweise ein Reliquieneid, sowie eine Feuerprobe durch das

Anfassen glühender Eisen etc. Vgl. Dinzelbacher, Peter: Das fremde Mittelalter.
Gottesurteil und Tierprozeß, Essen 2006, S. 31–40.

461 Kaminski, S. 41f.
462 Vgl. ebd, S. 33.
463 Auch wenn es der Erzähler dabei nicht versäumt, zu betonen, dass Iwein es nie-

mals aus eigener Kraft geschafft hätte, wenn nicht Gott auf seiner Seite gewesen
wäre. Nicht nur, dass er Gott und die Wahrheit auf seiner Seite hat (I V.5275),
Gott kann sich auch der inbrünstigen Gebete der Hofdamen nicht verschließen (I
V. 5355–5361).

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

149

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


gerade rechtzeitig eintrifft und Gawein, der andere mögliche Kandidat,
mit der Rettung der Königin beschäftigt ist.464

Rein auf der histoire-Ebene kann Lunete sich nicht sicher sein,
dass Iwein rechtzeitig eintreffen wird und sie hätte nach Iweins bewie-
sener Unzuverlässigkeit auch keinen Anlass, ihm nochmals eine Tür zu
öffnen, die ihm die erneute Landesherrschaft einbringen kann. Doch
Lunete befindet sich eben nicht nur auf der histoire-Ebene, sondern ihr
obliegt die intradiegetische Steuerung der Iwein-Handlung. Als solches
ist sie in der Lage, Figuren dergestalt zu beeinflussen, dass sie ebenfalls
unwissentlich auf den Zielpunkt der Handlung hinarbeiten.465 So sagt
sie auch selbstbewusst zu Iwein bevor sie ihn wieder mit Laudine ver-
eint:

sô hân ich iuch verendet
die rede also verre
daz ir aber mîn herre
werden sult in kurzer vrist.466

Es scheint, als könne nichts der „binnenfiktionalen Regisseurin“467

Lunete auf lange Sicht widerstehen.

Überbrückung von Pattsituationen

Zu auctorialem Handeln gehört es ebenfalls, die Handlung wieder vor-
anzutreiben, sobald sie ins Stocken zu geraten droht oder sich eine Si-
tuation einstellt, in der ein Kräftegleichgewicht in die eine oder andere
Richtung verschoben werden muss, damit eine Seite die Oberhand ge-
winnt. Diese Momente können mit einer Transgression, einer Grenz-
überschreitung der handelnden Figur zusammenfallen.

Lunete, als Bindeglied zwischen Iwein und Laudine, überbrückt
gleich zu Beginn eine solche Pattsituation zwischen den zu Vermäh-
lenden. Obwohl beide das Treffen, gestützt durch Frau Minne, herbei-
gesehnt haben, steht die Tatsache, dass Iwein der Mörder ihres Gatten
ist, noch immer merkbar zwischen ihnen. Beide scheinen unfähig, den

1.7.4

464 Vgl. Haug: Spiel mit der arthurischen Struktur, S. 116.
465 Vgl. Rothschild, S. 171.
466 I V. 7986–7971.
467 Kaminski, S. 46.

III. Interpretationsansätze

150

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ersten Schritt aufeinander zuzugehen. Es ist Lunete, die eingreift und
das Schweigen bricht:

do si beidiu swigen, dô sprach diu maget
‚her Îwein, wie sît ir sô verzaget?
lebet ir ode habt ir munt?468

Erst nach dieser Aufforderung kommt es zu einer direkten Interaktion
zwischen Iwein und Laudine.469 Es scheint zuerst so, als würde Lunete
sich auf Iweins Seite schlagen, indem sie ihn zum Sprechen animiert,
doch macht ihn dieser erste Schritt nicht zum Überlegenen, im Gegen-
teil: Nach Lunetes Worten muss die Entschuldigung und Unterwer-
fung vom Schuldigen ausgehen: ir habet vil grôze schulde: / nû suochet
ouch ir hulde.470 Lunete stärkt damit Laudines Position in dieser Ange-
legenheit und spielt ihr gleichzeitig den Ball zu. Es obliegt nun Laudine,
ob sie Iwein verzeiht oder nicht, aber Lunete wirft noch ihr eigenes
‚Gewicht‘ in die Waagschale, indem sie sich in die Bitte um Vergebung
miteinschließt:

nû bite wir sie beide
daz sî ir leide
geruoche vergezzen.471

Bei Chrétien verlässt sich Lunete nicht allein auf die Macht ihrer Worte,
die die Grenze zwischen Yvain und Laudine überbrücken, sondern sie
wird körperlich aktiv und schiebt Yvain geradezu gewaltsam zu Laudine
hin.472 Hartmann entschärft dieses starke Bild und lässt Lunete wiede-
rum eher subtil-manipulativ agieren. Wie sich Lunete hier verhält, hat
einen Einfluss auf das Verhalten der beiden Protagonisten zueinander:
Chrétiens Erzählinstanz lässt Laudine und Yvain noch eine Weile über
die Schuld oder Unschuld des Ritters debattieren, während die subtiler
agierende  Lunete  im  Iwein  es  schafft,  dass  beide  die  gegenseitigen
Perspektiven schneller übernehmen. Iwein begibt sich als schuldiger man
ganz in Laudines Gewalt473, und Laudine gibt zu:

468 I V. 2255ff.
469 Vgl. Mohr, S. 207.
470 I V. 2277f.
471 I V. 2279ff.
472 Y V. 1964: A cest mot, par le poing le sache.
473 Im Gegensatz zu Yvain, der darauf besteht: La mort dont je n’ai rienz meffait (V. 1993).

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

151

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


swie selten wîp mannes bite,
ich bæte iuwer ê.
ichn nœtlîche iu niht mê:
ich wil iuch gerne: welt ir mich?‘474

Eine ungleich freundlichere und stärkere Aussage als die der Laudine
in Chrétiens Yvain: Touz torz et touz meffaiz vous cuit.475

Vorliebe des Erzählers für Lunete

Eines sollte angesichts der vorausgehenden Analysen evident gewor-
den sein: Die Figur Lunete bekommt von der Erzählinstanz sehr viel
Raum zugestanden, um in eigener Regie das Scheitern des Erzählens,
welches Frau Minne der Erzähler-Figur Hartmann angedroht hat, zu
verhindern.476 Lunete wird zur Komplizin des Erzählers, indem sie
lenkt, wo er nicht direkt lenken kann, ohne alles mit göttlicher Fügung
zu begründen und damit vor seiner eigenen Erzählkunst zu kapitulie-
ren. Aufgrund dessen sollte es Signale im Text dafür geben, dass die
Erzählinstanz der Figur Lunete gewogen ist, entweder durch direktes
Lob oder durch die Art und Weise, wie er andere Figuren sich über sie
äußern lässt.

Positive Zuschreibungen zur Figur lassen sich durchaus finden.
Trotz ihrer selbst behaupteten unhövescheit nennt sie die Erzählinstanz
ein hövesch maget und betitelt sie mehrmals mit den Attributen guot477,
süez und wîse.

Laudine nennt sie liebe478, geselle479 und bezeichnet sie als getriuwe
unde guot.480

Für Iwein schließlich, der am meisten von ihrer handlungssteuern-
den Funktion profitiert, ist sie die liebe vrou Lunete, der er seine Zunei-
gung wenn schon nicht in Worten dann doch in Taten beweist.

1.8

474 I V. 2330–2333.
475 Y V. 2014: ‚Ich vergebe Euch alle Eure Schuld.‘
476 Vgl. Kaminski, S. 44f.
477 I V. 1739; 1785.
478 I V. 1907.
479 I V. 2115.
480 I V. 2024.

III. Interpretationsansätze

152

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Starke Zuneigung bekommt Lunete jedoch bereits früh in der Ge-
schichte von anderer signifikanter Stelle. Niemand anders als Gawein,
an dem niht tes enschein / ezn wære hövesch unde guot, das Paradeex-
emplar eines Artusritters, erweist ihr die Ehre:

her Gâwein sprach ‚mîn vrou Lûnete,
hât mir liebes vil getân
an dem besten vriunde den ich hân
[…]
wær ich sô biderbe und sô wert
daz mîn gêret wære ein wîp,
ich hân niht liebers danne den lîp:
den gæbe ich iu ze lône481

Doch nicht genug, dass er ihr sein Leben anbietet und zwischen ihnen
ein Band der Freundschaft geknüpft wird; Gawein, der oft der hö-
fischste aller Ritter genannt wird, spricht Lunete ebenjenes Attribut zu,
welches ihr in der Vergangenheit vom Artushof verweigert wurde:
hövescheit.482 Höher kann eine Figur in einem höfischen Roman, die
nicht der Artuswelt angehört, kaum geehrt werden.

Abseits  der  histoire-Ebene  und  dem  Verhalten  anderer  Figuren
Lunete gegenüber sprechen auch die Formen der Sympathiesteuerungen
und Fokalisierung für eine Vorliebe des Erzählers für Lunete.483  Als
Bindeglied  zwischen Iwein  und Laudine  folgt  die  Erzählperspektive
häufig Lunete, der Rezipient betritt mit ihr Laudines und Iweins Aufent-
haltsorte, sie erschafft die Blickwinkel, aus denen gesehen wird484 und
durch  ihren  Innensichtfilter  wird  das  Geschehen  kommentiert  und
andere Figuren bewertet.485 Die lehrhaften Sentenzen in ihren Aussagen
rücken sie in die Nähe der Autorität der Erzählinstanz, sie vertritt deren
Ansichten und die Erzählinstanz kann durch sie zur Sprache kommen,
ohne dass sie die Handlung mit einem Exkurs unterbrechen müsste.

481 I V. 2739ff; 2750–2753.
482 I V. 2744.
483 Zur Sympathiesteuerung vgl. Dimpel, S. 64–121.
484 Vgl. Die Öffnung des Fensters in I V. 1450 und das Loch in der Kapellentür in

I V. 4020.
485 Besonders die restlichen Figuren des Brunnenreiches außer Laudine werden durch

Lunetes ‚Brille‘ von den Rezipienten bewertet, ohne dass die Erzählinstanz eine
abschließende Wertung durch seine Autorität als oberste moralische Instanz gibt.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

153

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Am deutlichsten zeigt sich die Vorliebe der Erzählinstanz für ihre
Figur Lunete in der Schlussszene des Romans. Iwein und Laudine sind
wieder vereint und das Endziel der Handlung ist somit erreicht. An-
statt die Geschichte jedoch mit dem Vers sus wart versüenet der zorn
zu beenden, fügt die Erzählinstanz noch etwas an. Lunete wird zur Re-
flektionsfigur des erlebten Endes, durch ihre Augen wird das Gesche-
hene nochmals bewertet:

hie gesach vrou Lûnete
die suone diu ir sanfte tete.
swâ man unde wîp
habent guot unde lîp
[…]
diu gewinnent manege süeze zît
daz was hie allez wænlich sît486

Auch hiermit könnte der Roman beendet sein, mit einer letzten Wahr-
nehmung der Figur, der die Sympathien der Rezipienten sicher sind.
Doch es folgt ein zweiter Anhang, der nochmals betont, welchen gro-
ßen Anteil Lunete am Ausgang der Geschichte gehabt hat.

hie was vrou Lûnete mite
nâch ir dienesthaften site.
diu hete mit ir sinne
ir beider unminne
brâht zallem guote.487

Und zum Dank für diese dienesthafte site, für die Hilfe die sie geleistet
hat, um genau dieses Ende herbeizuführen, wird sie nun belohnt.
Hartmanns Erzählinstanz bleibt dabei in ihrer ersten Fassung des En-
des vage: ouch wæn ich sîs alsô genôz / daz sî des kumbers niht ver-
droz.488

Wie genau Lunete belohnt wird, scheint nicht wichtig, aber es wird
erwähnt, dass sie Lohn verdient, für das, was sie getan hat. In dieser
Hinsicht unterscheidet sich Hartmann von Chrétien. Chrétiens Erzäh-
linstanz berichtet ebenfals von keiner bestimmten Belohnung, nur dass

486 I V. 8137–8140; 8147ff.
487 I V. 8149–s8153.
488 I V. 8157f.

III. Interpretationsansätze

154

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


es ihr an nichts fehle. Et Lunete tient il mout aise / Ne li faut chose qu’il li
plaise.489

Im auf ein späteres Datum datierten Iwein-Schluss der Hand-
schrift B fügt die Erzählinstanz im Gegensatz zum ‚ersten‘ Schluss kon-
kreter aus: nach frovn Saelden bet wird Lunete belohnt, also mit einem
glücklichen Schicksal, welches sie selbst zuvor beeinflusst hat. Sie be-
kommt nicht nur Reichtum durch Länderereien geschenkt, sondern
steigt auch sozial auf, indem sie einen Herzog heiraten darf, der alle
ritterlichen Tugenden besitzt. Besser kann es einer Nebenfigur im
Kontext des höfischen Romans nicht ergehen.490

Noch mehr als Chrétiens honoriert also Hartmanns Erzählinstanz
die Dienste der Figur Lunete und zeigt damit eine Vorliebe für ihre
Komplizin. Auch wenn der B Schluss nicht von Hartmann selbst stam-
men sollte, so führt er doch konsequent das aus, was durch den gesamten
Text hindurchscheint und ist somit eventuell sogar ein Zeugnis dafür,
dass zeitgenössische Rezipienten Lunetes herausragende Rolle für die
Konstruktion des Werks verstanden haben und noch weiter honoriert
sehen wollten.491

Zusammenfassung

Handelt es sich bei Lunete um eine Auctoriale Figur? Ausgehend von
den untersuchten Kriterien kommt sie diesem Phänomen zumindest
sehr nahe. Lunete bekommt von der Erzählinstanz ausreichend Raum
zugestanden, um im Laufe der Handlung immer wieder die entschei-
denden Anstöße zu geben, welche die Handlung in die intendierte
Richtung lenken. Sie ist, anders als andere Nebenfiguren des Romans,
in der Lage, topographische und semantische Grenzen zu überschrei-
ten und diese Fähigkeit ebenfalls zur auctorialen Handlungssteuerung
einzusetzen. Die Grundlage dieser Fähigkeiten besteht in ihrem durch-
aus als auctorial zu bezeichnendem Wissen, welches ihr teils schon
vorab in die Figurenzeichnung mitgegeben wird, teils vom Erzähler im

1.9

489 Y V. 6796f.: Und Lunete hat sehr viel Annehmlichkeit, ihr fehlt nichts, das ihr gefällt.
490 Vgl. Krüger, S. 124.
491 Vgl. Gerhardt, Christoph: Iwein-Schlüsse, in: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch,

Bd. 13 (1972), S. 13–39, hier: S. 14f.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

155

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


richtigen Moment zugespielt wird. Mithilfe des enormen Wissensvor-
sprungs ist sie in der Lage, einerseits richtungsweisende Ratschläge zu
geben, andererseits Figuren wie Laudine so zu beeinflussen, dass sie
das tun, was dem Lauf der Handlung förderlich erscheint, ohne dass
Laudine selbst im Besitz aller Informationen ist.

Bei der vergleichenden Untersuchung von der Figurenzeichnung
Lunetes bei Chrétien de Troyes und Hartmann von Aue fielen einige
Unterschiede auf. Einerseits gesteht Hartmann der Figur Lunete eine
größere Rolle zu, indem er beispielsweise den Botenritt an den Artus-
hof von Lunete und nicht voneiner namenlosen Botin ausführen lässt,
andererseits erscheinen bei Chrétien Lunetes manipulative Charakter-
züge noch ausgeprägter.

Obwohl Chrétiens Lunete stärker in ihrer Helferrolle konturiert
ist, betont Hartmann öfter als die französische Vorlage ihre „diskursive
Dimension, einen Stellenwert auf der Ebene des Erzählens“492, baut
ihn sogar aus.

Für wen Lunete letztendlich arbeitet, darüber ließ und lässt sich
treffend streiten.493 Die Lösung des Problems liegt meines Erachtens in
einem Wechsel von der histoire-Ebene zur Ebene narrativer Regie.
Lunetes Aktionen zielen auf denselben Endpunkt ab, den auch die Er-
zählinstanz verfolgt: Die Geschichte von Yvain/Iwein endet mit der
endgültigen Erringung der Landesherrschaft im Brunnenreich. Ob sie
in ihrer Rolle als Zofe eigentlich mehr zu Laudine stehen sollte als zu
Iwein494, ist aus der Sicht ihrer Plotfunktion irrelevant. Sie erhält ihre
Position als Vertraute Laudines vom auctor deshalb, weil sie nur aus
dieser Position heraus, an der Schnittstelle zwischen Iwein und Laudi-
ne, dem Artushof und dem Brunnenreich, ihre Funktion als Hand-
lungssteuerin, am besten ausführen kann. Die Präzedenz, die die
Handlungssteuerung vor einer kohärenten Figurenzeichnung hat,
führt zu Friktionen in ihrem Rollenentwurf, die den Blick besonders
darauf lenken, dass es Chrétien wie Hartmann nicht darum geht, Lun-
ete als treue Dienerin darzustellen, sondern der Erzählinstanz unter
die Arme zu greifen und auf der histoire-Ebene die Kompetenzen der
Erzählinstanz zu erweitern. „As if to emphasize the parallel between

492 Vgl. Kaminski, S. 42.
493 Vgl. ebd. S. 144.
494 Vgl. Allen, S. 145.

III. Interpretationsansätze

156

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


their spheres of activity […] the narrator even shares a rhyme word
with her as he plays on the ‘fin’amor’ that she has restored ‘sanz fin’ to
the couple whose romance Chrétien now ‘fine’.“495 Vor diesem Hinter-
grund ließe sich auch das Rätsel lösen, auf das Friedrich Dimpel hin-
weist: Die späte Nennung von Lunetes Namen, obwohl sie solch eine
prominente Rolle im Iwein spielt, „da nach Ralf Schneider eine Refe-
renz auf eine Figur mit Rollenbezeichnung statt mit Namen eine Figu-
renverarbeitung nach dem ‚top-down-processing‘ durch den Rezipien-
ten begünstige und eine Figurenwarnehmung unter Individualitätsge-
sichtspunkten eher entgegenstehe.“496 Vereinfacht ausgedrückt: Dass
Lunetes Namen erst spät genannt wird, weist sie mehr Funktionsträger
denn als individualisierte Figur aus. Wenn man Lunetes Funktion als
die einer Auctorialen Figur wahrnimmt, schließen sich Abweichungen
im Dienerin-Konzept (Friktion) und das Mandat als Funktionsträger
nicht aus, sie unterstützen sich im Gegenteil sogar.

Somit  trägt  das  Aufbrechen in und Untersuchen auf  spezifische
Kriterien der Handlungen Lunetes dazu bei, die ‚diskursive Dimension‘
der Figur Lunete und ihre Bedeutung für den gesamten Text näher
herauszustreichen. Dies wird umso bedeutender, wenn man mit Greu-
lich und Mertens davon ausgeht, dass in Hartmanns Adaption „wie und
was erzählt  wird […] verhandelbar geworden“497  ist,  dass in diesem
Roman „das Erzählen selbst thematisiert“498 wird. Dabei dürfen natür-
lich die Dynamiken auf der histoire-Ebene nicht aus den Augen verloren
werden.  Doch dort  wo Erklärungen,  die  rein auf  der  histoire-Ebene
argumentieren an ihre Grenzen stoßen und Friktionen bemerkt werden,
kann die Ebene narrativer Regie zeigen, welchen herausragenden Dienst
die Figur Lunete für die Handlung leistet und wie sie in Hartmanns
Adaption der Erzählinstanz als Komplize unter die Arme greift. Das tut
sie insbesondere dort, die Erzählinstanz selbst nicht eingreifen kann.
Wenn Hartmanns Iwein durch seine immer wiederkehrende Themati-

495 Armstrong, S. 46.
496 Dimpel, S. 223.
497 Greulich, Markus: Imitatio Arthuri und mære(n) sagen. Zum Verhältnis von Prolog,

histoire und discours in Hartmanns Iwein, in: Costard, Monika (u.a.) (Hgg.): Mertens
lesen. Exemplarische Lektüre für Volker Mertens zum 75. Geburtstag, Mainz 2012,
S. 107–127, hier: S. 115.

498 Greulich, S. 121.

1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue

157

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sierung  der  Abhängigkeit  der  histoire  vom  discours  als  „Schule  der
Narration“499 bezeichnet wird, so kann man dem auctor durchaus zu-
trauen, dass er der Erzählinstanz eine Komplizenfigur zur Seite stellt, die
als Vermittlerin zwischen eben diesen beiden Ebenen histoire und dis-
cours fungiert.

und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht –
Hagen im Nibelungenlied500

„Hagen ‚weiß alles, was man wissen kann‘ […] Der Mächtigste und
Stärkste weiß am meisten“501, so schreibt Jan-Dirk Müller in seinem
Buch „Spielregeln für den Untergang“, und spricht damit bereits zwei
Aspekte an, die in diesem ersten Interpretationskapitel näher beleuch-
tet werden sollen: Einerseits wird genau dieser Befund des ‚Allwissens‘
am Kriterium ‚Auctoriales Wissen‘ dargestellt und näher erläutert, an-
dererseits wird der Versuch unternommen, eventuellen Alternativen
zu Müllers These nachzuspüren, dass sich Hagens Mehrwissen allein
aus der heroischen Tradition erklären lässt. Darüber hinaus wird in
der Anwendung von Hagens etwaigem Auctorialem Wissen auch die
Figur der Kriemhild im zweiten Teil des Nibelungenlieds näher zu Ha-
gen in Bezug gesetzt werden.

Die Figur Hagen

Charakteristika

Hagen von Tronje ist neben Kriemhild und Siegfried die bekannteste
Figur des Nibelungenlieds. Nicht nur ist er der Vasall der Burgunden-

2.

2.1

2.1.1

499 Greulich,  S. 122,  nach  Corinna  Laude:  Maskierungen.  Erzählinstanzen  in  der
mittelalterlichen Epik,  in:  Schlesier,  Renate  /  Trinca,  Beatrice:  Inspiration und
Adaption. Tarnkappen mittelalterlicher Autorschaft, Hildesheim 2008, S. 111–138,
hier: S. 127.

500 Im folgenden wird zitiert aus: Das Nibelungenlied. Mittelhochdeutsch / Neuhoch-
deutsch. Nach dem Text von Karl Bartsch und Helmut de Bor ins Neuhochdeutsche
übersetzt und kommentiert von Siegfried Grosse, Stuttgart 32007.

501 Müller, Spielregeln, S. 197.

III. Interpretationsansätze

158

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Könige, sondern auch der Mörder Siegfrieds und im zweiten Teil des
Nibelungenlieds der hauptsächliche Antagonist Kriemhilds. Bevor Ha-
gen selbst am Burgundenhof in Erscheinung tritt, wird Siegfried be-
reits in Xanten eine Warnung vor Hagen mit auf den Weg gegeben:

ob ez ander niemen wære   wan Hagene der degen
der kan mit übermüete    der hôhverte pflegen,
daz ich des sêre fürhte   ez müg’ uns werden leit,
ob wir werben wellen   die vil hêrlîche meit.“502

Es sind also nicht die Burgunden-Könige selbst oder Kriemhild, die
durch die Worte Siegemunds charakterisiert werden und somit den
diffizilen Weg der Brautwerbung antizipieren, sondern allein Hagen
findet als pars pro toto der Situation am Hof zu Worms Erwähnung. Er
bekommt überdies die für die heroische Erzähltradition verbrieften
Charakteristika hôhverte und übermüete zugesprochen, die ebenfalls
Siegfried zugemessen werden. „Hagen trägt die üblichen Attribute: de-
gen, herre, recke ritter und die Epitheta edel, küen, snel, starc, aber auch
die Negativa grimme, leide mortgrimme, übele, übermüete, ungetri-
uwe.“503 Auf diese Weise wird bereits eine Parallelisierung bei gleich-
zeitiger Antagonisierung der beiden Figuren Hagen und Siegfried vor-
weggenommen, die in der Ermordung Siegfrieds durch Hagen ihren
Höhe- und Endpunkt findet.504

Signifikant für Hagens Darstellung im Nibelungenlied sind da-
rüber hinaus seine beinahe Omnipräsenz durch das gesamte Werk
hindurch und seine daraus folgende Involvierung in beinahe jede dar-
gestellte Szene. Seine Ratschläge und Handlungen scheinen den Ver-
lauf der Handlung bereits auf den ersten Blick stark zu definieren, sei-
ne angedeutete verwandschaftlichen Beziehung mit dem Herrscher-
haus der Burgunden505 bei gleichzeitiger Verbindung zum Hunnen-

502 N 54.
503 Grosse, Siegfried: Nachwort, in: Das Nibelungenlied. Mhd. / Nhd. Nach dem Text

von Karl Bartsch und Helmut de Boor ins Neuhochdeutsche übers. und komm.
von Siegfried Grosse. Stuttgart 2002, S. 974–1031, hier: S. 1001.

504 Vgl. zur Wechselbeziehung Hagen-Siegfried auch Kap. II 2.7.2.
505 Kriemhild und ihre Brüder nennen ihn mâc (NL 898; 1133), an anderer Stelle ist

auch von hôheim die Rede, was Hagen als Mutterbruder ausweist.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

159

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


hof506, prädestinieren ihn für die Übernahme einer Schaltstellung zwi-
schen all diesen Handlungsräumen.

Das Interesse der Forschung

Die Hagen-Figur ist in Übereinstimmung mit ihrer Bekanntheit eine
der oder vielleicht sogar die meistdiskutierte Figur des Nibelungenlieds,
und die Forschungsmeinungen zu ihr gehen sehr auseinander. Hagen
scheint Vasall, Mörder, Stratege, Individualist und Egoist, um nur eini-
ge prägnante Schlagwörter zu nennen. Allerdings bewegen sich die
meisten Untersuchungen zu Hagen von Tronje hauptsächlich auf der
histoire-Ebene, wobei es oft zu einer Psychologisierung seiner Motive
und Handlungen kommt, um die logischen Brüche, die sich auf der
histoire-Ebene in seinem Verhalten präsentieren, zu überbrücken.507

Hagen – ein Held mit vielen Gesichtern! – so lautet der Titel eines
Aufsatzes von Claudia Brinker-von der Heyde508, in dem sie sich an
einer Zusammenfassung des ‚Phänomens Hagen‘ versucht. Und wirk-
lich hat wohl keine Figur des Nibelungenliedes eine so schillernde und
kontroverse Interpretation über die Jahrzehnte erfahren wie Hagen
von Tronje. Die meisten Autoren wissenschaftlicher Abhandlungen
über Hagen stellen ihren Darstellungen und Interpretationen einen ei-
genen Forschungsüberblick voraus509, deshalb sollen hier nur in aller
Kürze ein paar herausragende Positionen und Kontroversen in der Ha-
gen-Forschung schlaglichtartig beleuchtet werden, um von diesem
Grundstock aus auf meinen eigenen Ansatz hinzuleiten.

2.1.2

506 Diese Verbindung wird erst spät im Verlauf der Handlung angesprochen, erst
dann als der Kontakt mit dem Hunnenhof hergestellt wird. NL 1180 deutet be-
reits an, dass Hagen Rüdiger von Bechelaern vom Hunnenhof her kennt, Etzels
Erinnerung bei der Ankunft der Burgunden am Hunnenhof konkretisiert Hagens
Vergangenheit dort: 'Wol erkande ich Hagenen: der was mîn man.' (N 1715).

507 Zum Kriterium ‚Friktionen im Rollenentwurf ‘ vgl. Kap. II 2.4.
508 Brinker-von der Heyde, Claudia: Hagen – ein Held mit vielen Gesichtern!, in:

Amsterdamer Beiträge zur Älteren Germanistik, Amsterdam/Atlanta 1999 (51),
S. 105–124.

509 Vgl. dazu die differenzierten Darstellungen bei u. a Ehrismann, Otfrid: Strategie
und Schicksal – Hagen, in: Literarische Symbolfiguren, hg. v. Werner Wunderlich,
Bern/Stuttgart 1989, S. 89–115, hier v. a S. 93–97; Brinker-von der Heyde, S. 105–
107; Gerok-Reiter, Annette: Individualität. Studien zu einem umstrittenen Phäno-
men mittelhochdeutscher Epik, Tübingen 2006, S. 56–58.

III. Interpretationsansätze

160

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Joachim Heinzle nimmt Hagen als Beispiel für seine These, dass
das Nibelungenlied in zwei heterogene Teile zerfällt, die aus unter-
schiedlichen Stofftraditionen stammen, und trotz aller Mühe des auc-
tors nicht ohne frappierende logische Brüche und Strukturschwächen
zusammengebracht werden können. „Zweimal Hagen also“510, einmal
der Vasall und Mörder Siegfrieds, im zweiten Teil der furchtlose Heros,
folgert er, doch die neuere Forschung hat dieses Ergebnis immer wie-
der kritisiert.511

Brinker-von der Heyde verfolgt den Ansatz eines Mittelweges: Sie
sieht Hagen als Herr zweier Welten, der Welt des Höfischen und des
Heroischen. Da diese zwei Welten aber im Nibelungenlied nicht in
Einklang zu bringen sind, passt Hagen in keine der beiden Welten voll-
ständig hinein, er ist „Einzelgänger“, „zelebrierter Außenseiter“,
„Fremdkörper“, darin bestünde allerdings nicht die Schwäche der Ni-
belungenlied-Struktur, sondern im Gegenteil gerade deren Stärke, da
diese Ambivalenz Hagen zum Handlungsträger und Hauptfigur neben
Kriemhild mache.512

Hagen als Handlungsträger und Motor der Handlung zu zeigen ist
ein Trend der neueren Forschung, dem ich in meinem Ansatz auch
versuchen werde zu folgen. Einig sind sich die meisten Forschungs-
meinungen in Hagens herausragender Stellung, die er im Nibelungen-
lied innehat. Während die ältere Forschung ihn allerdings mit charak-
teristischen, teilweise sehr polemischen Epitheta betitelt, als „Starr-
kopf “, „Egozentriker“ und „Gewaltmensch“, versucht sich die neuere
Forschung eher an der Beschreibung seiner Funktion: Hagen, heißt es
da: „hält die Fäden in der Hand“513, die Reise zum Etzelshof finde „un-

510 Vgl. Heinzle, Joachim: Zweimal Hagen oder: Rezeption als Sinnunterstellung, in:
Die Nibelungen. Ein deutscher Wahn, ein deutscher Alptraum. Studien und Do-
kumente zur Rezeption des Nibelungenstoffes im 19. und 20. Jahrhundert. Hg.
von Joachim Heinzle u. Anneliese Waldschmidt, Frankfurt a. M. 1991, S. 21–40,
hier: S. 24ff. Zitat: S. 26.

511 Vgl. z.B. Otfrid Ehrismann, der davor warnt, nur in Strukturmustern zu denken
(s. Anm. Nr. 544) oder Jan-Dirk Müller, der dem Nibelungenlied durchaus eine
kohärente Interpretierbarkeit zuspricht. Vgl. Müller: Spielregeln, S. 4.

512 Vgl. Ehrismann, S. 111–114.
513 Ehrismann, S. 91.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

161

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ter der Regie Hagens“514 statt, er ist der Warner, der Ratgeber und der
furchtlose Kämpfer – ein „Musterbild des Helden“515

Hagen polarisiert auch in der Interpretation seiner Handlungen,
vor allem derer des zweiten Teils des Nibelungenliedes. War er im ers-
ten Teil eher der wissende Ratgeber, agiert er nun manches Mal auf ei-
gene Faust und stößt dabei nicht nur bei seinem Mit-Protagonisten auf
Unverständnis. Besonders die Szene, in der Hagen den Kaplan über
Bord wirft, hat für einige, teils gewagte Spekulationen gesorgt. Wäh-
rend manche diese Tat als reinen „Falsifikationsversuch“ oder Aufleh-
nung gegen das Schicksal sehen, in dem anhand des Kaplans, der ja als
einziger die Reise überleben soll, der Wahrheitsgehalt der Prophezei-
ung überprüft oder verneint werden soll, beschäftigen sich beispiels-
weise Jan-Dirk Müller und Irmgard Gephart mit der Frage, warum es
gerade der Kaplan, der Vertreter des Christentums ist, der von Hagen
beinahe getötet wird. Müller sieht in der Person des pfaffen einen Ver-
treter des ängstlichen Zauderns und der Prophetie516; Hagen werfe al-
so die Prophezeiung selbst über Bord, und trete damit an die Stelle des
Seelsorgers.

Gephart führt diese Ansicht noch einen gewagten Schritt weiter, in
dem sie Hagen zum Vertreter einer neuen Religion stilisiert, einer he-
roischen Religion, die das ‚minderwertige Christentum‘ ablöst.517 Die-
se Theorien werde ich im Laufe meiner Interpretationen noch genauer
kritisch reflektieren.

Des weiteren stellt sich die Forschung immer wieder die Frage,
welchen Einfluss ‚das Schicksal‘, eine Komponente die im Nibelungen-
lied durch Träume, Prophezeiungen und vom Autor gegebene Voraus-
deutungen auf das unglückliche Ende omnipräsent scheint, auf das
Werk und die darin beschriebenen und handelnden Figuren hat. Auch
hier wird im besonderen Maße wieder auf Hagen von Tronje Bezug ge-
nommen und darauf, wie er zu diesem ‚Schicksal‘ steht. Die Forschung

514 Gephart, S. 118.
515 Brinker-von der Heyde, S. 108.
516 Wobei die Verbindung eines christlichen Pfarrers zur Orakeltradition in Grie-

chenland und den Unglückspropheten im ‚Liet von Troye‘ mir etwas gewagt er-
scheint, da Prophezeiung sicherlich nicht zum Aufgabenbereich eines Priesters
gehören, vgl. Müller: Spielregeln, S. 195f.

517 Vgl. Gephart, S. 122f.

III. Interpretationsansätze

162

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts sieht Hagen eng mit dem
germanischen Schicksalsglauben verbunden; er wird als eine Figur
dargestellt, die sich als Held unter den widrigen Umständen, die das
Schicksal für sie ausersehen hat, bewährt, aber am Ende notgedrungen
scheitern muss.518 Trotz seines notwendigen Scheiterns wurde Hagen
aber auch als „Parole zum Durchhalten“ gesehen, eine starke Figur, der
es sich nachzueifern lohnt.519 Für Ehrismann gibt es zwei bedenkliche
Strömungen, die Hagen und das Schicksal aneinander knüpfen: Ent-
weder „man hat die aus dem Stoff stammende Tragik in seine Seele
hineingearbeitet, oder man hat ihn zum Spielball der Verhältnisse ge-
macht.“520

Gephart hingegen sieht in Hagen eine Figur, die sich den Zwängen
des Schicksals geradezu willig unterwirft, da Hagen durch seine Vasal-
lentreue an die Burgunden und ihr Schicksal gebunden ist. Er ziehe
daraus einen „masochistischen Triumph“, da er es ist, der dafür sorgt,
dass alle gemeinsam untergehen.521 Laut Gephart ist Hagen der Grund
für den Untergang der Burgunden, da er obwohl er die Prophezeiung
kennt und selbst Warnungen ausgesprochen hat, die Führung des Zu-
ges übernimmt: „Wenn aber der Wissende die Rolle der Heerführung
übernimmt, so kann dies nur eine Führung in den Tod sein.“522 ‚Ha-
gen UND das Schicksal‘ also anstatt ‚Hagen GEGEN das Schicksal‘?
Wie viele von Gepharts Thesen, ist auch diese in ihrer Radikalität
nicht unproblematisch.

Nicht nur erst seit Ehrismann gibt es eine Tendenz, dem ‚Schick-
sal‘ und Hagens Beteiligung daran weniger Bedeutung für die Hand-
lung des Nibelungenlieds zuzuweisen. Im Zuge eines „Mythenabbaus“
wird der Fokus eher auf die ‚menschliche‘ Seite der Figuren gelegt und
man versucht, den Untergang der Burgunden und alle Ereignisse, die

518 Vgl. Ehrismann, S. 91f. Ehrismann geht im Folgenden besonders auf die Rezepti-
onsgeschichte Hagens im 19. und 20. Jahrhundert ein und bringt Beispiele von
Dichtungen und Texten, die der Figur Hagens von Tronje nachempfunden sind.
Wenn auch darauf im Folgenden nicht näher eingegangen werden kann, so soll
diese interessante Komponente in der Hagen-Rezeption doch hier kurz Erwäh-
nung finden.

519 Vgl. ebd, S. 97.
520 Ebd, S. 99.
521 Vgl. Gephart, S. 124f.
522 Ebd, S. 118.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

163

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


vorher programmatisch als ‚schicksalhaft vorbestimmt‘ proklamiert
worden waren, von den Handlungen der Figuren aus zu bestimmen
und zu verstehen.523 Bei anderen neueren Interpretationen, wie bei-
spielsweise der von Brinker-von der Heyde, findet die Schicksals-Kom-
ponente nicht einmal mehr Erwähnung. Das mehr oder minder souve-
räne Handeln der Figuren scheint den ‚germanischen Schicksalsglau-
ben‘ abgelöst zu haben.

Schlussendlich steht eine weitere Entwicklung in der Hagen-For-
schung im Fokus: Die Frage der Kohärenz von Hagens Handlungen im
Spiegel der Diskussion um Handlungsbrüche. Hat Heinzle Hagens Fi-
gur eine Kohärenz mit Berufung auf Stofftradition noch vollkommen
abgesprochen, geht die Entwicklung in neueren Forschungsansätzen
entweder dahin, die logischen Brüche nicht mehr zu verneinen son-
dern geradezu als Geniestreich des Nibelungenlied-auctors zu beja-
hen524, oder es wird die Ansicht vertreten, dass Hagens Handeln nur
aus dem situativen Kontext heraus überhaupt nachzuvollziehen ist und
ein Versuch, Hagens Handeln von Beginn bis zum Ende einen kohä-
renten Sinn unterstellen zu wollen, am Sinn der Konzipierung des
Epos vorbeilaufe. Nur eine Untersuchung jeder einzelnen Tat in ihrer
respektiven Szene sei zielführend.525

Dies sind nur einige wenige Aspekte der äußerst kontroversen Ha-
gen-Forschung, Die meisten Ansätze beschäftigen sich mit Hagen auf
der Ebene der Handlung. Deshalb soll er einmal nicht von der Hand-
lungsebene, sondern von der Ebene narrativer Regie her betrachtet
werden.

Das Ziel dieser Untersuchung ist nicht, der Hagen-Figur ihre
Funktion auf der Handlungsebene, als Vasall der Burgunden, abzu-
sprechen, sondern im Gegenteil diese Funktion durch die Interpretati-
on der Ebene narrativer Regie zu ergänzen. So können vielleicht neue
Erkenntnisse zum Verständnis der Hagen-Figur gerade dort gewonnen

523 Vgl. dazu u. a Gerok-Reiter, S. 80.
524 So schreibt z. B. Brinker-von der Heyde, der Autor setze die Leerstellen bewusst

ein und das Argument kompilatorischen Unvermögens sei „hilflos“ (S. 116), so-
wie der Gegensatz von heroischen und höfischen Handlungsmustern in der Per-
son Hagens sei eine Stärke und keine logische Leerstelle (S. 112).

525 Vgl. dazu u. a Müller: Spielregeln, S. 137, darauf aufbauend: Gerok-Reiter, S. 87;
Brinker-von der Heyde, S. 116.

III. Interpretationsansätze

164

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


werden, wo die bisherige Forschung an Grenzen gelangt ist, die den
Friktionen in der Handlung geschuldet waren.

Erzählsituation

Welche Erzählsituation begegnet uns im Nibelungenlied und wie wirkt
sich diese Erzählsituation auf die Frage aus, inwieweit Hagen als Auc-
toriale Figur gelten kann?

Schon von der ersten Strophe an zeigen sich einige Merkmale, die
für eine Erzählinstanz sprechen, die zwar Distanz zum Erzählstoff
wahrt, jedoch nicht unbedingt als Erzähler-Figur in Erscheinung tritt:
Die Erzählinstanz wendet sich an ein etwaiges Publikum, dem sie dar-
legt, was das Publikum von der folgenden Erzählung zu erwarten
hat.526 Gleichzeitig aber schließt die Erzählinstanz sich selbst in ein
Kollektiv ein, das an Wissen um alte mæren teilhat: uns ist in alten
mæren wunders vil geseit. Da allerdings diese Strophe erst nachträglich
hinzugefügt wurde, kann sie nicht in erster Linie als repräsentativ für
den Erzählmodus gelten. Die zweite Strophe allerdings lässt ebenfalls
wenig Zweifel am souveränen Überblick der Erzählinstanz:

Ez wuohs in Búrgónden    ein vil édel magedîn
daz in allen landen    niht schœners mohte sîn,
Kriemhilt geheizen:    sie wart ein scœne wîp
dar umbe muosen degene    vil verlíesén den lîp.527

Die Erzählinstanz ist nicht nur in der Lage, den Ort der Handlung klar
zu benennen, sie kennt auch den Namen der Figur, von der er berich-
tet, und ist imstande, nicht nur in deren persönliche, sondern auch in
eine allgemeine Zukunft zu blicken, eine Prolepse, eine Vorausdeutung
auf Künftiges einzuflechten. Allerdings wahrt die Erzählinstanz diese
Distanz nicht durchgehend. Ursula Schulze weist auf ein bewusstes
Spiel der Erzählinstanz mit Nichtwissen und Wissen hin, in dem diese
sich manches Mal als Außenstehender charakterisiert (daz ist mir niht

2.2

526 Vgl. Linke, Hansjürgen: Über den Erzähler im Nibelungenlied und seine künstle-
rische Funktion, in: Germanistisch-Romanistische Monatsschrift 10 (1960),
S. 370–385, hier S. 380.

527 N 2.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

165

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


bekant528), kurz zuvor aber noch Dinge erwähnt, die sie als reiner Be-
obachter der Szene nicht hätte wissen können.529 Schulzes Urteil über
die Erzählsituation im Nibelungenlied lautet folgendermaßen: „Abge-
sehen von wenigen Ausnahmen, erscheint der Erzähler des Nibelun-
genliedes ‚allwissend‘. Er überschaut das Geschehen insgesamt und ver-
fügt souverän über die Zeit, indem er Perspektiven in die Zukunft aus-
zieht und fernliegende Wirkungen am Ausgangspunkt der Handlung
vorwegnehmend benennt.“530

Hansjürgen Linke macht darauf aufmerksam, dass der Erzählin-
stanz ein wichtiges Merkmal an Souveränität über die Diegese fehlt:
die wirkliche Einsicht in die Gefühls- und Gedankenwelt seiner Figu-
ren. Als Beweis dafür dient Linke die häufige Verwendung des Wortes
wæne, das eine gewisse unsichere Distanz zum Behaupteten hervor-
ruft.531

Auch Ursula Schulze geht auf dieses Wort ein, merkt allerdings an,
dass es sich hierbei ebenso um eine „topische Unkenntnisbehauptung“
handeln könne, die „Authentisierung des sonst Erzählten“ dient. Des
weiteren warnt sie davor, solche wiederkehrenden Ausdrucksweisen
mit zu viel Bedeutung aufzuladen, und resümiert beinahe lapidar:
„auch ein Text wie das Nibelungenlied […] kommt in seinen über
2300 Strophen nicht ohne schemabedingte, füllende Floskeln aus.“532

Eine kurzfristige Ich-Perspektive ist ebenfalls im Nibelungenlied
vorhanden, bleibt aber ein Sonderfall. Meist handelt es sich beim er-
zählenden Ich dabei um eine ‚nachzeitige Version‘ des erzählten Ichs,
um eine intradiegetische Erzählung einer Figur, die aus zeitlichem Ab-

528 N 294.
529 Vgl. Schulze: Das Nibelungenlied, S. 119.
530 Vgl. Schulze: Das Nibelungenlied, S. 120. Schulze bedient sich hier einer Termi-

nologie, die sehr stark an Stanzel angelehnt ist. Aufgrund der treffenden Zusam-
menfassung habe ich dieses Zitat dennoch ausgewählt, auch ohne ihr in der Ter-
minologie zu folgen.

531 Vgl. Linke, S. 124f. Allerdings weist Linke im Folgenden auch darauf hin, dass
wæne im Nibelungenlied oftmals auch als „relativierender Superlativ“ eingesetzt
wird, um die Außerordentlichkeit eines Ereignisses darzustellen. Ferner diskutiert
er in einer Fußnote auf derselben Seite die Möglichkeit, dass der Dichter selbst
seine Figuren als exemplarisch ansieht, und sich deshalb mit „Individualpsycho-
logie“ zurückhält.

532 Schulze, S. 114.

III. Interpretationsansätze

166

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


stand heraus über ihre erlebte Vergangenheit berichtet.533 Im Nibelun-
genlied bleibt die übergeordnete Erzählinstanz als Berichterstatter des
Geschehens immer heterodiegetisch.

Jedoch ist die Erzählinstanz des Nibelungenlieds keine mit einem
markanten Profil versehene Erzähler-Figur, wie sie im Iwein Hart-
manns von Aue zu finden wäre. Weder wird der Erzählinstanz ein Na-
me verliehen, noch schreibt sie sich selbst andere Informationen zu,
wie einen Rang oder einen Herkunftsort. Die Vermittlung der Hand-
lung steht im Vordergrund, die Erzählinstanz ist nur durch kurze
Kommentare präsent, keine langen Exkurse.

Es scheint also einen vorsichtigen Konsens zu geben, dass im Ni-
belungenlied auf jeden Fall eine Art von Erzählsouveränität vorliegt,
die nicht mit der Profilierung einer Erzähler-Figur arbeitet, dennoch
aber Autorität besitzt.

Auch über die kompositorischen Fähigkeiten des unbekannten
Autors, die die Voraussetzung für eine souveräne Vermittlung der
Handlung bilden, kann ein weit positiveres Urteil gefällt werden, als
dies bei Joachim Heinzle geschieht: Die Brüche in der Handlung kei-
neswegs negierend, greift Ursula Schulze auf den Terminus Paradig-
matisches Erzählen für das besondere Erzählschema des Nibelungen-
liedes zurück: In sich geschlossene Episoden stehen nebeneinander
und Motive werden scheinbar unlogisch wiederholt, „ohne daß alle
Einzelheiten syntagmatisch mit dem komplexen Handlungsverlauf
harmonisiert sind.“534

Erzählen und Erleben – Hagens Mittlerfunktion

Inwiefern arbeiten nun die Erzählinstanz und Hagen bei der Vermitt-
lung von Wissen und Geschehen zusammen? Welche Signale lassen
sich dafür finden, dass Hagen gemeinsam mit der Erzählinstanz Anteil

2.3

533 Also die autodiegetische Erzählung nach Genette. Vgl. dazu auch Glauch: Ich-Er-
zähler ohne Stimme. S. 171. sowie Glauch: An der Schwelle zur Literatur, S. 105:
„‚Ich‘ benennt hier die Instanz, die die Worte der Dichtung formuliert, aber nicht
eine Instanz, die das Erzählte erlebt hat. Die Erzählungen sind damit noch voll-
ständig heterodiegetisch.“

534 Schulze, S. 132. Vgl. auch Linke, S. 111f. u. S. 128.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

167

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


an der Ebene narrativer Regie hat und diesen Anteil dafür nutzt, die
Erzählinstanz in deren eigener Mittlerfunktion zu entlasten?

Als erste Referenz kann Siegfrieds Ankunft in Worms gelten. Ha-
gen fungiert als ‚Siegfried-Experte‘, der das Wissen über die Figur Sieg-
fried von der extradiegetischen auf die intradiegetische Ebene holt, in-
dem er das Wissen an die Burgunden-Könige und den Rezipienten
gleichermaßen weitergibt.

Ohne seine Quellen dezidiert zu nennen – er beruft sich auf etwas,
von dem er hat sagen hören535 – hebt Hagen zu einer Binnenerzählung
an, die Siegfrieds Taten im Land der Nibelungen berichtet. Dabei
bleibt er selbst, wie die Erzählinstanz, heterodiegetisch, da Hagen
selbst nur über Gehörtes berichtet. Durch diese Distanz zum Gesche-
hen scheint man fast zu vergessen, dass es sich bei den folgenden Ver-
sen um Figurenrede handelt, bis die Erzählinstanz selbst die Binnener-
zählung kurz durch den Einschub sô sprach von Tronege Hagene536 un-
terbricht.

Auf der discours-Ebene handelt es sich bei diesem Einschub durch
Hagen um eine intradiegetische Erzählung in Form einer aufbauenden
Analepse,  also  einer  auf  bereits  Berichtetes  aufbauenden  Rückwen-
dung.537 Hierbei wird zugunsten einer kausalen Ergänzung von Ereig-
nissen  der  chronologische  Handlungsablauf  auf-  und  unterbrochen.
Diese Ergänzung kann durch Figurenrede – wie in diesem Fall, wobei
häufiger der Erzählende selbst Teil der erzählten Handlung ist – oder
durch Nachschübe der Erzählinstanz selbst herbeigeführt werden.

In der Forschung hat dieser kurze Einschub in jedem Fall Beach-
tung gefunden. Otfrid Ehrismann weist auf den vom Epiker exakt ge-
wählten Zeitpunkt der Rückführung in Siegfrieds heroische Vergan-
genheit hin: Der Dichter beabsichtige „ein kontrastierendes Spiel von
Minne/Modernität und Heroik/Archaik.“538

535 Dabei fällt auf, dass beim ersten diesbezüglichen Einschub noch das Personalpro-
nomen ‚mir‘ verwendet wird (N. 88), beim darauffolgenden allerdings die Zuhö-
rer in das Kollektiv miteinbezogen werden: sô wir hœren sagen (N. 92) – ganz wie
die übergeordnete Erzählinstanz es selbst tut.

536 N. 99.
537 Vgl. Lexikon und Register erzähltheoretischer Begriffe, in: Martinez/Scheffel, S. 186

u. S. 190.
538 Ehrismann: Nibelungenlied, S. 116.

III. Interpretationsansätze

168

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Interessanter für meine Herangehensweise an diese Szene, die auf
Hagens Rolle für die Handlung abzielt, ist jedoch Ehrismanns Beob-
achtung, dass durch Hagens Figurenrede der Dichter selbst spricht, mit
einem Plan wie die weitere Handlung verlaufen soll. Wichtig ist Ehris-
mann dabei, dass es nicht Hagen selbst ist, dem man eine Absicht un-
terstellen könne, er werde vom auctor des Nibelungenlieds nur als
Werkzeug gebraucht, um seine eigene Absicht kundzutun. Durch den
Rekurs auf Details aus Siegfrieds Leben, die dem Publikum höchst-
wahrscheinlich bekannt waren, wird eine Erwartungshaltung aufge-
baut, dass die Werbung um Kriemhild nicht allein nach höfischen
Mustern ablaufen wird, und diese Erwartungshaltung wird in den fol-
genden Strophen durch die Beinahe-Konfrontation bestätigt.539

Dass der Nachtrag zu Siegfrieds Leben für die weitere Handlung,
besonders auch für die Brautwerbung Gunthers auf Isenstein von
wichtiger Bedeutung ist, hat Ursula Schulze angemerkt. Sie sieht Ha-
gens mündlichen Bericht über Siegfrieds Taten sogar als einen etwai-
gen Rekurs auf eine deutsche Tradition der Überlieferung dieser Ge-
schichte, die neben den Edda-Liedern bestanden haben könnte. Dass
ausgerechnet Hagen der Vermittler dieser Ergänzung ist, bringt Schul-
ze wie Jan-Dirk Müller mit seiner heroischen, anderweltlichen Kon-
zeption in Verbindung.540

Diese Rückwendung nennt Schulze „Platzhalter“, welche Raum für
spätere Ausschmückungen und Ergänzungen lassen.541 Solche Ergän-
zungen, in denen vorher nie erwähntes, besonders in der Biographie
der Figuren, plötzlich eine Rolle spielt und deshalb eingeflochten wird,
finden sich an mehreren Stellen des Nibelungenlieds, im besonderen
Maße auch für die Hagen-Figur selbst. Durch die Handlung hindurch
werden immer wieder einzelne Hinweise gegeben, dass Hagen den
Reiseweg zum Etzelhof kennt542, der Grund hierfür wird aber nicht

539 Vgl. ebd.
540 Vgl. Schulze: Nibelungenlied, S. 137ff.
541 Vgl. ebd, S. 138 u. S. 140. Des weiteren bringt auch Horst Wenzel einen Aspekt

antiker Erzählkunst mit ins Spiel, im Medium der Teichoskopie. Es könnte als be-
zeichnend gelten, dass Hagen bei Siegfrieds Ankunft von oben aus dem Fenster
auf ihn herabblickt. Er verfügt somit über den Raum der sich ihm bietet und
demzufolge auch über die Situation, die sich in diesem Raum abspielt. Vgl. dazu
Wenzel: Augenzeugenschaft, S. 231.

542 Vgl. u. a N 1419 u. 1524.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

169

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


angegeben, bis Etzel sich beim Eintreffen der Burgunden an Hagens
Vergangenheit als sein Vasall erinnert.543 Auf der Handlungsebene
schließt sich hier ein Kreis, der Hagens Mehrwissen um einige Aspekte
zumindest teilweise logisch erklären kann. Dennoch ist dieser Rekurs
auf Hagens Vergangenheit nicht mit dem auf Siegfrieds Vergangenheit
gleichzusetzen, und das im besonderen Maße aufgrund der Vermitt-
lungsform. Hagen wird selbst zum Erzähler einer Geschichte, während
Etzel sich nur erinnert an die Vergangenheit.544 Etzel war selbst Teil
dieser Vergangenheit und sein Wissen darum erklärt sich aus dieser
Beteiligung. Hagen hingegen war nicht Teil von Siegfrieds Jugendge-
schichte, er ist so distanziert davon wie die Erzählinstanz des Nibelun-
genlieds selbst, und dennoch schlüpft Hagen in diesem Augenblick in
die aktive Rolle eines Erzählers und „leistet damit eine Aktualisierung
des gesellschaftlichen Wissens, die zugleich dem Hörer/Leser den My-
thos von Siegfried vergegenwärtigt.“545

Ein weiteres Signal für Hagens Mittlerfunktion lässt sich auf Isen-
stein finden. Hagen tritt dort gehäuft als fokale Figur auf und provo-
ziert wichtige Antworten, die zum Verständnis der Szene beitragen.
Vor der Ankunft in Isenstein werden die Kampfspiele Brünhilds stets
nur kurz erwähnt, aber nie konkretisiert oder in ihren Einzelheiten er-
läutert. Die Gefahr, die von Brünhild ausgehen soll, bleibt vage, bis Ha-
gen Brünhild um Klarstellung bittet, worum es sich bei den Kampf-
spielen handelt: Dô sprach von Tronege Hagene: „frouwe, lât uns sehen /
iuwer spil diu starken546, woraufhin Brünhild eine detaillierte Erklä-
rung abgibt. Hagens Frage verweist die ‚Diskussion‘ der Information
auf die histoire; anstatt dass die Erzählinstanz aus dem Handlungsfluss
heraustritt und kommentiert, bleibt die Handlungsebene intakt, in
dem er wichtige Informationen in einen Dialog implementiert, der von
Hagen initiiert wird.

So wird durch Hagens Wahrnehmung oder Sicht der Dinge, die
Sicht des Rezipienten in eine bestimmte Richtung gesteuert.547

543 Vgl. N. 1751ff.
544 Vgl. dazu: Wenzel: Augenzeugenschaft, S. 232.
545 Ebd.
546 N 424.
547 Vgl. Wenzel: Augenzeugenschaft, S. 221.

III. Interpretationsansätze

170

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Hagen wird demnach vom Erzählinstanz häufig dort eingesetzt,
wo etwas kommentiert, etwas zurückgewiesen oder eine Reaktion
stellvertretend für viele andere anwesende Figuren gegeben werden
soll. Als Gunther mit der Hilfe Siegfrieds über Brünhild siegt, heißt es:
si erloubte im, daz er solde    haben dâ gewalt / des freute sich dô Hagene,
   der degen küene unde balt. Zuvor ist es ebenfalls Hagen, der die Sorge
der Burgunden auffallend oft verbalisiert:

„wâ nû, künic Gunther?    Wie vliesen wir den lîp!
[…]
„wâfen“,sprach Hagene,    „was hât der künic ze trût!
jâ sol si in der helle    sîn des übeln tiuvels brût.“548

Auf Hagen allein wird der Fokus gelegt, obwohl sicher alle vier nach
Isenstein gereisten Helden Sorgen machen und über den glücklichen
Ausgang des Unterfangens froh sein dürften. Hagen steht als erster Va-
sall wie kein anderer für das Kollektiv der Burgunden und kann des-
halb für ihre Wahrnehmungen und Denkweisen als Vermittler zum
Leser gelten, andererseits macht ihn seine Distanz zur Handlung selbst
zum idealen ‚Lehrer‘ des Rezipienten, da seine Wahrnehmung durch
sein handlungsorientiertes Wissen weniger subjektiv erscheint.549

Hansjürgen Linke stellt weiterhin als eine herausragende Funktion
der Erzählinstanz dar, dass sie zwischen den heroischen und den höfi-
schen Elementen vermittelt, und dem höfischen Publikum versucht,
das heroische Denken und Handeln nahezubringen.550 Auch dabei
könnte der Figur Hagen von Tronje eine Gehilfen-Funktion zukom-
men, da er selbst in einer Art ‚Zwischenzone‘ der höfischen und heroi-
schen Welt konzipiert zu sein scheint. Hagen übernimmt von der Er-
zählinstanz kurz deren Erzählerrolle, um in einer intradiegetischen Er-
zählung Siegfrieds heroische Jugendgeschichte für den Rezipienten
präsent zu machen, Hagen hat als einzige Figur Kontakt mit der ander-
weltlichen Instanz der merwîp und er wird des Öfteren als ‚Klammer‘
eingesetzt, um verschiedenste Stofftraditionen miteinander zu ver-
knüpfen.551

548 N. 4.
549 Vgl. ebd.
550 Vgl. Linke, S. 124.
551 Vgl. Gerok-Reiter, S. 66.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

171

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Einen weiteren Hinweis auf einen Moment in der Handlung, an
dem Hagen reflexive Überlegungen zum Erzählen der Geschichte an-
stellt, gibt Nine Miedema. In Strophe 2338, als Dietrich Hagen und
Gunther zuvor auffordert, sich zu ergeben, erwidert Hagen:

„von uns zimt daz mære    niht wol ze sagene,
daz sich iu ergæben    zwêne alsô küene man.552

Siegfried Grosse übersetzt dies mit „es passt nicht zu uns“. Diese inter-
pretierende Übersetzung verschiebt die Bedeutung der Worte auf die
histoire-Ebene, auf ein Verhalten der Figuren. Die discours-Ebene –
ausgedrückt in den Worten ‚Die Erzählung soll von uns nicht sagen,
dass …‘ – wird von Grosse ausgeklammert. Schon zuvor klingen auf
die Figuren übertragene Reflexionen über verschiedene Versionen der-
selben Geschichte an, als Hagen Dietrich vorwirft, daz diu mære    iu
niht rehte sîn geseit, er also eine falsche Version der Geschichte gesagt
bekommen habe, und Dietrich erwidert, er sei von Hildebrand unter-
richtet worden.553 Diese Reflexion ist aber noch mehr in die Handlung
eingebunden als der Ausspruch Hagens, der auf ein zukünftiges Erzäh-
len verweist. Figuren aber, die in Anklängen darüber reflektieren, dass
ihr Leben eine Geschichte sei oder zu einer Geschichte werden könnte,
befinden sich nicht mehr ausschließlich auf der histoire-Ebene. Sol-
cherart reflektierende Figuren sind in eine Zwischenposition gerückt,
und mit mehr Weitsicht und Reflexionsfähigkeit ausgestattet als die
übrigen Figuren.

552 N* 2338. In der von mir hauptsächlich benutzen Reclamausgabe nach dem Text
von Karl Bartsch steht an dieser Stelle:„Daz enwelle got von himele“, sprach Hage-
ne / daz sich dir ergæben    zwêne degene / die noch werlîche gewâfent    gegen dir
stânt.“ ersetzt, was der Stelle einen völlig anderen Sinn geben würde, wäre die
Strophenzählung nicht verschoben. Die korrespondierende Stelle befindet sich in
N 2341. Vgl. Das Nibelungenlied: mittelhochdeutsch/neuhochdeutsch; nach der
Handschrift B / hrsg. von Ursula Schulze. Ins Neuhochdeutsche übers. von Sieg-
fried Grosse, Stuttgart 2010.

553 N 2333f. Vgl. auch Miedema, Nine: Einführung in das „Nibelungenlied“, Darm-
stadt 2011, S. 47f.

III. Interpretationsansätze

172

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Zweimal Hagen – Friktionen im Rollenentwurf

Allein die divergierenden Forschungsergebnisse zu Hagen, wie sie im
Forschungsüberblick aufgezeigt wurden und sprechende Titel wie
„Zweimal Hagen“ oder „Hagen – ein Held mit vielen Gesichtern“ las-
sen erkennen, dass bei der Interpretation von Hagens Taten im Nibe-
lungenlied keine Einigkeit herrscht. Seine Handlungen erscheinen un-
möglich auf einen Nenner zu bringen, weshalb Joachim Heinzle zu
dem Schluss kommt, an Hagen werde die Unfähigkeit des auctors als
Kompilator verschiedener Erzähltraditionen besonders ersichtlich,
einen gemeinsamen Nenner von Hagens Taten und Worten gebe es
nicht.554

Im ersten Teil des Nibelungenlieds lassen sich vergleichsweise we-
nige Friktionen in Hagens Rollenentwurf nachweisen. Hagen agiert
konsequent als Vasall der Burgundenkönige, als ihr Ratgeber, und wird
durch immer wiederkehrende Kommentare bereits als Antagonist zu
Siegfried aufgebaut.555 Hagens Gründe für die Ermordung Siegfrieds
werden auf der Handlungsebene expliziert: Einerseits geht mit der öf-
fentlichen Beleidigung Brünhilds auch ein Ehrverlust Gunthers einher,
andererseits stellt Siegfried ein empfindliches Hindernis im Machtge-
füge der Bundenkönige dar. Siegfried überstrahlt alles, rät den Burgun-
denkönigen sogar zuhause zu bleiben, und sich nicht an den fingierten
Kämpfen mit den Sachsen zu beteiligen. Erst ohne Siegfried kann
Gunther wieder zu Ansehen kommen.556

Der ‚Bruch‘ in Hagens Rollenentwurf, der vielerseits wahrgenom-
men wird, beginnt nach dem Tod Siegfrieds. Hagens Ratschläge ver-
hallen nunmehr ungehört, der Ton zwischen ihm und seinen Lehns-
herren ist deutlich schärfer markiert. Da seine Ratschläge nicht fruch-
ten, beginnt Hagen Alleingänge, versenkt den Nibelungenhort im
Rhein als seine Herren abwesend sind – nachdem er zuvor sogar dafür
plädiert hat, dass der Hort zu Kriemhilds Versöhnung beitragen kön-

2.4

554 Vgl. Heinzle: Zweimal Hagen, S. 32.
555 Vgl. Mertens, Volker: Hagens Wissen – Siegfrieds Tod. Zu Hagens Erzählung von

Jungsiegfrieds Abenteuern, in: Erzählungen in Erzählungen. Phänomene der Nar-
ration in Mittelalter und früher Neuzeit, hg. v. Harald Haferland und Michael
Mecklenburg, München 1996, S. 59–69, hier: S. 65.

556 Vgl. N 870–886.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

173

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ne.557 Hagens Handeln erscheint auf den ersten Blick also wenig plan-
voll und zielorientiert, doch nur wenn man es rein auf der histoire-
Ebene untersucht. Fakt ist, der Nibelungenhort muss ins Spiel gebracht
werden, damit er versenkt werden kann und dies geht umso einfacher,
wenn derjenige, der für seine Anwesenheit sorgt, auch derjenige ist,
der die momentane Verfügungsgewalt über ihn besitzt.

Später, während der Überquerung des Flusses auf der Reise ins
Hunnenland kommt es zu einer viel diskutierten Tat Hagens: Der Ka-
plan, der den Zug begleitet und von dem die Wasserfrauen weissagten,
er wäre der einzige Überlebende des Zuges, wird von Hagen über Bord
geworfen und sogar noch weiter unter Wasser gedrückt. Dabei wird
von der Erzählinstanz ausdrücklich darauf hingewiesen, dass Hagen
sich zuvor an die Worte der merwîp erinnert:

Dô er si wol gesunde    brâhte über die fluot,
do gedâhte vremder mære    der snelle degen guot,
diu im ê sageten    diu wilden merwîp.
des het des küneges kappelân    nâch verlorn sînen lîp.558

Ursula Schulze spricht hier von einer ‚Probe aufs Exempel‘, die Hagen
vornimmt, um die Prophezeiung der Wasserfrauen auf ihren Wahr-
heitsgehalt zu überprüfen.559 Anstatt einfach darauf zu warten, dass et-
was geschieht, was den Kaplan retten könnte, tut Hagen selbst etwas,
mit einer Handlung, die oft als trotzige Auflehnung gegen das Schick-
sal verstanden wird.560 Allerdings stellt sich gerade durch diese Hand-
lung die Prophezeiung als selbsterfüllend heraus, denn dadurch, dass
Hagen den Kaplan von Bord stößt, kann dieser sich durch Gottes Hilfe
ans andere Ufer retten, obwohl er nicht schwimmen kann.561

Des weiteren wird auch in dieser Szene wiederum auf die Isolation
und das Alleinhandeln Hagens im Gegensatz zum Kollektiv des Tros-
ses und der Könige verwiesen. Giselher und Gernot zeigen Unver-

557 Vgl. N 1107. Vgl. auch Kapitel II 2.7.
558 N 1574.
559 Vgl. Schulze: Nibelungenlied, S. 128. Sie gibt auch an, Hagens Probe sei ein Ver-

such der Vermittlung zwischen realer Welt und mythischen Welt, in dem die
vremde mære die er von den wilden merwîp erhalten habe durch eine Probe in die
Sphäre der Welt der Burgunden überführt werde.

560 Vgl. aber Ehrismann:Hagen, S. 106, der dieser Ansicht widerspricht.
561 Vgl. N 1578–1780.

III. Interpretationsansätze

174

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ständnis562, während von Gunther, Hagens eigentlichem Lehnsherrn,
keine Reaktion berichtet wird. Hagen rechtfertigt seinen Lehnsherren
gegenüber sein Tun nicht, zieht aber insgeheim für sich einen wichti-
gen Schluss:

Dâ bî sach wol Hagene,    daz sîn niht wære rât,
daz im für wâr sageten,    diu wilden merewîp.563

Es folgt ein Vers, der in gewisser Weise auf die zweite (und in älteren
Fassungen erste) Strophe des Nibelungenlieds rekurriert. Die erste
Vorausdeutung des Nibelungenlieds bezieht sich auf Kriemhild, um
deretwillen viele Krieger ihr Leben verlieren werden. Dieses unbe-
stimmte degene vil564 wird nun in Hagens Gedanken wieder aufgegrif-
fen und konkretisiert: er dâhte: „diese degene    müezen verlíesén den
lîp.“ Die Erzählinstanz macht sich also die Fähigkeit der Hagen-Figur
zunutze, Zusammenhänge richtig zu erkennen, indem sie Hagen einen
solchen Zusammenhang quasi ‚in die Gedanken‘ legt.

Auf die Frage, weshalb es ausgerechnet der Kaplan sei, der von Ha-
gen über Bord geworfen wird, wird teilweise in der Forschung großen
Wert gelegt. Besonders beschäftigt sich damit Jan-Dirk Müller, mit
einem nicht ganz unproblematischen Ansatz: Der pfaffe als Figur sei
von jeher ebenfalls dem Gebiet der Weisheit und Weissagung zugeord-
net, bleibe aber im Nibelungenlied ganz passiv, vertrete nicht das Wis-
sen und müsse deshalb Opfer des Wissens sein.565 Laut Müller über-
nimmt dann für den Rest der Fahrt Hagen die Aufgaben eines Seelsor-
gers: „Derjenige, der sonst auch alles weiß, weiß auch in letzten Din-
gen Bescheid […] Aus diesem Grund darf es nicht ein beliebiger Krie-
ger sein, an dem Hagen die Wahrheit dessen, was er erfahren hat, er-
probt, sondern nur ein pfaffe.“566

562 Vgl. Gîselher der junge zürnen erz began (N 1576) sowie Dô sprach von Burgonden
der herre Gêrnôt: / „waz hilfet iuch nu, Hagene, des kappelânes tôt? (N 1577).

563 N 1580.
564 N 2.
565 Dabei ist allein schon problematisch, dass hier von Müller ein christlicher Kaplan

mit einem Priester der Antike gleichgesetzt wird, zu dessen Aufgaben das Deuten
von Orakeln gehört – zu einem christlichen Priester jedoch keineswegs! Sie mö-
gen zwar Buchkundige sein, sind aber keine Weissagenden. Vgl. Müller: Spielre-
geln, S. 194f.

566 Vgl. ebd. S. 196.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

175

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Irmgard Gephart geht, wie so oft, noch einen Schritt weiter, indem
sie Hagen nicht nur das Christentum hinter sich lassen lässt, sondern
ihn auch zum Priester einer neuen religiösen Gemeinschaft stilisiert,
die sich durch das Bluttrinken-Ritual in der Halle bei den Hunnen der
Gewalt und dem Tod verpflichtet. Hagens „quasi-sakrale Aura“ im
Moment dieser Entledigung des Christentums mache ihn immun ge-
gen den hilflosen Protest von Gernot und Giselher.567

Vielleicht wäre es zielführender gewesen, sich zu fragen, weshalb
die merwîp den Kaplan als einzig zu Rettenden bezeichnen, denn dass
Hagen den Kaplan für seine Probe benutzt, lässt sich auf die Prophe-
zeiung zurückführen, wie es der Text selbst mehr als einmal formu-
liert.568

Dies alles sind Versuche, Hagens Tat auf der histoire-Ebene plausi-
bel oder bedeutungsvoll erscheinen zu lassen, die Bedeutung für die
Ebene narrativer Regie ist jedoch eine andere. Hagens Moment der
Epiphanie zeigt wieder, dass er sich des Handlungsverlaufs eher be-
wusst ist, als jede andere Figur, dennoch aber weiterhin als Motor die-
ser Handlung fungiert, indem durch die Erfüllung der Prophezeiung
und der Führung über die Donau wider besseren Wissens auf den Un-
tergang der Burgunden hinarbeitet.569

Nirgendwo erscheinen Hagens Taten und Worte jedoch so zwie-
spältig wie bei den Hunnen: Einerseits warnt er immer wieder vor
Kriemhild und ihren bösen Absichten, deutet Gesten richtig und
schärft den Burgunden ein, auf die Warnungen von Männern wie
Dietrich von Bern zu hören, andererseits provoziert er Kriemhild und
später auch Etzel in dem Maße, dass an eine friedliche Alternative
nicht mehr zu denken ist. Weshalb aber sollte Hagen darauf hinarbei-
ten, dass Kriemhild in ihrem Zorn alle Nibelungen tötet? Auf der his-
toire-Ebene ist Hagen der treue Vasall, doch als Motor der Narration
muss er auf ein divergierendes Ende hinarbeiten: auf der Nibelunge nôt.

567 Vgl. Gephart, S. 122f. Immerhin spricht auch sie zuerst von einem Falsifikations-
versuch, vgl. auch Ehrismann: Nibelungenlied, S. 170.

568 Vgl. N 1574, N 1580 u. N. 1589.
569 Ehrismann allerdings merkt an, dass nicht mit Sicherheit gesagt werden kann, ob

sich Hagen des Untergangs der Burgunden wirklich gewiss ist, und dass der Er-
zähler uns als Rezipienten auch in dieser Ungewissheit lassen will, Vgl. Ehris-
mann: Hagen, S. 106.

III. Interpretationsansätze

176

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Sowohl der verweigerte Gruß gegenüber Kriemhild als auch die
Geste mit Siegfrieds Schwert, dienen dazu, die Fronten zwischen
Kriemhild und Hagen noch weiter zu verhärten und sie als Kontrahen-
ten aufzubauen. Das Wohl der Könige und der restlichen Burgunden
wird in Hagens Handeln völlig ausgeklammert, obwohl sich seine Rat-
schläge immer noch danach richten. Somit wird hier die Tat dem Ge-
lingen der Handlung zugeordnet, der Rat dem Retardieren der Hand-
lung. Es scheint, als wolle die Erzählinstanz den Burgunden zumindest
größtmögliche Chancen einräumen, so lange wie möglich das unver-
meidbare Ende hinauszuzögern, indem Hagen (und auch Dietrich) sie
zumindest zum Tragen der Waffen auffordern, was Kriemhild sehr
missfällt.570

Das Handeln und die Ratschläge der Hagen-Figur waren im ersten
Teil des Nibelungenliedes größtenteils auf Siegfried ausgerichtet, nun
gelten sie meist Kriemhild, um sie einerseits zu hemmen, andererseits
zu provozieren. Im Gegensatz zu Siegfried lässt sich Kriemhild jedoch
nicht so einfach ‚lenken‘, sie verfügt ebenfalls über antizipatorisches
Wissen und die Möglichkeit, die Handlung zu steuern.571 Otfrid Ehris-
mann formuliert, dass Hagen sich mit Kriemhild „verrechet“ habe, da
sie sich seiner Regie entzieht. Sie ist schon in Worms nicht zur Versöh-
nung bereit und hat ihren Hass ihm gegenüber all die Jahre nicht abge-
legt.572

Trotz seiner die Handlung vorantreibenden Funktion, bleibt Ha-
gen auf der histoire-Ebene, wie bereits weiter oben erwähnt, durch sei-
ne Ratschläge Helfer der Burgunden. So weiß er, wie die Männer sich
am besten vor den Flammen der Halle zu schützen haben und er for-
dert sie ebenfalls auf, das Blut der gefallenen Feinde zu trinken, um
ihre Stärke wiederzuerlangen.573

570 N. 1747.
571 Auf die besondere Konstellation Hagen und Kriemhild auch im Bezug auf ihre

Funktion auf der Erzählebene wird im Folgenden noch näher eingegangen wer-
den.

572 Vgl. Ehrismann: Hagen, S. 104.
573 Vgl. N. 2114–2119. Auf die Interpretation Gepharts, die sich auf das Ritual des

Bluttrinkens bezieht ist bereits hingewiesen worden, jedoch denke ich, dass es
sich bei diesem Akt weniger um den Ritus einer neuen Gewaltreligion handelt,
sondern eher um ein archaisches Relikt, ein Heldenritual, das dem Blut-Trinken-
den die Stärke des Gefallenen Feindes geben soll.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

177

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Umso mehr verwundert seine abschließende Tat: Als Kriemhild
von Hagen den Hort fordert574, verweigert er ihn ihr mit dem Hinweis
auf einen geleisteten Schwur: daz ich den hort iht zeige,    di wîle daz si
leben, / deheiner mîner herren, sô sol ich in niemene geben.“575 und gibt
Kriemhilt somit einen Grund in die Hand, Gunther zu töten. Das passt
natürlich nicht so recht zusammen mit dem Bild von Hagen als dem
treuen Vasallen, dem die Burgunden-Könige zuvor noch gegen Kriem-
hild die Treue gehalten haben. Einerseits handelt es sich hier um die
Überlagerung anderer Stofftraditionen576, andererseits aber scheint die
Verlagerung des Fokus von Gunther zu Hagen bewusst gewählt wor-
den zu sein. Es unterstreicht natürlich den heroischen Charakter der
Handlung mit Absage an höfische Verhaltensmuster, wenn der Vasall
für den Tod seines Herren verantwortlich ist. Dies ist auch der Grund,
weshalb diese Handlung als der endgültige Beweis gesehen wurde, dass
Hagen nun nicht mehr nach höfischen, sondern nur nach heroischen
Denkmustern handelt.577

Es stellt sich die Frage, ob Hagen, der sonst im Verlauf der Hand-
lung alles richtig vorausgesehen hatte und die anderen Figuren richtig
einschätzen konnte, den Tod seines Herren billigend in Kauf genom-
men hat. Andererseits muss dabei aber auch im Auge behalten werden,
dass Hagen nicht explizit den Tod Gunthers fordert578, sondern im Ge-
genteil nur auf den Schwur verweist und somit Kriemhild selbst den
Handlungsspielraum der Implikation voll ausschöpft.

Dabei ist auch zunächst unwichtig, ob Hagen auf der Handlungs-
ebene diesen Ausgang bedacht hat – obwohl zumindest seine Aussage
nach dem Tod Gunthers dies zu bestätigen scheint579, die Hagen-Figur
mit ihrem umfassenden Wissen und ihrer Rolle scheint ja auf diesen
Ausgang hingearbeitet zu haben: Mit Gunther ist der letzte Hand-
lungsträger außer ihm selbst und Kriemhild verschwunden, wozu auch
Kriemhilds Aussage: ich bringez an ein ende und Hagens bestätigende

574 Obwohl die Forderung keineswegs eindeutig ist, vgl. Anm. Nr. 722.
575 N 2365.
576 Zur Problematik der triuwe- und untriuwe-Bindungen siehe auch Gerok-Reiter,

S. 74f. sowie Miedema: Nibelungenlied, S. 49 u. S. 113.
577 Vgl. Heinzle: Zweimal Hagen, S. 26.
578 Wie es beispielsweise im Atilied Gunnar gegenüber seinem Bruder Högni tut.
579 Vgl. N 2371: den schaz den weiz nu niemen    wan got unde mîn. Wobei dieser Satz

auch als bloßes Ergebnis der Geschehnisse gewertet werden könnte.

III. Interpretationsansätze

178

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Antwort: du hast iz nâch dînem willen    z’einem ende bracht580 in Ver-
bindung zu stehen scheinen.

Erklärungen für Hagens widersprüchliches Handeln und für die
Friktionen in seinem Rollenentwurf finden sich also dann, wenn man
Hagens Aktionen nicht rein von der histoire-Ebene, sondern auch von
der Ebene narrativer Regie aus beurteilt, welche an neuralgischen
Punkten der Handlung Präferenz vor kohärenter Figurenzeichnung er-
fährt. Dafür muss die final orientierte Struktur des Nibelungenlieds in
Betracht gezogen und Hagen zugemessen werden, dass er trotz seiner
Disposition auf Seiten der Burgunden auf deren Vernichtung hinarbei-
tet. Nicht ‚Hagen mit zwei Gesichtern‘ also, sondern ‚Hagen auf zwei
Ebenen‘ löst das Problem der Forschung.

Hagen, Herr der Grenzen – Lizenz zur Transgression

Hagen, so hat bereits das Kapitel 2.1 angedeutet, hat Anteil an allen im
Nibelungenlied vorgestellten Handlungsräumen. Am Wormser Hof ist
er eine feste Größe, nichts geschieht ohne seine Konsultation. Den
Hunnenhof kennt er von seiner Zeit als Geisel dort, wie durch eine
Analepse Etzels bestätigt wird:

Dâ von ivh wol erkenne    allez Hagenen sint
ez wurden mîne gîsel    zwei wætlîchiu kint
er unde von Spânje Walther,    die wuohsen hie ze man.
Hagen sande ich wider heim:    Walther mit Hiltegunt entran.“581

Zusammen mit Gunther, Siegfried und seinem Bruder Dankwart
macht er sich auf die Werbungsfahrt nach Isenstein und bringt Brün-
hild zurück nach Worms. Außerhalb des Geschehens direkt am Hof zu
Worms ist er bei allen kriegerischen Auseinandersetzungen dabei und
als Mörder Siegfrieds auch bei der Jagd, die dafür angesetzt wurde.

Er betritt ebenfalls den halb realen, halb mythischen Handlungs-
raum der Wasserfrauen an der Donau und trägt das dort Erfahrene
nach seinem Gutdünken in den Handlungsraum „Zug zum Hunnen-
hof “, dessen Anführer er ist. Selbst am Hof Siegemunds zu Xanten ist

2.5

580 N 2369f.
581 N 1755.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

179

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Hagen durch die initiale Warnung vor seiner Gefährlichkeit implizit
präsent.

Der Zug zum Hunnenhof

Federführend ist Hagen beim direkten Übertritt von einem in den an-
deren geographischen Raum jedoch eher selten. Die wohl augenfälligs-
te Befähigung zur eigenständigen Transgression zeigt die Hagen-Figur
erst vergleichsweise spät: Hagen übernimmt die Spitze des Zuges auf
der Reise an den Hunnenhof, er führt die Burgunden, die fortan Nibe-
lungen genannt werden582, an. Dô reit von Tronege Hagene    z’aller vor-
derôst / er was den Nibelungen ein helflîcher trôst. Hagen ist es auch, der
sich allein auf den Weg macht, um nach einer Überquerungsmöglich-
keit zu suchen, während die Könige und der gesamte Tross zurückblei-
ben. Hagen allein erfährt wo der Fährmann zu finden ist und als er ihn
findet, lässt er sich trotz der Warnung der Meerfrauen provozieren, er-
schlägt ihn und nimmt seinen Platz ein.583

Die Ermordung des Fährmanns ist eine weitere Szene, die in der
Forschung für viele gegensätzliche Interpretationen und teilweise auch
Spekulationen gesorgt hat. Ehrismann bezeichnet die Episode als „eine
Szene von elementarer Gewalt“, in der Verweise auf Tod und Sterben
gegeben werden. Hagen werde in die Nähe des mythischen Fährmanns
Charon gerückt, der die Gestorbenen über den Totenfluss führt, was
eine Verbindung herstelle zwischen der ‚wirklichen‘ und der ‚Anderen
Welt‘. Deswegen dürfe es auch nur ein Boot und einen Fährmann ge-
ben, weil sonst die Parallele zum Totenreich nicht gegeben sei.584

Auch Gephart weist auf die Verbindung zu Charon hin, geht aber
noch einen Schritt weiter, indem sie behauptet, der Fährmann sei in
gewisser Hinsicht Hagens Alter Ego, sein ‚vasallistisches Gewissen‘; so-
mit bringe Hagen mit dem Fährmann einen Teil von sich selbst um

2.5.1

582 Vgl. Grosse, Siegfried: Kommentar, in: Das Nibelungenlied. Mittelhochdeutsch /
Neuhochdeutsch. Nach dem Text von Karl Bartsch und Helmut de Bor ins Neu-
hochdeutsche übersetzt und kommentiert von Siegfried Grosse, Stuttgart 32007,
S. 719–935, hier: S. 878: „Der Namenswechsel kommt der Vorausdeutungsstrate-
gie entgegen. Siegfrieds, des Nibelungenherrschers Tod, bildet das Ende der vie-
len Nibelungen voraus“. Vgl. auch Ehrismann, Nibelungenlied, S. 168.

583 Vgl. N 1531–1565.
584 Vgl. Ehrismann: Nibelungenlied, S. 169f.

III. Interpretationsansätze

180

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


und führe danach die Burgunden wie Charon wissentlich in den
Tod.585

Von der mythologischen Aufladung einmal abgesehen, darf hier
aber nicht übersehen werden,  dass Hagens Fährmannsdienst  keinen
singulären Charakter im Nibelungenlied hat. Auch Siegfried übernimmt
das Steuern des Schiffes, als die Helden zur Brautwerbung nach Isenstein
aufbrechen, und ihm wird somit durch eine zeichenhafte Handlung im
wahrsten Sinne des Wortes das ‚Ruder‘ in die Hand gegeben. Siegfrieds
Überlegenheit  im  Bezug  auf  die  heroische  Welt  um  Brünhild  und
Isenstein  wird  damit  herausgestellt;  Gunther,  Dankwart  und  Hagen
vertrauen sich seiner Führung an. Die Reise zu Brünhild scheint auf den
ersten Blick zwar positiv konnotiert, da sie mit einer Doppelhochzeit
endet, allerdings ist es gerade Siegfrieds Herausstellung als Überlegener
und Führer, der im Endeffekt den großen Konflikt heraufbeschwört, der
zu Siegfrieds Tod und zum Ende des Burgundengeschlechts führt, und
somit mit Hagens Führung in den Tod zu vergleichen ist.586

Vor diesem Hintergrund könnte man Hagens Fährmann-Dienst
auch als eine Weiterführung und Doppelung dieses Motivs ansehen:
Nach seinem Alleingang zum Zweck der Wissens-Akquirierung hat
sich Hagen auf der Erzählebene so weit vom Rest der unwissenden Fi-
guren entfernt, dass ihm nunmehr die Position des Führers zugestan-
den wird. Die Donau stellt dabei eine Grenze dar, zu deren Über-
schreitung im Lotmannschen Sinn allein Hagen befähigt scheint. Nur
durch die aktive Führung Hagens, der dieses Recht zur Grenzüber-
schreitung besitzt, gelangt auch der Rest der Zuges über die Grenze.587

585 Vgl. Gephart, S. 121.
586 Vgl. hierzu besonders Rohr, W. Günther: Das Nibelungenlied  oder die Lust am

Untergang, in: The Nibelungenlied: Genesis, Interpretation, Reception (Kalamazoo
Papers 1997–2005), Göppingen 2006, S. 77–88, hier: S. 82. Allerdings kommt hier
nochmals der zentrale Unterschied zwischen Hagen und Siegfried ins Spiel: Was
Siegfried unwissentlich als von der Handlung bestimmte Figur tut, tut Hagen aktiv
und wissentlich als eine die Handlung bestimmende Figur, eine Auctoriale Figur.

587 Vgl. Lotman: Künstlerischer Raum, S. 539. Teil von Lotmans Theorie ist, dass erst
durch Grenzüberschreitungen, räumlicher oder ideeller Art, überhaupt ein Sujet
oder ein Ereignis entstehen kann. Ohne diese Grenzüberschreitungen wäre eine
Geschichte stagnierend. Hagen kommt dabei für das Nibelungenlied eine tragen-
de Rolle zu, da er permanent für die Bildung von Handlung sorgt, er ist also nach
Lotman das dritte Element des Sujets.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

181

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Normübertretungen

Die wohl evidentesten semantischen Transgressionen seitens Hagens
sind Normübertretungen in Gestalt teils unmotivierter Tötungsdelikte.
Die Tötung des Fährmanns mag ihren Ursprung in Provokation haben
und als solche an die heroische Tradition des Nibelungenlieds gemah-
nen588, die minutiös geplante Ermordung Siegfrieds mit allen ihren
Vorbereitungen ist jedoch unentschuldbar, wie auch die Erzählinstanz
selbst bemerkt: sô grôze missewende ein helt nimmer mêr begât.589 Ha-
gen erscheint hier also als der Normübertreter schlechthin, obwohl er
an anderer Stelle für die Einhaltung der Normgrenzen eintritt: Auf der
Rückfahrt von Isenstein nach Worms verhindert Hagen sehr subtil und
geschickt eine Transgression der Normen, provoziert damit jedoch
einen ‚Standeskonflikt‘, der auf der histoire-Ebene über sein eigentli-
ches Ziel hinwegtäuscht und auch die Forschung auf eine andere Fähr-
te geführt hat: Gunther möchte Hagen als Boten vorausschicken, die-
ser jedoch weigert sich und rät, stattdessen Siegfried zu schicken, der
diesem Vorschlag nur widerstrebend zustimmt. Ein Botendienst ist in
jedem Fall ein niedererer Dienst als der eines ‚Wächter der Kammer‘,
wie Hagen sich selbst bezeichnet.590 Dies sieht Müller als Weiterfüh-
rung des Standesstreits zwischen Hagen und Siegfried.591

Peter Strohschneider hat sich ebenfalls mit dieser Szene auseinan-
dergesetzt, und sie aufgrund von Strukturmodellen näher zu analysie-
ren versucht. Seiner Meinung nach ist ein Konflikt zwischen Siegfried
und Gunther und somit auch Hagen durch ein gewisses Schema in der
Brautwerbung geradezu vorprogrammiert: Die Schönste, so wird
Brünhild auch an mehreren Stellen bezeichnet,592 kann nur durch den
Besten errungen werden. Gunther aber, so wird es sich zeigen, ist nicht
der Beste, sondern Siegfried. Folgerichtig begrüßt Brünhild ihn auch
zuerst und muss deshalb auch von Siegfried korrigiert werden: die so-
genannte Standeslüge.593 Bei Strohschneider klingt nun an, dass eben
dieser Konflikt der Struktur (Siegfried ist zugleich Werbungshelfer und

2.5.2

588 Vgl. Müller: Das Nibelungenlied, S. 90.
589 N 981.
590 Vgl. N 531.
591 Vgl. Müller: Das Nibelungenlied, S. 86.
592 Vgl. ug. N 326, 392.
593 wand’er ist mîn herre, N. 420, sowie: ist er dîn herre    unt bistu sîn man, N. 423.

III. Interpretationsansätze

182

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


herausgehobener Held) die Standeslüge und alle daraus resultierenden
Probleme (Streit der Königinnen und im Endeffekt auch Siegfrieds Er-
mordung und Kriemhilds daraus resultierende Rache) provozieren.
Siegfried muss sich selbst als niedriger darstellen, als er ist, damit der
‚Kurzschluss‘ zwischen Siegfried und Brünhild – ihre Vereinigung als
Liebende, welche auch von der Sagentradition der Edda her motiviert
ist – nicht stattfindet, wie es beispielsweise bei Tristan und Isolde der
Fall sein wird.594

Die Gefahr dieses Kurzschlusses ist laut Strohschneider mit der
Standeslüge allerdings noch lange nicht gebannt, und bei der Verhin-
derung des Kurzschlusses wird Hagen von Tronje eine wichtige Rolle
zugeschrieben. Strohschneider interpretiert auch den oben bereits an-
gesprochenen Botendienst Siegfrieds als Akt zur Verhinderung des
Kurzschlusses. Nicht umsonst bezeichne sich Hagen als Hüter der
Kammer, womit die Frauenkabine des Schiffes gemeint sein kann, und
„damit [..] die Braut selbst.“595 Strohschneider führt sogar noch weiter
aus, dass Hagen, da er auch der Frauen gewant beschützen will, auf die
Virginität Brünhilds anspielt, die es zu bewahren gilt, eben jene Jung-
fräulichkeit, die später in Form des Kleides von sowohl Siegfried als
auch Gunther zerrissen wird. Hagen hält Siegfried von Brünhild fern,
indem er ihm aus dem abgeschlossenen Handlungsraum und der He-
terotopie der Bootsfahrt entfernt, und verhindert die Transgression der
Norm.596

Hagen ist auch an den Normübertretungen am Hunnenhof direkt
oder indirekt beteiligt. Sei es ein vergleichsweiser geringer Verstoß
durch das Tragen von Waffen während der Festlichkeiten am Hunnen-
hof, welcher jedoch große Auswirkungen auf das Schicksal der Bur-
gunden hat597 oder die Tötung Ortliebs als endgültige Eskalation der
Gewalt – selbst durch seinen eigenen Tod provoziert Hagen die Norm-

594 Vgl. Strohschneider, Peter: Einfache regeln – komplexe Strukturen: ein struktur-
analytisches Experiment zum "Nibelungenlied", in: Nibelungenlied und Nibelun-
genklage. Neue Wege der Forschung. Hrsg, von Christoph Fasbender. Darmstadt
2005, S. 48–82, hier: S. 53. Vgl. ebenfalls Kapitel II 2.5.

595 Ebd.
596 Ebd, S. 54. Nine Miedema widerspricht dieser Theorie Strohschneiders allerdings

vehement mit dem Argument, nichts davon sei im Text des Nibelungenlieds vor-
gegeben. Vgl. Miedema:Nibelungenlied, S. 74.

597 Vgl. hierzu Kap. 4.1.7. Vgl. auch Grosse: Kommentar, S. 902.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

183

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


transgression, die das Nibelungenlied zum Ende führt: Indem er
Kriemhild dazu bringt, selbst zum Schwert zu greifen, besiegelt er
ihren eigenen Tod, denn eine Frau darf unter keinen Umständen sol-
cher Art Gewalt ausüben.598

Hagen entscheidet also auch, wer die Grenzen wie wann über-
schreiten darf. Er rächt die Normübertretung Siegfrieds, er bindet ihn
zuvor stetig in die Handlungsräume ein oder entfernt ihn daraus. Als
Hagen entscheidet, den toten Siegfried nach Worms zurückzubringen,
lässt er ihn nicht einfach im Hof aufbahren, sondern legt ihn symbol-
trächtig an die tür, direkt an die Türschwelle also, sodass Kriemhild
wenn sie aus ihrem privaten Raum der Kemenate in die Öffentlichkeit
hinaustritt, über Siegfrieds Leiche steigen müsste.599

In gleicher Weise geographisch wie symbolisch leitet er die Über-
schreitung der Grenze hin zum Hunnenland, indem er das Steuer ei-
genhändig führt, er versperrt auch die Möglichkeit einer Rückkehr, in-
dem er das Boot zerschlägt. Kein zage soll mit ins Hunnenland reisen
und wenn, so soll er an disem wâge doch lîden schamelîchen tôt.600

Schlussendlich provoziert Hagen mit entweder eigenhändig ausgeführ-
ten oder angeleiteten Normtransgressionen den Untergang der Bur-
gunden und Kriemhilds.

Auctoriales Wissen

Rekurrierend auf das eingangs verwendete Zitat Jan-Dirk Müllers, dass
Hagen alles wisse, was man wissen könne, soll diese Aussage nun kri-

2.6

598 Vgl. zur Problematik von Geschlecht und Gewalt Lienert, Elisabeth: Geschlecht
und Gewalt im "Nibelungenlied", in: ZfdA 132 (2003), S. 3–23, hier: S. 20.

599 Dies kann, wie weiter oben bereits angemerkt, als Hinweis darauf verstanden wer-
den, dass Kriemhild eine klare Mitschuld für den Tod Siegfrieds gegeben werden
soll. Sie hat ein Geheimnis aus der Heimlichkeit der Kemenate in die Öffentlich-
keit des Hofes getragen und damit Siegfrieds Tod verursacht. Seinen Leichnam
genau auf diese Schwelle zu legen, ist ein machtvolles Zeichen, welches gleichzei-
tig Hagens Souveränität über die Grenzen des Nibelungenlieds unterstreicht. Vgl.
Müller, Jan-Dirk: Öffentlichkeit und Heimlichkeit im Nibelungenlied. Wahrneh-
mung und Wahrnehmungsstörung im Heldenepos, in: Gert Melville/Peter von
Moos (Hgg.): Das Öffentliche und das Private in der Vormoderne, Köln 1998,
S. 239–259.

600 N 1583.

III. Interpretationsansätze

184

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


tisch überprüft werden. Kann Hagen wirklich eine nahezu Allwissen-
heit nachgesagt werden und wenn ja, wie manifestiert sich dieses Wis-
sen? Ebenso sollen die Methoden der Wissensakquirierung untersucht
werden.

Das Erkennen Fremder

Kurz vor seinem ersten Auftritt im Nibelungenlied, wird Hagen von
seinem Neffen Ortwin bereits als „Wissender“ fremdcharakterisiert:
Dem sint kunt diu rîche und ouch diu vremden lant / sint im die herren
künde, daz tuot er uns bekant.601

Vor diesem Hintergrund erfüllt Hagen lediglich die an ihn gestell-
ten Erwartungen, wenn er Siegfried erkennt, dennoch erstaunt sein
umfangreiches Wissen zu Siegfrieds heroischer Vergangenheit, die zu-
vor an keiner Stelle des Nibelungenlieds Erwähnung fand. Woher weiß
Hagen so genau, wen er da vor sich hat? Jan-Dirk Müller löst dieses
Rätsel mit Blick auf die Figur Siegfried selbst. So wie er konzipiert ist,
als Heros, ist er im Besitz einer eigenen Identität, die ihn noch mehr
als seine Kleidung oder eine etwaige Physiognomie ausweist. Seine Er-
scheinung selbst weist ihn als Held aus.602 Dieser Ansatz erklärt zwar,
weshalb Siegfried bei der Ankunft im Land der Nibelungen sofort als
der erkannt wird, der er ist, allerdings bleibt die Frage offen, weshalb
am Wormser Hof erst Hagen erscheinen muss, um Siegfried seine
Identität zu geben, wenn doch der Heros von sich aus erkennbar ist.
Wieso erkennt der Rest der Hofgesellschaft Siegfried nicht? Eine Ant-
wort auf diese Frage könnte in einem weiteren Beispiel Müllers zu fin-
den sein, in dem er erklärt, weshalb Brünhild und Siegfried sich ge-
genseitig auf Isenstein erkennen: Beide gehören der Welt des Heroi-
schen an, deshalb erkennen und anerkennen sie sich als Teil desselben
Kosmos.603 Erkennt also Hagen Siegfried nur, weil auch er der Welt des
Heroischen eher zugeordnet werden kann, als der Welt des Hofes zu
Worms?

2.6.1

601 N 82.
602 Vgl. Müller: Spielregeln, S. 235.
603 Vgl. ebd, S. 237. Auch Ursula Schulze schließt sich dieser Ansicht an. Hagen wer-

de als archaische Figur direkt mit dem Märchenhaften in Verbindung gebracht,
als Beispiel nennt sie die Wasserfrauenszene. Vgl. Schulze: Nibelungenlied, S. 139.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

185

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Hagen erkennt jedoch nicht nur Siegfried, in der zweiten Wer-
bungsszene zu Beginn des zweiten Teil des Nibelungenliedes, erkennt
Hagen auch Rüdiger, der im Namens Etzels gekommen ist, um um
Kriemhild zu werben. Wie bei Siegfrieds Ankunft in Worms schickt
auch dieses Mal Gunther sofort nach Hagen, damit er ihm sagen soll,
um wen es sich handelt. Hagen gibt sich denn auch zuversichtlich: si
sulen sîn vil vremde,    ine háb’ si schíeré bekannt.604 Als Rüdiger und
sein Gefolge sichtbar werden, erkennt Hagen sie ohne Zweifel, diesmal
allerdings kennt er Rüdiger auch aus der Vergangenheit:

Dô sprach der snelle Hagene:    „als ich mich kann verstân,
wande ich den herren lange    niht gesehen hân,
si varent wol dem gelîche,    sam ez sî Rüedegêr,
von hiunischen landen    der degen küene unde hêr.“605

Verwundern muss Hagens Wissen um so mehr, als seine Beziehung
zum Etzelshof erst im späteren Verlauf der Handlung angesprochen
wird. Zwar ist auch Rüdiger ein Held und könnte deshalb im Kosmos
des Nibelungenlieds wie Siegfried leichter erkannt werden, die Erklä-
rung befriedigt dennoch nicht vollends, zumal Hagen auch Figuren er-
kennt, die keine Heroen sind: als Wärbel und Swemmel die Einladung
Kriemhilds zum Etzelshof überbringen, tritt das Motiv von Hagens
Personenkenntnis ein drittes Mal auf. Wieder wird betont, dass nie-
mand außer Hagen in der Lage ist, die beiden fremden Männer zu
identifizieren.606 Es wäre der Erzählinstanz ein leichtes gewesen, das
Erkennen auf mehrere Figuren aufzuspalten, doch hier soll klar Hagen
als Erkennender in den Fokus gerückt werden.

Wissensakquirierung und Introspektion

Es ist bezeichnend, dass Hagen nicht nur viele Dinge auf Anhieb weiß,
sondern auch über die Fähigkeit verfügt, genau vorauszusehen, wo er
sich fehlendes Wissen beschaffen kann. Als Beispiel soll die Szene die-
nen, in der Kriemhild Hagen das Geheimnis um Siegfrieds Verwund-
barkeit verrät.

2.6.2

604 N 1178.
605 N 1180.
606 Vgl. N 1431f.

III. Interpretationsansätze

186

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Nachdem Hagen als Motor in der Verschwörung gegen Siegfried
aufgetreten ist – alle anderen Anwesenden wollen den Plan recht
schnell verwerfen, aber Hagen dringt so lange in sie, bis sie nachgeben;
er ist es auch der die List mit dem scheinbaren erneuten Sachsenkrieg
ersinnt607 – fehlt ihm nur noch das Wissen, wie er Siegfried tatsächlich
tödlich verwunden kann. Zuvor war von einer Schwachstelle Siegfrieds
nie die Rede, Hagen selbst postuliert in seiner intradiegetischen Erzäh-
lung:

Er badet’ sich in dem bluote:    sîn hût wart húrnín.
Des snîdet in kein wâfen;    daz ist dicke worden scîn.608

Woher nimmt Hagen also auf der histoire-Ebene die Ahnung, dass
Siegfried nun doch nicht vollständig unverwundbar sein könnte, und
dass Kriemhild diejenige ist, von der er seine Informationen beziehen
kann?609 Das Argument, Kriemhild hätte durch den Streit mit Brün-
hild bereits bewiesen, dass sie ihr anvertraute Geheimnisse nicht be-
wahren kann, ist wenig stichhaltig610, deshalb bleibt Hagens plötzliches
Wissen als logischer Bruch unerklärbar – allerdings nur wenn man
diesen Umstand rein auf der histoire-Ebene betrachtet. Auf der dis-
cours-Ebene hat Kriemhild für Hagen die Rolle der Wissensvermittle-
rin inne, wie sie auch später die merwîp übernehmen, und es ist natür-
lich für den Aufbau der beiden unversöhnlichen Gegenpositionen
Kriemhild und Hagen im zweiten Teil von besonderem Belang, wenn
es Kriemhild ist, die im Vertrauen auf Hagen Siegfrieds wohl bestge-
hütetes Geheimnis verrät.611

Des weiteren offenbart die Hagen-Figur eine klare, sonst erzähler-
spezifische Introspektion in das Verhalten anderer Figuren, mit denen

607 N 867–876. Vgl. auch Gerok-Reiter, S. 65.
608 N 100.
609 Ursula Schulze spricht hier von der Funktionalität von Dingen und Ereignissen:

Erst wenn etwas gebraucht wird, ist es wie durch ein Wunder vorhanden oder be-
kannt, vgl. Schulze: Nibelungenlied, S. 135.

610 Vgl. Haug: Strukturen als Schlüssel zur Welt. Kleine Schriften zur Erzählliteratur
des Mittelalters, Tübingen 1990, S. 331.

611 Irmgard Gephart bleibt mit ihrer gewagten These, Hagen nutze Kriemhilds Sehn-
sucht nach einer vertrauensvollen und schützenden Vaterfigur schamlos aus, zu
sehr auf einer geradezu psychologisierenden Handlungsebene, die dem Verständ-
nis der Szene eher abträglich erscheint. Vgl. Gephart, S. 84.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

187

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sie konfrontiert wird.612 Hagen ist in der Lage, Reaktionen einzuschätzen
und  diese  für  seine  Zwecke  zu  nutzen,  sie  gegebenenfalls  sogar  zu
steuern, um so eine spezifische Wendung in der Handlung herbeizufüh-
ren.  So  weiß  er,  dass  Siegfried  wieder  ohne  Umschweife  sein  Hilfe
anbieten wird, sollte man ihm von einer erneuten Bedrohung durch die
Sachsen berichten. In derselben Weise vermag er aber auch Kriemhild
einzuschätzen, als er vor ihren Racheplänen warnt. Als er schließlich am
Etzelshof ist, rät er den Burgunden auf der Hut zu sein, weil er Kriemhilds
Grußgeste, Gunther und ihn selbst zu übergehen, richtig deuten kann.
Auch kommentiert die Erzählinstanz eine besondere Geste Hagens mit
den Worten: ich wæne, ez het dar umbe    der küene Hagene getán.613:
Hagen zeigt Kriemhild das Schwert Siegfrieds und erinnert sie damit an
das Leid, dass er ihr zugefügt hat, eine Provokation, die dazu dient, die
Fronten zwischen den beiden Gegnern nur noch zu erhärten.614

Wo aber Hagen nicht oder noch nicht der Wissende und damit der
Beherrscher der Situation ist, wird ihm von Erzählinstanz das nötige
Wissen zugespielt, und eben meist nur ihm allein, was Hagen wieder
zu einer Figur macht, die mehr Kontrolle über die Handlung ausüben
kann, als alle anderen Figuren. Als Beispiel soll die Begegnung mit den
prophezeienden Wasserfrauen dienen.615

Allein dass dieser Episode fünfzehn Strophen gewidmet sind, hebt
sie als wichtig hervor616, und der Weissagung des Todes und der Er-
wähnung des Kaplans folgen weitere Ratschläge, die Hagen auf seinem
nachfolgenden Alleingang gut zur Anwendung bringen kann. Nun ist
es also mit einem Mal Hagen, der beraten wird, und nicht er, der Rat-
schläge gibt. Diese Ratschläge werden in Form einer logisch privile-
gierten Figurenrede erteilt, also von Figuren, die aufgrund einer Ver-
bindung mit höheren oder anderweltlichen Sphären die Fähigkeit zur

612 Vgl. auch Gerok-Reiter, S. 88.
613 N 1784.
614 Jan-Dirk Müller u.a sieht in der Geste einen Anklang an eine Gerichtsszene, Hagen

schwinge sich zum Richter auf, werde dann aber mit demselben Schwert selbst
gerichtet.  Vgl.  Müller,  Jan-Dirk:  Das  Nibelungenlied,  3.  neu  bearbeitete  und
erweiterte Auflage, Berlin 2009, S. 97.

615 N 1534–1549.
616 Im Atlilied kommt sie nicht vor, die Erwähnung in der Thidrekssage ist um eini-

ges kürzer gefasst, und endet mit der Ermordung der Wasserfrauen, nachdem sie
den Tod der Burgunden geweissagt haben. Vgl. Ehrismann, S. 169.

III. Interpretationsansätze

188

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Weissagung besitzen. Diese Aussagen erweisen sich für die Handlung
als unbedingt gültig und zukunftsgewiss, Diese logisch privilegierte Fi-
gurenrede ist also eine auf die Handlungsebene gebrachte Vorausdeu-
tung.617

Dadurch, dass Hagen allerdings der alleinige Rezipient der Weissa-
gung ist, wird er in gewisser Weise in die logisch privilegierte Figuren-
rede miteinbezogen. Er behält das Wissen um den unvermeidlichen
Untergang der Burgunden in Etzels Reich zuerst einmal für sich und
gibt die Information erst weiter, nachdem er die Aussage für sich über-
prüft hat.618 Es wäre zu überlegen, ob Hagen, obwohl er nicht einer
übernatürlichen Sphäre angehört, dennoch auch von sich aus nahe an
einer logisch privilegierten Figur ist, da er – auf der Handlungsebene
oft unmotiviert – so viel Wissen besitzt.619

Dass Hagen die Wasserfrauen aufgrund ihrer Prophezeiung nicht
umbringt, wurde als Zähmung des Heros in Hagen empfunden, ein
Versuch, ihn in die gemäßigte höfische Welt einzugliedern. Das einzige,
was ihn kümmert ist, wie er diese Nachricht an seine Herren weiterge-
ben kann:

Dô sprach in grimmen muote    der küene Hagene
„daz wære mînen herren    müelich ze sagene
daz wir zen Hiunen solden    vlíesen álle den lîp
nu zeige uns überz wazzer,    daz aller wíséste wîp.“620

Eine Bitte um weitere Ratschläge statt eines wütenden Zornesaus-
bruchs also, und genau diese Wendung ermöglicht es der Erzählin-

617 Vgl. Martinez/Scheffel S. 97f. Vgl. auch Kap. I 3.3.4.
618 Ursula Schulze bezeichnet Hagens ‚Probe aufs Exempel‘ als eine Art Vermittlung

zwischen zwei Sphären: jener der die Wasserfrauen angehören und die eine Ge-
wissheit um die Zukunft haben und jener, in der die übrigen Figuren und in ge-
wisser Weise auch er verankert sind, die nur eine Ahnung von einer möglichen
Zukunft haben, durch Träume etc. Vgl. Schulze: Nibelungenlied, S. 128.

619 Laut Ursula Schulze wird gerade Hagen von den merwîp in Kenntnis gesetzt, da
er wie sie aus archaischer Stofftradition stammt, aber zugleich mit der rationalen
Fähigkeit versehen ist, die Warnungen und Ratschläge sinngebend umzusetzen.
Vgl. ebd. Korrelierend mit der archaischen Stofftradition sei an dieser Stelle
nochmals auf Hagens Charakterisierung als Mischwesen in der Thidrekssaga hin-
gewiesen. Diese Erklärungen mögen für die Intepretation auf der histoire-Ebene
von Belang sein, einen Mehrwert für die Untersuchung zur narrativen Regie ge-
ben sie jedoch nicht.

620 N 1543.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

189

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


stanz, noch weitere zukunftssichere Aussagen an Hagen ergehen zu
lassen, ihn mit noch mehr Wissen zu versorgen, das ihm helfen wird,
die kommenden Begegnungen so souverän zu meistern, wie er es sonst
immer tut.

Die merwîp berichten Hagen nicht nur, wo er einen Fährmann fin-
den wird – der eigentliche Grund für seinen ‚Alleingang‘ –, sondern
als Hagen sich mit dieser Information zufrieden geben will, hält ihn
eine von den Wasserfrauen zurück:

„nû bîtet noch, herr Hagene,    jâ ist iu gar ze gâch
vernemet noch baz diu mære,    wie ir kómet über sant.
dirre marc herre    der ist Élsé genant.“621

Es folgt eine Beschreibung der Herrschaftsverhältnisse, sowie eine War-
nung, dem Fährmann freundlich zu begegnen, da ansonsten mit Vergel-
tung von Seiten Gelfrats gerechnet werden kann. Hagen wird sogar mit
der Idee zu einer List ausgestattet, die er anwenden soll, um den Fähr-
mann dazu zu bringen, ihn überzusetzen. Bezeichnend ist aber, dass
gerade diese List es im Verlauf der Handlung unmöglich machen wird,
den Ratschlag zur Friedenssicherung zu befolgen.622

Hagens Wissen funktioniert also auf verschiedenen Ebenen. Auf
der einen Seite ist er mit Wissen um seine Umwelt und die darin han-
delnden Figuren ausgestattet, fast so wissend, wie es die Erzählinstanz
ist, weshalb Hagen auch an einer prominenten Stelle Erzählfunktion
übernehmen kann und die Stimme der Erzählinstanz fast vollständig
mit der Stimme Hagens verschmilzt. Diese Art von Wissen ist für die
Handlungsebene oft mit Hagens archaischem Erbe erklärt worden623

und damit, dass es eine Auszeichnung einer Heldenfigur wäre, dass er
viel Wissen besitze.624 Auf der Struktur- und Erzählebene offenbart
sich jedoch hier schon die enge Verbindung zwischen der Konzeption
der Hagen-Figur und der Erzählinstanz. Ohne dass die Erzählinstanz
selbst viel erklären müsste, erklärt eine Figur der Handlung, Hagen,
die wichtigen Dinge der Handlungswelt für die anderen Figuren und
ermöglicht es so erst, dass eine motivierte Handlung entsteht.

621 N 1545.
622 Vgl. N 1558ff. Mehr zur Interpretation der Fährmann-Episode folgt im Kapitel II 2.7.
623 Vgl. Schulze, S. 139, sowie Müller: Spielregeln, S. 196f.
624 Vgl. Müller: Spielregeln, S. 197.

III. Interpretationsansätze

190

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Durch die Wissensakquirierung bleibt Hagens Funktion als Mehr-
wissender gewahrt, da nur er als einzelne Figur diese Informationen
bekommt. Zu diesem Zweck wird kurzzeitig auf ihn allein der Fokus
gelegt, er verlässt das Kollektiv der anderen Figuren625, die in einem
gewissen Status quo zurückbleiben, und sich nur mit Hagens Hilfe
weiter fortbewegen können. Es ist bezeichnend, dass Gunther Hagen
zwar zu ebendiesem Zwecke wegschickt, Hagen aber anmerkt: Belîbet
bî dem wazzer    ir stolzen ritter guot / Ich will die vergen suochen    selbe
bî der fluot626, was ihm eine gewisse Eigenständigkeit und auch Eigen-
willigkeit trotz Gunthers Befehls zuschreibt.

Auch in der letzten Szene des Nibelungenliedes scheint Hagens
Wissen über allem zu stehen. Hagens Reaktion gegenüber Kriemhild,
die sich auf den Tod Gunthers bezieht, ist in doppelter Hinsicht inter-
essant:

„du hâst iz nâch dínem willen    z’einem ende brâht,
und ist ouch rehte ergangen,    als ich mir hête gedâht.627

Einerseits spricht Hagen Kriemhild eine gewisse Macht über die Situa-
tion zu, nachdem alles nach ihrem Willen geschehen ist und beendet
wurde. Kriemhild wollte den Tod der Burgunden, und außer Hagen ist
niemand mehr übrig, auch er befindet sich in ihrer Hand. Gleichzeitig
aber relativiert er ihre Souveränität mit den Worten: ‚aber alles ist so
gekommen, wie ich es mir gedacht habe‘. Hagen stellt sich als Wissen-
der und ‚Strippenzieher‘ über Kriemhild. Zurecht ist gefragt worden,
ob Hagen wirklich gewusst haben kann, dass alles so kommen würde,
denn dieses behauptete Wissen geht über die Untergangsprophezeiung
der Wasserfrauen weit hinaus.628

Man wird sich schwer tun, einer Figur innerhalb der Diegese ein
solches Wissen zuzusprechen, da Betroffene einer Handlung im ei-

625 Bis auf wenige Ausnahmen, die merwîp- und Fährmannepisode ist in jedem Fall
die längste, tritt Hagen immer im Kollektiv auf oder wird im Kollektiv genannt.
Dass er auch allein Aufgaben löst, unterstreicht nicht nur seine Veränderung im
zweiten Teil des Nibelungenlieds, hin zu seinem ‚heroischen Erbe‘, sondern auch
seine Herausgehobenheit auf der Figurenebene.

626 N 1531.
627 N 2370.
628 Vgl. hierzu Gerok-Reiter, S. 82.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

191

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


gentlichen Sinn zukunftsblind sind.629 Hagen scheint weniger betrof-
fen vom Eintretenden, da er selbst die Handlung im Sinne des auctors
zu lenken weiß.

Vielleicht erweist sich diese Stelle als endgültiger Bruch zwischen
der Hagen-Figur auf der Ebene narrativer Regie und der auf der his-
toire-Ebene. Hagen kann als Geisel im eigentlichen Sinne nicht mehr
handeln, die Figur müsste vor Kriemhilds Oberhoheit kapitulieren,
was sie in gewisser Hinsicht auch tut: Es ist alles so geschehen, wie
Kriemhild es wollte. Aber als Auctoriale Figur, mit der diesem Phäno-
men eingeschriebenen Wissensvorsprung, wüsste Hagen immer noch
mehr als Kriemhild: Hagen kennt das Versteck des Nibelungenhortes
und wird es nicht preisgeben. Dieser Handlungsstrang wird nach dem
Willen der Erzählinstanz und des auctors unvollendet bleiben, Kriem-
hild bekommt doch nicht alles, was sie will.

Die selbstbewussten letzten Worte:
und ist ouch rehte ergangen    als ich mir hête gedaht
[…]
den schaz den weiz nu niemen wan got unde mîn
der sol dich, vâlandinne,    immer wol verholn sîn630

können als provozierendes Signal einer Figur verstanden werden, die
ein Stück weit jenseits der Handlung positioniert worden ist und daher
sogar darüber metapoetisch reflektieren kann, dass daz mære über ihn
und seine Gefährten irgendwann einmal in einer bestimmten Weise
berichten wird.

Die Erzählinstanz selbst schließt die Erzählung mit einer program-
matischen Wendung der Unwissenheit, wie eine folgende Handlung
weitergehen könne.631 Die wissende Figur der Handlung, Hagen, hat
als Wissensvermittler ausgedient, da es nichts mehr zu erzählen gibt.
Niemand weiß also mehr, wie es weiter geht, keiner kann eine Zukunft
antizipieren, wie es Hagen konnte. Dieser denkbare, aber vielleicht
auch nur spekulative Zusammenhang zwischen dem Tod Hagens und
der fingierten Unwissenheit des Erzählers würde Hagens wichtige Rol-

629 Vgl. Schulze: Nibelungenlied, S. 124ff.
630 N 2371.
631 N 2376: Ine kann iu niht bescheiden,    waz sider dâ geschah. Vgl. Miedema: Nibe-

lungenlied, S. 45.

III. Interpretationsansätze

192

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


le als wissende oder sogar Auctoriale Figur in ein entscheidendes Licht
rücken.

Auctoriales Handeln

Hagens Eigenständigkeit führt dazu, dass er das Wissen, welches er auf
verschiedene Weise akquiriert, häufig anwendet, um die Handlung in
eine bestimmte Richtung zu lenken. Dies erfolgt einerseits durch Rat-
schläge, die er den Burgunden-Königen zuteil werden lässt, anderer-
seits durch eigenständiges Handeln, indem er das von ihm erworbene
Wissen gezielt zurückhält und ein Wissensgefälle produziert, von dem
er selbst profitiert.

Hagens Ratschläge

Hagens umfangreiches Wissen über Siegfrieds heroische Vergangen-
heit ermöglicht es ihm, seine Erzählung mit einer Warnung und einem
Ratschlag zu verknüpfen: man sol in holden hân.632 Diese Formulie-
rung wird im allgemeinen bereits als Absicht interpretiert, Siegfried
durch Kommendation an sich zu binden, obwohl die wörtliche Bedeu-
tung erst einmal nur diejenige ist, Siegfried freundlich zu begegnen.633

Es steht außer Frage, dass Hagens gegebene Informationen dieses
Oszillieren von Warnung und Aufforderung beinhalten können, denn
nach der Nacherzählung von Siegfrieds Jugend steht zumindest eines
fest: Wenn Siegfried nicht an den Hof von Worms gebunden wird, ist
er in jedem Fall durch seine Verbindung mit dem Übernatürlichen ein
ernstzunehmender Gegner. Er erscheint als Drachentöter und als un-
verwundbar – noch spielt die eine verwundbare Stelle keine Rolle –
und die höfische Erziehung, die dem Leser durch die Vorstellung Sieg-
frieds in der zweiten Aventiure gegenwärtig ist, ist für Gunther und
den Wormser Hof nicht vorhanden. Dementsprechend wird auch
Gunthers Reaktion gestaltet: nu sich, wie degenlîche    er stêt in strîtes
vâr634 Gunther nimmt also nur die Kampfkraft Siegfrieds wahr; um

2.7

2.7.1

632 N 101.
633 Vgl. z. B. Ehrismann: Nibelungenlied, S. 116.
634 N 102.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

193

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Gunther auf die gleiche Informationsebene wie den Hörer oder Leser
zu heben, lässt die Erzählinstanz noch einmal Hagen zu Wort kommen,
der ergänzt: er ist von edelem künne, eines ríchen küneges kint635. In
diesem einen Vers wird so in aller Kürze Siegfrieds höfischer Hinter-
grund und seine damit einhergehende höfische Erziehung zusammen-
gefasst, es braucht für eine Figur wie Gunther, die selbst dem höfischen
Raum entspringt, keine weitere Erklärung, um Siegfried einordnen zu
können.

Siegfried freundlich zu begegnen und sich seine Stärke dienstbar zu
machen, bleibt allerdings nicht Hagens einziger handlungsrelevanter
Rat. Eine kurze Zusammenstellung der einzelnen ratgebenden Szenen
findet sich bei Annette Gerok-Reiter,636 im Zuge einer kritischen Unter-
suchung von Hagens Auftreten als Vasall der Burgunden-Könige. Wie
bereits im Kapitel 2.1 angesprochen, wird auf die Vasallenstellung Ha-
gens oft besonderer Wert gelegt, und zu den Aufgaben eines Vasalls
gehört eben jenes ‚consilium et auxilium‘ oder wie es in der mittelhoch-
deutschen Literatur ausgedrückt wird: rât und helfe.637 Auf der histoire-
Ebene basieren Hagens Ratschläge also auf der Erfüllung seiner Vasal-
lenpflicht gegenüber Gunther, deswegen ist er bei jeder wichtigen Bera-
tung dabei und leistet einen wertvollen Beitrag zur Lenkung und Be-
wahrung des Geschicks der Burgunden. Seine Ratschläge zielen darauf
ab, auf lange oder kurze Sicht zu positiven Entwicklung für die Könige
und den ganzen Wormser Hof zu führen. So bindet er Siegfried ein,
dessen Stärke und Reichtum für die Burgunden sicher von Nutzen sein
können, und als es zu einer konkreten Bedrohung durch den Sachsen-
könig Liudeger kommt, ist es wiederum Hagen, der dazu rät, sich in
diesem Fall Siegfried in die Beratung mit einzubeziehen:

Dô sprach von Tronege Hagene:    „daz endúnket mich niht guot.
Liudegast unt Liudegêr    die tragent übermuot.
wir mugen uns niht besenden    in sô kurzen tagen.“
sô sprach der küene recke,    „wan múget irz Sívríde sagen?“638

Interessanterweise ist Hagens Rat jedoch nicht direkt: ‚Bittet Siegfried,
uns zu helfen‘, sondern er rät nur, ihm von der Bedrohung zu berichten.

635 N 103.
636 Vgl. Gerok-Reiter, S. 65.
637 Vgl. ebd, S. 64, sowie Wapnewski, Peter: Hartmann von Aue, Stuttgart 1976, S. 143.
638 N 151.

III. Interpretationsansätze

194

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Hagens Ratschlag liegt also wiederum ein bestimmtes Wissen zugrun-
de: Er ist in der Lage vorauszusehen, dass Siegfried nur auf den dro-
henden Krieg aufmerksam gemacht werden muss, um seine Hilfe an-
zubieten, und er behält recht. Gunther bittet Siegfried nicht um Hilfe,
aber er bekommt sie zugesichert: lât mich iu erwerben    êre unde fru-
men639.

Auf der Ebene narrativer Regie hat dieser Ratschlag Hagens aber
noch eine weitere Funktion. Er führt dazu, dass Siegfried nach seiner
Exposition wieder aktiv ins Geschehen zurückgeholt wird. Mit dem
Sachsenkrieg wird ebenjenes ‚Versprechen‘ eingelöst, das im ersten
Ratschlag gegeben wird: Siegfried wird nicht nur als Gast, sondern
auch als Freund und Verbündeter behandelt und er übernimmt in der
Vorbereitung für die Schlacht, sowie in der Schlacht selbst eine die
Handlung vorantreibende Motor-Funktion, wie sie im späteren Verlauf
des Nibelungenliedes Hagen zukommen wird. Hagen tritt also mit sei-
nem Rat, Siegfried einzubeziehen, diese Motor-Funktion kurzfristig an
Siegfried ab.640

Die meisten Ratschläge Hagens im ersten Teil sind direkt oder in-
direkt auf Siegfried ausgelegt; entweder, um ihn in die Handlung mit
einzubeziehen, oder um ihn, wie nach seiner Rückkehr zum Wormser
Hof, aus der Handlung zu entfernen. So ist es wiederum Hagen, der als
Gunther den Plan fasst, um Brünhild zu werben, Siegfried ins Spiel
bringt:

„Sô will ich iu daz raten“    sprach dô Hagene
„ir bittet Sîvride    mit iu ze tragene
die vil starken swære,    daz ist nu min rât,
sît im daz ist sô kündec,    wíe ez um Prünhilde stât.“641

Siegfried hatte zuvor als erster Ratgebender Gunther von der Reise zu
Brünhild abgeraten; kein progressiver und konstruktiver Rat also, der
die Handlung vorantreiben würde, aber sein Ausspruch ist gleichzeitig

639 N 159.
640 Zu sehen ist dies an der Art, wie Siegfried mit einem Mal die Ratschläge zur opti-

malen Vorbereitung der Schlacht beisteuert, nicht mehr Hagen. Wie Hagen den
Zug zum Etzelshof vorbereitet und dort die Führung übernimmt, scheint Sieg-
fried zusammen mit Gernot der Hauptkriegsführer zu sein. Gunther bleibt be-
zeichnenderweise in Worms bî den frouwen. Vgl. N 172–179.

641 N 331.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

195

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ein Signal für Hagen. Auf der histoire-Ebene erkennt er scheinbar, dass
Siegfried mehr über Brünhild weiß, und deswegen für den Erfolg der
Werbung von Nutzen sein wird – wieder also Hagen, der im Sinne der
Burgunderkönige handelt –, aber die genau Wahl der Worte Hagens
bringt noch eine andere strukturelle Entwicklung in Gang: Der nächste
Schritt in Siegfrieds Werbung um Kriemhild. Hat Hagen in der Bera-
tung zum Sachsenkrieg Gunther noch dazu aufgefordert, Siegfried von
der Bedrohung nur zu berichten, spricht er nun eindeutig von einer
Bitte: „ir bittet Sîvride    mit iu ze tragene / die vil starken swære.642 Eine
dezidierte Bitte allerdings erfordert meist eine Gegenleistung, und ge-
nau diese fordert nun Siegfried: Er wird Gunther helfen eine Braut zu
erringen, wenn er im Gegenzug Kriemhild bekommt; somit sind die
beiden Brautwerbungen zueinander in eine Kausalbeziehung gesetzt,
was sich für den weiteren Verlauf der Handlung noch als folgenschwer
herausstellen wird.643

Nun stellt sich natürlich die Frage: Kann man der Hagen-Figur das
Wissen um die Folgen ihrer Worte zutrauen? Hat Hagen wirklich in
diesem Maße die Fäden in der Hand? Vielleicht lässt sich das Unbehagen
ob dieser  Annahme dadurch auflösen,  indem man sagt:  Hagen hat
vielleicht nicht die Fäden in der Hand, aber ihm werden diese Fäden in
die Hand gegeben! Das zeigt sich im besonderen Maße an den Stellen, wo
Hagens Handeln nicht durch eine klar definierte Stofftradition vorgege-
ben scheint, schließlich hat der auctor des Nibelungenlieds nicht jede
einzelne Szene und jedes einzelne gesprochene Wort aus einer bereits

642 Ebd.
643 Auch Gephart bezeichnet die Paktszene als eine Nahtstelle des Epos, interpretiert

sie aber konsequent auf Siegfried hin, in dem sie ihm ein „Dazulernen“ in der hö-
fischen Finesse im Vergleich zum Hilfsangebot des Sachsenkrieges zuspricht. Die
dem vorausgehende abweichende Formulierung Hagens wird dabei nicht ange-
sprochen. Vgl. Gephart, S. 49f. Des weiteren weist sie darauf hin, dass sich in ge-
rade dieser wichtigen Stelle keine Anknüpfung an nordische Stofftradition finden
ließe, es könne also sehr wohl von der Konzeption einer mehrschichtigen Hand-
lungsebene gesprochen werden. Vgl. dazu Gephart, S. 216, Anm. 92. Nine Miede-
ma auf der anderen Seite ist der Meinung, dass diese Gegenleistungs-Situation
dezidiert „geschaffen“ wird, um eben jener handlungslogische Konsequenz der
Wiederaufnahme von Siegfrieds Brautwerbung Raum zu geben, sie weist aller-
dings nicht auf Hagens Rolle in der Situation hin und spricht ihm sogar ab, Sieg-
frieds Handeln zu steuern. Vgl. Miedema: Nibelungenlied, S. 72.

III. Interpretationsansätze

196

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


vorhandenen Tradition übernommen.644 Damit aber nicht genug: Hagen
widerspricht nochmals Gunther645, der seine Mutter mit der Herstellung
der Reisekleider betrauen will,  und schlägt vor, diese Aufgabe lieber
Kriemhild zu übertragen.646 Dies scheint zunächst unmotiviert, bis es
durch diesen Rat zu einer wegweisenden Minnebegegnung zwischen
Kriemhild und Siegfried kommt, in der besonders die getauschten Blicke
eine Rolle spielen.647 Diese Begegnung animiert die Erzählinstanz zu
einer Vorausdeutung:

Friwentlîche blicke    und güetlîchez sehen,
des mohte dâ in beiden    harte vil gescehen.
er truoc si ime herzen,    si was im sô der lîp.
sît wart diu scœne Kriemhilt    des starken Sîvrides wîp.648

Diese Vorausdeutung lässt keinen Zweifel an dem Gelingen der Braut-
werbung Brünhilds, da die erfolgreiche Werbung Siegfrieds um
Kriemhild eng mit dieser verknüpft ist. Wieder also ist es eine Initiati-
ve Hagens, die eine Handlung vorantreibt oder eine bestimmte Ent-
wicklung begünstigt.

Die Ratschläge des ersten Teils bis zu Siegfrieds Ermordung schei-
nen alle einem ähnlichen Muster zu folgen: Zuerst wird ein Alternativ-
weg aufgezeigt, der aber nach Hagens gegenteilig lautendem Ratschlag

644 Vgl. hierzu besonders Jan-Dirk Müllers Aussage vom Autor, der nicht „im vollen
Sinne Herr des Textes“ sei und Walter Haugs Kritik hierzu. Vgl. Müller, S. 13 sowie
Haug, Walter: Das ‚Nibelungenlied‘ und die Rückkehr des Autors; in: ders: Die
Wahrheit der Fiktion. Studien zur weltlichen und geistlichen Literatur des Mittelal-
ters und der Frühen Neuzeit, Tübingen 2003, S. 330–342, hier: S. 333–339.

645 Es ist  bezeichnend,  wie  massiv  Hagens Ratschläge gerade in dem sie  anderen
Ratschlägen oder Entschlüssen widersprechen, die Handlung beeinflussen. Hagen
widerspricht fast ständig entweder Gunther, Gernot oder Siegfried, und gibt damit
der Handlung eine neue Wendung. Die Alternative, ein Was-wäre-wenn Szenario,
wird aber vom Erzähler dadurch implizit ständig in Erinnerung gehalten.

646 Vgl. N 346.
647 Vgl. auch Gephart, S. 51f. Sie merkt an, Hagens Motiv sei einfach und durchschau-

bar: Er wolle Siegfried zum Wohle der Burgunden durch Kriemhild an sie binden. Er
handele als treuer Vasall. Allerdings greift diese Erklärung meines Erachtens zu kurz.
Auch hier geht Miedema eher auf die Strukturebene ein und spricht, wie bereits bei
Siegfrieds Gegenforderung um Kriemhilds Hand von einer klaren „Inszenierung“
der Ereignisse, ohne dabei wiederum Hagen eine größere Rolle einzuräumen, als in
Klammern zu erwähnen,  dass  der  Ratschlag von ihm stammt.  Vgl.  Miedema:
Nibelungenlied, S. 73.

648 N 353.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

197

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


verworfen wird. Hagens Ratschlag führt auf der histoire-Ebene meist
zu einer positiven Entwicklung für die Burgunden, auf der Ebene nar-
rativer Regie treibt er die Handlung in eine bestimmte Richtung voran.

Dieses Muster ändert sich allerdings für die Handlung nach Sieg-
frieds Tod, denn mit einem Mal ist es Hagen, der in gewisser Weise
‚Kassandrarufe‘ verlauten lässt, die kein Gehör finden. Er warnt davor,
Kriemhild den Schatz auszuhändigen, da sie mit dessen Unterstützung
Männer anwerben könne, die sie gegen die Burgunden im wahrsten
Sinne des Wortes ins Feld führen werde. Als Hagens Warnungen nicht
fruchten, kreiert die Erzählinstanz eine Situation, in der Hagen allein
in Worms zurückbleibt, und den Schatz an sich nehmen kann.649 Da-
bei wird – wieder in einer Prolepse – auf den Schwur hingewiesen, der
letztlich zu Gunthers Tod führen wird. Bemerkenswert ist auch, dass
Hagen zunächst einen Ratschlag FÜR die Schaffung des Hortes nach
Worms gibt.650 Es ist einer der letzten progressiven Vorschläge Hagens
und er nimmt denselben wieder zurück. Man könnte argumentieren,
dass den Hort-Ratschlägen eine Schlüsselstelle zukommt, sie stehen
für das ‚Kippen‘ der Hagen-Figur vom Ratgeber zum Täter.651

An zwei wichtigen Stellen wird Hagen nochmals von einem be-
stimmten Handlungsverlauf abraten, ihn aber nicht verhindern kön-
nen: Bei der Beratung um Etzels Werbung um Kriemhild652 und
schließlich bei Kriemhilds Einladung zum Etzelshof.653 Hagens Wissen
um etwaige Auswirkungen von bestimmten Taten reicht nicht mehr

649 Vgl. N 1130–1137. Der Erzähler weist außerdem darauf hin, dass Hagen sehr
wohl weiß, was er tut, dass er bewusst auf solch einen Augenblick gewartet hat: …
unt tet vil willeclîche daz. N 1136. Mit Hinweis auf den Schwur, der auch von
Gunther geleistet wird, den Aufenthaltsort niemandem zu verraten, wird Gunther
von Nine Miedema eine ‚Mitschuld‘ am Hortraub eingeräumt, was aber nicht be-
deutet, dass die Königsbrüder absichtlich Hagen allein in Worms zurücklassen,
damit er freie Hand mit dem Hort hat, Vgl. Miedema: Nibelungenlied, S. 98.

650 Vgl. N 1107. Nine Miedema formuliert etwas überspitzt, dass Hagen seinen „Feh-
ler“ eingesteht, bleibt aber in ihrer Interpretation von Hagens Motivation rein auf
der Handlungsebene. Vgl. Miedema: Nibelungenlied, S. 97.

651 Vgl. u. a Gerok-Reiter, S. 68.
652 Hagen rät besonders gegen die Heirat, weil er sagt er wisse mehr über Etzel als

Gunther und der Rest der Burgunden, er fährt Gunther fast über den Mund (N
1205: nu lât die rede stân (vgl. hierzu auch Miedema, S. 99)), dann aber warnt er
besonders vor der Kombination von Kriemhild und Etzel, da Kriemhild als Etzels
Frau die Möglichkeit hätte, den Burgunden Schaden zuzufügen (N 1212).

653 Vgl. ebd, S. 66.

III. Interpretationsansätze

198

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


aus, die Funktionen Hagens auf der histoire-Ebene und der Ebene nar-
rativer Regie scheinen nicht mehr deckungsgleich. Da er als Vasall der
Burgunden-Könige nicht zu etwas raten kann, das deren Untergang
entgegenstrebt, er aber immer noch als Motor der Handlung fungieren
soll, muss ein anderes Medium gewählt werden, wie Hagen sein Mehr-
Wissen sinnvoll für die Handlung verwerten kann: Die Tat.

Hagens Taten im Figurengefüge

Hagen und Siegfried: Eine Wechselbeziehung

Es wurde bereits oben angesprochen, dass ein Großteil der Ratschläge
Hagens im ersten Teil des Nibelungenliedes in gewisser Weise auf Sieg-
fried abzielen oder ihn zum Thema haben. In diesem Kapitel soll nun
dargelegt werden, wie Hagen in seiner Funktion als handlungssteuern-
de Figur die Wahrnehmung Siegfrieds steuert und ihm seinen ‚Platz‘
in der Handlung zuweist. Im Gegenzug allerdings verweist Siegfried
des Öfteren auf Hagen und bringt ihn ebenfalls in die Handlung ein.
Es entsteht eine gegenseitige Wechselbeziehung der beiden Figuren,
die ebenfalls näher untersucht werden soll.

Hagen ist derjenige, der Siegfried als Figur ergänzt, ihn den ande-
ren handelnden Figuren als unbesiegbaren Drachentöter vorstellt und
ihn somit als ernstzunehmenden Konkurrenten oder nützlichen Ver-
bündeten darstellt. Diese Ambiguität ist bereits in seinem Ratschlag
man sol in holden hân vorhanden.654 Einmal von Hagen ins Spiel ge-
bracht, übernimmt Siegfried wie selbstverständlich die Leitung und er-
teilt Gunther Ratschläge, wie er am besten den Kriegszug gegen die
Sachsen führen soll. Er ist es, der wiederum Hagen mit einbringt, in-
dem er ihn im Verbund mit den anderen Vasallen genannt wird, die
beim Feldzug helfen sollen:

Des sol uns helfen Hagene   und ouch Ortwîn,
Dancwart unde Sindolt,   die lieben recken dîn.
ouch sól dâ mít rîten   Vólker der küene man.655

2.7.2

2.7.2.1

654 Vgl. Anm.Nr. 667.
655 N 162.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

199

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Das Ruder im wahrsten Sinne des Wortes führt Siegfried auch bei der
Werbung um Brünhild, aber wieder nur nachdem Hagen ihn in die
Handlung einbringt, in dem er Gunther rät, Siegfried um seine Unter-
stützung zu bitten. Siegfried wird zum ersten Ratgeber im Handlungs-
raum rund um Brünhild und Isenstein, weil er über mehr Wissen da-
rüber verfügt als alle anderen. Das wird in seinem abratenden ersten
Ratschlag offenbar, doch Hagen weist noch einmal dezidiert auf Sieg-
frieds Mehrwissen hin: sît im daz ist sô kündec,    wíe ez um Prünhilde
stât.656

Wie Hagen im zweiten Teil des Liedes die Burgunden/Nibelungen
über die reißende Donau führen wird, so übernimmt Siegfried die Ka-
pitänsfunktion bei der Fahrt nach Isenstein.657 Wieder verweist er da-
bei auf Hagen als Begleiter, und spricht ihm sogar eine enorme Wich-
tigkeit für das Gelingen der Fahrt zu: der dritte daz sî Hagene    (wir
mugen wol genesen),658.

Hagen hält sich auf Isenstein im Gegensatz zu Siegfried sehr zu-
rück; wenn Gunther einen Ratschlag braucht, dann holt er ihn sich
von Siegfried. Obwohl Siegfried Hagen als so gewinnbringend für die
Brautwerbung bezeichnet hat, steht Siegfried in diesem Fall doch ein-
deutig durch sein Wissen über ihm. Siegfried weist Hagen sogar zu-
recht, als Hagen der Aufforderung die Waffen abzulegen nicht sofort
nachkommt:

Dô sprach ein kamerære:    „ir sult uns geben diu swert
unt ouch die liehten brünne.“   „des sît ir ungewert“,
sprach von Tronege Hagene:    „wir wellens’ selbe tragen.“
dô begonde im Sîfrît    dâ von diu rehten mære sagen.
  
„Man pfliget in dirre bürge,    daz will ich iu sagen,
daz neheine geste    hie wâfen sulen tragen.
nu lât si tragen hinnen,    daz ist wol getân.“
des vólgete víl ungérne    Hagen, Guntheres man.659

656 N. 331.
657 Dabei wird jedoch auch darauf hingewiesen, dass Gunther das Ruder führt, wo-

mit symbolisch klar gemacht wird, dass diese Fahrt ihm gilt, auch wenn Siegfried
die Leitung übernimmt.

658 N. 342.
659 N 406f.

III. Interpretationsansätze

200

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Siegfried gibt hier Hagen, der sonst über alles Bescheid weiß, eine Lek-
tion in Sachen Benehmen in der Welt Brünhilds.660 Auf der histoire-
Ebene entspinnt sich hier ein Konflikt zweier Männer, der eine Vasall
Gunthers, der andere Gunther ebenbürtig. Hagen hat zuvor nichts un-
versucht gelassen, Siegfried von Gunther abhängig zu machen, hier
aber ist Siegfried in seinem Element und steht somit höher als Hagen.
Es mag auch kein Zufall sein, dass Hagen genau an dieser Stelle als
Guntheres man bezeichnet wird, als er Siegfrieds Ratschlag, der fast
eher schon eine Anweisung ist, sehr widerwillig Folge leistet.661

Hagen hat sich ganz zurückgenommen, nachdem er Siegfried als
Wissenden eingeführt hat, und er überlässt ihm praktisch ‚das Feld‘,
bis die Werbung um Brünhild abgeschlossen scheint.

Siegfrieds Zeit der ‚Selbstständigkeit‘ und Souveränität ist nach der
Erfüllung der  ihm von Hagen zugewiesenen Aufgabe662  beendet,  er
scheint auch nicht mehr als Kapitän des Schiffes nötig zu sein. Stattdes-
sen wird mit  seinem Botendienst  auch eine  weitere  Begegnung mit
Kriemhild initiiert, wobei auch dezidiert auf eine Belohnung des Boten-
dienstes durch Kriemhild hingewiesen wird.663  Um wieder auf Stroh-
schneider zurückzukommen: Die Hagen-Figur verhindert also nicht nur
den Kurzschluss zwischen Brünhild und Siegfried, sie schickt Siegfried
auch dorthin, wohin er für den Verlauf der Handlung gehört: an Kriem-
hilds Seite.664

Wenn man die Rolle der Hagen-Figur um diese Funktion, nämlich
der Ein- und Ausgliederung der Siegfried-Figur in die Handlung, er-
gänzt, so ist es nur folgerichtig, dass Hagen in der endgültigen Ausglie-
derung Siegfrieds, in seiner Ermordung, ebenfalls eine zentrale Rolle
einnimmt. Natürlich ist dies ebenfalls von der Stofftradition bereits
vorgegeben, doch gerade die spezifische Ausarbeitung von Hagens

660 Vgl. die Ausführungen im Kapitel 3.2.2.: Siegfried ist hier keine Auctoriale Figur,
sondern ein ‚Grenzgänger‘ im Sinne Lotmanns, der für die übrigen Figuren die
Konventionen und Normen aus der heroischen Welt Brünhilds für die übrigen
Figuren der Werbungsgesellschaft übersetzt.

661 Jan-Dirk Müller spricht ebenfalls von einem Konflikt zwischen Hagen und Sieg-
fried, die sich gegenseitig ihre Rolle als Berater und Helfer Gunthers streitig ma-
chen. Vgl, Müller: Das Nibelungenlied, S. 117f.

662 Vgl. N 331: ir bittet Sîvride mit iu ze tragene / die vil starken swære, daz ist nu mîn rât.
663 Vgl. N 535.
664 Vgl. Strohschneider, S. 57.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

201

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Rolle sowohl in den Beratungen zu Siegfrieds Ermordung sowie der
Ermordung selbst, verdient ein gesondertes Augenmerk.

Wie bei einigen Episoden zuvor, wird auch in der Szene, als die Er-
mordung Siegfrieds in einer Beratung beschlossen wird, zuvor ein Al-
ternativweg aufgezeigt, der aber auf Drängen Hagens wieder verwor-
fen wird. Die Angelegenheit der Lüge, die Kriemhild vorgebracht hatte,
um Brünhild zu demütigen, scheint durch Siegfrieds Schwur der Un-
schuld an dieser Lüge bereinigt. Die Erzählinstanz führt aber nach
Siegfrieds Schwur in einer Art Doppelstruktur das Geschehen noch-
mals an den Ausgangspunkt zurück: Brünhild wird nochmals gefragt,
weshalb sie weine:

Der künic kom mit recken.    weinen er dô sach
die sîne triutinne.    Wie güetlîch er sprach:
„sagt mir, liebiu vrouwe,    wer hât iu iht getân?“
  
dô kom von Tronege Hagene    zuo sîner vróuwén gegân.
[…]
er vrâgte, waz ir wære,    weinende er si vant.665

Als Hagen dies fragt, und aus Brünhilds Antwort den Schluss zieht:
daz ez erarnen müese    der Kriemhilde man, ist von Seiten der Burgun-
den und besonders von Seiten Gunthers das Problem längst aus der
Welt geschafft. Es handelt sich ‚nur‘ noch um einen Streit der Frauen,
wie Giselher in der Beratung auch anmerkt.666 Hagen ist es, der die Be-
ratung initiiert und der, als Gunther seine ablehnende Haltung nicht
aufgibt, immer weiter drängt. Ganz klar postuliert der Erzähler: Sîn ge-
volgete niemen    niwan daz Hagene.667 Geschickt macht er aus einem
Rangstreit ein Politikum, indem er außerdem an Gunthers Ansehen
appelliert. Als Siegfried und seine Gefolgsleute beim Turnier ihre Stär-
ke zeigen, klingt Gunthers Ablehnung schon weniger sicher, er fürchtet
mehr Siegfrieds Stärke und Zorn, sollte der Plan ans Licht kommen,
als die Tat selbst.668 Indirekt fragt er damit wieder Hagen um Rat, der

665 N 852; N. 863/4.
666 Vgl. N. 866.
667 N 870.
668 Vgl. auch Miedema, S. 88.

III. Interpretationsansätze

202

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


erneut in die Rolle des Planenden und Ratenden schlüpft und alle De-
tails zur geplanten Ermordung beiträgt.669

Hagen rät also nicht nur, wenn es um Siegfried geht, er handelt
auch in ganz konkreten Fällen, und oftmals besonders dann, wenn ein
Handlungsstrang zum Erliegen zu kommen droht.

Wie bereits im Kapitel 2.6 beschrieben, verschafft sich die Hagen-
Figur genau jenes Wissen, das sie zur Ausführung der Ermordung
Siegfrieds braucht, gibt dieses Wissen jedoch nicht an Gunther weiter,
sondern behält es für sich. Daraus ergibt sich die logische Konsequenz,
dass allein Hagen selbst als Mörder handeln kann, weil nur ihm Sieg-
frieds verwundbare Stelle bekannt ist. Hagen sorgt dafür, dass nicht
ausreichend Getränke vorhanden sind, um den Durst zu löschen und
entschuldigt sich dafür bei Siegfried mit einem ironischen Verweis auf
seine Unwissenheit. Er schlägt den Wettlauf zur Quelle vor, weiß ge-
nau, dass Siegfried einer Herausforderung nicht widerstehen wird.
Dann, bevor Hagen Siegfried den Stoß mit dem Speer verabreicht, ent-
fernt er zuerst die restlichen Waffen, um wieder einen weiteren Alter-
nativverlauf der Handlung auszuschalten: Dass Siegfried selbst tödlich
getroffen noch kämpfen könnte, wie es sich dann auch als richtig er-
weist:

der fürste wânde vinden    bogen oder swert:
sô müese wesen Hagene    nâch sînem díensté gewert.
[…]
het er daz swert enhende,    sô wær’ ez Hagenen tôt.670

Bis Siegfried am Boden liegt und Hagen und Gunther als Feiglinge be-
schuldigt, und bis der Rest der Jagdgesellschaft auf den Plan tritt, ist
von Gunthers Anwesenheit überhaupt nicht mehr die Rede. Er tritt im
wahrsten Sinne des Wortes beiseite671, überlässt das Feld allein der
Konfrontation zwischen Siegfried und Hagen.672 Nach Siegfrieds Er-

669 Vgl. Gerok-Reiter, S. 65 u. S. 71.
670 N 983; 986.
671 Vgl. N 979: dô riht er sich von dan.
672 So zumindest verstehen es Otfried Ehrismann und Nine Miedema, vgl. Miedema,

S. 93. Ginge man von dieser Annahme aus, wäre zu überlegen, ob hier wiederum
der Fall vorliegt, dass die Hagen-Figur stellvertretend für eine Position eingesetzt
wird, die der Erzähler selbst einnimmt: Die Erinnerung an Kriemhilds Eigenver-
schulden im Bezug auf Brünhilds Kränkung, wie Hagen es in N 1790 dezidiert
formuliert.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

203

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


mordung ist es wiederum Hagen, der vorschlägt, man solle den Toten
vor Kriemhilds Türe legen, wobei er unterschwellig auf ihre eigene
Schuld in dessen Tod hinweisen könnte.673

Selbst nach dessen Tod weist Hagen Siegfried also noch eine Rolle
zu: Die des Opfers von Kriemhilds Herabsetzung Brünhilds einerseits
und ihres zu großen Vertrauens in Hagen andererseits.

Abgesehen von Hagens Rolle in der Darstellung und Eingliede-
rung Siegfrieds in die Handlung, sollte noch ein kurzer Blick auf die
teilweise gegensätzliche Konzeption der beiden Protagonisten gewor-
fen werden, die sich ja zumindest in ihrer heroischen Darstellung
(Übermut, Kontakt mit mythischen Dimensionen) ähneln. Dabei liegt
besonderes Augenmerk auf der gerade für die Hagen-Figur so wichtige
Antizipation von gewissen Reaktionen oder der Tragweite von Ereig-
nissen. Siegfried erscheint in seinem Wissen oftmals geradezu ‚un-
schuldig‘, er scheint sich nicht über die Konsequenzen seines Tuns im
Klaren zu sein. Zwei Beispiele können diese These näher erläutern:
Zum einen schenkt er Kriemhild den Gürtel und den Ring Brünhilds,
den er ihr nach der Beihilfe in der Hochzeitsnacht abgenommen hat.
Was genau er Kriemhild darüber erzählt, wird nicht angesprochen, al-
lerdings scheint er genau so viel zu sagen, beziehungsweise NICHT zu
sagen, dass sich daraus die verhängnisvolle Demütigung Brünhilds er-
geben kann.674 Siegfried ist der erste, der damit die Geheimhaltung
seiner Beihilfe, von der so viel abhängt, gefährdet, ohne zu ahnen, was
diese Entscheidung nach sich ziehen wird.

Ein zweites Mal teilt Siegfried wiederum verhängnisvolles Wissen
mit Kriemhild: Seine verwundbare Stelle, die Krienhild im Gegenzug
Hagen anvertraut. Wieder ist das Preisgeben des Wissens selbst nicht
Thema der Handlung, nur das Ergebnis, indem das Wissen an Hagen
weitergegeben wird, der es für die Handlung sinnvoll einzusetzen

673 So zumindest verstehen es Otfried Ehrismann und Nine Miedema, vgl. Miedema:
Nibelunenlied, S. 93. Ginge man von dieser Annahme aus, wäre zu überlegen, ob
hier wiederum der Fall vorliegt, dass die Hagen-Figur stellvertretend für eine Po-
sition eingesetzt wird, die der Erzähler selbst einnimmt: Die Erinnerung an
Kriemhilds Eigenverschulden im Bezug auf Brünhilds Kränkung, wie Hagen es in
N 1790 dezidiert formuliert.

674 Vgl. Miedema: Nibelunenlied, S. 80.

III. Interpretationsansätze

204

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


weiß.675 Im Gegensatz zu Hagen, der immer genau zu wissen scheint,
welche Konsequenzen ein bestimmtes Handeln nach sich ziehen wird,
und wie die Figuren auf eine Aktion oder einen Ausspruch reagieren
werden, wird Siegfried sich erst, als es zu spät ist bewusst, was er hätte
besser machen können.676 Bezeichnend dafür auch sein Ausspruch ge-
genüber Kriemhild: ine wéiz hie niht der liute,    die mir iht hazzes tra-
gen677, er erkennt keine feindlichen Absichten ihm gegenüber, wäh-
rend Hagen immer zu wissen scheint, wer ihm Übles will. Die Sieg-
fried-Figur scheint so konzipiert, dass sein Wissen, genau wie das der
Hagen-Figur, die Handlung vorantreibt, allerdings im gegenteiligen
Sinne: Während Hagens Wissen von ihm aktiv und oftmals wohldo-
siert eingesetzt wird, um die Handlung in eine bestimmte Richtung zu
lenken, hat Siegfried durch die vollständige und ‚arglose‘ Preisgabe des
Wissens keinen Einfluss mehr darauf, was damit geschieht. Das Wis-
sen und die daraus resultierende Handlung wendet sich gegen ihn,
weshalb Siegfried Objekt und nicht ‚Regisseur‘ der Handlung bleibt.
Die einzige Ausnahme hierfür bildet die Brautwerbung auf Isenstein,
wo sich Siegfried in gewisser Hinsicht in seinem Element befindet. Be-
zeichnenderweise führt aber gerade die ‚Regieführung‘ in dieser Szene
zu seinem Tod, genauso wie Hagens ‚Regieführung‘ und tätliche Aus-
führung von Siegfrieds Ermordung zu seinem eigenen Tod führt.

Hagen und Kriemhild: Alternativenausschaltung

Kriemhild und Hagen weisen in ihrer Figurenkonzeption gewisse Par-
allelen auf, die aber erst am Etzelshof wirklich augenscheinlich wer-
den. Wie Hagen hat sich die Kriemhild-Figur zu einer Art lenkenden
Figur gewandelt, die ihr Wissen um ihre Welt und um die Figuren in
der Handlung gezielt einzusetzen weiß. Eine psychologisierende Deu-

2.7.2.2

675 Miedema wendet allerdings auch ein, dass die These, ob Siegfried durch die Preis-
gabe dieses Details seinen Tod selbst besiegelt, im Text selbst nicht reflektiert
wird, und somit allein auf der Interpretations- und Rezeptionsebene Gültigkeit
besitzt. Stattdessen räumt Kriemhild ihre Schuld ein. Vgl, Miedema: Nibelungen-
lied, S. 96.

676 Vgl. ebd, S. 92.
677 N 923.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

205

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


tung dieses Wandels ist aber sicher nicht zielführend678, vielmehr sollte
der Wandel auf der Ebene narrativer Regie untersucht werden. Hagen,
kontrastierend zu Kriemhild „bestimmt das Geschehen von Anfang
an, Kriemhild tritt erst vom Streit der Königinnen an in den Vorder-
grund.“679

Im ersten Teil des Nibelungenliedes ist Kriemhilds Rolle eine weit-
gehend passive, sie ist das begehrenswerte Objekt, um dessentwillen
die Handlung überhaupt erst in Gang gerät, da Siegfried sich zu Braut-
werbung aufmacht. Kriemhild wird dazu instrumentalisiert, Siegfried
in der Handlung zu halten, oder ihr wird unwissender Weise eine tra-
gende Rolle in der Beseitigung Siegfrieds zugedacht. Sie wird auch von
der Erzählinstanz immer dort kurzfristig eingesetzt, wo sie gerade ge-
braucht wird, doch nach Siegfrieds Tod verändert sich diese Lage.

Auf der Handlungsebene gibt die Heirat mit Etzel Kriemhild eine
größere Souveränität in ihrem Handeln, da sie über viel Macht verfü-
gen wird. Hagen hat mehrfach den Versuch unternommen, diesen
Machtzuwachs zu hintertreiben, in dem er den Hort versenkte und ge-
gen die erneute Heirat riet. Seine Gründe scheinen dabei eindeutig:
Kriemhilds Macht könnte den Burgunden schaden, da sie ihnen Böses
will.680 Aber auch auf der discours-Ebene geschieht eine Veränderung
von Kriemhilds Status. Die Heirat mit Etzel macht sie zur Souveränin
einer ‚eigenen Welt‘, sie wird sich genügend Wissen über diese Welt
aneignen können und in der Position sein, selbst die Fäden in die
Hand zu nehmen. Das bewahrheitet sich dann auch in ihrem Plan,
ihre Brüder und Hagen an den Etzelshof zu locken: Sie weiß ganz ge-
nau, wie sie Etzel dazu bringen kann, ihrem Wunsch zu entsprechen
und sie instruiert die Boten Wärbel und Swemmel sehr genau.

678 Vgl. Walter Seitter, der Kriemhilds Entwicklung von ihrer andauernden Eheun-
willigkeit her interpretiert, Seitter, Walter: Versprechen, versagen. Frauenmacht
und Frauenästhetik in der Kriemhild-Diskussion des 13. Jahrhunderts, Berlin
1990, S. 95f. Eine Psychologisierung der Figuren sei schon deshalb unmöglich,
sagt Müller, da die Ebene der Impuls-Verarbeitung in der Figurenkonzeption des
Nibelungenlieds fehle. Vgl. Müller: Nibelungenlied, S. 124.

679 Grosse: Nachwort, S. 1000.
680 Vgl. N 1130 u. N 1205.

III. Interpretationsansätze

206

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Unde swat ir mîner vriunde    immer muget gesehen
ze Wormse bî dem Rîne,    den sult ir niht verjehen,
daz ir noch ie gesæhet    betrüebet minen muot681

Des weiteren lässt sie einzelnen Figuren persönliche Botschaften über-
bringen, vor allem Gernot und Giselher, dass sie ihnen gewogen ist.
Kriemhild versteht es also ebenso wie Hagen, durch gezielte Weiterga-
be oder Zurückhaltung von Informationen eine gewisse Erwartungs-
haltung aufzubauen, von der sie profitieren kann. Nichts soll darauf
hinweisen, dass sie noch an das ihr zugefügte Unrecht denkt, und ge-
nau das nehmen Giselher und Gernot beim Empfangen der Botschaft
auch an. Kriemhild weiß auch um Hagens großen Wissensschatz und
nutzt dies aus, um auch ihn als Begleiter für den Zug zu gewinnen. Da
sie weiß, dass er den Weg ins Hunnenland kennt – wie bei Hagens
Wissen ist auch hier nicht von Belang woher sie ihre Information be-
zieht – instruiert sie Wärbel und Swemmel, ihn als Führer des Zuges
vorzuschlagen.682

Genau wie Hagen ist auch Kriemhild mit der Fähigkeit ausgestat-
tet, aus Zeichen und Handlungen bestimmte Dinge herauszulesen. So
weiß sie sofort, dass als die Burgunden sich weigern, die Waffen abzu-
legen, ihre geheimen Pläne zumindest einigen Figuren bekannt sind.683

Ebenfalls ist sie wie Hagen in der Lage, so souverän mit dem Wissen-
stand anderer Figuren zu spielen, dass sie offene Lügen aussprechen
kann oder zweideutige Bemerkungen macht, die nur vom Rezipienten,
der die gesamte Geschichte kennt, entdeckt werden können. So heu-
chelt sie Freude über die Ankunft der Burgunden, während die Erzäh-
linstanz kommentiert, dass sie ihre wahren Gefühle versteckt. Hagen
auf der anderen Seite gelingt es, Etzel von einem scheinbaren Brauch
der Burgunden zu überzeugen, der sie in Waffen zur Kirche gehen
lässt. Sehr genau scheint er dabei zu wissen, dass Kriemhild ihn nicht
bei dieser Lüge enttarnen wird, obwohl sie es besser weiß.684

681 N 1415.
682 Vgl. N 1419f. Es wird vom Erzähler auch klar darauf hingewiesen, dass Wärbel

und Swemmel den wahren Grund weshalb Kriemhild Hagen sehen will, nicht
kennen.

683 Vgl. N 1747: „war umbe will mîn bruoder und Hagen sînen schilt / niht lâzen be-
halten? si sint gewarnôt.

684 Vgl. N 1737: da si die Nibelunge mit valschem muot enpfie u. N 1863f.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

207

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Als ihre Pläne zur Vernichtung der Burgunden konkreter werden,
ist Kriemhild in der Lage, sich genügend Gefolgsleute mit den ver-
schiedensten Methoden zur Unterstützung zu holen, damit sie ihre
Pläne ausführen kann. Geschickt wird dabei das Tränen-Motiv von der
Erzählinstanz wieder aufgegriffen, dass bereits als Initiator für Sieg-
frieds Ermordung zum Einsatz kam. So wie Hagen auf die Tränen
Brünhilds reagierte und Siegfried Rache schwor, erreicht Kriemhild
durch ihre Tränen, dass ihre Gefolgsleute Hagens Tod beschließen.685

Dieses beiden Figuren eigene Wissen und die Fähigkeiten der Ma-
nipulation anderer Figuren machen Kriemhild und Hagen zu idealen
Gegenspielern im Nibelungenlied und gleichzeitig auch zu den beiden
Hauptfiguren der Handlung.686

Wenn man allerdings davon ausgeht, dass Hagen in seiner Rolle
als handlungssteuernde Figur und durch sein Wissen als durchaus auc-
torial einzuschätzende Figur selbst auf das Ende der Burgunden hinar-
beitet, ergibt sich für die Konstellation Kriemhild-Hagen eine kontro-
verse Situation: Auf der histoire-Ebene bleiben sie Gegenspieler, die
sich einen regelrechten Wissens- und Situationslenkungskampf liefern,
indem einerseits Kriemhild versucht eine Falle nach der anderen zu
stellen, die Hagen aber meist entdeckt und sich dagegen zu behaupten
weiß.687. Auf der Ebene narrativer Regie jedoch haben die Kriemhild-
und die Hagenfigur dasselbe Ziel: die Führung auf das Ende der Hand-
lung hin, das von vorneherein feststeht. Daraus ergeben sich komplexe
und auf dern ersten Blick handlungsunlogische Situationen, in denen
Kriemhild und Hagen Hand in Hand zu arbeiten scheinen: Ein Bei-
spiel hierfür sind die bereits angesprochenen Provokationen Hagens,
die von Kriemhild auch immer angenommen werden, und Kriemhild
zum Schmieden weiterer Rachepläne animieren. Lässt sich mit dieser
Erkenntnis die „Konzeptuelle Kontrapunktik“ in Hagens Verhalten
plausibilisieren?688

685 Vgl. N. 1763ff. Gephart geht zwar auf die heimlichen Tränen Kriemhilds ein, er-
wähnt jedoch die machtvolle Inszenierung des öffentlichen Weinens nicht. Vgl.
Gephart, S. 103–113.

686 Der Hauptfigurstatus Kriemhilds ist dabei weit weniger umstritten als die Ha-
gens, der eher als ‚heimliche Hauptfigur‘ gilt. Vgl. dazu u.a Seitter, S. 91; Ehris-
mann, S. 91; Brinker-von der Heyde, S. 114.

687 Vgl. u. a. N 1734f., N 1742ff. N 1836f. N 1850f., N 2108–2116.
688 Vgl. Gerok-Reiter: Individualität, S. 67ff.

III. Interpretationsansätze

208

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Eine besonders interessante Szene für eine dergestalte Provokation
ist die Einführung Ortliebs in die Handlung. Es wird dezidiert darauf
hingewiesen, dass Kriemhild ihren gemeinsamen Sohn mit Etzel aus
einem bestimmten Grund an die Tafel bringen lässt:

Dô der strît niht anders    kunde sîn erhaben,
Kriemhilt ir leit daz alte    in ir herzen was begraben,
dô hiez sie tragen zen tischen    den Etzeln sun.
wi kunde ein wîp durch râche    immer vreislicher getuon?689

Um die friedliche Stimmung zwischen Burgunden und Hunnen zu
zerstören also, opfert Kriemhild ihren eigenen Sohn, was von der Er-
zählinstanz selbst scharf verurteilt wird. Weshalb aber weiß Kriemhild,
dass Ortlieb den Tod finden wird? Wie kann sie voraussehen, dass
Dankwart das Gemetzel unter dem Tross überleben und bald als Bote
auftreten wird, und die Tat nicht erst dann entdeckt werden wird,
wenn sich die Abendgesellschaft zerstreut hat?690 Kriemhild auf der
histoire-Ebene kann dies alles natürlich nicht wissen, aber die Kriem-
hild-Figur auf der Ebene narrativer Regie scheint hier Hagen zuzuar-
beiten. Denn Hagen ist es, der Ortlieb töten, und somit eine Aussöh-
nung auch mit Etzel unmöglich erscheinen lassen wird.691 Hagens Pro-
phezeiung, dass Ortlieb bereits vom Tode gezeichnet ist und er nie zu
dem Mann heranwachsen wird, den Etzel in ihm sieht, erscheint vor
dem Hintergrund dessen, was gerade in der Handlung geschieht, eben-
sowenig motiviert. Die Erzählinstanz weist klar auf einen Wissensun-
terschied zwischen Hagen und der restlichen Gesellschaft hin: sine
wessen niht der mære,    waz von dem recken sît geschach.692 Kriemhild
allerdings scheint genau auf diesen den anderen noch unbekannten
Ausgang der Handlung hinzuarbeiten und Helmut Brackert weist in

689 N 1909.
690 Siegfried Grosse schreibt so auch in seinem Kommentar zum Vers 4 der Strophe

1909: „Dieser Vers ist nicht verständlich“, da Kriemhild eben nicht über das vor-
ausschauende Wissen verfügen könne. Der logische Bruch ist in älteren Stofftra-
ditionen dadurch aufgelöst, dass Kriemhild Ortlieb offen dazu bringt, Hagen
durch einen Schlag ins Gesicht zu provozieren. Vgl. Grosse: Kommentar, S. 846.
Durch das Weglassen dieses Motivs erscheint die Schelte Kriemhilds durch die
Erzählinstanz hier unmotiviert, aber nur, wenn man der Erzählinstanz keine tie-
feren kompositorischen Absichten unterstellt.

691 Vgl. hierzu auch Miedema: Nibelungenlied, S. 111.
692 N 1917.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

209

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


seiner Interpretation der Stelle darauf hin, dass Hagens Worte über
Ortlieb gerade nicht an Etzel, sondern implizit an Kriemhild gerichtet
sind, und er ihr so zu verstehen geben will, dass er ihre Absichten
durchschaut hat.693

Da Hagen auf der histoire-Ebene allerdings das Leben der Burgun-
den zu schützen hat, hätte diese Szene eigentlich auch eine von jenen
obengenannten sein können, in denen Hagen einer von Kriemhild ge-
stellten Falle geschickt ausweicht. Er tut es aber nicht, er handelt einem
der histoire übergeordneten Prinzip, und nimmt die Provokation
Kriemhilds an, in dem er Ortliebs Tod voraussagt. Eine friedliche Al-
ternative, auf eine mögliche Zukunft Ortliebs ausgerichtet und von Et-
zel lanciert, wird von Hagen fast schon erwartungsgemäß als nicht zu-
treffend ausgeschlagen. Kriemhild ist sowohl auf der histoire- als auch
auf der Ebene narrativer Regie nur dem Prinzip der Rache und Ver-
nichtung verpflichtet, kommt also in ihrem Tun in keinen Erwartungs-
konflikt. Bei der Hagen-Figur scheint in jeder Situation von der Erzäh-
linstanz erneut entschieden zu werden, ob sie Hagen nun für oder ge-
gen die Handlung agieren lässt. Aus diesem Grund erscheint Hagen als
Figur auf der histoire-Ebene so inkonsistent, anarchisch.694

Hagen agiert als eine Figur, die immer dann auftritt und etwas tut,
wenn es gilt, eine friedliche Alternative auszuschalten. „[Er] schreitet
bei drohender Retardierung sofort zu einer Tat, welche erneut die Ge-
waltspirale in Gang setzt und dem Ziel entgegenführt.“695

Die Verbindung zu Hagens Wissen ist bei diesen Taten nicht mehr
ganz so offensichtlich wie bei den Ratschlägen, da Hagen sein Handeln
nicht mehr artikuliert und deshalb auch selbst keine sichtbare Ver-
knüpfung herstellt. Auch die Erzählinstanz hält sich bis auf wenige
Kommentare mit dem Rückbezug auf Hagens Wissen zurück.696 Und
dennoch lassen sich auch in den überwiegenden Kampfszenen Stellen
finden, an denen Hagens Einblick in das Innenleben anderer Figuren

693 Vgl. Brackert, Helmut: Das Nibelungenlied. Mittelhochdeutscher Text und Über-
tragung. Hrsg., übersetzt und mit einem Anhang versehen. 2. Band Hamburg /
Frankfurt a. M 1971, S. 293, sowie Grosse, Siegfried: Kommentar, S. 846.

694 Vgl. Gerok-Reiter, S. 85 sowie Schulze, S. 135.
695 Brinker-von der Heyde, S. 116.
696 Vgl. u. a N. 1784. Die Ermordung Ortliebs wird zwar vom Erzähler in einer Pro-

lepse antizipiert, danach jedoch nicht mehr kommentiert.

III. Interpretationsansätze

210

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


es ihm ermöglichen, das Geschehen weiter anzustacheln, während sei-
ne dezidiert gegebenen Ratschläge sich weiterhin hauptsächlich auf
den Schutz der Burgunden beziehen. So scheint Hagen genau zu wis-
sen, dass es nur einer weiteren Bemerkung über Siegfried und Kriem-
hild bedarf, um in Kriemhild erneut Rachegedanken zu wecken, die
das Geschehen weiter anheizen werden. Obwohl Hagens Worte vor-
geblich gegen Etzel gerichtet sind: künec vil bœse,    war umbe rætést an
mich,697 weist die Erzählinstanz jedoch eindeutig auf eine folgende Re-
aktion Kriemhilds, nicht Etzels hin und macht somit klar, wem die Be-
merkung wirklich galt. Der Zeitpunkt der Provokation ist gut gewählt,
gerade haben die Burgunden die Hunnen erfolgreich zurückgeschla-
gen, und es entsteht eine kleine ‚Atempause‘ in der Handlung, beide
Streitmächte müssen sich organisieren. Die Möglichkeit, dass die Hun-
nen aber von weiteren Kampfhandlungen ablassen, nachdem sie so
große Verluste erlitten haben, wird durch die Provokation Kriemhilds
durch Hagen verworfen.

„Nie hinterlässt Hagen den Eindruck, als ob ihm die Fäden der
Ränke, die er spinnt, je entgleiten würden“698, postuliert Otfrid Ehris-
mann und weist damit auf eines der Hauptcharakteristika für Hagen
als Komplize der Erzählinstanz hin: Hagen hat die Fäden in der Hand,
oder besser, sie werden ihm von der Erzählinstanz in die Hand gege-
ben, zu dem Zweck, dass auf der histoire-Ebene die Handlung ohne
große äußere Einmischung der Erzählinstanz selbst voranschreiten
kann. Dies zeigt sich besonders im letzten Teil am Etzelshof, als die
Stimme der Erzählinstanz selbst fast vollständig hinter der tatenrei-
chen Handlung zurücktritt und kaum einmal Kommentare oder Erklä-
rungen eingestreut werden, die die Handlung unterbrechen.699

Auf der histoire-Ebene mag es so scheinen, dass intentionales Han-
deln durchweg scheitert und ein unkontrollierbarer Strudel der Ereig-
nisse zum „Rausch der Vernichtung“ führt700, doch dies gilt nicht für
die Hagen-Figur und ihr intentionales Handeln auf der Ebene narrati-
ver Regie.

697 N. 2023.
698 Vgl. Ehrismann: Hagen, S. 91.
699 Vgl. Linke, S. 132f.
700 Vgl. Müller: Nibelungenlied, S. 168f. sowie Lienert, S. 106.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

211

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ein helfelîcher trôst – Vorliebe des Erzählers

Welche Folgen hat Hagens starke Einbindung in die Handlung des Ni-
belungenlieds für sein Verhältnis zur Erzählinstanz? Man wird sich
schwer tun, eine von Sympathie getragene Vorliebe der Erzählinstanz
für den Mörder Siegfrieds zu vermuten, wo Hagen doch sowohl von
Figuren- als auch Erzählerseite dafür stark verurteilt wird.

Hagens Schuld wird durch seine voranschreitende Isolation ge-
kennzeichnet701, auch wenn er als trost der Nibelungen agiert, bleibt er
solitär agierend und in häufiger Opposition zu den Burgunden-Köni-
gen. In diese Isolation hinein führt die Erzählinstanz die Figur Volkers
von Alzey ein, die als wortgewandter Spielmann und gleichzeitig aus-
gezeichneter Recke vorgestellt und mit einer anderen besonderen Ei-
genschaft gekennzeichnet wird: swaz ie begie her Hagene,    daz dûht’
den videlære guot.702 Diese Worte sind besonders in diesem Kontext
von besonderem Belang, da niemand sonst Hagens Handlungen zu
diesem Zeitpunkt noch gutheißt. Otfrid Ehrismann spricht demzufol-
ge auch davon, dass die Erzählinstanz Volker Hagen als ‚Freund‘ in der
Isolation zur Seite stellt.703

Hagen hat schon auf der Reise kurzzeitig die Führung des Zuges
an Volker abgegeben, nun treten die beiden bis zu Volkers Tod ge-
meinsam auf. Volker rät Hagen zwar von der Provokation gegen
Kriemhild ab, als Hagen Kriemhild den Gruß verweigert, aber er bleibt
dennoch mit ihm sitzen und spiegelt Hagens Schwertgeste mit seinem
Fiedelbogen, der, wie die Erzählinstanz berichtet, gêlich einem swerte704

ist.
Volker kann dementsprechend als Figur verstanden werden, die

Hagens ‚Sympathiewerte‘ innerhalb der Handlung steigern soll.
Ebenfalls wird auf den ersten Blick durch den allgemein negativen

Ausgang schwer ersichtlich, ob das Kriterium ‚Belohnung‘ oder ‚be-

2.8

701 Vgl. Gerok-Reiter, S. 73.
702 N. 1584.
703 Vgl. Ehrismann: Hagen, S. 105. Es wäre eine interessante Überlegung wert, ob

Volker eine poetologische Figur ist, dass sich also der Erzähler selbst in der Figur
des Volker in die Handlung einbringt und seinem Helfer helfend zur Seite steht.
Für die anregende Diskussion zu diesem Thema danke ich Uli Barton.

704 N 1785.

III. Interpretationsansätze

212

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sondere Würdigung‘ für Hagens Dienste als handlungssteuernde Figur
überhaupt greifen kann. Dennoch gibt es Anzeichen hierfür:

Es ist interessant, dass bei der Tötung Kriemhilds durch Hilde-
brand die noch übrigen Figuren alle gegen Kriemhild und für Hagen
zu sein scheinen. Sowohl Etzel als auch Hildebrand verurteilen Kriem-
hilds Tat scharf, und preisen Hagen als den besten aller Krieger:

„Wâfen“, sprach der fürste,    „wie ist nu tôt gelegen
von eines wîbes handen    der aller beste degen,
der íe kóm ze sturme    oder íe schilt getruoc!
swie vînt ich im wære,    ez ist mit léidé genuoc.“
  
Dô sprach der alte Hildebrand:    „ja geníuzet si es niht,
daz si in slahen torste.    swaz mir davon geschiht,
swie er mich selben bræhte    in angestlîche nôt,
idoch sô will ich rechen    des küenen Tronegæres tôt.“705

Dabei werden die vorigen Differenzen zwischen den Parteien keines-
wegs ausgeklammert, sondern im Gegenteil geradezu problematisiert,
und die Tat Kriemhilds wird als so schändlich dargestellt, dass selbst
diejenigen, denen Hagen Leid zugefügt hat, seinen Tod beweinen müs-
sen. Einerseits wird dadurch eine „Überschreitung der genderspezifi-
schen Grenzen“ thematisiert, da eine Frau eigenhändig eine Waffe ge-
gen einen Helden geführt hat,706 andererseits erfährt aber auch Hagen
als Figur ungeachtet dessen, wie er stirbt, eine besondere Würdigung.
Alle vorigen Tode wurden meist nur von den Freunden und Verbün-
deten betrauert und post mortem wird Hagen als der aller beste degen
bezeichnet, obwohl seine Kampfkraft im Nibelungenlied eher eine un-
tergeordnete Rolle spielte und beispielsweise gegenüber einem Volker
oder anderen Heldenfiguren verblasste.707

Wäre es zu gewagt, anzunehmen, dass nicht nur die Hagen-Figur
auf der histoire-Ebene hier eine besondere und herausgehobene Wür-
digung erfährt, sondern dass auch die Figur auf der Erzählebene von
der Erzählinstanz selbst, aber durch die Figuren so als besonders wich-
tig gewürdigt wird? Hagen, dargestellt als der beste aller Helden –

705 N 2374f.
706 Vgl. Miedema: Nibelungenlied, S. 51. Gunther wird eben auch nicht von Kriem-

hild selbst enthauptet, sondern sie befiehlt es: do hiez si ir bruoder    nehmen den
lîp (N 2369).

707 Vgl. N 1768; N 2280ff.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

213

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


nicht, weil er der beste Kämpfer war, sondern weil er mit seinem Wis-
sen und seinen Taten die Handlung zu dem Ende geführt hat, das teil-
weise von der Stofftradition vorgegeben und vom auctor intendiert
war. Mögen Kriemhild und Hagen gegen Ende auch Hand in Hand ge-
arbeitet haben708, so ist es doch Hagen allein, der zum Schluss in ein
positives Licht gerückt wird, selbst von denen, die er tödlich beleidigt
hat, wie Etzel.

Das Kriterium des genügenden Raumgebens sollte anhand der zu-
vor untersuchten Textstellen mehr als deutlich geworden sein. Hagen
ist die präsenteste aller Figuren des Nibelungenlieds, der letzte der
Burgunden, der fällt. Sein Tod beendet das mære und schließt es mit
der Betonung der Unfähigkeit der Erzählinstanz, jetzt noch zu wissen,
wie es weitergeht.709

Hagens Handeln – konzipiert oder tradiert?

Es stellt sich abschließend erneut die Frage, inwieweit es sich bei Ha-
gens Rolle im Nibelungenlied wirklich um eine geplante Konzeption
zugunsten der Handlung handelt, oder ob die meisten seiner Taten
und Worte nicht doch durch bereits vorhandene Stofftraditionen zu
erklären sind, die dem auctor vorlagen und die er mehr oder weniger
erfolgreich versucht hat, in einen logischen Zusammenhang zu brin-
gen.

Dieser Ansicht ist ja vor allem Joachim Heinzle, der die Bemühun-
gen des Nibelungenlied-auctors mit der „Quadratur des Kreises“ ver-
gleicht: Im Bemühen, möglichst alle Facetten der Überlieferung in sein
Werk miteinzubeziehen, scheitere er an den auf diese Weise unab-
wendbaren logischen Brüchen und Ungereimtheiten.710 Gerade auch
durch die Verbindung des ersten und zweiten Teils und besonders in
der Figur des Hagen, so Heinzle, könne ganz klar erkannt werden, dass
es sich hier nicht um Konzeption sondern um die Verbindung ver-
schiedenster Traditionen handelt, die sich aller Interpretation gegen-

2.9

708 Vgl. Miedema: Nibelungenlied, S. 51.
709 Vgl. Kap. 4.1.6.
710 Vgl. Heinzle: Zweimal Hagen, S. 23.

III. Interpretationsansätze

214

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


über sperrt. Dabei sind Heinzles Darstellungen der Figur Hagens
selbst sehr universal deutend und wenig differenziert, so wenn er ihn
beispielsweise für den ersten Teil als „der finstere Mörder des strahlen-
den jungen Helden“711 bezeichnet, ohne auch nur eine seiner anderen
Funktionen für den ersten Teil zu erwähnen. Für den zweiten Teil ist er
dann „mächtiger Kämpfer und unbeugsamer Gegner Kriemhilds“712,
was ebenfalls vielleicht ein wenig differenzierter gesehen werden
könnte, denn selbst auf der reinen Handlungsebene ist Hagen nicht
nur ein guter Kämpfer, manchmal sogar eher das Gegenteil.713 Heinzle
gibt an, dass wahrscheinlich schon die frühste Rezeption mit dem Ni-
belungenlied Probleme hatte, und führt dafür die Existenz der Klage
oder der C Fassung ins Feld.714 Sein Fazit:

„Wenn es anders wäre, wenn der Dichter die widersprüchlichen Ansich-
ten kalkuliert hätte, dann käme es einem Wunder gleich, daß so gut wie
alle Diskrepanzen ohne Mühe stoffgenetisch zu erklären sind. [..] In den
Widersprüchen und Unbegreiflichkeiten des Nibelungenlieds waltet nicht
das Geheimnis großer Kunst – da kollabiert die bewegte Geschichte eines
Erzählstoffs beim Übergang aus der Mündlichkeit in die Schriftlich-
keit.“715

Hansjürgen Linke hingegen vertritt eine starke Gegenposition zu die-
ser Auffassung. Gegen Heinzles Annahme, dass das Nibelungenlied
„nicht als genuines Sprachkunstwerk interpretiert werden“716 kann,
stellt er den auctor des Nibelungenliedes als Künstler hin, der vor al-
lem mit dem Stilmittel der epischen Vorausdeutung es versteht, „eine
ganz bestimmte Stimmung zu schaffen.“717 Er richtet den Blick also
hauptsächlich auf den künstlerischen ‚Stil‘ des auctors denn auf seine
kompositorischen Fähigkeiten, erteilt aber dennoch seiner scheinbaren
Unfähigkeit, verschiedene Stränge miteinander zu verknüpfen eine

711 Ebd. S. 25.
712 Ebd. S. 26.
713 Siehe die Gelfrat-Episode, vgl. N 1612ff. Ebenso wenig ist wirklich davon auszu-

gehen, dass Hagen wirklich der „Inbegriff des treuen Vasallen“ (Heinzle: Zweimal
Hagen, S. 28) ist. Vgl. dazu u. a Gerok-Reiter, S. 83f.

714 Vgl. Heinzle, S. 27.
715 Ebd. S. 32. Leider geht Heinzle nicht konkret auf Beispiele ein, welche Stofftradi-

tionen genau wann und wo Diskrepanzen erklären können.
716 Ebd.
717 Linke, S. 113.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

215

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


klare Absage. So sei es vom auctor gewollt, dass einige Erzählstränge
nicht wieder aufgenommen würden, da Hinterbliebene, die mit der
Handlung nichts mehr zu tun haben, quasi automatisch das „Los“ teil-
ten, aus der Geschichte zu verschwinden.718

Jan-Dirk Müller geht, ebenso wie Ursula Schulze und Kerstin
Schmitt, durchaus von einer Interpretierbarkeit des Nibelungenlieds
aus, solange man ihm ein differierendes Konzeptionsmodell unter-
stellt, sei es nun Poetik der Montage719, Paradigmatisches Erzählen720

oder ein uns fremden „Typus von Geschichten“, „die sich nicht um
möglichst kausale Verknüpfungen sorgen“721. Auch Ursula Brinker-
von der Heyde bezeichnet das Argument eines kompilatorischen Un-
vermögens des auctors als „hilflos“ und sieht es als Absicht, dass auf
Begründungen für Handlungen verzichtet wurde, obwohl es gerade
aus der Fülle der Sagentradition einfach gewesen wäre, sich eine Be-
gründung herauszusuchen. Des weiteren argumentiert sie auch gegen
Heinzles Ansicht des Unbehagens beim Rezipienten:

„Aber gerade weil die heldenepische Erzähltradition von Varianten lebt,
weil es nicht d a s Nibelungenlied in fester, unveränderbarer Form gibt,
sonderm verschiedene Varianten, die so oder anders erzählt werden kön-
nen, war diese Aufgabe für die Zuhörer wohl nicht nur lösbar, sonder
vielleicht sogar Teil des Hör- oder auch Lesevergnügens.“722

Für Brinker-von der Heyde kann die Frage also, ob es trotz Stofftraditi-
on eine planende und konzipierende Absicht hinter dem Nibelungen-
lied gibt, wohl eindeutig mit ja beantwortet werden. Ebenfalls ist sie
der Meinung, dass Hagens Rolle und seine Veränderung im Nibelun-
genlied von der Forschung bisher zu einseitig betrachtet worden sind.
Weder kann Hagen im ersten Teil des Nibelungenliedes nur auf die

718 Vgl. ebd, S. 128. Dies verbindet sich mit Ursula Schulzes Theorie vom Paradigma-
tischen Erzählen, wird aber weniger strukturell konkret, sondern wirkt wie ein lo-
gisch auf die Wirklichkeit projiziertes Konstrukt. Überhaupt spricht Linke oft,
obwohl er gleichzeitig den künstlerischen Aspekt des Dichters betont, von einer
repräsentativen Wirklichkeitsdarstellung im Nibelungenlied. Vgl. Linke, S. 127ff.

719 Vgl. Schmitt, Kerstin: Poetik der Montage. Figurenkonzeption und Intertextuali-
tät in der ›Kudrun‹. Berlin 2002, bes. S. 269–293.

720 Vgl. Ursula Schulze.
721 Vgl. Müller: Spielregeln, S. 1.
722 Vgl. Brinker-von der Heyde, S. 117.

III. Interpretationsansätze

216

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Rolle des Mörder Siegfrieds reduziert werden, noch ist er im zweiten
Teil nur der strahlende Held und helfende trost der Nibelungen.723

Wenn man also davon ausgeht, dass es im Nibelungenlied durch-
aus ein kompositorisches Konzept gibt, dass die Lücken im Text kei-
nem Unvermögen des auctors entspringen, sondern bewusst gesetzt
sind, einem darüber liegendem Konzept geschuldet sind, und diese
Annahme mit der so verschieden dargestellten Figur Hagens verbin-
det, dann muss man vielleicht nicht darauf zurückgreifen, Hagens Ver-
halten nur punktuell und abgeschlossen in einzelnen Szenen interpre-
tieren zu können.724 Der Ansatz von Hagen als handlungssteuernde
Figur und seiner Rolle als Gehilfe des Erzählers würde einen solchen
übergeordneten Rahmen geben, der auch die Gefahr einer psychologi-
sierenden Sinnsuche im Verhalten und Handeln Hagens ein wenig
bannt, da seine Funktion sich auf die Handlung bezieht, und nicht auf
charakterlich motivierte Eigeninteressen. Auf der Ebene narrativer Re-
gie gibt es keine Anarchie, die es zu beherrschen oder zu überwinden
gibt, es gibt nur die Spannung zwischen einer vorgegebenen Geschich-
te, einer Stofftradition, und der eigenen Auswahl und Anordnung der
Ereignisse.725

Von einer solchen planvollen Konzeption des Textes und beson-
ders von einer Aufwertung der Hagen-Figur im Nibelungenlied auszu-
gehen, ist allerdings schon deshalb nicht unproblematisch, weil uns
das Nibelungenlied in verschiedenen Versionen überliefert ist, die an-
dere Akzente setzen. So wird beispielsweise in der C-Fassung eine be-
stehende Schuld konkret auf Hagen gelenkt, und Kriemhild dafür ent-
lastet und als Opfer hingestellt.726

Ebenfalls gezeigt hat sich das in der divergierenden Version der
Strophe 2338, die Nine Miedema als Beleg dafür angewendet hat, dass

723 Vgl. ebd. S. 114f.
724 Vgl. auch Rohr, S. 85: „Ich behandle das Nibelungenlied ebenso wie die höfische

Epik als litererarische Inszenierungen“.
725 Vgl. dazu auch Wolf Schmids Idealgenetisches Modell der narrativen Ebenen in:

Schmid: Elemente der Narratologie, S. 254. Die oben angesprochene Tätigkeit der
Komposition verortet sich im Übergang von Geschehen zu Geschichte; es gibt
eine Fülle von einzelnen Momenten der Stofftradition, von denen einige ausge-
wählt, linearisiert und permutiert wurden, sodass sich die vorhandene vom Er-
zähler präsentierte Version des Nibelungenlieds darstellt.

726 Vgl. Heinzle: Zweimal Hagen, S. 30.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

217

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Hagen sich als Figur in metapoetischen Überlegungen ergeht, wie er
und Gunther in Zukunft in der Geschichte dargestellt werden könnten,
wenn sie sich kampflos ergeben. Die Ausgabe nach dem Text von Karl
Bartsch legt Hagen allerdings an dieser Stelle andere Worte in den
Mund: „Daz enwelle got von himile“, sprach dô Hagene727, ein Rekurs
auf göttlichen Einfluss in die Handlung, der ja ansonsten im Nibelun-
genlied recht selten vorkommt. Welche Version davon die ‚richtigere‘
und ‚auctor-nähere‘ ist, lässt sich natürlich nicht mit letzter Sicherheit
sagen, obwohl es einen Konsens zu geben scheint, dass eventuell die B-
Fassung die auctornächste ist.728

Auch Walter Haug hat sich in „Die Wahrheit der Fiktion“ – sowie
bereits in seinem rund 10 Jahre früher erschienenen Aufsatz „Hat das
Nibelungenlied eine Konzeption?“ – intensiv mit der Frage der Autor-
schaft und insbesondere mit der auctor-Souveränität auseinanderge-
setzt. Er sieht die nicht volle Souveränität des auctors über seinen Text
eher als bewusste Zurücknahme des auctors, um „sich – anders als die
Romanautoren – dem vorgegebenen Text, den Texte (im weitesten Sin-
ne) zu überlassen.“729 Damit schließt er sich aber nicht vollständig
Müllers These an, dass der auctor ganz im Sinne Foucaults und Bart-
hes nicht im Text vorhanden sei, auch nicht im Sinne einer Intention
oder eines Konzepts im Text730, sondern er spricht dem auctor gerade
durch seine Selbstbeschränkung eine höhere Souveränität über den
Text zu, da es eine bewusste Entscheidung sei, sich den Unwägbarkei-
ten des Textes zu überlassen, und sie nicht in einer neu aufgesetzten
Version zu glätten.731

Gleichzeitig formuliert Haug aber in eine Richtung, die einen
komplexen Schöpfungsakt des auctors impliziert, gerade was die Wahl
der Begebenheiten angeht, die besonders divergierend sind.732 Wenn
man aber vom ‚Schaffen‘ eines auctors redet, der obwohl er sich einer
Text- und Stofftradition unterwerfen muss, selbst entscheiden kann,
inwieweit er diese Traditionen einer logischen Ordnung unterstellt

727 N 2238.
728 Vgl. Grosse, S. 989.
729 Vgl. Haug: Rückkehr des Autors, S. 335.
730 Vgl. Müller: Spielregeln, S. 13.
731 Vgl. Haug: Rückkehr des Autors, S. 335.
732 Vgl. ebd.

III. Interpretationsansätze

218

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


oder nicht, kann man ihm dann nicht ebenfalls zusprechen, Hagen als
eine handlungssteuernde, gar eine Auctoriale Figur einzuführen? Dazu
eignet sich Hagen im besonderen Maße, wie Gerok-Reiter angemerkt
hat, da er u. a auch gerade dann eingesetzt wird, wenn es gilt, die un-
terschiedlichen Stofftraditionen sinngebend miteinander zu verknüp-
fen?733

Hagen als Motor der Handlung zu bezeichnen scheint nicht ganz
neu, jedoch wurden diese Aspekte bisher nur auf der histoire-Ebene
betrachtet und nicht danach aufgeschlüsselt, wie die Erzählinstanz
über die Hagen-Figur berichtet. Ebensowenig wurde der Tatsache
Rechnung getragen, dass die Erzählinstanz Hagen immer dort auftau-
chen lässt, wo er gebraucht wird, und ihm genau das Wissen zuspricht,
das teilweise massiv über das Wissen der anderen Figur hinausgeht.
Nur durch dieses Wissen aber ist Hagen in der Lage, die Handlung zu
steuern; er kann als Gehilfe der Erzählinstanz fungieren, die sich gera-
de dadurch, dass sie der Hagen-Figur soviel Verfügungsgewalt über die
Handlung zu geben scheint, dergestalt aus der Handlung zurückziehen
kann, wie es von verschiedensten Seiten her angemerkt worden ist.734

Demzufolge würde ich meine These irgendwo im Spannungsfeld
zwischen Hansjürgen Linke, Jan-Dirk Müller und Joachim Heinzle
einordnen. Die Figur Hagen kann als solchermaßen konzipiert be-
trachtet werden, dass sie in einem Konflikt zwischen histoire- und dis-
cours-Ebene einerseits den Verlauf der Handlung stören kann, ihn aber
vorgeblich und maßgeblich vorantreibt und initiiert. Da die Fähigkeit
zu diesen Handlungen auf Hagens Wissen beruht, das in weiten Teilen
dem Wissen der Erzählinstanz gleichkommt, oder ihm zumindest sehr
angenähert ist, kann man Hagen durchaus die Funktion und den Titel
der Auctorialen Figur zusprechen, wenn man nicht grundsätzlich dem
abgeneigt scheint, dem Nibelungenlied-auctor eine solche Souveränität
und einen solchen Gestaltungswillen zuzutrauen.

733 Vgl. Gerok-Reiter, S. 66.
734 Vgl. Linke, S. 130; Vgl. Schulze, S. 130.

2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied

219

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

Die Figur Gawan

Charakteristika

Wohl kaum eine Figur aus der Artuswelt genießt neben Artus einen
solch hohen Bekanntheitsgrad wie der „Musterritter“ Gawan. Wie
kaum eine andere Gestalt steht er für das höfische Rittertum und des-
sen Normen, am „mustergültigen und absolut unfehlbaren Artus Nef-
fen“735 muss sich jeder andere Ritter messen lassen. Diese Charakteri-
sierung hat lange Tradition. „Schon im Roman de Brut des Norman-
nen Wace ist Gawan durch mesure, sens und largence ausgezeich-
net.“736 Bekannt ist Gawan besonders „für seine höfischen Umgangs-
formen, seinen galanten Umgang mit Damen, seine Klugheit und, sehr
wichtig, für seine Tapferkeit als Kämpfer. Er ist der ganze Stolz der Ar-
tusrunde […].“737 Eine besondere Erwähnung verdient ebenfalls Ga-
wans enge Beziehung zu den jeweiligen Titelhelden der Romane, ent-
weder ist er mit ihnen verwandt oder eng befreundet738 – soweit eine
basale Charakterisierung.739 Ein genauerer Blick auf die verschiedenen
Erscheinungsformen der Figur in den Artusromanen offenbart ein dif-
ferenzierteres Bild. Denn auch wenn Gawan stets der tavelrunder

3.

3.1

3.1.1

735 Emmerling, Sonja: Geschlechterbeziehungen in den Gawan-Büchern des „Parzi-
val“. Wolframs Arbeit an einem literarischen Modell, Tübingen 2003.

736 Schopf, Alfred: Die Gestalt Gawains bei Chrétien, Wofram von Eschenbach und
Sir Gawain and the Green Knight, in: Spätmittelalterliche Artusliteratur, hg. v.
Karlheinz Göller, Paderborn 1984, S. 85–104, hier: S. 95.

737 Emmerling, S. 67.
738 Homberger, Dietrich: Gawein. Untersuchungen zur mittelhochdeutschen Artuse-

pik, Bochum 1969, S. 100.
739 Eine sehr detaillierte Zusammenstellung von Gawans Charaktereigenschaften

und seiner Darstellung in verschiedenen Artusepen gibt Dietrich Homberger. Da-
bei bleibt er jedoch besonders im Bezug auf die Gawan-Handlung im Parzival
recht deskpritiv an der Oberfläche und präsentiert ein eher undifferenziertes, un-
kritisches und all zu glattes Gawan-Bild. Vgl. Homberger, S. 100–143. Ähnlich
Wolfgang Mohr: „Gawan, von der Parzival-Welt her gesehen, schwimmt heiter
auf der Oberfläche; er ist belustigend unkompliziert, wie er durch seine Welt der
überraschenden Zufälle abenteuert.“ Mohr, Wolfgang: Parzival und Gawan, in:
Euphorion 52 (1958), S. 1–22, hier: S. 15.

III. Interpretationsansätze

220

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


hôchster prîs740 bleibt, lassen sich Akzentverschiebungen deutlich be-
obachten.

Nach Wace ist es besonders Chrétien, der im französischsprachi-
gen Raum das Gawan-Bild prägt. In Erec et Enide sind die ‚typischen‘
Merkmale bereits angelegt, im Yvain werden sie wiederaufgenommen,
aber auch ironisiert. Dadurch, dass Gauvain Yvain den folgenschweren
Rat gibt, auf Aventiurefahrt zu gehen, steht er dem positiven Ausgang
des Romans eher im Wege. In den Momenten, in denen er seiner Dis-
position, Frauen in Not zu helfen anhand der Sympathieträgerin Lune-
te Folge leisten könnte, ist er durch eine andere Handlung verhindert.
Dies bezeichnet Bernhard Schmitz als Inertia-Motiv: Gawan handelt
entweder nur verzögert oder er ist nicht vorhanden, um helfend einzu-
greifen, sodass andere Figuren für ihn einspringen müssen.741 Chréti-
en „konnte auch im ironischen Erzählregister mit dem Gattungswissen
spielen“ und weicht dabei komischen Brechungen nicht aus.742 Schmitz
bescheinigt Chrétien darüber hinaus ein „zunehmendes Interesse […]
an seiner Gauvainfigur“743, die sich in immer größeren Passagen nie-
derschlägt, die er Gauvain zum Agieren zubilligt. So wird Gauvain von
der gelegentlich auftauchenden Nebenfigur zu einem Neben-Protago-
nisten mit eigenem, auf ihn fokussierten Handlungsstrang.744

Dieser eigene Handlungsstrang erfüllt laut Schmitz die Funktion
einer Intervention, die die „Rektifikation der Missverhältnisse“ in der
Artuswelt zum Ziel hat. Dabei sieht er die durchscheinende Ironisie-
rung der Figur nicht konträr zu Gauvains Funktion. Trotzdem bleibe
Gauvain im altfranzösischen Original ein Verfechter der höfischen
Harmonie-Utopie, er strebe „nach einem harmonischen Gleichgewicht
von Geschlechterbeziehung und Gesellschaft in der höfischen Ge-
meinschaft.“745

740 301, 7. Im Folgenden wird zitiert aus Wolfram von Eschenbach: Parzival. Nach
der Ausgabe von Karl Lachmann revidiert und kommentiert von Eberhard Nell-
mann. Übertragen von Dieter Kühn, Bd. 1 u. 2, Frankfurt a. M. 1994.

741 Vgl. Schmitz, Bernhard Anton: Gauvain, Gawein, Walewein. Die Emanzipation
des ewig Verspäteten, Tübingen 2008, S. 139.

742 Schmitz, S. 25.
743 Ebd. S. 27.
744 Schmitz, S. 45.
745 Vgl. Schmitz, S. 142. Vgl. auch das Schema der Erzähldynamik eines ‚typischen‘

Chrétienschen Artusromans, S. 141.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

221

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ihre Fundierung für den deutschen Artusroman findet die Figur
Gawan im Erec Hartmanns von Aue, in der Übertragung des Chrétien-
schen Originals. Hartmann übernimmt weitgehend die positive Zeich-
nung der Figur, baut die ‚negative‘ Rolle, die Gawan im Iwein vorge-
worfen werden könnte, allerdings mit einem intertextuellen Verweis
auf die Verfehlungen Erecs noch weiter aus.746

Wolfram von Eschenbach beschreitet mit der Darstellung Gawans
im Parzival einen veränderten Weg abseits der Tradition. Zwar hält er
sich zu Beginn an Chrétiens Vorlage, welche Gauvain als „einen typi-
schen Aventiuren-Ritter“ darstellt, der von seiner reinen Figurenbe-
schreibung her an Idealität nicht zu überbieten ist, doch „durch eine
gezielte Umgestaltung Gawans“ schafft er eine beinahe neue Figur weg
vom ungebunden umher galavantierenden Aventiureritter hin zum
Orgeluse im Minnedienst verpflichtenden und „mit einem eigenen
Profil“ ausgestatteten Gawan.747 Der ‚neue‘ Gawan ist weniger der
Kämpfer als der beobachtende Kampfvermeider, er hat „eine äußerst
zurückhaltende und reflektierende Kampfethik zur Grundlage seines
Rittertums gewählt“748 und „zeichnet sich durch die Fähigkeit aus, an-
dere Figuren zu beobachten und zu interpretieren.“749 Wenn Gawan
kämpft, so sind diese Kämpfe entweder ironisch überhöht, haben eine
komische Komponente750 oder die Gegner erweisen sich nicht als hö-
fisch, was dem prîs-Gewinn im Weg steht.751

Dadurch, dass Wolfram dem unvollendeten Conte du Graal einen
eigenen Schluss anhängt, ergeben sich zwangsläufig ebenfalls differie-
rende Bezüge zum Chrétienschen Original. Wohl der eklatanteste
„Bruch mit den Genrekonventionen“752 ist Gawans Verheiratung am

746 Vgl. hierzu Kap. II 1.5.
747 Vgl. Emmerling, S. 70f.
748 Emmerling, S. 71.
749 Linden: Spielleiter, S. 157.
750 Vgl. bspw., als Gawan sich mit einem Schachbrett als Waffe verteidigt, vgl. auch

Schmitz, S. 25.
751 Dass aus Gawan nach dem Eintritt ins Minneverhältnis zu Orgeluse ein „ehrgeizi-

ger und kampftüchtiger Minneritter“ wird „der alles daran setzt, sich seiner Da-
me würdig zu erweisen“, wie Sonja Emmerling herausarbeitet, darf nicht die Pro-
blematisierung der Kämpfe selbst verdecken, und die Tatsache, dass Gawan kei-
nesfalls ruhmreich aus diesen Kämpfen hervorgeht, er also Schritt für Schritt als
Ritter dekonstruiert wird. Vgl. Emmerling. S. 76.

752 Schmitz, S. 200.

III. Interpretationsansätze

222

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ende des Romans, welche ihn endgültig aus seiner Zeichnung als
Aventiure- und Minneritter im Dienst der Damen in Not heraushebt
und ihm ein Romanende würdig eines Protagonisten zuweist.

Als weitere Akzentverschiebung tilgt Wolfram die unterschwellige
Mitschuld Gawans am Mord des Roten Ritters und dem Rüstungsraub
und setzt stattdessen einen anderen latenten Mordvorwurf ein, des-
sentwillen Gawan zu einem Gerichtskampf aufbricht. Die Erwartung
dieses Kampfes beeinflusst sein Handeln (oder besser Nicht-Handeln)
in den Büchern VII und VIII maßgeblich. Doch dann wird der Vor-
wurf hinter den Kulissen aufgelöst, die Erzählinstanz berichtet nur in
einem Nebensatz am Anfang des X. Buches von der Ausräumung des
Missverständnisses.753

Dieses ‚blinde‘ Mordmotiv, welches Wolframs Gawan seiner Moti-
vation für die eigene aventiure beraubt, mag eine sinnstiftende Inter-
pretation erschweren, dennoch stimme ich mit Bernhard Schmitz
überein, der insistiert: „Vom ‚Fehlen jedes Bewährungszusammen-
hangs für Gawan‘ oder der ‚grundsätzliche[n] Ziellosigkeit seiner Ge-
schichte‘ kann keine Rede sein.“754 Welche Funktion genau Gawan für
den Parzival-Roman erfüllt und ob er dem Textphänomen einer Auc-
torialen Figur nahekommt, das gilt es in den folgenden Kapiteln auszu-
loten, zunächst folgt jedoch ein kurzer Überblick über die Schwer-
punkte, die in der Gawan-Forschung bereits hinsichtlich seiner Inter-
pretation gesetzt wurden, mit besonderem Fokus auf Gawans Hand-
lungsfunktion.

Das Interesse der Forschung

Bei der anhaltenden Popularität und Präsenz der Gawan-Figur in den
französischen und mittelhochdeutschen Artusromanen sollte man
meinen, dass Gawan von Anfang an im Fokus der mediävistischen
Forschung zum Parzival gestanden hat, doch dem ist nicht so. Lange
Zeit wurde die Gawan-Handlung als der Parzival-Handlung unterge-
ordnet betrachtet, als ein schmückendes Beiwerk, welches aber in der

3.1.2

753 Vgl. ebd, S. 186.
754 Schmitz, S. 191.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

223

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Interpretation getrost vernachlässigt werden könne, sowohl für Chréti-
ens als auch für Wolframs Roman.755

Erst mit Wofgang Mohrs Aufsatz zu „Parzival und Gawan“ rückt
die Figur Gawan stärker in das Interesse der Forschung.756 Grundle-
gend für Mohrs Ansatz, der auch noch in jüngerer Zeit weiterverfolgt
wird, ist die wechselseitige Interpretation der beiden Protagonisten
aufeinander hin:

„Des einen tumpheit steht die perfekte Normbeherrschung des anderen
gegenüber, wenn der eine an Gott zweifelt, offenbart der andere ein un-
problematisches Gottvertrauen, und während der eine zum Ordnungs-
stifter in der höfisch-arthurischen Welt wird, ist der andere zur Gralsherr-
schaft berufen“757,

so fasst Sandra Linden die Stoßrichtung der Interpretation zusammen.
In ihrem Großkapitel „Parzival and Gawan – hero and counter-

part“ schlägt Marianne Wynn in den frühen achtziger Jahren eine ähn-
liche Richtung ein. Sie interpretiert Gawan und Parzival sowohl in Pa-
rallelität als auch Differenz zueinander. „Comprehension of the hero’s
fate ist impossible without the foil of Gâwân’s career“758, schreibt sie
und sieht Wolframs eigene Strukturierung des Werks als kontinuierli-
che Engführung der beiden Figuren, die den Rezipienten darauf stößt,
dass sie zu vergleichen sind, ja sogar verglichen werden müssten.759

Gawans Funktion durch den Text hindurch sei die Diskussion eines
weltlichen Ritterbilds im Kontrast zum christlich motivierten Gralsrit-
tertum. Doch die Paralellführung der beiden Ritter und nicht zuletzt
ihre enge Freundschaft bewiesen, dass das weltliche Rittertum keines-
falls als minderwertig dargestellt werden solle. Symbolisiert werde dies
im abschließenden Zweikampf der Helden, der zwar mit einer implizi-
ten Dominanz Parzivals, aber ohne explizite Niederlage Gawans endet:

755 Vgl. Döffinger-Lange, Erdmuthe: Der Gauvain-Teil in Chrétiens ‚Conte du Graal‘.
Forschungsbericht und Episodenkommentar, Heidelberg 1998, S. 59f.

756 Vgl. Mohr, Wolfgang: Parzival und Gawan (1958), in: Wolfram von Eschenbach,
hg. Von H. Rupp, Darmstadt 1966, S. 287–318.

757 Linden: Spielleiter, S. 151.
758 Wynn, Marianne: Wolfram’s Parzival. On the Genesis of its Poetry, Frankfurt a. M.

(u. a.) 1984, S. 161.
759 Vgl. ebd., S. 160.

III. Interpretationsansätze

224

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


„Gâwân’s sphere is subordinate to that of Parzival but is not to be con-
demned.“760

Diese Meinung der moralischen Gleichwertigkeit der beiden Figu-
ren ist jedoch nicht unbedingt die vorherrschende in den 1980er Jah-
ren. Alfred Schopf postuliert: „Sie [gemeint sind die Gralsritter] wer-
den ausdrücklich als die reinen, zur mystischen Schau berufenen Rit-
ter von den bloß weltlichen Rittern wie Gawain abgehoben.“761

Vergleichende Figurendarstellungen sind für die Interpretation der
Entwicklungsgeschichte von Figurenkonzepten unerlässlich, doch lau-
fen sie Gefahr, für die Darstellung von Figurenfunktionen schnell in
eine Kritik am auctor umzuschlagen, der das am Vorgänger so schön
herausgearbeitete Strukturmodell, welches die Funktion der Figur klar
erkenntlich mache einfach nicht verstanden habe und deshalb nicht
nur die Figurenmotivation unverständlich mache, sondern auch das
Strukturmodell sprenge.762

Die neuere Forschung seit den 1980er Jahren – motiviert durch
das Aufkommen der Gender-Studies – sieht Gawans aventiuren vor al-
lem im Spiegel der Geschlechterverhältnisse, nicht mehr in der gegen-
läufigen Darstellung eines defizitären weltlichen Strebens im Vergleich
zu Parzivals Gralsqueste.763

Gemein ist beiden Ansätzen die Betonung von Gawans Idealität.
Er ist derjenige, der an schanden nie gewarp.764 Gawan verliert bei aller
zart formulierten Kritik765 nie den Status des idealen, höchsten Vertre-
ters des idealisierten Artushofs. Folgerichtig wurde auch Gawans pri-

760 Ebd., S. 193. Ähnlich auch Schopf, S. 91.
761 Vgl. ebd, S. 87.
762 Diesen ‚Denkfehler‘ begeht noch unbewusst Bernhard Schmitz, der anstatt einer

neuen Funktion der Gawan-Figur in Wolframs Parzival nachzuspüren, beklagt,
dass Wolfram die Erzähldynamik des (von Schmitz herausgelesenen!) ‚Narrativen
Schwungrads‘ auflöst und so mit einer Umstellung von Handlungen und Motiven
„aus der Not eine Tugend“ machen müsse. Vgl. Schmitz, S. 187.

763 Vgl. Thomas, Neil: Sense and structure in the Gawan adventures of Wolfram’s
Parzival, in: Modern Language Review 76 (1980), S. 848–856, hier: S. 848; Bumke,
Joachim: Wolfram von Eschenbach, 1997, S. 89; Emmerling, S. 6.

764 Alfred Schopf bezeichnet Gawan sogar als „Normalfall des christlich-höfischen
Ritters“, eine Behauptung, welche durch intensivere Textarbeit wiederlegt werden
kann. Vgl. Schopf, S. 94.

765 Vgl. Schmitz, S. 103.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

225

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


märe Funktion für den Parzival auf die eines Bewahrers und Schützers
der idealen Artus-Utopie festgelegt.

Mit der sich langsam durchsetzenden Erkenntnis, dass der Artus-
hof längst nicht so ideal ist wie lange Zeit angenommen, stellt sich na-
türlich auch die Ansicht von Gawans Idealität in der Forschung anders
dar, mit ihm als dem vorrangigen Vertreter des Artushofes von au-
ßen.766

Alfred Schopf unterscheidet zwischen Chrétiens und Wolframs
Gawan-Zeichnung und bescheinigt Wolfram einen Rückschritt zurück
in das idealisierte Gawan-Bild, während Chrétien sich bereits von die-
ser Schablone lösen wollte.767 Sonja Emmerling widerspricht dieser
Ansicht vehement. Ihre Beweisführung zielt primär darauf ab, die Tie-
fe der Figur Gawan herauszustreichen und darauf hinzuweisen, dass
„Gawan weit davon entfernt [sei], stets unfehlbar und vorbildlich zu
handeln.“768

Weniger beachtet bleibt in der Bewertung Gawans die Inszenie-
rung der Wiederzusammenführung der Artusfamilie durch ihn –
wohl, da sein Verhalten in dieser Episode nicht so recht zum Bild des
idealen Artusritters passen möchte.769 Gawan verschleiert seine Identi-
tät und dosiert gezielt das Wissen der Beteiligten, sodass die Familien-
zusammenführung ganz unter seiner Regie steht. Dabei riskiert Ga-
wan jedoch unnötige Kämpfe zwischen dem Artusheer und dem Heer
Orgeluses und wird von der Erzählinstanz dafür getadelt.770 Diese In-
szenierung ist zum allergrößten Teil eine Eigenleistung Wolframs, was
den Blick der Forschung darauf lenken sollte, wie Wolfram die narrati-
ve Funktion seines Co-Protagonisten Gawan vor diesem Hintergrund
der abweichenden Charakterisierung verstanden haben möchte. De-
taillierte Untersuchungen der Joflanze-Inszenierung erfolgen jedoch
erst seit wenigen Jahren:

766 Vgl. Schmitz, S. 29f; Schopf, S. 96.
767 Vgl. Schopf, S. 95f.
768 Emmerling, S. 100. Beispiele für Gawans implizites oder explizites Fehlverhalten

finden sich auf den folgenden Seiten 101–103.
769 Vgl. für eine frühe Auseinandersetzung mit Gawans Agieren in der Joflanze-Epi-

sode Johnson, Sidney M.: Gawan’s surprise in Wolfram’s ‘Parzival’, in: Germanic
Review 33 (1958), S. 285–292; Poag, James F.: Gawan’s surprise, in: Wolfram-Stu-
dien 4 (1977), S. 71–76.

770 665, 25–29.

III. Interpretationsansätze

226

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Manuela Niesner sieht die Funktion von Gawans ‚Diplomatie der
Geheimhaltung‘ in der Umschiffung einer heiklen politischen Situati-
on: „Gawans Heimlichkeiten [zielen] darauf ab, jede Infragestellung
der Position des König Artus als Zentrum der Artusgesellschaft zu ver-
meiden“, denn durch das Bestehen der Schastel marveile-aventiure ha-
be Gawan einen Mehrwert gegenüber Artus erlangt, dem das Bestehen
der aventiure nicht gelungen ist.771 Wieder einmal also: Gawan, der
Bewahrer der arthurischen Idealitäts-Utopie.

Wie Poag und Johnson argumentiert Niesner auf der histoire-Ebe-
ne, sucht nach einer innerfiktionalen Begründung für Gawans heimli-
ches Agieren. Sandra Linden hingegen wechselt auf die discours-Ebene
und untersucht, welche Funktion Gawans Geheimhaltung für die nar-
rative Struktur der Gawan-Bücher hat. Sie kommt dabei zu dem
Schluss, dass Gawan die Position eines ‚Spielleiters hinter den Kulissen‘
einnimmt, „der in seiner aktiven Formung und Gestaltung der Fiktion
Aufgaben versieht, die normalerweise dem Erzähler zufallen.“772

Lindens These aufgreifend, möchte ich in den folgenden Kapiteln
nachspüren, wo genau Gawan „den Handlungsrahmen einer regulären
Figur überschreite[t]“773 und ob diese Charakteristik ausreicht, um
ihm den Status einer Auctorialen Figur zuzusprechen.

Erzählsituation im Parzival

In Wolframs Parzival begegnet dem Rezipienten die wohl am stärksten
ausgeformte Erzähler-Figur der mittelhochdeutschen Epik. Der ‚Ich-
Erzähler ohne Stimme‘ des Nibelungenlieds mit der bloßen Funktion
des Reflektors der Geschichte ist einer eigenständigen Figur mit Eigen-
schaften und Sympathien gewichen, welche auch verbalisiert werden.
„Mit dezidierten Ich-Aussagen und allerlei biographischen Details ver-

3.2

771 Durch die Verheimlichung seines neuen Status als Herr von Schastel marveile
werde dieser politische Konflikt umschifft, denn es sei evident, „dass derjenige,
dem es gelingt, die Macht Clinschors zu brechen, die Qualifikation eines Nachfol-
gers des Königs Artus für sich beanspruchen könnte.“ Vgl. Niesner, Manuela:
Swes got an mir gedâhte, daz biutet dienst sîner hant. Gawans Geheimdiplomatie
in Wolframs ‚Parzival‘. In: PBB 129 (2007), S. 38–65, hier: S. 46.

772 Linden, S. 163.
773 Ebd.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

227

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


leiht Wolfram seinem Ich-Erzähler ein kantiges Profil, das die Erzäh-
linstanz zur Erzählerfigur im eigentlichen Sinne macht“774. Anders als
bei Hartmanns Iwein ist auch der Rekurs auf den auctor der Erzählung
stärker gestaltet. Wo Hartmanns Erzählinstanz im Prolog darauf hin-
weist, dass er, Hartmann, die Erzählung verfasst habe, heißt es bei
Wolfram mehrmals im Werk dezidiert ich, Wolfram von Eschenbach,
wenn davon gesprochen wird, wer einerseits die Geschichte verfasst
und sie andererseits erzählt. Diese Engführung von Erzähler-Figur und
auctor hat umso mehr dazu geführt, dass Aussagen, die die Erzähler-
Figur selbst über sich im Werk vornimmt, auf den ‚realen Autor‘ Wolf-
ram von Eschenbach übertragen wurden.775

Die Präsenz dieses „profilierten Erzähler[s]“776 ist jedoch nicht
durch das gesamte Werk hindurch konstant. Sandra Linden insbeson-
dere hat herausgearbeitet, dass sich zwischen der Profilierung der Er-
zählinstanz in den Parzival-Büchern und den Gawan-Büchern signifi-
kante Unterschiede ergeben. Diese Unterschiede und ihre etwaige Aus-
wirkung auf die These von Gawan als handlungssteuernde Figur werde
ich im Folgenden darstellen. Abschließend erfolgt die Vorstellung
einer These von Derk Olenroth, ob es sich bei dem Phänomen der dif-
ferierenden Erzählinstanz-Ausgestaltung um konkurrierende Erzähl-
angebote zweier Erzählinstanzen handeln könnte.

774 Linden, S. 152.
775 Prominentestes Beispiel ist wohl eine fiktive Selbstaussage der Erzähler-Figur,

welche behauptet ine kan decheinen buochstap (115,27). Diese Aussage wurde oft
wörtlich verstanden und Wolfram von Eschenbach damit zum Analphabeten er-
klärt, was mit seiner umfassenden Rezeption anderer Werke seiner Zeit, vor allem
Hartmanns und Chrétiens, nicht in Einklang zu bringen ist. Wahrscheinlicher ist
Nellmanns Aussage, „daß Wolfram sich vom Typus des schulgelehrten Poeten
vom Schlage Hartmanns absetzen will und daß er den rhetorisch geschliffenen
Stil verschmäht.“ Eine programmatische, keine reale Aussage also. Vgl. Nellmann,
Eberhard: Wolframs Erzähltechnik – Untersuchungen zur Funktion des Erzählers,
Wiesbaden 1973, S. 415.

776 Schuhmann, Martin: Reden und Erzählen.Figurenrede in Wolframs ‚Parzival‘
und ‚Titurel‘, Heidelberg 2008, S. 234.

III. Interpretationsansätze

228

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Die Erzählinstanz in den Parzival-Büchern

„Grundsätzlich“, so schreibt Dagmar Hirschberg, „wird Geschehen im
„Parzival“ dem Publikum vom auktorialen Erzähler vorgeführt.“777

Auch wenn ich Hirschberg in der Verwendung der stanzelschen Ter-
minologie nicht folgen möchte, ergeben sich aus dieser Aussage Er-
kenntnisse zur Charakteristik der Erzählinstanz: Wolframs Erzählin-
stanz ist souverän in Wissen um Vergangenheit und Zukunft der Figu-
ren, wie es Hartmanns Erzählinstanz ist.778 Doch nicht nur, dass die
Erzählinstanz die souveräne Kontrolle über das Geschehen behält, sie
will das Werk auch als erzähltes Werk, als fiktional verstanden wissen.
Das zeigt sich an verschiedenen Stellen, an denen die Erzähler-Figur
darauf hinweist, dass es ihre Fügung ist, die etwas geschehen lässt und
nicht Zufall oder Schicksal – dies besonders, wenn das Geschehene
jeglicher Logik widerspricht.

Sandra Linden gibt ein erstes Beispiel für eine dergestalte Szene:
Uther Pendragon wird in Turnier von Kanvoleiz vom Pferd gestoßen,
doch er fällt nicht in den Staub, sondern auf Blumen „und der Erzähler
[gibt] sich selbst als Schöpfer dieses höfischen Blüzenmeers zu erken-
nen.“779

3.2.1

777 Hirschberg, Dagmar: Untersuchungen zur Erzählstruktur von Wolframs ‚Parzi-
val‘: die Funktion von erzählter Szene und Station für den doppelten Kursus,
Göppingen 1976, S. 15.

778 Einen Überblick der Forschung zur Erzähltechnik des Parzival gibt Joachim
Bumke für den Zeitraum 1945–1970, Eberhard Nellmann bezieht sich besonders
auf die Funktion von Wolframs Erzähltechnik im Bezug auf die Erzähler-Figur,
wohingegen Robert Lee Bradley, die bisherige Forschung zur Erzähltechnik auf-
greifend, auf die Beziehung zwischen Erzähler und Publikum eingeht. Vgl: Bum-
ke, Joachim: Die Wolfram von Eschenbach-Forschung seit 1945. Bericht und Bi-
bliographie, München 1970; Nellmann, Eberhard: Wolframs Erzähltechnik. Un-
tersuchungen zur Funktion des Erzählers, Wiesbaden 1973; Bradley, Robert Lee:
Narrator and audience roles in Wolfram’s „Parzival“, Göppingen 1981.

779 Linden, S. 153; so auch Adrian Stevens: „… those flowers are, as Wolfram inter-
rupts his narrative to points out, no more than his authorial invention.“ in: Ste-
vens, Adrian: Fiction, Plot and Discours: Wolfram’s Parzival and its narrativesour-
ce, in: Will Hasty (Hg.): A Companion to Wolfram’s Parzival, Columbia 1999,
S. 99–124, hier: S. 108.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

229

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


wê wie gefüege ich doch pin
daz ich den werden Berteneis
sô schône lege für Kanvoleis780

Noch mehr Beachtung hat in der Forschung das sogenannte ‚Bogen-
Gleichnis‘ gefunden, welches die Erzähler-Figur in Buch V gibt, also
kurz vor der ersten Wiederkehr Gawans als nun erwachsener Artusrit-
ter. „Im Bogengleichnis zeigt der Erzähler – darin zumindest gehen die
unterschiedlichen Deutungsansätze konform –, daß er allein über die
Erzählregie verfügt.“781 Die Erzähler-Figur ist der souveräne Vermitt-
ler des Wissens, sie allein kann entscheiden, wann sie welche Informa-
tion weitergibt.

wer der selbe wære,
des freischet her nâch mære.
dar zuo der wirt, sîn burc, sîn lant,
diu werdent iu von mir genant,
her nâch sô des wirdet zît782

Durch die folgenden Worte 241, 8-11, dass schneller durch die gerade
Sehne erzählt werde wie durch den gekrümmten Bogen, könnte eben-
falls angenommen werden, die Erzähler-Figur ‚Wolfram‘ favorisiere das
Geradeheraus-Erzählen im Gegensatz zum umständlichen Sich-Verlie-
ren in Nebensträngen und Hintergründen. Dem widerspricht jedoch
Sandra Linden: „sein Erzählen ist gerade bekannt für sein Interesse an
Nebensträngen der Handlung, für das überreiche Entfalten von Vorge-
schichten, Nachgeschichten und fast allen erdenklichen Seitenge-
schichten seiner Figuren.“783 Noch dazu merkt Wolframs Erzählin-
stanz selbst an:

wan daz hât dâ ninder stat,
und vil gerûmeclîchen pfat,
zeinem ôren în, zem andern für,
mîn arbeit ich gar verlür784

Der gerade Weg des Erzählens, alles sofort zu verraten verspricht keine
Spannung für das Publikum, es wird nicht vom Geschehen berührt.

780 74, 10ff.
781 Linden, S. 153.
782 241, 1–5.
783 Linden, S. 152.
784 241, 23–26.

III. Interpretationsansätze

230

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Die Erzählinstanz demonstriert mit diesem Bogen-Gleichnis also vor
allem, dass sie genau verstanden hat, dass Wissen – und vor allem zu-
rückgehaltenes Wissen – Macht ist. Was Sandra Linden in Anlehnung
an Hoeken und van Vliet Suspense-Technik nennt785, ist ein Spiel mit
dem Kern der Auctorialität: Mehr zu wissen als die Zuhörer und da-
durch in der Lage zu sein, das Publikum ümbe zu leiten, in die Irre zu
führen, aber eben auch genau dort hinzuführen, wo man es haben
möchte.

Liegt es bei einem solchen souveränen – und vor allem offen re-
flektierten! – Umgang mit Auctorialität allzu fern, anzunehmen, dass
der Erzähler-Figur eine Figur auf der histoire-Ebene zur Seite gestellt
wird, die diese Technik des Suspense, des durch übergeordneten Wis-
sen Lenkens anderer ebenfalls beherrscht?

Die Voraussetzungen für eine Übertragung der Erzähler-Macht an
eine innerfiktionale Figur sind allerdings mit der evidenten Existenz
einer souveränen Erzählinstanz noch nicht vollständig erfüllt. In den
Parzival-Büchern finden sich keine Hinweise auf eine der Erzählin-
stanz zur Seite gestellten handlungssteuernde Figur.786

Die Erzählinstanz in den Gawan-Büchern (VII–VIII, X–XIV)

Eine starke Erzähler-Figur, welche die ausschließliche Macht über sei-
ne Erzählung ausübt, stellt auf der einen Seite ideale Voraussetzungen
für die ‚Machtabgabe‘ an eine handlungssteuernde Figur dar, steht ihr
aber ebenso im Weg. Denn je souveräner die Erzählinstanz selbst ist,
desto weniger lässt diese Souveränität Raum für ‚eigenständiges‘ Han-
deln einer intradiegetischen Figur.

Ein genauerer Blick auf die narrativen Strukturen des Werkes of-
fenbart, dass die Erzähler-Figur nicht konsequent gleich stark durch

3.2.2

785 Vgl. Linden, S. 153, Fußnote 8.
786 Cundrie, die Gralsbotin, bringt die beiden Aventiure-Handlungen Parzivals und

Gawans zwar ins Rollen, da sie mit ihren Vorwürfen jeden auf seine ihm zuge-
dachte Reise schickt, doch da sie nur punktuell auftritt und ihr Aussehen und ihre
Herkunft als Gralsbotin sie als einer anderen Sphäre zugehörig kennzeichnen, ist
sie eher eine logisch privilegierte denn eine Auctoriale Figur. Vgl. zu Cundries
Rolle im Parzival: Blumstein, Andree Kahn: The Structure and Function of the
Cundrie Episodes in Wolfram’s Parzival, The German Quarterly, 3/1/1978, Bd. 51,
Ausgabe 2, S. 160–169.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

231

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


den gesamten Text hindurch profiliert ist. Denn die Erzählinstanz, die
sich noch im Buch V geradezu auf der ‚Höhe ihrer Macht‘ präsentiert
und über die richtige Art des Erzählens referiert, tritt zu Beginn des 7.
Buches nun zurück und ändert ihre Vermittlungsart. „Der überlegen
die Fiktion arrangierende Erzähler ist in den Gawanbüchern nicht sel-
ten durch einen unsicheren, zögerlichen ersetzt“787, schreibt Sandra
Linden und verweist auf den Gerichtskampf von Schampfanzun. Was
in den Parzival-Büchern zur Suspense-Technik genutzt wird, nämlich
das Zurückhalten von Informationen, wirkt in dieser Episode fahrig
und nicht überlegt eingesetzt. Mehrmals unterbricht sich die Erzählin-
stanz, streut intertextuelle Verweise auf den Erec ein, und wechselt
dann doch wieder zur Erzählgegenwart. Insgesamt dreimal bietet sie
an, einfach zu übergehen, was Gawan widerfahren wird, und entschei-
det sich dann doch für eine Darstellung, ohne wirklich mit der Erzäh-
lung voranzukommen:

rât irz, ich enwinde
unt sag iu fürbaz niht mêre
[…]
doch vernemt durch iwer güete
[…]
ob ich iu fürbaz üebe
diz mære mit rehter sage
[..]
welt ir, noch swîg ich grôzer nôt
nein, ich wilz iu fürbaz sagen.788

Das kann einerseits als höchste Virtuosität des Erzählens ausgelegt
werden, eine auf die äußerste Spitze getriebene Suspense-Technik, an-
dererseits wird die Erwartung des Publikums, so stark sie durch das
dreimalige Zaudern aufgebaut ist, durch das Folgende nicht erfüllt. Es
folgt weniger die Darstellung wirklich grôzer nôt, sondern eine beinahe
komisch-burlesk anmutende Verwicklung, in welcher sich Gawan sei-
ner Haut mit einem Schachbrett erwehren muss, nachdem er beinahe
mit der Tochter des Hauses geschlafen hätte. Diese schwankhafte Ein-
lage, die wenig zum stringenten Fortlauf der Handlung beiträgt, recht-
fertigt das Ausweichen der Erzählinstanz in keinster Weise. Es scheint

787 Linden, S. 158.
788 401, 29f.; 402, 1–5; 403, 10f.

III. Interpretationsansätze

232

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


eher so, als sehe sich die Erzählinstanz außer Stande, den ‚richtigen
Ton‘ zu finden, als habe sie all ihre narrative Überlegenheit einge-
büßt.789 Im Vergleich zu den vorherigen Büchern fehlen viele der Wis-
sen suggerierenden Kommentare, reflektierende Exkurse über das Er-
zählen werden nicht mehr angestellt. Stattdessen muss die Erzählin-
stanz zugeben, dass sie sich auch außer Stande sieht, Gawan zu lenken:
swie gern ich in næme dan / [..] waz hilfet dan mîn underslac790 An Stel-
le von souveräner Erzählung erfolgt die Frage an das Publikum: waz
welt ir daz Gâwân nu tuo / ern besehe waz disiu mære sîn?791

Auch die Wahrnehmung der Umwelt wird weniger durch die neu-
trale, übergeordneten Sichtweise der Erzählinstanz dargelegt, sondern
zunehmend durch Gawans eigene Wahrnehmung.792 Hinzu kommt
ein offen zur Schau gestelltes Unwissen der Erzählinstanz, ausgedrückt
in Formulierungen wie des enweiz ich niht.793 Die in den Parzival-Bü-
chern noch so mit ihrer Rolle kokettierende Erzählinstanz erscheint
immer weniger souverän, sondern zunehmend sekundär zu Gawans
Können.

Konkurrierende Erzählangebote oder Binnenerzähler Gawan?

Wie ist der eklatante Unterschied zwischen den beiden Erzählstrategi-
en zu erklären? Welche Funktion hat diese Zurücknahme der überge-
ordneten Erzählinstanz zugunsten eines stärkeren Fokus auf Gawan –
oder ist die Lösung der Fragen nicht in der narrativen Organisation,
sondern außerhalb der fiktionalen Welt in der konkreten Auffüh-
rungssituation zu suchen?

Derk Ohlenroth führt eine interessante Theorie aus, die die Unter-
schiede im Verhalten der Erzählinstanz in den Gawan- und den Parzi-
val-Büchern auf ein „konkurrierendes Erzählangebot“ zurückführt,
welches in der Aufführungssituation bestanden haben könnte und
welches sich in der überlieferten schriftlichen Fassung niederschlägt.

3.2.3

789 Vgl. Linden, S, 159.
790 Vgl. ebd; 534, 1 u. 5.
791 349, 28f.
792 Vgl. die Häufung von Verben des Schauens und Wahrnehmens, er gesach, im

wurde kunt.Eine Ausführliche Interpretation dieses Phänomens erfolgt im Kapitel
‚Mittlerfunktion‘.

793 339, 13.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

233

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Er stützt sich dabei auf eine umfassende sprachliche Analyse des
Dreißigers 333, auf den nur kurze Zeit später zu Beginn des 7. Buches
der Gawan-Prolog folgt. Ohlenroth zufolge wäre eine konkurrierende
Erzählung in der Realität eines solchen Vortrags durchaus denkbar:
„Man mag an das vielfältige Unterhaltungsprogramm einer höfischen
Festlichkeit denken, wie es in Hartmanns Iwein V. 62-73 augebreitet
wird: Die freie mündliche Unterhaltung gilt hier verschiedenen The-
menbereichen.“794

Die Gawan-Handlung wäre demnach ein Einschub, der von einem
anderen Erzähler vorgetragen würde, jedoch zeitgleich, so wie die We-
ge Gawans und Parzivals nebeneinander verlaufen: „So wie das Ge-
schehen selbst synchron abgelaufen ist, ginge es um das Konkurrieren
verschiedener Fortsetzungen mit ihrem je eigenen Erzähler.“795

Verhandelt würde der gleichzeitige Protagonisten- und Erzähler-
wechsel auch im Prolog des 7. Buches, welcher nochmals neu ansetzt
und begründet, weshalb der Fokuswechsel auf einen neuen Protago-
nisten dem Werk nur dienlich sein könnte.796

Doch muss mit dieser „werkinternen Erzählerrivalität“797 wirklich
eine textexterne reale Konkurrenz bemüht werden, die durch mangeln-
de Nachprüfbarkeit den Status eines Gedankenspiels nicht überwinden
kann?798 Wäre nicht auch eine angedeutete textinterne Konkurrenz
denkbar? Einen Hinweis hierzu bietet wieder der Prolog zu Buch VII:

ein wîl zuo sînen handen
sol nu dies âventiure hân
der werde erkande Gawân799

794 Ohlenroth, Derk: Konkurrierende Erzählangebote im ‚Parzival‘?, in: Beiträge zur
Geschichte der deutschen Sprache und Literatur, hg. v. Karin Dornhauser, Klaus
Grubmüller (u. a.), Bd 129 (2007), Tübingen 2007, S. 253–285, hier: S. 259.

795 Ohlenroth, S. 262.
796 Vgl. Ohlenroth, S. 270; Haug, Walter: Ein Dichter wehrt sich. Wolframs Prolog zu

den Gawan-Büchern,in: Wolfram-Studien XII (1992), S. 214–229.
797 Ohlenroth, S. 269.
798 Vgl. Linden: Spielleiter, S. 153: „doch läßt sich diese Aussage innerliterarisch zu-

nächst einmal ganz basal als ein Zurücktreten des Erzähler-Ich verstehen, das
nicht notwendig Implikationen für den historischen Autor haben muß.“

799 338, 2–4.

III. Interpretationsansätze

234

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


„Warum soll man das nicht einmal wörtlich verstehen?“800 fragt San-
dra Linden. Gawan bekommt die Erzählung zuo sînen handen, in treue
Hände, um sich zwar nicht in einer personalen Ich-Erzählung selbst zu
erzählen, dennoch aber viele Erzählermerkmale souverän zu überneh-
men.

Allerdings nur für ein wîl. Spätestens mit dem virtuos gestalteten
Auftritt von Frau Aventiure macht die Erzählinstanz unmissverständ-
lich klar, dass nur die Erzählinstanz selbst es ist, zu der die Geschichte
spricht. Nachdem beide Protagonisten in Buch XIV gegeneinander
kämpfen, sind sowohl Gawans Rolle als Protagonist beendet als auch
Gawans Erzählermerkmale „zugunsten der ordnenden Hand der Er-
zählerfigur aufgegeben.“801 Gawan tritt zurück, die Erzählinstanz als
profilierte Erzähler-Figur wieder in den Vordergrund.

Und so kann der Erzähler sich am Ende des Werks, im zusammen-
fassenden Epilog selbstbewusst ob seiner eigenen Leistung geben:

Parzivâls, den ich hân brâht
dar sîn doch sælde het erdâht.802

Der auctor hinter Parzivals Geschichte, so die Erzählinstanz, ist die
sælde, das Heil, in Parzivals Fall besonders das göttliche Heilsverspre-
chen im Bezug auf den Gralskönig, doch auch das Heil, das jeden in
Gottes großen Plan803 am Ende erwartet. Parzival ist nicht durch Zu-
fall oder Schicksal zu diesem erstrebten Endpunkt gelangt, der mit
dem Endpunkt der Erzählung in eins fällt. Vielmehr sieht sich die Er-
zählinstanz als diejenige, die Parzival überhaupt erst zu diesem End-
punkt gebracht hat. Eine solche selbtbewusste Aussage und Aufwer-
tung des eigenen Erzählvorgangs, der Geschichte nicht nur als bereits

800 Linden: Spielleiter, S. 158.
801 Linden: Spielleiter, S. 166.
802 827, 17f.
803 Dies ist nicht die einzige Stelle, an der der Erzähler sich in beinahe Konkurrenz

zu Gottes Verfügungsgewalt stellt. Dagmar Hirschberg weist auch für Buch 5 auf
mehrere solcher Szenen hin, in denen der Erzähler das Geschehen Gott anbe-
fiehlt, aber selbst dafür sorgt, dass alles positiv für den Helden abläuft, Vgl.
Hirschberg, S. 21f.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

235

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Dagewesenes wiedergibt, sondern selbst aktiv gestaltet, ist für die mit-
telalterliche Epik selten.804

Gawan als Mittler

Gawans Wahrnehmung als Schlüssel zur erzählten Welt

Wolfgang Mohr bescheinigt Gawan bereits in den Fünfziger Jahren
eine „epische Vermittlerrolle“805 für die Gawan-Bücher. Aber auf wel-
che Weise manifestiert sich diese? Bereits zu Beginn des Fokuswechsels
hin zu Gawan und weg von Parzival fällt eine Verdichtung von Wahr-
nehmungsverben auf, die nicht mehr allgemein gehalten sind (man
sach; diz mære giht, wol genuoc806) oder Zustände beschreiben (ouch
was der rinc genomn sô wît807), sondern dezidiert auf Gawans persönli-
che Wahrnehmung rekurrieren:

Gâwân sach geflôrieret
unt wol gezimieret
von rîcher koste helme vil
[…]
dô marcte mîn hêr Gâwân
mangen rinc wol gehêrt
[…]
sîn ougen muosen schouwen
manege werde frouwen808

3.3

3.3.1

804 Möglich wäre in jedem Fall, dass Wolfram hier besonders durch die Stimme sei-
nes Erzählers auf seine Eigenleistung aufmerksam machen will, die Geschichte
zuende zu führen, da seine Hauptvorlage Chrétien den Conte du Graal unvoll-
endet ließ. Dies gewinnt besonderes Gewicht durch die direkt vorausgehende
Auseinandersetzung mit den Vorlage bei Kyot, der uns diu rehten mære enbôt und
außerdem noch dirre aventiur endes zil, also ebenjenes Ende, das Wolframs Er-
zähler jedoch für sich beansprucht. Vgl. 827, 1–18.

805 Mohr, Wolfgang: Obie und Meljanz: Zum 7. Buch von Wolframs Parzival, in:
Mohr, Wolfgang: Obie und Meljanz. Zum 7. Buch von Wolframs ‚Parzival‘, Bonn
1957, in: Wolfram von Eschenbach, hg. Heinz Rupp, Darmstadt 1966, S. 261–286,
hier: S. 267.

806 307, 9.
807 310, 5.
808 341, 3ff; 351, 34f.; 352, 5f.

III. Interpretationsansätze

236

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Es  ließen  sich  noch  etliche  solcher  Textbelege  allein  für  Buch  VII
zusammentragen, in denen Gawans Sinne das Maß aller Dinge zu sein
scheinen. Die Erzählinstanz selbst nimmt sich mit beschreibenden und
wertenden Kommentaren sehr zurück809, der Rezipient bekommt Ga-
wans  Sicht  der  Dinge  als  alleinigen  Maßstabfilter  präsentiert.  „Mit
seinem Schauen macht Gawan die Umgebung zu seinem persönlichen
Raum, dessen literarische Umsetzung er durch sein Blickverhalten prägt
und bestimmt.“810 Diese persönliche Aneignung des Raumes zementiert
Gawan einerseits als vorübergehenden Protagonisten, dessen offenge-
legte Wahrnehmung maßgeblich zur Identifikation des Publikums mit
ihm beigetragen haben dürfte.811  Andererseits  schafft  der Fokus auf
Gawans Wahrnehmung die Voraussetzung dafür, dass er aus dem minu-
tiös Beobachteten ‚richtige‘ Schlüsse ziehen kann. Ein Beispiel hierfür
findet sich bereits in Buch VI, in der sogenannten Blutstropfen-Szene.812

Parzival  tritt  als  Aggressor gegenüber dem Artushof auf,  hat bereits
Segramors und Keye vom Pferd geworfen, als Gawan ebenfalls auf ihn
zureitet, allerdings unbewaffnet.813

Anstatt nun seinerseits anzugreifen, beobachtet Gawan, wohin
Parzival so versonnen blickt: er marcte des Wâleises sehen / war stüen-
den im diu ougen sîn.

Er bedeckt die Blutstropfen mit seinem Mantel und lenkt somit
Parzivals eigene Wahrnehmung:

sô daz ir Parzivâl niht sach
im gap her wider witze sîn
von Pelrapeir diu künegîn814

Gawan agiert hier nicht mehr wie bei der passiven Beobachterrolle als
Mittler zwischen Erzählinstanz und Publikum, um ihnen die Szenerie
nahe zu bringen, denn dem Publikum ist der Grund für Parzivals Ver-

809 Auch wenn Interjektionen wie nu hœret und ich sagez iu in direkter Nachbarschaft zu
finden sind, die die Präsenz der Erzählerfigur im Moment der Vortragssituation
lebendig halten. Vgl. 354, 4;14.

810 Linden, S. 160.
811 Vgl. Hübner: Erzählform im höfischen Roman, S. 146.
812 Zur Blutstropfen-Szene vgl. Bumke, Joachim: Die Blutstropfen im Schnee. Über

Wahrnehmung und Erkenntnis im ‚Parzival‘ Wolframs von Eschenbach, Tübingen
2001.

813 Vg. Linden, S. 157.
814 302, 2ff.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

237

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sunkenheit bereits hinlänglich bekannt.815 Er vermittelt dafür aber in-
direkt den Plan des auctors, den die Erzählinstanz auszuführen hat,
nämlich dass Parzival Mitglied der Artusgemeinschaft wird. Dies ge-
lingt Gawan, indem er diesen Plan durch sein besonnenes Agieren erst
ermöglicht. Er stellt Parzival unter seinen persönlichen Schutz, was
den übrigen Figuren durch Gawans Status als Artusritter signalisiert,
dass auch Parzival selbst des Artushofes würdig ist.816 Gleichzeitig leis-
tet er die für Parzival nötige Aktualisierung, dass die Schmach, um
dessentwillen er sich nicht in der Lage sieht, dem Artushof gegenüber-
zutreten, gerächt ist. Parzival selbst war nicht bewusst, welche Ritter er
im Kampf besiegt hatte:

‚unsanfte ist daz gerochen‘
sprach Gâwân: ‚im ist zebrochen
der zeswe arm unzt winster bein.
rît her schouw ors und ouch den stein.
[…]
sprach Gâwân. ‚hiest von tjost gelegn
Segramors ein strîtes helt,
des tât gein prîse ie was erwelt.
dû tætz ê Keie wart gevalt:817

Nicht immer nur erwächst jedoch rein positive Handlungsmacht aus
Gawans schouwen, ihm selbst werden seine Augen ebenfalls zum Ver-
hängnis – und zwar in dem Moment, als es um seine eigene Geschich-
te geht, nicht um das Helfen anderer. Als er zu Beginn des 10. Buches
auf der Suche nach Logrois und der Ursache für die Verwundung des
Urjans auf Orgeluse trifft, genügt ein Blick und es ist um ihn gesche-
hen. Gawan selbst erkennt, welche Gefahr seine Augen für ihn sind:

mîn ougen sint des herzen vâr:
die hânt an iwerem lîbe ersehn,
daz ich mit wârheit des muoz jeh
daz ich iwer gevangen bin.818

815 Seit Parzival die Blutstropfen zuerst in 282 erblickt, weist der Erzähler immer wie-
der darauf hin, dass er in Trance erstarrt, sobald sein Blick wieder darauf fällt.

816 303, 8ff, das Angebot des Schutzes führt dazu, dass beide, sowohl Gawan als auch
der Rote Ritter mit werden gruoz (305;10) empfangen werden, obwohl der Rote
Ritter zuvor als Aggressor identifiziert wurde.Vgl. Auch Schmitz, S. 92.

817 304, 19–22; 305, 2–5.
818 510, 16–19.

III. Interpretationsansätze

238

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Folgerichtig sind Gawans Augen nun Orgeluse zugewandt, er scheint
seine Umsicht und Übersicht zu verlieren. Das Gefolge Orgeluses sieht
er, weil Orgeluse ihm zuvor genau beschrieben hat, was er sehen
wird.819 Er findet das Heilkraut für Urjans, doch es wird ihm nicht den
erwünschten Erfolg bringen. Von Orgeluse wird er als Geld verdienen-
der Arzt beschimpft und Urjans dankt ihm die Heilung mit dem Dieb-
stahl seines Pferdes.820 Die Umsicht, die ihn zu Parzival hat ohne Waf-
fen hinreiten lassen, weicht einer zornigen Impulsivität, als er sich den
Beschimpfungen Malcreatures gegenüber sieht. Auch Lischoys stellt
Gawan sich ohne nach einer anderen Art der Einigung zu suchen, ob-
wohl er sich bewusst ist, dass er durch sein ungeeignetes Pferd klar im
Nachteil ist.821

Von der Forschung wird diese Umakzentuierung Gawans überwie-
gend positiv gesehen. Gawan werde „in Orgeluses Dienst […] ein ehr-
geiziger und kampftüchtiger Minneritter“ und die nicht zu übersehene
Kritik der Erzählinstanz an diesem strîten âne schulde beziehe sich nur
auf die Kampfmotivation Gawans, das Streben nach prîs.822 Wie deut-
lich Wolfram anhand diesem und der noch folgenden Kämpfe gegen
Florant und Gramoflanz zeigt, dass Gawans mangelnde Umsicht ihn
hier nicht weiterbringt823, wird nicht gesehen.

Erst als Orgeluse für eine Weile aus Gawans Nähe entfernt wird, ist
er im wahrsten Sinne des Wortes wieder Herr seiner Sinne. Schon in
Begleitung von Orgeluse hat Gawan die vielen Damen an den Fenstern
von Schastel marveille bemerkt, doch erst nachdem der Kampf gegen
Lischoys vorüber ist, scheint er sie als zentraler Fokuspunkt wahrzu-
nehmen. Sein viermaliges Nachfragen und das dreimalige Ausweichen
des Fährmanns und seiner Tochter lenken auch den Blick des Rezipi-

819 Ähnlich auch 534, 27. muoser schouwen bezeichnet eine geradezu zwanghafte
Wahrnehmung, die von Dieter Kühn mit „die waren nicht zu übersehen“ über-
setzt wird. Gawan sieht also nur noch das, was nicht zu übersehen ist.

820 Vgl. 516,29ff.; 522,25–30.
821 Wieder folgt er damit einer Bemerkung Orgeluses: nu wert iuch, ob or kunnen

wern: / iuch enmac anders niht ernern.(535, 17f.) Verschwunden ist auch seine
Umsicht, die er noch zuvor auf den Weg nach Schanpfanzun zeigte, als er rastet
und das fremde Heer an sich vorüberziehen lässt, damit der wânde er wære des
selben hers (343,3–5). Vgl. Emmerling, S. 74.

822 Vgl. S. 77f.
823 542, 16f: âne nôt was ir gerich: / si möhtenz âne str1iten lân.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

239

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


enten mit aller Macht auf die nun folgende Aventiure. Nichts anderes,
so zeigt die Erzählinstanz durch Gawans Augen und Geist, ist nun
wichtiger als das Rätsel um die Damen im Schloss.824

Gawan als Nacherzähler

Kurze, zusammenfassende Wiedergaben der Ereignisse wie die in der
Blutstropfenszene, um Parzival auf denselben Informationsstand wie
dem Artushof zu bringen, bleibt nicht Gawans einzige Nacherzählung.
Nachdem er Urjans in Buch X heilt und dieser ihm zum Dank das
Pferd stielt, klingt in der kurzen Auseinandersetzung der beiden Ritter
eine Vorgeschichte an, die bisher keine Erwähnung fand. Sowohl die in
der Diegese anwesende Orgeluse als auch der Rezipient sind über die
angedeuteten Hintergründe nicht informiert und mögen sich fragen
swaz dort geschach.825 Dem impliziten Klärungsbedarf kommt Gawan
ohne Umschweife nach und gibt die Geschichte über 5 Dreißiger hin-
weg wieder. Dies handhabt er so geschickt, dass er „mit direkter Rede
und geschicktem Blickwechsel den Rezipienten beinahe vergessen läßt,
daß hier nicht der Erzähler, sondern eine Figur innerhalb der Fiktion
spricht.“826 „Der Klang seiner Stimme mischt sich da überall in den
Tonfall des erzählenden Dichters.“827

Ohne, dass die Erzählinstanz mit einem Exkurs zum Hintergrund
die histoire-Ebene verlassen müsste, werden sowohl Orgeluse als auch
der Rezipient von Ereignissen in Kenntnis gesetzt, die für das Ver-
ständnis von Urjans Verhalten wichtig sind. Gawan ist also durchaus
in der Lage, direkt für die Erzählinstanz einzuspringen und diese zu
vertreten.

Dass er auf einem ähnlichen Bildungsniveau wie die Erzähler-Fi-
gur Ereignisse wiedergeben und literarische Vergleiche ziehen kann,
stellt Gawan auch in Buch X unter Beweis, als er Orgeluse mit Camille
vergleicht, einer Amazone aus der Eneide Veldekes.828 Die Erzähin-

3.3.2

824 Vgl. zur Begegnung und Einkehr beim Fährmann auch das Kapitel „Auctoriales
Wissen“, II 3.6.

825 525, 1.
826 Linden: Spielleiter, S. 152.
827 Mohr: Obie und Meljanz, S. 266.
828 504,25ff. Zu Camille vgl. Ursula Schulze: Si ne tet niht als ein wîp. Intertextuelle

Variationen der amazonenhaften Camilla. In: Deutsche Literatur und Sprache

III. Interpretationsansätze

240

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


stanz hat in diesem Moment selbst ihre intertextuelle Kompetenz, die
sie gerne durch Vergleiche zu Hartmanns Romanen zur Schau stellt,
an Gawan abgegeben. Dass eine Figur ihre für sie selbst reale Welt mit
einer Geschichte vergleicht829, lässt bereits darauf schließen, dass sie
eine Mittlerposition zwischen Erzählinstanz und Publikum, aber auch
zwischen Erzählinstanz und Figuren einnimmt und am Wissen der Er-
zählerinstanz partizipiert. Gawan hilft dabei, einerseits die Diegese
durch das Vermeiden von Erzähler-Exkursen intakt zu halten, anderer-
seits kann die Erzählinstanz durch Gawans Verhaltensweise die Hand-
lungen anderer Figuren beeinflussen. Gawans Zurückhaltung und be-
sonders sein wiederholtes Fragen830 ‚provoziert‘ einen Informations-
austausch, der einseitig verläuft: Gawan und mit ihm der Rezipient er-
fährt immer mehr, während das ‚Große Ganze‘ nur von Gawan selbst,
der Erzählinstanz und dem Rezipienten erfasst werden kann. Beson-
ders deutlich wird das in der gesamten Familienzusammenführung
um Schastel marveile und Joflanze. Alle anderen Figuren kennen nur
einen kleinen Teil der Hintergründe, der Artushof weiß um Gawans
Identität, aber nichts von seiner Herrschaft auf Schastel marveile, wäh-
rend Gawan den Bewohnern von Schastel marveile gezielt seine Iden-
tität verheimlicht.831

Durch diese Suspense-Technik Gawanscher Prägung wird Gawan
selbst nochmals eindeutig in die Nähe der Erzählinstanz gerückt. In
ähnlichem Maße, wie die Erzählinstanz Macht über Figuren und Pu-
blikum ausübt, übt Gawan ebenfalls Macht aus. Er ist also in keinem
Fall rein eine Figur auf der histoire-Ebene.

Das Kriterium der Ratschläge, die den Plan der Erzählinstanz di-
rekt vermitteln, indem in ihnen eine angestrebte Richtung vorgeben

von 1050–1200. Fs. für Ursula Hennig zum 65. Geb., hrsg. von Annegret Fiebig
und Hans-Jochen Schiewer. Berlin 1995, S. 235–260.

829 Sandra Linden hat allerdings darauf hingewiesen, dass Gawan nicht die einzige
Figur bleibt, der intertextuelle Referenz-Kompetenz zugeschrieben wird. Vgl. Lin-
den: Spielleiter, S. 152.

830 Im Gegensatz zu Parzival scheint Gawan immer die richtigen Fragen zu stellen.
Auch wenn er des Öfteren darauf bestehen muss, Antwort zu erhalten (300,27 ge-
genüber Parzival; 342,19 gegenüber dem unhöflichen Knappen; 557,3 genüber
dem Fährmann).

831 Eine eingehender Interpretation der Wissens-Verteilung und deren Auwirkung
erfolgt im Kapitel „Auctoriales Wissen“ und „Auctoriales Handeln“, II 3.6 / II 3.7.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

241

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


wird (siehe Lunete-Kapitel), greift bei Gawan nicht im ausreichenden
Maße. Er betätigt sich selten als Ratgeber, sondern holt im Gegenteil
Rat von anderen ein, wie er sich zielführend verhalten kann. Dezidiert
tut er das im Beisein des Fährmanns vor Schastel Marveile:

ob irs gebietet, rîters tât
sol ich hie leisten, ruochets got
iwern rât und iwer gebot
wil ich immer gerne hân.832

Der Grund für die Absenz von Ratschlägen, die Gawan selbst gibt, lie-
ße sich mit Gawans eigener Position in den Büchern VII-IX und X-
XIV erklären: Er ist Nebenprotagonist, um ihn herum werden die Er-
eignisse orchestriert, die Handlung folgt seinen Taten. Dies ist ebenso-
sehr eine Einschränkung seines Handlungshorizontes wie eine Erwei-
terung.833 Es führt dazu, dass Gawan eher in die Position des zu Bera-
tenden gerückt wird, da was immer er tut oder unterlässt den Verlauf
der Geschichte direkt steuert. Nur im Bezug auf Parzival, wenn die
beiden Figuren aufeinander treffen ist Gawan der Ratgeber, was noch-
mals unterstreicht, wer des mæres herre ist: Parzival. In Parzivals Bei-
sein bleibt Gawan Nebenfigur.

Friktionen im Rollenentwurf

„Bereits Chrétiens, aber vor allem Wolframs Gestaltung der Gawanfi-
gur fällt auf, weil sie dem intertextuellen Vorwissen nicht ganz ent-
spricht.“834 Diese Beobachtung von Sandra Linden verdient eine ge-
naue Betrachtung und weitere Ausführung. Wie genau unterscheidet
sich der Gawan der ‚Tradition‘ vom Gawan Chrétiens und besonders
Wolframs? Gawans mangelnder Enthusiasmus, sich in den Kampf zu
stürzen, wurde bereits angesprochen. In Buch II wird Gawan zuerst als
Junge erwähnt, der zwar zu jung ist, um sich in den Kampf zu stürzen,
bereits aber sich nichts sehnlicher wünscht als einen Tjost zu reiten:

3.4

832 558, 5–8.
833 Mehr dazu im Kapitel „Friktion“, II. 3.4. Die genaue Konsequenz eines Protago-

nisten als Auctoriale Figur wird in der Untersuchung zum Tristan Gottfrieds von
Straßburg noch vertieft werden. Vgl. Kap. II 5.

834 Linden, S. 158.

III. Interpretationsansätze

242

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


er sprichet, möhter einen schaft
zebrechen, trôst in des sîn kraft,
er tæte gerne rîters tât.
wie fruos sîn ger begunnen hat!835

All sîn ger scheint auf den ritterlichen Kampf gerichtet. Umso mehr
verwundert es dann, dass der erwachsene Gawan von sich selbst be-
hauptet: ine weiz war umbe ich strîten sol / ouch entuot mir strîten niht
sô wol.836 Ein passiver Gawan, der nichts vom Kämpfen hält? Wie lässt
sich das mit den früheren Beschreibungen von Gawan in Werken wie
dem Iwein Hartmanns vergleichen, oder Wolframs eigener Charakteri-
sierung zu Beginn des Buches VII? Dort heißt es:

sîn herze was ze velde ein burc,
gein scharpfen strîten wol sô kurc,
in strîts gedrenge man in sach.837

Ähnliche Rätsel gibt ein Vorfall in Bearosche auf. Der sonst so be-
herrschte Gawan, den selbst die Anklage vor dem gesamten Artushof
nicht aus der Ruhe bringen konnte, wird gegenüber dem Boten Obies
äußerst ausfallend und droht ihm Schläge an, bevor der ihm über-
haupt die erniedrigenden Fragen stellen kann. Es scheint beinahe so,
als wisse Gawan, welche Worte der Bote ihm ausrichten wird, nach-
dem er den Streit der beiden Schwestern mitangehört hat838 und, dass
Obie ihn erniedrigen will. Durch Gawans rechtzeitiges Eingreifen wer-
den die Worte zwar gegenüber dem Rezipienten, nicht aber direkt ihm
gegenüber geäußert und damit als Beleidigung unwiderruflich ausge-
sprochen. Das begründet teilweise, ‚entschuldigt‘ aber nicht Gawans
unhöfischen Fehltritt.

Solche Unstimmigkeiten in Gawans Figurenzeichnung – um nur
einige wenige Beispiele zu nennen – wurden von der Forschung bisher
entweder ignoriert, da sie nicht in den Ansatz von Gawans unbeding-
ter Idealität oder seiner statischen, unbeweglichen Charakterisierung
passten, oder mit einer zunehmenden Individualisierung der Gawan-

835 66, 19–22.
836 323,28f.
837 339, 5–7.
838 Vgl. 358, 16f.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

243

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Figur bei Wolfram erklärt, die ihr automatisch mehr ‚psychologische
Tiefe‘ verliehen.839

Meine These hingegen soll einen funktionsorientierten Ansatz bie-
ten und „eben auch die Stellen […] sehen, wo Wolfram nicht alles auf
der Figurenebene allein zur Darstellung bringt, sich um ihre vorder-
gründige ‚Logik‘ keineswegs kümmert.“840

Welche Bedeutung haben also Gawans widersprüchliche Verhal-
tensweisen außerhalb der Figurenebene, auf der Ebene der narrativen
Regie? Wohin mit diesen „Kausalitätsproblemen?“841 Bernhard
Schmitz argumentiert primär mit der Aufgabe Gawans, die höfische
Gesellschaft in ihrer Krisenhaftigkeit zu repräsentieren:

„Die Diskrepanz zwischen ihren vorbildlichen höfischen Qualifikationen
etwa durch die Epitheta des Erzählers […] und der Krisenhaftigkeit der
höfischen Gesellschaftsutopie […] liefert die Grundlage für seine peinli-
chen Ausrutscher ebenso wie seine spektakulären Erfolge. Diese Diskre-
panz, die in der Forschung bislang vornehmlich zu Spekulationen über
Gawans ‚Charakter‘ Anlass gegeben hatte, ist also in erster Linie eine Fol-
ge der narrativen Disposition, Aufstellung und Funktion der Figur.“842

Überall dort, wo Gawan unhöfisch handle, fiele also sein Verhalten auf
den gesamten Artushof zurück843 und offenbare dessen in Wahrheit
problematische, utopische Disposition. Doch erschöpft sich die Funk-
tion der angesprochenen Friktionen in Gawans Rollenentwurf in der
Darstellung einer utopischen Gesellschaftsordnung, die bereits Risse
zeigt? Hat Gawans Verhalten nicht auch entscheidenden Einfluss auf
den Fortlauf der Handlung? Zur Beantwortung dieser Frage werde ich
eine Entwicklung nachzeichnen, die ich einstweilen als systematische
‚Dekonstruktion Gawans als Ritter‘ bezeichnen möchte.

Ihren Anfang nimmt diese Dekonstruktion bereits nach der Fest-
setzung des Zweikampfes in Ascalun, zu dem Gawan aufbricht. Seine

839 „Gawan ist zugleich vorbildlicher Ritter, Liebender, Arzt, Heiler und Erlöser der
Gesellschaft. Doch bleibt er bei alledem auch ein Mensch mit gewissen Schwä-
chen und Eigenheiten.“ (Emmerling, S. 71)

840 Hirschberg, S. 17.
841 Schmitz, S. 323.
842 Schmitz, S. 139.
843 Dagegen Emmerling, die Gawans ‚unhöfisches‘ Verhalten als positives Minnever-

halten interpretiert und ihn weniger als Repräsentant denn als Heiler der defizitä-
ren Gesellschaft begreift, S. 71f.

III. Interpretationsansätze

244

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Degradierung zum Kaufmann durch Obies Spott in Bearosche kommt
dank Gawans Eingreifen (s. o.) zwar über den Status eines Gedanken-
spiels nicht hinaus, verursacht dennoch erste ‚Risse‘ im Bild des ‚typi-
schen Artusritters‘ Gawan, auch aufgrund seiner bereits angesproche-
nen Passivität. Der nächste Schritt vollzieht sich in Ascalun. Die
schwankhafte Episode um die Verführung Antikones endet mit einem
lächerlich anmutenden Kampf mit unhöfischen Waffen, Schachbrett
gegen Mistgabeln und Dreschflegel. Konnte sich Gawan am Ende der
Bearosche-Episode noch als Ritter im Tjost profilieren und so einen
Teil seiner Ehre wiederherstellen844, wird ihm diese Möglichkeit hier
verwehrt. Eine Beratung entscheidet über sein Schicksal, über Leben
und Tod, ohne dass er sich handelnd einmischen könnte.845 Auch der
Gerichtskampf, dem Gawan sich gegenüber sieht, wird ‚hinter den Ku-
lissen‘ abgesagt, ohne Gawan die Möglichkeit zu geben, selbst für seine
Unschuld tätig zu werden.

Sobald Gawan Orgeluse begegnet, wird die Dekonstruktion auch
mit äußeren Zeichen fortgesetzt. Nicht nur, dass Gawan von Orgeluse
fortwährend beschimpft wird846 und sie sich weigert seinen Minne-
dienst anzunehmen, er verliert erneut die Beherrschung gegenüber
einem Knappen und büßt für seine Hilfe an Urjans sein Pferd ein, das
Symbol der Ritterschaft. Orgeluse fasst seine Degradierung treffend
zusammen:

‚für einen rîter ich iuch sach:
dar nâch in kurzen stunden
wurdt ir arzet für die wunden:
nu müezet ir ein garzûn wesn847

Von einem ‚typischen‘ idealen Gawanbild kann spätestens an dieser
Stelle keine Rede mehr sein und auch nicht davon, dass Gawan sich
nicht ändere.848 Gawan geht zu Fuß, als ein garzûn, ein Schildknecht,
der weit unter der Hierarchie eines Ritters steht. Auch die Kämpfe, die
Gawan fortan im Dienste seiner Minnedame bestreitet sind wenig
ruhmvoll. Lischoys verweigert nach seiner Niederlage mehrmals die

844 Vgl. 387–388.
845 Vgl. 427–429.
846 Vgl. 515,13: ir gans; 516,30: arzet; 531,15: kramer.
847 523,6–9.
848 Vgl. Hirschberg, S. 213.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

245

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Unterwerfung und fängt sogar von neuem zu kämpfen an, obwohl er
längst besiegt ist.849 Der Kampf mit dem Lit merveile wird mit einem
wilden Lanzenritt verglichen, doch kann Gawan sich nur mit der Hilfe
Gottes und des Schildes, welches er vom Fährmann bekommen hat,
verteidigen – passiv aushaltend, nicht aktiv bezwingend.

Es ist also vor allem dasjenige, was Gawan im Beisein und auf Ver-
anlassung Orgeluses erleidet, was ihn von der bisherigen Gawan-Tra-
dition absetzt und ihn als Ritter dekonstruiert. Dabei ergeht es ihm
auch als Minneritter nicht besser als als Aventiure-Ritter.850

Die Frage stellt sich erneut: Wozu eine solch klare Abkehr von der
Tradition? Weshalb kann Gawan nicht als der herausragende Ritter die
Aufgabe lösen, die ihm zugedacht ist? Die Antwort liegt in der Art und
Weise, wie die Schastel-marveile-Aventiure selbst konstruiert ist. Der
Fährmann, Gawans wichtigste Informationsquelle, erklärt ihm, dass er
sein Pferd am Tor wird zurücklassen müssen:

er behalt iuz ors beste baz,
ob irz im versetzet.
wert ir niht geletzet,
ir mugt dez ors gerne hân.851

Ein Ritter ohne Pferd, das haben die vorherigen Episoden deutlich ge-
macht, sieht sich Schande und Spott ausgesetzt. Ohne ein Pferd ist ein
Ritter kein Ritter. Doch hat Gawan – will man ihm für einen Moment
eine psychologische Charakterentwicklung zusprechen – inzwischen
eines gelernt: Er braucht kein Pferd für seine Ehre. Dementsprechend
hält sich seine Entrüstung und Gegenwehr in Grenzen.852

Dass Gawan sein Pferd zurücklässt, macht deutlich: Diese Aven-
tiure wird nicht in der Funktion eines Ritters bestanden werden. Der

849 538,23 – 543,29. Vgl. dagegen Hirschberg, S. 212, die eine Unterwerfung Lischo-
ys’ nicht für nötig hält, da Gawans prîs nicht in Frage stehe. Chrétien lässt den
Ritter sich untwerfen, die Weigerung ist also Programm Wolframs. (V. 7346–
7445).

850 Hier widerspreche ich Sonja Emmerling eindeutig. Emmerling (S. 94ff) deutet
mehrfach an, dass Gawan in seinem Minnedienst an Orgeluse tadellos sei durch
seine Leidensfähigkeit und durch seine leidenschaftliche Liebe. Doch da Orgeluse
Gawans Minnedienst nicht annimmt, wird Gawan auch hier zurückgewiesen und
dekonstruiert.

851 561, 8–11.
852 ‚sol ich niht zorse rîten in?‘ ist eine reine, versichernde Nachfrage, kein Protest.

III. Interpretationsansätze

246

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Weg zum längerfristigen Ziel (die Wiederherstellung der hoves vreu-
de)853 führt nicht über Kampf, sondern über umsichtige Strategie. Dass
er zu dieser Strategie fähig ist, zeigt Gawan in den folgenden Büchern.
Die Fähigkeit zur Voraussicht war in seiner Figurenzeichnung bereits
angelegt, wie seine erste Begegnung mit Parzival unter Beweis stellt,
doch erst nachdem er durch die harte Schule Orgeluses als Ritter de-
konstruiert wurde, kann er das vollbringen, woran ‚herkömmliche‘
Ritter und sogar die Besten der Besten (Artus) gescheitert sind: Die
Bezwingung des Fluches, den Klingschor über Schastel Marveile aus-
gesprochen hatte und die Familienzusammenführung auf Joflanze.854

Für einen weiteren ‚Bruch‘ mit der üblichen Gawan-Tradition ist
ebenfalls das Auftauchen Orgeluses verantwortlich: Kaum, dass Ga-
wan sie erblickt, wird aus dem Frauenheld, dessen Aventiuren ihm oft
genug amouröse Episoden bescheren855, ein liebeskranker Ritter, was
Wolframs Erzähler in eindrückliche Worte fasst:

ist diu nieswurz in der nasn
dræte unde strenge,
durch sîn herze enge
kom alsus diu herzogîn,
durch sîniu ougen oben în.
gein minne helfelôs ein man,
ôwê daz ist hêr Gâwân.856

853 Der Bogen Schastel marveile – Joflanze zeigt durchaus Ähnlichkeiten zur Joie de
la court – Episode im Erec. Anders als dort lässt sich die Freude des Hofes, die
Zusammenführung der Männer und Frauen auf Schastel marveile und die Fami-
lienzusammenführung auf Joflanze nicht allein durch einen ritterlichen Zwei-
kampf wiederherstellen. Gawans Eigenschaften als planender Stratege sind hier
zielführender als seine berühmte Kampfkraft. Mehr dazu siehe im Kapitel „Auc-
toriales Handeln.“

854 Vgl. auch Dimpel, Michael Friedrich: Dilemmata: Die Orgeluse-Gawan-Hand-
lung im "Parzival". In: ZfdPh 120 (2001), S. 39–59, hier: S. 43: „Mit Orgeluse fin-
det Gawan eine derart erstaunliche Frau, dass er über seine Rolle, lediglich seinen
Ritterberuf auszuüben, hinauskommen kann und muss.“

855 Daher stammt auch Gawans Wissen um die Liebeskrankheit Parzivals. Der Er-
zähler deutet in einer Digression an, dass Gawan des Öfteren bereits an derselben
Krankheit geliten habe, vor allem im Bezug auf Ingûse de Bahtarliez, um deret-
willen er sich die Hand durchstach. Vgl. 301,8–20. Nellmann merkt an, dass die-
ser Zusatz der Liebeskrankheit von Wolfram stammt, da sich bei Chrétien nur ge-
nerelle Gedankenverlorenheit finde, vgl. Nellmann, S. 613.

856 593, 14–20.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

247

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Der sonst immer anderen zur helfe eilt, ist nun im Angesicht Orgeluses
helfelôs. Konsequent widersteht er im weiteren Verlauf der Handlung
allen amourösen Angeboten, die an ihn herangetragen werden. Weder
die implizite Erlaubnis Benes zum Beischlaf857, noch die Schönheit der
Damen auf Schastel marveile kann Orgeluse aus seinen Gedanken ver-
treiben.858 Diese neue Charakterentwicklung Gawans, seine Fixierung
auf eine einzige Dame, mag dem mit der Artuswelt vertrauten Rezipi-
enten als Reibungspunkt auffallen. Wolframs Adaption führt die bei
Chrétien angedachte Friktion sogar noch weiter, indem Gawan in Or-
geluse nicht nur eine momentane Minneherrin findet, sondern auch
eine Ehefrau.859

Auf die stärkste Friktion in der Rolle Gawans, die sich nicht aus
der Veränderung bekannter Traditionen, sondern aus Gawans wider-
sprüchlichem Verhalten selbst ergibt, hat Sandra Linden hingewiesen.
Gawans arrangiert in der Joflanze-Episode mit der Dosierung seines
Wissens den unterschiedlichen Parteien gegenüber alle geschickt auf
ihre Position, damit die Inszenierung nach seinem Willen gelingt. Dies
geht jedoch auf Kosten seiner ‚Glaubwürdigkeit‘:

„Gawan kann die anderen Figuren nur um den Preis lenken, daß er selbst
ambivalent erscheint. Die Logik der Figur wird an mehreren Stellen
durchbrochen: Der aufmerksame Rezipient weiß um Gawans Kenntnisse
und wundert sich, warum er sich in komplizierte Verwicklungen begibt,
nur um bestimmte Informationen nicht preisgeben zu müssen.“860

Gawan schwört Orgeluse darauf ein, seine Identität und seine Herr-
schaft über Schastel marveile nicht preiszugeben, während er die Ar-
tusgesellschaft extra nach Joflanze beordert, einem neutralen Ort.861

Besonders deutlich wird das Prekäre dieser Geheimhaltung daran, dass
es zu einem unnötigen Kampf zwischen dem Artusheer und Orgeluses
Truppen kommt, da Orgeluse selbst nichts von der Ankunft Artus’
weiß. „Erstaunlicherweise wird er [Gawan] von den übrigen Figuren
nicht für sein eigenmächtiges Verhalten getadelt.“862 – dafür aber um-

857 Vgl. 552, 27f.: het er iht hin zir gegert, ich wæn si hetes in gewert.
858 Vgl. 581, 27 – 582, 7.
859 Vgl. Emmerling, S. 69; Mohr, S. 296.
860 Linden, S. 164.
861 Vgl. wiederum Niesner, S. 46.
862 Linden, S. 165.

III. Interpretationsansätze

248

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


so mehr von der Forschung. Gesteht Manuela Niesner ihm noch eine
politische Notwendigkeit zu863 (die jedoch aufgrund mangelnder Text-
belege etwas konstruiert wirkt), wird Gawans ‚Geheimhaltung‘ bei
Johnson und Poag als Ausdruck einer in Gawans Charakter angelegten
Eitelkeit angesehen, als Zeichen dafür, dass Gawan sich nur selbst pro-
filieren wolle.864 Diese sehr auf der histoire-Ebene argumentierende
Sichtweise bietet jedoch für die Einordnung der Szene in den Gesamt-
zusammenhang der Gawan-Handlung wenig Mehrwert, versucht nicht
die Friktion zugunsten einer Funktion für die Handlung aufzulösen.
Sandra Linden wendet ganz richtig ein: „Gawans Handeln in der Ver-
wandtschaftszusammenführung darf man nicht wie das Handeln einer
Figur werten, weil er in seiner lenkenden und ordnenden Funktion die
Aufgaben eines Spielleiters versieht.“865 Das logische Auseinanderbre-
chen von Funktion in der Handlung (Gawan als Mitglied einer Fami-
lie, die er wieder vereint) und Funktion für die Handlung (Spielleiter
und Komplize der Erzählinstanz) kann Gawan an dieser Stelle als auc-
torial ausweisen. Ihm aus Sicht der Forschung vorzuwerfen, er sei eitel
oder nur auf seinen eigenen Vorteil bedacht, hieße psychologische
Maßstäbe anzulegen, die ebenso auf die Erzählinstanz selbst anzuwen-
den wären, weil sie die Geschichte so und nicht anders erzählt. Frei
von aller moralischen Aufladung handelt es sich bei Gawans Geheim-
haltung um dieselbe Suspense-Technik, die die Erzählinstanz gegen-
über ihrem Publikum anwendet. Gawans ‚Publikum‘ sind die Figuren
der histoire-Ebene. Die Positionierung Gawans als Figur auf der Ebene
narrativer Regie führt zu dem Eindruck, dass er „eine Rolle wie ein
Schauspieler bewußt spielt, anstatt sie distanzlos wie eine epische Figur
einzunehmen.“866

Vor diesem Hintergrund kann auch Gawans wechselnde Bereit-
schaft zum Kampf bewertet werden. Wenn er das eine Mal zurückhal-
tend abwartet und das andere Mal sofort drauflos reitet, spiegelt dies
weniger Gawans eigene Disposition oder die Sicht des auctors auf

863 Vgl. Kap. 3.1.
864 Vgl. Johnson, S. 290; Poag, S. 69.
865 Linden, S. 165.
866 Ebd.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

249

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


„sinnlose Kämpfe“867, sondern vielmehr eine von Fall zu Fall neu ent-
schiedene Lenkung der Situation.868

Sowohl durch die Abweichung von der intertextuellen ‚Tradition‘
der Gawan-Figur als auch durch verschiedene Verhaltensmuster Ga-
wans innerhalb des Parzival entstehen also Friktionen in seinem Rol-
lenentwurf, die sich nicht einfach auflösen lassen. Deshalb Gawan
einen mangelhaften Charakter oder Wolfram als auctor Unfähigkeit zu
bescheinigen ist jedoch der falsche Weg.869 Vielmehr sind diese Frik-
tionen als Signale dafür zu sehen, dass Gawans Funktion als „Spiellei-
ter“, wie Sandra Linden ihn nennt, an wichtigen Schnittstellen der
Handlung Präferenz vor der Kohärenz seiner Handlungen erhält, was
ihn „über seine Rolle als Artusritter hinauswachsen“870 lässt. „Da sie
[gemeint ist die Figur Gawan] notwendig nach einer höheren Logik als
der fiktionsinternen operiert“871, gleichzeitig aber als Nebenprotago-
nist eine große Identifikationslast trägt, kann die Präferenz der Spiel-
leiterfunktion nicht von Dauer sein, ohne dass das Werkkonstrukt
massiv darunter leidet. Deshalb ist Gawans Agieren als handlungssteu-
ernde Figur nicht von Dauer, er tritt die Rolle des Protagonisten wie-
der an des mæres herre ab und die Funktion des Spielleiters wieder
vollständig an die Erzählinstanz.

867 Vgl. Emmerling.
868 Wenn Gawan gegen Parzival gekämpft hätte, anstatt seine Trance als Liebesver-

senkung zu erkennen, hätte er Parzival nicht zum Artushof geführt. Hätte er hin-
gegen nicht gegen den Türkoyten in Orgeluses Gesellschaft gekämpft, wäre er sei-
nen Herrscherpflichten nicht nachgekommen (594,15: ir jeht, ich sül hie herre
sîn). Dass der Kampf gegen Gramoflanz nicht sofort stattfindet, sondern mit gro-
ßer Inszenierung vertagt wird, gibt der Erzählinstanz die Möglichkeit, durch die
höchste weltliche Instanz der histoire, König Artus, den Kampf am Ende doch
noch zu verhindern, ohne dass die Familienzusammenführung damit gefährdet
wäre, da sie bereits geschehen ist. Das Gespräch, das sich zwischen Gawan und
Gramoflanz bei der Begegnung entspinnt, gibt Gawan erst die Möglichkeit das
Wissen zu erwerben, welches er zur Wiederherstellung der hoves vreude einsetzt.

869 Ebenso falsch ist es, die Friktionen einfach zu übergehen, wie es Dagmar Hirsch-
berg tut. Vgl, S. 198: „Gawan ist eine festumrissene Gestalt, deren konstante ‚wer-
dekeit‘ überhaupt nicht in Zweifel gezogen werden kann.“ Vgl. auch Schopf: „…
während Gâwân, der naiv glückhafte, immer in der saelde steht…“ (S. 93).

870 Dimpel: Dilemmata, S. 52.
871 Linden: Spielleiter, S. 166.

III. Interpretationsansätze

250

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Die Lizenz zur Transgression

Protagonisten ist, wie bereits erwähnt, die Fähigkeit zur Überschrei-
tung von Grenzen notwenig eingeschrieben, da nur durch Transgressi-
on ein Sujet erzeugt und Handlung vorangetrieben wird. Folgerichtig
müsste auch Gawan als Nebenprotagonist für den Abschnitt der Ga-
wan-Handlung diese Fähigkeit besitzen. Sein Aufbruch vom Artushof
und seine Aventiure-Fahrt mit dem ursprünglichen Ziel Ascalun, die
ihn über Bearosche und Logroys schließlich nach Schastel marveile
führt, scheint diese erste Annahme zu bestätigen. Scheinbar mühelos
wechselt Gawan zwischen verschiedenen semantischen Räumen und
unterschiedlichen geographischen Räumen durch kleine Aventiuren
hin und her, verliert niemals den Weg, den er zu gehen hat872 und der
Weg selbst scheint ihn ohne Umwege dorthin zu führen, wo er ge-
braucht wird.873 Auch seine Augen und Ohren überbrücken mühelos
Distanzen, die normaler Wahrnehmung Grenzen setzen würden.874

„Die Figur Gawans bleibt […] – und hier ähnlich wie bei Chrétien
– mit einer markanten transgressiven Komponente versehen“, schreibt
Gerhard Wolf. „Gawan ist geradezu ein ‚Borderline-Fall‘.“875

Diese Beherrschung des Raums ließe sich aber genau auf Gawans
vorübergehenden Protagonistenstatus zurückführen und wäre somit
kein Kriterium für eine Annährung an den Status als Auctoriale Fi-
gur.876 Deshalb ist bei der Untersuchung der durchaus sichtbaren
Transgressionen darauf zu achten, ob und wenn ja welche Funktion sie
für die weitere Handlung ausüben.

Geographisch-semantische Grenzüberschreitungen

Ein erstes Beispiel für die Überschreitung einer Grenze, die sowohl
eine räumliche als auch eine semantische Komponente besitzt, findet

3.5

3.5.1

872 Vg. u.a 507, 27.
873 Vgl. Wynn, S. 171.
874 Vgl. 352, 5–12.
875 Wolf, Gerhard: Ein Kranz aus dem Garten des Gramoflanz. Grenzen und Grenz-

überschreitung zwischen Mythos und Literatur in der Gauvain/Gawan-Handlung
des Perceval/Parzival, in: Grenze und Grenzüberschreitung im Mittelalter, Berlin
2007, S. 21–36, hier: S. 30.

876 Vgl. ebd, S. 21.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

251

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sich bereits vor Gawans ‚Übernahme‘ als zeitweiliger Protagonist. Wie
zuvor Keie und Segramors ist Gawan als Artusritter in der Lage, die
Grenze zwischen Artushof und Aventiurewelt zu überschreiten und
Parzival entgegenzutreten, doch nur Gawan wird zum ‚wahren‘ Beherr-
scher dieser Grenze zwischen höfischer Welt und unhöfischer Welt, in-
dem er auch Parzival selbst den Übertritt ermöglicht:

geselleschaft gib ich iu dar,
lât ir mich mit iu rîten.
da bewar ich iuch vor strîten.877

Durch die gemeinschaftliche Grenzüberschreitung hin zur höfischen
Sphäre des Artushofes tritt Parzival gleichzeitig mit dem geographi-
schen auch in einen neuen semantischen Raum ein. Er wird nun, da er
an der Seite des höfischen Gawan reitet, ebenfalls höfisch und nicht als
Feind oder reine, entpersönlichte Möglichkeit des prîs-Gewinns878 be-
handelt:

si rîten mit ein ander dan,
der Wâleis unt Gâwân.
Vil volkes zorse unt ze fuoz
dort inne bôt in werden gruoz,
Gâwâne und dem rîter rôt,
wande in ir zuht daz gebôt.879

Gawans Grenzüberschreitung weg vom Artushof und dessen Jagd nach
Aventiure führt also dazu, dass Parzival nun selbst Mitglied der Tafel-
runde werden kann880 und ihm die Tötung Ithers vergeben wird. Daraus
folgt aber ebenfalls, dass Parzivals Schande, die ihm von Cundrie vorge-
worfen wird, auch eine Verfluchung des Artushofes nach sich zieht.881

Erst mit dieser Dynamik wird aus der Geschichte um den Gralsritter
Parzival ein ‚typischer‘ Artusroman, nach dem Muster der öffentlichen
Schande, die auch für den Artushof selbst wieder ausgemerzt werden

877 303, 8ff.
878 Wolframs Erzählinstanz stellt klar, dass der prîs-Gewinn alleinige Motivation Se-

gramors ist, Parzival überhaupt anzugreifen, Keie sieht im Verhalten des Roten
Ritters eine Entehrung der Tafelrunde, die es unbedingt auszumerzen gilt. Vgl.
290,8–21.

879 305, 7–12.
880 Vgl. Schopf, S. 94.
881 Vgl. 314, 23 – 315, 9.

III. Interpretationsansätze

252

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


muss und mit einer Wiedereinkehr am Artushof und einem Fest der
Freude  endet.882  Gawans  Transgression  erweist  sich  also  als  Genre-
konstituierend und deshalb im hohen Maße wichtig für den Fortlauf der
Handlung.

Weiterhin fällt auf, dass wiederum ein massiver Einfluss Orgeluses
spürbar ist, sobald sie als Figur auf den Plan tritt. Sie ist es, die ent-
scheidet, wann und wie Gawan eine Grenze überschreiten darf. Als
Gawan von Lischoys Gwellius verfolgt wird, drängt Orgeluse ihm zum
Kampf, lässt sich aber selbst vom Fährmann über den Fluss setzen. Ga-
wan möchte sie begleiten, doch sie wehrt ab: ‚ir enkomt niht zuo mir dâ
her în: / ir müezet pfant dort ûze sîn.‘883 Erst wenn er Lischoys besiegt
hat, so lautet ihr Urteilsspruch, darf Gawan ihr nachfolgen und sie
wiedersehen. Die Erzählinstanz selbst tadelt Gawan und Lischoys da-
für, dass sie âne schulde, also ohne vernünftigen Grund gegeneinander
kämpfen884, doch indem Gawan Lischoys besiegt, erringt er sein Pferd
Gringuilet wieder, welches ihm bei einer weiteren von Orgeluse initi-
ierten Transgression gute Dienste leisten wird. Mit dem Pferd erringt
er einen Teil seiner Ritterwürde zurück, welches sin trûrec güete / aber
wider in hôchgemüete885 umschlagen lässt. Mit diesem hohen Mut
bringt Gawan die Aventiure auf Schastel marveile erfolgreich hinter
sich, doch Orgeluses erneutes Auftauchen mit einer neuen Herausfor-
derung veranlasst ihn dazu, den Raum seines neuerworbenen Herr-
schaftsbereichs wieder zu verlassen.

Der Furtsprung als transgressiver Wendepunkt

Nach dem beinahe mühelosen Sieg über den Türkoyten steht ihm nun
eine seiner größten Bewährungsproben bevor, die Erringung des
Kranzes aus dem Garten des Gramoflanz.886 Bemerkenswert ist, dass
Wolfram bei der Inszenierung der Gramoflanz-Episode wieder einige
wegweisende Unterschiede zu Chrétiens Fassung etabliert:

3.5.2

882 Vgl. zum Artuschema Schulz: Erzähltheorie, S. 241–281, besonders S. 243 u. S. 279f.
883 536, 1f.
884 538, 3.
885 541, 2f.
886 Eine detaillierte Interpretation dieser Szene findet sich bei Gerhard Wolf, s.

Anm. 917.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

253

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Wolframs Gawan spornt Gringuilet ohne Überlegung an und
überlässt sich seiner Führung, so wie Parzival seinem Pferd das Finden
des richtigen Wegs anvertraut, als er allein nicht mehr weiter weiß.
Doch Gawan empfiehlt sich nicht Gottes Fügung, wie er es sonst tut.
Mit zwei Beinen erreicht Gringuilet das Ufer, hätte es also beinahe aus
eigener Kraft geschafft. Bei Chrétien stürzt Gauvain, obwohl er vorher
genaue Überlegungen anstellt, wie der Sprung zu bewerkstelligen sei,
er versagt also, obwohl er Wissen eingesetzt hat. Wolfram vollführt
eher eine Akzentverschiebung hin zu Gawans Souveränität, wie eine
genaue Textanalyse unter Beweis stellt:

Gâwân sîner kraft genôz:
doch truoger harnasches last.
dô was eines boumes ast
gewahsen in des wazzers trân:
den begreif der starke man,
[…]
er steic hin ûf an daz lant.
Gringuljet swam ob und undem
dem er helfen dô begunde.887

„Nicht das Pferd rettet den Reiter“, so wie es bei Chrétien steht, „son-
dern umgekehrt.“888

Die bei Chrétien mythologisch aufgeladene Topographie des rei-
ßenden Flusses wird bei Wolframs Version entschieden politisiert und
damit entmythisiert. Grenze bei Wolfram bedeutet politische Realität
mit all ihren Folgen, weniger mythischer Übergang von einem Zustand
in einen anderen, was sich im Gespräch zwischen Gramoflanz und Ga-
wan zeigt.889 Das bedeutet jedoch nicht, dass diese mythische Dimen-
sion bei Wolfram völlig ausgeklammert wird, wie Wolf andeutet. Der
Sprung an sich ist nicht „bedeutungslose[s] Beiwerk“890, sondern sym-
bolisiert einen abschließenden Übergang in Gawans ‚neues Ich‘. Ga-
wan schafft es, sein Pferd aus eigener Kraft durch seine Souveränität in
einer Notsituation diesmal nicht mehr einzubüßen; die eigentliche,
groß angekündigte Gefahr des Kranz-Stehlens wird in wenigen Versen

887 602, 20–30.
888 Wolf, S. 30.
889 Vgl. Wolf, S. 28.
890 Ebd. S. 30.

III. Interpretationsansätze

254

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


abgehandelt und der erwartete Kampf darum wird vertagt. Das Wissen,
das Gawan im Gespräch mit Gramoflanz erwirbt, ermöglicht es ihm
erst, in seine neue Funktion als Spielleiter hineinzuwachsen, da der
Vorwand zur Familienzusammenführung und damit zur endgültigen
Wiederherstellung der Hofesfreude ebenjener anberaumte Zweikampf
ist. Und schließlich markiert der gefährliche Sprung über die Grenze
auch einen Wendepunkt in der Beziehung zwischen Gawan und Or-
geluse. Bevor er überhaupt mit dem Kranz zurückkehrt, zeigt sie zum
ersten Mal eine Regung, die nicht Spott und Hohn ist: der sprunc mit
valle muoste sîn / des weinde iedoch diu herzogîn.891

Somit weist die Grenzüberschreitung sehr wohl über sich hinaus892

und kann nur dann „dem Verdikt der schlechten Motivation verfallen,
wenn man den Maßstab einer kausalen Motivierung anlegt.“893 Legt
man stattdessen die finale Motivation ‚von hinten‘ an, mit dem Ergeb-
nis, dass der erste Grenzsprung den Wendepunkt markieren soll, ver-
wundert nicht, dass Gawan den zurückkehrenden Sprung ohne jede
Mühe hinter sich bringt:

Gringuljet nam bezîte
sînen sprunc sô wîte
daz Gâwân vallen gar vermeit.894

Gawans ‚Lehrzeit‘ unter Orgeluses Führung scheint abgeschlossen, der
Ritter erringt mit diesem letzten mühelosen Sprung über eine vorher
fast unüberwindbare Grenze895 nicht nur die Zuneigung seiner Minne-
dame, sondern auch eine nochmals stärkere Souveränität über die
Handlung.896 So formuliert es auch Orgeluse selbst:

891 602, 17f.
892 Gegen Wolf, S. 31.
893 Wolf, S. 35.
894 610, 13ff.
895 Umso bezeichnender ist auch, dass nach Gawans erstem Sprung von Gramoflanz

eine Brücke erwähnt wird, die er auf dem Rückweg benutzen könnte, Gawan aber
mit den Worten ablehnt: ich wil hin wider alse her (610, 29), sich also dezidiert
noch einmal für den gefährlichen Sprung entscheidet. Hätte der Furtsprung an
sich keine Bedeutung, hätte Wolfram auch schon an erster Stelle eine Brücke set-
zen können.

896 Vgl. Dimpel: Dilemmata, S. 54.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

255

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


dem golde ich iuch geîche
daz man liutert in der gluot:
as ist geliutert iwer muot.897

Joflanze: Ent-Grenzendes ‚Happy End‘

Die Inszenierung von Joflanze zeigt über Gawans Disposition zu auc-
torialen Handlungen898 hinaus auch seine erlangte Fähigkeit zur Über-
windung und Auflösung der meisten im Text etablierten Grenzen,
durch die Zusammenführung der Räume Artushof, Schastel marveile
und Logroys, die alle ein einziges großes Lager bilden.899 Mit dieser
Auflösung der Grenzen ist der Großteil Gawans Inszenierung abge-
schlossen, ein stam der Handlung ist jedoch noch vom zusammenge-
führten Rest abgetrennt: Parzival. Und es ist wieder Gawan, der
tougenlîche900 losreitet, diese ‚letzte‘ Grenze zwischen dem vereinten
Lager und der übrigen Welt überschreitet und dort auf Parzival trifft.
Das Ergebnis des abgebrochenen Kampfes ist, dass Gawan und Parzi-
val wiederum gemeinsam die Grenze zum Raum Artushof überschrei-
ten, Gawan also derjenige ist, der Parzival in die nun hergestellte Ein-
heit der Räume führt.901 Als Spiegelbild zur ersten Hinführung Parzi-
vals an den Artushof kann somit auch Parzivals Rehabilitation durch
Cundrie, ebenso wie die Verfluchung zuvor, vor den Augen der Öffent-
lichkeit stattfinden.

Gawans Transgressionen erweisen sich somit nicht nur als Cha-
raktereigenschaften eines Nebenprotagonist, sondern sie besitzen
ebenfalls eine darüber hinausgehende ordnende und handlungsbeein-
flussende Komponente, die nicht ausschließlich auf seinen eigenen
Handlungsstrang beschränkt ist. Indem Gawan nicht nur Grenzen
überwindet, um die Handlung voranzutreiben, sondern die Grenzen
sogar verschwinden lässt, operiert er als Komplize der Erzählinstanz.
An deren Statt führt Gawan die verschiedenen Handlungsstränge zu-
sammen, damit das mære an den rehten stam902 kommen kann: Zu-

3.5.3

897 614, 12ff.
898 s. Kapitel II 3.7.
899 Vgl. 676, 16–19.
900 678, 26.
901 Vgl. 694, 23ff.
902 678, 30.

III. Interpretationsansätze

256

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


rück zu Parzival. Nachdem das geschehen ist, bleibt Gawan innerhalb
seines eigenen Raums, seine Handlung ist auserzählt.

Gawans Auctoriales Wissen

Bei der Suche nach Szenen, in denen Gawan durch einen Wissensvor-
sprung hervorsticht, fällt eine generelle Zweiteilung auf. In Buch VII
und VIII führt Gawans Passivität dazu, dass er sich selten einmal ein-
schaltet und daher auch keinen Wissensvorsprung gegenüber anderen
Figuren zeigt. Im zweiten Teil der Gawan-Handlung ist er als Figur ak-
tiver und ein Wissensvorsprung besonders in der Joflanze-Episode
nicht nur erkennbar, sondern szenenkonstituierend. Es scheint jedoch
allgemein so, als wäre Gawan nicht unbedingt primär durch einen be-
reits vorhandenen Wissensvorsprung charakterisiert, stattdessen be-
gleitet der Rezipient Gawan dabei, wie dieser Stück für Stück Wissen
akquiriert. Dies geschieht vornehmlich durch zwei von Gawan ange-
wandte Methoden: Beobachtung und Fragen stellen.

Wissensakquirierung durch Beobachtung

Kapitel 3.3 beschäftigte sich mit Gawans Mittlerfunktion in der Bluts-
tropfenszene. In diesem Kapitel soll die Szene nochmals unter dem As-
pekt des Auctorialen Wissens untersucht werden. Bevor Gawan mit
Parzival zusammentrifft, hat Gawan keinerlei vom auctor in ihm ange-
legten und von Erzählinstanz evident gemachten Wissenvorsprung ge-
genüber Parzival. Gawan erkennt Parzival nicht und weiß nicht, wes-
halb er so provokativ mit aufgerichteter Lanze dasteht. Also wird Ga-
wan aktiv, um es herauszufinden. Gawans Vorgehensweise vereint bei-
de oben angesprochenen Formen des Wissensgewinns. Anstatt wie die
anderen Artusritter Parzival anzugreifen, besteht Gawans Motivation
darin, erst einmal nachzufragen, sich ein Bild zu machen:

sus kom Gâwân zuo zim gerîten
sunder kalopieren

3.6

3.6.1

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

257

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


unt âne punieren:
er wolde güetlîche ersehen,
von wem der strît dâ wære geschehen.903

Als Parzival jedoch auf seine mehrfach gestellte Frage keine Antwort
gibt, setzt bei Gawan ein Erkennungsprozess ein. Er vergleicht die Ver-
sunkenheit Parzivals mit eigenem erfahrenen Wissen aus seiner Ver-
gangenheit – eine Episode, die die Erzählinstanz zur Erklärung nach-
reicht, die in der bisherigen Erzählung um Parzival und Gawan jedoch
keine Rolle spielte.904 Gawans Wissen kommt somit von außerhalb der
Handlung, es wird ihm von der Erzählinstanz zugesprochen, da nur
dieses Wissen Gawan momentan weiterhelfen kann. Erst nach der Er-
wähnung und Abrufung seines Wissens folgt der Blick auf die Bluts-
tropfen, der Gawan zum Handeln veranlasst und den Bann löst.905

Wolfram weicht hier ein weiteres Mal erheblich von Chrétiens Vorlage
ab und wurde dafür von der Forschung kritisiert.906 Bei Chrétien löst
sich der Bann auf natürliche Weise, durch Sonnenstrahlen, die den
Schnee schmelzen, Gawans Rolle beschränkt sich auf ein passives Er-
kennen von Parzivals Gedankenverlorenheit, ohne deren Motiv zu er-
gründen.907 Wolfram wertet hier Gawans Handlung eindeutig als kon-
stituierend für das folgende Ergebnis auf: „Aufgrund seines reflektie-
renden, besonnenen Vorgehens findet er statt eines Kampfgegners
einen Freund, den er der staunenden Artusrunde präsentieren
kann.“908

Wie entwickelt sich nun Gawans Beobachtungsgabe weiter im Ver-
lauf der Handlung, wenn er als Nebenprotagonist nach vorne tritt?

Gawans Zurückhaltung in der ersten Gawan-Handlung, in
Schampfanzun und Bearosche wurde bereits mehrfach angesprochen.
Auf der histoire-Ebene aufgrund der Blockierung durch den Gerichts-

903 300, 6–10.
904 Vgl. den Stellenkommentar Nellmanns in der vorliegenden Ausgabe: „Die hier

berichtete Episode und der Name der Königin Inguse sind ansonsten unbekannt“,
Nellmann, S. 613.

905 Vgl. Linden: Spielleiter S. 157.
906 Vgl. Bumke, Wolfram von Eschenbach Forschung, S. 299; Ruh, Kurt: Höfische

Epik des deutschen Mittelalters, Teil II, Berlin1980, S. 83f.
907 Vgl. V. 4350–4369.
908 Linden: Spielleiter, S. 157.

III. Interpretationsansätze

258

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


kampf909, auf der discours-Ebene aufgrund seiner Mittlerfunktion als
personaler Blickfilter910, wird Gawan als Beobachter gezeigt, der zwar
vieles hört und sieht, aber nicht eingreift. Obwohl Gawan räumlich
von ihnen getrennt ist, kann er hören, was Obie und Obilot über ihn
sagen und wie sie sich ihm gegenüber positionieren.911 Auch als sie
sich in seiner Gegenwart über ihn streiten, hört er nur zu:

ir bêder strît der worte
Gâwân ze merke hôrte.
als ez im dô getohte
übersaz erz, swie er mohte.912

Im Kapitel 3.4 wurde die Frage aufgeworfen, weshalb Gawan so heftig
auf die Sticheleien des Boten reagiert, der ihm eine Botschaft von Obie
bringt. Durch sein Nicht-Eingreifen hat er genug darüber erfahren,
welche Tochter ihm zugeneigt ist und welche nicht. Eine offene Belei-
digung durch Obie hätte es ihm schwer gemacht, das Hilfegesuch von
Libaut und Obilot anzunehmen. Da er jedoch die offene Beleidigung
verhindert, kann er sich die Entscheidung zur Hilfe offenlassen ohne
als ehrlos zu gelten, im Kampf Meleans persönlich besiegen und damit
die Position erringen, mit über sein Schicksal zu entscheiden und es
zum Guten zu wenden:

dô sprach der werde Gâwân
‚hie wirt ein suone getân,
die niemen scheidet wan der tôt.‘913

Hat Gawan aus reiner Beobachtung und genauem Zuhören geschlos-
sen, dass Obie und Meljans sich zugetan sind, eine Heirat als die offen-
sichtliche Lösung für den Frieden ist? Spielt hier wie bei Parzival „sein
Einfühlungsvermögen und sein Verständnis für die Nöte Liebender
eine besondere Rolle“914? Laut Bumke „ist die Gawan-Figur so kon-
struiert, daß er alles, was er hört und sieht, sogleich in rational begrün-
dete Erkenntnis umzusetzen vermag.“915 Ein Blick zurück vor Gawans

909 Vg. Mohr: Obie und Meljanz, S. 266.
910 Vgl. Linden: Spielleiter, S. 159.
911 Vgl. 352, 5–12.
912 358, 16–18.
913 392, 18f. Vgl. auch Mohr: Obie und Meljanz, S. 264.
914 Schmitz, S. 178.
915 Bumke: Blutstropfen, S. 159.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

259

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ankunft in Bearosche offenbart, dass er alle nötigen Informationen
bereits im Voraus durch sein Gespräch mit dem Knappen erhalten hat,
der in einer intradiegetischen Erzählung die gesamte Vorgeschichte
des Konflikts offenlegt. Das führt uns zur zweiten Art der Wissensak-
quirierung: Das Fragenstellen.

Wissensakquirierung durch Fragen

Laut Wolfgang Mohr könnte der Parzival den Untertitel „Roman vom
Fragen“ führen, da das Stellen und Nicht-Stellen von Fragen ein zen-
trales Element sowohl für die Parzival- als auch die Gawan-Handlung
bildet. Während Parzival durch die Warnung Gurnemanz’ sich der
Fragen enthält und dadurch Anfortas nicht von seinem Leiden erlöst,
sieht man Gawan viele Fragen stellen.916 Die Blutstropfenszene bleibt
nicht die einzige, in der Gawan hartnäckig bleiben muss, damit er sei-
ne Informationen bekommt.

In Buch VII begegnet Gawan einem großen Heer, dessen Herkunft
ihm nicht bekannt ist. Daher fragt er einen Knappen, doch diese zeigt
sich wenig kooperativ:

ir erkennt ein ander baz dan ich:
waz hilft dan daz ir frâget mich?
ez sol iu baz wesen kunt
zeinem mâle und tûsentstunt.917

Gawans vorher angewandte List, sich als Teil des Heeres auszugeben,
indem er sich nahe bei ihnen positioniert, wird ihm nun zum Ver-
hängnis. Er muss erst gegenüber dem Knappen zugeben, dass er doch
ein Fremder ist und nicht Teil des Heeres, erst dann gibt der Knappe
bereitwillig und sehr ausführlich Auskunft. Die Auskunft beschränkt
sich jedoch nicht nur auf die Teilnehmer des Heereszuges, sondern
gibt Gawan auch Einblicke in die Konflikte des Landes, die sich Gawan
später in der Begegnung mit Obie und Obilot zunutze machen
kann.918 Wäre er einfach am Heer vorbeigeritten, hätte er nicht jene
Informationen erhalten, die ihn befähigen, bei der Belagerung von Be-

3.6.2

916 Vgl. Dimpel: Dilemmata, S. 48.
917 342, 27–30.
918 Vgl. 345, 13 – 349, 10.

III. Interpretationsansätze

260

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


arosche einzugreifen und den Konflikt mit der Heirat Obies und Me-
leans zu beenden.

Dass Gawan in seinen Fragen hartnäckig bleiben muss und seine
Informationen nicht sofort bekommt, lenkt den Fokus des Rezipienten
besonders darauf, dass Fragen das Mittel sind, welche zum Erfolg füh-
ren.919 Das Ziel von Fragen ist, den Wissensvorsprung eines anderen
zu assimilieren und auf denselben Wissensstand zu kommen. Je wich-
tiger die Information, die Gawan erhält, zu sein scheint, desto hartnä-
ckiger muss er fragen.920 Lässt sich der Knappe beim zweiten Anlauf
Gawans zu einer ausführlichen Erklärung des Heereszuges und seiner
Umstände hinreißen, hat es Gawan bei der wichtigen Szene um die Be-
freiung des Schastel Marveile schon schwerer. Sobald er nach der An-
kunft im Haus des Fährmanns am nächsten Morgen erwacht, spricht
er Bene darauf an, was er gesehen hat:

daz wær mir liep durch vrâgen,
wolt iuch des niht betrâgen
daz irs miz geruochet sagn.
ich hân in disen zwein tagn
vil frouwen obe mir gesehn:
von den sult ir mir verjehn
durch iwer güete, wer die sîn.‘921

Bene weigert sich jedoch zweimal, ihm die gewünschte Auskunft zu
geben und auch den herbeigeeilten Fährmann muss Gawan weitere
zwei Mal um Auskunft fragen, bis er den Namen des Schlosses erfährt.
Interessant ist, dass Gawan sich nicht mit immer wieder erneutem Fra-
gen nach dem Schloss und den Damen zufriedengibt, sondern auch er-
gründen will, weshalb der Fährmann ihm nichts sagen will: war umbe
ist iu mîn vrâgen leit?922 Gawan will also nicht nur Wissen mehren, er
will verstehen. Durch das Verständnis der Zusammenhänge kann er
sich in der sich ihm bietenden Welt zurechtfinden. Er ist sich nicht zu
schade, Rat einzuholen, wo er ihn benötigt: iwern rât und iwer gebot /

919 Vgl. Vgl. zu den Fragen im Parzival Riedo, Daniel: Der Status der Fragen im im
deutschen hochhöfischen Roman, Bern 2008, besonders S. 139–160.

920 Vgl. Kapitel II 3.3.
921 554, 24 – 555, 1.
922 556, 19.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

261

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


wil ich immer gerne hân923 bemerkt er gegenüber dem Fährmann. Als
Gawan nach dem bestandenen Kampf auf Schastel Marveile auf die
Wundersäule trifft, fragt er sogleich was es damit auf sich hat. Mit Ga-
wan erfährt auch der Rezipient von der Bewandtnis dieser Säule, dass
sie alles zeigt, was im Umkreis von sechs Meilen geschieht. Bevor Ga-
wan diese Information erhalten hat, sieht er nur undefinierte Men-
schen, die sich bewegen. Nachdem er jedoch weiß, worum es sich han-
delt, erkennt er Orgeluse und einen fremden Ritter – ein Wissen, das
ihn befähigt, erneut aktiv zu werden, um den Erzählstrang um Orgelu-
se zuende zu führen.924 Auch als Gawan bereits wieder die Protagonis-
tenrolle an Parzival abgegeben hat, leistet ihm die Wundersäule gute
Dienste. Ein Bote von Schastel Marveile berichtet ihm und mit ihm
Artus vom Kampf zweier Ritter.925 Dieses Wissen zusammen mit dem
Zustand von Parzivals Rüstung lässt ihn wiederum kombinieren, dass
es sich bei diesem Kampf um Parzival und seinen Bruder Feirefiz ge-
handelt hat.926

Gawan erschließt sich seine Umgebung fragend und wird dadurch
immer mehr zu einer Wissenden Figur, die das Wissen um die Um-
stände und Vorgeschichten der Umgebung, in der sie sich bewegt, mit
ihrem Wissen um höfische Verhaltensnormen kombiniert. Mithilfe
dieses vereinten Wissens schafft Gawan es beinahe mühelos, sein Um-
feld nach seinen Vorstellungen zu manipulieren und somit die Hand-
lung so zu beeinflussen, wie es von der Erzählinstanz vorgesehen ist.927

Unerklärliches Wissen

Nicht immer findet sich jedoch eine klare Erklärung im Text für Ga-
wans Wissensstand. Da sich die Erzählinstanz in der Gawan-Handlung
häufig mit erklärenden Kommentaren zurückhält und Gawan die
höchste verlässlich Instanz zu sein scheint, bleibt es nicht aus „… daß

3.6.3

923 558, 6f.
924 Vgl. Linden, S. 164.
925 Vgl. 755, 17–ff.
926 Vgl. 759, 1–27.
927 Vgl. Kapitel II 3.7. Vgl. auch Bumke: Blutstropfen, S. 159.

III. Interpretationsansätze

262

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


an den Stellen, an denen Gawan in die Handlung eingreift, vielfach un-
klar bleibt, von welchem Wissensstand aus […] er handelt.“928

Joachim Bumke gibt dafür ein Beispiel. Im Text wird nie explizit
gemacht, dass Gawan weiß, welche Damen sich auf Schastel Marveile
befinden. Wolfgang Mohr hält es sogar für möglich, dass Wolfram „im
Eifer des Gefechts vergessen hat, sich für die Einweihung Gawans zu
interessieren.“929 Cundrie spricht im Beisein Gawans nur von den vier
edlen Damen auf dem Schloss, ohne ihre Namen zu nennen. Darauf
kann sich Gawans Kommentar gegenüber dem Fährmann ich hân
ouch ê von in vernomen930 beziehen. Es ist jedoch nicht explizit gesagt,
dass Gawan immer noch anwesend war, als der Grieche Klias die Na-
men der edlen Damen nennt.

Allerdings stellt sich die Frage, ob eine für den Rezipienten explizit
gemachte Kohärenz des Wissens Gawans zwingend notwendig ist.
Wichtig ist, dass Gawan von der Identität der Damen unterrichtet ist,
weil er es für die erfolgreiche Lenkung der Handlung wissen muss. Nur
wenn man annimmt, dass Gawan spätestens bei der Namensnennung
des Schlosses die richtigen Schlüsse zieht, „wird die ganze Handlungs-
folge der Gawan-Bücher von Gawans überlegener Planung, die er vor
allen verbirgt, zusammengehalten“931, kann man ihm also kohärentes
und nicht erratisches Handeln unterstellen. Auf diese Weise wird auch
der Vorwurf entkräftet, dass Gawan nur aus eigener Ruhmsucht so ge-
heimnisvoll agiere.932

Auf diese Wissens-Problematik aufbauend wird bei der Begegnung
mit Gramoflanz ebenfalls nicht klar durch die Erzählinstanz themati-
siert, ob sich Gawan des Dilemmas bewusst ist, in welches er sich ma-
növriert hat: Gramoflanz ist Gawans Schwester Itonje in Liebe zugetan
und Itonje ist eine der Frauen, die Gawan durch die Herrschaftsüber-
nahme auf Schastel Marveile befreit hat. Stiftet Gawan eine Heirat zwi-
schen den beiden Figuren, macht er sich Gramoflanz zum Anver-
wandten, kann ihm dann jedoch nicht mehr im Zweikampf gegen-
überstehen. Diesen Zweikampf, so scheint es, setzt Orgeluse als Bedin-

928 Bumke: Blutstropfen, S. 160.
929 Mohr: Parzival und Gawan, S, 22, wieder zitiert in: Bumke: Blutstropfen, S. 161.
930 557, 19.
931 Bumke: Blutstropfen, S. 162.
932 Siehe Anm. Nr. 906.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

263

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


gung für ihre Gunst.933 Ein genauerer Blick auf den Text offenbart je-
doch eine differierende Lesart: Orgeluse setzt als Bedingung für ihre
Gunst gegenüber Gawan die Erlangung des Kranzes:

si sprach ‚ir sult mir einen kranz
von eines boumes rîse
[…]
sô muget ir mîner minne gern.‘934

Die Bedingungen enthalten keine explizite Erwähnung eines Kampfes,
obwohl durch die Erringung des Kranzes ein Kampf durchaus impli-
ziert wird. Gawan erringt den Kranz jedoch ohne Schwierigkeiten, erst
nachdem er ihn an seinem Helm angebracht hat, erscheint Gramoflanz,
jedoch ungerüstet, also nicht kampfbereit. Statt des Kampfes soll Ga-
wan sich als Liebesbote zwischen Gramoflanz und Itonje betätigen,
was er auch annimmt.

Der Auftrag Orgeluses ist bereits durch Gawans Rückkehr mit dem
Kranz im wörtlichen Sinn erfüllt, was sich an Orgeluses verändertem
Verhalten zeigt.935 Es ist Gawan selbst, der erneut von einem Zwei-
kampf spricht, einem Zweikampf, den er bereits ohne Orgeluses Wis-
sen mit Gramoflanz vereinbart hat.936 Zu diesem Zeitpunkt hat Gawan
alle Informationen bekommen, die er für die folgende Inszenierung
braucht. Gramoflanz Auftrag, die Liebe von Itonje zu vermitteln ist
ihm ebenso bewusst wie der noch nicht gelöste und gerächte Konflikt
zwischen Orgeluse und Gramoflanz: Gawan weiß also sehr wohl, dass
er sich in eine schier unlösbare Situation manövriert hat, allerdings
stimme ich Bumke nicht zu, der dadurch Gawans Handlungsspielraum
verloren sieht.937 Auf der histoire-Ebene kann Gawan natürlich nicht
klar sein, dass sich alles zum Guten wenden wird und der Kampf ge-
gen Gramoflanz von Parzival abgelenkt und von Artus verboten wer-

933 Vgl. Bumke: Blutstropfen, S. 162.
934 600, 20–24.
935 Vgl. 611, 20 – 615, 20.
936 Vgl. 614, 21ff.:mîne triwe ich han versetzet / gein im ûf kampf ze rîten / in kurzli-

chen zîten
937 Vgl. Bumke: Blutstropfen, S. 162.

III. Interpretationsansätze

264

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


den wird938, doch als der souveräne Stratege auf der Ebene narrativer
Regie „erkennt Gawan die Chance mit einem großen Coup die Kon-
flikte, die sich um ihn herum aufgebaut haben, zu lösen“939 – oder viel-
mehr, er wird vom auctor als Komplize des Erzählers zu dieser groß
angelegten Konfliktlösung eingesetzt und dafür mit einem in die Zu-
kunft weisenden impliziten Wissen (oder der Zuversicht) ausgestattet,
dass er alle seine gegebenen Versprechen wird halten können, auch
wenn sie sich zu widersprechen scheinen. Gawan wird mit dem Wis-
sen ausgestattet, wie er sich in jeder Situation zu verhalten hat940, wel-
che Strategie in der jeweiligen Situation zum Erfolg führen wird. Dies
ist nicht allein mit Gawans höfischer Vorzeichnung zu begründen, da
er in einigen Situationen (Obies Bote, Urjansepisode, etc.) sich dezi-
diert nicht-höfischen Wissens und Verhaltens bedient, sogar als Arzt
tätig wird.

Im selben Maße wie Gawan seine Mit-Figuren über seinen Wis-
sensstand im Unklaren lässt, zeigt auch die Erzählinstanz nicht immer
den Ursprung von Gawans Wissen. Würde die Erzählinstanz alles er-
klären und nachvollziehbar aufschlüsseln, verlöre Gawan viel von je-
ner Überlegenheit, die ihn dazu befähigt, nicht nur die Figuren auf der
Handlungsebene, sondern auch den Rezipienten zu lenken. Je souverä-
ner Gawan agiert, desto mehr hält sich die Erzählinstanz zurück und
wertet Gawan damit als auctoriale Instanz auf. „Gawans Interesse, die
anderen nicht wissen zu lassen, was er weiß und was er will, ist umso
wirksamer, als der Erzähler sich zum Kumpanen seiner literarischen
Gestalt macht“.941

938 Friedrich Dimpel gibt einen wichtigen Einwand zu bedenken: „Gawan kann ver-
muten, dass Artus, Itonje und Ginover alles versuchen werden, den Kampf abzu-
wenden, auch wenn er stets seine persönliche Ehre schonen darf und erklären
kann, für den Kampf bereit zu sein, obgleich es ihm lieber wäre, ihn zu vermei-
den“ (Dilemmata, S. 55). Dieser Einwand weist jedoch auf eine so nicht im Text
eingeschriebene spekulative Bedeutungsebene hin, deren Nachverfolgung Risiken
der textfernen psychologisierung birgt. Wichtiger, als ergründen zu wollen, auf
welche Weise Gawan die Risiken des Dilemmas hätte einschätzen können, ist die
Feststellung, dass sich Gawan auf textexternes, einer Figur auf der Handlungsebe-
ne nicht zugängliches Wissen um den Verlauf der Handlung bezieht.

939 Bumke: Blutstropfen, S. 162.
940 Vg. Emmerling, S. 110.
941 Bumke: Blutstropfen, S. 160.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

265

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Festzuhalten ist: Die Gawan-Figur besitzt durchaus Wissen, wel-
ches über das hinausweist, was eine Figur auf der histoire-Ebene wis-
sen sollte, aber es ist eine eindeutige Dynamik zu beobachten, die Ga-
wan im Erwerbsverlauf dieses Wissens zeigt. Er ist nicht von vorneher-
ein über das höfische Umfeld hinaus als Wissender charakterisiert, wie
beispielsweise Lunete und Hagen. Stattdessen wird Gawans Weg zu
einer wissenden Figur, sein ‚Frageweg‘ gleichsam durch seine verschie-
denen Aventiuren nachgezeichnet und zu einem Erkenntnis-Höhe-
punkt gebracht, der im Augenblick des Gesprächs mit Gramoflanz ver-
ortet ist. Die Kombination dieses Wissens mit dem in Gawan bereits
vorhandenen Wissen um die höfische Welt und ihre Verhaltensnor-
men müssten ihn nun, wenn die Kriterien Auctoriales Wissen und
Handeln wirklich aufeinander aufbauen, zu handlungssteuernden Ver-
halten befähigen, welches diesen Wissensvorsprung ausnützt.

Gawans Auctoriales Handeln

Sandra Linden bescheinigt dem auctor Wolfram die Kompetenz zum
„Experimentieren mit alternativen Erzählmöglichkeiten […], die eine
innerfiktionale Lenkung der Geschehnisse durch eine Figur zulas-
sen.“ 942 Aufgrund dieser Kompetenz ist es durchaus denkbar, dass Ga-
wan der Erzählinstanz in der narrativen Regie des Erzählwerks unter
die Arme greift und so „die Fiktion nicht mehr ausschließlich über
den Erzähler, der zwischen Fiktion und Wirklichkeit steht, sondern
zunehmend innerfiktional über die Figur Gawan [gelenkt wird], die
die Fäden in der Hand hält und die Handlung hinter den Kulissen vor-
antreibt, ohne daß die übrigen Figuren die Manipulation bemer-
ken.“943

Einerseits werden Momente in der Gawan-Handlung untersucht,
in denen Gawan die Regie der Handlung übernimmt. Andererseits
wird auch außerhalb der Gawan-Bücher darauf geachtet, ob Gawan im
Bezug auf Parzival Auctoriales Handeln beweist, da in den vorigen In-
terpretationskapitel eine enge Beziehung der handlungssteuernden Fi-

3.7

942 Linden: Spielleiter, S. 162.
943 Ebd, S. 158.

III. Interpretationsansätze

266

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


guren zur Handlung des Gesamtwerks festgestellt wurde. Nur wenn
Gawan auch Parzival als den eigentlichen Protagonisten des Werks be-
einflusst und lenkt, hat die Annahme Gawans als handlungssteuernde
Figur einen Mehrwert gegenüber der Erklärung von Gawans Souverä-
nität durch seinen Status als vorübergehender Protagonist.

Auctoriales Handeln in der Gawan-Handlung

Die Dynamik zu Beginn der Gawan-Handlung, welche einen Wissens-
zuwachs durch Beobachtung favorisiert, schlägt sich konsequenterwei-
se in geringerer Aktivität und auffallender Passivität in Buch VII und
VIII nieder. Gawan erscheint wie blockiert, er reagiert eher als dass er
agieren würde.944 Vor Bearosche ringt er mit sich, ob er eingreifen
oder einfach weiterreiten soll, da er vor seinem Gerichtskampf in keine
Kämpfe verstrickt werden sollte. Die Erzählinstanz macht sich und das
Publikum zu direkten Zeugen dieses Zauderns, da das Publikum rhe-
torisch fragt, was Gawan tun solle:

waz welt ir daz Gâwân nu tuo,
ern besehe waz disiu mære sîn?
doch lêrt in zwîvel strengen pîn
[…]
sîn nôt sich in ein ander klampf.945

Schließlich befiehlt Gawan sich Gott als oberste Instanz an und reitet
zur Burg, ohne direkt in den Kampf einzugreifen. Immer wieder beruft
Gawan sich auf den anstehenden Zweikampf, der ihn daran hindert
teilzunehmen und weigert sich, den Bitten des Fürsten Libaut nachzu-
geben. Gawan scheint aber nicht nur für sich selbst zu handeln, sonst
würde er unverrichteter Dinge weiterziehen. Stattdessen lässt er sich
von Obilot in Dienst nehmen946 und erfüllt in ihrem Auftrag die Auf-
gabe, den Streit und die Belagerung zu beenden. Gawan kämpft jedoch

3.7.1

944 Er braucht sowohl auf Bearosche die Bürgschaft eines anderen, um nicht in üble
Nachrede zu geraten (363, 20–30), als auch in Ascalun, wo eine Beratung und die
Schlichtung durch den Landgrafen Kingrimursel über sein weiteres Schicksal ent-
scheiden, während Gawan es passiv über sich ergehen lässt.

945 349, 28ff.; 350, 10.
946 370, 22f. Gawan macht jedoch ebenfalls klar, dass er sich der Manipulationsküns-

te Obilots bewusst ist. Er entscheidet sich in vollem ‚Bewusstsein‘ dafür, für sie zu
kämpfen, bleibt also souverän (Vgl. 370, 8f.).

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

267

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


nicht nur und besiegt Meleans, sondern nutzt sein durch die gesamte
Episode hindurch akumuliertes Wissen über die Konfliktlage, um
durch eine Heirat zwischen Obie und Meleans einen dauerhaften Frie-
den zu stiften:

dô sprach der werde Gâwân:
‚hie wirt ein suone getân,
die niemen scheidet wan der tôt.‘947

Diese Aussage Gawans ist eines der wenigen Beispiele eines von ihm
gegebenen Handlungsrats, der auch eher die Züge eines souveränen
Beschlusses denn eines Rats trägt. Gawan betont jedoch, dass er allein
im Dienste Obilots gehandelt habe, als ihr Werkzeug: iuch envienc hie
niemen wan ir hant. Auf dieser Weise bleibt Gawan selbst in einer akti-
ven lenkenden Handlung betont passiv.948 Er erscheint weniger als ak-
tiv auctorial handelnde Figur denn als „Katalysator“, der dort wo er
auftaucht gleichsam automatisch dafür sorgt, dass die Welt um ihn
herum wieder in geordnete Verhältnisse zurückfindet.949

Dieselbe Passivität begleitet Gawan noch in Ascalun. Als er von
demjenigen, dem er im Zweikampf gegenüberstehen soll, mit dessen
Tochter überrascht wird, verteidigt er sich auf geradezu groteske Weise
ohne Waffen mit einem Schachbrett. Über sein Schicksal entscheidet
eine Beratung, ohne dass er auch nur ein einziges Mal selbst zu Wort
kommt.

Sobald Gawan sich in der Welt wieder frei bewegen kann, ist er
nicht nur Katalysator für die Wiederherstellung der höfischen Ord-
nung in der Welt, sondern aktiver Motor in einem groß angelegten
Plan, der bereits in Buch X seinen Anfang nimmt.

Als Gawan Lischoys unter den Augen des Fährmanns besiegt, läuft
er Gefahr sein gerade erst wieder gewonnenes Pferd als Pfand zu ver-
lieren, da der Fährmann dieses verlangt. Sich dem Fährmann aller-
dings zu verweigern, brächte ihn nicht über den Fluss und damit nicht
zur folgenden Aventiure – ein weiteres Dilemma, welches die Gawan-
Figur geschickt in eine Chance zu verwandeln weiß:

947 392, 17ff.
948 Zur Passivität Gawans vgl. auch Mohr: Obie und Meljanz, S. 266f.
949 Vgl. ebd, S. 275.

III. Interpretationsansätze

268

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ich kan iuch anders minnen:
sît er iuch dunket alsô wert,
für daz ors des ir hie gert
habt iu den man derz gein mir reit.950

Man mag diesen Tausch von Ross und Reiter als leichtfertigen Scherz
verstehen und abtun, den Wolfram einfügte, um Lischoys Unterwer-
fungsweigerung vollends unmöglich und lächerlich zu machen951. Die-
se Sichtweise übersieht jedoch die Wirkung, die Gawans originelles Al-
ternative auf die folgenden Ereignisse hat. Der Fährmann und Gawan
werden durch diesen Scherz mit einem verbindenden Lachen zu
Freunden952 und Gawan wird nicht nur ans andere Ufer übergesetzt,
sondern darüber hinaus als Gast in das Haus des Fährmanns aufge-
nommen.953 Dort erfährt er nicht nur, was es mit Schastel Marveile
und dem Lit Merveile auf sich hat, sowie Anweisungen, wie genau er
sich auf dem Schloss verhalten soll, sondern erhält darüber hinaus
auch den Schild, der dicke unt alsô herte was, / dâ von doch Gâwân sît
genas.954 Hätte Gawan sich den Fährmann also nicht mit dem ver-
meintlich leichtfertigen Scherz zum Verbündeten gemacht, wäre der
Ausgang des Abenteuers ein anderer gewesen. So entpuppt sich eine
beinah schwankhafte Episode auf der discours-Ebene als eine final mo-
tivierte auctoriale Handlungs-Strategie, die Gawan zum Erfolg in der
wichtigsten Aventiure seines Handlungsstrangs führt.955

Erst nach der Rückkehr aus dem Garten des Gramoflanz kann Ga-
wan vollständig seine Stärken ausspielen, in seiner Funktion als „klu-

950 546, 4–7.
951 Vgl. Dimpel: Dilemmata, S. 51.
952 Der Text konstatiert klar, dass der Fährmann gegenüber Gawan vollkommen loy-

al ist, der in vil wênec irte / alles des sîn wille gerte.
953 Vgl. 547, 1–9.
954 560, 21f.
955 Nach dem erfolgreichen Kampf auf Schastel Marveile sucht Gawan den Fähr-

mann erneut auf und bekommt von ihm eine Lanze, mit deren Hilfe er den Tür-
koyten besiegen kann. Im Folgenden ist es vor allem die Fährmannstochter Bene,
die in Gawans Sinne handelt und ihr Wissen an ihn weitergibt. So wird sie zur
Verbündeten in der Zusammenführung von Itonje und Gramoflanz, da sie Itonje
kennt und Gawan zu ihr führt. (631, 1–20) Gawan benutzt sie ebenfalls als Send-
botin, um mit ihres Vaters Hilfe Artus’ Heer von einem zu schnellen Übersetzen
abzuhalten (663, 9–19).

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

269

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ge[r], scharfsinnige[r] Planer, der die Zusammenhänge durchschaut
und seine Absichten verbirgt.“956

Geschickt spielt er unterschiedliche Wissensstände der übrigen Fi-
guren gegeneinander aus.

Indem Gawan dieses Wissen dezidiert nicht mit allen anderen Fi-
guren teilt und somit allgemein verfügbar für die Handlung macht,
kann er den Wissensvorsprung zum Lenken der Handlung nutzen.
Wie bei den Figuren Hagen und Lunete in den Interpretationen zuvor
erweist sich das Zurückhalten von Wissen als die eigentlich Hand-
lungsmacht.

Die folgende Tabelle soll einen kurzen Überblick darüber geben,
welche Figuren über welchen Sachverhalt auf der histoire-Ebene infor-
miert sind, damit die geschickte Verteilung der Wissensstände offen-
bar wird.

Figur Gawans
Identität

Schastel
Marveile957

Artus-
verwandtschaft

Artus
Ankunft

Gawan x x x x

Orgeluse x x   
Bene  x   

Knappe  x  x

Guinevere958 x  (x) x

Vier
Königinnen  x x

Sobald Gawan in einem der vier Bereich einen Mitwisser hat, ver-
pflichtet er diesen zur Verschwiegenheit, damit das Konstrukt nicht in
sich zusammenfällt. Der Knappe, der den von Gawan geschriebenen
Brief überbringt muss folgendes schwören:

956 Bumke, S. 163.
957 Aus dieser Sparte wird auch ersichtlich, weshalb Gawan notwendigerweise nicht

nur aus politischen Gründen, sondern auch für die Kohärenz der Handlung die
große Inszenierung von Schastel Marveile weg verlegt. Die einzige Partei, die aus
der Örtlichkeit Schastel Marveile den Schluss ziehen könnte, dass Gawan Artus
wieder mit seiner Familie vereinen wird, ist Guinevere und mit ihr der Artushof,
da sie bei der Klage Cundries anwesend waren. Vgl. Kapitel II 3.3.1.

958 Guinevere steht pars pro toto für das Wissen des Artushofs, wurde jedoch na-
mentlich ausgewählt, da sie die eigentliche Addressatin des Briefes ist und im Fol-
genden die Nachricht selbst gut in Szene zu setzen weiß, vgl. 646, 25 – 647, 24.

III. Interpretationsansätze

270

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


er wurbe lieb oder leit,
daz er des niemen dâ
gewüege noch anderswâ,
wan dâ erz werben solte.959

Diesen Schwur, nur Guinevere den Brief zu geben, hält der Knappe
auch ein, selbst wenn er sich damit den Unmut der Königin Arnive auf
sich zieht.960 Auch Orgeluse, welche Gawan gebeten hat, seine Identität
nicht zu verraten, wird von Arnive dazu verführt, ihr Wissen zu teilen:

wider in durch vrâgen baz
gienc si zer herzoginne.
diu pflac ouch der sinne,
daz ir munt des niht gewuoc,
welhen namen Gâwân truoc.
sîn bete hete an ir bewart,961

Es scheint beinahe so als würde die Erzählinstanz durch die Figur Ar-
nive, die der Scharade unbedingt auf den Grund gehen möchte, einen
Stolperstein für Gawan einbauen, damit das sorgsam geplante Kon-
strukt in sich zusammenfällt und der geplante Kampf gegen Gramof-
lanz nicht stattfindet.962 Denn ein Blick auf die obige Tabelle offenbart,
dass Arnive genau diejenigen ‚Bausteine‘ anfragt, die ihren Wissens-
stand mit dem Gawans gleichsetzen würden. Jedoch hat sich Gawan
durch seine vorherigen Taten die Loyalität seiner Mitwisser gesichert,
sodass Arnive nichts erfährt und sie passive ‚Spielfigur‘ in Gawans
Spiel bleibt.

Während der Plan für die Familienzusammenführung so ins Rol-
len gebracht wurde und sich Artus mit seinem Hof auf dem Weg befin-
det, wird Gawan auch noch an anderer Stelle steuernd aktiv. Mithilfe
Benes, die zwar, wie die obige Tabelle zeigt, wenig Einblick in die Um-
stände um die Artusfamilie hat, jedoch in die unglückliche Liebe zwi-
schen Gramoflanz und Itonje eingeweiht ist, versucht er nun die bei-
den unglücklich Verliebten zu versöhnen. Nach anfänglichem Sträu-
ben gibt sich Itonje in Gawans Hand: si sprach ‚ir sult gewaldec sîn / des

959 625, 8–11.
960 Vgl. 626, 24 – 627, 11.
961 627, 12–17.
962 Vgl. Bumke: Blutstropfen, S. 163f.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

271

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


werden küneges unde mîn.963 Itonje gibt Gawan also die Verfügungsge-
walt über ihren Erzählstrang, damit er mit helfe unde rât die Angele-
genheit zum Guten wende. Diese beiden Signalwörter weisen auf der
histoire-Ebene auf ein Dienstverhältnis hin, auf der Ebene narrativer
Regie begegnen sie als Bezeichnung für das Tun einer handlungssteu-
ernden Figur immer wieder.

Wichtig ist jedoch zu beachten, dass die endgültige Lösung des
Konflikts und die Versöhnung der beiden Figuren Gramoflanz und
Itonje zu einer Zeit stattfindet, da Gawan die Spielleiterfunktion be-
reits wieder abgegeben hat. Gawan wird, so Dimpel, nur dank Artus
Vermittlung aus dem Dilemma entlassen, gegen Gramoflanz kämpfen
zu müssen und damit der Liebe zwischen Itonje und Gramoflanz im
Wege zu stehen.964 Oder bedient Gawan sich bei der Zusicherung der
Hilfe gegenüber Itonje erneut eines auctorial anmutenden Zukunfts-
wissens, welches ihm verrät, dass der Kampf mit Gramoflanz nicht
stattfinden wird? Eine klare Antwort lässt sich darauf nicht finden.
Fest steht: Gawans Handeln in dieser Szene wird von Seiten der Erzäh-
linstanz scharf kritisiert, die es sogar eine Sünde nennt, dass Gawan
Itonje nicht über ihr Verwandtschaftsverhältnis aufklärt. Spätestens an
dieser Stelle scheint sich das Komplizenverhalten von Erzählinstanz
und Figur in ein Konkurrenzverhältnis gewandelt zu haben: Die Er-
zählinstanz stilisiert sich als machtlos gegenüber Gawans ungleiche
Verteilung des Wissens, auch wenn durchaus Gutes daraus erwachsen
kann. „Keineswegs wendet sich der Erzähler gegen das Ziel von Ga-
wans Geschäftigkeit, nämlich das Bemühen, die verfeindeten Parteien
miteinander zu versöhnen.“965

Unkritisiert von der Erzählinstanz bleibt Gawans nächster Akt der
Zusammenführung. In seiner erlangten Souveränität als Herr von
Schastel Marveile unterliegt ihm auch die Wahl der Tischordnung.
Diesen Umstand nutzt Gawan, um Klingschors Fluch der Geschlech-
tertrennung aufzuheben. Es lassen sich dabei folgende Phasen feststel-
len: Der Weg der Vereinigung führt zuerst über das Schauen, im sel-

963 635,21f.
964 Vgl. Dimpel: Dilemmata, S. 55.
965 Bumke: Blutstropfen, S. 164.

III. Interpretationsansätze

272

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ben Maße wie Gawan Orgeluse betrachtet.966 Auf das Schauen folgt
eine zögerliche Annäherung und zuletzt der gemeinsame Tanz. Die Er-
zählinstanz weist dezidiert darauf hin, dass dies alles nicht nur mit Ga-
wans Billigung, sondern auch durch seinen Verdienst geschieht.967 Die
zuvor allgegenwärtige Trauer968 wandelt sich allenthalben in Freude:

sô habt ir selten ê gesehen
decheinen wirt sô freuden rîch.
ez was den freuden dâ gelîch.
alsus it freudenhafter ger,969

Die Freude der gesamten Gesellschaft ist auch in Gawans eigener Freu-
de über die Gemeinschaft mit Orgeluse gespiegelt, das Fest endet als er
sich nicht länger von Orgeluse fernhalten kann auf sein Zeichen hin.

Gawans Funktion für die Handlung, in der er selbst die Führung
übernimmt, erweist sich also einmal mehr als die eines „Erlöser[s] der
Gesellschaft.“970 Als handlungssteuernde Figur wirkt er auf den Ziel-
punkt des Romans hin, die allgemeine Freude des Hofes wiederherzu-
stellen. Dies tut er zuerst in seinem eigenen Herrschaftsbereich und
konsequent im weiteren Verlauf für die Artusgesellschaft, indem er die
lange getrennten Familienmitglieder wieder in den Artushof integriert.

Nach der Beendigung des Festes wird der äußere Handlungsbogen
um Joflanze wieder aufgenommen. Durch einen Szenenwechsel hin zu
Guinevere wird deutlich, wie sehr der Artushof eine Zusammenfüh-
rung aller Handlungspunkte und damit der ihnen innewohnenden Fi-
guren benötigt.971 Artusritter und Damen haben sich in alle Winde
zerstreut, erst Gawans Einladung nach Joflanze führt sie wieder zu-
sammen.

Gawans genaue Kenntnis Guineveres führt dazu, dass er weiß, wie
sie reagieren wird. Er instruiert den Knappen swaz si dir râte, daz

966 Auf den Zusammenhang zwischen der Geschlechter-Vereinigung und der end-
gültigen Vereinigung von Orgeluse und Gawan als Paar hat Sonja Emmerling
hingewiesen. Vgl. Emmerling, S. 97.

967 Vgl. 637, 24: dô schuof mîn hêr Gâwân., vgl auch 639, 4f; 639, 13f.
968 Rund um die Schastel Marveile Episode begegnen Worte wie riwen, klagn und

weinen auffällig gehäuft.
969 638, 22–25.
970 Emmerling, S. 71.
971 Vgl. 646.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

273

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


tuo972 und gibt somit die Regie der Nachrichtenübergabe an Guinevere
ab – scheinbar jedoch im vollen Wissen, dass Guinevere in seinem Sin-
ne handeln wird. Und er hat richtig vorausgesehen: Guinevere weist
den Knappen an, so zu tun als wäre die Botschaft noch nicht heimlich
an sie übermittelt worden. Gespielte Hast soll der Botschaft Dringlich-
keit verleihen, durch den öffentlichen Auftritt wird der Brief aventiure
mære, Abenteuer im Abenteuer und damit zum Aktions-Imperativ des
Artushofes. Artus kann gar nicht anders, als zum Aufbruch zu drän-
gen.973

Doch ein weiteres Mal führt Gawans Geheimhaltung ihn in die
Kritik der Erzählinstanz. Da Gawan auch Orgeluse keine Auskunft
über das Herannahen von Artus’ Heer gibt, kommt es zu Kämpfen, die
auch Tote fordern.974

Bis zur endgültigen Vereinigung der beiden Heerlager lässt Gawan
sein eigenes Gefolge noch im Ungewissen, dass Artus auf seinen
Wunsch in Joflanze erschienen ist. Mit großer Zeremonie und pracht-
vollem Aufzug wird der Rahmen für die Vorstellung der vier Königin-
nen gesteckt. Es ist bezeichnend, dass Artus sie nicht erkennt, auch als
er sie sieht und Gawan als Vermittler braucht, der sie ihm vorstellt:

sus sprach er zuo dem Bertûn
‚erkant ir Utepandragûn,
so ist diz Arnîve sîn wîp:
von der zwein kom iwer lîp.
sô ist diz diu muoter mîn,
von Norwæge de künegîn.
dies zwuo mîn swester sint.975

Alle Trauer beginnt sich in Freude und Liebe aufzulösen. Danach scheint
Gawans Funktion als Spielleiter beendet und er überlässt Artus einen
großen Teil  der folgenden Regie.  Artus ist  es,  der nach Gramoflanz
schicken  lässt  und  den  Kampf  zwischen  Gawan  und  Gramoflanz
schlussendlich doch verhindert. Zwar wirkt Gawan noch als ‚Zuarbeiter‘
für die Versöhnung, da er sowohl auf Itonje als auch auf Orgeluse einen
großen Einfluss hat, doch „die erzählergleiche Regie über die Handlung

972 626, 18.
973 Vgl. 648, 8 – 651, 7.
974 Vgl. 665, 25 – 666, 1.
975 672, 7–13.

III. Interpretationsansätze

274

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


entgleite[t]“976 ihm immer mehr. Das Geschehen rund um Parzival und
Feirefiz nimmt seinen Lauf, ohne dass Gawan es maßgeblich beeinflusst.
Er hält Parzival für Gramoflanz, kämpft und wäre beinahe unterlägen,
hätte nicht die Pagen seinen lang wohlgehüteten Namen gerufen. Dieser
Namensruf  bildet  den  endgültigen  Wendepunkt  weg  von  der  hand-
lungssteuernden Figur hin zur Nebenfigur Gawan im Parzival. Denn mit
Gawans Namen wird seine gesamte literarische Tradition wieder in den
Vordergrund  gerückt,  auch  seine  verwandtschaftliche  Beziehung  zu
Parzival selbst, die diesen Kampf unmöglich macht. Die weitgehend in
funktionell agierende, anonyme Spielleiterfigur, die sich große Mühe
gegeben hat ihren Namen zu verschweigen,977 ist der Figur ‚Artusritter
Gawan‘  gewichen.  Gegen  Niesner  bin  ich  der  Meinung,  dass  nicht
Gawans Artusritter-Rolle und seine Rolle als Herr von Schastel Marveile
mit der Verschweigung seines Namens voneinander getrennt werden
sollen,  sondern  seine  Funktion  als  anonymisierbarer  Spielleiter  von
seiner Rolle auf der histoire-Ebene als Artusritter.978 Symbolisiert wird
die  aktive  Übergabe  des  Erzählfokus  zurück  an  Parzival  durch  den
Zweikampf,  den die beiden Figuren vor Joflanze miteinander austra-
gen.979 Gawan gibt gegenüber Parzival zu: dîn hant uns bêde überstreit980,
während die Erzählinstanz am Ende des 13. Buches dem Rezipienten
berichtet: an den rehten stam diz mære ist komn. Der Nebenstrang mit
Gawan als handlungssteuernde Figur scheint beendet.

Auctoriales Handeln im Bezug auf Parzival

„Der aktive Einsatz für andere [als] ein Grundbedürfnis Gawans“981

reicht jedoch nicht vollständig aus, um Gawan als auctorial handelnde
Figur zu kennzeichnen. Wenn Gawan mit seinen Aktionen auch die

3.7.2

976 Linden: Spielleiter, S. 166.
977 Vgl.  Bumke:  Blutstropfen,  S. 166.  Eine  Zusammenstellung  der  verschiedenen

Theorien,  weshalb Gawan seinen Namen verschweigt,  findet sich bei  Manuela
Niesner. Vgl. Niesner, S. 40f.

978 Vgl. Niesner, S. 42.
979 Dagegen Dietrich Homberger, der den Zweck des Zweikampfes nur in der abschlie-

ßenden Überhöhung Parzivals sieht, da er „den Inbegriff aller Tugenden“ besiegt
habe, vgl. Homberger, S. 134.

980 689, 29.
981 Emmerling, S. 99.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

275

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Handlung des gesamten Romans zu ihrem Zielpunkt führen soll, muss
er notwendigerweise auch für Parzival auctorial handeln, d. h. ihm an
Knotenpunkten der Handlung den richtigen Weg weisen, ihm raten
oder ihn über Pattsituationen hinweghelfen, damit Parzivals Hand-
lungsstrang weiter fortschreiten kann. Auf den ersten Blick scheint es
nur wenig Gelegenheit zu auctorialem Handeln gegenüber Parzival zu
geben. Es sind jedoch eben jene kurzen direkten Begegnungen zwi-
schen den beiden Helden, die dabei helfen, beide Erzählstränge mit-
einander zu verknüpfen und Parzival in den Artusroman-Zyklus ein-
zubetten. Ohne Gawans aktives Eingreifen in diesen Momenten wäre
der Parzival ein Ritterroman, jedoch kein Artusroman.

Wie im Transgressions-Kapitel beschrieben, beinhaltet das erste
Zusammentreffen Parzivals mit Gawan eine Richtungsänderung der
Handlung zum Raum Artushof. Parzival, in Liebesgedanken versun-
ken, macht keine aktiven Anstalten sich dem Artushof zu nähern, da-
rüber hinaus hindert ihn eine Fehde mit Keye daran, dorthin zu gehen.

Gawan beendet mit Parzivals Trance auch die Pattsituation, in der
sich der Held befindet und räumt durch den Hinweis auf den Kampf
mit Keye, an den Parzival sich nicht aktiv erinnert, das Hindernis aus,
welches ihn an der Einkehr beim Artushof hindert.982

Durch Gawans Hilfe wird Parzival zum Artusritter, und vom neu-
en Mittelpunkt ‚Artushof ‘ aus bricht Parzival zur Gralssuche auf. Auf
der histoire-Ebene verschieden, auf der Ebene narrativer Regie jedoch
durchaus ähnlich, gestaltet sich Parzivals Wiedereingliederung in den
Artushof vor Joflanze. Wieder reitet Gawan allein los und tritt einem
Ritter gegenüber. Nachdem sich beide Ritter erkennen, reitet Parzival
wiederum an Gawans Seite zum Artushof zurück. Gawan sorgt für
eine standesgemäße Einkleidung des jungen Ritters und überwindet
eine erneute Pattsituation: Parzival schämt sich, den vier Königinnen
und Orgeluse gegenüberzutreten, doch Gawan führt ihn dorthin und
veranlasst so die Versöhnung:

‚ez muoz doch sin‘, sprach Gâwân.
er fuorte Parzivâlen dan,
da in kusten vier künegîn983

982 Vgl. 301 – 304.
983 696, 5ff.

III. Interpretationsansätze

276

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Dem folgt ein Festmahl, Parzivals Wunsch, wieder in die Tafelrunde
aufgenommen zu werden, wird von Artus entsprochen.

Außerhalb seines eigenen Handlungsstrangs kommen Gawans
handlungssteuernde Aktionen primär Parzival zugute. In die Suche
nach dem Gral und Parzivals Aufgabe gegenüber Anfortas greift Ga-
wan zwar nicht direkt ein, doch er ist das Bindeglieds Parzivals zum
Artushof und damit zum gesamten Literaturgenre Artusroman. Dem
kommt umso mehr Bedeutung zu, als bei Chrétien die Perceval- und
Gauvain-Partien stark voneinander getrennt sind. Wofram hat Gawans
Rolle und die Verflechtung der beiden Figuren gegenüber Chrétien
stark ausgebaut.984 Dass eine Figur durch Handlungssteuerung zum
Bindeglied zwischen zwei Erzählsträngen werden kann, begegnete be-
reits in den Untersuchungen zu Hagen von Tronje. Auch mit dieser Art
des Handelns, die ihn über die histoire-Ebene erhebt, kann Gawan
demnach als auctorial handelnde Figur gesehen werden.

mîn her Gawân – greifbare Vorliebe des Erzählers für Gawan?

Gawan ist mehr als nur ein zufälliger Neben-Protagonist, mehr als ein
Lückenbüßer für den schwer darstellbaren Bruch in der Parzival-
Handlung durch die jahrelange Irrfahrt des Protagonisten.985 So hat
auch die Forschung längst die Ansicht überwunden, dass Gawan ge-
genüber Parzival eine sekundäre Bewertung erhalte und das problema-
tische Aventiure-Rittertum negativ mit dem edlen Gralsrittertum kon-
trastiert werde.986

Lob und Hilfe

Es ist nicht zu leugnen, dass „der Erzähler eine auffällige Sympathie
für Gawan [zeigt], wenn er die Figur rund mîn her Gawan nennt und
über das Personalpronomen eine Nähe herstellt, die keiner anderen Fi-

3.8

3.8.1

984 Vgl. Schirok, Bernd: Perspektiven der Interpretation, in: Wolfram von Eschen-
bach. Ein Handbuch, hg. v. Joachim Heinzle, Berlin/New York 2011, S. 411–440,
hier: S. 412.

985 Vgl. Linden: Spielleiter, S. 156.
986 Vgl. Homberger, S. 130ff.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

277

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


gur so explizit zuteil wird.“987 Die auffallende Ähnlichkeit der Metho-
den von Erzähler- und Gawan-Figur wurden bereits herausgearbeitet
und bilden einen weiteren Baustein für die Annahme, dass die Erzäh-
linstanz durchaus eine Vorliebe für Gawan zu hegen scheint. Parzival
mag des mæres hêrre988 sein, doch Gawans Wichtigkeit für die Erzäh-
linstanz selbst ist nicht zu übersehen. Gemäß der literarischen Traditi-
on wird Gawan als der taverunder hôchster prîs gelobt und als ellenrîch
und werde. Die Erzählinstanz geht aber noch einige Schritte weiter,
wenn sie Gawan als mîn vriunt bezeichnet. Eine engere sympathische
Bindung zwischen Figur und Erzählinstanz ist kaum vorstellbar. Da-
rüber hinaus scheint der Erzählinstanz sehr daran gelegen, dass Ga-
wan auch in für ihn zweifelhaften Situationen nicht der Ehrenrührig-
keit anheim fällt. Als Gawan sich im Buch VIII von der Meute, die ihn
angreifen will zurückzieht, betont die Erzählinstanz: Gâwân dô muose
entwîchen, / doch unlasterlîchen. Ebenso erfährt der Rezipient in einer
Prolepse bereits vor der Wiederaufnahme der Gawan-Handlung in
Buch X, dass Gawan den Mord and Vergulahts Vater nicht begangen
hat, als könne die Erzählinstanz es nicht erwarten, ihren vriunt von der
Tat reinzuwaschen.989

Gleichermaßen auffällig gestalten sich Szenen, in denen die Erzäh-
linstanz die Handlung anhält, um darüber zu klagen, wie gerne sie
doch Gawan helfen und ihn vor allem Unbill bewahren würde, es aber
nicht vermag:

hulfen mîne sinne
iemen iht für minne,
hêrn Gâwân bin ich wol sô holt,
dem wolt ich helfen âne solt.
[…]
swie gern ich in næme
[…]
waz hilfet dan mîn underslac,
swaz ich dâ von gesprechen mac?990

987 Linden: Spielleiter, S. 151. Diese Betitelung ist keine Eigenschöpfung Wolframs,
auch Chrétien nennt Gauvain messire.

988 338, 7.
989 Vgl. 413, 13–20.
990 532, 19–22; 534, 1; 534, 5f.

III. Interpretationsansätze

278

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Die „Leidensfähigkeit“, die Gawan zugesprochen wird991, stilisiert die
Erzählinstanz zu ihrem eigenen Leid, geschickt den Eindruck erwe-
ckend, dass das angewandte Spannungsmanöver992 dem Unvermögen
oder dem Unwillen geschuldet sei, von etwas zu berichten, was Gawan
Schaden zufügen wird.993 Diese Passagen der affektiven Immersion der
Erzähler-Figur in das Wohl und Wehe Gawans finden sich bei Chréti-
en nicht in diesem Ausmaße. Je mehr Handlungsmacht der Gawan-Fi-
gur zugestanden wird, desto mehr scheint sie Wolframs Erzählinstanz
‚ans Herz zu wachsen‘.

Kritik

Die unverhohlene Sympathie der Erzählinstanz verhehlt jedoch nicht,
dass auch Kritik an Gawan geäußert wird, insbesondere im Hinblick
auf seine Geheimhaltungsstrategie um die Joflanze-Episode. Die Er-
zählinstanz spricht von einer Sünde, die Gawan gegenüber seiner
Schwester Itonje begeht:

ouch het er sich gesündet baz
gein der einvaltigen magt
diu im ir kumber hât geklagt;
wander ir niht zuo gewuoc
daz in unt si ein muoter truoc:
ouch was ir bêder vater Lôt.994

Unterstützung in der Liebesangelegenheit, so wird impliziert, ist nicht
genug in dieser Situation. Die Aufrichtigkeit Itonjes wird mit der
Heimlichkeit Gawans kontrastiert, auch wenn Itonje dankbar für Ga-
wans Hilfe ist. Wurde zuvor nicht einmal Gawans unhöfisches und im-
pulsives Verhalten kritisiert, entweder entschuldigt oder einfach un-
kommentiert gelassen, häufen sich nun kritische Kommentare.

och solte mîn hêr Gâwân
der herzogîn gekündet hân

3.8.2

991 Wolf: Gramoflanz, S. 30. Vgl. Kapitel II 3.1.
992 Vgl. Nellmann: Stellenkommentar, S. 644.
993 Vgl. 401.
994 636,5–11.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

279

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


daz ein sîn helfære
in ir lande wære:
sô wære des strîtes niht geschehn.995

„Das Spiel hört auf, wenn es Tote gibt, weil Gawan es unterläßt, die Be-
teiligten über seine Maßnahmen aufzuklären.“996 Der ‚Ton‘ der kriti-
schen Worte der Erzählinstanz ist jedoch vergleichsweise milde, sie
unterlässt es, Gawan eine Titulation zukommen zu lassen, wie es bei-
spielsweise bei der Verurteilung Kriemhilds oder Hagens durch den
Erzähler des Nibelungenlieds geschieht.997 Zwar fällt das Wort Sünde,
doch wird Itonje als einvaltic beschrieben, ein Wort, dessen Bedeutung
zwar nicht unbedingt die heutige negative Färbung beinhalten muss,
jedoch bereits darauf hinweist, dass Itonje leicht zu manipulieren ist.998

Die Parallelführung der beiden Kritik-Stellen zeigt sich an der beider-
maligen Einleitung durch och/ouch. Die leichte Gawan-Schelte wirkt
durch die Verwendung der ouch-Konjunktionen wie ein gedanklicher
Appendix, kaum exponiert und nicht zwingend als wirkliche Kritik
aufzufassen.

So wenig die Erzählinstanz sich im Stande zeigen will, über Ga-
wans Leid zu berichten, so wenig scheint sie an der Figur Kritik üben
zu wollen. Wo doch einmal kritisiert wird, sind die Worte dergestalt
arrangiert, dass die Kritik abgeschwächt wird.

Dass Gawan ebenfalls den Spielraum bekommt, den er für eine
Handlungssteuerung benötigt, sollte aus der Tatsache, dass ihm ein ei-
gener Handlungsstrang zugebilligt wird, ersichtlich geworden sein. In
diesem Zusammenhang soll jedoch ebenfalls nochmals darauf hinge-
wiesen werden, dass auch außerhalb der Gawan-Handlung Gawan
durch die Erzählinstanz ‚Auftritte‘ beschert werden, die sich nicht in
der Vorlage Chrétiens finden. Indem Wolfram als auctor Gawans Rolle
in der Handlung ausbaut, bekommt auch die Erzählinstanz mehr Gele-
genheit, sich intensiv mit Gawan auseinanderzusetzen, ihn gar dem
Publikum als bereits kampfbereites Kind vorzustellen – eine klare
Neuerung gegenüber der bisherigen Gawan-Tradition, ebenso wie die

995 665, 25–29.
996 Bumke: Blutstropfen, S. 160.
997 Vgl. Kapitel II 2.8.
998 Lexer, S. 183.

III. Interpretationsansätze

280

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Hochzeit mit Orgeluse, welche Gawans persönliches Glück in den Vor-
dergrund rückt.

Resümee: Gawan und Orgeluse – Schüler und Lehrerin?

Gawan unterscheidet sich in sofern von den bisher untersuchten Figu-
ren, dass an ihm eine klare Entwicklung hin zur souveränen Hand-
lungssteuerung nachgezeichnet wird. In der Parzival-Handlung agiert
Gawan als der Inbegriff des Artushofes, dem die Funktion zukommt,
Parzival in diesen zu integrieren. Gawan ist jedoch nur handlungsbe-
stimmend an diesen neuralgischen Punkten. Blockiert auf der histoire-
Ebene durch die Verpflichtung zum Zweikampf mit Vergulaht, er-
scheint er auf Schampfanzun und Bearosche nur als passiver Katalysa-
tor und als eine Figur, die Wissen aufnimmt. Die aktive Verwendung
dieses Wissens jedoch bleibt weitgehend aus, Gawan bleibt Objekt und
weniger Subjekt der Handlung. Als ‚typischer‘ Aventiure- und Minne-
ritter wird er auch Situationen ausgesetzt, die ihn in burlesk-komische
Verwicklungen bringen, aus der er sich aus eigener Kraft nicht befrei-
en kann.

Das ändert sich zu Beginn des 10. Buches mit dem Auftreten Or-
geluses. Gawan scheitert mit seinem Minnedienstgesuch an ihr und
sieht sich einer spöttischen Opposition gegenüber, die seine höfischen
Tugenden auf eine harte Probe stellt. Trotz seiner Siege im Tjost wird
ihm die Anerkennung verweigert, die doch ‚Sinn‘ des Minnedienst-
Kampfes und des Tjost im Allgemeinen ist.999 Daher wandelt sich Ga-
wan nicht vom ziellosen Aventiure- in einen kampfbereiten Minnerit-
ter1000, sondern er lernt in der konstanten Auseinandersetzung mit Or-
geluse „konstruktiv“ zu handeln und der Überlegene zu werden.1001

Orgeluse wird implizit selbst als eine Meisterin der Manipulation cha-
rakterisiert; durch die Läuterung im Dienste Orgeluses legt Gawan
Stück für Stück die Identität ab, die ihm die Artustradition gegeben

3.9

999 Vgl. die erklärende Aussage des Knappen Iwanet: ‚swer gein dir ze tjoste kum, /
dâ soltuz balde brechen, / durch sînen schilt verstechen. / wiltu des vil getrîben, /
man lobt dich vor den wîben, 158,8–12.

1000 Vgl. Emmerling, S. 76.
1001 Emmerling, S. 105f.

3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival

281

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


hat. Erst dann „wird die ganze Handlungsfolge der Gawan-Bücher von
Gawans überlegener Planung“1002 bestimmt. So eng wie die Heilung
Orgeluses und dadurch Gawans eigene sælde mit dem Brechen des
Fluches auf Schastel Marveile durch Wolfram verknüft wurde1003, wird
ersichlicht „… dass Gawan seine Rolle als Heiler der Gesellschaft künf-
tig nur mit Orgeluse zusammen erfüllen kann.“1004 Der erfolgreiche
Sprung über die gefährliche Schlucht bildet dabei den Wendepunkt der
Handlung und den Abschluss von Gawans Entwicklung hin zum Spiel-
leiter. Gawans Hauptaufgabe im Parzival besteht nun darin, die ver-
sprengten Teile der Artusgesellschaft in einer großen Inszenierung
wieder zusammenzufügen, damit im semantischen Raum ‚Artushof ‘
wieder die Hofesfreude einkehren kann. Auf der Ebene narrativer Re-
gie entpuppt sich diese Aufgabe als Rückführung aller Handlungs-
stränge zum Artushof, Gawan handelt als Komplize der Erzählinstanz,
die eine Genre-Erwartung zu erfüllen hat.1005 Über Parzivals andere
Identität als Gralsritter, die sich aus einer anderen Verwandschafts-
und Handlungslinie herleitet, hat Gawan jedoch keine Gewalt. Folge-
richtig gibt Gawan seine Funktion als Spielleiter wieder an die Erzäh-
linstanz ab, welche nun wieder in voller Souveränität Parzivals Hand-
lungsstrang zuende führen kann.

Symbolisiert wird dieser Wechsel durch den Zweikampf zwischen
Parzival und Gawan, der zwar mit keinem klaren Sieg endet, doch von
Gawan als Sieg Parzivals ausgelegt wird.

Nach der Anwendung der Kriterien auf die Gawan-Figur ist nun
zu resümieren: Gawans Zwischenspiel als handlungssteuernde Figur
kann als ein Experiment gesehen werden, als eine „poetologische Volte
also, die für das sichere Terrain arhurischer Aventiuren durchaus ein
wîl funktioniert“1006. Doch dort, wo Gawans Kompetenz mit der Kom-
petenz der Erzählinstanz kollidiert, wo die Erzählinstanz keine Gewalt
mehr über Gawans Handeln zu haben scheint, läuft die innerfiktionale
Kohärenz und Logik Gefahr, dauerhaft gefährdet zu werden. Wenn Er-
zählinstanz und Figur in der Lenkung der Handlung zu Konkurrenten

1002 Bumke, Blutstropfen, S. 162.
1003 Vgl. Emmerling, S. 114.
1004 Emmerling, S. 103.
1005 Vgl. Mertens, Volker: Der Deutsche Artusroman, Stuttgart 1998, bes. S. 25–63.
1006 Linden: Spielleiter, S. 166.

III. Interpretationsansätze

282

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


werden, kann die Souveränität der Figur als Erzählprinzip nicht durch-
gehalten werden. Die stilisierte Hilflosigkeit des Erzählers gegenüber
einer allzu unabhängig nach einer höheren Logik handelnden Figur
lässt bereits Probleme erahnen, die im Kapitel zum Tristan Gottfrieds
von Straßburg noch schärfer zu Tage treten werden.

Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

Die Figur Wetzel

Charakteristika

Bei der Figur Graf Wetzel handelt es sich um den besten Freund und
Vasallen des Protagonisten Ernst. Wetzel ist der einzige der Gefährten
des Herzogs, dessen Name Einzug in die Dichtung der wohl um 1200
entstandenen1007 Fassung B erhält, die Hauptgegenstand dieser Unter-
suchung ist. Bereits früh zu Beginn des Werkes wird Wetzel dem Rezi-
pienten durch die Erzählinstanz vorgestellt, als Ernst mit anderen jun-
gen Adligen seine Schwertleite begeht:

4.

4.1

4.1.1

1007 Über die genaue Datierung aller Fassungen der Herzog Ernst Dichtung wird in
der Forschung ausgreifend diskutiert. Die sehr punktgenauen Datierungen
Behrs stützen sich bei der Einordnung der B Fassung auf die Nennung des Wai-
sen, des besonderen Steines in der Reichskrone. Da dieser bei Walther von der
Vogelweide als pars pro toto für die Reichskrone im 2. Spruch im Reichston Er-
wähnung findet, stellt Behr für die B Fassung einen terminus post quem von
1198 fest. (Vgl. Behr, Hans-Joachim: Herzog Ernst. Eine Übersicht über die ver-
schiedenen Textfassungen und deren Überlieferung, Göppingen 1979 [Litterae
62]; sowie: ders. / Szenklar, Hans: Herzog Ernst, VL 3², Sp. 1179–1191.) Diese
Annahme ist jedoch kritisch zu sehen, da auch wenn der Waise vor Walther kei-
ne literarische Erwähnung gefunden hat, nicht davon ausgegangen werden kann,
dass er zuvor keine Rolle im Bewusstsein der Zeit gespielt hat. Die Reichskrone
wird in der Archäologischen und historischen Forschung des frühen Mittelalters
überwiegend auf die Zeit Konrads II. (~990–1039) datiert, also etwa 150 Jahre
vor Behrs terminus post quem. Vgl. zur Kritik an Behr auch Jens Haustein: ‚Her-
zog Ernst‘ zwischen Synchronie und Diachronie, ZfdPh 116 (1997), S. 115–130;
Otto Neudeck: Ehre und Demut. Konkurrierende Verhaltenskonzepte im ‚Her-
zog Ernst B‘, in: ZfdA 121 (1992), S. 177–209. sowie Markus Stock: Kombinati-
onssinn. Narrative Strukturexperimente im ‚Straßburger Alexander‘, im ‚Herzog
Ernst‘ und im ‚König Rother‘, Tübingen 2002, S. 157f.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

283

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


dô nam der edel wîgant
mit grôzen êren daz swert
und mit im ein knabe wert,
grâve Wetzel, sîn man,
der nie zageheit gewan,
und ander sîn gesinde.1008

Wetzel ist also allein durch seine direkte Benennung bereits mehr als
nur ein Teil dieses gesinde, welches als bloßer Funktionsträger den
Rahmen für das festliche Ereignis bildet. In einer Prolepse wird da-
rüber hinaus in den anschließenden Versen auf Wetzels zukünftige Be-
ziehung zu Ernst hingewiesen, sodass keinerlei Zweifel an Wetzels
treuen Ergebenheit aufkommen:

des muose erm immer mêre
leisten triuwe und wârheit.
durch deheine arbeit
wolder im nie geswîchen.
er gestuont im frümelîchen
bî unz an sîn ende.1009

Auch in zukünftigen Erwähnungen findet sich bei der Nennung Wet-
zels immer wieder der Zusatz sîn man, sodass diese Charakterisierung
beinahe zum topisch überformten Epitheton gerät1010, welches auf eine
Engführung der beiden Figuren abzielt: Wetzel gehört Ernst gleichsam
mit Haut und Haaren, wo Ernst ist, dort wird notwendigerweise auch
Wetzel sein, selbst wenn er nicht dezidierte Erwähnung findet. Aller-
dings ist diese Verbundenheit auch reziprok. Obwohl Ernst seine Ge-
fährten gleich zu behandeln gelobt, behandelt er Wetzel stets ein klein
wenig ‚gleicher‘ als alle anderen.1011 Nur der Tod, so lässt die Erzählin-
stanz verlauten, kann sie am Ende voneinander scheiden.

1008 V. 118–123. Im folgenden wird zitiert aus: Herzog Ernst. Ein mittelalterliches
Abenteuerbuch. Mittelhochdeutsch, Neuhochdeutsch. In der mittelhochdeut-
schen Fassung B nach der Ausgabe von Karl Bartsch mit den Bruchstücken der
Fassung A herausgegeben, übersetzt, mit Anmerkungen und einem Nachwort
versehen von Bernhard Sowinski, Stuttgart 2006.

1009 V. 126–131.
1010 Vgl. jedoch J.W Thomas und Carolyn Dussères Kommentar zur generellen Vor-

liebe des Erzählers für reimfüllende Epitheta in: J. W. Thomas/Carolyn Dussère:
Introduction, in: The Legend of Duke Ernst, Lincoln/London 1979, S. 22.

1011 Vgl. Dimpel, Michael Friedrich: Wertungsübertragungen und korrelative Sinn-
stiftung im ‚Herzog Ernst B‘ und im ‚Partonopier‘, in: DVLG 89 (2015), S. 41–

III. Interpretationsansätze

284

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Welches Vertrauen Ernst in den Mann setzt, der als ûz erwelter de-
gen1012 und helt1013 bezeichnet wird, wird ersichtlich an der Tatsache,
dass er ihm im Krieg auch die Führung des Heeres anvertraut und dass
es Wetzel ist, der in Grippia Ernsts’ Bannerträger wird.1014

Des weiteren offenbart sich Wetzel in der Rolle des Vasalls auch als
Ratgeber für Ernst, der häufig in Entscheidungen um seine Meinung
gefragt wird oder diese Meinung auch ohne Aufforderung kundtut.1015

Das Interesse der Forschung

Nach der erfolgten Charakterisierung Wetzels verwundert es, dass der
Figur bisher in der Forschung wenig Beachtung geschenkt wurde. Das
mag allgemein dem mangelnden Interesse des Forschungsfeldes ‚Her-
zog Ernst’ an den Figuren des Werks geschuldet sein, oder der Tatsa-
che, dass Wetzels Nähe zu Ernst ihm wenig eigenes Profil zu verleihen
scheint. Die Darstellung von Wetzels Beteiligung am Fortlauf der
Handlung läuft weitestgehend analog zu den Worten des anonymen
auctors: über eine Formulierung im Stile „Ernst in Begleitung seines
Freundes Graf Wetzel“1016 und eine Klassifizierung als stock character
der Heldenepik, als „Requisi[t] heroischer Dichtung“1017 wird selten
hinausgegangen.

Erfolgt dennoch ein differenzierterer Blick auf die Figur Graf Wet-
zel, schließt sie sich zumeist folgenden zwei Stoßrichtungen an: Der

4.1.2

69, hier S. 53. Blamires hat auf eine Parallele zu dem bekannten Zweiergespann
des Rolandsliedes, Roland und Olivier hingewiesen, vgl. Blamires, David: Her-
zog Ernst and the Otherworld Voyage. A comparative study, Manchester 1979,
S. 14.

1012 V. 2005.
1013 V. 139.
1014 Vgl. Klein, Mareike: Die Farben der Herrschaft. Imagination, Semantik und

Poetologie in heldenepischen Texten des deutschen Mittelalters. Berlin 2014,
S. 288. Zur Bedeutung des Bannerträgers im Heer vgl. Gaier, Arno: Herrschafts-
symbole und Fahnen im hoch- und spätmittelalterlichen Imperium, Hamburg
2013.

1015 Mehr dazu im Kapitel 4.7.
1016 Luff, Robert: nu vernemet alle besunder:/ ich sage iu michel wunder. Dichter, Pu-

blikum, und Konturen der Vortragssituation im ‚Herzog Ernst‘ B, in: Euphorion.
Zeitschrift für Literaturgeschichte, Heidelberg 95 (2001). S. 99.

1017 Neudeck: Ehre und Demut, S. 190.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

285

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Suche nach einem historischen Vorbild für die Figur Wetzels und der
Funktion Wetzels als kontrastierendes Spiegelbild Herzog Ernsts.

Die Frage nach einer allgemeinen Historisierung des ‚Herzog
Ernst‘ Stoffes und besonders des Reichsteils um die Verbannung Ernsts
stellt eine nicht immer kritiklos anerkannte Stoßrichtung der For-
schung dar. Es wird versucht, aufgrund der Engführung von Fakt und
Fiktion eine genauere Datierung der einzelnen Textvarianten zu erhal-
ten1018 oder einen Mehrwert für die Interpretation zu erhalten, indem
hinter den Figuren und ihren Verhaltensweisen historische Vorbilder
gesucht werden. Entweder wird der Aufstand Liudolfs, Sohn Kaiser
Ottos gegen seinen Vater im Jahr 953 als Vorlage identifiziert (auf-
grund der sich wiederfindenden Vater-Sohn Konstellation und des Na-
mens Otto), oder man wagt eine Rückbeziehung des Stoffes auf den
Konflikt Ernst II. von Schwaben mit seinen Stiefvater Konrad II.1019

Für Wetzel wird dabei, korrespondieren mit Version II, üblicher-
weise die historische Gestalt Werner (Wetzilo) von Kyburg herangezo-
gen. Dieser stand in enger freundschaftlicher Verbindung zu Ernst II.
Da Ernsts Stiefvater Konrad nicht von der Verfolgung des noch immer
rebellierenden Werners ablassen wollte, überwarf sich Ernst erneut mit
Konrad. Seite an Seite, so die Überlieferung, fielen die Waffengefähr-
ten Ernst und Werner im Kampf.1020 Aus dieser Vorlage ließe sich
eventuell das im Herzog Ernst B erkennbare enge Verhältnis zwischen
Ernst und Wetzel zurückführen:

1018 Vgl. bsw. die Ausführung zur Namensgebung der Babenbergischen Fürsten in
Rühl, Jasmin S.: Welfisch? Staufisch? Babenbergisch? Zur Datierung, Lokalisie-
rung und Interpretation der mittelalterlichen Herzog-Ernst-Fassungen seit Kon-
rad III. auf der Grundlage der Wortgeschichte von "Burg" und "Stadt", Wien
2002. Die Frage, welche politische Partei der Text selbst ergreift, soll diese Unter-
suchung nicht tangieren. Ähnlich kritisch u. a. Haustein, S. 123.

1019 Vgl. Haustein, S. 120; für eine Überblendung vieler einzelner historischer Ele-
mente plädiert Bernhard Sowinski im Nachwort zur Edition nach Karl Bartsch.
Vgl. Sowinksi, Bernhard: Nachwort, in: Herzog Ernst. Ein mittelalterliches
Abenteuerbuch. Mittelhochdeutsch, Neuhochdeutsch. In der mittelhochdeut-
schen Fassung B nach der Ausgabe von Karl Bartsch mit den Bruchstücken der
Fassung A herausgegeben, übersetzt, mit Anmerkungen und einem Nachwort
versehen von Bernhard Sowinski, Stuttgart 2006, S. 405–429.S. 412.

1020 Stark für eine historisch-politische Einordnung plädiert vor allem Wehrli, Max:
Herzog Ernst, in: ders.: Formen mittelalterlicher Erzählung, Zürich/Freiburg i.
Br. 1969, S. 141–153. Zur historischen Vorlage Wetzels vgl. auch Rühl, S. 76; So-
winksi: Nachwort, S. 412.

III. Interpretationsansätze

286

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


und wurden doch nie gescheiden
durch deheine slahte nôt,
unz sie ze leste schiet der tôt.1021

Dabei darf jedoch nicht außer Acht gelassen werden, dass “historisch
scheinende Erzählelemente zu keinem anderen Zweck zusammenkom-
poniert sind als dem, die Ausfahrt des Helden zu motivieren und
gleichzeitig eine spätere Versöhnung zu motivieren.“1022 Es erscheint
zweifelhaft, dass es eine konkrete und genau zu bestimmende histo-
rische Situation gegeben hat, die in direkter Weise Pate für die Epifizie-
rung des Herzog Ernst Stoff gestanden hat. Vielmehr dienen umge-
kehrt die latenten historischen Anklänge der verifizierenden Einbet-
tung der fantastischen Orientberichte in einen bekannten Rahmen.1023

Resümierend bemerkt Otto Neudeck: „… das Bestreben, in der
Dichtung Historisches gespiegelt zu finden und darüber konkrete Aus-
sagen zu machen, muß letztlich immer spekulativ bleiben.“1024 Von
einem wirklichen Mehrwert für die Interpretation der Figur Wetzels
durch die Rückführung auf eine historische Person finden sich keine
Belege.

Untersuchungen hinsichtlich Wetzels narratologischer Funktion
richten Wetzel wie angesprochen fast ausschließlich auf den Protago-
nisten hin aus. Markus Stock bezeichnet die Paarbeziehung zwischen
Ernst und Wetzel als „eine grundsätzliche Personenkonstellation des
Romans.“1025 Dabei stellt Stock diese Beziehung in die Reihe einiger
anderer Paarbeziehungen, die Ernsts Leben bestimmten. Die Paarbe-
ziehung zwischen Ernst und seinem Stiefvater Otto weist ähnlich enge
Züge auf1026, bis sie durch den Pfalzgrafen Heinrich zerstört wird. Da-
nach steht die enge Freundschaft und Kameradschaft Ernsts und Wet-
zels wieder im Vordergrund, während Wetzel für beinahe 800 Verse –
und damit für knapp die Hälfte des Reichsteiles – zuvor keine Erwäh-

1021 V. 134ff.
1022 Haustein, S. 124.
1023 Vgl. ebd, S. 125.
1024 Neudeck: Ehre und Demut, S. 180.
1025 Stock, S. 177.
1026 Vgl. die ähnlich lautenden Verse 134 u. 645: und wurden doch nie gescheiden

(Ernst/Wetzel), daz sie nie wurden gescheiden (Ernst/Otto).

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

287

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


nung mehr fand.1027 Wetzel wird eine auf sich selbst bezogene Exis-
tenzberechtigung abgesprochen, er ist keine eigenständige Figur, son-
dern ohne Ernst schlichtweg nicht denkbar. Wetzel werde Ernst als „la-
terale Helferfigur“ zur Seite gestellt, dessen „Funktion [sich] weitge-
hend in der Rolle des Ratgebers erschöpft.“1028 Burkhard Hasebrink
macht darüber hinaus Wetzels Funktion als Spiegelbild oder diametra-
le Kontrastfolie im Rekurs auf Ernsts eigene Idealität stark: Wetzel im-
personiert, so seine Auffassung, „den Habitus der Klugheit des Her-
zogs.“1029 Wetzel sei also nur aus Ernst selbst heraus zu beurteilen, er
ist dort klug wo Ernst es noch nicht selbst ist, er ist dort bedächtig, wo
Ernst sofort losschlagen will. In eine ähnliche Richtung zielen David
Blamires’ Beobachtungen, gehen sogar noch einen Schritt weiter, in-
dem sie von einer Asorption der Figur Wetzels in Ernst sprechen: „The
qualities that Wetzel stand for have then been integrated in his own
personality, and Wetzel can thus disappear from active participation in
the story.“1030 Ist Wetzel also nicht mehr als eine Replik Ernsts, die
dann verschwinden kann, wenn Ernsts Entwicklung abgeschlossen ist?
Erschöpft sich seine Signifikanz für das Werk darin, keine ‚richtige‘ ei-
genständige Figur zu sein, sondern eine Personifikation der Werte
Ernsts, ein weiterer der Spaltungsphantasmen, die bereits in früheren
Kapiteln begegnet sind? Oder lässt sich der ‚Spieß‘ wie zuvor umdre-
hen und Wetzels Funktion für das Werk mit seinen Charakteristika
Klugheit, Hilfe für Ernst und namentliche Präsens vor allen anderen
Gefährten in der Theorie einer handlungssteuernden Figur engführen?

Anstöße hierfür sollen die folgenden Kapitel zusammentragen.

1027 Stock: Kombinationssinn, S. 178. Nach Ernsts Ankunft in Arimaspi, sieht Stock
die Paarbeziehung Ernst/König von Arimaspi als sinnstiftend ein, Wetzel ver-
schwindet wiederum aus dem Fokus.

1028 Meves, Uwe: Studien zu König Rother, Herzog Ernst und Grauer Rock (Oren-
del). Bern u.a. 1977, S. 172.

1029 Hasebrink, Burkhard: Prudentiales Wissen. Eine Studie zur ethischen Reflexion
und narrativen Konstruktion politischer Klugheit im 12. Jahrhundert, Göttingen
2000, S. 219.

1030 Blamires, S. 17.

III. Interpretationsansätze

288

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Erzählsituation

Die Überlegungen zur Erzählsituation im Herzog Ernst B nehmen zwei
Aspekte in den Fokus: Die Erzählinstanz selbst und wie sie sich im
Text positioniert bzw. wiederfindet, andererseits wird, daran anknüp-
fend, die in der Forschung kontrovers diskutierte Gattungsfrage in den
Blick genommen. Welche Parallelen zu Erzählsituationen bereits un-
tersuchter Werke und welche Schlussfolgerung für die Präsenz einer
handlungssteuernden Figur im Text lassen sich aus der Annahme einer
bestimmten Gattung für den Herzog Ernst ziehen?

Es lässt sich schon zu beginn feststellen, dass die Erzählinstanz kei-
ne übermäßige Präsenz im Text zu erkennen gibt. Sie ist, wie Thomas/
Dussère in ihrer Einleitung zur englischen Übersetzung herausstel-
len,“by no means as well developed and individualized as his counter-
parts in such works as Parzival, Tristan, Iwein and Wigalois. [It] gives
us no information about [its] person and exhibits few distinctive idio-
syncrasies.“1031 Wer die Erzählinstanz ist oder zu sein vorgeben will,
scheint weder für die Geschichte selbst noch für ihren Wahrheitsan-
spruch eine Rolle zu spielen. Dementsprechend soll die etwaige Identi-
tät des auctors, welchen man hinter solchen Aussagen vermuten könn-
te, an dieser Stelle nicht diskutiert werden.

In dieser Anonymität der Erzählinstanz lassen sich Parallelen zum
Nibelungenlied finden. Die Erzählinstanz ist der Vermittler des Stoffes,
der mehr oder weniger für sich selbst sprechen soll, es gibt von Seiten
der Erzählinstanz aus keine didaktischen Kommentare oder morali-
schen Exkurse, welche den Rezipienten lenken sollen.1032 Die Erzählin-
stanz hält sich sogar dann zurück, als Ernst mit seinem Angriff auf
Heinrich und Otto nicht nur den Frieden des Reiches bedroht, son-
dern auch eine Todsünde begeht, indem er das Leben eines von Gott
gesalbten Herrschers in Gefahr bringt. Knapp 60 Verse schildern den
Ablauf des Attentats, statt einer Verurteilung findet sich sogar eine ge-
wisse Komik in der Darstellung:

4.2

1031 Thomas/Dussère, S. 21.
1032 Thomas/Dussère, S. 22. Im direkten Vergleich zum Nibelungenlied findet sich

dort mehr ‚Parteinahme‘ des Erzählers, vgl. die Erzählerkommentare zur Ermor-
dung Siegfrieds und zur Vorbereitung des Mordes an Ortlieb.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

289

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


vil balde zucten sie diu swert
und zerstôrten dar inne
daz gespræhe mit unminne.
der künic entran vil kûme.
er spranc von sînem rûme
vil snelle über eine banc.
in dûht diu wîle gar ze lanc.1033

Es findet hier eine subtile innerfiktionale Sympathielenkung zuguns-
ten Ernsts statt, indem die bewaffneten Helden mit einem überstürzt
fliehenden Kaiser kontrastiert werden, anstelle einer expliziten aus der
Diegese herausführenden Stellungnahme der Erzählinstanz zu der Si-
tuation. Dies passt zu der bereits konstatierten Vermittlerrolle, die die
Erzählinstanz im Herzog Ernst einnimmt. Anstatt selbst mit einer pro-
filierten Eigenmeinung vor den Rezipienten zu treten, lässt die Erzäh-
linstanz den Text für sich sprechen.

Jedoch lassen die Merkmale der noch stark auszumachenden
Mündlichkeit des Erzählens eine direkte Kommunikation mit dem
‚Publikum‘ des Vortrags durchaus erkennen. Schon der Auftakt des
Prologs zeigt mit den Worten Nu vernemet alle besunder einen spezifi-
schen Rekurs auf eine Adressatenzentrierte Aufführungssituation. Dies
mag als ‚gattungstypischer‘ Beginn bezeichnet werden1034, jedoch
müsste für die Verifizierung dieser Annahme zuerst die Gattungsfrage
geklärt sein. Dazu an anderer Stelle mehr.

Aspekte der Mündlichkeit scheinen besonders im Reichsteil dem
Werk eine Struktur zu verleihen. So beginnen neue Sinnabschnitte
häufig mit auf bereits Gesagtes rekurrierende Floskeln, die den Rezipi-
enten direkt ansprechen: Ich wil iuch vür baz wizzen lân1035, als ich iu
wol sagen kan1036, als ir dâ vor hât vernomen.1037 Weit mehr als bloße
Reimfüller-Verse eines stilistisch noch nicht einem Wolfram oder
Hartmann gleichkommenden Schreibers1038, dienen diese Verse als ro-
ter Faden für das Gehörte. Auf dieselbe Weise funktionieren Apostro-

1033 V. 1280–1286.
1034 Vgl. Luff, S. 85f.
1035 V. 57.
1036 V. 198.
1037 V. 259.
1038 Vgl. Thomas/Dussère, S. 22f.

III. Interpretationsansätze

290

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


phen, die gleichsam einen ‚hörbaren‘ Doppelpunkt bilden.1039 Der Her-
zog Ernst B greift in die Übergangsphase von Mündlichkeit zu Schrift-
lichkeit ein, symbolisiert auch durch Ottos Bestreben gegen Ende des
Werkes, Ernsts Erlebnisse aufschreiben zu lassen.1040

Die Figuren werden durch die Erzählinstanz typisiert dargestellt.
Es scheint um ein exemplarisches Erzählen zu gehen, welches „gar
nicht von einem bestimmten Kaiser, etwa Otto dem Großen, sondern
nur von einem Kaiser, seiner Frau und ihrem Sohn sowie von einem
Verleumder“1041 berichtet. Die Szenerie wird „nur so weit enthistori-
siert, daß dies[e] gerade noch glaubhaft ist, und doch historisch un-
konkret genug belassen, um exemplarisch sein zu können.“1042 Dem-
entsprechend wird den Figuren wenig kausale Motivation für ihr Han-
deln zugebilligt und die Erzählinstanz gibt wenig Einblick in die Ge-
danken der Figuren. Die Emotionen, die beschrieben werden, sind
ebenso typisiert: frôlicher muot bei guten Nachrichten oder Festen,
gram und zorn bei Beleidigung und angetanem Unrecht und weinen
unde klagen bei Trauer.1043

Darüber hinaus finden sich einige logische ‚Lücken‘ in der Präsen-
tation der Geschichte. Die Erzählinstanz „much prefers to discuss ac-
tion and […] is not greatly concerned with consistency.“1044 So blicken
Ernst und seine Gefährten nach nur 3 Monaten im Sturm dem Hun-
gertod entgegen, obwohl sie zuvor Vorräte für ein halbes Jahr geladen
hatten. Ein Logikfehler oder eine dem paradigmatischen Erzählstil ge-

1039 Vgl. V. 349ff, welche den Erhalt des vom Kaiser an Adelheid gerichteten Brief
beschreiben, der Adeheid vom Kaplan vorgelesen wird. Das vernemet wie er be-
ginne lässt sich sowohl als an Adelheid als an den Rezipienten gerichtet deuten
und bedeutet im Folgenden eine Verschmelzung dreier Stimmen. Zum einen
vermittelt der Erzähler dem Publikum das Geschehen, dann spricht der Kaplan
zu Adelheid und zum dritten spricht Otto durch den Brief direkt an seine zu-
künftige Königin. Ohne den einleitenden Vers wäre dieser erzählerische Kniff
weit subtiler.

1040 Vgl. V. 60046007. vgl. auch Thomas/Dussère, S. 21.
1041 Haustein, S. 123.
1042 Ebd. S. 124. Vgl. auch Kapitel 4.1.
1043 Sowinksi gibt jedoch zu bedenken, dass bereits im Unterschied zur Fassung A

größere Kausalzusammenhänge und „psychologische Vertiefung“ fassbar wer-
den. Als Beispiel gibt er das Weinen Ernsts und Wetzel über den Tod der indi-
schen Prinzessin an, welches weit über generische Trauer hinausgehe. Vgl. So-
winksi: Nachwort, S. 424.

1044 Thomas /Dussère, S. 23.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

291

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


schuldeter kaum verschleierte Motivation, um überhaupt das Grippia-
Abenteuer in Gang zu bringen?1045 Inwieweit zeigt eine solche Erzäh-
linstanz, die kaum ‚persönlich‘ in Erscheinung tritt, wenig Enblick in
ihre Figuren gibt und eher dem Wiedergeben denn Lenken von Ereig-
nissen verpflichtet scheint, überhaupt souveräne Gewalt über den
Text?

Zu nennen wäre das Argument der vielfach auftretenden Prolep-
sen.1046 Wie auch im Nibelungenlied nehmen die Voraussagen der Er-
zählinstanz oftmals die ‚Spannung‘ aus dem Narrativ. Häufig durch
das Adverb sît eingeleitet, wird auf einen Zustand in der nahen oder
fernen Zukunft hingewiesen, welcher entweder den gerade beschriebe-
nen Zustand ins negative verkehrt oder auf den Lohn getaner guter Ta-
ten hinweist. Die Erzählinstanz zeigt hier selbstbewusst, dass sie sich
über den gesamten Verlauf der Geschichte im klaren ist. Dieser Verlauf
steht auch ohne Möglichkeit zur Änderung bereits fest. So wird von
Herzog Ernst berichtet:

sît kam er in manige nôt
die er vi manlîch überwant:
er was ein gemuoter wîgant.1047

Dass Ernst alle ihm entgegenstehenden Widrigkeiten überwinden
wird, steht dank seiner Befähigung von vorneherein außer Zweifel.1048

Das Erzählen ist also weniger kausal- und figurenorientiert, als final
ausgerichtet. Die starke Ausrichtung auf das bereits bekannte Ende hin
macht das Präsentieren kausaler Figurenmotivation unnötig. Exempla-
risch wird an der Geschichte eines wîgant der göttliche Heilsplan1049

ausgebreitet, die Einschaltung der häufigen Vorgriffe lässt die Erzäh-
linstanz zu jeder Zeit die Kontrolle über das Geschehen behalten; was
die Figuren tun werden, wird nichts am bereits feststehenden Ziel-
punkt der Handlung ändern.

Wenngleich weniger profiliert und präsent als die Erzähler-Figu-
ren in den arthurischen Romanen, ist die Erzählinstanz im Herzog

1045 Vgl. zum paradigmatischen Erzählen Ursula Schulzes Ausführungen zum Nibe-
lungenlied. Schulze: Nibelungenlied, S. 132; sowie Kap. II 2.2.

1046 Thomas/Dussère, S. 21.
1047 V. 54ff.
1048 Vgl. auch Kapitel II 4.6 zu Ernsts Idealität.
1049 Vgl. auch Kapitel II 4.6 zum Einfluss Gottes als Motor der Narration.

III. Interpretationsansätze

292

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ernst B durchaus in ihrem Wissen und der Kontrolle über das Erzählte
souverän. Trotz ihrer vergleichsweise geringen Präsenz gibt die Erzäh-
linstanz den Figuren durch mangelnde Introspektion wenig Raum,
sich zu ‚entfalten‘ und das Geschehen zu beeinflussen. Für den nötigen
Handlungsspielraum einer handlungssteuernden Figur sind dergestalte
Voraussetzungen jedenfalls problematisch. Es wird sich zeigen, ob
Graf Wetzel dem Phänomen einer Auctorialen Figur unter diesen Um-
ständen nahe kommen kann.

Zuerst jedoch noch ein Blick auf die allgegenwärtige Gattungsdis-
kussion, die sich besonders anhand der „zwei disparaten Teile“ ent-
zündet, welche „Reichsteil und Orientteil genannt werden.“1050 Die Art
und Weise wie beide Teile zusammengefügt wurden, und die „Unstim-
migkeiten in der künstlerischen Gestaltung“1051 lassen einerseits den
Schluss auf unterschiedliche Tradierungen der Stofftraditionen zu, an-
dererseits sind beide Teile so eng und rekurrierend auf einander bezo-
gen, dass ein nachträgliches Einfügen des Orientteils in den Reichsteil
unwahrscheinlich erscheint.1052

Laut Robert Luff steht der Herzog Ernst B „im Spannungsfeld der
drei Gattungen, Spielmannsepik, Heldenepik und Geistlichendichtung,
deren auctoren meist anonym bleiben.“1053 Aufgrund der Beschreibun-
gen des Hofes Ottos und der Festlichkeiten anlässlich seiner Hochzeit
mit Ernsts Mutter wird der Erzählung auch „eine gewisse Nähe zu den
höfischen Dichtungen“ bescheinigt, doch nach einer Untersuchung der
sprachlichen Ausgestaltung kommt Jasmin Rühl zu dem Urteil, der
Herzog Ernst B sei wenn dann eine frühhöfische Dichtung.1054

Interessant für die bereits angesprochenen sprachlichen und erzähl-
technischen Parallelen zum Nibelungenlied ist eine These Otto Neudecks,
welcher den Herzog Ernst B als einen programmatischen Gegenentwurf
zum Nibelungenlied verstanden sehen will, im Bezug auf die Konsequen-
zen einer feudalen Kriegergesellschaft.  Anders als  im Nibelungenlied
jedoch lassen sich die Differenzen mit Gottes Hilfe klären und es komme

1050 Stock: Kombinationssinn, S. 159.
1051 Sowinski: Nachwort, S. 418.
1052 Vgl. Klein, S. 247.
1053 Vgl. Luff, S. 85.
1054 Rühl, S. 322.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

293

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


nur zu einem tödlichen Intermezzo, keiner blutigen Katastrophe wie im
Nibelungenlied.1055

Nach einer Zusammenschau der Forschung zu diesem Thema,
welche die Möglichkeiten Empörer-/Ächtermäre, Heldenlied, Spiel-
mannsdichtung und der chanson de geste nahestehende ‚kleinepische
Gattung‘ aufführt, kommt Haustein zu der Auffassung, dass beide Tei-
le, Reichs- und Orientteil synchron geschaffen wurden „von einem
Mann, der Zugang hatte zu beiden Quellengruppen […], von einem
gelehrten Kleriker also.“1056

Eine endgültige Entscheidung, welche Gattung für den Herzog
Ernst B als prävalent zu betrachten ist, soll an dieser Stelle nicht gefällt
werden. Dennoch bleibt eine Beobachtung festzuhalten: Die exakte
Gattungsbestimmung, ob es sich nun um ein Helden-, Kreuzzugs-,
oder Spielmannsepos oder gar um eine frühhöfische Dichtung auf
dem Weg hin zum ‚typischen‘ Artusschema mit der Dreifachstruktur
Aufstieg, Sturz und Bewährung1057 handelt, mag eine untergeordnete
Rolle spielen. Die Auswirkungen einer Erzählsituation, welche eine
nicht profilierte Erzählinstanz präsentiert und Figurenhandlungen we-
nig bis gar nicht als kausal motiviert darlegt, sind jedoch enorm. Ein
Rückbezug dieser Charakteristika auf zeitlich vor dem höfischen Ro-
man liegenden Erzählkonventionen ist nicht vollends von der Hand zu
weisen und sollte im Hinterkopf behalten werden.

Mittlerfunktion

Der bereits angesprochene geringere Handlungsradius der Figuren im
Herzog Ernst B hat zur direkten Folge, dass die Erzählinstanz selbst im
Werk wenig entlastet wird. Somit finden sich selten Aktualisierungen
durch Nacherzählung, welche von Figuren innerhalb des Werkes aus-

4.3

1055 Vgl. Neudeck, Otto: Erzählen von Kaiser Otto. Zu Fiktionalisierung von Geschichte
in mittelhochdeutscher Literatur, Köln u. a. 2003, S. 139ff. Danach könnte das Epos
jedoch erst nach 1200 entstanden sein, um für eine genaue Kenntnis des Stoffes eine
plausible Erklärung zu finden.

1056 Haustein, S. 122. Vgl. auch den resümierenden Forschungsüberblick bei Klein,
S. 245.

1057 Vgl. Klein, S. 246.

III. Interpretationsansätze

294

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


geführt werden, ebenso selten provozieren Figuren durch ihre Worte
die Gabe von Informationen oder dienen als Reflektionsmedien. Auch
für Wetzel können nur wenige Stellen zusammengetragen werden, die
für das Kriterium Mittlerfunktion angerechnet werden können, doch
sind sie von einiger Signifikanz.

„Bei der Konzeption der narrativen Vermittlung steht der Herzog-
Ernst-Verfasser vor der Herausforderung, den Widerstand eines regio-
nalen Machthabers gegen das Reich […] als legitim erscheinen zu las-
sen“1058 – und das nicht erst nach dem Attentat auf Kaiser Otto. Mit
dem Medium der Figurenpräsentation erreicht die Erzählinstanz dies
in der vorbildlichen Beschreibung Ernsts, welche positive Konnotatio-
nen im Rezipienten hervorruft. Dieser tapfere und über alle Zweifel er-
habene Held ist âne schulde Opfer einer Intrige geworden, die ihn nun
zum Kämpfen zwingt. Auf der histoire-Ebene wird dies nicht nur
durch die Interventionen Adelheids und der Reichsfürsten ausgeführt,
welche Otto inständig um Gnade für Ernst bitten, sondern auf eine
weniger emotionale Weise durch eine Rechtsbelehrung Wetzels. Er ist
es, der Ernst zur Besonnenheit und Vorsicht mahnt, indem er ihn und
damit auch den Rezipienten an die geltende Rechtslage erinnert:

„tuot ir nû dâ wider iht,
sô muget ir iuch entreden niht
so ir ze rehte soldet stân,
irn hætet wider daz rîche getân,
und belîbet in der schulde.1059

Vor diesem Hintergrund schöpft Ernst erst einmal alle sich ihm noch
bietenden Mittel der Petition aus, lässt sogar die anderen Reichsfürsten
für ihn bitten. Erst bei der Ankunft am Hoftag in Speyer verlässt Ernst
den Pfad des offiziell geltenden Rechts und übt persönliche Rache an
Heinrich. Hätte Ernst nach den ersten Angriffen auf seine Besitzungen
im selben Ungestüm einen militärischen Gegenschlag erwägt, hätte er
also das durch Wetzel aktualisierte Reichsrecht missachtet, wäre seine
Legitimierung vor dem Rezipienten um einiges schwieriger zu rechtfer-

1058 Dimpel: Wertungsübertragungen, S. 47.
1059 V. 917–921.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

295

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


tigen, sein Nimbus als strahlender Held weit weniger makellos.1060 Von
der bisherigen Forschung wurde Wetzels Anteil an Ernsts langer Mäßi-
gung unterschiedlich gewürdigt. Friedrich Michael Dimpel erwähnt nur
Wetzels Legitimation des Widerstands nach den gescheiterten Vermitt-
lungsversuchen von Adelheid und den Fürsten und verkehrt damit den
konsekutiven Ablauf der Ereignisse.1061 Die Entscheidung „nu muoz ich
werben sînen schaden1062 wird von Ernst allein in einem längeren Mono-
log getroffen, Wetzel kommt für den restlichen Verlauf der Fehde nicht
mehr zu Wort,  tritt  erst  in Grippia wieder als  warnende Stimme in
Erscheinung. David Blamires erwähnt zwar Wetzels Rat zur Mäßigung
und bezeichnet diesen Rat als „his first major act“, weist auch auf Wetzels
„restraining influence on Ernst’s preference for immediate action“ hin,
verkehrt jedoch den Fokus hin auf Ernst: Ernsts Wille auf guten Rat zu
hören und seine Fähigkeit, sich gute Ratgeber an die Seite zu stellen seien
maßgeblich, nicht Wetzels Leistung.1063

Auch auf einer symbolischen Stufe auf der histoire-Ebene agiert
Wetzel als Vermittler, allerdings aufgrund der Ebenenrestriktion eher
im direkten Dienste Ernsts als des Erzählers1064: Indem er und nicht ir-
gendein anderer namenloser Gefährte Ernsts Banner vor allen Kämp-
fern in die Stadt Gippia trägt, fungiert er als ‚Aushängeschild‘ seines
Herrn und Freundes, allen sichtbar Ernsts Absichten zeigend.1065 In
nonverbaler Kommunikation vermittelt er mit dem Banner alles, wo-

1060 Vgl. Dimpels knappe Zusammenfassung der sich stellenden Problematik: „Im Falle
des Herzog Ernst wäre kaum denkbar, dass ein mittelalterlicher Erzähler unver-
hohlen  kritisiert,  wenn  seine  Hauptfigur  ihr  Erbland  verteidigt.“  in:  Dimpel.
Wertungsübertragungen, S. 69.

1061 Dimpel: Wertungsübertragungen, S. 49. Anders Robert Luff, welcher die Zugrun-
delegung Wetzels  Rats  hinsichtlich Ernsts  Zurückhaltung anspricht.  Vgl.  Luff,
S. 93.

1062 V. 1217.
1063 Vgl. Blamires, S. 15. Markus Stock nennt das Mahnen zur Zurückhaltung die Tat

„eines wirklich nützlichen Ratgebers“, ohne Wetzels Namen dezidiert zu erwähnen.
Vgl. Stock: Kombinationssinn, S. 170. Dies erfolgt später in einem Nebensatz, mit
Bezug auf die Wiederaufnahme der Paarbeziehung, S. 180. Vgl. auch Kap. II 4.1.2.

1064 Obwohl die guten Interessen Ernsts auch im Sinne der Handlung und damit der
Erzählinstanz liegen.

1065 Vgl. Blamires, S. 14.

III. Interpretationsansätze

296

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


für Ernst steht; Wetzel wird auch für den Rezipienten zur momentanen
Haupt-Identifikationsfigur für Ernsts Sache.1066

Intradiegetische Erzählungen Wetzels, welche die Figuren auf der
histoire-Ebene über einen wichtigen Sachverhalt aufkären und so der
Erzählinstanz einen aus der Handlung herausführenden Exkurs erspa-
ren, sucht man im Herzog Ernst B vergeblich. Eine der wenigen inner-
fiktionalen Aktualisierungen wird von einem namenlosen schifman
vorgenommen, der die Helden über die Gefahren des Magnetbergs
aufklärt.1067 Andererseits bringt die gegebene Information den Figuren
keinen Mehrwert hinsichtlich einer Gegenmaßnahme. Sie wissen nun
zwar, welche Gefahr ihnen droht, doch sie können sich ihrer nicht er-
wehren und ergeben sich in Gottes Hand, lassen das Unheil passiv
über sich ergehen. Wetzels Monologe hingegen sind meist mit direkten
Handlungsanweisungen verknüpft oder führen zu Handlungen der Fi-
guren, die sich auf die von ihm gegebenen Informationen beziehen. So
vermittelt Wetzel auch gegen Ende des Werkes das Wiedersehen zwi-
schen Ernst und seiner Mutter Adelheid. Adelheid erkennt ihren Sohn
und seinen engsten Freund nicht, als sie vor ihr erscheinen, doch es ist
nicht Ernst, der sich zu erkennen gibt, sondern Wetzel:

der grâve sagte ir mære,
ez wære der herzog ir sun:
daz si gnâde an im solde tuon
und in hulfe umbe hulde,
daz der keiser schulde
ime durch got ruochte lân.1068

Dieser Bitte kommt Adelheid freudig nach und ersinnt eine List, wel-
che es dem Kaiser unmöglich machen wird, Ernst nicht zu vergeben.
Adelheid spiegelt die ihr sich eben dargebotene Situation des uner-
kannten Bittstellers: Unerkannt soll Ernst nach der Christmette1069 um
Gnade flehen und seine Anwesenheit vorher niemandem kundtun.

1066 V. 2297–2303. Zuvor hatte Ernst im Kampf gegen das Reich Wetzel bereits das
Kommando seiner Streitkräfte übertragen und macht ihn so in einem weiteren
Fall zum ausführenden Organ seiner Intention.

1067 Vgl. V. 3924–3964.
1068 V. 5860–5865.
1069 Am zweithöchsten christlichen Feiertag tritt der Kaiser insbesondere als von

Gott gesalbter Herrscher auf. Allgemeine Sündenerlasse seitens der Kirche und
Amnestien seitens der Krone finden bevorzugt an diesen hohen Feiertagen statt.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

297

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Dass Wetzel hier der Mittler ist, fällt insbesondere deshalb ins Auge, da
dies seine erste Aktion nach der unterirdischen Flussfahrt – also seit
etwa 1400 Versen! – und zugleich seine letzte im gesamten Werk dar-
stellt. Hernach nimmt das Geschehen seinen nun in klare Weichen ge-
stellten Verlauf, Wetzel tritt nur noch als stummer Begleiter neben
Ernst auf, über sein weiteres Schicksal berichtet die Erzählinstanz
nichts. Wetzels Aufgabe scheint mit diesem letzten Mittlerauftrag er-
füllt.

âne schulde? – Friktionen in Wetzels Rollenentwurf

In einem ähnlichen Maße problematisch wie im vorhergegangenen
Kapitel erweist sich auch die Suche nach Friktionen im Rollenentwurf
Wetzels. Da Wetzel zwar durchgehend an Ernsts Seite anwesend ist, je-
doch seltener konkret durch gezieltes Handeln oder Sprechen – und
noch weniger durch Introspektion – in den Vordergrund tritt, finden
sich nur wenige Unstimmigkeiten in den von ihm verübten Aktionen.
Sind diese Unstimmigkeiten rein auf Versäumnisse des auctors zurück-
zuführen, der sich wenig um Kontinuität Gedanken macht, oder ist in
ihnen ein Sinn verborgen, der weitere Auskunft über Wetzels Eignung
als Auctoriale Figur geben kann?

Zum einen fällt Wetzels Passivität in der Angriffsszene auf Hein-
rich und Otto auf. Heißt es zu Beginn noch, dass der Graf an der Seite
seines Lehnsherren den Raum betritt1070, wird im folgenden jedoch
nur von Schwertstreichen des Herzogs gegen Heinrich berichtet, nur
Ernst spricht über dem Leichnam des Pfalzgrafen. Wetzel gerät völlig
aus dem Fokus. Es scheint nicht zum als besonnen beschriebenen Gra-
fen Wetzel zu passen, dass er völlig stumm und tatenlos zusieht, wie

4.4

Eine solche Bitte um Amnestie öffentlich auszuschlagen, würde Otto als un-
christlich darstellen und setzt ihn daher in Zugzwang. Vgl. V. 5947–5953, sowie
Sowinski: Anmerkungen, in: Herzog Ernst. Ein mittelalterliches Abenteuerbuch.
Mittelhochdeutsch, Neuhochdeutsch. In der mittelhochdeutschen Fassung B
nach der Ausgabe von Karl Bartsch mit den Bruchstücken der Fassung A her-
ausgegeben, übersetzt, mit Anmerkungen und einem Nachwort versehen von
Bernhard Sowinski, Stuttgart 2006, S. 363–399, hier: S. 398; Neudeck: Ehre und
Demut, S. 204.

1070 V. 1278–1282.

III. Interpretationsansätze

298

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sein Lehnsherr einen Mord begeht und damit die Reichsacht über sie
beide verhängt. Dennoch wird Wetzel nicht einmal als Reflektionsfigur
benutzt; dass er überhaupt bei dem Anschlag zugegen war, zeigt nur
die gemeinschaftliche Flucht vom Ort des Geschehens, die wieder vom
er (Ernst) zum sie (Ernst und seine Gefährten) übergeht. Wohin also
mit Wetzels untypischem Schweigen?

Grundsätzlich steht Wetzels Handeln in dieser Situation eindeutig
unter dem Einfluss finaler Motivation. Er darf nicht eingreifen, darf
den Mord an Heinrich nicht verhindern, da erst die Reichsacht und
der jahrelange Krieg Ernst überhaupt auf seine fantastische Orientreise
führen. Ohne dieses grenzüberschreitende Tabu hätte die Erzählung
nicht das vorgesehene Sujet.1071

Wieso hat die Erzählinstanz Ernst dann nicht konsequenter Weise
allein  die  Kemenate  betreten  lassen?  Wieso  führt  die  Erzählinstanz
Wetzel  als  anwesend ein,  nur um seine Anwesenheit  danach wieder
auszuklammern? Nur um der selbst gegebenen Vorgabe zu entsprechen,
dass sich Wetzel und Ernst in keiner erzählten Situation trennen? Oder
liegt  des  Rätsels  Lösung  in  der  von  einigen  Forschern  postulierten
symbolischen Einheit der beiden Figuren verborgen? Soll hier dezidiert
zum Ausdruck gebracht werden, dass der rationale, vorausdenkende Teil
Ernsts in dieser Affektsituation vollkommen verstummt ist?1072

Vielleicht lässt sich die Friktion auch mit der bereits angesproche-
nen Problematik von Ernsts Protagonisten-Idealität im Spannungsfeld
von gerechtem Widerstand gegen die Intrige und über das Maß hin-
ausschießendem Mord erklären: Die Erzählinstanz verzichtet auf be-
wertende Kommentare ihrerseits.1073 Dem Rezipienten wird keine di-
daktische Handhabe beigegeben, wie er selbst nach diesem Geschehen
urteilen soll. Das ‚Bewertungsvakuum‘ wird durch die fehlende Reakti-
on einer beim Mord anwesenden Figur nicht nur unterstützt sondern
geradezu versinnbildlicht. Anders ausgedrückt: Der ‚blinde Fleck‘ Wet-
zel personifiziert und verdeutlicht den Willen der Erzählinstanz im
Augenblick der Tat nicht zu werten. Kein Schrecken, kein Schaudern,
kein Versuch, die Tat zu verhindern, die innerfiktionale Bewertung

1071 Vgl. Lotmann.
1072 So zumindest würden wohl Hasebrink und Blamires argumentieren, vgl. Anm.

Nr. 1080/1081.
1073 Vgl. V. 1298ff.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

299

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


durch das Kollektiv der Reichsfürsten und durch Otto erfolgt erst,
nachdem die Sequenz durch die geglückte Flucht der Attentäter auser-
zählt ist – darüber hinaus ist die Bewertung Ernsts als feiger Mörder
durch Otto nicht bindend, da der Kaiser durch seine einfache Beein-
flussbarkeit und seine wankelmütige Zuneigung kein Vorbild oder
Sympathieträger für den Rezipienten ist. Der einzige in dieser Episode
positiv konnotierte Bewertungsfaktor Wetzel schweigt.

Ähnlich seltsam mutet Wetzels changierendes Verhalten in Grip-
pia an. Auf der einen Seite ist er die warnende Stimme, welche dafür
sorgt, dass sich Ernsts Männer in Alarmbereitschaft halten und dass
Ernst selbst nicht zu lange schutzlos im paradiesischen Bad ver-
weilt.1074 Auf der anderen Seite scheint Wetzel die Gefahr, die von den
Kranichschnäblern ausgeht in ähnlicher Weise wie Ernst zu unter-
schätzen:

sô mugen wir gemellîche
in die kemenaten gân
unde slahen den künic sân:
des kan er sich niht ernern.
weln sie sich uns danne wern,
ir wirt manic von uns erhouwen.1075

Sein Schlachtplan klingt zwar um einiges ausgewogener als der Ernsts,
welcher wie oftmals sofort losschlagen will. Wetzel sieht auch die Ge-
fahr voraus, dass die indische Prinzessin getötet werden wird, wenn
die beiden Kämpfer sich noch in der Halle zu erkennen geben. Ande-
rerseits klingt aus seinem Worten eine ähnliche Geringschätzung ge-
genüber den Kranichschnäblern an, wie sie Ernst formuliert hat. So-
bald ihr König getötet ist, so Wetzels These, wird es ein Leichtes sein,
sich vor die Stadttore und zum Schiff zu kämpfen. „Sehenden Auges
begeben sich Ernst und Wetzel in eine unkalkulierbare Gefahr“1076

Es wurde als „bad luck“, als unglücklicher Zufall bezeichnet, dass
Ernst und Wetzel entdeckt werden, bevor der König mit der indischen

1074 Vgl. zu diesen Szenen auch Kapite II 4.6.
1075 V. 3344–3349.
1076 Dimpel: Wertungsübertragungen, S. 52.

III. Interpretationsansätze

300

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Prinzessin allein ist.1077 Doch wäre er wirklich mit ihr allein gewesen?
Der Text weist darauf hin:

daz dâ nieman beleip
wan zwelf sîner hœchsten mân
die der künic muose bî im hân
durch wîsen und durch râten.
die wârn in der kemenâten,
dô man die brût enkleiden solde.1078

Die zwölf Ratgeber sind Zeugen des rituellen Beilagers, eines beson-
ders bei fürstlichen Hochzeiten weit verbreiteten Brauchs.1079 Das Risi-
ko der Entdeckung und der von Wetzel gefürchteten Tötung der Prin-
zessin bleibt ähnlich hoch, das hätte der Graf mit seiner ihm eigenen
Klugheit und Weitsicht ebenfalls sehen müssen. Ernst wirft Wetzel so-
gar vor, dass das lange Zögern selbst zum Tod des Mädchens geführt
hat, Wetzels Rat steht damit als schlechter Rat da.1080

Weshalb schätzt Wetzel die Gefahr nicht realistischer ein? Das ‚zu-
fällige‘ Entdecken der Helden gibt einen Hinweis: ‚Zufall‘ ist der ver-
brämte Plan der Handlung, vom auctor konzipiert, vom Erzähler aus-
geführt, welcher den Plänen der Figuren zuwiderläuft. Es ist nicht vor-
gesehen, dass Ernst die indische Prinzessin rettet, denn was wäre die
Folge davon gewesen? Literarische Tradition ruft bei der Rettung einer
Prinzessin meist nur eine Konnotation auf: Die Heirat des Helden mit
ihr und die Übernahme der Herrschaft in ihrem Land. Doch das wäre
eine nicht zielführende Alternative zu Ernsts geplanter Restitution im

1077 Vgl. Bowden, Sara: A False Dawn: the Grippia episode in three versions of Her-
zog Ernst, in: Oxford German Studies 41 (2012), S. 15–31, hier: S. 29. Bernhard
Sowinksi bezeichnet die Tötung der Prinzessin hingegen als „nicht motiviert“,
Sowinksi: Anmerkungen, S. 384.

1078 V. 3404–3409.
1079 Es wird darüber gestritten, ob nur die Zusammengabe der Brautleute unter Zeu-

gen erfolgte oder auch der Akt der Entjungferung selbst. Vgl. hierzu: Brander,
Laura: Nackte Verführung und enthaltsame Jungfrau. Funktion und Instrumenta-
lisierung von Nacktheit im Umfeld von Brautwerbung, Beilager und Hochzeits-
nacht siehe: Und sie erkannten, dass sie nackt waren, hg. von Stefan Bießenecker,
Bamberg 2008, S. 289–321, wobei Brander selbst überzeugt ist, nur die Zusam-
mengabe sei öffentlich geschehen, S. 302.

1080 Vgl. V. 3434: „wir hân ze lange gestân“

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

301

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Reich.1081 Die Prinzessin ihrem Schicksal zu überlassen ist ebenfalls
keine heldenepische Alternative, ihr Tod erscheint, wenn auch unüb-
lich, als einzige Möglichkeit. Jedoch würde eine klare Schuld Ernsts am
tragischen Ausgang der Episode wiederum an der Idealität des Prota-
gonisten rühren. Es darf nicht erneut allein Ernsts Ungestüm sein, der
einen Tod zu verantworten hat, so wie im Reichsteil.1082 Daher wird
Wetzel ein Rat zur Mäßigung und abwartenden Haltung in den Mund
gelegt, der aber nicht fruchten darf, sondern im Sinne einer „self-fulfil-
ling prophecy“ das herbeiführt, was verhindert werden sollte. Beide
unterschiedlichen Pläne der Freunde führen zum selben Ergebnis, was
die Unausweichlichkeit der Situation unterstreicht. Im Gegensatz zur
Situation bei der Ermordung Heinrichs dient Wetzels Involvierung in
die Szenerie nicht der Ausklammerung einer externen Schuldzuwei-
sung, sondern der Darstellung von tragischer Schuld, der momentanen
Absage an den tun-ergên-Zusammenhang.1083

Der Tod der Prinzessin ist nicht zufällig, nicht unmotiviert, son-
dern im Gegenteil im höchsten Maße final motiviert. Wetzels innerfik-
tionale Rolle als Ratgeber steht hinter seiner Rolle als Werkzeug der
Handlung zurück. Sein Rat verbessert zwar die Chancen auf Ernsts
Überleben, beeinflusst dessen Schicksal positiv, da die Helden wirklich
mit weniger und auch verzögert herbeiströmenden Gegnern konfron-
tiert werden, als es bei Ernsts Plan der Fall gewesen wäre. Das Schick-
sal der Prinzessin ist jedoch von vorneherein besiegelt.

Was zeigt also Wetzels ‚untypisches‘ Verhalten? Auch wenn er im
Vergleich zu anderen bereits untersuchten Figuren weit weniger oft ak-
tiv eingreift, zeigt gerade sein distinktiv gegen seine Figurenzeichnung
laufendes Handeln oder Nicht-Handeln wichtige Effekte nicht nur für

1081 Vgl. Bowden, S. 28f. Vgl. auch Stein, Alexandra: Die Wundervölker des Herzog
Ernst. Zum Problem körpergebundener Authentizität im Medium der Schrift,
in: Harms, Wolfgang (Hrsg.) / Jaeger, Stephen (Hrsg.): Fremdes wahrnehmen –
fremdes Wahrnehmen. Studien zur Geschichte der Wahrnehmung und zur Be-
gegnung von Kulturen in Mittelalter und früher Neuzeit, Stuttgart/Leipzig 1997,
S. 21–48, hier: S. 33.

1082 Dennoch ist die Parallele der beiden Tode im ‚geschützeten‘ Raum der Kemena-
te sicherlich nicht zufällig arrangiert, sondern klar aufeinander bezogen.

1083 Zum Begriff tragischer Schuld vgl. Meyer-Sickendiek, Burkhard: Die Schuld in
der Tragödie, in: Ders.: Affektpoetik. Eine Kulturgeschichte literarischer Emo-
tionen. Würzburg 2005, S. 176–200, bes. S. 179–182.

III. Interpretationsansätze

302

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


die Handlung selbst, sondern auch für die Rezeption dieser. Wetzel
wird als Werkzeug der Erzählinstanz eingesetzt, damit eine bestimmte
Situation generiert und auf eine bestimmte Weise vom Rezipienten
aufgenommen wird, zu Lasten seines eigenen Ansehens: Mitschuldig
am Tod des Herzogs und am Widerstand Ernsts obwohl er zur Diplo-
matie riet, fällt er ebenfalls der Reichsacht anheim. Wider besseren
Wissens und in vorbildlicher Loyalität1084 lässt er sich auf den gefährli-
chen Rettungsversuch der Prinzessin ein und muss sich dafür von
Ernst tadeln lassen, dass seine Vorsicht erst recht zum Tod der Gefan-
genen geführt hat.

Fahnenträger und Wegebereiter – Lizenz zur Transgression

Ernst und Wetzel sind unzertrennlich. Die immer wieder betonte Tat-
sache hat daher auch Auswirkungen auf Wetzels Bewegungen im
Handlungsraum Herzog Ernst B. Wenn Wetzel immer dort ist, wo auch
Ernst anzutreffen ist, sind dann ihre Transgressionen deckungsgleich?
Oder unterscheiden sie sich signifikant, haben Wetzels Umgang mit
Transgressionen etwa sogar größeren Einfluss auf die Handlung als
Ernsts?

Zuerst soll jedoch ein allgemeinerer Blick darauf geworfen werden,
„inwiefern Raum, Topographie und die Bewegung des Protagonisten
für die Sinnkonstitution des ‚Herzog Ernst B‘ […]wichtig sind und
„wie stark die Strukturierung des Textes mit der Strukturierung des
Raumes zusammenhängt.“1085

Das Reich, die Heterotopie Grippia und Arimaspi

Der Handlungsraum rund um den Reichsteil ist mit vielen geographi-
schen Angaben genau umrissen. Schauplätze sind die Städte Magde-
burg, Speyer, Regensburg und Würzburg; das Fürstentum Bayern und
die Pfalzgrafschaft bei Rhein werden genannt. Ernst verlässt das Heili-
ge Römische Reich mit dem klaren Ziel Jerusalem und passiert auf sei-

4.5

4.5.1

1084 Vgl. V. 3322ff: ich tuon doch den willen dîn / swaz mir dâ von mac geschehen.
1085 Stock: Kombinationssinn, S. 167.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

303

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ner Reise die ebenfalls namhaften Stationen Ungarn und Konstantino-
pel. Dort besteigt Ernst ein Schiff mit dem Ziel Syrien. Dann jedoch
kommt es zu „einer einschneidenden Diskontinuität“, welche als „Seg-
mentierungssignal“1086 fungiert. Durch einen 3 Monate andauernden
Sturm gerät die Flotte Ernsts völlig aus dem Raum bekannter Geogra-
phie heraus. Ziellos und orientierungslos sind die Figuren, einem
schon in antiken Sagen beliebten Topos folgend, der Willkür der Ele-
mente ausgeliefert. Weder Ernst noch sonst eine Figur kann zielgerich-
tet einen Übertritt in einen anderen geographischen oder semanti-
schen Raum steuern. Die Landung und der Aufenthalt in Grippia er-
folgen ebenfalls ohne die Möglichkeit einer Re-Orientierung, was den
Charakter des Ortes als Heterotopie unterstreicht: Losgelöst von histo-
rischer Geographie ist hier Raum für phantastische Wesenheiten, für
die Entfaltung Grippias als „Paradebeispiel einer Orientstadt.“1087

Nach der Abfahrt von Grippia ist noch immer kein intentionales Navi-
gieren möglich, die Reisenden sind ganz gote ergeben.1088 Es folgen Or-
te wie der Magnetberg, mit legendärem und nicht geographischem Be-
zug, welche die Handlungsunfähigkeit der Figuren auf die Spitze trei-
ben: Die Schiffe werden, vollständig manövrierunfähig, vom Berg an-
gezogen und zerschellen.1089 Von der Insel des Magnetbergs selbst gibt
es aus eigener Kraft kein Entrinnen, sodass die Vorräte rasch aufge-
braucht sind und es viele Tote zu beklagen gibt. Erst das Vertrauen in
ein weiteres fantastisches Element, das Verkehren einer tödlichen Ge-
fahr in einen Ausweg, führt die verbliebenen Helden in einen neuen
Raum: Von Greifen lassen sie sich von der Ödnis der Insel in habita-
bleres Terrain tragen. Dort versperrt ihnen ein breiter Fluss den Weg,
den sie erst befahren müssen, um wieder in bewohntes, kultiviertes
Land zu kommen: Das Königreich Arimaspi, ein idealer Gegenentwurf
zum krisenhaften Reich unter Kaiser Otto. Von dort ist nach einiger

1086 Stock, Kombinationssinn, S. 167.
1087 Klein, S. 255.
1088 V. 3882.
1089 V. 4006–4019.

III. Interpretationsansätze

304

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Zeit der Aufbruch in geographisch bekannte Gebiete1090 und schließ-
lich zurück ins Deutsche Reich möglich.

Es zeigt sich also eine klare Strukturierung des Orientteils durch
symbolträchtige Räume und häufige Grenzen. Die Irrfahrt beginnt im
prächtigen, kultivierten aber von phantastischen und gefährlichen We-
sen bewohnten Grippia und gipfelt als Klimax in der Ödnis rund um
den Magnetberg, welcher selbst dem Protagonisten vollständig den ei-
genständigen Ausweg versperrt. Die Transition durch den teils unterir-
dischen Fluss bringt die verbliebenen Helden zurück in eine höfische
Sphäre, nach Arimaspi, welches jedoch von vielen Gefahren außerhalb
seiner eigene Grenzen bedroht ist. Erst nachdem das Land vollständig
befriedet ist, setzt Ernst sein eigentliches Ziel des Kreuzzugs fort. Von
dort aus erfolgt seine Heimreise rasch und wenig aufgehalten durch
problematische Transgressionen.

Wetzels Transgressionen im Orientteil

Der Orientcharakter Grippias und die nicht spezifizierte geographi-
sche Verortung dieses Handlungsraums kann ihn zu einem „Gegen-
und Anderraum“ zum Reich stilisieren. Laut Alexandra Stein und Ma-
reike Klein werden in Grippia „die Elemente der Krisensituation im
baierischen Reich […] ausdiskutiert.“1091 Grippia ist „ein Ort der Krise
und Katastrophe für den Helden.“1092 Erst in diesem Anderraum löst
sich Wetzel stärker von Ernst, entfaltet sich stärker als eigens kontur-
rierte Figur. Dazu auch ein Beispiel der Transgression: Die Grenze zu
diesem Anderraum Grippia ist klar umrissen und beschrieben:

diu was al umbevân
mit einer guoten miure
[…]
ein grabe dar um geworfen was,
dâ durch ein wazzer flôz.
[…]
diu burc stuont gar unervohrt:

4.5.2

1090 Der Text nennt Jerusalem, die Stadt Bari in Italien (deren Bekanntheit durch die
Assoziation mit den Gebeinen des hl. Niklaus in Erinnerung gerufen wird (V.
5789ff.), und Rom.

1091 Klein, S. 248; vgl. Stein, S. 37.
1092 Klein, S. 252, Anm. Nr. 1137.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

305

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sie vorhte niemannes her.
werchûs berfrît brustwer
gemâlt und meisterîch ergraben,1093

Bezeichnend ist nun, dass nicht etwa Ernst die Grenze hinein in den
Raum Grippia zuerst überschreitet – wozu er als Protagonist die Be-
rechtigung und klare Eignung nach der Lotmannschen Theorie hat –,
sondern Wetzel. Er bekommt die Standarte Ernsts in die Hand und
führt zuerst die Schar vor das Stadttor.1094 Das Tor ist offen, die Grenze
also durchlässig1095, doch Ernst und seine Begleiter fürchten ob der
Einfachheit einen Hinterhalt. Nach der erfolgenden Beratung ob des
sich bietenden Risikos, ist es wiederum Wetzel, der zuerst die Grenze
mit der Fahne überschreitet:

den truoc der vil küene man
manlîch in sînen henden
und brâhte die ellenden
vür die burc in daz burctor.1096

Die Episode um Grippia könnte nach der Nahrungsbeschaffung zu
Ende sein, doch Ernst beschleicht die Neugier.1097 Er möchte die Gren-
ze noch ein weiteres Mal überschreiten, allerdings nicht allein. Anstatt,
dass wie im Reichsteil zuvor selbstverständlich erscheint, dass Wetzel
mit ihm geht, fragt Ernst dezidiert nach, ob Wetzel ihn begleiten
möchte – ein weiterer Hinweis auf Wetzels stärker herausgestellte Ei-
genständigkeit. Der Lehnsmann bekommt die Möglichkeit, seine Treue
zu Ernst nochmals unter Beweis zu stellen: „jâ ich“, sprach der wîgant /
„ich will benamen mit iu gân.“1098 In Grippia selbst geben Ernsts eigene
Entscheidungen zur Grenzüberschreitung weiter den Ton an. Noch-
mals entscheidet sich aber auch Wetzel frei, die Grenze zu Bad und Ke-
menate und damit zu einem von Ruhe geprägten Raum ohne Hand-
lung zu überschreiten, auch wenn er ein Unbehagen zu verspüren
scheint, sich in einer unsicheren Situation Rüstung und Waffen zu ent-

1093 V. 2214f; 2230f.; 2240–2243.
1094 V. 2306–2310.
1095 Vgl. Klein, S. 256: „… ein Eintreten ist nicht lediglich möglich, sondern wird ge-

radezu provoziert, da die Tore weit offen stehen.“
1096 V. 2356–2359.
1097 Zur curiositas Ernsts vgl. Kap. II 4.7.
1098 V. 2492f.

III. Interpretationsansätze

306

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ledigen.1099 Die Handlung kommt für kurze Zeit vollständig zum Erlie-
gen, als die Helden sich ganz dem Umgebungszutand des Luxus’ in
Grippia ergeben. Aus dem Raum der Lethargie zurück in die Hand-
lung kommt der Protagonist nicht etwa durch eigenen Antrieb: Es ist
Wetzel, der Ernst dazu mahnt, dass genügend Zeit vergangen ist und
man schnellstens wieder zum Schiff zurückkehren sollte. Durch sein
Insistieren wird der Handlungsstrang um die indische Prinzessin und
der Kampf mit den Kranichschnäblern in Gang gesetzt, die Transgres-
sion ermöglicht ein neues Sujet.

Auch Wetzel ist, wie es oben bereits anklang, hilflos gegenüber der
Macht des Magnetbergs, des Inbegriffes einer Lenkung durch den Plan,
den die Erzählinstanz ausführt. Doch scheint Wetzel bei weitem derje-
nige zu sein, der von allen verbliebenen Helden, inklusive Ernsts, die
meiste ‚Befähigung‘ zur Transgression übrig behalten hat. Wetzel ist es,
dem die Idee eingegeben wird, sich die Fähigkeit anderer, gefährlicher
Wesen zur Transgression aus dem Raum des Magnetbergs zunutze zu
machen:

„ich hân an disen stunden
uns einen list ervunden
[…]
sô man uns dan vernæt hât
in die hiute“, sprach der degen
„sô suln wir uns danne legen
vor ûf daz schif sâ.
sô nement uns die grîfen da
und füerent uns von hinnen.1100

Er besteht auch darauf, gemeinsam mit Ernst das Wagnis als Erster zu
unternehmen. Er ist es also, auf dessen Bestreben und mit dessen An-
wesenheit die Grenze zuerst überschritten und damit für den Rest der
verbliebenen Helden passierbar gemacht wird.

Ebenso augenfällig ist Wetzels Anteil an der Überwindung des ge-
fährlichen Flusses. Auf sein Bestreben hin wird das Floß gebaut, auf
dem sich die Helden retten können. Die Flußfahrt als transgressives
Moment erinnert entfernt an die Überquerung der Donau durch die
Nibelungen. Hier wie dort ist es eine bestimmte Figur, die die Trans-

1099 Vg. V. 2721–2733. Zu Wetzels diffuser Vorahnung vgl. Kap. II 4.6.
1100 V. 4169–4185. Vgl. hierzu: Blamires, S. 16.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

307

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


gression möglich macht1101, doch gibt es einen signifikanten Unter-
schied: Wetzel führt im Gegensatz zu Hagen nicht das Steuer, die Hel-
den müssen sich dem Strom anvertrauen und sind seinem stôz und
schric ausgeliefert.1102 Wetzels Leistung besteht darin, den fahrbaren
Untersatz, den gemeinsamen Untergrund angeregt zu haben, der
glückliche Ausgang des Unterfangens wird gänzlich in die Hand Got-
tes – und damit in die Hand des Erzählers – gelegt.1103

Mit der erfolgreichen Bewältigung der Fahrt durch das Felsloch
lassen sich keine weiteren explizit erwähnten eigenständigen Trans-
gressionen Wetzels mehr feststellen. An der Seite Ernsts bereist er die
genannten Schauplätze Jerusalem, Bari und Rom und kehrt mit ihm
ins Reich zurück.1104 Allenfalls ließe sich eine bereits im Kapitel 4.3 be-
sprochene Textstelle noch als Transgression einer semantischen Gren-
ze verstehen:

Ernsts erster direkter Kontakt mit dem Handlungsraum Römi-
sches Reich nach seiner Verbannung1105 ist das Aufsuchen seiner Mut-
ter, der Königin. Weit von einem rein persönlichen Besuch entfernt,
zeigt diese Handlung genaues politisches Kalkül. Denn Adelheid be-
sitzt durchaus die Macht, für Ernst gegenüber dem Kaiser auch öffent-
lich einzutreten. Als consors regni steht ihr das Instrumentarium der
Intervention zur Verfügung, welche „als Fürsprache hochrangiger Per-

1101 Vgl. Kap. 5.1.6.
1102 V. 4437, 4440. Vgl. auch Stock: Kombinationssinn, S. 199.
1103 Zum göttlichen Einfluss vgl. Dimpel: Wertungsübertragungen, S. 59, kritisch

diskutiert wird die mangelnde Erkennung von Wetzels Handlungskompetenz in
Kap. II 4.7.

1104 Neudeck interpretiert die Flussfahrt-Episode vor dem Hintergrund der gesam-
ten Gemeinschaft der ellenden Ritter, welche „erst nach der Fahrt […] ihr
Schicksal in die eigene Hand nehmen können“, und geht erst spät auf Wetzels
Rolle ein, welchen er als „eine Art Medium“ bezeichnet, vgl. Neudeck: Ehre und
Demut, S. 193ff. Vgl. zu Wetzels Verschwinden aus der Handlung im Raum Ari-
maspi und Heimreise Blamires, S. 17.

1105 Indirekt wird ihm die Überschreitung der Grenze zum Reich bereits durch den
namenlosen Boten geebnet, welcher ihm die inoffizielle Vergebung des Kaisers
überbringt. Ein Staatsakt und rechtlich bindend ist dies jedoch bei weitem nicht,
da der Kaiser zuvor öffentlich erklärt hat, fride noch suone er nimmer gwinnet (V.
1163) bzw. es gestêt im niht vergebene (V. 1383). Ebenfalls heimlich überschreitet
Ernst die Grenze zum Hoftag in Bamberg, wo ihn ein namenloser Lehnsmann
versteckt. Für die offizielle Rehabilitierung und damit die offizielle Transgressi-
on braucht es jedoch eine List. Vgl. Neudeck: Ehre und Demut, S. 204.

III. Interpretationsansätze

308

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sönlichkeiten zugunsten Dritter bei deren Bemühen um die Gewäh-
rung von Besitzbestätigungen. Rechtsverleihungen, Privilegien und
Schenkungen jeglicher Art durch den König“1106 charakterisiert wird.
Adelheid zuerst um Hilfe und um Milde zu bitten, erscheint nicht nur
als familiärer sondern gleichsam als ‚staatlicher‘ Akt.1107

Nun tritt jedoch nicht, wie angesprochen, Ernst selbst den ersten
Schritt über die Grenze des bis dato heimlichen Incognito, sondern
Wetzel, indem er Ernsts Identität preisgibt. Als diese letzte Grenze für
Ernst überschritten ist, kann Wetzel wieder in seine stumme Begleiter-
schaft zurücktreten.

Der Anschlag im Reichsteil – Normtransgression?

Direkte Normentransgressionen lassen sich für Wetzel schwer nach-
weisen. Allerdings ist die Frage berechtigt, inwieweit er gemeinsam mit
Ernst am Mordanschlag gegenüber Heinrich und Otto schuldig gewor-
den ist. Für eine implizierte Mitschuld Wetzels lassen sich durchaus
Belege finden. Auch wenn Wetzels Anwesenheit bei der Tötung Hein-
richs aus dem Fokus gerät, spricht Otto Wetzels Beteiligung offen an:

daz in sô lasterlîchen
Ernest der herzoge
hæte gesuochet dâ ze hove
und der grâve Wetzel sîn man,
daz sie im hæten getân
sô grôz laster unde schaden,1108

4.5.3

1106 Fößel, Amalie: Politische Handlungsspielräume der Königin im hochmittelalter-
lichen Reich, in: Rolf Ballof (Hg.): Geschichte des Mittelalters für unsere Zeit.
Erträge des Kongresses des Verbandes der Geschichtslehrer Deutschlands „Ge-
schichte des Mittelalters im Geschichtsunterricht“, Quedlinburg 20.–23. Okto-
ber 1999, Wiesbaden 2003, S. 138–152, hier: S. 143. Vgl. ebenfalls dies.: Die Kö-
nigin im hochmittelalterlichen Reich. Herschaftsausübung. Herrschafrsrechte.
Handlungsspielräume" (Mittelalter-Forschungen 4). Stuttgart 2000.

1107 Fößel weist darauf hin, dass diese Rechtspraxis jedoch im 12. Jahrhundert im
Gegensatz zum Früh- und Hochmittelalter abnahm. Somit könnte sich in der
Einbindung Adelheids durchaus auch ein weiteres historisches Zitat verbergen,
da besonders für Adelheid, Ehefrau von Otto I. viele solcher Interventionen ver-
brieft sind, vgl. Fößel: Politische Handlungsspielräume, S. 150f.

1108 V. 1400–1405.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

309

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Nicht nur über Ernst, auch über die sîne wird die Reichsacht verhängt,
das schließt Wetzel mit ein. Noch deutlicher wird Wetzels Mitverant-
wortlichkeit in der zweimaligen zeremoniellen Niederwerfung ge-
meinsam mit Ernst: Sowohl vor Adelheid als auch vor Otto treten bei-
de als unterwürfige Bittsteller im Büßergewand auf. Thomas/Dussère
bezeichnen Wetzel klar als „coconspirator“ und folgerichtig auch als
„cosupplicant“, als Mitverschwörer und Mit-Bittsteller.1109 Auch Wetzel
muss die „Bereitschaft zur Unterordnung und Anerkennung göttlicher
wie weltlicher Autorität“ unter Beweis stellen.1110

Da jedoch Schuld im Herzog Ernst B entpersonalisiert scheint, als
Folge einer „perfekte[n], da existenznotwendige[n] Rollenidentifikti-
on“, gestaltet sich eine klare Zuweisung von Mitschuld Wetzels an der
Normtransgression1111 Mordanschlag diffizil. Wenn schon Wetzels un-
sichtbare Anwesenheit dazu genutzt wird, dem Protagonisten Ernst
eine klare Schuld abzusprechen, inwieweit kann dann noch Wetzel
eine Normentransgression zugesprochen werden? Das etwaige histo-
rische Vorbild Wetzels, Wernher von Kyburg, hat eindeutig verbrieften
und solitären Widerstand geleistet1112, Anklänge an diese Normen-
übertretung lassen sich im Herzog Ernst B jedoch nur marginal finden.

Wetzel fungiert als Wegbereiter vor allem für geographische
Grenzüberschreitungen. Er tritt besonders im Orientteil maßgeblich
hervor und ermöglicht dem Protagonisten Ernst das Überleben und
Weiterkommen an neuralgischen Punkten, in welchen Ernst aus eige-
ner Kraft nicht voranzukommen scheint. Somit erweist Wetzel sich
nicht nur als Inbegriff des treuen Vasallen oder als Freund1113, sondern
auch als wertvoller Komplize der Erzählinstanz, die sich der Heraus-
forderung gegenüber sieht, einen ehemals idealen Protagonisten durch
einen Bewährungs- und Bußweg zu führen, ohne ihn scheitern zu las-

1109 Thomas/Dussère, S. 19.
1110 Neudeck: Ehre und Demut, S. 202.
1111 Zumal Neudeck den Überfall sogar eher als „eine Art Normübererfüllung“ be-

zeichnet, vgl.Neudeck: Ehre und Demut, S. 206.
1112 Vgl. Neudeck: Ehre und Demut, S. 203; Sowinksi: Nachwort, S. 412.
1113 Sowinski weist auf die divergierenden Schwerpunkte der einzelnen Versionen

hin. Sind im Herzog Ernst A die Hierarchien noch klar ausgestaltet, erscheinen
die Gefolgsleute Ernsts und besonders die Figur Wetzel eher als Gefährten und
Freunde. Vgl. Sowinksi: Nachwort, S. 423.

III. Interpretationsansätze

310

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sen und ohne ihn dabei ganz von der Allmacht Gottes abhängig zu
machen.

Auctoriales Wissen

Der Aspekt des Wissens und der Klugheit ist eines der wenigen Attri-
bute Wetzels, welche sich in beinahe allen Beschreibungen seiner Figur
finden. Häufig jedoch wird diese Klugheit nicht als besonderes Merk-
mal exponiert, sondern in eine Figuren- oder Gattungskonvention ein-
gegliedert. Als Beispiel Thomas/Dussère: „Wetzel is, above all, the loyal
vassal and has the courage, shrewdness, and prudence such figures of-
ten possess“1114 Dabei wird eine Konvention als gegeben aufgerufen,
die zur Zeit der Verschriftung des Herzog Ernst B für die mittelalterli-
che Erzählung erst im Entstehen begriffen gewesen sein sollte. Zwar
mag der Topos des loyalen Begleiters seinen Ursprung bereits in der
Antike haben, dennoch lohnt eine genauere Klassifizierung von Wet-
zels Wissen. Diejenigen, welche Wetzel als eine personifizierte Facette
des Protagonisten Ernst betrachten, bezeichnen Wetzel als „das ratio-
nale Alter Ego seines leidgeprüften Herrn“1115 Auch hier lohnt ein dif-
ferenzierter Blick. Gibt der Text Hinweise darüber, woher Wetzels Wis-
sen stammt? Und kommt dieses Wissen dem der Erzählinstanz nahe
oder gleich?

Einsicht und dunkle Vorahnung – Grippia

Ernsts und Wetzels zweiter Aufenthalt in Grippia kann in zwei Aspek-
ten für die Kategorie Auctoriales Wissen fruchtbar gemacht werden:
Wetzels überraschende Fähigkeit zur Prolepse und seine Einsicht in
das Verhalten und die Gedankenwelt anderer Figuren (Introspektion).

In Grippia fällt Wetzel durch besondere Vorsicht auf. „He demons-
trates his cautious nature, advising Ernst against taking a bath in the
magnificent deserted castle and urging him not to rest too long after it,
but to depart.“1116 Dies kontrastiert mit Ernsts Hang zu einem „über-

4.6

4.6.1

1114 Thomas/Dussère, S. 20.
1115 Neudeck: Erzählen von Kaiser Otti, S. 195.
1116 Blamires, S. 15.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

311

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


und unmäßigen Wissensstrebe[n]“1117. Ernst möchte jeden Winkel der
Stadt erkundet wissen und staunt selbstvergessen über die vielen Wun-
der, die sich ihm darbieten. Es würde Wetzels Agieren nicht gerecht,
ihn in das abgelenkte, körperbetonte Verhalten miteinzuschließen,
ihm gemeinsam mit Ernst eine Verkennung der Gefahr zu attestie-
ren.1118 Der Text gibt klare Hinweise, dass Wetzel eine ungewisse Vor-
ahnung beschleicht:

ich mac des niht getrouwen,
dâ sîn noch inne liute
[…]
und wizzet sicherlîche,
es ist uns wunderlîche nôt.1119

Dieser Einwand erfolgt sogar noch nach Ernsts überzeugter Feststel-
lung hie ist niht lebendes inne / daz uns künne geschaden.1120 Wetzels
Unbehagen bleibt als subtile Suspense-Schwingung unter der gesamten
Szene hindurch präsent und bewahrheitet sich in der folgenden Episo-
de um die indische Prinzessin. Während Ernst wenig vorausschauend
agiert und seine Warnungen gegenüber den eigenen Gefährten von zu-
vor vergessen zu haben scheint, drängt Wetzel immer wieder zur Eile.

nu sult ir, fürst hêre,
sliefen balde in iuwer wât,
swie es uns dar nâch ergât,
daz wir ze wer doch sîn bereit.1121

Woher nimmt Wetzel die Gewissheit, dass eine Notwendigkeit zum ra-
schen Aufbruch besteht? Die Erzählinstanz spricht von keinen Sinnes-
eindrücken, die die Rückkehr der Kranichschnäbler vor Wetzels ein-
deutigen Warnungen belegen könnten. Dennoch kommt seine Auffor-
derung zur Rüstung genau im richtigen Moment, sodass Ernst und
Wetzel eben nicht vollständig überrascht werden und ohne Gegenwehr

1117 Klein, S. 269.
1118 So deutet es Klein an, S. 272.
1119 V. 2512ff., Bowden spricht von „a heightened sense of unease“, welcher evoziert

wird, Vgl. Bowden, S. 22.
1120 V. 2708f.
1121 V. 2772–2775.

III. Interpretationsansätze

312

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


den Einwohnern entgegen treten müssen.1122 Wetzels Wissen fällt
demnach in die Kategorie „positiv besetztes Handlungswissen“ nach
Robert Luff: Wetzel vermag Handlungen anzustoßen und Menschen
zu retten.1123

Hier endet Wetzels Fähigkeit zur Prolepse jedoch nicht. Präzise
sagt er voraus, was der indischen Prinzessin im Falle einer zu frühen
Entdeckung der Helden geschehen wird: sie slahent die frouwen wol
getân / under unsern handen.1124 Wetzel zeigt in dieser Szene nicht nur
strategisches Geschick, sondern auch einen gewissen ‚Realitäts-
sinn‘1125, der Ernst in diesem Moment vollkommen abhanden gekom-
men zu sein scheint. Wetzel ist in der Lage, sich in die Kranich-
schnäbler hineinzuversetzen und ihre Handlungen vorauszusehen.
Dass der alternative, realistischere Plan dann durch das Eingreifen der
Erzählinstanz nicht fruchtet, ändert nichts an der dargestellten Befähi-
gung Wetzels zur Introspektion.1126

Die Greifen und der Fluss – Überlebenswissen

„Auf [der] Reise in die Fremde muss Ernst alle Register seines persön-
lichen Wissens einsetzen, um zu überleben“1127, so Robert Luff. Außer
Acht gelassen wird bei dieser Aussage jedoch, dass Ernsts persönliches
Wissen erst in der wieder weitgehend höfischen Umgebung von Ari-
maspi (V. 4499–5698) zum Tragen kommt. Davor, in der wirklich un-
wirtlichen Wildnis, ist nicht Ernst es, der das Überleben der Helden
mit seinem Wissen sichert, sondern Wetzel. Auch Markus Stock be-
scheinigt Herzog Ernst „Reise-Qualitäten, Qualitäten, die ihn überle-
bensfähig machen“, und gibt zwei davon an: Der Begleiter Wetzel als
„laterale Helferfigur“ und seine Erziehung außerhalb des Reiches. Ers-
teres ist jedoch nur dann eine Qualität Ernsts, wenn man Wetzel als

4.6.2

1122 So Klein, S. 272, die zwischen Wetzels und Ernsts Wahrnehmung keinen Unter-
schied macht.

1123 Vgl. Luff, S. 88f.
1124 V. 3330f.
1125 Vgl. Blamires, S. 16.
1126 Vgl. Luff, S. 100, welcher die Klugheit des Herzogs in allen anderen Szenen über

die Wetzels stellt, an dieser Stelle jedoch einräumt: „entscheidend ist hier Wet-
zels List“.

1127 Luff, S. 101.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

313

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Attribut und nicht als eigenständige Figur wahrnimmt; letzteres hilft
Ernst wiederum nur im höfischen Umfeld Arimaspi weiter.1128 Die
wirklichen Reise-Qualitäten sollten daher eher Wetzel als Ernst zuge-
sprochen werden.

Im Kapitel 4.5 wurden bereits die Transgressionen durch den Grei-
fenflug und die Flussfahrt angesprochen, jedoch nicht welche Art von
Wissen ihnen zugrunde liegt.

Wetzel sieht sich wie alle anderen Gefährten in beiden Episoden
einer tödlichen Gefahr gegenüber, doch ihm wird die nötige Geistesge-
genwart verliehen, gleichsam eine Krise in eine Chance umzuwandeln,
mit den Gegebenheiten zu agieren. Wetzel weiß, dass die Greifen wei-
terhin kommen werden, um die Toten abzuholen und er plant die Risi-
ken der Verletzung durch die Greifenklauen ein:

sô mugen uns niht gewinnen
die grîfen vor der sarwât
diu uns dicke beschirmet hât:
die mac uns ouch dâ ze helfe komen.1129

Die Erzählinstanz erwähnt explizit, dass die vorbedæhte Wetzels
Früchte trägt: Die Greifenjungen versuchen zwar, ihre Krallen in die
neue Beute zu schlagen, aber sowohl die Häute als auch die Rüstungen
verhindern dies.

Doch die nächste scheinbar unüberwindliche gefährliche Situation
lässt nicht lange auf sich warten. Der reißende Fluss stürzt die verblie-
benen Helden in große Verzweiflung, sodass sie wânden nemen ir ende.
Wieder ist es Wetzel, der zuerst auf die Aufforderung Ernsts reagiert,
einen Rat zu geben. Wetzel erkennt, dass eine Überquerung des Flusses
unmöglich ist, ein Mitfahren darauf jedoch mit dem geeigneten Ge-
fährt durchaus Überlebenschancen bietet. Wie schon in Grippia ist
sein Plan an der Realität der sich bietenden Umstände orientiert und
gehört damit in den Bereich praktischen Überlebenswissens, eben je-
nes Wissens, welches Ernst durch seine erwähnte Bildung haben könn-
te. Es verwundert daher nicht, dass Wetzel als Personifikation von
Ernsts Rationalität interpretiert wurde1130, diese Charakterisierung

1128 Besonders stark macht den Aspekt der Attributierung Blamires, bes. S. 16f.
1129 V. 4186–4189.
1130 Vgl. Anm. Nr. 1080.

III. Interpretationsansätze

314

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


und damit eine Abwertung Wetzels ist jedoch nicht unbedingt nötig.
Stattdessen kann Wetzels wertvolles Wissen im genau richtigen Mo-
ment auch als Signal dafür gedeutet werden, dass Wetzel Anteil an der
Ebene narrativer Regie gegeben wird. Ihm wird das Wissen um das
zum Erfolg führende Verhalten in den Mund gelegt, er weiß somit weit
mehr in diesen Momenten als jede andere Figur, der Protagonist einge-
schlossen. Wetzels Wissen kommt dem der Erzählinstanz gleich, ist
aber nicht mit dessen Wissensstand identisch, da Wetzel keinerlei Ge-
wissheit über den erfolgreichen Ausgang seines Plans hat: wir sterben
oder genesen / daz muoz nu dâ ze gote stân.1131

Die Herkunft von Wetzels Wissen

Wie steht es mit der Begründung von Wetzels Wissensvorsprung auf
der histoire-Ebene? Wetzel hat nicht gemeinsam mit Ernst dessen vor-
zügliche Bildung und Kenntnisse über ferne Länder erworben und
dieses Wissen hilft Ernst in den genannten Situationen nicht weiter.
Bei der Greifen-Episode kann von einem Wissen durch Beobachtung
ausgegangen werden. Schon mehrere Male haben die Greifen die Toten
weggeschleppt, daher steht zu erwarten, dass dieses Muster der Wie-
derholung durch Adaption und Umformung als Fluchtweg genutzt
werden kann. Allerdings weist der Text durch Wetzels Aussage darauf
hin, dass dem Fassen des Plans kein langer Denkprozess vorausging:
an disen stunden, also im Moment, wurde Wetzel die Idee eingegeben
und der Ursprung dieses Wissens wird von den Helden klar betitelt: dô
sprâchen sie algelîch / got hæte gegeben im den sin.1132 Zuvor hatten die
Helden um göttlichen Beistand gebetet, Wetzels „List erscheint nach
dem Gebet wie eine Eingebung des Heiligen Geistes.“1133

Der Plan zur gefährlichen Flußfahrt ist klar parellel strukturiert.
Wieder senden die Helden ein Gebet zu Gott, daraufhin ersinnt Wetzel
seinen Plan. Wetzel ist laut Neudeck ein „Medium“ Gottes1134 – ist er
damit logisch privilegiert in diesem Moment? Da Wetzel jedoch nicht
wie ein Eremit oder ein Wesen aus einer anderen Welt auch auf der

4.6.3

1131 V. 4414f.
1132 V. 4200f.
1133 Sowinski: Anmerkungen, S. 389.
1134 Neudeck: Ehre und Demut, S. 194f.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

315

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


histoire-Ebene sichtbar einer anderen Sphäre angehört, erfüllt er nicht
die nötigen Voraussetzungen, um als logisch privilegiert zu gelten. Für
die Forschung hat das Eingreifen Gottes klare Präferenz vor der Eigen-
leistung Wetzels, bis hin zur völligen Tilgung von Wetzels Beteiligung
in den Interpretationen. Dimpel betont zwar in Analogie zu Alexandra
Stein1135, dass Ernst sich nicht „aus eigener Gestaltungskompetenz“
aus den lebensbedrohlichen Situationen befreien kann, unterschlägt
jedoch Wetzels Initiative vollkommen: „Die Rettung gelingt, indem
man sich der Strömung eines unterirdischen Flusses anvertraut
[…]“1136 Mit keiner Silbe wird erwähnt, dass Wetzel es ist, dem wie
schon zuvor bei der Greifenepisode die zündende Idee eingegeben
wird. Darüber hinaus bleiben diese Interpretationen stark auf der his-
toire-Ebene verhaftet: Gott wird als Grund für Wetzels Wissen inner-
halb des Werks genannt, doch das allmächtige Walten Gottes in der
Welt der Diegese findet seine Entsprechung in der Handlungsmacht
der Erzählinstanz auf der Ebene narrativer Regie und dem Plan des
auctors. Gott hätte sich irgend einen der Helden zum Medium wählen
können, wenn es nur um den glücklichen Ausgang der Fahrt ginge, die
Erzählintanz hingegen benennt wiederholt dezidiert Wetzel und
spricht ihm den Zugang zu auctorialem Wissen zu.

Auctoriales Handeln

Die beiden Kriterien Auctoriales Wissen und Handeln sind im Falle
Graf Wetzels noch enger miteinander verknüpft als in vorigen Werken,
da Wetzel sein Wissen meist direkt mit einem Handlungsrat verknüpft
und nach seinem Wissen handelt. Infolgedessen erscheint eine erneute
eingehende Wiederholung bereits behandelter Textstellen wenig ziel-
führend. Es dürfte bereits ersichtlich geworden sein, dass Wetzels Mei-
nung gerade im Orientteil die maßgebliche ist und den Handlungsver-
lauf bestimmt.1137

4.7

1135 Vgl. Stein, S. 36.
1136 Dimpel: Wertungsübertragungen, S. 59.
1137 Vgl. Blamires, S. 14.

III. Interpretationsansätze

316

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Nicht geklärt bleibt weiterhin, weshalb Wetzel in anderen Teilen
der Erzählung so stark zurückgenommen wird. Er ist zwar implizit bei
allen Abenteuern Ernsts präsent, greift aber nur im Orientteil hand-
lungslenkend ein.1138

David Blamires gibt einen ersten Anhaltspunkt für eine Begrün-
dung diese Zurücknahme: Es scheint, dass Ernst als Protagonist erst
einen Tiefpunkt der Hilflosigkeit erreichen muss, damit Wetzel in den
Vordergrund rücken kann: „It is only when Ernst has gone through
these experiences and reached the depth of suffering that Wetzel’s
strength can save him.“1139 Aus diesem Grund soll die axiale Referien-
tialität zwischen den Figuren Ernst und Wetzel, sowie ihr gemeinsa-
mer Bezugspunkt göttliche Vorsehung bzw. göttliches Wirken in den
folgenden Ausführungen näher untersucht werden. Ebenso in den Fo-
kus gerät die Figur Heinrich als Werkzeug des Handlungsplans.

Wetzel und Ernst (Ernsts Eigeninitiative in Arimaspi und im Reich)

Ernsts Idealität als Protagonist erscheint topisch. „There is no special
quality or defect of character that makes him different.“1140 Überaus
gebildet, ein tapferer Kämpfer, der Liebling seines Stiefvaters – Ernsts
Licht scheint besonders im Reichsteil so hell, dass er leicht alle anderen
Figuren überstrahlt. Selbst seine Schwertleite plant er selbst, scheint al-
so in vollkommener Kontrolle über sein Leben.1141 Es braucht im höfi-
schen Umfeld an Ottos Hof keinen Wetzel, der die Handlung in eine
gewisse Richtung lenkt, Ernst ist selbst der beste Ratgeber:

er riet sô wîslîche,
daz nieman zuo der stunde

4.7.1

1138 Vgl. Blamires, S. 17: „The rest of the adventure belongs to Ernst alone […] in all
of this Wetzel has no part.“ Armin Schulz gibt als Erklärung an, dass der Herzog
Ernst B grundsätzlich in Zweierbeziehungen organisiert sei und macht die wich-
tige Beobachtung: „Wo Ernst einem Herrscher dient, ist er grundsätzlich der gu-
te und kluge Ratgeber, während Wetzel von der Bildfläche verschwindet. Außer-
halb von Ernsts Herrscherdiensten ist Wetzel dagegen beinahe durchgängig an-
wesend, und dann ist es nicht mehr Ernst, der klugen Rat findet, sondern Wet-
zel“, Schulz: Erzähltheorie, S. 14.

1139 Blamires, S. 17.
1140 Blamires, S. 12.
1141 Vgl. Stock: Kombinationssinn, S. 177.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

317

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


baz gerâten kunde.
ze aller hande frümekeit
was er ein ritter gemeit.1142

Als Ernst die Huld des Kaisers verliert und den Kampf nicht länger
aufrechterhalten kann, ruft er traditionsgemäß seine Lehnsleute zu-
sammen. Auxilium haben sie ihm im Kampf mit dem Kaiser geleistet,
jetzt folgt das consilium, der Rat. Ernst leitet den Beratungsprozess mit
der Formel iuwern rât wil ich hân ein, doch was folgt ist ein Monolog
Ernsts, in dem er seinen Plan selbst entwickelt und für gut befindet.
Seine Lehnsleute, unter denen Wetzel nicht besonders herausgehoben
wird, stimmen ihm lediglich zu und setzen Gott als Urheber von
Ernsts guten Gedankens ein.1143

Auch für den König von Arimaspi macht sich Ernst unentbehrlich.
Wie Wetzel für ihn, wird Ernst für den König Fahnenträger in
Schlachten gegen Bedrohungen. Die Erzählinstanz lässt keinen Zweifel
daran aufkommen, wer der Grund für den Sieg in der Schlacht ist: der
herzoge den sige gewan. / ez was im wol ergangen.1144

Gegen die Giganten, eine der Bedrohungen Arimaspis, wendet
Ermst eine kluge Kriegslist an, die den Sieg garantiert und dabei so we-
nig Verluste in den eigenen Reihen verursacht wie möglich.1145

Die Idealität Ernsts, welche er im höfischen Umfeld als Ratgeber
und Helfer für andere Herrscher einsetzt, leidet erst in dem Moment
da Ernst sein „eigener Herr“ geworden ist. Im Nicht-Höfischen, Frem-
den, ellenden, braucht Ernst einen anderen Bezugspunkt als einen
Lehnsherrn, dem er dient.1146 Er benötigt selbst rat und helfe, um die
Bedrohungen, denen er sich als Figur ausgesetzt sieht, entgegenzutre-
ten. An die Stelle eines bedrohten, schutzbedürftigen rîche tritt der
Protagonist, der sich fern aller höfischen Bezugssysteme behaupten
muss. Ernst muss schwächer werden, damit Wetzels Stärke überhaupt
zum Tragen kommt.

1142 V. 622–625.
1143 Vgl. V. 1838ff.
1144 V. 4741f.
1145 Vgl.V. 5208–5213.
1146 Vgl. Stock: Kombinationssinn, S. 178.

III. Interpretationsansätze

318

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Wetzel und Gott (Handeln nur auf Gottes Geheiß und mit Gottes Hilfe)

Es fällt auf, dass Wetzels Souveränität in auctorialen Handlungen häu-
fig mit dem Verweis auf göttliches Eingreifen korrelliert und damit
auch reduziert wird. Nicht nur, dass wie erwähnt vor Wetzels retten-
dem Einfall bezüglich der Greifen eine Anrufung Gottes erfolgt, auch
im direkten Nachgeschehen finden sich insgesamt zehn Erwähnungen
Gottes, sodass keine Zweifel aufkommen sollen, auf wessen Wirken die
Rettung zurückzuführen ist.

die vil grôze arbeit
bestuondens ûf unsers herren trôst
[…]
hât uns got daz heil gegeben
daz wir behalden unser leben
[…]
dô bat er alle sîne man
daz sie ze gote gelouben hæten
[…]
sie hâte gnædeclîch entladen
got der starken swære.1147

Auch während und nach der Flussfahrt hin nach Arimaspi häufen sich
die Signale, die auf göttlichen Einfluss hinweisen. Beide gefährlichen
Abenteuer sind somit „in [ihrer] allgemeinen Exempelfunktion für das
Eingreifen Gottes in die Welt aufgewertet.“1148 Immer wieder werden die
Helden daran erinnert, dass ihnen nichts geschehen kann, was nicht
bereits  im göttlichen Heilsplan vorgesehen ist.1149  Eine solche kaum
verschleierte finale Determination lässt Wetzel klar als Medium oder
Werkzeug Gottes hervortreten. Warum greift Gott jedoch nicht direkt
ein und macht die Rettung durch eine Variante des deus ex machina
möglich?  Schließlich hat  die  Erzählinstanz schon einige  Situationen
nicht durch die Kraft von Figuren gelöst, sondern allein durch Wirken
des Schicksals. Der Sturm, welcher Ernst und seine Gefährten vom Weg
abbringt, klart von selbst wieder auf, Ernst ist überzeugt davon, daz uns
got hât gesant / her in ditze scœne land.1150 Auch die initiale Rettung vor

4.7.2

1147 V. 4215f.; 4235f.; 4260f.; 4296f.
1148 Neudeck: Ehre und Demut, S. 195.
1149 Vgl. Thomas/Dussère, S. 14. Vgl. ebenfalls Sowinski: Nachwort, S. 419.
1150 V. 2259f.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

319

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


der Kraft des Magnetbergs wird als ein michel wunder bezeichnet, dem
ein inniges Gebet aber keinerlei aktive Maßnahmen zur Selbstrettung
vorausgehen. Nachdem das ursprüngliche Ziel der Kreuzfahrt wieder
anvisiert ist, steht Gott den Kreuzfahren naturgemäß im Kampf bei und
führt auch Ernst sicher wieder zurück ins Reich. In die axiale Referen-
tialität Gott – Ernst passt nur dann Wetzel als ein Werkzeug göttlicher
Vermittlung, wenn die Direktbeziehung zwischen Protagonist und Gott
gestört ist.  Dies ist  der Fall  durch Ernsts Attentat auf den von Gott
gesalbten Kaiser und den Pfalzgrafen. Ernst hat wider gote getân1151, also
auch seinen Anspruch auf direktes göttliches Eingreifen verwirkt. An die
Stelle dieses direkten Eingreifens tritt nun Wetzel als derjenige, der zwar
beim Attentat anwesend war, aber selbst nicht Heinrich ermordet hat.
Auf der Ebene narrativer Regie kann die Achse Gott – Wetzel durch
Erzählinstanz – handlungssteuernde Figur ersetzt werden. Der auctor
der Erzählung kann den auf  sich selbst  zurückgeworfenen,  nicht  in
einem Lehnsverhältnis stehenden Protagonisten, dessen Idealität durch
die Bußfahrt zudem gelitten hat1152, weder selbst alle Gefahren meistern
lassen, noch kann er ihm unentwegt direkt Gott zur Hilfe schicken. Also
wird als Werkzeug Gottes und als Komplize der Erzählinstanz Wetzel
eingesetzt, damit er als „problemlösender Agent in schwierigen Situa-
tionen“1153 fungiert. Wetzels Funktionalität wird, genauso wenig wie die
finale Motivation des gesamten Werkes, jedoch kaum durch eine ‚tiefen‘
Figurenzeichnung oder eine kausale Motivierung seiner Handlungen
verschleiert, sondern tritt offen zutage. Daher sein oben festgestellter
Mangel an Friktionen in seinem Rollenentwurf.

Wetzel und Heinrich (Werkzeug Gottes – Werkzeug des Teufels)

Noch weit weniger ausgestaltet und klar funktionsorientiert ist die Fi-
gur des Pfalzgrafen Heinrich. Stock bezeichnet Heinrich als „Sünden-

4.7.3

1151 V. 1818.
1152 Vgl.  Neudeck:  Ehre  und  Demut,  S. 196.  Gegen  einen  Einbruch  der  Idealität

plädieren Schulz, Monika: âne rede und âne reht: Zur Bedeutung der triuwe im
Herzog Ernst, in: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur, Bd.
120 (1998), S. 395–434, hier: S. 434 und Haupt, Barbara: Ein Herzog in Fernost. Zu
„Herzog Ernst A/B“, in: Akten des XI. Internationalen Germanistenkongresses 7,
hg. v. Jean-Marie Valentin, Bern (u.a.) 2008, S. S. 157–168, hier: S. 167.

1153 Stock: Kombinationssinn, S. 187.

III. Interpretationsansätze

320

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


bock der narrativen Konstruktion […]. Er dient dazu, einen Konflikt
zu initiieren“1154 Dieser Konflikt ist für den Verlauf der Handlung un-
bedingt notwendig, er ist die erste Grenzüberschreitung aus dem idea-
len Zustand, der allererst Handlung ermöglicht. Wie wichtig Heinrich
für die Erzählung ist, kann an einer auffallenden Worthäufung gezeigt
werden: Die Erzählinstanz spielt mit den unterschiedlichen Bedeutun-
gen des Wortes mære. Das lügenlîche mære Heinrichs, die unwahre in-
tradiegetische Erzählung macht den helt mære, den bekannten Held
Ernst, dem Kaiser unmære, verkehrt also dessen Ansehen bei Otto in
Abneigung, Gleichgültigkeit. Der Kaiser erschrickt über die mære, die
Neuigkeit, und mag eine solche mære, Erzählung, nicht glauben, da er
Ernst nicht sô starker mære, also solch starker Beschuldigungen würdig
glaubt.1155 Die Bedeutung der Szene weist also über die Diegese hinaus
auf eine Meta-Ebene des rechten Erzählens und Darstellens: Der vor-
dergründige Verlauf des mære, die Erzählung von einem vortrefflichen
Held, der in der Gunst des Kaisers steht, wird durch die falsche Erzäh-
lung eines Neiders zum unmære, folgt aber damit genau dem hinter-
gründigen Plan der Erzählung.

Bei solch einem wichtigen Impuls zur Handlungslenkung wäre
nach den bisherigen Analysen zu erwarten, dass sie von einer bereits
etablierten handlungssteuernden Figur ausgeführt würde, selbst wenn
diese Figur auf Ernsts ‚Seite‘ stünde – man denke an Hagens Agieren
gegen das Wohl der Burgundenkönige. Jedoch wird eine solche offen-
kundige Friktion umgangen und die Plotfunktion der Intrige einem
klaren, unsympathischen Antagonisten zugeschrieben.1156 Wetzel und
Ernst werden als sich zu nahe stehend charakterisiert, als dass Wetzel
diese Funktion ohne einen stark konstruierten Zufall oder Schicksals-
schlag übernehmen könnte.

Bei genauerer Hinsicht können Wetzel und Heinrich als zwei Sei-
ten derselben Medaille betrachtet werden, in direkter Antagonie zuein-
ander: Wo der eine Ernst aus dem rîche entfernt, schafft der andere die

1154 Stock: Kombinationssinn, S. 182.
1155 Vgl. V. 655f; 677; 717–733.
1156 Sowinski weist darauf hin, wie die Häufung des Wortes herre in den Sprechakten

Heinrichs „den sich anbiedernden, subalternen Ton des Pfalzgrafen“ ausdrückt.
Vgl. Sowinksi: Anmerkungen, S. 369.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

321

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Möglichkeit des Wiedereintritts. Auf der histoire-Ebene wird dies
durch eine eindeutige ‚Zuordnung‘ Heinrichs signalisiert:

der vil mortlîche
die friuntschaft under in geschiet,
als imz der tiufel riet.
der manigen sît verrâten hât.1157

Wo Wetzel sein Wissen und damit seine Kompetenz zur List von Gott
geschenkt bekommt, wird Heinrich vom Teufel beraten1158, Heinrich
ist also Werkzeug des Teufels, wo Wetzel Werkzeug Gottes ist. Auf der
discours-Ebene sind beide, Gott und Teufel, Ausdruck des Erzählerwil-
lens, die Handlung so und nicht anders verlaufen zu lassen.

Is Heinrich allein deshalb auch eine handlungssteuernde Figur?
Diese Frage kann zügig verneint werden. Da Ernsts Versöhnung mit
Otto und seine Restitution im rîche das letztendliche Handlungsziel
und nicht das vorübergehende darstellt, kommen Wetzels handlungs-
lenkenden Aktionen ein größerer Stellenwert zu.

Auch tritt Heinrich im Gegensatz zu Wetzel nur punktuell und
temporär auf, wird durch den Mord final aus der Diegese entfernt.
Gleichzeitig mit Heinrich hat auch sein lügenlichez mære ausgedient,
es findet keinerlei Erwähnung mehr. Die Frage, ob Ernst wirkliche un-
triuwe gegenüber dem Kaiser hegt, wird von keiner Figur mehr ge-
stellt.1159

Wetzels Auctorialität wird also von verschiedenen Faktoren beein-
flusst und auch eingeschränkt. Er übernimmt bei weitem nicht jede
den Plot vorantreibende Handlung, sondern tritt seltener auf als die
bisher untersuchten Figuren. Selbst wenn Wetzel lebensrettend agiert
und damit im äußersten Sinne auf den positiven Endverlauf der Hand-
lung hinarbeitet, wird seine Leistung auf der histoire-Ebene auf göttli-
ches Wirken zurückgeführt, sodass er als Medium und nicht als Verur-
sacher erscheint. Dennoch ist die Häufung der Handlungen Wetzels
im Orientteil und die Tatsache, dass er und nicht irgendein anderer
zum Werkzeug Gottes bestimmt wird, signifikant.

1157 V. 648–651.
1158 Vgl. Dimpel, S. 49.
1159 Vgl. Stock: Kombinationssinn, S. 183.

III. Interpretationsansätze

322

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Vorliebe der Erzählinstanz

Die herausgestellte Idealität Ernst geht auch zu Lasten einer eindeuti-
gen Sympathiebekundung an Wetzel durch die Erzählinstanz. Der
Protagonist schöpft bereits alles Lob ab und da Wetzel nicht wie Lune-
te einem anderen Geschlecht angehört, müssen die gleichen lobenden
Attribute wie für Ernst gewählt werden, fallen dementsprechend je-
doch geringer aus: Wetzel ist auch ein guter Kämpfer und kann Män-
ner inspirieren und anführen, aber Ernst kann es noch besser.1160 Das
mag dazu beigetragen haben, dass Wetzel häufig nur als Begleiter
Ernsts überhaupt Erwähnung findet. Dennoch bleibt die Tatsache be-
stehen, dass Wetzel unter den Lehnsmännern des Herzogs einen Son-
derstatus genießt, welcher subtil auf der histoire-Ebene vermittelt wird:
Wetzel ist derjenige, „der sich mit Ernst in der Badenlage on Grippia
verlustieren darf.“1161

Er ist der einzige Lehnsmann Ernsts, der je mit Namen erwähnt
wird, seine Freundschaft und Unterzertrennlichkeit mit Ernst gemahnt
an literarische Vorbilder wie Roland und Olivier.

Außerdem kann Wetzels Aktivität in Gefahrensituationen zumin-
dest als eine Art implizite Sympathielenkung zu seinen Gunsten inter-
pretiert werden. „Ich nehme an, daß es mit einer positiven Sympathie-
steuerung verbunden sein kann, wenn eine Figur im Angesicht von
Schwierigkeiten nicht verzweifelt und sich in Passivität übt, sondern
wenn sie sich den Schwierigkeiten stellt und versucht, sie zu lösen“1162,
so Dimpel.

Einen weiteren Hinweis auf eine mögliche Sympathie der Erzäh-
linstanz für Wetzel gibt eine wenig beachtete Textstelle im Handlungs-
raum Arimaspi. Wetzel scheint dort handlungstechnisch ‚von der Bild-
fläche verschwunden‘, Ernst braucht weder Wetzels Rat, noch seine
Hilfe, selbstbewusst sagt Ernst von sich: ich kan iuch baz gelêren.1163

4.8

1160 Vgl. V. 2302f. vs. V. 3814–3828: Wetzel führt die Fahne beim ersten ‚Ansturm‘
auf Grippia, seine Führungsqualitäten bleiben aber wirkungslos, da sich ihnen
niemand entgegenstellt. Ganz anders beim Rückzug aus Grippia, da der Herzog
selbst die Fahne trägt. Er trägt sie nicht nur voran, sondern wagt in höchster Be-
drängnis einen Ausfall, der zwar verlustreich, aber erfolgreich endet.

1161 Dimpel: Wertungsübertragungen, S. 53.
1162 Dimpel: Zofe im Fokus, S. 95.
1163 V. 5074.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

323

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Dennoch wird Wetzel zwischen all den Heldentaten, die Ernst allein
vollbringt, einmal dezidiert namentlich erwähnt. Nachdem der Sieg
über die Platthufe errungen ist, wird Herzog Ernst vom König von Ari-
maspi mit einem Herzogtum belehnt, bekommt also wieder den Status
zugesprochen, die ihm die Reichsacht aberkannt hatte. Die übrigen
Kämpfer werden ebenfalls belohnt:

dô gab er sînen mannen,
ê daz sie schieden dannen,
daz se wurden unnôthaft
und geladen mit grôzer kraft.1164

Damit könnte die Angelegenheit erledigt, Wetzel wie so oft außerhalb
des Handlungsstrangs Grippia und Magnetberg in das Kollektiv der
Männer mit eingerechnet sein. Doch die Erzählinstanz hebt nochmals
neu an und erwähnt eine eigene Belohnung für den Grafen.

grâve Wetzel sînen man
den hiezen sie zehant dan
wîsen gewaltic dar în,
und im undertân sîn
daz volc gemeinlîche,
beide arme und rîche.1165

Wetzel, so wird durch die rasch aufeinanderfolgende Nennung sugge-
riert, ist also weit mehr als nur einer von Ernsts mannen, er ist sîn man,
der Gefolgsmann schlechthin. Als solcher verdient er auch eine beson-
dere Hervorhebung durch das Verleihen großer Macht als Statthalter
seines Lehnsherren. Diese Aufgabe meistert Wetzel überaus vorbildlich,
so die Erzählinstanz: er hielt mit êrn ouch sîn gewalt.1166

Der Belohnungscharakter der Szene gemahnt an die Belohnung
Lunetes im zweiten Iwein-Schluss.1167 Herausragende Dienste finden
ihre Entsprechung in sozialer Anerkennung und einer signifikanten
Machtstellung. Allerdings darf verwundern, dass diese Aufwertung
Wetzels gerade nicht am Schluss des Werkes im rîche stattfindet, son-
dern im fremden Königreich Arimaspi, welches Ernst und Wetzel nach
sechs Jahren wieder verlassen und hernach als Bittsteller vor Otto tre-

1164 V. 4775–4778.
1165 V. 4779–4784.
1166 V. 4807.
1167 Vgl. Kap. II 2.8.

III. Interpretationsansätze

324

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ten, ohne Macht und Besitz. Die Position im Handlungsverlauf scheint
dennoch nicht zufällig gewählt, sondern kann als Signal dafür gewertet
werden, dass Wetzels Leistungen im Orient-Teil des Werkes auch dort
ihre Bewertung finden. Im Reich wird der status quo restituiert, Wetzel
hat dort bereits seinen Platz, als getreuer Schatten seines Herrn.

Auffallend ist nun, dass nicht der König von Arimaspi oder Ernst
als Einzelperson Wetzel die Position als Verwalter verleihen, sondern
ein nicht näher klassifiziertes, kollektives sie. Es wäre der Erzählinstanz
ein leichtes gewesen, Wetzels Belohnung der allgemeinen milte des Kö-
nigs von Arimaspi hinzuzufügen, der gerade Ernst und seine Kämpfer
reich beschenkt hat, also hiez er zehant statt dem gewählten hiezen sie
zehant. Durch das veränderte Pronomen jedoch wird eine andere Kon-
notation aufgerufen und Wetzel nochmals hervorgehoben: Nicht nur
sein Lehnsherr oder der König eines fremden Landes finden Wetzel
besonders erwähnens- oder belohnenswert, sondern ein Kollektiv, das
sowohl Ernst und der König sein könnte als auch das gesamte Volk,
welches Wetzel auch noch vil gerne das Versprechen der Treue gibt.

Auf ähnliche Weise funktioniert die Sympathiesteuerung bei Ha-
gen im Nibelungenlied als sogar seine Feinde ihn nach seinem Tod als
besten aller Kämpfer loben.1168

Das Kriterium der ausreichenden Raumgabe zur Entfaltung von
Wetzels handlungssteuernden Zügen wurde bereits im Zuge anderer
Kapitel behandelt: Durch das punktuelle, stark konzentrierte Agieren
Wetzels hauptsächlich im Orientteil mag der Eindruck entstehen, dass
Wetzel nicht ausreichend Raum gegeben wird, um das Kriterium der
Vorliebe zu erfüllen. Jedoch darf dabei nicht übersehen werden, dass
Wetzel nach dem Protagonisten der meiste Raum zur Aktion gegeben
wird, jede andere Figur tritt noch um einiges seltener auf. Hier ist das
Verhältnis entscheidend.

Auctorialität in den Kinderschuhen – Zusammenfassendes Fazit

Handelt es sich bei Graf Wetzel um eine Auctoriale Figur? Diese hier
nun abschließend zu klärende Frage lässt sich nicht so eindeutig be-

4.9

1168 Vgl. Kap. II 2.8.

4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B

325

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


antworten wie in anderen Interpretationskapiteln zuvor. Der Herzog
Ernst B weist nur eine vergleichsweise geringe Anzahl an Textstellen
im Orient-Teil auf, die als Beleg für den Kriterienkatalog dienen kön-
nen. So werden gleichzeitig Mittlerfunktionen, Transgressionen, Auc-
toriales Wissen und Auctoriales Handeln auf häufig ein und dieselbe
Textstelle kumuliert. Auf die Szenen Grippia und Magnetberg zentrie-
ren sich die meisten Befunde, während weitere Belege in übrigen
Handlungssträngen nur äußerst marginal vorhanden sind.

Wetzel übernimmt nur geringe Erzählfunktion, eine intradiegeti-
sche Erzählung zur Wissensvermittlung sucht man bei ihm vergeblich.
Auctoriales Wissen und Handeln stehen in direkter kausaler Folge zu-
einander und sind daher praktisch undifferenzierbar. Auch wenn Wet-
zel handlungslenkend agiert, wird dieses Moment ihm auf der histoire-
Ebene als Eigenleistung ab- und göttlichem Wirken zugesprochen. In
Konflikt mit seiner Figurenzeichnung geraten seine Handlungen daher
auch nur in verschwindend geringem Maße. Wetzel bleibt typisch-to-
pisch und funktionsorientiert definiert und gewinnt nur an neuralgi-
schen Punkten der Handlung ein vorübergehendes Profil, fällt danach
sofort wieder in das weitgehend stumme Kollektiv der namenlosen
Masse um Ernst herum zurück.

Gleichzeitig scheint Wetzel zu ‚nah‘ an Ernst zu sein, zu sehr eine
minder mächtige Kopie in der Charakterisierung und daher zu wenig
von Ernst distinguierbar, als dass eine eindeutig auf Wetzel zentrierte
Vorliebe der Erzählinstanz für ihn zu konstatieren wäre – bis auf wie-
derum subtile Signale im Text. Die direkte Folge davon: Wetzel tritt
auch in der Meinung der Forschung selten aus Ernsts großem Schatten
heraus.

Man könnte daraus schließen, dass Wetzel nur ein Funktionsträger
unter vielen ist, die die Handlung des Epos steuern. Dagegen spricht
jedoch seine einführende Charakterisierung und namentliche Benen-
nung gleich zu Beginn des Werkes, welche ihn mit dem gesamten
Handlungsverlauf verklammern.

Wetzel ist bisher von allen anderen untersuchten Figuren am wei-
testen von der Suchmaske Auctoriale Figur entfernt. Ihm fehlt die dar-
gestellte Eigenständigkeit im Handeln, die Souveränität, die eine Auc-
toriale Figur von einem bloßen Werkzeug der Erzählinstanz zu dessen
beinahe gleichberechtigten Komplizen werden lässt. Als solches lautet

III. Interpretationsansätze

326

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


das abschließende Verdikt: Graf Wetzel ist keine Auctoriale Figur, doch
seine namentliche Hervorhebung unter all den übrigen namenlosen
Gefährten Ernsts bleibt mehr als ein bloßes historiographisches Zitat:
Wetzels Konzeption als Figur steht am Beginn einer Entwicklung, wel-
che sich im späteren rein höfischen Rahmen zur vollen Blüte ent-
wickelt: Die Entdeckung des engsten Gefährten des Protagonisten als
ideale „Schaltposition“ zur Handlungslenkung in einem Sujet, welches
sich immer weiter von Göttlichem Wirken als Erklärung für Wendun-
gen in der Handlung entfernt und im figurlich-kausal motivierten Er-
zählen einen neuen Motor der Narration findet.

Diese Entwicklung führt simultan weg von der protagonistenzen-
trierten Heldenepik, deren Hauptakteure durch Gottes / der Götter
Hilfe alle Gefahren ohne den Beistand anderer Figuren bestehen, hin
zum komplexen Figurengefüge der höfischen Epik, deren Zentrum ein
weit aus weniger idealer und omnipotenter Protagonist ist. Somit wird
Raum geschaffen für ‚heimliche Helden‘ und ‚gute Geister‘ in den Er-
zählungen, die abseits der Protagonisten Identifikationspotenzial bie-
ten.

Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? –
Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan1169

Der nachfolgende Interpretationsabschnitt unterscheidet sich insofern
von den vorherigen, als hier zwei Figuren in einem Werk untersucht
werden sollen: Einerseits Tristan, unter der spannenden Fragestellung,
ob auch ein Protagonist für das ganze Werk hindurch eine handlungs-
steuernde oder gar Auctoriale Figur sein kann. Brangäne als Zofe Isol-
des wird in Parallelisierung zu Lunete im Kapitel II.1 auf ihre Eignung
als ergänzende handlungssteuernde Figur analysiert.

5.

1169 Im Folgenden zitiert aus: Gottfried von Straßburg: Tristan, Bd 1 Text (Unveränd.
5. Abdr. nach dem 3., mit einem auf Grund von Friedrich Rankes Kollationen
verb. kritischen Apparat besorgt und mit einem erw. Nachw. Versehen), hg. v.
Karl Marold, Berlin / New York 2013.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

327

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Tristan

Die Figur Tristan

Charakteristika

Tristan, der Protagonist des hier untersuchten Werkes Gottfrieds von
Straßburg, gehört zu den bekanntesten Gestalten der mittelhochdeut-
schen  Epik,  auch  durch  die  Rezeption  der  Handlungsbausteine  des
Tristanstoffes bis in die moderne Zeit hinein.1170  Tristan gilt  als das
unglücklich verliebte Wunderkind, das durch einen Liebestrank tragi-
scherweise der Frau verfällt, für die es Brautwerber sein soll. Herausra-
gend gebildet,  ist  Tristan in beinahe allen höfischen Disziplinen ein
Vorbild, er singt, spielt und kämpft meisterhaft und ist außergewöhnlich
schön.1171 Noch dazu ist er überaus belesen:

daz er der buoche mêre
gelernete in sô kurzer zît
danne kein kint ê oder sît.1172

Daraus folgt, dass Tristan sowohl über die Kulturen anderer Länder als
auch über deren Sprache viel Wissen anhäuft, was ihm im Verlauf der
Handlung zugute kommen kann. Bei all der spürbaren topischen
Überformung, die die Tristan-Figur im Text erfährt, ist jedoch zu be-
obachten, dass Tristan, obwohl er „Züge eines homo perfectus trägt“1173

5.1

5.1.1

5.1.1.1

1170 Zur Rezeption des Tristanstoffes vgl. u. a. Buschinger, Danielle: Zur Rezeption des
Tristan-Stoffes in der deutschen Literatur des Mittelalters nach 1250. In: Sammlung
–  Deutung  –  Wertung.  Ergebnisse,  Probleme,  Tendenzen  und  Perspektiven
philologischer  Arbeit.  Hg.  von  Danielle  Buschinger.  Amiens  1988,  S. 39–50;
Mertens, Volker: Der Tristanstoff in der europäischen Literatur, in: Wagnerspec-
trum 1/2005.  Schwerpunkt Tristan und Isolde.  Hg.  von Udo Bermbach u.  a.,
Würzburg 2005, S. 11–42; Müller, Ulrich: The Modern Reception of Gottfried’s
Tristan  and the Medieval  Legend of  Tristan and Isolde,  in:  A Companion to
Gottfried von Straßburg’s Tristan. Hg. von Will Hasty. Rochester 2003. S. 285–304.

1171 Vgl. Tomasek, Tomas: Gottfried von Straßburg, Stuttgart 2007, S. 108; Hermann,
Henning: Identität und Personalität in Gottfrieds von Straßburg Tristan. Studien
zur zur sozial- und kulturgeschichtlichen Entwicklung des Helden, Hamburg 2006,
S. 117f.

1172 V. 2088ff.
1173 Tomasek, S. 97.

III. Interpretationsansätze

328

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


„kein klassischer Held“1174 im Sinne einer strahlend ideal gezeichneten
Figur ist. Tristan besitzt durchaus ‚negative Kehrseiten‘, die nicht ver-
schleiert werden, „– Angst, maßlose Emotionalität einerseits, Skrupel-
losigkeit, Kunst des Lügens andererseits –“. Annette Gerok-Reiter
spricht hierbei von einer ‚Ästhetik der Negativität‘, die jedoch eine po-
sitive Identifikation mit Tristan nicht verhindere.1175 Tristan wendet
„klug ersonnene und höchst effektvolle“1176 Listen und Lügen an, um
entweder Freunden zu helfen, oder um seine Liebesbeziehung zu Isol-
de zu verschleiern, auch gegenüber engsten Freunden.

Einer der größten Tristan implementierten Eigenschaften, welche
ihn von einem ‚typisch-topischen‘ Artusritter unterscheidet, ist die ne-
gative Determination seines Schicksals. Diese negative Determination
ist symbolisiert in seinem Namen:

nu heizet triste triure,
und von der âventiure
sô wart daz kint Tristan genant.1177

Tristan, so scheint es, wird niemals die sælde erreichen, die als finaler
Ausgangspunkt am Ende auf den Protagonisten einer höfischen Erzäh-
lung wartet. Mit werndem schaden ist das Glück versetzt, Tristans Na-
men weist nicht nur in seine Vergangenheit, sondern auch prophetisch
in seine Zukunft.

Das Interesse der Forschung

Als Protagonist steht Tristan naturgemäß im Zentrum der Interpreta-
tionen, daher kann aufgrund der Fülle an Stoßrichtungen nur ein sehr
verkürzter Abriss zur Tristan-Forschung gegeben werden. Neben des
klaren Interesses an der Liebesbeziehung zwischen Tristan und Isolde,
der Ausformung dieser Minne und den dazugehörigen Orten wie der
Minnegrotte, lassen sich zwei weitere Forschungsfelder in Bezug auf
Tristan herausstellen:

5.1.1.2

1174 Barandun, Anina: Die Tristan-Trigonometrie des Gottfried von Straßburg, Tü-
bingen/Basel 2011, S. 68.

1175 Vgl. Gerok-Reiter: Individualität, S. 176.
1176 Hollandt, Gisela: Die Hauptgestalten in Gottfrieds Tristan. Wesenszüge – Hand-

lungsfunktion – Motiv der List, Berlin 1966, S. 95.
1177 V. 1197ff.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

329

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Individualität

Besonderes Interesse hat in der Forschung Tristans ausgestaltete Figu-
renzeichnung erfahren, welche dazu führt, dass Tristan als Figur be-
zeichnet wurde, die Zeichen der ‚Individualität‘ trägt: Tristan und auch
andere wichtige Figuren des Werks „bleiben im Handlungsverlauf
nicht statisch oder idealtypisch fixiert, sondern verändern sich unter
dem Druck der Ereignisse“1178 Tristan sei nicht exemplarisch und to-
pisch zu sehen1179, so ein vorsichtiger Konsens, sondern besonders
durch seine langen inneren Monologe würden Emotionen als Triebfe-
der seines Handelns ersichtlich. „What is going on in the hearts and
minds of his heroes will will be more important to him than what his
heroes do“1180, so Will Hasty über Gottfrieds Figurenkonzept. Konse-
quenterweise wurde auf das ‚Innere‘ Tristans besonderen Wert gelegt,
Untersuchungen zur finalen Funktionsorientiertheit von Tristans Han-
deln gibt es dabei kaum.1181

„Gottfrieds Figurenwelt […] stellt insgesamt ein weites, unausge-
schöpftes Forschungsfeld dar“1182 was dazu einlädt, diese Figurenwelt
einmal weniger unter dem Aspekt von ‚indivdualisierten‘ Figuren zu
betrachten, sondern darunter, welchen Handlungszwängen die darge-
stellten Figuren dennoch unterworfen sind.1183 Lassen sich dabei
Grenzen der Verschleierung finaler Motivation durch kausale Wir-
kungszusammenhänge im Bezug auf das Handeln des Protagonisten
Tristan feststellen?

1178 Tomasek, S. 116.
1179 Hollandt, S. 11.
1180 Hasty, Will: Introduction: The Challenge of Gottfried’s Tristan, in: A companion

to Gottfried von Strassburg’s Tristan, hg. v. Will Hasty, Rochester 2003, S. 1–23,
hier: S. 8.

1181 Ralf Simon wehrt sich gegen die Strömung der Individualität und Identität Tris-
tans: „Die Identität eines Charakters gibt es im ‚Tristan‘ nicht: eine Handlung ist
zuerst immer aus dem zu erklären, was der Handlungskreis an Verhalten not-
wendig macht.“ vgl, Simon, Ralf: Thematisches Programm und narrative Muster
im Tristan Gottfrieds von Straßburg, in: ZfdPh 109 (1990), S. 354–380, hier:
S. 363.

1182 Tomasek, S. 117.
1183 Vgl. Simon, S. 363.

III. Interpretationsansätze

330

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Zufall und Schicksal – was lenkt Tristan?

Gerade auch weil es sich beim Tristan Gottfrieds um ein Fragment
handelt, hat sich die Forschung immer wieder die Frage gestellt, ob
wirklich von einer Schicksalsgelenktheit Tristans gesprochen werden
kann. Wie kann von einer auf ein bestimmtes Ende ausgerichteten
Lenkung der Figur Tristan gesproch werden, wenn dieses Ende – zu-
mindest für den vorliegenden Text, nicht jedoch für den Tristan-Stoff
– nicht mit überliefert ist? Aussagen darüber, wie genau Tristan bei
Gottfried am Ende der Handlung zu charakterisieren sei, müssen spe-
kulativ bleiben, auch wenn man nicht erwarten würde, dass Gottfried
sich stark von der Stoffvorlage gewendet hätte.1184 Gisela Hollandt
spricht dem Tristan jedoch eine generelle Zielorientiertheit ab: „Für
die Helden Hartmanns und Wolframs gibt es ein Ziel, das sie erstreben
und am Ende auch erreichen. Ein solches Ziel fehlt aber in Gottfrieds
Dichtung“1185 Wenn es jedoch keinen zu erstrebenden Zielpunkt für
die Handung gibt, und dementsprechend geringen göttlichen Einfluss,
wohin dann mit der Frage nach einem ‚Schicksal‘ Tristans, „dem er
sich einerseits unterordnet, andererseits [es] doch wieder“1186 lenkt,
wie Hollandt an anderer Stelle postuliert? Hier scheinen konzipierende
discours-Ebene und histoire-Ebene der Figurenpläne von Hollandt ver-
mischt zu werden.

Der Einfluss des Zufalls in der Tristan-Handlung wird ebenso un-
terschiedlich gewichtet. Anina Barandun bezeichnet die unabsichtliche
Einnahme des Minnetrankes als Zufall, der von der Unzuverlässigkeit
Gottes herbeigeführt wurde.1187 „Liebe, Ehe, Ehebruch und Tod sind
in Gottfrieds und Thomas’ „Tristan“ notwendig verbunden vor der Di-
mension des Zufalls. Die lenkende Hand Gottes tritt zurück“1188

schreibt auch Xenia von Ertzdorff über das sich ändernde Verhältnis
zwischen Zufall und göttlichem Heilsplan.

1184 Vgl. Hasty: Introduction, S. 9.
1185 Hollandt, S. 10.
1186 Hollandt, S. 87.
1187 Barandun, S. 62.
1188 Von Ertzdorff, Xenja: Spiel der Interpretation. Gesammelte Aufsätze zur Litera-

tur des Mittelalters und der frühen Neuzeit, Göppingen 1996, S. 317.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

331

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Kritische Stimmen warnen jedoch auch davor, dem Zufall und der
Kontingenz im Tristan zu viel Macht einzuräumen, denn „Ein Roman
würde ja, radikal kontingent, mitten in der Handlung […] ohne Ende
enden.“1189 Kontingenz, so Harald Haferland, sei immer nur in Ver-
bindung mit Finalität überhaupt möglich.

Inwiefern eine stark ausgeprägte Kontingenz, eine Unwägbarkeit
und Nicht-Finalität der Ereignisse des Tristan eventuell zum Frag-
mentstatus des Werks beigetragen haben, wie das Zitat Haferlands
suggerieren könnte, wäre im Folgenden als Gedankenexperiment im
Hinterkopf zu behalten.

Erzählsituation

Auch nur ein kurzer Blick über die Forschung zur Erzählsituation im
Tristan erweckt den Eindruck, dass eine klare Aussage hinsichtlich der
‚Gesamtsituation‘  und  des  narrativen  Arrangements  kaum  möglich
scheint, da es an Referenzpunkten fehle. Im Gegensatz zu den als relativ
eindeutig aufgefassten Erzählsituationen des arthurischen Romans mit
einer immer stärker sich profilierenden Erzähler-Figur, zeigt sich der
Tristan Gottfrieds geradezu als Konglomerat von narrativen Mustern1190,
Fokalisierungstechniken und Rezeptionslenkungen. Mal erscheint die
Erzählinstanz als souveräner Bewerter des Geschehens, mal zieht sie sich
vollkommen hinter die Soliloquien und Aktionen der Figuren zurück
oder kreiert das Umfeld Tristans nach dessen zuvor geäußerten Lügen-
geschichten.1191

Die von Armin Schulze postulierte ‚Eigenart‘ mittelalterlichen Er-
zählens, dass sich die Erzählsituation abschnittsweise sehr der uns
heute bekannten ‚personalen‘ Erzählsituation angleicht, da sie dem
Horizont einer Figur besonders folgt, dabei aber durch eingestreute Er-
zählerkommentare heterodiegetisch bleibt1192, lässt sich für den ‚Tris-

5.1.2

1189 Haferland, Harald: Kontingenz und Finalität, in: Kein Zufall. Konzeptionen von
Kontingenz in der mittelalterlichen Literatur, hg. v. Cornelia Herberichs und Su-
sanne Reichlin, Göttingen 2009, S. 337–363, hier: S. 339.

1190 Ralf  Simon nennt  die  Schlagworte  Minnelegende,  Brautwerbungs-Geschichte,
Feenmärchen, Aventiureroman, Ehebruchsschwank und Spielmannsepik, welche
in einem komplexen Referenzverhältnis zueinander stehen, vgl. Simon, S. 365f.

1191 Dies wird im Kapitel ‚Mittlerfunktion‘ noch näher beleuchtet werden.
1192 Vgl. Schulz: Erzähltheorie, S. 383f.

III. Interpretationsansätze

332

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


tan‘ im besonderen Maße beobachten. Stetig heterodiegetisch (also von
der Diegese in wertender Distanz unterschieden) ist die Position der
Erzählinstanz in keinster Weise, auch weil die Fähigkeit zur Introspek-
tion, der Einblick in das Innere der Figuren nicht über das gesamte
Werk hinweg gleich distributierrt scheint und Szenen aus unterschied-
lichen fokalen Blickwinkeln geschildert werden. Hübner geht sogar so
weit, von einer weithin dominanten Figurenperspektive zu reden, wel-
che die Souveränität und Objektivität des Erzählers als eine scheinbare
entlarve. Selbst in den Exkursen, eigentlich alleinige Domäne einer
wertenden Erzählinstanz ohne direkte Bindung zur Handlung und
deshalb ohne Einflussnahme der Figuren, werde in subtiler Weise der
Wertehorizont einer Figur, meistens der des Liebespaares verhandelt,
nicht eine allgemeine Werte widerspiegelnde Position der Erzählin-
stanz.1193

Was bedeutet dies jedoch für die Erzählsituation im Allgemeinen?
Wie wird die Erzählinstanz präsentiert? Muss das Urteil für jede
Handlungsszene, jeden Exkurs neu untersucht und justiert werden?
Für eine dergestalt intensive Auseinandersetzung ist an dieser Stelle die
Möglichkeit nicht gegeben, doch müssen einige Schlagworte definitiv
aufgegriffen werden, denn mit einem resignierten Verweis auf die Un-
einheitlichkeit der Erzählsituation im Spiegel der Forschungssituation
ist es nicht getan.

Gerd Hübner geht besonders auf das Verhältnis von dargestellter
Innenwelt und Außenwelt ein. Die Außenweltvorgänge, Ereignisse wie
Kriege oder dargestellte Situationen würden „knapp und ohne Anteil-
nahme der Erzählerstimme repräsentiert“ während „die Innenweltvor-
gänge der eigentliche Kern der Geschichte sind, wei ihnen das narrati-
ve Interesse gilt.“1194 Zwar bleibe die Erzählinstanz als Stimme hörbar
und immer latent präsent, ohne sich in der Figurenstimme zu verlie-
ren, doch immer wenn die Innenwelt der Figuren durch Psychonarra-
tion und Soliloquien thematisiert würde, fehle eine Unabhängigkeit

1193 Vgl. Hübner: Erzählform, S. 325, 334–340; verhandelt und aufgenommen in
Huber, Christoph: Gottfried von Straßburg: Tristan, Berlin 2012³. Schulz hält
diesfür eine „ebenso originelle wie bedenkenswerte“ These Hübners, vgl. Schulz:
Erzähltheorie, S. 386. Tomasek jedoch hält die Annahme für „überzogen“, Toma-
sek: Gottfried, S. 119.

1194 Hübner: Erzählformen, S. 317.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

333

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


des Erzählerstandpunktes, sodass die Erzählerstimme quasi zu einer
„zweiten Stimme“ der Figur werde.1195 So kommt Hübner zu dem
Schluss: „Die analytische Distanz und mit ihr die auktoriale Überle-
genheit der Erzählung ist eine Prätention; in Wirklichkeit ist die Stim-
me im Kontext der Innenweltdarstellung stets nur eine zweite Stimme
der Figur.“1196 Diese radikale Annahme spricht sich also für eine nur
vermeintlich starke und distanzierte Erzählinstanz aus, die hinter den
Figuren quasi als verstärkendes Echo zurücktritt. Hübner fasst seine
These unter dem Begriff „Subjektivierung“ zusammen, die Erzählin-
stanz verliert ihre evaluative Funktion, die für Hübner der Kernpunkt
von souveränem Erzählen ist.1197 Selbst in einigen inszenierten Ich-
Aussagen des Erzählinstanz, die ihn von der bei Hübner beschriebenen
homodiegetischen Tendenz auf eine heterodiegetische Distanz heben
sollten, behauptet die Erzählinstanz zumindest in der Vergangenheit
bereits an Orten des Geschehens gewesen zu sein oder ähnliche Erfah-
rungen gemacht zu haben und verschmilzt damit wieder ihren eigenen
Horizont mit dem der Figuren:

ich hân die foissiure erkant
sît mînen eilif jâren ie
und enkam ze Kurnewâle nie.1198

Demgegenüber steht ein geradezu „psychologischer Scharfblick“ der
Erzählinstanz, welcher diese befähigt, aus der Befindlichkeit der Figu-
ren Lehren auch für den Alltag realer Liebenden zu ziehen und diese
Lehren in nüchternen Kommentaren darzubieten:

hie müge die minnære
kiesen an dem mære,

1195 Vgl. Hübner, ebd, S. 325. Zu beachten ist jedoch Hübners etwas schwammig ge-
brauchter Begriff von Auctorialität. Für ihn scheint Auctorialität nur dann gege-
ben, wenn der Erzähler auch inhaltlich eine differierenden Standpunkt von sei-
nen Figuren vertrete.

1196 Ebd, S. 340.
1197 Vgl. Hübner: Erzählformen, S. 368f. Besonders schwerwiegend ist für Hübner,

dass der Erzähler die Innensicht sowohl Markes als auch die des Liebespaares
unevaluiert darstellt, also selbst keine Stellung bezieht und damit den ‚Wahr-
heitsanspruch‘ ihrer Empfindungen relativiert. Die basale Annahme, dass Auk-
torialität allein dadurch gegeben ist, dass überhaupt eine Innensicht in mehrere
Figuren vorhanden ist, scheint für Hübner nicht auszureichen.

1198 V. 17140ff.

III. Interpretationsansätze

334

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


daz man vil michels baz vertreit
durch verre minne ein verre leit1199

Ebenfalls inszeniert er sich in einem Literatur-Exkurs angesichts von
Tristans Schwertleite as kritischer Literatur-Rezipient1200 und übt auch
an anderer Stelle selbstbewusste Quellenkritik:

nu hœre ich al die werlde jehen
und stât ouch an dem mære,
daz diz ein einwîc wære;
und ist ir aller jehe dar an,
hiene wæren niuwan zwêne man.
ich prüeve ez aber an dirre zît,
daz ez ein offener strît
von zwein ganzen rotten was:
swie daz doch nie kein man gelas
an Tristandes mære,
ich mach es doch wârbære.1201

Mit einem ironischen Augenzwinkern verhandelt die Erzählinstanz
mit starkem Selbstbewusstsein die „Wahrheit der Fiktion“ und geht da-
mit offen einen eigenen Weg. Was für ihre Quellen wahr gewesein sei,
muss für sie noch lange nicht wahr sein. Die Erzählinstanz erschafft
sich ihre eigene Wahrheit.1202

Auch die stilistisch intrikate Wortwahl der Verse, besonders im
Prolog und in den Exkursen sprechen für eine Positionierung der Er-
zählinstanz in der heterodiegetischen Distanz zum Gegenstand ihre
Erzählung.1203 Die Erzählung wird zu einer mit allen Sinnen erfahrba-
ren Kunstform, der Fortgang der Handlung hat – in weiterführender

1199 V. 19367–19370.
1200 Vgl. V. 4619–4821, dort werden die Namen bekannter auctoren des späten 12.

und frühen 13. Jh genannt und ob ihrer Kunstfertigkeit mit dem unvermögen
‚Gottfrieds‘ kontrastiert. Erneut zeigt sich die Erzählinstanz als Wortvirtuose, in-
dem sie die Namen der auctoren ver-dichtet. (V. 4634–4653) Erwähnt sind Hart-
mann von Aue, Bligger von Steinach, Heinrich von Veldekem Reinmar von Ha-
genau Walther von der Vogelweide, und eventuell in kritischer Brechung Wolf-
ram von Eschenbach (vgl. dazu Tomasek, S. 147).

1201 V. 6870–6880.
1202 Vgl. auch die Verse 131–165, in denen der Erzähler Thomas d’Angleterre als sei-

ne Hauptquelle angibt und behauptet, all jene, die nicht Thomas in seinen Aus-
führungen folgen, hätten die Geschichte falsch gelesen und weitergetragen.

1203 Vg. Huber: Tristan, S. 129ff.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

335

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ausformung der Exkurse beispielsweise bei Hartmanns Erec – nicht
mehr die die höchste Priorität.

Auf der einen Seite findet sich also eine beinahe Verschmelzung
von Erzähler- und Figurenperspektive, gar die intradiegetische Figur-
Werdung der Erzählinstanz selbst1204 und eine klare Eigeninitiative der
handelnden Figuren. Auf der anderen Seite steht eine „skeptische Dis-
tanz“ gegenüber dem Erzählten1205 und eine herausragende stilistische
Finesse. Trotz der scheinbaren Ungeordnetheit dieser sich abwechseln-
den Erzählsituationen plädiert Hübner jedoch durchaus für ein zwar
„höchst kompliziertes und variantenreiches, in der Funktionalität sei-
ner Gesamtstruktur jedoch sehr kohärenten erzähltechnisches Arran-
gement.“1206

Man stellt  sich die berechtigte Frage:  Wenn der Standpunkt der
Erzählinstanz  auf  eine  solch  intensive  Weise  mit  dem  der  Figuren
verschmilzt, wie kann die Handlung selbst dann noch gelenkt werden?
Die Lösung findet sich vielleicht in der Determinierung des Stoffes: Trotz
aller  herausragender literarischer Finesse1207,  die  durch die Erzählin-
stanz zur Schau gestellt wird, trotz des Stils, „souverän jonglierend und
kalkulierend mit den narrativen Möglichkeiten seiner Zeit“1208 und trotz
der dargestellten kritischen Haltung, die einen reflektierten Umgang mit
der  Stoffgeschichte  und  der  literarischen  Erzähltradition  verrät1209,
bleibt der auctor auch im Tristan immer ein Nach-Erzähler, kein Urhe-
ber.  Manipulation der Handlung ist nur insoweit möglich und auch
nötig,  wo  sie  die  eindeutige  Finalität  des  Handlungsausgangs  nicht

1204 Vgl. u. a. Die Implementierung der Erzählinstanz in die Welt der Minnegrotte,
V. 17104–17139.

1205 Von Ertzdorrf, S. 316.
1206 Hübner, S. 393.
1207 Es finden sich beispielsweise auch Anklänge von Minnesang als Werke im Werk.

Berühmtestes Beispiel ist natürlich Tristans Sehnsuchtslied an Isolde, welches von
den Einwohnern Arundels als Minnelied an Isolde Weißhand fehlinterpretiert wird
(V. 19217f.), doch auch auf die eng an ein Tagelied angelehnte Passage bei der
endgültigen  Trennung  der  Liebenden  im  Baumgarten  (V.  18270–18289)  mit
teilweise wörtlichen Zitaten aus Tageliedern ist zu erwähnen.

1208 Gerok-Reiter: Individualität, S. 193.
1209 Vgl.  Mertens,  Volker:  Wahrheit  und Kontingenz in GottfriedsTristan,in:  Kein

Zufall.  Konzeptionen von Kontingenz in  der  mittelalterlichen Literatur,  hg.  v.
Cornelia Herberichs und Susanne Reichlin, Göttingen 2009, S. 186–205, hier:
S. 202.

III. Interpretationsansätze

336

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


tangiert. Auch ein Gottfried kann seine Erzählinstanz kein ‚neues‘ Ende
präsentieren lassen.1210 Die vorhandene Freiheit gründet sich „auf einen
vertieften Aneignungsprozess im Spannungsfeld der Tradierungen“1211,
doch die Erzählinstanz verabschiedet sich von der Illusion, aktiv der
Herr über die Geschichte sein zu müssen. Da das Ende von vornherein
feststeht, kann sie sich offen auf die Präsentation der Geschichte mit
Wortspielen und Akrostichen1212 konzentrieren, auf das wie, nicht mehr
nur auf das was.  Damit ließe sich die von Hübner herausgearbeitete
Eigenverantwortlichkeit  der  Figuren  erklären,  doch  eine  dergestalte
Entfernung von der histoire-Ebene spricht eher für eine Inkongruenz von
Figuren und Erzählinstanz denn für eine Homogenität. Welche Proble-
me sich daraus besonders in der ‚Beziehung‘ zwischen Hauptfigur und
Erzählinstanz ergeben,  werden die  folgenden Kapitel  herausarbeiten.
Zuvor jedoch gilt  es,  weitere Reibungspunkte der Tristan-Forschung
hervorzuheben.

Die Struktur

Das klare Fehlen eines eindeutigen Strukturschemas, wie es für den
arthurischen Roman herausgearbeitet wurde, hat dem Tristan den Nim-
bus der Uninterpretierbarkeit im Ganzen beschert.1213 Dergestalte Resi-
gnation resultiert in einer partikularisierenden Interpretationstradition,
welche jedoch das Problem nicht beseitigt, sondern im Gegenteil ver-
größert:  Je  detaillierter  die  Aussagen  zu  den  immer  kleinteiligeren
Textabschnitten, desto mehr verstärkt sich der Eindruck eines unein-
heitlichen Konglomerats.1214

Drei Aspekte der Strukturproblematik sollen im Folgenden kurz
skizziert werden: Die Anbindung der prominenten Exkurse zum
Handlungsablauf, die allgemein wahrgenommene Episodenhaftigkeit
des Aufbaus und schließlich der Fragmentstatus des Werks.

5.1.2.1

1210 Vgl. Huber: Tristan, S. 144.
1211 Huber: Tristan, S. 44.
1212 Zum Tristan-Akrostichon vgl. besonders Huber: Tristan, S. 39ff.
1213 Vgl. Simon, S. 354, welcher sich hier besonders auf Kurt Ruh: Höfische Epik des

deutschen Mittelalters. Berlin 1977 (Bd. 1) und 1980 (Bd. 2) stützt.
1214 Ralf Simon begründet den ‚proteischen Charakter‘ des Tristan mit einer spiegeln-

den Verhandlung der „ihrer Eindeutigkeit verlustig gegangen Welt“ des Tristan-
stoffes selbst. Vgl. Simon, S. 376.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

337

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Anbindung der Exkurse

Gottfrieds „prägnante, oft mit wenigen Strichen treffende Erzählung
ist durchsetzt mit kleineren und größeren Kommentaren, die sich zu
ganzen Exkursen verselbstständigen“1215, schreibt Christoph Huber. In
der Forschung besondere Beachtung gefunden haben die vier ‚großen‘
Exkurse Literatur-Exkurs anlässlich von Tristans Schwertleite, Minne-
bußpredigt, Grottenallegorese und der huote-Exkurs kurz vor der end-
gültigen Entdeckung des Paares. Doch auch in dieser Thematik findet
sich wenig Einigkeit in den Standpunkten.1216 Entweder es wird für
eine grundlegende Dissoziation zwischen Exkursen und Handlungen
plädiert, welche auch mit der Inkongruenz von Erzähler- und Figuren-
standpunkt korreliert1217, oder den Exkursen wird ein grundsätzlicher
autoritärer Geltungsanspruch abgesprochen. Diesen Standpunkt ver-
tritt wieder Gert Hübner, der besonders für den huote-Exkurs1218 nicht
vorrangig die Erzähler-Stimme als maßgebliche, externe Bewertungs-
instanz sieht. Stattdessen handele es sich wieder um ‚auctoriale Präten-
tion‘, der Standpunkt der Stimme folge dem Standpunkt von Isolde
selbst und werbe nicht nur für ein grundsätzliches Verständnis gegen-
über fremdbestimmten Frauen, sondern Isolde werbe für sich selbst
mit der additiven Autorität einer scheinbaren Erzählerstimme, die in
Wahrheit aber ihre eigene sei.1219

1215 Huber: Tristan, S. 129.
1216 Vgl. für eine Übersicht der Standpunkte Tomasek: Gottfried, S. 172ff.
1217 Vgl. u. a. Die differenzierende Darstellung bei Huber, Christoph: Empathisches

Erzählen und Katharsis in Gottfrieds Tristan, in: DVjs 88.3 (2014), S. 276–296,
hier: S. 295f.

1218 Vgl. Hübner, S. 342ff. mit einer ausführlichen Darstellung zu Forschungsansät-
zen für den huote-Exkurs. Diese Darstellung wird kritisch rezipiert in: Huber:
Tristan, S. 134–139.

1219 Vg. Hübner, S. 342f. Problematisch ist hierbei, dass Hübner keinen Textbeleg für
seine Annahme erbringt, sondern seine Behauptung allein darauf stützt, dass er
zuvor schon von einer auctorialen Prätention gesprochen hat, die sich hier nun
erneut wiederfinde. Die fehlende technische Unterscheidung zwischen Erzähler-
stimme und Figurenstimme macht er allein daran fest, dass sie sich nicht inhalt-
lich unterscheide, da der Standpunkt von Isolde und Erzählintstanz gegenüber
der huote derselbe sei. Nun kann jedoch auch eine nullfokalisierte Erzählinstanz
mit eigener Stimme denselben inhaltlichen Standpunkt vertreten wie ihre Figu-
ren, ohne dass davon ausgegangen werden muss, dass die Figur hier selbst
spricht.

III. Interpretationsansätze

338

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Demgegenüber  steht  die  Auffassung einer  grundsätzlichen Ablö-
sung dieser Exkurs-Passagen von der Diegese und einer Doppelheit von
Erzählung und Reflexion, wie sie von Jan-Dirk Müller, Walter Haug und
Rainer Warning vertreten wird.1220 Uneinigkeit herrscht jedoch auch in
diesem Modell über die Funktion der Exkurse in der Diskrepanz. Am
meisten Beachtung gefunden hat die Annahme, dass in den Exkursen
Ideale und Pläne verhandelt würden, deren utopischem Charakter die
Figuren jedoch nicht entsprechen können und deshalb notwendig schei-
tern.1221 Auf diese Annahme wird im Zuge der Verhandlung des Frag-
mentstatus’ noch häufiger zurückzukommen sein.

Eine dritte Möglichkeit bestünde in einer zwar synthetischen Les-
art, welche jedoch mit einer Hierarchisierung zugunsten des Exkurses
einhergeht und sich somit von Hübners Ansatz unterscheidet. Ohne
der Narration ihre Wichtigkeit abzusprechen, wird somit den unter-
schiedlichen narrativen Ebenen Narration und Digression (Exkurs)
Rechnung getragen. Die Vermischung der narrativen Ebenen (wie im
Verständnis Hübners) ist zumindest geeignet, dezentes Unbehagen
hevorzurufen. Die Hauptexkurse werden dabei zusammen mit dem
Prolog als ein „weitgehend geschlossenes Diskurssystem“ aufgefasst,
welches auch nur in Bezug aufeinander zu interpretieren sei.1222

Wie die Erzählsituation selbst, stellt auch die Exkursanbindung
demnach vor Probleme, die eine kohärente Darstellung ‚der For-
schungssituation‘ erschweren. Die Interpretationsrichtungen stehen
sich teilweise konträr gegenüber, finden jedoch in einzelnen Aspekten
durchaus zu Konsensen. Aus den oben genannten Gründen zeigt sich
Hübners Ansatz der ‚Implodierung‘ der Exkurse in die Innensicht der
Figuren als zwar wichtiger neuer Vorstoß, er krankt jedoch an der ein-
geengten Perspektive und an der Interpretation von Auctorialität der
Erzählinstanz als sowohl inhaltliche wie stimmliche Differenz zum Fi-
gurenstandpunkt. Als Grundlage für die Untersuchung zur handlungs-

1220 Vgl. die zusammenfassende Darstellung der Forschungslage bei Haug: Tristan,
S. 138.

1221 Vgl. Huber: Tristan, S. 138 in Referenz auf Stein, Peter K.: Die Musik in Gotfrids von
Straßburg ‚Tristan‘ – Ihre Bedeutung im epischen Gefüge. Vorstudie zu einem
Verständnishorizont des Textes, in: ders.: Sprache – Text – Geschichte. Beiträge zur
Mediävistik, 1980, S. 569–694.

1222 Vgl. Huber: Tristan, S. 138, hauptsächliche Vertreter dieses Ansatzes sind v. a
Tomasek und Patrizia Mazzadi.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

339

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


steuernden Figur lehne ich mich daher eher an das Diskrepanzmodell
Müllers und Warnings an, auf der Frage aufbauend, ob ein Dissens
zwischen Erzählinstanz und Handlung, welche in den Exkursen zum
Ausdruck komme, ein Signal für einen grundsätzlichen Dissens zwi-
schen Erzählinstanz und (Haupt-)Figuren sein kann.

Episodizität1223

Auffallend in der Struktur des Werkes ist besonders die episodenhafti-
ge Abgeschlossenheit der Ereignisse. Es scheint so, als würde sich Tris-
tan als Hauptfigur nicht linear auf ein vorherbestimmtes Ziel zubewe-
gen, sondern müsse sich im Gegenteil besonders nach der einsetzen-
den Wirkung des Minnetrankes immer wieder aufs Neue bewähren,
als wiederhole sich sein Handlungsstrang nur mit jeweils anderen Vor-
zeichen.1224 Damit unterscheidet Gottfrieds Erzählstil sich klar von der
weitgehend linearen Struktur des Aventiure-Romans und der linear-
zyklischen des Artusromans.1225 Annette Gerok-Reiter bescheinigt
dem auctor Gottfried ein intrikates ‚Spiel mit der Norm‘ auf vielen ver-
schiedenen Ebenen, indem Gottfried verschiedene narrative Muster
anzitiere und konterkariere. Um welche narrativen Muster es sich da-
bei handelt, hat ausführlich bereits Ralf Simon zusammengestellt.1226

Der Tristan erscheint zugleich in acht Handlungsprogrammen mit
ihren jeweils konnotierten Schema-Erwartungen. So erweckt Tristans
Jugendgeschichte den Eindruck als könne auf seine umfassende Erzie-
hung der Aufbruch zum Artushof folgen; mit Tristans Nähe zu Marke
wächst er in die Position des idealen Brautwerbers und führt diese Po-
sition auch aus1227; der Minnetrank führt den Protagonisten hinein in
eine sich wiederholende Schwankkette gegen den betrogenen Ehe-

1223 Den Begriff prägte Rainer Warning. Vgl. Warning, Rainer: Die narrative Lust an
der List. Norm und Transgression im Tristan, in: Transgressionen. Literatur als
Ethnographie, hg. v. Rainer Warning/Gerhard Neumann, Freiburg i. Br. 2003,
S. 175–212, hier: S. 178.

1224 Vgl. Mertens: Wahrheit und Kontingenz, S. 203.
1225 Vgl. ebd.
1226 Vgl. Anm. Nr. 1247.
1227 Vgl. Simon, S. 371. Zum Grundmuster des Brautwerbungsschemas vgl. Kuhn,

Hugo: Tristan, Nibelungenlied, Artusstruktur, in: ders.: Liebe und Gesellschaft
(Kleine Schriften III), Stuttgart 1980, S. 12–35, S. 22.

III. Interpretationsansätze

340

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


mann Marke, während die eingestreuten Kämpfe gegen Riesen und
unlautere Ritter dem Aventiure-Schema zuarbeiten. Jedes narrative
Muster für sich genommen könnte in eine eigene Erzählung ausgela-
gert werden, gemein ist den Mustern nur derselbe Protagonist.

Von einer willkürlichen Aneinanderreihung der Episoden ohne
Funktion und Verstand kann jedoch keine Rede sein, auch wenn der
‚proteische Charakter‘ des Werks die Suche nach einem Sinnzusam-
menhang erschwert und diese Suche deshalb vielfach aufgegeben wur-
de.1228 Simon sieht besonders die in jeder Motivkette angewandten Lis-
ten Tristans als modellierendes Bindeglied zwischen den unterschiedli-
chen Episoden. Darüber hinaus hat Simon auf die strukturelle Konse-
quenz der Tatsache hingewiesen, dass Tristan in einigen Episoden als
Hauptfigur eine traditionelle Nebenrolle ausfüllt und damit das Zen-
trum des Handelns verschoben wird.1229 Besonders deutlich wird dies
in der Brautwerbungs-Geschichte: Tristan fungiert als Brautwerber in
Helfer-Funktion zu Marke, doch durch die Einnahme des Minnetran-
kes kommt es zum Kurzschluss1230 zwischen Stellvertreter und Wer-
bungsobjekt, die Handlung schlägt um in die Schwankkette um den
Betrogenen Ehemann, mit den Liebenden als Protagonisten:

„Wenn nun solch ein Programmiertes [gemeint is Tristans ‚Pro-
grammierung‘ als helfende Rolle des Brautwerbers] rebelliert und sich
des Zentrums bemächtigt erwächst notwendig die Tristan-Konstellati-
on, und die ganze Programmstruktur muss auseinanderbrechen.“1231

Tristan, das Bindeglied zwischen den Episoden, ist also gleichzeitig
auch derjenige, der den Umschlag von Episode zu Episode, von narra-
tivem Muster zu narrativem Muster mitverantwortet. Da er Protago-
nist ist und bleibt, wird auch eine Helfer-Funktion zu einer Protagonis-
tenrolle umfunktioniert und dies verursacht in vielen Fällen den ‚Gen-
rewechsel‘.1232

1228 Vgl. Simon, S. 356.
1229 Vgl. Simon, S. 372.
1230 Vgl. zur Kurzschluss-Thematik Strohschneider, S. 53.
1231 Simon, S. 377.
1232 In den Kapiteln ‚Transgressionen‘ und ‚Auctoriales Handeln‘ wird dieser Ansatz

weiterverfolgt.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

341

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Fragmentstatus

Ein unvollendetes Werk bietet reichlich Nährboden für Spekulationen
hinsichtlich des Abbruchs. „Es ist verführerisch, in die Bruchstelle des
Fragments einen Sinn hineinzulesen“, gibt Christoph Huber zu und
weist auf die Unversöhnlichkeit der Forschunglage hin. Zwei Fronten
stehen sich dabei gegenüber: unintentionaler Abbruch von irrelevanter
Kausalität versus intentionaler Abbruch. Letztere Position hat jedoch
bereits vor längerer Zeit stark an Popularität eingebüßt. Überwiegen-
der Forschungskonsens führt den Abbruch des Werkes auf den Tod
Gottfrieds zurück1233, teilweise werden gegenläufige Annahmen sogar
recht polemisch zurückgewiesen.1234

Grundgedanke eines intentionellen Abbruchs ist eine inhaltliche
Dekonstruktion, welche die Handlung entweder an der getrennten Lie-
be oder an der Identität Tristans scheitern lässt, der sich am Höhe-
punkt seiner Verwirrung zwischen den beiden Isolden selbst verliert.
Warning sieht das Werk an sich als sujetlos und sich selbst ständig de-
mentierend angelegt, die Folge hieraus wäre eine endgültige vollendete
Dementierung im intentionalen Abbruch trotz bekannter Stoffge-
schichte.1235

Diesen teilweise sehr modern gedachten Ansätzen steht eine eben-
so starke Opposition gegenüber. „Es ist schlechterdings kaum vorstell-
bar, dass Gottfried beim Beginn seines Romans […] noch nicht wuss-
te, wie er mit dem Ende zurecht kommen würde.“1236 gibt Christoph
Huber zu bedenken.

Ein stilistisches Argument gegen den intentionellen Fragmentsta-
tus beruft sich auf das Vorhandensein der Namenakrostichen von
Gottfried und den beiden Protagonisten, welche sich in den Initialen
„an den Hauptfugen der Handlung“ befinden. Sie sind nur in den je-
weils ersten Namenshälften GOTE, TRIS und ISOL realisiert. Das
planhafte Vorgehen eines auctors, welches durch solche Akrostichen

1233 Vgl. u. a Johnson, L. Peter: Die höfische Literatur der Blütezeit (1160/70–
1220/30), Tübingen 1999, S. 322f., der sich auf einen entsprechenden Hinweis in
Ulrichs von Türheim Fortsetzung des Romans bezieht.

1234 Vgl. Hübner: Erzählformen, S. 392: „Nur wer die Gewalt der Trankwirkung und
die Macht der Körper in Gottfrieds Roman nicht wahrhaben will…“.

1235 Vgl. Warning, S. 205; S. 210.
1236 Huber: Tristan, S. 149.

III. Interpretationsansätze

342

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


herausgestellt werden kann, passe daher laut Tomasek eher zu einem
unvorhergesehenen Abbruch des Werkes.1237 Andererseits gibt Nicola
Kaminski zu bedenken, dass die tatsächliche Vollendung dieser Akro-
stichen dem Werk einen irrealen Umfang verleihen würde, der mit
dem verbliebenen Stoff kaum zu rechtfertigen wäre. Deshalb sieht sie
das Abbrechen inmitten der Namen als poetologisches Signal.1238 Die-
se Ambivalenz ein und desselben Arguments spiegelt die Kontroversi-
tät des gesamten Forschungsfeldes deutlich wider.

Allgemein stellt ein nur fragmentarisches Werk ein nicht zu unter-
schätzendes Problem für einen Interpretationsansatz dar, der stark auf
final determinitierter Motivation aufbaut. Um einen solchen Ansatz
handelt es sich bei der Theorie der Auctorialen Figur. Zwar bietet die
Stoffgeschichte mit dem Tod Tristans und Isoldes den ‚finalen Fix-
punkt‘, auf den die gesamte Handlung hinarbeitet, doch da jenes Ende
im Werk selbst nicht vorhanden ist, werden Aussagen deutlich schwie-
riger zu treffen sein. Dennoch wird auch in der folgenden Interpretati-
on die Frage nach einem konzeptionellen oder unintentionalen Frag-
mentschluss nochmals unter dem Gesichtspunkt von Tristan als Auc-
torialer Figur verhandelt werden.

Was bleibt also festzuhalten, welche Voraussetzungen erschafft die
komplexe Erzählsituation des Tristan für die Existenz einer handlungs-
steuernden Figur im Werk? Auf der einen Seite steht eine stark profi-
lierte Erzählinstanz, die den Fiktionalitätsstatus der Handlung dem
Rezipienten gegenüber präsent hält, die sich durch Exkurse und eine
sehr bereits der Schriftlichkeit verbundenen virtuosen Wortstilistik
selbst weit von der histoire-Ebene entfernt. Auf der anderen Seite ste-
hen starke Figuren und insbesondere eine starke Hauptfigur, welche
die Erzählerstimme in ihre eigene überführen kann und der Souverä-
nität der Erzählinstanz ihre eigene Souveräntität und Komplexität ent-
gegensetzt. Es scheint beinahe so, als würde sich aus einer Zusammen-
arbeit zwischen Erzählinstanz und Figuren eine schrittweise Konkur-
renzsituation entwickelt, eine Eigenständigkeit der Figuren auf der his-
toire-Ebene, welche die Erzählinstanz sich auf die discours-Ebene ‚zu-
rückziehen‘ lässt. Damit wäre einerseits eine geradezu ideale Voraus-

1237 Tomasek, S. 94.
1238 Vgl. Kaminski, Nicola: Zeichenmacht: Gottfrieds Tristan, in: Oxford German

Studies 37.1 (2008), S. 3–26, hier: S. 4; diskutiert in Huber: Tristan, S. 152.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

343

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


setzung für eine souverän agierende Auctoriale Figur geschaffen, ande-
rerseits die Frage aufgeworfen, welche Folgen es für die Erzählung
selbst haben kann, wenn Figuren sich ihrer eigenen Handlung bewusst
werden.

Mittlerfunktion

Die komplexe Erzählsituation beeinflusst in hohen Maße das Kriterium
der Mittlerfunktion Tristans. In den vorherigen Werkinterpretationen
wurde die Mittlerfunktion einer Auctorialen Figur als Werkzeug gedacht,
wichtige Informationen sowohl an den Rezipienten als auch Figuren
innerhalb des Werkes weiterzugeben, um die Handlung voranzutreiben
und die Erzählinstanz zu entlasten. Für den Tristan Gottfrieds gestalten
sich die Vorraussetzungen etwas anders. Einerseits scheint die große
Nähe der Erzählinstanz zum Rezipienten, welche in der direkten An-
sprache und den sich von der Handlungsebene entfernenden Exkursen
zum  Ausdruck  kommt,  eine  Vermittlung  von  Informationen  durch
Figuren redundant  zu  machen.  Andererseits  bietet  der  den Protago-
nisten gewährte größere Handlungsspielraum und die Menge an Innen-
sichtfiltern1239 geradezu eine Einladung, Informationen durch Figuren
auf der Handlungsebene und nicht durch Einschübe mit der Stimme der
Erzählinstanz zu vermitteln. Darüber hinaus stellt sich die berechtigte
Frage, in welcher Form Tristan als Protagonist selbst eine solche Mittler-
funktion übernehmen kann, da er das Zentrum der voranzutreibenden
Handlung ist.

Die gesamte Jugendgeschichte hindurch bis zu Tristans Entfüh-
rung durch die norwegischen Kaufmänner bleibt dem Rezipienten der
Einblick in Tristans ‚Innenwelt‘ verwehrt. Es ist dezidiert der Rezipient
selbst, gemeinsam gefasst mit der Erzählinstanz in einem kollektiven
‚wir‘, der hört, sieht und erkennt wie es um Tristan in seiner Jugend be-
stellt ist:

sehen wie trûreclîch ez was,
dâ sîn sîn muoter genas;
sehen wie fruo im arbeit
und nôt ze rucke wart geleit;

5.1.3

1239 Vgl. Hübner: Erzählformen, S. 319, wobei Hübner eher von einer ‚Brille‘ denn von
einem Filter spricht.

III. Interpretationsansätze

344

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sehen wie trûreclîch ein leben
ime ze lebene wart gegeben
[…]
ouch hœre wir diz mære sagen1240

Selbst als Tristan mit seinem Ziehvater durch das Land reitet, um es
kennenzulernen, wird nicht Tristans Sicht auf die Welt gezeigt, son-
dern wie die Welt Tristan sieht: al diu werlt diu truog in an / friundes
ouge und hohen muot.1241 Die erste Information, die dem Rezipienten
durch die Augen und das Ermessen Tristans geschildert wird, fällt mit
seiner ersten aktiven Handlung zusammen, die gleichzeitig auch den
Ausschlag für seine Entführung gibt: Tristan sieht ein Schachbrett, sei-
ne gesamte Aufmerksamkeit ist sofort davon gefesselt.1242 Zum ersten
Mal seit der Erzählung seiner Geburt spricht die Figur Tristan selbst in
einer direkten Rede und bittet die Kaufmänner um eine Partie
Schach.1243 Jedoch zeigt sich Tristans Fokus überaus eingeengt, denn
er vergisst alle anderen Sinne über dem Spiel und bemerkt somit nicht,
wie das Schiff der Kaufmänner heimlich ablegt und ihn entführt. Tris-
tans Blickfokus ist dem des Rezipienten und der Erzählinstanz zu die-
sem Zeitpunkt noch unterlegen. Als Tristans Fokus sich wieder erwei-
tert, ist es bereits zu spät.

Tristans Unterlegenheit in der Wahrnehmung ändert sich, als er in
einem für ihn fremden Land gestrandet ist und sich zurecht finden
muss. Da er von von aller Hilfe von außen abgeschnitten scheint1244,
vertraut Tristan sich seiner eigenen Wahrnehmung an, um sich zu-
rechtzufinden:

nu sihe ich, daz hie bî mir stât
hôher velse und berge vil:
ich wæne, ich ûf ir einen will
klimmen, ob ich iemer mac,

1240 V. 2005–2010; V. 2115.
1241 V. 2142f.
1242 V. 2312–2315. Bezeichnend ist, dass zwei große Wendungen in Tristans Schick-

sal durch den direkten oder indirekten Einsatz eines Schachbrettes herbeigeführt
werden. In der eben genannten Szene spielt er selbst Schach, und bei der Entde-
ckung der Liebenden im Baumgarten stellt Brangäne kurz zuvor ein Schachbrett
vor die Lampe in der Kemenate (V. 13510f.).

1243 Vgl. Barandun, S. 51.
1244 V. 2520: und enwirt mîn danne niemer rât.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

345

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


und sehen, die wîle ich hân den tac
[…]
wider berc er allez klam,
unz er ûf ein hœhe kam.
dâ fand er von geschihte
einen waltstîc âne slihte.1245

Kaum hat Tristan solchermaßen einen übergeordneten Blickwinkel
und eine Überblicks-Perspektive erlangt, erscheint die gefährliche
Wildnis, die er zuvor durchquert hat als breite, oft befahrene Straße,
die er ohne Schwierigkeiten findet. Von diesem Moment an öffnet sich
nicht nur der Blick Tristans nach außen, sondern auch der Blick des
Rezipienten in Tristans Innere wird durch ein langes Soliloquium erst-
mals ausgebreitet, als Tristan darüber nachsinnt, welchen Effekt sein
Verschwinden wohl auf seine hinterbliebene Familie haben wird.1246

Kurz nach dieser erstmaligen Innensicht kommt es zu einer weite-
ren ‚Premiere‘ im Spektrum von Tristans Mittlerfunktion: Tristan
übernimmt die Rolle der Erzählinstanz, indem er den beiden Pilger,
die ihm auf jener Straße begegnen und nach seiner Herkunft fragen,
fremde mære berichtet – eine Lügengeschichte mit einer falschen Iden-
tität seinerseits.1247

„von disem lande ich bürtic bin
und solte rîten hiute
ich und ander liute
jagen ûf disem walde al hie.1248

Bezeichnend an dieser falschen Aktualisierung ist nun, dass die Erzäh-
linstanz nicht nur Tristan für die unnötige Lüge gegenüber zwei offen-
sichtlich vertrauenswürdigen Pilgern nicht tadelt1249, sondern die da-
zugehörige Realität gleichsam ‚nachliefert‘: Wie es der Zufall möchte,
ist Tristans Onkel Marke gerade heute in der Gegend zur Jagd unter-

1245 V. 2520–2524; 2566–2570.
1246 Vg. Hübner: Erzählformen, S. 376.
1247 Hier zeigt sich Gottfrieds exzellentes Spiel mit Wissen und Wahrheit, denn auch

wenn Tristan glaubt eine Lüge zu erzählen, so stammt er tatsächlich aus Markes
Land, eine Tatsache die er selbst viel später als der Rezipient erfahren wird. Vgl.
auch das Kapitel ‚Auctoriales Wissen‘.

1248 V. 2694–2697.
1249 Die Erzählinstanz lobt Tristan sogar für seine Umsicht und nennt ihn vil wol

bedâht (V. 2690), vgl. auch Hollandt, S. 86.

III. Interpretationsansätze

346

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


wegs und so kann Tristan seine Lüge untermauern. Das kann einer-
seits als Macht des Zufalls oder als wiederum eingeschränkter Wissen-
shorizont Tristans gewertet werden1250, andererseits jedoch auch als
erstmals offen zutage tretende Konkurrenzsituation zwischen Protago-
nist und sonst so souveränen Erzähler-Figur. Die Handlungsfreiheit,
die der Figur Tristan sukzessive zugestanden wird, hat sich vom eige-
nen Blick über eine reflektierte ‚Innenwelt‘ bis hin zu diesem Moment
des Geschichtenerzählens kontinuierlich aufgebaut und kommt hier zu
einem ersten Höhepunkt: Tristan erfindet sich selbst ohne triftigen
Grund neu, erzählt in liebevoller Detailtreue, wie genau er von der er-
fundenen Jagdgesellschaft getrennt wurde und scheint die Erzählin-
stanz damit vor ein Dilemma zu stellen: Als oberste wertende Instanz
kommt der Erzählinstanz das Privileg der Wahrheit zu, was sie sagt
muss notwendig wahr sein.1251 Bezichtigt sie Tristan jedoch der Lüge
und verurteilt ihn dafür, wertet sie ihren Protagonisten, den sie als
Besten der Besten gelobt hat, dadurch ab und straft sich selbst Lügen.
Folgerichtig fügt die Erzählinstanz die Jagdgesellschaft gleichsam als
Nachtrag hinzu, die Realität der Erzählung scheint an dieser Stelle
mehr von Tristans Souveräntität abzuhängen als von der der Erzählin-
stanz.

Dieses Muster wiederholt sich durch das gesamte Werk hindurch
mehrere Male.1252 Sobald Tristan zu erzählen beginnt, steht seine Stilistik
dem der Erzählinstanz in nichts nach und selbst starke Lügen werden
nicht als solche bewertet. Bei der Jagdgesellschaft greift Tristan zu einer
weiteren erfunden Geschichte über seinen Hintergrund, welche in man-
chem (Herkunftsland und die Herfahrt auf einem Kaufmannsschiff) der
Wahrheit entspricht, doch an zwei wichtigen Punkten abweicht: Tristan
bezeichnet sich als Kaufmannssohn, nicht als Sohn des Marschalls von
Parmenie und er stellt sich selbst als treibende Kraft hinter der Fahrt dar:

1250 Vgl. Vgl. Hollandt, S. 85.
1251 Vgl. Martinez/Scheffel, S. 92.
1252 V. 7562–7610 (Spielmann Tantris), V. 8185–8204 (Verheirateter Tantris), V. 8800–

8874 (Kaufmann), V. 13302–13309 (Herkunftsland Irland).

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

347

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


dô was ich spâte unde fruo
also betrahtic dar zuo,
unz daz ich mînem vater entran
und fuor mit koufliuten dan1253

Diese Geschichte passt besser zu der Figur, als die sich Tristan seither
den Jägern präsentiert hat: aktiv und fordernd, nicht ängstlich und
passiv. Tristan scheint seine Vergangenheit der Gegenwart je nach Er-
fordernis anzupassen, um ein kohärentes Bild seiner eigenen Figur zu
zeichnen. Zwar wird die erfundene Geschichte durch die Ankunft Ru-
als ins rechte Licht gerückt, doch auch hier tadelt die Erzählinstanz
Tristan nicht nachträglich für seine Lüge, die Rual viel Ungemach be-
reitet hat. Rual selbst ist der einzige, der einen sanften Tadel ausspricht,
da Tristan ihm durch [s]înen willen in eine Irrfahrt geführt hat, worun-
ter sein Herrschaftsbereich zu leiden hatte.1254

Es würde wohl zu weit führen, zu behaupten, die Erzählinstanz
hätte sich durch Tristans Souveränität in der Übernahme der Erzähl-
funktion verunsichern lassen, jedoch inszeniert sich die Erzählinstanz
dergestalt.1255 Als die Schwertleite Tristans zusammen mit dreißig an-
deren Knappen ansteht, beschreibt die Erzählinstanz mit stilistischer
Finesse die Kleidung der Anwesenden als Veräußerung ihrer inneren
Qualitäten, die für angehende Ritter erstrebenswert sind: hoher muot,
volez guot, bescheidenheit und höfscher sin.1256 Als es jedoch daran
geht, Tristan zu beschreiben und ihn folgerichtig als den Superlativ der
Superlative aus der Masse hervorzuheben, flüchtet sich die Erzählin-
stanz in einen Exkurs, die ihre eigene propagierte Unfähigkeit zum
rechten Erzählen mit einem 200 Verse dauernden Dichterpreis kon-
trastiert. Formulierungen wie wie gevâhe ich nû mîn sprechen an oder
ich enweiz, was ich dâ von gesage gehören zum Kanon der Selbstinze-
nierung einer Erzählinstanz schon seit der antiken Rhetorik und die-
nen eher dazu, in falscher Bescheidenheit zur höchsten Ausformung
der eigenen Kunst anzuheben. Jedoch gibt die Häufung dieses Topos

1253 V. 3115–3118.
1254 V. 4351–4359.
1255 Vgl. auch spätere Momente, in denen die Erzählinstanz sich selbst zur Räson

ruft oder Fehler eingesteht. Wie dô? wie ist mir sus geschehen? / ich han mich sel-
ben übersehen: / wâ sint nu mîne sinne? (V. 5225ff.); ê ich iu daz mære mache /
unlîdic unde unsenfte bî (V. 7956f.).

1256 Vgl. Gerok-Reiter, S. 159f.

III. Interpretationsansätze

348

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


im Literaturexkurs des Tristan zu denken. Mehr als zehnmal innerhalb
von 400 Versen beteuert die Erzählinstanz ihre Unfähigkeit, Tristan
angemessen beschreiben zu können.1257 Man kann zu dem Schluss
kommen: Tristan entzieht sich der Kontrolle und dem Fassungsvermö-
gen der Erzählinstanz in solch prominenter Weise, dass als einziger
Ausweg die Omission und der Rückzug aus der histoire-Ebene bleibt.
Selbst als es letztendlich doch zu einer Beschreibung der Kleider Tris-
tans kommt, werden sie auf einer ‚surrealen‘ Ebene verhandelt, indem
antike Sagengestalten anstatt der ‚realen‘ oder zumindest christlich-
mythologischen Sphäre angehörige Figuren als Urheber der Kleider
angegeben werden.1258

Während Tristan sich fortwährend selbst erzählt und in die ver-
schiedensten Rollen schlüpft, bleibt die Erzählinstanz zurück, passt
sich Tristan teilweise sogar so weit an, dass sie Tristan in seinen Rollen
aufgehen lässt und auf ihn in der von Tristan selbst gewählten Rollen-
bezeichnung verweist.1259

Dennoch bleibt bei aller spürbaren Konkurrenz zwischen den zwei
erzählenden Instanzen Tristans Status als Protagonist bestehen. Evi-
dent wird dies durch die Tatsache, dass Tristan bei allen Lügenge-
schichten und erfundenen Hintergründen stets an seinem eigenen Na-
men festhält. Auch „die Silbenvertauschung des Decknamen Tantris,
unter dem er zweimal ins feindliche Irland fährt, ist darauf angelegt,
enträtselt zu werden.“1260 In Tristans Namen ist gleichsam eines Codes

1257 Annette Gerok-Reiter sieht diese Unfähigkeitsbeteuerungen des Erzählers darin
begründet, dass für die adäquate Beschreibung Tristans der herkömmliche To-
poikanon nicht ausreicht. „Das heißt, für die Beschreibung dessen, was Tristan
an Andersartigkeit auszeichnet, steht dem Dichter nirgends eine geeignete Le-
xik, nirgends ein erprobtes narratives Verfahren der Sinngebung zur Verfügung.
Oder in den Worten Alois Wolfs: ‚Um einen Tristan tristanhaft zu schildern, be-
darf es einer neuen Kunst.‘“. Gerok-Reiter, S. 163.

1258 Wenig Beachtung gefunden hat indes die Auswahl der zwei antiken Sagengestal-
ten. Dass Vulcanus, als Gott der Schmiedekunst, Tristans Rüstung gefertigt ha-
ben soll, bewegt sich noch im ‚Rahmen‘ der Beschreibungskonventionen, jedoch
muss die Wahl Cassandras als Urheberin der Kleidung verwundern. Cassandra
wird als wîse und listenreich beschrieben, zwei Eigenschaften, die auch auf Tris-
tan zutreffen. Eine genauere Untersuchung der Bedeutung, weshalb ausgerech-
net Cassandra Tristan einkleidet, findet sich im Kapitel ‚Auctoriales Wissen‘.

1259 V. 7865: sprach aber der sieche spilman; V. 13361: Der spilman huob aber an.
1260 Barandun, S. 50.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

349

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


seine gesamte Geschichte eingebettet, sein Schicksal, dem er nicht ent-
kommen wird:

wie sî diz kint mit triu e enpfie,
mit welher triure sîz gewan,
sô nenne wir in Tristan.“
sô heizet triste triure,
und von der âventiure,
sô wart daz kint Tristan genant.1261

Der Name leitet sich also primär von der traurigen Elterngeschichte
her und könnte in eine bessere Zukunft weisen, doch Gottfrieds Er-
zählinstanz schiebt dem kurz darauf einen Riegel vor, in dem darauf
hingewiesen wird, dass Tristans sælde immer schon mit Leid versetzt
ist, was die Erzählinstanz mit dem Oxymoron arbeitsælic bezeich-
net.1262 Auch bedient sich die Erzählinstanz im Falle von Tristans Le-
bensgeschichte häufiger dem Stilmittel der Analepse. Tristan erscheint
souverän als Präsentator eines Sachverhaltes oder er glaubt sich im
Wissen um seine eigene Geschichte. Der ‚wahre‘ Hintergrund des Ge-
schehens, der dem Rezipienten bereits durch die Erzählinstanz be-
kannt ist, wird Tristan jedoch erst im Nachhinein offenbart. Für sol-
chermaßen angelegte Nacherzählungen und Richtigstellungen verwen-
det die Erzählinstanz die Signalphrase: seite […] von ende her.1263 Ei-
nerseits spricht dies von der Souveränität Tristans, der ohne Führung
der Erzählinstanz sich seine eigene Handlungswelt erschafft, anderer-
seits werden Tristan durch diese Analepsen immer wieder seine Gren-
zen aufgezeigt.

Tristan ‚erzählt‘ sich jedoch nicht nur durch erfundene Hinter-
gründe selbst, sondern er gibt auch selbst ohne die vermittelnde Hilfe

1261 V. 1994–1999. Die Erkärung, dass Trist- für triure steht ist ein eindeutiger Zusatz
Gottfrieds, da dem französisch-sprachigen Vorlagen der Bezug Tristan = triste
tant ohne weiteres klar sein musste. Anna Sziráky hat darüber hinaus auf die
noch stärker lautmalerische, da auch grammatikalisch korrekte Umstellung tant
triste = Tantris hingewiesen. Die Verstellung hin zum Spielmann Tantris vergrö-
ßert also auch im onomatopoetischen Sinne Tristans trauriges Schicksal. Vgl.
Sziráky, Anna: Éros – Lógos – Musiké: Gottfrieds "Tristan" oder eine utopische
renovatio der Dichtersprache und der Welt aus dem Geiste der Minne und Mu-
sik?, Berlin u. a. 2003, S 234.

1262 V. 2128, vgl. Tomasek: Gottfried, S, 108.
1263 Vgl. V. 4260f. durch Rual, V. 12495f. durch Brangäne.

III. Interpretationsansätze

350

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


der Erzählinstanz (etwa durch Psychonarration) detaillierte Einblicke
in sein ‚Innenleben‘ durch Soliloquien. Ein prominentes Beispiel sind
die Verwirrungsmonologe kurz vor Abbruch des Werkes, die jeweils
mit sprach/dacht er dicke wider sich eingeleitet werden.1264 Über 500
Verse hinweg kommt die eigentliche Handlung vollständig zum Erlie-
gen, während die Erzählinstanz und Tristan abwechselnd sprechen
und gleichsam miteinander wetteifern, wer Tristans Dilemma zwi-
schen den beiden Isolden stilistisch ausgereifter darstellen kann. Dabei
steht Tristan dem Erzähler in puncto Formulierungen einerseits und
reflektierte Innensicht andererseits in nicht nach.1265 Beide stellen Tris-
tans Verirrung und innere Widersprüche durch das Platzieren von Ge-
gensatzpaaren anschaulich dar,1266 doch Tristans Anteil an der Darstel-
lung wird zum Fragmentschluss hin immer umfangreicher und ausge-
reifter. Er scheint den Erzähler als Vermittler seiner Gedankenwelt
nicht zu benötigen und präsentiert sich selbst, bis zum resignierenden,
in die Zukunft weisenden Fazit:

ine mac von ir niht des gegern,
daz mir zer werlde solte geben
fröude unde frolichez leben.1267

Tristan tritt somit als ein starker Vermittler zwischen Rezipient und
Stoff neben der Erzählinstanz auf, beinahe auf gleicher Augenhöhe und
mit beinahe deckungsgleichen Kompetenzen.

Eine Hauptfigur, deren Schicksal den Verlauf des Werkes bestimmt,
kann jedoch viele der bisher in anderen Werken herausgestellten Mitt-
lerfunktionen nicht übernehmen, da sie sich nicht selbst Informatio-
nen oder Ratschläge zuspielen kann. Folgerichtig wird die Erzählin-
stanz an anderer Stelle nicht entlastet: Anstatt, dass Exkurse minimiert
und die Handlung damit im Fluss gehalten würde, finden sich ver-
mehrt erklärende oder auslegende Exkurse durch die Erzählinstanz
selbst vermittelt. Die gesamte Vorgeschichte des Königreichs Irland,

1264 V. 18998–19044; 19146–19170; 19428–19552. Vgl. Hübner: Erzählformen,
S. 391: „Das lange Soliloquium repräsentiert das Erleben der Figur danach gera-
de in ihrer tiefsten Verwirrung wieder anhand ihrer eigenen Stimme.“

1265 Vgl. Hübner; Erzählformen, S. 391f.
1266 Tristan: Warheit und lougen (V. 19001); en vûs ma mort, en vûs ma vie (V.

19218), wil ich oder enwil ich? (V. 19258) triurelôser Tristan (19468).
1267 V. 1955ff.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

351

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


der Usprung der Tributzahlungen von Kurnewale und die daraus re-
sultierende Feindschaft zwischen den beiden Ländern wird Tristan
und somit gleichzeitig dem Rezipienten nicht aktiv innerhalb der
Handlung von einer Figur dargelegt, sondern der Rezipient bekommt
den Hintergrund zum Verständnis allein von der Erzählinstanz in
einem Exkurs präsentiert. Die Handlung stockt, bis die Erzählinstanz
sie mit einem Signalvers offensichtlich wieder einsetzen lässt: Nu sul
wir wider zem mære komen!1268

Tristan partizipiert schon so stark am Erzählerwissen, dass die Ak-
quirierung des Wissens häufig nicht mehr in der Handlung erfolgt,
sondern auf einem Punkt irgendwann vor dem aktuellen Handlungs-
strang verlegt wird. Er zeigt somit eindeutige Zeichen einer Mittlerfi-
gur, doch mit einer gleichsam ‚leeren‘ Funktion: Tristan entlastet die
Erzählinstanz auf eine Weise, die die Erzählinstanz stellenweise sogar
überflüssig erscheinen lässt und tritt somit in ein Konkurrenzverhält-
nis mit ihr. Dies ist ein unmittelbarer Effekt Tristans Status’ als Prot-
agonist, denn da es Tristans Geschichte ist, die mit dem durch Figuren
gefilterten Erzählerwissen gelenkt werden soll, Tristan sich aber nicht
selbst lenken dürfen sollte, kann er nicht von der Erzählinstanz als
Werkzeug der Vermittlung eingesetzt und damit wieder ‚untergeord-
net‘ werden. Die Folge aus der Dissonanz zwischen Erzählinstanz und
ihrer Hauptfigur ist der bereits beobachtete „aporetische Dissens“ zwi-
schen Handlungs- und Kommentarebene.1269 Oder, um es mit den
Worten Ralf Simons auszudrücken:

„Im Artusroman sind Held und Definator […] auf eine ideologische Linie
gebunden: der Held setzt in Aktion um, was von der Definition gefordert
wird. Im Tristan geht […] ein Riß durch das Verhältnis von Handlungs-
aktivität und Handlungsdefinition. […] Der Definator bemerkt, daß das
Definiendum sich selbst definiert hat und damit zur opponierenden In-
stanz geworden ist.“1270

1268 V. 6011.
1269 Vgl. Huber: Tristan, S. 37. sowie Kapitel II 1.2.1.
1270 Simon setzt an die Stelle des Definators den Marke-Hof und seine Erwartungen

an Tristan und zielt somit auf eine etwas differierende Aussage, doch kann diese
strukturelle Besonderheit des Tristan ebensogut auf das Verhältnis von Tristan
und der Erzählinstanz angewendet werden: Die Erzählinstanz als Definator
steckt den Rahmen ab, indem Tristan sich zu bewegen hat, sie gibt ihm einen
Namen und damit ein Schicksal vor. Tristan jedoch hält sich nicht an die Vorga-

III. Interpretationsansätze

352

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Jedoch bleibt Tristan definierter Protagonist, gebunden an sein Schick-
sal durch seinen Namen, den er nie wirklich ablegt, und somit ist die
„Grundkonstellation des Tristan […] ein dynamisches Prinzip, dessen
Homöostase nur punktuell zu realisieren ist, das aber stetig in seine
Selbstauflösung abrutscht.“1271

Friktionen im Rollenentwurf

Als Protagonist stellt sich Tristans Disposition im Werk anders dar als
die bisherigen untersuchten Figuren. Er spielt keine Nebenrolle, die ge-
legentlich hinter seiner Funktion als Handlungsträger zurückstehen
kann, sondern er ist der Hauptbezugspunkt des gesamten Romans, der
Mittelpunkt der Diegese. Somit müsste geradezu eine Häufung an
Friktionen dort als Signalwirkung auftreten, wo Tristan ‚aus der Rolle
fällt‘, er also den an ihn gerichteten Erwartungen nicht entspricht. An-
nette Gerok-Reiter sieht in der Gottfriedschen Fassung eine „Grund-
spannung der Tristanfigur zwischen Erfüllung der Norm und Norm-
verstoß“1272 realisiert. Ob diese Friktionen jedoch immer dafür genutzt
werden, die Handlung zu ihrem Ziel zu führen, wenn sich Tristan be-
reits in der Mittlerfunktion als latenter Konkurrent und nicht Helfer
der Erzählinstanz erweist, muss untersucht werden.

Ein erster Reibungspunkt wird bereits relativ zu Beginn des Wer-
kes durch die Reaktion anderer Figuren transportiert. Die generelle
Hypertrophie in Tristans Beschreibung1273, die ihm auch in der For-
schung die Bezeichnung ‚Wunderkind‘ eingebracht hat, lässt Tristan
Dinge können und tun, die nicht seinem Alter entsprechen: sîn rede
diu enwas kinden / niht gelîch noch sus noch sô. Dementsprechend re-
agiert auch seine Umwelt:

„hôrâ!“ sprach dirre, „hôrâ!“ sprach der
„elliu diu werlt diu hœre her!
ein vierzehenjærec kint
kan al die liste, die nu sint!“1274

5.1.4

ben, sondern präsentiert sich unentwegt als eine andere Figur mit anderer Ver-
gangenheit. Vgl. Simon, S. 372f.

1271 Vgl. Simon, S. 374.
1272 Gerok-Reiter, S. 151.
1273 Vgl. Gerok-Reiter, S. 152.
1274 V. 3715–3718.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

353

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Natürlich hat der Held einer Geschichte immer herausragend zu sein
und Tristans Exorbitanz schließt einen Vorbildcharakter gegenüber
seinem Umfeld nicht aus, wie bereits angesprochen. Dennoch über-
rascht die Häufung Tristans über das normale Maß hinausschießenden
Aktionsbereiche, da Gottfrieds Erzählinstanz anderweitig sehr darauf
bedacht ist, die Figuren „wahrscheinlich“ zu gestalten und deren
Handlungen zu begründen.1275

Die Unwahrscheinlichkeit von Tristans Können entsprechend sei-
nes jungen Alters wird denn auch nicht nur mit wohlwollendem Stau-
nen seitens seines Umfeldes bedacht, sondern nährt auch den Verdacht
der Zauberei. Zwei mal schlägt das Staunen in Missgunst und üble
Nachrede um: Nachdem Tristan von Irland geheilt zurückgekehrt ist,
glauben Höflinge ihm nicht, dass er sowohl Morold ohne die Hilfe von
Zauberei erschlagen habe als auch aufgrund des Mordes unversehrt
aus Irland zurückgekehrt sein kann.1276 Auch die Landbevölkerung
von Irland bezichtigt Tristan hinter vorgehaltener Hand der Zauberei:

jâ hêrre, waz kan dirre man,
daz er alles endet,
dar an er sich gewendet!“1277

Die Vortrefflichkeit eines Protagonisten wird dementsprechend nicht
einmal mehr in der Handlung selbst als offensichtlich zu ihm gehörig
angesehen, sondern wird Störfaktor. Dies kann als ironisierendes oder
konterkarierendes Zitat, als Auseinandersetzung mit dem generellen
Schema des Aventiure-Rittertums verstanden werden1278, entbehrt je-
doch nicht einer strukturbestimmenden Komponente: Zumindest der
Argwohn der Kurnewaler Barone führt in direkter Konsequenz dazu,
dass der Handlungsstrang der Brautwerbung in Gang gesetzt wird. Da
die Barone Tristan fürchten, bedrängen sie Marke, sich eine Frau zu
suchen, obwohl Marke bereits Tristan als Erben eingesetzt hat. Noch
dazu wählen sie Isolde als Braut, niuwan durch Tristandes nôt1279, also

1275 Vgl. Tomasek: Gottfried von Straßburg, S. 119. Auch Gisela Hollandt beschei-
nigt Tristan hier einen für sein Alter überraschend hohen Grad an Reflexivität,
vgl. Hollandt, S. 82.

1276 Vgl. V. 8335–8353.
1277 V. 10804ff.
1278 Vgl. Simon, S. 366f.
1279 V. 8457.

III. Interpretationsansätze

354

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


um ihn zu schaden. Tristans Handlungsstrang wird demnach durch
eine Reaktion auf seine als Friktion empfundene Charakterisierung be-
stimmt; die Friktion erhält somit eine über die histoire-Ebene hinaus-
weisende Bedeutung.

Nicht nur, dass Tristan die positiven Eigenschaften eines Protago-
nisten im Übermaß auszufüllen scheint und dadurch Irritationen her-
vorruft, er kommt auf der anderen Seite auch mit den an ihn gerichteten
und sich durch die bereits etablierte Genretradition aufwerfenden Er-
wartungen in  Konflikt:  Tristan  schlägt  sein  Erbe  in  Parmenien  aus,
obwohl er das Land zuvor von Morgan zurückgewonnen hat. Für die
bereits bekannten Artusritter wie Erec, Iwein oder Parzival wäre mit
einem gerechten Sieg und dem darauf folgenden Antritt der eigenen
Herrschaft die Handlung beendet, die sælde erreicht. Tristans Weg ist
jedoch ein anderer. Er führt die Handlungen aus, ohne die Konsequen-
zen dahinter zu akzeptieren. Wie Anina Barandun es ausdrückt, „ist ihm
die neue, die arthurische Rolle, die ihm als sein väterliches Erbe zufällt,
nicht besonders willkommen. Deshalb spielt er sie nur.“1280 Auch Walter
Haug sieht Tristan als eine Figur, die ‚typische‘ Rollen nicht ausfüllt,
sondern spielt und damit konterkariert.1281 Fast nebenbei, so scheint es,
erschlägt Tristan auch noch einen Drachen und besiegt einen Riesen.1282

Da Tristan die einzelnen Rollen nie bis in letzter Konsequenz ausfüllt,
sondern anzitiert und dann ‚fallen lässt‘, entsteht der Eindruck einer
genrelosen  Episodenreihe.  Tristans  Geschichte  unterscheidet  sich  je-
doch als senemære von Beginn an so radikal von den Aventiureritter-
Geschichten der Artusrunde, dass diese Tatsache von der Forschung
wenig als Friktion ad ipso wahrgenommen wird.

Als deutlicher Reibungspunkt tritt auch Tristans Brutalität in den
von ihm ausgefochtenen Zweikämpfen hervor. Als Tristan gegenüber
Morgan seinen Rechtsanspruch auf sein Erbe geltend machen will, be-
dient er sich zuvorderst List und Heimlichkeit, ohne einen offiziellen
Zweikampf in der Öffentlichkeit anzusetzen. Heimlich findet Tristan

1280 Barandun, S. 50.
1281 Vgl. Haug, Walter: Vom Tristan zu Wolframs Titurel oder Die Geburt des Romans

aus dem Scheitern am Absoluten, in: DVjs 82 (2008), S. 193–204, hier: S. 193.
1282 Vgl Mühlherr, Anna: Tristan, in: Themenorientierte Literaturdidaktik. Helden im

Mittelalter, hrsg. v. Franziska Künzlen / Anna Mühlherr / Heike Sahm, Göttingen
2014, S. 90–109, hier: S. 93.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

355

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Morgans Aufenthaltsort heraus, heimlich reitet er ihm nach. Zudem
weist er seine Begleiter an, ihre Rüstungen unter ihrer Kleidung zu ver-
bergen:

nu hiez er îlen balde
die ritter sich bereiten
und under ir rocke leiten
ir halsperge unde ir dinc,
und sô daz nieman keinen rinc
ûz dem gewande lieze gân.1283

Die Erzählinstanz weist dezidiert darauf hin, dass sich Morgan keiner
Arglist bewusst ist, als er die Reiter begrüßt:

Morgân enpfie die geste,
der willen er niht weste,
vil gestlichen unde wol.1284

Von Morgan aufgrund seiner ihm in dieser Detailtreue noch unbe-
kannten Elternvorgeschichte provoziert und zum Kampf gefordert, re-
agiert Tristan überaus brutal: Er rennt gegen seinen Gegner an und
spaltet ihm nicht nur den Schädel, sondern stößt ihm danach als
‚Overkill‘ noch das Schwert ins Herz. Die Folge daraus ist ein Krieg ge-
gen die Gefolgsleute Morgans, der erst nach einigen verlustreichen
Kämpfen und viel Leid für die Landbevölkerung beigelegt werden
kann. So hat zwar Tristan sein Erbe ûz sînes selben hant1285 verliehen
bekommen, doch da er es im Folgenden nicht antritt, sondern Rual
und dessen Söhne zu Erben erklärt, läuft auch der strukturgebende
Sinn der Ermordung Morgans für Tristans eigenen Handlungsstrang
ins Leere.1286 Weder Tristan noch die Erzählinstanz geben eine Be-
gründung für Tristans Verhalten an, was verwundern muss bei einem
Erzählen, welches gern Motive der Handlungen plausibel macht.1287

1283 V. 5318–5323.
1284 V. 5367ff.
1285 V. 5624.
1286 Tristan agiert hier als Problemlöser für sein Herkunftsland, ohne dass es ihm

selbst einen Nutzen einbringen würde. Hier zeigt sich erneut eine Tendenz Tris-
tans, als Helferrolle im Handlungsstrang anderer Figuren aktiv und zielorientiert
zu handeln, sich damit selbst jedoch Leid zu bescheren.

1287 Hasty, S. 8.

III. Interpretationsansätze

356

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Auch innerhalb der Handlung wird auf die Entscheidung Tristans mit
Unverständnis reagiert:

hêrre, unser trôst und unser wân
der was alsô hin zuo iu getân
[…]
hêrre, ir habt uns gemêret
und niht geminret unser leit.1288

Aus dem Zweikampf gegen Morold, den Tristan im späteren Verlauf
des Werkes annimmt, um Marke zu helfen lässt sich trotz ähnlich bru-
taler Tötungsweise durchaus eine strukturelle Sinngebung herauslesen.
Von der Inszenierung des Kampfes her scheint alles im Rahmen der
höfischen Regeln zu stehen: Tristan fordert Morold öffentlich zum
Kampf und verwendet größte Sorgfalt darauf, das Recht nicht zu bre-
chen.1289 Beiden Kontrahenten wird eine Dreitagesfrist zur Vorberei-
tung zugestanden, die Erzählinstanz verwendet überdies sehr viel
Sorgfalt darauf, Tristans Waffen und Ausrüstung als Inbegriff von Rit-
terschaft darzulegen, sowie sein Aussehen als voller Schönheit.1290 Im
Gegensatz zum überfallartigen Kampf gegen Morgan werden diesem
Zweikampf auch genre-gerecht mehrere hundert Verse gewidmet. Im
Augenblick der Tötung Morolds jedoch treten Friktionen wieder offen
zutage: Der Schlag Tristans ist von einer solchen Kraft, dass ein Teil
seines Schwertes im Schädel Morolds stecken bleibt. Anstatt den
Kampf ritterlich zu beenden, verhöhnt Tristan seinen Gegner, indem
er Morolds Worte bei seiner eigenen Verwundung wieder aufgreift:

„wie dô, wie dô?“ sprach Tristan
[…]
swaz sô dîn swester Îsôt
von erzenîe hât gelesen,
des wirt dir nôt, wil du genesen.1291

1288 V. 5825f; 5832f.
1289 V. 6460–6464, besonders V. 6464: daz ich daz reht niht breche.
1290 Auffallend ist hierbei die Kontrastierung von innen und außen: Morolt wird mit

Eigenschaften gelobt (muote, grœze, kraft, vollekomene rîterschaft…), Tristans in-
nere Werte werden jedoch mit keinem Wort erwähnt, nur seine strahlenden
Waffen und Glieder.

1291 V. 7069–7076ff.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

357

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Henning Hermann rückt Tristan in der Morold-Szene in die Nähe des
ersten Mörders der biblisch geprägten Weltgeschichte: „Tristan mutiert
durch die Verletzung und noch mehr durch seine Tat, die Hinrichtung
des Wehrlosen, zum Nachfahren Kains, einem für das Böse Anfälligen
und selber zum Bösen Fähigen.“1292

Weshalb Tristan Morold überhaupt tötet, mit dieser Frage beschäf-
tigt sich auch Ralf Simon. Für Simon stellt allein die Tatsache, dass der
Kampf  auf  Leben  und  Tod  geführt  wird,  einen  Verstoß  gegen  das
„Zweikampfritual“ dar. Zwar kämpft auch Morold selbst durch seine
vergiftete Waffe mit unlauteren Mitteln, doch Tristan darf als Protagonist
eines höfischen Romans zu solchen Mitteln nicht greifen und sollte sich
durchweg  als  höfisch  beweisen.  Dass  Tristan  nicht  höfisch  handelt,
begründet Simon mit dem Schema des Feenmärchens, in welches sich
der Zweikampf einbetten ließe: Morold erinnere an den Brunnenritter
im Iwein, der getötet werden müsse, damit Iwein der Übergang in die
mystische Feenwelt des Brunnenreiches gewährt wird. „Vielleicht sind
diese Figuren [Anm: gemeint sind Morold oder der Brunnenritter] noch
nicht gänzlich ins Rittermilieu transformiert, und ihnen haftet noch die
Herkunft aus dem mythischen Handlungssubstrat der Feenwelt an, in
der sie in der Tat stets erschlagen werden.“1293 Ungeachtet dessen, ob es
sich bei dem Motivkomplex rund um Isolde tatsächlich um eine rudi-
mentäre Feengeschichte handelt1294, erfüllt die Verwundung durch Mo-
rold und dessen Ermordung eine wichtige Plotfunktion, welche erst im
weiteren Verlauf der Handlung evident wird: Die Verwundung schafft
die Voraussetzung dafür, dass Tristan und die junge Isolde sich begegnen,
da  die  Vergiftung  nur  durch  die  Heilungskünste  der  älteren  Isolde
aufgehalten werden kann – soweit kann mit Simon übereingestimmt
werden. Die Ermordung Morolds muss jedoch nicht unbedingt mit dem
mythischen Übergangrituals eines rudimentär vorhandenen Schemas
erklärt werden. Indem Tristan Morold tötet, macht er sich zum Todfeind

1292 Hermann, S, 179.
1293 Simon, S. 369.
1294 Melanie Uttenreuther stützt sich in ihren Ausführungen zur „Interdepedenz von

Liebesdiskursen, narrativen Mustern, Gattungsspezifik und ‚Geschlecht‘“ stark auf
Simons  Ausführungen  zur  Feenthematik  (vgl.  Uttenreuther,  Melanie:  Die
(Un)Ordnung der Geschlechter:  Zur Interdepedenz von Passion, Gender und
Genre in Gottfrieds von Straßburg Tristan, Bamberg 2009, S. 250ff.

III. Interpretationsansätze

358

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sowohl der jungen als auch der alten Isolde und die tiefe Scharte im
Schwert dient hierfür als platzhaltender Beweis. Nur diese nicht von der
Hand zu weisende Tat verhindert den „Kurzschluss“ zwischen Braut-
werber und Braut vor der Einnahme des Minnetrankes und unterstreicht
somit die Macht des Trankes selbst.

Bevor sie den folgereichen Schluss zieht, betrachtet Isolde Tristan
mit wohlwollenden Augen und beinahe einem Anflug von Minne:

nu nam Îsôt sîn dicke war
und marcte in ûz der mâze
an lîbe und an gelâze:
si blicte im dicke tougen
an die hende und under ougen;
[…]
swaz maget an manne spehen sol,
daz geviel ir allez an im wol1295

Dann jedoch fällt ihr Blick auf das Schwert und sie erkennt in Tantris
den Mörder ihres Onkels. Auch wenn die versuchte Ermordung Tris-
tans im Bade einer gewissen Komik nicht entbehrt1296, ist sie doch als
signifikant für die veränderte Beziehung zwischen den beiden Prota-
gonisten zu sehen. Isolde sieht Tristan noch kurz vor Einnahme des
Minnetrankes als ihren erklärten Feind an:

hie mit bevalch Gurmûn zehant
Îsolde hant von hande
ir vînde Tristande.
ir vînde spriche ich umbe daz,
si was im dannoch gehaz1297

Somit wird die Ermordung Morolds zukunftsweisend als Alternativen-
ausschaltung1298 genutzt, die Friktion kann auf der discours-Ebene
sinnstiftend erklärt werden.

1295 V. 9996–10006.
1296 Vgl. Barandun, S. 69f.
1297 V. 11402–11406.
1298 Die Alternative bestünde in diesem Falle darin, dass die natürliche Anziehung

zwischen zwei füreinander bestimmte Figuren die Oberhand über den Plan der
Brautwerbung gewinnt, wie es etwa im Nibelungenlied zwischen Siegfried und
Brünhild der Fall ist. Da jedoch die Zusammenführung dieses Paares nicht dem
Plan der Handlung entspricht, wird sie von Hagen verhindert. (Vgl. Kapitel II.
1.5.2). In diesem Werk entspricht die ‚natürliche‘ Zusammenführung ohne den

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

359

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Im Kontrast hierzu bleibt jedoch die Ermordung Morgans weiter
unmotiviert und unauflösbar als Friktion bestehen, ebenso wie die an-
gewandte Brutalität bei der Tötung Morolds. Es lässt sich auch im wei-
teren Verlauf der Handlung keine plotimmanente Motivation dafür
finden, weshalb Tristan die Männer auf solch eine brutale Art und
Weise tötet.1299

Annette Gerok-Reiter sieht in den unaufgelösten Reibungspunkten,
schockierenden Handlungen und den gerade nicht in einen kohären-
ten Sinnzusammenhang gebrachten Facetten Tristans ein Zeichen für
die aufkeimende Individualität der Figur Tristan. Tristan, der „bei all
seiner Exorbitanz keinen Idealtypus mehr repräsentiert“, wird als
schuldhaft Agierender dennoch nicht verworfen, sondern geliebt. Was
die Gesellschaft verdammen müsste – so wie es Isolde auch prophezeit
als sie die Wahrheit über den Tod ihres Onkels herausfindet – wird nur
im Bezugssystem der Liebe verzeihlich.1300

Zusätzlich kann man diese Friktionen, welche nicht im Dienst der
Handlungsführung zu lesen sind, als weiteres Signal für die ‚gestörte‘
Zusammenarbeit zwischen Erzählinstanz und Hauptfigur auffassen,
als Signalfür Tristans Souveräntität, die der geplanten Handlung und
seiner typisch-topischen Charakterisierung zuwiderlaufen kann.

Lizenz zur Transgression

Nach der Theorie Lotmans und den Ausführungen von Martinez,
Scheffel und Haferland ist die Lizenz zur Grenzüberschreitung zwi-
schen semantischen und topologischen Räumen innerhalb des Werkes
einem Protagonisten notwendig bereits eingeschrieben. Aus diesem
Grund wäre es müßig, den Beweis anzutreten, dass Tristan diese Li-
zenz besitzt. Vielmehr soll dieses Kapitel das Augenmerk darauf rich-
ten, wie diese Grenzüberschreitungen Tristans vonstatten gehen und
welche Effekte für die Handlung oder für die Figur Tristan sich daraus

5.1.5

Minnetrank nicht dem Plan, also schaltet Tristan durch die Ermordung Morolts
diese Alternative aus. Vgl. hierzu auch Barandun, S. 166.

1299 Henning Hermann hat den Versuch einer psychologischen Motivation unter-
nommen, indem sie die Provokation Morgans Tristans Urteilsvermögen trüben
lässt und ihm ein persönliches Rachemotiv unterstellt. Vgl. Hermann, S. 157.

1300 Vgl. Gerok-Reiter: Individualität, S. 192.

III. Interpretationsansätze

360

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ergeben. Gleichzeitig tut auch ein genereller Blick auf die im Tristan
vorhandenen unterschiedlichen Räume selbst Not. Welche dieser Räu-
me beherrscht Tristan souverän, welche beherrscht er nicht?

Der lantlose Tristan1301

Die Grenzüberschreitung eines Protagonisten im Artusschema, so wie
es beispielsweise der Iwein oder Erec zeigen, lassen den Helden von
einem (meist handlungsarmen) Zentrum aufbrechen und in verschie-
dene andere Räume übertreten und wieder zurückkehren. Die Trans-
gression erfolgt dabei zumeist willentlich und aktiv, jedoch auch mit
dem Vorsatz, nach Beendigung der gestellten Aufgabe wieder in das
Zentrum zurückzukehren, in einen Status der sælde und der Ordnung
einzugehen, der keiner Handlung mehr bedarf.1302

In der Handlungsführung des Tristan gestaltet sich dieses bekann-
te Schema jedoch bereits von vorneherein anders. Tristans ursprüngli-
cher Auszugsort Parmenien ist zwar seine Heimat, doch er lebt dort
quasi incognito, nicht als offizieller Herrscher oder Sohn dessen.1303

Tristan erwählt sich als eigenes Zentrum Kurnewale, doch auch hier-
aus wird er zweimal aktiv verbannt, was eine Rückkehr zu einem ru-
henden Zentrum und somit einen ‚typischen‘ Abschluss seiner Hand-
lung unmöglich macht.

Ebenso ‚untypisch‘ für einen höfischen Roman gestaltet sich Tris-
tans erste in der Gegenwart der Handlung liegende geographische
Transgression. Anstatt aktiv zu neuen Ufern und nach aventiure hin
aufzubrechen, wird er von den norwegischen Kaufleuten entführt. In
einem Anklang an antike heroische Erzählmuster1304 wird Tristan von

5.1.5.1

1301 V. 5870.
1302 Vgl. u. a. Philipowski, S. 273, Schulz: Erzähltheorie, S. 261ff.
1303 Vgl. Gerok-Reiter: Individualität, S. 154.
1304 Zur Topik der ‚widrigen Winde‘ vgl. Börstinghaus, Jens: Sturmfahrt und Schiff-

bruch. Zur lukanischen Verwendung eines literarischen Topos in Apg 27,1 –
28,6, Tübingen 2010, S. 165: „Hinderliche Winde waren natürlich das Alltagsge-
schäft der Schiffer; daß die Literatur bei ihrer Produktion von Seefahrterzählun-
gen daran nicht vorbeigehen konnte, versteht sich vonn selbst. In den Seereiseer-
zählungen dienen solche kleineren Schwierigkeiten aber oft der erzählerischen
Vorbereitung viel größeren Unheils.“ Vgl. ebenfalls: Carola Susanne Fern: See-
sturm im Mittelalter. Ein literarisches Motiv im Spannungsfeld zwischen Topik,
Erfahrungswissen und Naturkunde. Frankfurt/Main 2012.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

361

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


wilden winden ohne eigenes Zutun an den Ort gebracht, den das
‚Schicksal‘, also der planende auctor, für ihn vorgesehen hat:

wan daz sie et ir schif liezen gân,
dar ez die wilden winde triben
und sie selbe âne trôst beliben
umbe ir lîp und umbe ir leben.
Si heten sich mitalle ergebem
an die vil armen stiure,
diu da heizet aventiure:1305

Mit der bereits angedeuteten neugewonnen Souveränität Tristans nach
der Landung in Kurnewale ändert sich auch sein Trangressionsverhal-
ten. Fortan ist Tristan es, der nicht nur selbstständig Grenzen über-
schreitet, sondern andere Figuren auch dahingehend anleitet. Nach-
dem Tristan die Jagdgesellschaft durch sein Können für sich einge-
nommen hat, übernimmt er wie selbstverständlich die Führung beim
Zug zum Markehof, obwohl er niemals dort gewesen ist.1306 Es ist sein
Hornblasen, welches die beiden Gruppen wieder zusammenführt und
akustisch die Grenze zwischen den Jägern in der Außenwelt und den
hovediet innerhalb der Burg nivelliert. Der Markehof ist denn auch im
Folgenden einer der wenigen Räume, die Tristan fast vollständig be-
herrscht. Innerhalb dieses Handlungsraums bewerkstelligt Tristan
ebenfalls eine Transgression im semantischen Sinne, indem er sich
nicht nur vollständig in die Hofgemeinschaft integriert, sondern gera-
dezu zu ihrem Zentrum wird. Der Hof folgt seinem Beispiel, tut so gut
wie alles was er möchte, und für König Marke wird Tristan zum engs-
ten Freund durch seine vorbildliche Könnerschaft:

der künec sprach: „Tristan hœre her!
an dir ist allez, des ich ger,
dû kanst allez, daz ich wil,
jagen, sprâche, seitspil.
nu suln ouch wir gesellen sîn,
dû der mîn und ich der dîn.1307

Armin Schulz sieht den Grund für die Fähigkeit eines Helden, Gren-
zen so mühelos zu überschreiten darin, dass der Held in irgendeiner

1305 V. 2414–2420.
1306 Hermann, S. 136.
1307 V. 3719–3724.

III. Interpretationsansätze

362

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Weise bereits Anteil an den ‚neuen‘ semantischen Feldern hat, denen
er sich aussetzt.1308 Die Helden ragen aus dem ursprünglichen Feld he-
raus durch ebendiese Merkmale, welche sie mit dem neuen semanti-
schen Feld verbinden. Im Bezug auf Tristan ließe sich diese Annahme
für die Grenzüberschreitung hin nach Kurnewale bestätigen: Er hat
tatsächlich einen ‚Anteil‘ am Handlungsraum Kurnewale, da nicht nur
seine Mutter von dort stammt, sondern er dort gezeugt wurde. Dass
Tristan dieser Umstand nicht bewusst ist, spielt dabei keine Rolle. Tris-
tan ist durch seine Genealogie ein Teil des Kosmos, den der Hof von
Kurnewale bildet, was seine Beherrschung dieses Raumes und seine
Nähe zu Marke erklären kann. Wie steht es jedoch mit den anderen,
folgenden Trangressionen, etwa die Fahrten nach Irland?

Zu behaupten, dass der ‚Anteil‘, den Tristan bereits am semanti-
schen Feld ‚Irland‘ habe, die vergiftete Wunde sei, die ihm Morold ge-
schlagen hat, erscheint etwas weit hergeholt, ebenso wie die Annahme,
diese Position mit Isolde als vorherbestimmte Partnerin zu ersetzten.
Auch lassen sich keine relevanten bereits im Voraus bestehenden Ver-
bindungen zu Arundel oder Swales ausmachen, welche Tristan be-
sucht. Dennoch gelingt es ihm, sich an diesen drei Orten mühelos
durch seine Fähigkeiten eine Vormachtstellung zu erarbeiten, die es
ihm ermöglicht, helfend einzugreifen oder eigene Vorteile zu erlan-
gen.1309

Dass Tristan eben keine Verbindung zu den meisten Orten hat, die
er bereist, unterstreicht nochmals seine Charakterisierung als lantlos
und vremd.

Überhaupt finden sich im Tristan eine Fülle besonders von Meer-
fahrten, die ihn in weit entfernte Gebiete bringen.1310 Während Protago-
nisten wie Iwein oder Parzival vergleichsweise wenige konkreten Schau-

1308 Vgl. Schulz: Erzähltheorie, S. 181.
1309 Das ‚Muster‘, welches Tristan anwendet, wiederholt sich stetig: Zuerst fällt Tris-

tan durch sein Können auf, dann macht er sich mit eben diesem Können unent-
behrlich und erweist den Figuren innerhalb des semantischen Feldes wertvolle
Dienste. Dies befähigt ihn wiederum, Forderungen zu stellen, die ihn selbst vor-
anbringen. Vgl. hierzu auch Kapitel II 5.1.8.

1310 Vgl. Hermann, S. 130f.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

363

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


plätze meistens über Land in einem begrenzten Radius erreichen1311,
bereist Tristan zu Wasser und zu Land eine Fülle von Orten: Parmenien,
Kurnewale,  die  Normandie,  Almanje,  Arundel  und  sogar  in  seiner
frühsten Jugendzeit mehrere nicht näher bestimmte Orte, um dort Land
und Leute kennen zu lernen. Dies führt dazu, dass Tristan selbst in al den
inselen erkant ist, die wider Occêne sint gewant.1312 Doch wie alle Fähig-
keiten und Privilegien Tristans ist auch diese große Beweglichkeit mit
einer  Schattenseite  behaftet,  welche besonders  gegen Ende des  Frag-
ments zum Tragen kommt: Nach der Flucht Tristans aus dem Garten,
nach der endgültigen Entdeckung des Liebespaares, bleibt er nie lange an
einem Ort.  Es  kommt zu vermehrten Transgressionen zwischen ver-
schiedenen  geographischen  Räumen1313,  welche  den  Eindruck  der
Landlosigkeit Tristans nur noch verstärken. Wie sein Weg zu Isolde mit
einer Irrfahrt begann, so scheint sein Weg fort von Isolde mit einer
Irrfahrt von geradezu odysseeischem Ausmaß zu enden, da er auf der
Suche nach etwas ist, was er nicht finden kann:

nu was er aber unlange dâ
wan sîn gemüete riet im sâ,
daz er etswie suochte ein leben
daz im lîbunge kunde geben
und trost ze sîner trûre1314

Die häufige Grenzüberschreitung ohne rechtes Ziel führt zu einem
Moment größter räumlicher Verwirrung, in welchem Tristan sich sei-
ner eigenen Ortlosigkeit bewusst wird und der daraus folgenden Kon-
sequenz, dass er nirgends mehr zu finden ist, zwischen den Grenzen
verloren:

wie kunde man mich vinden?
Ine kan ez niht erdenken wie:

1311 Iwein bewegt sich auf einer Achse zwischen dem Artushof und dem Brunnenreich,
Parzivals erzählte Stationen (ausgeklammert sind die nicht dargestellten Jahre
seines Umherirrens, nachdem der Gral ihm entzogen wurde) belaufen sich auf vier
(Pelrapeire, Munsalvesche, Artushof, Joflanze), vgl. Kap. II 1.5 bzw. Kap II 3.5.

1312 V. 18735f.
1313 Vgl. Gerok-Reiter: Individualität, S. 180.
1314 V. 18417–18421.

III. Interpretationsansätze

364

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


man suoche dâ, sô bin ich hie:
man suoche hie, sô bin ich dâ:
wie vindet man mich oder wâ?1315

Auch eine semantische Grenzüberschreitung hinein in eine neue-alte
Genrewelt mit ihren Pflichten und Mechanismen lässt sich nach dem
Weggang aus Kurnewale beobachten: Tristan kehrt kurzfristig nach
Parmenien zurück und nimmt dort seine Erbe an. Seine häufiges Rei-
sen werden als Aventiurefahrt deklariert, doch er greift im Bedarfsfall
nun auch auf Truppen aus Parmenien zurück, was ihn mit diesem Teil
seines ‚Ichs‘ in Verbindung hält. Damit und mit der Hinwendung zu
Isolde Weißhand tritt Tristan ein weiteres Mal ins Artusschema ein.1316

Doch anstatt mit dieser Wendung eine positive Weiterentwicklung
oder Hinwendung zu saelde und sujetlosem Ruhezustand, wie er für
die Endphase eines Artusromans typisch ist, zu konnotieren, wird ein
konstant negatives, beinahe hilfloses Bild Tristans gezeichnet. Er be-
zeichnet sich selbst nicht als rîter sondern als varnden, als umherzie-
henden Sänger und Vagabunden. Da das Fragment an dieser Stelle ab-
bricht, ist es müßig zu diskutieren, ob Gottfried seinem Helden in der
Hinwendung zu Isolde Weißhand ein neues ‚Zentrum‘ zugebilligt hätte,
welches ihn aus diesem prekären Status der Ortlosigkeit heraustreten
ließe. Es bleibt der Eindruck, dass die Figur Tristan, nachdem sie zwi-
schen allen geographischen und semantischen Räumen hin und her
gerissen ist, auch den Zugang zu den beiden großen persönlichen, geo-
graphisch nicht fassbaren Räumen verloren hat: der Minnegrotte und
der Liebesbeziehung zu Isolde.

Exkurs: Die Minnegrotte als Heterotopie, die Liebe als Utopie

An dieser Stelle scheint es angebracht, diese beiden nicht fassbaren
Räume ‚Minnegrotte‘ und ‚Liebesbeziehung‘ näher zu beleuchten. Ralf
Simon hat die Minnegrotte als sujetlosen Raum bezeichnet, da sie
einen nur die Liebenden umfassenden Handlungskreis darstellt. Nur
Eintritt und Austritt bilden eine Grenzüberschreitung, innerhalb der
Grotte selbst bestehen die Handlungen der Figuren aus repetitiven Ak-

1315 V. 19518–19522.
1316 Vgl. Gerok-Reiter: Individualität, S. 182.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

365

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


tionen, welche beliebig rekombinierbar sind, ohne dass sich am Zu-
stand der Figuren irgendetwas ändern würde. Auch semantische
Grenzübertritte wie Normbrechungen finden nicht statt, da die Geset-
ze der Außenwelt, insbesondere die Tabuisierung der Liebe, innerhalb
der Minnegrotte nicht gelten.1317

Ebenso wie das Schiff, auf welchem Tristan und Isolde nach der
versehentlichen Einnahme des Liebestranks nach Kurnewale se-
geln1318, ist die Minnegrotte ein abgeschlossener Raum, der sich je-
doch nicht an einem festen Ort befindet.1319 Zwar mag der Raum
‚Minnegrotte‘ durch die allegorische Ausdeutung, welche sich über
hundert Verse estreckt einen utopischen Charakter bekommen und so-
mit als Nicht-Ort eine reine Ausstülpung der Liebes-Innenwelt des
Paares darstellen1320, doch kann man der Grotte nicht vollständig
einen ‚realen‘ Status absprechen. Vor die allegorischen Beschreibung
setzt Gottfrieds Erzählinstanz eine durchaus naturnahe, welche häufig
zugunsten der allegorischen Bedeutung unterschlagen wird:

ouch saget uns daz mære,
diu fossiure wære
sinewel, wît, hôch und ûfreht,
snêwîz, alumbe eben unde sleht.
daz gewelbe daz was obene
beslozzen wol ze lobene;
[…]
und unden was der esterîch
glat unde lûter unde rîch,
von grüenem marmel alse gras.1321

Die Tatsache, dass die Minnegrotte Fenster besitzt, durch welche man
auch von außen in sie blicken kann und dass es auch Markes Jagdge-
sellschaft gelingt, sie zu finden, sprechen ebenfalls gegen den Status
einer Utopie. Stattdessen zeigt die Minnegrotte Anzeichen einer He-
terotopie im Sinne Michel Foucaults. Heterotopien sind „gewisserma-

1317 Vgl. Simon, S, 376.
1318 Vgl. Hübner: Erzählformen, S. 348ff.
1319 Zwar kommen Tristan und Isolde von Kurnewale aus dorthin, doch in einem

Kommentar des Erzählers wird deutlich, dass die Grotte kein eigentlicher topo-
grafischer Ort ist: Vgl. Barandun, S. 176 nach Haug, S. 227.

1320 Vgl. Hübner: Erzählformen, S. 359–365.
1321 V. 16707–16719.

III. Interpretationsansätze

366

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ßen Orte außerhalb aller Orte, wiewohl sie tatsächlich geortet werden
können.“1322 Das Prinzip der geheimnisvollen Abgeschiedenheit und
Abgeschlossenheit der Grotte bei gleichzeitiger Existenz des Fensters
rekurriert auf die Eigenschaft des „System[s] von Öffnung und Schlie-
ßung […], das sie gleichzeitig isoliert und durchdringlich macht.“1323

Foucault unterscheidet zwei Varianten: Krisen- und Abweichungshe-
terotopien. Unter Krisen fasst er „Übergangsriten, liminale Räume,
Schwellenräume des Übergangs zwischen einem sozialen Status und
einem anderen.“1324 Die Minnegrotte wäre jedoch eher der Abwei-
chungsheterotopie zuzuordnen, welche Figuren beinhalten, deren Ver-
halten von den in der Gesellschaft geltenden Norm abweicht und die
daher als Bedrohung wahrgenommen werden. Die durch den Liebes-
trank induzierte, bedingungslose Liebe zwischen Tristan und Isolde
und der dadurch gerechtfertigte Ehebruch kann nur in dieser Abwei-
chungsheterotopie gefahr- und kritiklos existieren.

Doch da Tristan es ist, der die Lizenz zur Transgression besitzt, ist
es auch an ihm, die Initialzündung zum Verlassen der Minnegrotte zu
geben, damit wieder Handlung stattfinden kann. Die drei kleinen
Fenster in die Grotte hinein bildet eine Lücke in der Grenze, welche
die Heterotopie vor den Normen der Außenwelt schützt, durch sie
scheint die Sonne, êre symbolisierend. Und êre ist auch das einzige
Gut, um dessetwillen Tristan und Isolde erwägen könnten, die Minne-
grotte wieder zu verlassen.1325 Folgerichtig ist es ein Blick durch eben-
jene Fenster, welche zuerst den Jägermeister und dann Marke Einblick
in die abgeschlossene Welt der Minnegrotte bietet. Nun hat aber Tris-
tan sein Schwert zwischen sich und Isolde gelegt – die erste in die Zu-
kunft weisende Aktion seit dem Betreten der Grotte! – und somit eine
Grenze erschaffen, welche die Norm der Außenwelt in das Innere der
Grotte holt:

1322 Foucault, Michel: Andere Räume, in: Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Per-
spektiven einer anderen Ästhetik, hg. v. Karlheinz Barck u.a., Leipzig 51993,
S. 34 – 46, S. 39.

1323 Ebd, S. 44.
1324 Schulz, S. 305.
1325 Vgl. V. 16879–16882: sine hæten umbe ein bezzer leben / niht eine bône gegeben /

wan eine umbe ir êre / waz solte in ouch dâ mêre.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

367

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


und leiten sich dâ wider nider
von ein ander wol hin dan
reht alse man unde man,
niht als man unde wîp.
[…]
hin dan lac er, her dan lac si:
si lâgen sunder, ein und ein.1326

Die Folge: Marke kommen erneut Zweifel an der Liebesbeziehung zwi-
schen seiner Frau und seinem Neffen und der Zweifel reicht aus, dass
ihre êre wiederhergestellt ist und die heimlich Liebenden somit zu-
rückkehren können in das semantische Normenfeld des Hofgefüges
von Kurnewale.1327

Mit der Aufgabe der Minnegrotten-Heterotopie fällt die Liebe zwi-
schen Tristan und Isolde auf den Status einer Utopie zurück, da sie kei-
nen äußeren Ort mehr findet, an dem sie sich manifestieren kann.
Selbst der Austausch von Blicken, welcher die Liebe zumindest als vi-
suelles Signal sichtbar macht, ist ihnen verboten.1328

Parallel zum Terminus der Minnegrotte hat Gerd Hübner den Lie-
besraum von Tristan und Isolde als „Innenweltgrotte“ betitelt. Dieser
Raum wird nur von Tristan und Isolde beherrscht und folgt ihren Re-
geln, die Erzählinstanz selbst ist nur Gast und hat keinen Einfluss auf
den Raum. Da die Normen der Gesellschaft für die Innenweltgrotte
nicht gelten, übertreten Tristan und Isolde keine Grenzen, kommt es
zum ewig sich wiederholenden Kreislauf der Ehebruchslisten.1329 Die
Innenweltgrotte kann nur von innen zerstört werden, indem sie von

1326 V. 17410–17419.
1327 Umso interessanter ist, dass Marke selbst das Fenster, durch welches er geblickt

hatund welches eine Lücke in der Grenze zur Grotte darstellt, verschließt bevor
er an den Hof zurückkehrt. Somit wäre die Grotte für immer vor der Außenwelt
geschützt, Tristan und Isolde könnten dort für immer bleiben. Doch mit Tris-
tans Schwert befindet sich eine sichtbare Grenze innerhalb der Grotte, was sie
nicht mehr zur perfekten Heterotopie macht und sie deshalb aufgegeben werden
muss (V. 17617–17621).

1328 Vgl. V. 17716–17725 und die eindeutige Reaktion darauf: diz gebot tet den gelie-
ben wê.

1329 Vgl. Müller, Jan-Dirk: Gottfried von Straßburg: Tristan. Transgression und Öko-
nomie, in: Transgressionen. Literatur als Ethnographie, hg. v. Rainer Warning/
Gerhard Neumann, Freiburg i. Br. 2003, S. 213–243, hier: S. 225. Vgl. ebenfalls
Schulz, S. 308, der in der Tristanminne sowohl Normerfüllung als auch Norm-
bruch zeitgleich realisiert sieht und daraus die Repetition der Schwankepisoden

III. Interpretationsansätze

368

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


einem der beiden Liebenden verlassen wird, die Grenze zur Außenwelt
also überschritten wird. Und genau diesen Schritt geht Tristan kurz vor
Abbruch des Werkes. Er negiert das gemeinsame Leiden des Paares
unter der Trennung und spricht Isolde ein gutes Leben an der Seite
Markes zu:

ez entstât nu niht als wîlent ê
dô wir ein wol, dô wir ein wê,
eine liebe und eine leide
gemeine truogen beide;
nu stât ez leider niht alsô:
nu bin ich trûric, ir sît frô.1330

Mit diesem Schritt weist Tristan der Liebe zwischen ihm und Isolde
endgültig den Status einer Utopie zu und gibt gleichzeitig die Macht
über die Innenweltgrotte ab, indem er postuliert: ine mac von ir niht
des gegern, / daz mir zer werlde solte geben / fröude unde frôlîches le-
ben.1331

Schon einmal hatte Tristan einen Ausbruch aus der Innenweltgrot-
te gewagt mit dem Senden von Peticreiu an Isolde, doch Isolde hatte
mit dem Zerbrechen des Schellenhalsbandes die Innenweltgrotte auf-
recht erhalten. Da Tristan dieses Mal die Transgression nur mit sich
selbst ausmacht, kann Isolde jedoch nichts verhindern.

Was bleibt also festzuhalten für die Transgressionen Tristans? Die
Figur zeigt einerseits eine große Souveränität bei der Aneignung und
Beherrschung neuer Handlungsräume, doch Tristan verübt auch
Grenzüberschreitungen welche dieser Souveränität klar zuwiderlaufen,
gerade was den Wieder-Eintritt in überwunden geglaubte Handlungs-
räume angeht: Als Handlungsträger darf Tristan nicht in Räumen der
Sujetlosigkeit (wie der Minnegrotte) verharren, auch wenn sie seinem
persönlichem Glück und dem Ausleben seiner eigenen Innenwelt die-
nen, sondern muss zu Gunsten des Fortlaufens der Handlung selbsttä-
tig aus diesen sujetlosen Räumen ausbrechen. Es ist nicht im Sinne der
Erzählung, dass er ein triurelôser Tristan wird, deshalb wird an die Stel-

ableitet. Ohne die öffentliche Zurschaustellung des Ehebruchs ist dieser de facto
nicht existent, weshalb Marke auch noch bei der Entdeckung der Liebenden im
Baumgarten zuerst nach Zeugen sucht (V. 18236–18248).

1330 V. 19483–19488.
1331 V. 19550ff.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

369

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


le eines Aufbruchs in einen neuen Handlungsstrang ein radikaler
Raumverlust gesetzt – der Preis dafür, dass Tristans Funktion als Prot-
agonist mit seiner Innenweltgrotte der bedingungslosen Liebe in Kon-
flikt gerät.1332

Auctoriales Wissen

Tristan scheint als Protagonist und als überaus begabtes Wunderkind
prädestiniert für ein herausragendes und den anderen Figuren überle-
genes Wissen. Darf Tristan als Protagonist ein solches Wissen über-
haupt zugeschrieben werden, da er doch seine eigene Zukunft nicht
wissen kann und darf, ohne die Handlung zu torpedieren?1333 Somit
kumuliert der Untersuchungsgegenstand dieses Kriteriumkapitels in
der Frage: Was darf und was darf Tristan nicht wissen und wie wird
dieser Konflikt innerhalb des Textes immanent? Zuerst ist jedoch eine
Zusammenschau unterschiedlicher Wissenskategorien sowie deren
Herkunft vonnöten: Woher bezieht Tristan das Wissen, welches er ge-
winnbringend für sich oder andere einsetzt? Besitzt er auch Wissen,
welches ihm eher Leid als Nutzen einbringt, da er es nicht verwenden
kann?

Herkunft von Tristans Wissen

Vieles von dem was Tristan als Figur weiß oder kann, ist durch seine
Erziehung in Jugendjahren motiviert. Einen großen Stellenwert nimmt
dabei die Lehre aus Büchern ein.1334 Mehrere Male verweist Tristan in
den folgenden Jahren auf Dinge, die er gelesen hat, um sein Können
und sein Wissen zu erklären:

ich hân der buoche gelesen
in der mâze und alse vil,
daz ich mir wol getrûwen wil,
ich gediene iu wol ze danke an ir.1335

5.1.6

5.1.6.1

1332 Vgl. Barandun, S. 205.
1333 Vgl. zur notwendigen Zukunftsblindheit von Figuren innerhalb der Handlung

Kap. I. 2.1.3.
1334 V. 2088ff.
1335 V. 7874–7878.

III. Interpretationsansätze

370

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


erklärt er der alten Königin Isolde im Bezug auf deren Plan, Tristan als
Lehrmeister für Isolde einzusetzen. Das Wiedererzählen von gelesenen
Geschichten über unglückliche Liebespaare vergegenwärtigt Tristan
und Isolde in der Minnegrotte ihre Situation.1336 Und selbst noch am
Punkt der höchsten Liebesverwirrung zwischen den zwei Isolden kann
Tristan auf angelesene Erfahrungen von Minne zurückgreifen, die ihm
dabei helfen zu ergründen, wie es um ihn bestellt ist un was er tun
kann, um sich aus dieser Verwirrung zu befreien:

ich hân doch dicke daz gelesen
und weiz wol, daz ein trûtschaft
benimet der anderen ir kraft.1337

Jedoch bringt Tristan sein durch Bücher erworbenes Wissen nicht nur
Nutzen, sondern ebenso viel Leid. Bereits in das erste Lob der Erzie-
hung mischt der Erzähler die Klage, dass mit der übermäßigen Lehre
aus Büchern ein twanc einherginge, der Tristan all seiner frîheit berau-
be.1338

Ebenso durch seine Erziehung motiviert ist sein Wissen um die
Jagd und anschließende Ausweidung der Tiere, welche ihm die heraus-
ragende Position an Markes Hof verschafft und somit die weitere
Handlung rund um Isolde erst ermöglicht. Dieses Wissen ist bereits in
der Charakterzeichnung Tristans so angelegt, dass es im entscheiden-
den Moment zum Tragen kommen kann. Noch häufiger allerdings er-
weist sich Tristan besonders erfolgreich im zuverlässigen Akquirieren
von Wissen, welches ihm für seine Listen und helfenden Aktionen gute
Dienste leistet.

Tristan scheint immer genau zu wissen, wo und bei wem er nach-
fragen muss, damit er seine Informationen bekommt. So hört er genau
hin, wenn das Volk von Parmenien über die Zinsabgabe nach Irland in
gazzen unde in strâzen redet und kann darauf reagieren. Er macht sich
dieses Wissen sogar dergestalt innig zu eigen, dass er gegenüber Mo-
rolt die Perspektive des leidenden Volkes annimmt und sich als Teil
der Betroffenen inszeniert:

1336 Vgl. Tomasek, S. 219f.
1337 V. 19435ff.
1338 V. 2081–2090. Zur weiteren Verknüpfung von Wissen und Leid s.u.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

371

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


unser dinc stât an den liuten wol,
diu lant sint beiduz liute vol
man sol ez uns her wider geben,
daz man uns allez unser leben
mit gewalte hât genomen.1339

Tristan scheint im Vergleich zu anderen Protagonisten höfischer Epik
weniger von einzelnen helfenden Figuren seine Informationen zu er-
halten, sondern von einem Kollektiv an nicht näher benannten Wis-
senden zu profitieren. D.h. der Fokus der Erzählung liegt primär da-
rauf, dass Tristan seine nötigen Informationen selbst beschaffen kann
und mit diesem akquirierten Wissen seine Handlungen motiviert,
denn darauf, dass eine einzelne handlungssteuernde Figur ihm zur Sei-
te steht und das Wissen der Erzählinstanz an ihn weitergibt.

Nicht jeder Informationsvorsprung Tristans ist jedoch durch Wis-
sensakquirierung motiviert oder bereits in seiner Charakterzeichnung
angelegt. Auch bei ihm finden sich merkwürdige Situationen, in denen
er über Wissen verfügt, welches er sich nirgends angeeignet hat, son-
dern einfach besitzt. Weshalb kann Tristan sich beispielsweise so sicher
sein, dass seine Lüge gegenüber den Pilgern nicht aufgedeckt wird?
Woher kann er wissen, dass eine Jagdgesellschaft in diesen Wäldern
unterwegs ist, die seine Geschichte glaubhaft erscheinen lässt? Die be-
reits darauf gegebene Antwort im Kapitel 5.1.2. lautet, dass Tristan in
diesem Moment die Erzählhoheit besitzt.1340 Zugrunde liegt dieser Er-
zählhoheit jedoch ein nicht aus der Handlung selbst zu erklärendes
auctoriales Wissen um die Zukunft der Handlung. Eine ähnliche Situa-
tion findet sich in der Drachentötungs-Episode. Nicht nur wurde zu-
vor nie erwähnt, woher Tristan seine Informationen über den Drachen
besitzt, der Irland heimsucht, obwohl nachgereicht wird, dass das Wis-
sen hierüber seine primäre Motivation gewesen sei, die Brautwer-
bungsfahrt überhaupt anzutreten.1341 Auch Tristans Handeln nach der
Tötung erscheint im höchsten Maße ungewöhnlich vorausschauend:

1339 V. 6307–6311.
1340 Vgl. Anm. Nr. 1307/1308.
1341 V. 8923ff: des mære was daz lant vol / diz mære erkande ouch Tristan wol: / diz

eine starcte in dar an, / daz er der reise ie began. Attestiert Tristan rückwirkend
vorausschauendes Handeln und wirkt daher vorgeschoben. Dieser erzählerische
Kniff wäre mit der Eigenart paradigmatischen Erzählens zu rechtfertigen, wel-
ches bei jeder Episode neu ansetzt und nicht unbedingt auf Kontinuität achtet.

III. Interpretationsansätze

372

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


den giel er ime ûf brach
mit micheler arbeit;
ûz dem rachen er im sneit
der zungen mit dem swerte
der mâze, als er ir gerte;1342

Um zu beweisen, dass er den Drachen getötet hat, hätte Tristan –
ebenso wie es der Truchsess später tut – nach Verstärkung schicken
und den Kopf mit sich nehmen können. Der Truchsess hätte dann kei-
nen Anspruch auf Isolde geltend machen und Tristan hätte in echter
Aventiure-Helden-Manier die Brautwerbungsfahrt lösen können, im
klaren Tun-Ergehen Zusammenhang.1343 Stattdessen lässt er sich auf
das umständliche, listige Verwirrspiel mit der Zunge ein, beinahe so
als hätte er vorausgesehen, dass der Truchsess von den Todesschreien
des Drachen alarmiert werden und die Chance ergreifen würde, mit
einem wortzeichen die eigenhändige Tötung des Drachen zu beweisen.
Tristans unmotiviertes Wissen steht im Dienste eines andersartigen
Erzählens, welches eben nicht den bereits etablierten Weg des Aven-
tiure-Romans geht, sondern diese typischen Erzählmuster kritisch
konterkariert.1344

Ähnlich seltsam mutet Tristans Wissen bei Isoldes Entführung
durch Gandin an. Als er mit listen sein Pferd anbindet und für später
in der Hinterhand hält, so als wüsste er genau, dass er es im entschei-
denden Moment brauchen wird, um Isolde zu retten.1345

Was diese Momente zukunftssicheren Informationsvorsprungs ge-
meinsam haben, ist, dass sie im Dienst für andere Figuren eingesetzt
werden. Als Brautwerber, der Anspruch auf Isolde erheben will, han-
delt Tristan im Auftrag Markes; als Retter in der Not handelt Tristan
als treuer Vasall, der in erster Linie seine Königin, nicht seine heimli-

(Vgl. Richter, Julia: Spiegelungen: paradigmatisches Erzählen in Wolframs "Par-
zival", Berlin 2015, S. 7ff.) Dennoch muss die rückwirkende Aufdeckung von
Tristans Plan verwundern, der Erzähler inszeniert sich als selbst im Dunkeln ge-
lassen bis zum allerletzten Moment, als sei er ein Teil des Publikums, von denen
nieman vernomen hat, waz er welle ane gân und der sich aufgrund dessen lang-
weilen könnte (Vgl. V. 8901–8905) Zu Tristans Wissen in der Drachentötungs-
Episode vgl. Hübner, S. 384.

1342 V. 9062–9066.
1343 Vgl. Dimpel: Zofe im Fokus, S. 82f.
1344 Vgl. Haug: Vom Tristan zu Wolframs Titurel, S. 193.
1345 V. 13379–13485.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

373

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


che Geliebte vor Schaden bewahrt.1346 Die folgenden Episoden, welche
sich hauptsächlich um die Geheimhaltung der Liebe drehen
(Schwankkette), verzeichnen hingegen einen augenfälligen Verlust des
Informationsvorsprungs Tristans.

Was Tristan nicht weiß

Der Unterschied zwischen dem wissenden Verhalten Tristans vor der
Entführung Isoldes und dem nach dieser Episode kann kaum augen-
fälliger gestaltet werden: Zwar erkennt Tristan, dass Marjodo durch
das Verhalten der heimlich Verliebten argwöhnisch wird und zeigt da-
mit eine gute Fähigkeit zur Introspektion; die positive Konsequenz des
Wissens bleibt jedoch aus:

nu was ez aber ze spæte:
sîn tougen was vermæret,
sîn hælinc goffenbæret.
der nîdige Marjodô
der nam den künec verholne dô1347

Tristan scheint das Wissen abhanden gekommen zu sein, wie er sich
Marjodo wieder gewogen machen kann, sodass dieser ihn nicht an
Marke verrät. In den folgenden Episoden um List und Widerlist ist es
nicht Tristan, der die Fallstricke rechtzeitig erkennt oder sich einen Rat
weiß. Er, der in anderen Situationen immer als findig und voraus-
schauend dargestellt wird, muss sich bei anderen Rat suchen, in die-
sem Fall bei Brangäne:

„â, reine“, sprach er, „saget mir,
welch rât gewirdet dirre nôt?
wie gewirbe ich und diu arme Îsôt,

5.1.6.2

1346 Dementsprechend wird vom Erzähler auch omittiert, ob der Rettung ein Stell-
dichein der Liebenden folgt, da dies den Charakter der Episode verändern wür-
de. (V. 13436–13444) Stattdessen folgt eine Ermahnung Markes, welcher zwar
Tristans Souveränität gegenüber dem König unterstreicht, jedoch primär auf po-
litischer Ebene argumentiert.

1347 V. 13638–13642.

III. Interpretationsansätze

374

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


daz wir sus niht verderben?
ine weiz, wie wir gewerben,
daz wir behalten unser leben.“1348

Noch ein weiteres Mal wird Tristan, vor Liebe blint sogar gegenüber
den Konsequenzen seines Handelns alle Vorsicht über Bord werfen1349

und zwar die ihm gestellte Falle mit ausgestreutem Mehl sehen, doch
nicht, dass seine blutenden Wunden darin eine Spur hinterlassen ha-
ben. Die Täuschung des darauf folgenden Gottesurteils, eine klug aus-
gedachte List, die besonders mit Sprache als Werkzeug der Doppelbö-
digkeit arbeitet, stammt rein von Isolde, Tristan führt nur ihre Ideen
aus.1350

Getrennt von Isolde nach der endgültigen Verbannung, wird aus
Tristans mangelnder Voraussicht in der Verteidigung seiner heimli-
chen Liebe eine maximale Verwirrung und Selbsttäuschung. Er „fällt
der trügeheit des Schicksals anheim“1351, indem er sich seines eigenen
Willens gegenüber den zwei Frauen nicht mehr sicher ist und am Ende
sogar eine eigene Wirklichkeit konstruiert, in welcher ‚seine‘ Isolde ihn
längst vergessen hat und zusammen mit Marke glücklich ist. Das Wis-
sen, dass der Minnetrank eine solche Wendung unmöglich macht,
scheint ihm völlig abhanden gekommen zu sein.

Ist Tristans Nicht-Wissen damit allein dem Minnetrank und seiner
Wirkung zuzuschreiben? Sind es der minne stricke, welche ihn die Au-
gen verbinden? Ein genauerer Blick auf Tristans Vorgeschichte offen-
bart eine differierende Lesart: Schon weit vor der einsetzenden Wir-
kung des Trankes fällt Tristans mangelnde Voraus- und Einsicht an
neuralgischen Punkten der Handlung ins Auge:

1348 V. 14396–14401. Ein ähnliches Bild bietet sich bei einem heimlichen Treffen der
Liebenden kurz darauf. Tristan entdeckt die Schatten Markes und Melots und ist
sich der Konsequenzen voll bewusst. Jedoch scheint Tristan nicht zu wissen, wie
er der Gefahr begegnen soll und flüchtet sich stattdessen ins Gebet.(V. 14641–
14660.) Die Hilflosigkeit Tristans an dieser Stelle zeigt Parallelen zu seiner ersten
Landung in Parmenien. Bezeichnend ist, dass auch Isolde in diesem Moment ar-
tikuliert, dass sie sich nicht sicher ist, ob Tristan über die Lage im Bilde ist oder
nicht (Vgl. V. 14715f: „weiz Tristan nû dise ungeschiht / oder enweiz er ir niht?“).

1349 Vgl. Hübner: Erzählformen, S. 338.
1350 V. 15575–15727.
1351 Vgl. Gerok-Reiter: Individualität, S. 188.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

375

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


So gut Tristan im Lesen von Absichten anderer Figuren zu sein
scheint,  so  wenig  kann  er  die  wahren  Absichten  der  norwegischen
Kaufleute vorhersehen. Tristans Wissen um Sprache und Kultur ist der
Auslöser einer Entführung,  welche sein ‚Schicksal‘  allererst  in Gang
bringt. Hätte der Protagonist Tristan diese Wendung überhaupt voraus-
ahnen dürfen? Hätte er das Schiff bestiegen und sich in das Schachspiel
vertieft, wenn er über das Vorhaben der Kaufleute im Bilde gewesen
wäre?1352  Solcherlei Spekulationen über einen fiktiven Handlungsver-
lauf könnten banal wirken, würden sie nicht den Finger auf ebenjenen
Mechanismus legen, der die Ausstattung Tristans mit auctorialem Wis-
sen bestimmt: Als Protagonist mit der ihm eigenen Handlungsmacht
darf Tristan nur bedingt über seine eigene Zukunft (oder auch Vergan-
genheit!)1353 Bescheid wissen, da er die Zukunft sonst verhindern, aktiv
gegen das ihm zugestandene Schicksal arbeiten könnte. Tristans Wissen
um seine eigene Identität muss notwendigerweise fragil sein. Die Angst
und Unsicherheit, die ihn befallen, wenn er mit solcherlei Unwissen
konfrontiert wird, sind die Schubkräfte, welche seine Handlung in die
gewünschten Bahnen lenken1354: Konfrontiert damit, dass Rual nicht
sein Vater ist, entscheidet sich Tristan für Marke als erbevater und damit
gegen einen arturischen Verlauf seiner Handlung als zu Ruhe kommen-
der Aventiure-Held. Konfrontiert mit den Anschuldigungen ein Bastard
zu sein, tötet Tristan Morgan und schlägt sein Erbe aus, was ihn zurück
zu Marke und damit auf lange Sicht hin zu Isolde führt.

Es zeigt sich: Die fragile Balance zwischen Tristans Wissen und
Nicht-Wissen machen einen großen Teil von Tristans Handlungsspiel-
raum aus. Dinge, die er weiß und voraussieht dienen fast ausschließ-
lich dem positiven Fortgang nicht seines eigenen Handlungsstrangs,
sondern dem von Figuren wie Marke oder Rual. Geht es jedoch um
Tristans ureigenstes ‚Schicksal‘, sticht Tristans Nicht-Wissen ins Auge.
Tristan selbst besitzt oft nur passiven Wissen, welches aber nicht zu
einer ihm nützenden Handlung befähigt. In dieser Hinsicht ähnelt er

1352 Vgl.  Hermann, S. 129.  Hollandt bescheinigt  Tristan allerdings einen gewissen
sichtbaren Hang zur amor fati, zur Schicksalsliebe, welche ihn die auch tragischen
Wendepunkte seines Lebens nicht nur stoisch annehmen, sondern sogar begrüßen
lässt, vgl. Hollandt, S. 87.

1353 Vgl. V. 3377f: Nu Tristan der ist ze hûse komen / unwizzende, alse ir habet vernomen.
1354 Vgl. Gerok-Reiter, S. 156f.

III. Interpretationsansätze

376

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


der antiken Sagengestalt Cassandra, welche ihn bei seiner Schwertleite
symbolisch einkleidet: Cassandra kann als Prophetin kommendes Un-
glück vorhersehen, doch sie wurde vom Gott Apollon verflucht, dass
ihre Warnungen kein Gehör finden.1355 Somit ist sie, und hier liegt die
Verbindung zu Tristan, zwar eine Wissende Figur, doch sie kann dieses
Wissen nicht zielführend einsetzen. Ihre Hände sind ihr gebunden, da
das, was sie vorhersieht zwingend eintreten muss und deshalb nicht
verhindert werden darf. Diese augenfällige Parallele wurde bisher
übersehen – wenn Cassandra als Einkleiderin Tristans überhaupt Er-
wähnung findet, dann nur als Beleg für die literarische Versiertheit des
auctors. Nirgends wird auf die Verbindung des Namens zu propheti-
schem Wissen hingewiesen.

Gegen Ende des Fragments verliert Tristan den Wissensvorsprung
ganz, bis er sich in eine Illusion flüchtet, welche ihm seiner letzten
Wissenskonstante beraubt: Der Überzeugung, dass es nichts auf der
Welt geben kann, was ihn von Isoldes Minne scheidet:

â süeze amîe, liebe Îsôt,
diz leben ist under uns beiden
alze sêre gescheiden.1356

Das Fragment bricht also nicht nur am Punkt der äußersten räumli-
chen Verirrung ab, sondern auch in einem Handlungsmoment, an
dem die Figurenzeichnung Tristans als beinahe allwissender Protago-
nist vollends dekonstruiert ist. Tristan scheint nichts mehr zu wissen;
weder wie er und Isolde jemals wieder vereint sein könnten, noch was
er weiterhin mit seinem Leben, dem fröude und damit ein Ziel auf wel-
ches hinzuarbeiten wäre gänzlich abhanden gekommen ist, überhaupt
anfangen soll.

Auctoriales Handeln

Aus einer Handlung, welche im Gegensatz zum arthurischen oder
Abenteuerroman als solches kaum auf einen konkreten Endpunkt hin-

5.1.7

1355 Vgl. Tauber, Christine: Kassandra. In: Maria Moog-Grünewald (Hrsg.): Mythen-
rezeption. Die antike Mythologie in Literatur, Musik und Kunst von den Anfän-
gen bis zur Gegenwart (DNP, Bd. 5) Metzler, Stuttgart/Weimar 2008, S. 382–384.

1356 V. 19180ff.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

377

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


zusteuern scheint1357, überhaupt ein final motiviertes und determinier-
tes Agieren einer Figur herauszulesen – noch dazu wenn es sich bei
dem vorliegenden Text um ein Fragment handelt! – scheint im Fall des
Tristan beinahe unmöglich. Dennoch ist die finale, auf ein bereits fest-
stehendes Ende hin agierende Motivation eine grundlegende Voraus-
setzung für das Vorhandensein einer handlungssteuernden oder gar
Auctorialen Figur und der Anspruch der Untersuchung bleibt beste-
hen: Es gilt herauszuarbeiten, inwiefern Tristan auctorial, also im Sin-
ne der Handlung und als Komplize der Erzählinstanz handelt, auch
wenn die vorangegangenen Untersuchungen zeigen, dass der End-
punkt der Handlung Tristans ‚eigenen‘ Vorstellungen zuwiderläuft.
Tristan als vom Minnetrank Getriebener müsste sein gesamtes Streben
auf den Erhalt der Liebsbeziehung ausrichten, der von der Stofftraditi-
on vorgegebene Plan der Erzählung arbeitet jedoch auf die Trennung
und damit den Tod der Liebenden hin.1358 Wie agiert Tristan nun in
diesem Spannungsfeld von finaler Determination und persönlich an-
gelegter Motivation? Warum handelt er, wie er es tut?

Die Frage nach dem ‚warum‘ der jeweiligen Ereignisse erscheint
vor dem Hintergrund eines bereits etablierten Sagenstoffs müßig, den-
noch wird sie immer wieder gerne gestellt. Das mag vor allem an der
„spezifische[n] reflektierende[n] Eigenart von Gottfrieds Roman“1359

liegen, einer Erzählweise, die in beinah präzedenzloser Art und Weise
die kausalen Zusammenhänge der Figuren zum Gegenstand der Er-
zählung macht.

Es  ist  nicht  so,  dass  eine  finale  Motivation  göttlich-auctorialer
Lenkung des Werkes zugunsten einer Figurenentscheidungen-bestimm-
ten kausale Motivation vollständig aufgeben wäre1360, sondern dass die
Tristan-Handlung vielmehr in ein komplexes Spannungsfeld von final-

1357 Vgl. Hollandt, S. 10.
1358 Vgl. Von Ertzdorff, S. 289.
1359 Huber: Tristan, S. 129.
1360 Xenia von Erztdorff widerspricht sich hierin selbst, indem sie einerseits auf die

unbedingte Tragik der Handlung verweist: „schon von Anbeginn an zu Trauer und
Tod bestimmt“ (S. 289), andererseits behauptet: „Die Dimension von Vorherbe-
stimmung und Zufall ist offen“ und fragt: „aner warum ist das Geschick des Sohnes
dieser Liebe ein so trauriges?“ (S. 306f.) Von Ertzdorff spiegelt diese scheinbare
Ungereimtheit auf „die zutiefst skeptische und pessimistische Grundeinstellung
des Erzählers“ zurück – ein psychologisierender Kommentar ohne Grundlage.

III. Interpretationsansätze

378

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


determinierter und kausal-‚selbstbestimmter‘ Motivation eingebettet ist.
Ein Beispiel hierfür wäre das Moment des Liebestrankes, der durch seine
unbedingte Wirksamkeit durchaus eine deterministische Komponente
besitzt, durch die Ungebundenheit seiner zaubermächtigen Wirkung an
eine bestimmte Figur – eine sehr seltene Variante dieses Motivs1361 –
jedoch auch den Kausalzusammenhang bedient: Hätte Brangäne den
Trank nicht aus den Augen gelassen und hätte der namenlose Diener sich
für einen anderen Krug als diesen entschieden, wäre das Geschehen nach
dem Plan von Isoldes Mutter verlaufen. Dieser Plan ist jedoch nicht der
Plan der Erzählung – von Ertzdorff spricht vom „Geist der Erzählung“ –
und somit keine von der Erzählinstanz zu verfolgende Richtung. Der
Fall, dass Tristan und Isolde den Trank nicht trinken bleibt also allenfalls
eine angedachte Alternative, keine reale. Welche Rolle die Komponente
des ‚Zufalls‘ in dieser Hinsicht im Werk spielt, ist,wie gezeigt wurde, eine
sich daraus ableitende ebenfalls in der Forschung geführte Diskussion.
Wo göttliches Wirken in Abrede gestellt, ja sogar konterkariert zu werden
scheint1362, welchen Gesetzmäßigkeiten folgt dann noch das Geschehen?
Und wer lenkt noch das Geschehen, wenn der Standpunkt der Erzählin-
stanz so sehr mit dem seines Protagonisten verschmilzt, dass er gleich-
sam zum Echo dessen wird?1363 Wie wird in Gottfrieds Werk die Heils-
geschichtliche Determination eines epischen Helden, wie man sie von
Erec, Iwein und auch Parzival kennt, verhandelt?

Auctoriales Handeln aus Auctorialem Wissen heraus

Tristans Fülle an Listen lassen den Eindruck entstehen, als wüsste er
beinahe immer, was er zu tun hat, damit ein bestimmter Ausgang ein-
tritt, er handelt stets genau angemessen, um zum gewünschten Ergeb-
nis zu kommen. Somit setzt er das Wissen ideal für den Fortgang der
Handlung ein, er kann optimal über das Wissen zum Handeln gelan-
gen.1364 Bereits die frühe Szene der Jagdgesellschaft Markes ist ein gu-
tes Beispiel für diese Annahme. Die gesamte Regie des Handlungsab-
laufs liegt in Tristans Händen. Nicht nur, dass er die Begegnung mit

5.1.7.1

1361 Vgl. Von Erzdorff, S. 309.
1362 Vgl. insbesondere den Kampf gegen Morgan und Isoldes Bestehen der Eisenprobe.
1363 Vgl. Hübner: Erzählformen, S. 370.
1364 Vgl, Hollandt, S. 81. bzw. S. 108.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

379

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


den Jägern in seiner ersten Identitätslüge antizipiert und dadurch den
Eindruck erweckt, als präsentiere er selbst und nicht die Erzählinstanz
diesen Handlungsstrang; Tristans Wissen um die ‚rechte‘ Jagd befähigt
ihn, die Führung der Handlungsregie zu übernehmen. Er „überlegt
sehr genau, was ihm helfen kann, im fremden Land Anschluss und
Aufnahme zu finden.“1365 Den prächtigen Zug zurück zum Markehof
und damit den hervorragenden Eindruck, den er bei Marke hinterlässt,
stellt Tristan selbst zusammen:

wan varn ie zwêne und zwêne samet
und rîtet rehte ein ander bî!
Alsô der hirz geschaffen sî,
daz gehürne daz gê vor
[…]
und sît ouch des gemant dâ bî,
swenne ich an hebe, sô hœret mir,
und ase ich hürne, als hürnet ir!1366

Durch diese Fähigkeit zur Planung wird Tristan schnell die Stellung als
Ratgeber Markes inne, was ihm im Folgenden dazu befähigt, Markes
Geschicke für diesen gewinnbringend zu lenken. So ist er es, der den
Rat gibt, Morold den Zins aufzukündigen und er ist es, der dafür
kämpft.1367 Wie später in der Werbung und Rettung Isoldes handelt er
hier als Auctoriale Figur für Markes semantisches Feld und überbrückt
die lähmende Pattsituation des handlungsunfähigen Hoofstaats.1368

Die anderen Figuren folgen seinem Wort:
„jâ, herre, eist unser aller rât,
unser wille und unser muot,
swaz er gesprichet oder getuot.“1369

In der Brautwerbungsepisode ist Tristan ebenso die oberste Hand-
lungsinstanz: Nicht nur, dass Tristan das Schiff als Steuermann mit
[s]în selbes hant leitet, ein klares Signal für Handlungsführung.1370 „Er
bestimmt den Takt, er bestimmt das Maskenspiel und versteckt sich

1365 Barandun, S. 54.
1366 V. 8170–8194.
1367 Tristan stellt sich hier sogar als Werkzeug Gottes dar, vgl. Barandun, S. 61.
1368 Vgl. Hermann, S. 166.
1369 V. 6356ff.
1370 Vgl. Hagens Führung über die Donau im NL. Kap. II 2.5.

III. Interpretationsansätze

380

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


hinter dem Namen Tantris. Und er ist es auch, der erneut durch seine
höfischen Künste und Fähigkeiten die Szenerie nach seinem Willen be-
stimmen kann.“1371

Tristans Helferfunktion erstreckt sich jedoch weit über Marke hi-
naus. Im Stile eines echten Aventiure-Helden bringt er Ordnung und
Glück in das Leben vieler Figuren, die seinen Weg kreuzen. Seinen
Vertrauten und Helfer Kurvenal schickt er mit genauen Anweisungen
zurück nach Parmenien, auf dass er ein gutes Leben habe zum Lohn
für seine Treue.1372 In Irland tötet er mit List und Kraft einen Drachen,
welcher das Land heimsucht, in Wales erschlägt er den Riesen Urgan.
Man mag in diesen beiden Episoden ein Mittel zum eigenen Vorteil se-
hen1373, doch bei genauerer Hinsicht dienen weder die Brautwerbung
noch der Erwerb Peticrius Tristan, auch wenn sie seine Handlungswelt
beeinflussen, sondern er tut diese Dinge zum Wohl Markes und Isol-
des. Ähnliches leistet er auch wieder nach seiner Trennung von Isolde
auf dem Kontinent, wo er in Almanje und Bretagne Heldentaten für
andere Herrscher vollbringt.

Für seinen eigenen Handlungsstrang haben seine lenkenden
Handlungen jedoch häufig negative Konsequenzen: Tristans erstes Ak-
tivwerden auf dem Schiff der norwegischen Kaufleute führt zu seiner
Entführung. Das Schachbrett, ein eindrückliches Symbol für planeri-
sches Vorgehen und Szenenregie, wird ihm zum Verhängnis, weil er
sich zu sehr darin vertieft. Sein Erbe, welches er zwar ûz sîn selbes
hant, also durch eigene Kraft und Regie verliehen bekommen hat, tritt
Tristan nicht an, sondern teilt es – und damit sich selbst, wie der Text
anmerkt1374 – in zwei Teile, was ihm persönliches Leid beschert, da er
ein halber man wird. „Immer wenn Tristan aus seinem eigentlichen
Bereich verbannt ist – und er ist dies ja fast stets –, ist das Gelingen
seiner Täuschungsmanöver und Listen mit dem Leid verbunden, daß
die gegen ihn gerichteten Verhältnisse sich doch immer durchsetzen.“

1371 Hermann, S. 184.
1372 Zu Kurvenal als Helferfigur Tristans vgl. Tomasek, S. 101f.
1373 Tristan ist sicher nicht „Der Mann ohne eigene Interessen“, als den ihn Hermann

darstellt, vgl. Hermann, S. 167. Vgl. auch Barandun, S. 183.
1374 V. 5690ff.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

381

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


merkt Ralf Simon an. „Wie von einem bösen Dämon umgelenkt, ge-
langen die strukturellen Fähigkeiten Tristans nie zu ihrem Ziel.“1375

Wer ist jener ‚böse Dämon‘, welcher sein Geschick jedes Mal um-
lenkt, wenn es sich für ihn zum Guten zu wenden scheint, mag man
fragen? Einerseits kann darin die Erzählinstanz gesehen werden, wel-
che Tristan immer wieder Steine in Form von Antagonisten in den
Weg legt, welche ihm Schaden zufügen, doch auch die Erzählinstanz
folgt nur dem vom auctor verfolgten Plan der Erzählung, welcher sich
in Tristans Namen manifestiert: Ein triurelôser Tristan ist nicht denk-
bar, deshalb muss Tristans Haltung auch im Moment höchster sælde
einen Wermutstropfen erkennbar machen. Nach dem Kampf um sein
Erbe heißt es: Sîn unreht daz was allez reht / sîn swærer muot liht unde
sleht.1376 Dennoch steht Tristan vor einem unauflöslichen Dilemma
zwischen Rual und Marke, welches ihm inneres Leid zufügt:

wie gewirbet er nû hie zuo,
daz er in beiden rehte tuo
und lône ietwederem, alse er sol?“
iuwer iegelîch der weiz daz wol,
ern kan daz niemer bewarn,1377

Tristans Illusion „ein neues Leben, frei von allen Altlasten, anfangen
zu können, platzt wie eine Seifenblase“, so Henning Hermann; der
Protagonist werde „durch die Tatsache der doppelten Vaterschaft zu-
rück auf den Boden der Realität geholt.“1378

Auch das Hündchen Petitcriu verspricht eine Linderung von Tris-
tans triure durch die Schellen an seinem Halsband. Um es zu erhalten,
besiegt Tristan den Riesen Urgan wiederum durch eine vorausschau-
ende List, gepaart mit kämpferischem Geschick Tristan ist im Folgen-
den zum ersten Mal seit der Einnahme des Minnetranks von seinem
triuren befreit und sendet Petitcriu daraufhin Isolde, damit auch sie
ihre Trauer verliert. Doch Isolde möchte die Freude nicht ohne Tristan
genießen und zerbricht daraufhin die Schellen.

hie verlôs ouch die schele van
al ir reht und alle ir kraft:

1375 Simon, S. 367.
1376 V. 5631f.
1377 V. 5653–5657.
1378 Hermann, S. 155.

III. Interpretationsansätze

382

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sine was nie mêre lûthaft
reht in ir tugenden als ê.1379

Isolde handelt hier auch als Werkzeug im Sinne des Handlungsplans,
welcher eine Außerkraftsetzung der Gesetze des Minnetranks nicht
zulässt. Nur in der Nähe Isoldes darf Tristan sein Glück finden, seine
eigenhändigen Bemühungen in eine gegenteilige Richtung werden zu-
nichte gemacht.1380

Auch Tristans letztes handlungslenkendes Experiment, „ein An-
griff auf den Kern seiner Wesensart“, ist nicht von Erfolg gekrönt. Sein
für das Fragment letzter Versuch ein triurelôser Tristan zu werden bil-
det gleichzeitig den Höhepunkt seiner Bemühungen:

wil ich zeteilen und zelân
mîne minne und mîne meine
an maneger danne an eine
[…]
nu sol ich ez versuochen;
wil mîn gelücke ruochen.1381

„Tristan plant […] ein Experiment am Rand von Selbstverleugnung
und Selbszerstörung, ein Spiel, in dem [jedoch] das schwer kalkulier-
bare gelücke Regie führt“1382, nicht Tristan selbst. Der mit dem Stoff
vertraute Rezipient weiß bereits, es wird dem Protagonisten nicht ge-
lingen und Tristans eigene Überzeugung dessen klingt selbst an. Sein
propagierter Aufbruch ist weniger Neuanfang als endgültige Kapitula-
tion1383 gegenüber seinem „Schicksal“:

von triste Tristan was sîn nam.
der name was ime gevallesam
und alle wîs gebære.1384

1379 V. 16394–16397.
1380 Huber: Empathisches Erzählen, S. 295.
1381 V. 19462ff; 19469f.
1382 Barandun, S. 205.
1383 Vgl. Huber: Tristan, S. 148. Zur Bejahung dieses Schicksals wie zuvor beim Min-

netrank scheint er an diesem Punkt außer Stande, da mit der Trennung von Isol-
de nicht mehr leit und lîp vorhanden sind, sondern nur noch Leid. Es ist kein
êweclîchez sterben sondern nur der Tod. Vgl. Mertens: Wahrheit und Kontin-
genz, S. 189ff.

1384 V. 2003ff.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

383

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Alternativenausschaltung

Man könnte also von, den Ergebnissen des vorigen Kapitels folgend,
einer klaren Opposition und Konkurrenzsituation zwischen dem Er-
zählinstanz (und solchen Figuren, welche den ‚Geist der Erzählung‘ für
eine gewisse Aufgabe vertreten) und Tristan ausgehen, was bereits im
Kapitel zur Erzählsituation anklang. Tristan würde demnach mit der
ihm eigenen Souveränität alles versuchen, um seiner Handlung eine
gute Wendung zu geben, die Erzählinstanz hindert ihn jedoch daran.
„Tristan wird, so stellt Gottfried mit Bestimmtheit dar, durch Dritte in
sein Unglück hineingezogen“1385, schreibt Anina Barandun. Demge-
genüber stehen Szenen, in denen Tristan in Eigenregie auf eine negati-
ve Wendung für sich selbst hinzuarbeiten scheint und positive Alter-
nativen des Handlungsverlaufes ausschaltet.

Besonders eindrücklich zeigt dies die Vorbereitung zur Brautwer-
bung. Der Plan Markes sah vor, niemals zu heiraten und Tristan als
seinen Erben einzusetzen, ein Handlungsplan, welcher dem Ausgang
der Geschichte jedoch widerspricht. Ohne die Vermählung Markes mit
Isolde kann es zu keinem der weiteren Handlungsstränge kommen,
Tristans Geschichte wäre auserzählt. Die primären Werkzeuge für das
Ausschalten dieser Alternative sind die Mitglieder des Hofstaats. Ihre
Motivation auf der histoire-Ebene ist Furcht und Neid über die Vor-
zugsbehandlung Tristans, doch die dargestellten Emotionen haz und
nîd1386 sind vorrangig Katalysatoren der Plotfunktion und nicht Ursa-
che des Figurenhandelns. Anders ausgedrückt: Die Mitglieder des Hof-
staats müssen Hass und Neid verspüren, damit plausibel gemacht wer-
den kann, weshalb sie gegen Tristan als Erben argumentieren.

Mit dieser Konstellation könnte wiederum eine einfache Oppositi-
on Tristan – Fatum aufgebaut werden; das Fatum lässt eine glückliche
Wendung von Tristans Schicksal nicht zu. Doch Gottfrieds Erzählin-
stanz präsentiert die Szene differierend. Marke weigert sich vehement,
diesen Vorschlag in Betracht zu ziehen:

5.1.7.2

1385 Vgl. Barandun, S. 51.
1386 Vgl. V. 8369f.

III. Interpretationsansätze

384

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Tristan, die wîle er leben sol,
sô wizzet endelîche wol,
sone sol niemer künegîn
noch frouwe hie ze hove gesîn.1387

Das gewählte Wort endelîche unterstreicht die unverrückbare Überzeu-
gung Markes in diesem Dilemma. Tristans daraufhin folgender Rat je-
doch bringt den Stein ins Rollen: Er rät zu einer Hofratsversammlung,
damit das Protokoll gewahrt bleibt und aus dem intriganten Spiel der
Heimlichkeit eine „öffentlich-rituelle Gemeinschaftshandlung“1388

wird, deren Entscheidung von allen Beteiligten bindend akzeptiert
werden kann. Der einberufene Rat schlägt Isolde als neue Königin vor
und Marke stimmt nur deshalb zu, weil er von Tristan großes Lob über
sie vernommen hat. Auch passiv hat Tristan also großen Anteil an die-
ser Wendung. Als es jedoch darum geht, wer als Brautwerber fungie-
ren soll und die missgünstigen Höflinge wiederum Tristan vorschlagen,
versucht Marke ein weiteres Mal einzugreifen:

„ir râtet übel“ sprach Marke,
„ir flîzet iuch ze starke,
Tristandes schaden und sîner nôt.
er ist doch zeinem mâle tôt
vür iuch und iuwer erben.1389

Damit könnte sich die Angelegenheit erledigt haben, doch Tristan ent-
scheidet sich selbst dafür, die gefährliche Reise zurück ins Feindesland
auf sich zu nehmen und besteht gegen Markes ausdrücklichen Willen
so lange darauf, bis dieser nachgibt. Hier zeigt sich ein weiteres Mal die
angesprochene amor fati Tristans, welcher sein Schicksal nicht nur an-
nimmt, sondern sogar forciert.1390 Ist dies nun als Zeichen von Tris-
tans Souveränität oder seiner Hilflosigkeit gegenüber dem geplanten
Plot zu verstehen? Die Erzählinstanz lässt keinen Zweifel daran, dass
der Lauf der Dinge unabwendbar ist: nu muose ez unde solte wesen.
Tristan kann und darf nicht wissen, dass die Brautwerbung für ihn
persönliche Konsequenzen hat, und dennoch wird er auffällig oft aktiv
im Zustandekommen der Fahrt mit ihm als Hauptwerber.

1387 V. 8365–8368.
1388 Vgl. Müller: Ratgeber und Wissende, S. 124.
1389 V. 8539–8543.
1390 Vgl. dazu auch Tomasek: Gottfried, S. 203.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

385

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ähnlich verhält es sich mit einer bereits im Kapitel „Transgression“
besprochenen Handlung in der Minnegrotten-Episode. Tristan und
Isolde haben einen hohen Grad der Zufriedenheit in der ungestörten
Zweisamkeit erreicht, sodass von ihnen berichtet wird: sine hæten um-
be ein bezzer leben / niht eine bône gegeben.1391 In diese Zufriedenheit
hinein bricht die Jagdgesellschaft Markes, welche unversehens auf die
Grotte stößt. Der hinzugerufene Marke findet die Liebenden in ganz
und gar unschuldiger Position:

er vant si, alse ouch jener vant,
wol von ein ander gewant,
daz eine her, das ander hin,
daz bare swert enzwischen in.1392

Das (eventuell zufällig) voneinander abgewandte Schlafen reht alse
man unde man reicht offenbar nicht aus, um Markes erneut aufkei-
menden Zweifel an der Wahrheit über die Beziehung zwischen Frau
und Neffe zu motivieren. Die Erzählinstanz nimmt dezidiert Tristans
Schwertposition als sichtbaren Grenzziehung zwischen Tristan und
Isolde wieder auf, als Marke die Szenerie betrachtet, unterstreicht also
die Wichtigkeit der ausgeführten Handlung.1393 Marke hätte der Liebe
des Paares angesichtig werden und sich daher endgültig entscheiden
können, ihnen nicht mehr im Weg zu stehen. Doch das ist nicht mit
dem feststehenden Plot vereinbar und muss deshalb verhindert wer-
den. Dazu hat Tristan bereits vor dem Rückzug in die Grotte Vorarbeit
geleistet: Er schickt seinen Freund Kurvenal an den Hof zurück, um
dort für den Widerruf der Verbannung zu bitten.1394

Entscheidend ist nun nicht, dass die Handlung den vorgezeichne-
ten Weg einschlägt1395, sondern dass es Tristan und nicht irgend eine

1391 V. 16879f.
1392 V. 17507–17510.
1393 Vgl. Barandun, S. 181.
1394 Vgl. Hübner: Erzählformen, S. 361.
1395 Hübner ist der Meinung, dass die Minnegrotte, da sie nicht Teil der Außenwelt

ist, unbedingt verlassen werden muss: „Man kann nicht fragen, weshalb Tristan
und Isolde die Grotte wieder verlassen und an den Hof zurückkehren, das hieße
fragen, warum man die Außenwelt nich abschaffen kann.“ Er widerspricht eben-
falls der Annahme, die Außenwelt selbst habe sich beim Wiedereintritt gewan-
delt, er ist überzeugt, „daß man wieder an den alten Hof zurückkommt, wenn

III. Interpretationsansätze

386

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


andere Figur ist, die federführend zur Verhinderung dieses alternati-
ven Ausgangs eingesetzt wird.1396

Geschickte Manipulation

Dass Tristan überraschendes und überragendes Wissen besitzt und
dieses Wissen für seine Zwecke einzusetzen weiß, wurde bereits her-
ausgearbeitet. Besondere Beachtung verdienen jedoch noch einmal
diejenigen Szenen, in der Tristan seinen Wissensvorsprung aktiv bei-
behält und somit eine Tendenz zum ‚Puppenspielen‘ zeigt – er also an-
dere Figuren wissentlich in die Irre führt oder ohne deren Wissen
lenkt. In den vorausgegangen Interpretationskapiteln wurde diese Fä-
higkeit oft zum Wohle des Protagonisten eingesetzt, wie handhabt
Tristan als Protagonist nun dieses Marionettenspiel?

Es erscheint beinahe so, als könne man für Tristan einen ‚Lernpro-
zess‘ nachvollziehen, welcher mit der Entführung durch die Kaufleute
einsetzt. Nachdem Tristan zuvor mit seinem Wissen arglos umgegan-
gen ist und sich dadurch angreifbar machte, justiert er nun „umgehend
sein Verhalten und lässt sich von nun an nicht mehr in die Karten bli-
cken.“1397

Dieses Zurückhalten des Wissens durch Tristan und die daraus re-
sultierenden Manipulation reicht bis in die ‚höchste Ebene‘:

Determinierung des Schicksals im Gewand göttlicher Vorsehung
spielt oft bei der Darstellung von Tristans Souveränität eine unterge-
ordnete Rolle. Gott, als Personifizierung des Fatums, wird von den Fi-
guren richtiggehend ausmanövriert. „Sie scheuen sich nicht, den Na-
men Gottes gezielt für die eigenen Belange einzusetzen“1398 Das zeigt

5.1.7.3

man die Grotte verlässt.“ Vgl. Hübner: Erzählformen, S. 365. Dagegen setzt
Barandun: „Doch so unvermeidlich der Auszug aus der Grotte auch ist, Gott-
fried verzichtet nicht darauf, ihn schlüssig aus dem Verhalten seiner Figuren zu
entwickeln.“ Vgl. Barandun, S. 180.

1396 Weitere Beispiele zur Alternativenausschaltung wären die Ermordung Morolds,
welche eine Anziehung zwischen Tristan und Isolde vor der Einnahme des Tran-
kes verhindert (Barandun, S. 166), sowie Tristans erbesmerzen, welche ihn nach
der langsamen Annährung zu Isolde Weißhand wieder an die andere Isolde er-
innern (Barandun, S. 201f.).

1397 Tomasek, S. 186.
1398 Ebd. S. 176.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

387

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sich besonders in der Episode des manipulierten Gottesurteils. Der Er-
zähler selbst macht kaum ein Hehl aus seiner Beurteilung von Gottes
Schwäche in diesem Moment:

dâ wart wol goffenbæret
und al der werlt bewæret,
daz der vil tugenthafte Krist
wintschaffen alse ein ermel ist.1399

Zwar ist es nicht Tristan, sondern Isolde, die maßgeblich für diese Ma-
nipulation verantwortlich ist, doch die Souveränität einer der Hauptfi-
guren im Verbund der Liebe gegenüber dem vorherbestimmten
Schicksal dient derselben Beweisführung: Gegenüber der Macht der
Figuren scheint selbst die oberste Instanz Gottes beeinflussbar und un-
fähig, den Kreislauf der Ehebruchsepisoden zu durchbrechen.

Man kann in der Nicht-Wirksamkeit des Gottesurteils ein „Ironie-
signal“1400 oder ein „altes Erzählmotiv“1401 sehen, gar einen historisch
angesetzten Kommentar zur umstrittenen Praxis der Gottesurteile1402

und dementsprechen der Szene wenig Bedeutung für die auctoriale
Souveränität der Figuren gegenüber dem feststehenden Plot beimessen.
Andererseits ist Magie wie göttliches Eingreifen immer auch ein Signal
für finale Motivation auf der discours-Ebene. Wenn diese finale Moti-
vation durch aktives Handeln der Protagonisten durchkreuzt wird
spricht dies durchaus für eine Spannung zwischen dem was geschehen
soll und dem was auf der histoire-Ebene daraus gemacht wird. Umso
mehr ergibt es Sinn, dass Tristan als Haupt-Protagonist nicht die trei-
bende Kraft, sondern nur ein kontributiver Helfer in dieser Situation
sein kann – denn seine Handlungsmacht muss eingeschränkt bleiben,
soll die gesamte Diegese nicht zusammenbrechen.

Was bleibt also für den Faktor auctoriales Handeln festzuhalten?
Tristan agiert häufig als treibende Kraft, vor allem jedoch in Erzähl-
strängen, in denen er den Nebenfigur-Status eines Helfers einnehmen
kann. Tristan bringt die Nebenstränge voran und sorgt in vielen Län-

1399 V. 15737–15740.
1400 Tomasek, S. 178.
1401 Dicke, Gerd: Erzähltypen im Tristan: Studien zur Tradition und Transformation

internationaler Erzählmaterialien in den Romanversionen bis zu Gottfried von
Straßburg, Göttingen 1997, S. 157ff.

1402 Vgl. Huber: Tristan, S. 30.

III. Interpretationsansätze

388

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


dern für Recht und Ordnung. Sobald jedoch der ‚Zufall‘, oder besser
gesagt der „Geist der Erzählung“ zuschlägt und ihn auf den Pfad seines
eigenen Handlungsstrang rund um den Minnetrank bringt, verliert
Tristan einen Großteil seines auctorialen Handlungsspielraums. Tris-
tans Verhalten mag beinahe den Eindruck erwecken, als sei er in Gott-
frieds Variante der Erzählung eine Nebenfigur, die sich ohne eigenes
Zutun als Hauptfigur in einer gegen sie gerichteten Handlung wieder-
findet und daran notwendig scheitern muss, da sie die in ihr angeleg-
ten Qualitäten zur Handlungsdominanz nicht für sich selbst einsetzen
darf, damit die Handlung ihren vorgezeichneten Weg einschlagen
kann. Teilweise ist Tristan direkt an den für ihn negativen Auswirkun-
gen beteiligt, da er punktuell als Motor der Narration fungiert.

Vorliebe für Tristan?

Dass eine Erzählinstanz Sympathie für ihren Protagonisten hegt und
diese auch ausdrückt ist nichts besonderes, schließlich ist der Protago-
nist deswegen der Held der Geschichte, weil er sich vor allen anderen
Figuren auszeichnet. Auch der Aspekt des ‚Raumgebens‘, die Anzahl
der Handlungen und ihre Gewichtung ist bei einem Protagonisten ipso
facto gegeben. Um die Untersuchung zur Tristan-Figur nicht redun-
dant werden zu lassen, müssen andere Schwerpunkte gesucht werden.
Das Augenmerk liegt dabei besonders auf der herausgearbeiteten Kon-
kurrenzsituation zwischen der Erzählinstanz und dem Protagonisten
Tristan. Wird bei allem ‚typischen‘ Lob eher eine Antipathie als eine
Sympathie suggeriert? Und welche Rolle spielt Tristans oftmaliges ‚un-
ritterliches‘ Verhalten?

Sympathie durch ausbleibende Schelte?

Tristan ist, wie im Kapitel 5.1.5 herausgearbeitet, weit davon entfernt,
ein idealer Held zu sein, wiederholte Auffälligkeiten in seinem Verhal-
ten belegen dies.1403 „Nicht die Befreiung von Swales interessiert ihn,
wie es einem edlen Ritter anstünde, sondern allein die Siegestrophäe,
mit der er sich Petitcreiu erkaufen will“, schreibt Anina Barandun und

5.1.8

5.1.8.1

1403 Vgl. Gerok-Reiter: Individualität, S. 106.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

389

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


setzt Tristan mit dem Truchsess gleich, der neben Tristan um Isoldes
Hand anhält. „ein arthurischer Held dürfte weder ein ‚Erfolgshonorar‘
verlangen noch ein Blanko-Versprechen abnehmen. Doch Tristan be-
steht darauf “.1404 Dass er das Hündchen aufgeben muss, stürzt seinen
ehemaligen Besitzer in tiefes Leid. Durch die externe Bewertungsin-
stanz der Erzählinstanz thematisiert wird dieser Umstand jedoch nicht.
Kommentarlos fährt die Erzählung mit der Beschreibung von Tristans
anschließender Handlung fort, Tristan wird nicht getadelt.

Auch Tristans wiederholte Lügengeschichten bezüglich seiner ei-
genen Identität selbst gegenüber vertrauenswürdigen Figuren kratzen
am Bild des idealen Helden. Wie bereits angesprochen, bleiben die er-
fundenen Hintergründe allerdings gänzlich ohne Konsequenzen für
Tristan. Selbst als Rual gegenüber Marke aufklärt, dass er kein Kauf-
mann ist und demnach Tristan auch kein Kaufmannssohn, ist mit kei-
ner Silbe von einer negativen Reaktion Markes oder des Hofes die Re-
de. Bei einer Erzählinstanz mit einem solch starken Fokus auf das In-
nenleben und die Motivation seiner Figuren bleibt diese fehlende ‚na-
türliche‘ Reaktion auf den Vertrauensmissbrauch seltsam unmotiviert.
Von Seiten der Erzählinstanz gibt es sogar mehrmals Lob für Tristans
vorbedæhte, sich einer etwaigen Gefahr durch erfundene Geschichten
zu entziehen.1405 Dies erhält umso mehr Gewicht, da kontrastierend
Isoldes Handlungen und Listen durchaus eine negative Evaluation er-
fahren.1406

Andererseits ändert eine mangelnde Schelte nichts am Unbehagen
des Rezipienten gegenüber den Handlungen Tristans, kann das Unbe-
hagen im Gegenteil sogar noch unterstreichen. Das Ausbleiben einer
werteversichernden Kommentierung der Erzählinstanz verstärkt den
Eindruck von Tristans Souveränität und damit auch der mangelnden
Souveränität der Erzählinstanz. All das Leid, welches Tristan durch ei-
gennütziges Verhalten in anderen Figuren auslöst bleibt ohne Recht-
fertigung. Auch für Tristans wiederholte Ausschlagung seiner erblich
bedingten Regierungsverantwortung gibt die Erzählinstanz keine offe-
ne Erklärung, außer der immer latent präsenten, dass Tristans Schick-
sal eine anderes ist.

1404 Barandun, S. 183.
1405 Vgl. V. 2690; V. 7909.
1406 Vgl. Dimpel: Zofe im Fokus, S. 285.

III. Interpretationsansätze

390

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


nein leider unser aller leben,
daz wir ze fröuden solten haben,
daz ist erstorben unde begraben,
swanne ir von hinnen kêret;
herre, ir habt uns gemêret
und niht geminret unser leit.1407

lautet die Klage der Ritterschaft Parmeniens, ohne von einer Reaktion
Tristans begleitet zu werden, welche zumindest Anteil am Leid seiner
Landsleute zeigen würde. Das Ausbleiben jeglicher Anteilnahme wird
von der lapidaren, betont unparteiischen Äußerung des Erzählers waz
lenge ich nu mê hier an?1408 mit welcher er den Faden der Handlung
wiederaufnimmt nur noch stärker hervorgehoben.

Tristan, so scheint die Erzählinstanz zeigen zu wollen, ist nicht nur
für sich selbst zum Leid bestimmt, sondern bringt auch – untypisch
für einen Protagonisten – seinem Umfeld ebenso viel Leid wie vor-
übergehende Erleichterung und Freude. Deshalb gleich von einer An-
tipathie der Erzählinstanz gegenüber ihrer Hauptfigur zu sprechen wä-
re des Guten zu viel, dennoch lässt sich eine gewisse ‚Hilflosigkeit‘ der
Erzählinstanz nicht bestreiten. Tristan entzieht sich gängiger Beschrei-
bungsmuster und stellt demnach die Erzählinstanz immer wieder vor
neue Herausforderungen, wie es auch im Exkurs zur Schwertleite an-
klingt. Tristan ist mitnichten der schönste und beste derjenigen, die
zum Ritter geschlagen werden sollen, er geht nicht rehte herlîche vor
den recken […] alsam der lichte mân vor den sternen tuot1409, wie es
beispielsweise Siegfried im Nibelungenlied nachgesagt wird. Er ist einer
von ihnen und doch soll er exzeptionell sein, er handelt oft wenig vor-
bildlich und soll doch ein Vorbild sein. Tristan ist, um ein in der me-
diävistischen Forschung nicht unproblematisches Wort zu bemühen,
zu individuell, als dass ihm mit Topik beizukommen wäre. Er sprengt
den Rahmen der Erwartungen und der Beschreibbarkeit.1410 Als sol-
ches wird die Entscheidung der Erzählinstanz, gerade Tristans Ge-
schichte zu erzählen, zum zweischneidigen Schwert: Tristans Ge-
schichte hebt sich als senemære von vielem bis dato Bekannten ab –

1407 V. 5828–5833.
1408 V. 5871.
1409 N 826.
1410 Vgl. Gerok-Reiter: Individualität, S. 163f.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

391

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


doch ist sie mit einer solch stark ausgeformten Figur überhaupt erzähl-
bar?

Perspektivenübernahme als ultimative Raumgabe

Tristan ist so viel Raum zur ‚Entfaltung‘ gegeben wie kaum einem Pro-
tagonisten vor ihm. Statt einfach nur auf sein Schicksal, auf die Aven-
tiuren die an ihn herangetragen werden zu reagieren, ergreift Tristan
die Initiative und schafft sich seine Handlung beinahe selbst. Aber
nicht nur sein Handeln, auch seine ‚Stimme‘ ist dem Rezipienten
durchweg präsent. Besonders nach der Einnahme des Minnetranks
entfaltet sich eine detaillierte Innenweltdarstellung Tristans, deren Prä-
senz die Existenz einer darüber hinausgehenden Erzählinstanz beinahe
vergessen lässt. Zwar ruft sich „die Stimme des Erzählers, der die Lie-
benden rückhaltlos unterstützt,“ oftmals durch weitschweifende, wer-
tende Exkurse ins Gedächtnis zurück, doch „seine Objektivität ist hier
[…] nur vorgetäuscht und implodiert schließlich in die Perspektive des
Paares mit seinen Interessen.“1411 Erzählt also in Wahrheit Tristan die
Geschichte, ist die Erzählinstanz nur eine Spiegelung des Protago-
nisten und erklärt sich daraus der beinahe nicht existente Wissensvor-
sprung der Erzählinstanz gegenüber ihres Protagonisten und die Unfä-
higkeit zur Verurteilung?

Aber auch hier darf eines nicht übersehen werden: „Es handelt
sich um eine Technik, als Erzähler so zu tun, als verfüge man nur über
den Wissensstand der beteiligten Figuren.“1412 Eine Technik, die be-
reits durch den auctor geplant wurde, also lange bevor die Erzählin-
stanz als ausgeformte Erzähler-Figur ein scheinbares ‚Eigenleben‘ ent-
wickelt. So lautet also meine These folgendermaßen: Wenn der auctor
Gottfried die Erzählinstanz Tristans Perspektive übernehmen lässt, tut
er es in voller Absicht, auch wenn sich dies negativ auf die Handha-
bung des Sagenstoffes auswirkt. Wie bei Wolframs Einführung eines
zweiten Protagonisten, handelt es sich bei Tristans Aufwertung zur
zweiten Stimme der Erzählinstanz um einen Versuch, neue Wege des
Erzählens zu beschreiben – ein Versuch, welcher jedoch scheitern

5.1.8.2

1411 Huber: Empathisches Erzählen, S. 279.
1412 Haferland, S. 359.

III. Interpretationsansätze

392

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


muss. Tristan bekommt zu viel Raum, zu viel Gestaltungsmacht, um
den ‚Spagat‘ zwischen auctorialem Wissen um sein Schicksal und auc-
torialer Lenkungsmacht noch erfolgreich zu halten und die Handlung
zu dem Ziel führen zu können, welches der Stoff vorsieht.

Die Erzählinstanz zieht sich immer mehr in die Exkurse zurück
und hat selbst dort, wenn man Hübners These unterstützt, keine eige-
ne Stimme mehr. Den elaborierten Exkursen stehen immer länger wer-
dende innere Monologe des Protagonisten gegenüber. Tristans Innen-
leben wird zur Bewertungs- und Reflexionsinstanz und kurz vor Ab-
bruch des Werkes auch zur alleinigen Vermittlungsinstanz, gipfelnd in
einem durchbrochenen, aber inhaltlich zusammenhängenden Verwir-
rungsmonolog, dem gegenüber die Instanz der Erzählerstimme keinen
Mehrwert mehr zu besitzen scheint. Tristan ist sich seiner Situation
und seiner Zukunftsaussichten vollständig bewusst und teilt dies dem
Rezipienten ohne den Filter der Erzählinstanz mit. Bedingt durch den
Abbruch des Werkes bleibt eine rektifizierende Darstellung der über-
geordneten Instanz aus, Tristans Perspektive besitzt alleinige Gültigkeit.
Damit hat Tristan den absoluten Spielraum bekommen. Bevor das
Werk mit dem tragischen Tod der Liebenden enden kann, hat mit der
Absage Tristans an eine Zukunft mit Isolde dieser Tod bereits im In-
nern stattgefunden.

Fazit für Tristan

Nach der Untersuchung aller Kriterien treten die Besonderheiten einer
Hauptfigur in der Position einer handlungssteuernden Figur offen zu-
tage. Gleichzeitig lassen sich jedoch auch viele der für den Tristan pos-
tulierten Eigenheiten des Erzählens durch die neu angesetzten Bewer-
tungsparadima auflösen.

Gottfrieds Erzählsituation ist die einer verschleierten Determinati-
on. Die große Bedeutung der gut entwickelten und schlüssigen Figu-
renmotivation täuscht so gut wie bei wenigen mhd. Werken – implizit
unterstützt durch den Fragmentstatus – über die finale Motivation
hinweg.1413 „Die Kunst besteht also darin, es ununterbrochen so ausse-

5.1.9

1413 Haferland, S. 354f.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

393

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


hen zu lassen, als gäbe es keine finale Orientierung“1414, so Haferland.
Genau diese Kunst erreicht bei Gottfrieds Tristan einen Höhepunkt.
Die Spannung zwischen final motiviertem und kausal motiviertem, fi-
gurenbestimmten Handeln tritt im Tristan wie selten zuvor zutage.
Tristans Name gibt ihm eine offenkundige finale Motivation durch die
Verknüpfung des Namens mit seinem Schicksal – eine explizite Neue-
rung Gottfrieds und damit ein nicht zu unterschätzendes Signal. Den-
noch arbeitet Tristan auf der histoire-Ebene beständig selbst, aber vor
allem mithilfe anderer Figuren daran, diesem Schicksal zu entgehen,
während er gleichzeitig für Reibungspunkte in seinem Verhalten sorgt,
welche sich nicht mit seiner Charakterisierung in Einklang bringen
lassen.1415 Es ist nicht nur das Schicksal oder der Zufall, die die Hand-
lung lenken, es ist oftmals Tristan selbst.

Gleichzeitig ist Tristan mit einem Wissensstand ausgestattet, der
ihm eine für einen Protagonisten seltene Reflexionsfähigkeit sowie
Voraussicht gibt und es ihm ermöglicht, für andere Handlungsstränge
als dem eigenen die Handlungs-Führung in beinaher Konkurrenz zur
Erzählinstanz zu übernehmen.

Dieser Widerspruch zwischen einem aufgrund der Handlung de-
terminierten und doch souveränen Protagonist ist schlichtweg nicht
zielbringend aufzulösen, was die Frage nach dem umstrittenen Frag-
mentschluss des Werkes zurück in den Fokus holt.

Am Punkt des langen, inneren Monologs, welcher den überliefer-
ten Abschluss des Werkes bildet, scheint das Maximum jeglicher De-
konstruktion Tristans erreicht zu sein. Tristan verstrickt sich sich so
sehr in seinem Wissen darum, dass für ihn sælde und fröude nicht vor-
gesehen sind, dass er diesmal nicht andere Figuren belügt, sondern
sich selbst, indem er sich davon überzeugt, dass Isolde an Markes Seite
glücklich ist. Gleichzeitig hat sein ständiges Wechseln zwischen ver-
schiedenen geographischen Räumen, an eine von Aktionismus gepräg-
te Odyssee erinnernd, einen maximalen Raumverlust zur Folge. Tris-
tan weiß selbst nicht mehr, wohin er gehört oder wo man ihn finden
könnte, sollte jemand nach ihm suchen.

1414 Haferland, S. 354.
1415 Vgl. Haferland, S. 357.

III. Interpretationsansätze

394

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Die Handlung selbst ist seit gut 600 Versen hinlänglich zum Erlie-
gen gekommen, Tristan hat sich beinahe vollständig in sich selbst zu-
rückgezogen und beide, Protagonist und Erzählinstanz wetteifern
darum, wer seine Verwirrung über die Gefühle für zwei Isolden präzi-
ser und gleichzeitig stilistisch elaborierter darzustellen vermag.

„In der Forschung ist auch nach inneren Gründen gesucht und z.B
der Verdacht geäußert worden, Gottfried habe resigniert oder sich au-
ßerstande gesehen, sein Werk zu Ende zu führen“1416, schreibt Toma-
sek. Wie „anfechtbar“1417 und spekulativ die Idee eines absichtlich her-
beigeführten vorzeitigen Endes auch erscheinen mag, soll sie an dieser
Stelle basierend auf den erzielten Interpretationsergebnissen doch als
eine Art Gedankenexperiment erfolgen:

Gesetzt den Fall, Gottfrieds Illustration einer solchermaßen indivi-
duellen und von der Erzählinstanz unabhängigen Tristanfigur liefe
dem allseits bekannten Ende zuwider, da Tristan in seinem Dilemma
von ‚wissend zum Nicht-Handeln verdammt sein‘ sein freudloses Le-
ben voraussieht und sich deshalb von Isolde lossagt – hätte Gottfrieds
innovative Interpretation des Tristanstoffes ein anderes Ende zugelas-
sen?

„Das ‚Tristan‘-Publikum weiß, dass zuletzt alles so kommen wird,
wie es kommen muss, und Tristan Isolde Weißhand heiraten wird.
Trotzdem erzählt Gottfried hartnäckig gegen dieses Vorwissen an.“1418

Gottfried als auctor ist und bleibt bei aller Innovation nur der Nacher-
zähler eines vorgegeben Stoffes, er hätte sein Abweichen entweder da-
mit begründen müssen, dass alle vorherigen Geschichten über Tristan
schlichtweg falsch wären oder sich selbst Lügen strafen müssen, wenn
er die Handlung mit dem allseits bekannten Topos „weiter weiß ich
nichts über ihn zu erzählen“ beendet. In dem er am Punkt der Resi-
gnation seines Protagonisten selbst abbricht, stehlen sich auctor wie
Erzählinstanz gleichsam aus der Affäre. Sie enden ohne zu enden.

Was bedeutet der vorliegende Befund zu Tristan, alle Gedankenex-
perimente einmal beiseite gelassen, für die Frage, ob auch ein Protago-
nist auf längere Sicht eine Auctoriale Figur sein kann? Die Antwort
muss Nein lauten, sichtbar belegt an der notwendigen Inkonsistenz

1416 Tomasek, S. 226.
1417 Ebd.
1418 Barandun, S. 204.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

395

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Tristans. Als handlungssteuernde Figur für andere kann Tristan als
Helfer und Ratgeber fungieren, für seine eigene Handlung darf er je-
doch weder zu viel auctoriales Wissen besitzen noch zu häufig aus die-
sem Wissen heraus auctorial und damit selbstbestimmt handeln. Denn
dadurch wird er vom Komplizen des Erzählers zum Konkurrenten
darum, wie die Geschichte erzählt und welche Richtung sie einschla-
gen wird. Nebenfiguren werden darüber hinaus Friktionen verziehen,
doch als Protagonist und damit Hauptidentifikationsfigur kommt Tris-
tan zu sehr in den Konflikt mit seiner Sympathie- und Identifikations-
funktion.

Brangäne

Die Figur Brangäne

Brangänes Figurenzeichnung zeigt eine starke Ähnlichkeit zu der be-
reits untersuchten Figur Lunete in Hartmanns von Aue Iwein. Wie
Lunete ist Brangäne die Vertraute, Confidante, der weiblichen Hauptfi-
gur und kennt diese andeutungsweise schon seit deren Kindheit. Bran-
gäne fungiert als Freundin und Ratgeberin. Im Tristan vertritt Brangä-
ne offiziell die Aufgabe der Mutter Isoldes, nachdem diese Brangäne
den Liebestrank in die Hände gelegt hat.:

„Brangæne“, sprach sie, „niftel mîn“
lâ dir die rede niht swære sîn,
du solt mit mîner tohter hin;
[…]
ich bevilhe dir Îsôte
vil tiure und vil genôte.
an ir sô lît mîn beste leben.1419

Das Wohl und Wehe Isoldes liegt damit dezidiert in Brangänes Verant-
wortung und damit scheint ihre Rolle festgelegt. Doch Brangänes Fi-
gurenzeichnung ist mehr als die einer bloßen Dienerin. Die Anrede als
niftel deutet über ein Dienstverhältnis hinaus auf eine nicht näher zu
konnotierende Verwandtschaftsbeziehung zwischen den beiden Isol-

5.2

5.2.1

1419 V. 11451ff; 11473ff.

III. Interpretationsansätze

396

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


den und Brangäne hin.1420 Somit wäre Brangänes Status ebenfalls der
eine edlen Dame, was die enge Beziehung zwischen der Trias Alte Isol-
de – Junge Isolde – Brangäne erkären mag. Umso erstaunlicher, dass
Brangäne erst bei Tristans zweitem Aufenthalt in Irland überhaupt Er-
wähnung findet. Ihre Relevanz, welche denen der zwei Königinnen je-
doch in nichts nachsteht, wird von Tristan in einer Lichtmetapher her-
ausgestellt:

mich hânt driu lieht besezzen
diu besten, die diu werlt hât
[…]
Îsôt, die liehte sunne,
und ouch ir muoter Îsôt,
daz frôlîche morgenrôt,
diu stolze Brangæne,
daz schœne volmæne1421

Während die junge Isolde die Sonne ist, wird Brangäne mit dem leuch-
tenden Vollmond verglichen, die Aussage erhält dadurch, dass der
Protagonist sie tätigt, eine beinahe so unbedingte Gültigkeit als durch
eine Aussage der Erzählinstanz. Brangänes hoher Status wird auch am
Gerichtstag nochmals evident, als sie an Tristans Seite vor den irischen
Hof tritt. Iterativ wird die Vollmond-Metapher auf sie angewendet,
dieses Mal von der Erzählinstanz, verbunden mit dem Adjektiv stolz
als Signal ihres arrivierten Status. Aber auch die enge Beziehung, die
sich zwischen der neuen Trias Tristan – Isolde – Brangäne entwickeln
wird, wird in dieser Episode bereits angedeutet: Tristan wird als Bran-
gänes geverte tituliert.

Durch das Versäumnis um den unbeaufsichtigten Minnetrank
wird Brangäne zur Mitwisserin und zur Komplizin des heimlichen Lie-
bespaares. Ihre attestierte Klugheit, welche sie schon im Herbeiführen
der Versöhnung zwischen Tristan als Mörder Morgans und den beiden
Isolden unter Beweis gestellt hat, wird zu einem wertvollen Werkzeug
im Versteckspiel vor dem Hof in Parmenien. Wie bei Lunete im Iwein
birgt diese vermittelnde und helfende Position jedoch auch Risiken.

1420 Niftel kann sowohl Nichte von der Mutterseite als auch in Einzelfällen Kusine
oder Enkelin bedeuten, in jedem Fall weist die Bezeichnung auf ein näheres Ver-
wandtschaftsverhältnis hin zwischen Frauen hin. Vgl. Lexer, Bd. 2, Sp. 81.

1421 V. 9456f; 9460–9464.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

397

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Nach dem vorübergehenden Scheitern der Beziehung musste sich Lun-
ete vor dem Hofstaat als falsche Ratgeberin verantworten und riskierte
ihr Leben. Als dritte Mitwisserin in einer geheimen Paarbeziehung
droht Brangäne hingegen Gefahr von der Seite der Liebenden selbst.
Isolde fürchtet mangelnde Treue und plant, Brangäne zu beseitigen. In
Gottfrieds Variante ist es nicht Tristan als Protagonist, der helfend ein-
greift, sondern Brangäne muss sich selbst retten. Hernach ist die Har-
monie in der Trias jedoch wiederhergestellt und Brangänes Ratschläge
und Listen erweisen sich weiterhin als unschätzbar wertvoll.

Damit übernimmt als eine erste Hypothese, welche eine genauere
Textanalyse noch zu verifizieren hat, die Confidante Brangäne an eben
jenem Punkt die maßgebliche Lenkung der Handlung, an welchem ein
signifkanter Rücklauf der Souveränität Tristans zu beobachten war.

Obwohl Brangäne der Schutz insbesondere Isoldes anempfohlen ist,
berät sie sich in den Minnelisten häufig mit dem Protagonisten, nicht mit
Isolde. „In den Situationen, wo Maßgebliches für die Liebenden ent-
schieden wird, rückt Isolde vom eigentlichen Handlungsstrang ab und
Brangäne und Tristan übernehmen die Führung“1422, beobachtet bereits
Rosemarie  Deist.  Brangäne  würde  somit  zur  primären  Bezugsfigur
Tristans in der eigenen Ohnmacht gegenüber seiner vom Minnetrank
bestimmten Handlung. Brangänes Rolle erschöpft sich jedoch bei wei-
tem nicht in der vermittelnden Helferposition zwischen Liebespaar und
Hof, wie aufzuzeigen sein wird. Sie ist auch maßgeblich für das ‚Scheitern
der Liaison‘ mitverantwortlich.1423 Ihre Rolle in der Handlung als Kom-
plizin des Liebespaares und für die Handlung erscheinen nur auf einen
ersten oberflächlichen Blick vollständig deckungsgleich. Welcher Seite
im komplexen Spiel zwischen Tristan und der Erzählinstanz Brangäne
wirklich  zugeordnet  werden  kann,  wird  die  folgende  Analyse  ihres
Handlungshorizontes erweisen.

1422 Deist,  Rosemarie:  Die  Nebenfiguren  in  den  Tristanromanen  Gottfrieds  von
Straßburg, Thomas’ de Bretagne und im „Cligès“ Chrétiens de Troyes, Göppingen
1986, S. 38.

1423 Vgl. Dimpel, S. 274ff.

III. Interpretationsansätze

398

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Mittlerfunktion

Bei einer solch distinktiv verteilten und konkurrenzhaften Aufteilung
der Mittlerfunktion zwischen Tristan und der Erzählinstanz, bleibt
dort noch Raum für eine dritte Figur, die ebenfalls Mittlerin wird?
Und in wessen ‚Auftrag‘ steht sie? Kann sie dazu eingesetzt werden,
Tristan als Protagonist Informationen zu vermitteln, wenn er selbst
doch schon dergestalt ‚informiert‘ scheint?

In der Tat hat die Confidante-Figur Brangäne eine weniger expo-
nierte Stellung inne als die bereits untersuchte Lunete, dennoch führt
Brangäne die Funktion der Vermittlung auf drei verschiedenen supple-
mentären Achsen aus: Erstens zwischen der Erzählinstanz und dem
Rezipienten, um „die Erzählerstimme in der Funktion einer zusätzli-
chen Kommentarebene dort zu ergänzen, wo sich der Erzähler eines
Kommentars enthält.“ Brangäne erfüllt dort somit eine „wertende
Funktion, die in einer Analogierelation zu evaluierenden Erzähle-
räußerungen steht.“1424 Zweitens zwischen zwei unterschiedlichen Fi-
guren oder Figurenpaarungen, um Perspektivenübernahmen und Po-
sitionierungen im Sinne Michael Dimpels zu erreichen und schließlich
drittens zwischen der Erzählinstanz und den Figuren, um Wissen zu
aktualisieren.

Ein Beispiel für jene erstere Funktion findet sich besonders in
Brangänes letztem Auftritt, vor der endgültigen Entdeckung des Lie-
bespaares im Baumgarten. Ihre Gedanken und gezeigten Gefühle wei-
sen programmatisch auf das kommende Unheil hin, so wie ihre vor-
mals positive Einstellung gegenüber dem inhärenten Normverstoß der
unmöglichen Liaison diese für den Rezipienten erst ‚salonfähig‘ ge-
macht hat. „Sie modelliert geradezu den Standpunkt, den der Rezipi-
ent gegenüber dem Verhalten der Hauptfiguren erst einnehmen
soll.“1425 Brangänes innere und äußerlich zur Schau gestellte affirmati-
ve Einstellung gegenüber Tristan im Besonderen prägt nicht nur das
Bild des Rezipienten, sondern auch dasjenige welches Isolde oder das
gesamte irische Königreich von ihm ausformen.1426 Hierbei handelt es
sich um die zweite Funktion der Vermittlung: Sympathiesteuerung

5.2.2

1424 Dimpel: Zofe im Fokus, S. 281.
1425 Ebd, S. 282.
1426 Vgl. ebd, S. 284f.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

399

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


und Perspektivenübernahme. Während Isolde nach der Auflösung des
Anagramms Tantris-Tristan rein auf Rache sinnt und sich auch die
Mutter Isolde die Frage überhaupt nicht stellt, weshalb Tristan unter
Einsatz seines Lebens überhaupt nochmals nach Irland gekommen ist,
weitet Brangäne gleichsam den Horizont der Anwesenden mit ihrem
eigenen:

Brangæne sprach: „dâ râte ich,
daz in nieman innen bringe
dekeiner slahte undinge,
biz wir bevinden sînen muot.
[…]
wer weiz, ob er in Îrlant
durch iwer êre komen ist.1427

Die Möglichkeit, dass Tristans Vorhaben Isolde nützen könnte, wird
erst von Brangäne ins Spiel gebracht und damit zu einem wegweisen-
den Fingerzeig in die Zukunft. Erst durch die erfolgreiche Intervention
der Zofe kann Tristan seine Werbungsabsichten überhaupt verkünden
und damit die Handlung für die beiden Isolden aktualisieren.

Wie geschickt Brangäne darin ist, ihre eigene Perspektive zur Leit-
perspektive anderer Figuren und damit zum Handlungsimperativ zu
wandeln, zeigt auch die Szene, in der sie die beiden Knappen davon
abbringen kann, sie im Auftrag Isoldes umzubringen. Anstatt nur um
Gnade zu flehen und ihre Unschuld zu beteuern, übernimmt Brangäne
in einer intradiegetischen Erzählung die Funktion der Aktualisierung.
Dabei macht sie sich zunutze, dass den Knappen unbekannt ist, wes-
halb Brangäne überhaupt getötet werden soll, wie deren Frage „was ha-
bet ir begangen wider die künigîn?“ verrät.

In ihrer angenommenen Rolle als Erzählerin gibt Brangäne den
Grund für das Misstrauen ihrer Herrin, verpackt diesen jedoch in
einer Metapher, welche nur von Isolde selbst dechiffriert werden kann:
Die Unschuld der beiden Frauen wird repräsentiert durch das rein-
weiße Gewand, welches Isolde auf dem Schiff beschmutzte. Da sie mit
diesem Gewand nicht Marke gegenüber treten wollte, habe Brangäne
ihr das ihrige geliehen – eine Metapher für die vertauschte Brautnacht.
Den Knappen muss die für sie unverständliche Geschichte als geringes

1427 V. 10424–10433.

III. Interpretationsansätze

400

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Vergehen erscheinen, nicht des Todes würdig.1428 Folgerichtig be-
schließen sie, Brangäne entgegen lautender Befehle leben zu lassen. Es
zeigt sich: Nicht nur ist Brangäne in der Lage, Erzählfunktion zu über-
nehmen, sie ist ebenfalls mit einem hohen Maß an stilistischem Kön-
nen ausgestattet, um die Verklausulierung ihrer Notlage zu bewerkstel-
ligen. Auf diese Weise stellt sie gleichzeitig ihre unverbrüchliche Treue
gegenüber der schändlich handelnden Isolde in den Vordergrund und
bereitet so den Weg dafür, dass Isolde sie in Gnaden wieder aufneh-
men kann. Ein weiteres Mal kann sie dabei auch mit Lunete verglichen
werden, der es ebenfalls gelingt, ihre Notlage stilistisch so bezwingend
darzustellen, dass sie Verbündete in ihrem Leid findet.1429

Auf der Achse der Wissensvermittlung zwischen Erzählinstanz
und Figuren kommt Brangäne in einer weiteren Schlüsselszene eine
wichtige Rolle zu. Tristans Klage nach dem versehentlichen Verzehr
des Minnetrankes, dass er und Isolde sicherlich sterben werden, mag
zuerst topisch anmuten:

wir sterben von minnen
und enkunden niht gewinnen
weder zît noch state derzuo;
ir irret uns spâte unde fruo,
und sicherlîche sterben wir;1430

Brangäne hingegen bestätigt die Gefahr des Todes bei unterlassenem
Vollzug der Minne. Woher nimmt sie die Gewissheit, dass Tristan und
Isolde wirklich sterben werden? „Als die alte Isolde Brangäne in die
Geheimnisse des Minnetrankes eingewiesen hat, war nicht die Rede
davon, daß unerfülltes Minnebegehren infolge des Trankes den Tod
der Liebenden nach sich ziehen würde.“1431 Diese Information war bis-
her auch nicht relevant, da eine Ehebeziehung notwendigerweise zum
rechtmäßigen Vollzug des Beischlafs führen wird. Nur im Falle einer
nicht in der Ehe rektifizierten Beziehung kann die Gefahr des Minne-

1428 Dimpel diskutiert, ob die Knappen diese Metapher wirklich nicht selbstständig
auflösen können, doch da es sich bei den beiden namenlosen Knappen um reine
Funktionsträger handelt, scheint es kaum relevant, ob diesen die Fähigkeit zur
Dechiffrierung der Metapher besitzen.

1429 Vgl. Dimpel, S. 269.
1430 V. 12115–12119.
1431 Dimpel, S. 285.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

401

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


todes überhaupt erst immanent werden. Für Tristan und Isolde ist die-
ses Wissen nun gleichzeitig Rechtfertigung als auch Maxime, deshalb
muss es ihnen und dem Rezipienten durch Brangäne nachgereicht
werden.

Friktionen

In ihrer Klugheit und Voraussicht erweist sich Brangäne als die ideale
Helferin für das Versteckspiel des Liebespaars. Umso erstaunlicher,
dass Brangäne diese Fähigkeit zur Voraussicht mehrere Male abhanden
kommt und ihr Fehler unterlaufen, die so gar nicht zu ihrer Charakter-
zeichnung passen wollen. Von der älteren Isolde mit dem Schutz ihrer
Tochter betraut, obliegt Brangäne auch die Aufsicht über den Zauber-
trank, der die Ehe zwischen Isolde und Marke in eine Minneehe ver-
wandeln soll. Die Königin schärft der Zofe dezidiert ein, den Trank
nicht aus den Augen zu lassen:

diz glas mit disem tranke nim,
daz habe in dîner huote.
hüete es vor allem guote;
sich daz es ûf der erde
ieman inne werde.
bewar mit allem flîze,
daz es ieman enbîze;1432

Dennoch ist Brangäne im entscheidenden Moment nicht anwesend, als
ein anderes Kammerfräulein den Trank mit Wein verwechselt und ihn
Tristan und Isolde darreicht. Anstatt den Trank nicht aus den Augen
zu lassen, verursacht Brangänes Nachlässigkeit und mangelnde Vor-
aussicht den entscheidenden Wendepunkt des Romans. Als sie in die
Szene zurückkehrt, erkennt sie sofort ihre eigene Schuld an den Ereig-
nissen an:

„owê mir armen!“ sprachs „owê,
daz ich zer werlde ie wart geborn!
ich arme, wie hân ich verlorn
mîn êre und mîne triuwe!1433

5.2.3

1432 V.11456–11463.
1433 V. 11700–11703.

III. Interpretationsansätze

402

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Als Konsequenz nimmt Brangäne den Schutz der beiden Liebenden
vor der Entdeckung durch Marke und seinen Hof als ihre prinzipale
Aufgabe an. Gemeinsam mit Tristan und Isolde ersinnt sie Listen, wie
die heimlichen Treffen vor den Augen aller verborgen werden können,
doch gleichzeitig unterlaufen ihr ungewöhnliche Fehler in der Acht-
samkeit: Nach der erfolgreichen Befreiung Isoldes aus den Händen
Gandins setzt sich das Versteckspiel der Liebenden fort. Tristan
schleicht sich in die Kemenate und Brangäne stellt ein Schachbrett vor
die Kerze, um den Lichtschein von draußen nicht sichtbar zu machen.
Jedoch vergisst sie, die Kemenate wieder zu verschließen. Selbst die Er-
zählinstanz gibt sich ob dieses Versäumnisses überrascht:

nune weiz ich, wie si des vergaz
daz sî die tür offen lie
und si wider slâfen gie1434

Die fehlende Motivation dieser Aktion in einem Werk, in welchem
beinahe alles eine Erklärung findet, lenkt den Blick besonders auf die
Funktion des Versäumnisses für den weiteren Verlauf der Handlung.
Brangäne dient hier als ausführendes Organ dessen, was als ‚Geist der
Erzählung‘ beschrieben werden kann1435, als die intendierte Richtung,
die die Handlung einzuschlagen hat. Tristan und Isolde müssen von
Morold entdeckt werden, damit dieser Markes Zweifel gegenüber sei-
ner Frau und seines besten Freundes nähren kann. Dies führt in direk-
ter Konsequenz zum Hinterhalt im Baumgarten und zur einstweiligen
Verbannung der Liebenden vom Hof.

Diese Szene, die Umsicht und Nachlässigkeit in einem Moment
vereint, offenbart wie keine zweite die Zwiespältigkeit der Funktion
Brangänes: Sie wird von der Erzählinstanz als Werkzeug genutzt, um
die entscheidenden Wendepunkte der Handlung herbeizuführen: die
Initiation und die Beendigung der aktiven Liebesbeziehung zwischen
Tristan und Isolde. Gleichzeitig steht sie in ihrer Rolle auf der histoire-
Ebene als helfende Hand des Liebespaares im Dienst der Hauptfigur
Tristan. Brangänes Fähigkeit zur Voraussicht, welche sie zugunsten
Tristans nutzt, muss dort notwendigerweise enden, wo die immer
noch übergeordnete Macht der Erzählinstanz die Handlung durch

1434 V. 13512ff.
1435 Vgl. von Ertzdorff, S. 310.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

403

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Brangäne steuert, um den Kreislauf der Ehebruchslisten zu durchbre-
chen. Ist es in der ersten Szene noch Brangänes Abwesenheit und so-
mit ihr Nicht-Handeln welches die Einnahme des Liebestrankes för-
dert, führt ein aktives Versäumnis zur Entdeckung des Liebespaares
und zur Eisenprobe. Bei der endgültigen Entdeckung kurz vor Ab-
bruch des Werkes überrascht hingegen eine dritte Variante: Brangänes
‚aktive‘ Passivität. Obwohl sie inmitten der Frauen sitzt, die Marke
zum Garten verweisen, wo das Liebespaar sich gerade trifft, greift sie
nicht ein. Im Gegenteil:

diu verdahte Brangæne
diu arme erschrac unde gesweic,
ir houbet ûf ir ahsel seic,
hende unde herze enphielen ir.1436

Deutlicher kann eine absolute Resignation im Angesicht eines unauf-
haltsamen Fatums nicht  dargestellt  werden.  Es  scheint  so,  als  zeige
Brangänes Reaktion hier nicht das Wirken eines ‚Zufalls‘ an, der sie im
entscheidenden Moment nicht da sein lässt, wo sie hätte helfen können,
sondern verweise dezidiert darauf, dass sie nicht eingreift, weil sie nicht
eingreifen darf.1437 Ein erneutes Ablenken Markes würde einen erneuten
Zirkel der Schwankepisoden in Gang setzen, doch dies widerspräche
dem Plan  der  Erzählung.  Brangänes  ungewöhnliche  Unfähigkeit  zu
handeln ist ein Signal, dass nichts und niemand die Entdeckung Tristans
und Isoldes aufhalten wird.1438

Die Struktur der Erzählung auf der discours-Ebene hat Präferenz
vor der kohärenten Darstellung Brangänes als kluge Ratgeberin und
Helferin in der Not und macht die Figur ein weiteres Mal zum Werk-
zeug, um einen Übergang von einem Handlungsstrang (mehrmalige
listige Täuschung Markes) in einen anderen (Trennung der Liebenden
und rastlose Jahre Tristans) herbeizuführen.1439

1436 V. 18190–18193.
1437 Hier  findet  sich  eine  interessante  Parallele  zum  bereits  untersuchten  Nicht-

Handeln Graf Wetzels während der Ermordung des Pfalzgrafen Heinrichs im
Kapitel II 4.3. Im Gegensatz zu dort wird Brangänes passive Reaktion jedoch
unterstrichen, nicht ausgeblendet. Sie ist kein blinder Fleck sondern handelnd-
nichthandelnd.

1438 Dies zeigt sich ebenso in der düsteren Vorahnung, die der Erzähler in Brangänes
Verhalten andeutet. (V. 18170–18181) Vgl. hierzu auch Kapitel II 1.6.2.

1439 Vgl. auch Kapitel II 1.5.2.

III. Interpretationsansätze

404

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Die Hüterin der Grenzen – Brangänes Trangressionen

Ralf Simon sieht in Tristan „in der Terminologie Lotmans, die einzige
grenzüberschreitende Figur“1440, da Simon sowohl in Isolde als auch in
Marke korrekterweise kein trangressionelles Potenzial sieht. Brangäne
wird jedoch mit keinem Wort erwähnt, obwohl sie ebenfalls Anteil an
mehreren Sphären hat, mehr als Marke und Isolde. Brangänes Rolle
auf der histoire-Ebene als Zofe und Confidante der weiblichen Hauptfi-
gur prädestiniert Brangäne für Transgressionen geographischer Art, da
sie den Reisen Isoldes notwendig folgt. Dabei ist Brangäne jedoch
nicht durchgängig passiv. Während der Transgression von Irland nach
Kurnevale, wird durch die Schifffahrt und die Handlung auf dem
Schiff eine weitere semantische Komponente der Transgression hinzu-
gefügt, für welche Brangäne maßgeblich ursächlich ist: In der Hetero-
topie des Schiffes, welches sich als abgeschlossener Raum auf dem
selbst immer fließenden Wasser fortbewegt und deshalb ein Raum oh-
ne geographische Fixierung ist1441, geschieht durch Brangänes Unacht-
samkeit eine Normübertretung. Tristan und Isolde verlieben sich. Erst
rät Brangäne zwar zur Mäßigung, doch um nicht den Tod der Lieben-
den zu riskieren, verschafft sie ihnen die Möglichkeit zu einer weiteren
Normtransgression, zum Beilager. Da Isolde nunmehr ihre eigene
Hochzeitsnacht nicht mehr vollziehen kann, wird von Brangäne eine
beinahe unmögliche Transgression von Norm und Rolle erwartet:
Brangäne tritt aus ihrer eigenen Rolle als Zofe aus und impersoniert
Isolde, lässt sich an ihrer Statt entjungfern.1442 Eine solches Skandalon
der starke Abweichung von geltenden Werten darzustellen ist ein Risi-
ko und wirft kein gutes Licht auf die weibliche Hauptfigur.1443 Doch
Brangäne übertritt die Grenze und tut es, auch wenn sie sich länger als
für andere Gefallen bitten lässt.1444

5.2.4

1440 Simon, S. 361.
1441 Vgl. Foucault, S. 40.
1442 Vgl. Bauer, Barbara: Starke Frauen zwischen Tradition und Moderne: Die weib-

lichen Figuren in Gottfrieds von Straßburg Tristanroman, Hamburg 2013, S. 79.
1443 Vgl. Dimpel: Zofe im Fokus, S. 285.
1444 Vgl. ebd. Die prekäre Situation wird durch Brangänes mehrmaliges Erröten so-

wohl unterstrichen als auch entschärft. Der Normbruch wird bereits auf Figu-
renebene klar verhandelt, was den Rezipienten damit versöhnen kann.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

405

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Da Brangänes Unachtsamkeit allererst die Liebesbeziehung er-
möglicht hat, wird sie im Folgenden nicht nur der Geheimniswahrer
der Affäre, sonder auch die Mittelsfigur zwischen dem Hof und Tristan
und Isolde. Mehrmals überschreitet Brangäne die semantische wie
geographische Grenze hin zu der einen oder anderen Partei, über-
bringt Botschaften oder bleibt als Auge und Ohr zurück. So bittet das
Paar sie, während der Verbannung in die Minnegrotte – einem solch
privaten Raum der Liebe, dass selbst Brangäne zu ihm keinen Zutritt
hat – an Markes Hof zu bleiben:

Brangænen ir gesellîn
die hiezen sî gesunde sîn
und bâten sî, daz sî belibe
und dâ ze hove die zît vertribe,
wie in zwein ir dinc kæme:
daz bevulhens ir vil starke.1445

Dass Brangänes Zurückbleiben überhaupt Erwähnung findet und
nicht einfach als gegeben übergangen wird, lässt aufmerken. Schließ-
lich scheint Brangänes Aufgabe gescheitert zu sein, das Geheimnis ist
enthüllt und die Notwendigkeit der Heimlichkeit besteht nicht mehr.
In den kurz darauf folgenden Versen wird jedoch offenbar, dass Bran-
gänes Betätigungsfeld durchaus noch nicht ausgeschöpft ist, ihr Zu-
rückbleiben hat eine genau umrissene Funktion: daz sî die suone von in
zwein / wider Marke aber trüege inein. Während Tristan und Isolde den
Hof verlassen und sich ihrer Liebe hingeben, halten sie sich gleichzei-
tig immer noch eine ‚Hintertür‘ an der Grenze offen. Brangäne ist die
Hüterin dieser Grenze, sie soll dafür sorgen, dass Marke eine Rückkehr
an den Hof weiterhin erwägt und die Grenze durchlässig bleibt.

Überhaupt trifft der Terminus „Hüterin der Grenzen“ für Brangä-
ne weitestgehend zu, jedoch nicht nur mit positiven Effekten für das
Paar, dem sie auf der histoire-Ebene verpflichtet ist und dient. Einer-
seits sind es Brangänes Klugheit und Voraussicht, welche die Grenze
zwischen Tristan und Isolde öffnen kann, damit sich Isolde aus der
Sphäre des Hofes hin zum Eigenraum der Minne bewegen kann1446,

1445 V. 1663516641.
1446 Zu nennen wäre die Szene mit den in Spänen geritzten Initialen, die darüber hi-

naus noch einmal das Wassermotiv aufgreift, und somit eine Reminiszenz an die
Minneheterotopie der Schiffsüberfahrt evoziert. Vgl. V. 14427–14453.

III. Interpretationsansätze

406

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


andererseits sorgt sie mit dem Bewachen der Türen und dem Hinweis
auf gestellte Fallen dafür, dass die heimlichen Affäre lange verborgen
bleibt. Ein eindrückliches Beispiel für diese letztere Funktion bietet
ihre Warnung vor der Mehlspur zwischen den Betten. Brangäne ist die
erste Figur in der Trias, welche die Mehlspur überhaupt eigenständig
wahrnimmt. Nun kann die Mehlspur als eine direkte Visualisierung
der unsichtbaren moralischen Grenze zwischen der verheirateten Frau
Isolde und dem besten Freund ihres Mannes gedeutet werden, welche
die Transgression ebenjener Grenze gleichzeitig sichtbar dokumentie-
ren und als Beweis festhalten soll.1447 Indem Brangäne die List erkennt
und Tristan warnt, erweist sie sich als Beherrscherin der transgressiven
Räume.

Andererseits kann dem Ehebruch erst dann der Status einer
Normtransgression auf der histoire-Ebene zugeschrieben werden, so-
bald er für andere Figuren zweifelsfrei evident wird. Ist dies nicht der
Fall, verliert die Transgression ihre Funktion als Motor, der eine erneu-
te Handlung in Gang bringt. Das Spiel von List und Gegenlist wieder-
holt sich zyklisch, ohne voranzukommen. Daher wird Brangäne auf
der Ebene narrativer Regie dazu eingesetzt, als Hüterin der Grenze
diese an neuralgischen Punkten durchlässig zu gestalten, sodass der
Betrug entdeckt wird – auch wenn dies mit ihrer Rolle als Geheimnis-
wahrer in Konflikt gerät. Es ist nicht nur die mangelnde Bereitschaft
der Liebenden, Brangänes Hilfe in Anspruch zu nehmen oder das
Ignorieren ihres Rates, welche zur Katastrophe führen1448, sondern
Brangänes eigenständiges notwendiges Handeln oder Nicht-Handeln.
Die respektiven Szenen wurden bereits im Kapitel „Friktionen“ behan-
delt, als aufschlussreich für die Ermöglichung von Transgressionen er-
weist sich das Nicht-Schließen der Tür zur Kemenate, was es Marjodo
ermöglicht, die richtigen Schlüsse zu ziehen:

da gestuont er vorhtende vür
und misseviel im al zehant,
daz er die tür als offen vant.1449

1447 Vgl. V. 15150–15154.
1448 Vgl. diese Ansicht Dimpels, ebd: Zofe im Fokus, S. 277.
1449 V. 13574ff.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

407

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Der offene Spalt der Tür symbolisiert die durchlässige Grenze, welche
Außenstehenden Zutritt in den bis dato geheimen Raum der norm-
übertretenden Liebe zwischen Tristan und Isolde gewährt. In Gang ge-
setzt wird dadurch ein intrikates Episodenspiel von mehreren Beinahe-
Entdeckungen, die das Skandalon der unerlaubten aber alternativlosen
Liebe im Spiegel der überbordenden huote Markes verhandeln.1450 Oh-
ne das vordergründige Versehen Brangänes wäre es zur keinerlei Be-
rührung der unterschiedlichen semantischen Räume gekommen und
somit wäre auch die Handlung selbst ins Leere gelaufen.

Quantitativ gesehen übertrifft die Hauptfigur Tristan Brangänes
Transgressionen, da Tristan sich an vielen verschiedenen geographi-
schen Räumen aufhält, die Brangäne nie betritt. Jedoch ist sie im stän-
diger vermittelnder und helfender Bewegung zwischen den semanti-
schen Grenzen unterwegs, welche die Sphäre der Liebenden von der
Sphäre der restlichen Welt trennt. Desgleichen sorgt sie – auf der his-
toire-Ebene ungewollt und unbewusst – dafür, dass die Grenze an den
entscheidenden Stellen durchlässig wird und hilft damit der Erzählin-
stanz, den Handlungsstrang der Ehebruchs-Schwänke erst in Gang zu
setzen und schließlich zu durchbrechen.

Brangänes Auctoriales Wissen

Dass Brangäne über vielschichtiges Wissen verfügt, sollte aus Anklän-
gen in den vorherigen Kapiteln bereits ersichtlich geworden sein, doch
soll hier nochmals eine differenzierte Kategorisierung dieses Wissens
vorgenommen werden.

Generell wird der Zofe eine aufmerksame Beobachtungsgabe at-
testiert. „Nichts geschieht ze kamere ohne ihr Wissen.“1451 Darüber hi-
naus wird Brangäne mit dem Attribut wîse belegt. Sie ist dabei häufig
der kontrastierende Gegensatz zur arglosen Isolde, die „kognitiv nicht
imstande ist, Täuschungsmanöver von anderen Figuren zu erkennen“
und dem vor Liebe blinden Tristan, der zwar in anderen Fällen eine
solche Fähigkeit zur Introspektion besitzt, im Bezug auf seinen eigenen
Handlungsstrang jedoch nichts sehen und unternehmen darf.

5.2.5

1450 Vgl. Dimpel: Zofe im Fokus, S. 271.
1451 Ebd.

III. Interpretationsansätze

408

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Nicht nur Isolde als ihre Herrin und Vertraute kennt Brangäne so
gut, dass ihre Worte sie dazu führen können, von ihren mörderischen
Plänen gegenüber Tristan abzulassen,1452 auch die Wirkung des Min-
netrankes erkennt sie am Verhalten der beiden mit einem Blick:

Brangæne, diu wîse,
diu blicte dicke lîse
und vil tougenlîche dar
und nam ir tougenheite war
und dahte dicke wider sich:
„ouwê, nû verstân ich mich,
diu minne hebet mit disen an.“1453

Es wird nicht thematisiert, woher Brangäne dieses Wissen bezieht, woher
sie  so  viel  über  die  Effekte  der  Minne  weiß,  doch  sie  erkennt  die
Symptome genau: innere smerzen, ungemach, sowie siuften und trûren,
trahten und pensieren, ir varwe wandelieren.1454

Ebenso gut kann Brangäne sich gegenüber den Knappen, die sie
töten sollen, so verhalten, dass jene den Befehl nicht ausführen können.
Ihr Einblick in die Denkweise des Hofes verschafft ihr den nötigen
Vorsprung, um die den Liebenden gestellten Fallen vorauszusehen.

Der Preis dieses Wissens ist jedoch ebenso vorhanden. Ihre bereits
angesprochene Mittlerrolle und Mitwisserschaft, welche sich aus dieser
herausragenden Beobachtungsgabe ergibt, bringt Brangäne selbst in
Gefahr. Wissen ist an Macht geknüpft und ebenjene Macht der „ge-
fährlichen Mitwisserin“1455 fürchtet Isolde. Die Konsequenz von her-
ausragendem Wissen wird somit gleichsam mit Rekurs auf die Schei-
terhaufen-Szene in Hartmanns Iwein ein weiteres Mal auch auf der his-
toire-Ebene thematisiert und diskutiert.

Neben der Charakterzeichnung als wîse und der Motivation ihres
Wissens aus der Beobachtung heraus ergeben sich mehrere Sequenzen,
an denen Brangänes Wissen keine motivierte Erklärung findet. Woher
stammt beispielsweise ihre Gewissheit, dass das rohe Stück Fleisch,

1452 Vgl. V. 10391–10403.
1453 V. 12055–12061.
1454 Zu den Symptomen der Minne sowie zur Pathologisierung des Minneempfindens

vgl. Katharina Philipowski: Minne als Krankheit, in: Neophilologus 87, Band 3
(2003), S. 411–433. Vgl. zur vorliegenden Textstelle auch Dimpel: Zofe im Fokus,
S. 278 und Hollandt, S. 44.

1455 Bauer, S. 80.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

409

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


welche sie bei Tristan finden, dem Drachen gehört? Selbst die alte Isol-
de, welche als logisch privilegiert dargestellt wird durch ihre Traumvi-
sion, die ihr Zweifel an der Geschichte des Truchsesses eingeben, muss
erst Brangäne hinzuziehen:

„waz ist diz oder waz mac diz sîn?
Brangæne, höfsche niftel, sprich!“
„ez ist ein zunge, dunket mich!“1456

Erst dann, so scheint es, kann die alte Isolde den Faden weiterspinnen
und die Zunge mit dem Drachen in Verbindung bringen.1457

Ebenso verwundert das Ausmaß der Weitsicht Brangänes im Be-
zug auf die Fallen, die dem Liebespaar gestellt werden. Nicht nur, dass
Brangäne sofort Isoldes Unachtsamkeit erkennt, sich in Abwesenheit
Markes der Aufsicht Tristans anzuvertrauen, „sie kann sogar erraten,
daß der Truchseß der Urheber der Falle ist (13740) – ein Wissen, das
bis dahin dem Erzähler vorbehalten war.“1458

Brangäne hat also eindeutig Anteil an einem Wissen, das den Ho-
rizont ihrer Figurenzeichnung klar übersteigt und auch nicht durch
Zauberkünste und andere logische Privilegierungen erklärt wird. Ihr
Wissensstand wird mit dem der Erzählinstanz nahezu gleichgesetzt,
kann also auctorial genannt werden.

Brangänes Wissen um die Folgen von Handlungen führt jedoch
nicht immer zur Beherrschung der Situation. Ebenso wie sie kurz nach
der Einnahme des Minnetranks den tragischen Ausgang der Liebe vor-
aussieht, weiß sie dass bei der Entdeckung der Liebenden im Baumgar-
ten keinerlei Hoffnung auf Rettung besteht. Sie sieht an beiden Stellen
die Tragik voraus, kann ihr aber nicht entgegenwirken, da ebenjene
Tragik das Handlungsziel darstellt.1459 In diesem Aspekt kann Brangä-
ne mit dem Verhalten Hagens im Nibelungenlied verglichen werden.
Wie er kennt sie die negative Zukunftsaussicht der Handlung1460, und
„ihr Bewußtsein, das Verhängnis […] ermöglicht zu haben, geben
ihrem Tun das Kennzeichen der Unbedingtheit und der selbstvergesse-

1456 V. 9424ff.
1457 Vgl. Bauer, S. 74.
1458 Dimpel, S. 289.
1459 Bauer, S. 77.
1460 Vgl. V. 11705f., 121150ff., 12487ff.

III. Interpretationsansätze

410

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


nen Loyalität“1461, analog zum immer wieder zitierten ‚heroischen
Dennoch‘ Hagens, der nach der Prophezeiung der merwîp den Weg der
Zerstörung bis zum intendierten Ende geht.

Die Dienerin zweier Herren – Brangänes Auctoriales Handeln

Brangäne einen hohen Anteil an der narrativen Regie zuzuschreiben
ist kein rein neuer Gedanke. Ihre handlungslenkende Funktion ist be-
reits in früheren Abhandlungen thematisiert worden: „Von Anfang an
instrumentalisiert Gottfried das Auftreten Brangänes und legt durch
die gezielte Ausgestaltung ihrer Handlungsrolle und der absichtsvoll
inszenierten Interaktion mit den üblichen Romangestalten den funk-
tionellen Wert dieser Figur fest.“1462 Der funktionelle Wert Brangänes,
so meine These, ist nun wie folgt: In genau jener Lücke Tristans eige-
ner auctorialer Handlungen, welche die Minnetrank- und Ehebruchs-
Schwank-Episoden charakterisieren, wird Brangänes auctoriales Han-
deln als Kompensation eingefügt. Dabei stellt sich die Frage: In wessen
Dienst der etablierten Konkurrenten Protagonist und Erzählinstanz
steht Brangäne? Ist sie die Komplizin Tristans oder die der Erzählin-
stanz?

In Brangänes ersten handlungsrelevanten und zukunftsweisen Ak-
tionen ist ein konfligierende Zuordnung noch nicht vorhanden, da so-
wohl Erzählinstanz als auch Tristan auf dasselbe Ziel hinarbeiten: Die
erfolgreiche Brautwerbung Isoldes. Brangäne setzt hier ihr Wissen um
den Betrug des Truchsesses zu Tristans Aufwertung und Ehrenrettung
ein. „Indem Brangäne Tristan als den wahren Sieger über das Unge-
heuer identifiziert und so die Lüge des Truchsesses entlarvt, rettet sie
nicht nur Tristans Leben, sondern bestimmt auch den Handlungsfort-
gang des Romans.“1463 Indem Brangäne ihren eigenen Status am Hof
bei der formellen Repräsentation des Gastes in die Waagschale wirft,
untermauert sie Tristans Plan, Isolde für Marke zu werben und hilft

5.2.6

1461 Hollandt, S. 52.
1462 Bauer, S. 74. Vgl. auch Dimpel: Zofe im Fokus, S. 256: „Bereits der bisher skiz-

zierte Handlungsverlauf zeigt, daß Brangäne häufig und in zentraler Position am
Geschehen beteiligt ist.“

1463 Bauer, S. 74.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

411

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ihm dabei ihn in die Tat umzusetzen.1464 Die eigentliche Entscheidung,
ob der Werbung Markes stattgegeben wird, findet nur zwischen den
beiden Isolden und Brangäne statt. Brangäne „ist diejenige, die aus-
führlich das Wort ergreift und Vorschläge unterbreitet.“, es ist ihr Ver-
dienst, dass die Handlung die entscheidende Wende nimmt.1465

Die Vernachlässigung der Aufsichtspflicht hinsichtlich des Minne-
trankes bedeutet für Brangänes Funktion jedoch ein Umschlagpunkt.
Hier geschieht nicht mehr das, was Tristan als Nebenfigur für Markes
Handlungsstrang in die Wege leiten sollte, sondern hier schlägt der Wille
des auctors in der Form des Schicksals zu, von der Erzählinstanz insze-
niert.  Der  Minnetrank war  unmissverständlich Brangäne anvertraut,
deshalb ist, was geschieht, ihre Verantwortung: Nicht nur Isolde ist ûzer
wege komen1466, die gesamte Handlung nimmt einen von Tristan nicht
vorhergesehenen Verlauf. Man könnte nun argumentieren: Durch diese
Tat ist Brangäne zweifelsfrei als Komplizin der Erzählinstanz identifi-
ziert, doch dem ist bei weitem nicht so. Stattdessen wird Brangäne zum
ausführenden Organ der Heimlichkeit, im Dienste Tristans und Isoldes.
Agiert Brangäne in der falschen Hochzeitsnacht noch passiv und wird sie
gar beinahe zum Opfer derselben, entscheidet sie sich in höchster Gefahr
aktiv für die Seite der Liebenden, indem sie das Geheimnis nicht preis-
gibt.1467

Durch ihr herausragendes Wissen kann Brangäne Markes Listen
erfolgreich mit Gegenlisten abwehren. Dabei hält sie die Fäden in der
Hand, während Isolde lediglich den ausführenden Part übernimmt.
Brangäne ist im Intrigennetz des Königs also nicht nur Isoldes Kompli-
zin, sondern übernimmt Planung und Organisation der Vertuschungs-
versuche und der Gegenwehr ihrer Herrin.“1468 Sie ist es, die alle Fallen
erkennt und dementsprechend Handlungsanweisungen gibt, sie ist es
auch die zu Tristan kommt, damit er ihr das Leid der getrennten Lie-
benden klagen und sie um eine Lösung bitten kann:

1464 Bauer, S. 76.
1465 Dimpel: Zofe im Fokus, S. 254ff.
1466 V. 12024.
1467 Dieser  Entscheidung  wohnt  jedoch  bereits  auch  die  Konsequenz  inne,  dass

Brangänes Beteiligung Versäumnisse zur Folge hat, die eben doch zur Aufdeckung
der Liaison führen.

1468 Bauer, S. 82.

III. Interpretationsansätze

412

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


under dîsen dingen gie
Brangæne ze Tristanden
[…]
„â, reine“ sprach er, „saget mir,
welch rât gewirdet dirre nôt?
wie gewirbe ich und diu arme Îsôt,
daz wir sus niht verderben?1469

Als Antwort rät Brangäne nicht nur zu der List mit den Spänen, sie er-
neuert auch nochmals ihr Treuegelöbnis und ihre Verbundenheit mit
dem Paar:

hêrre, die selbe kurze frist
die ich noch ze lebene hân,
diu sol mit iu zwei hinne gân,
daz ich iu beiden gelebe
und iu ze lebene rât gegebe.1470

Braunagel weist darüber hinaus darauf hin, dass Brangänes an mehreren
Stellen nicht nur einen Handlungsrat gibt,  sondern sogar die exakte
Gesprächsführung vorgibt.1471

Brangäne ist, und hier zeigt sich das Ergebnis des Friktionskapitels
erneut, eine Dienerin zweier Herren. Noch stärker als in jeder andere
handlungssteuernden Figur zuvor tritt der Konflikt zwischen dem in-
tendierten Handlungsausgang und den möglichen Alternativen in
Brangäne offen zutage. Dieser Konflikt entsteht eben daraus, dass der
Zielpunkt der Handlung ein negativer ist, nicht in êre und sælde mün-
det sondern in Leid und Tod. Wie Hagen im Nibelungenlied sollte
Brangäne eigentlich auf das Glück ihrer Herren Tristan und Isolde hin-
arbeiten, doch das bereits feststehende Ende lässt Aktionen in diese
Richtung nur punktuell zu. Die finale Motivation erhält Vorrang vor
der kausalen. Der Grund, weshalb Brangäne wirklich zwei Herren
dient, liegt in der starken Konturierung Tristans verborgen. Da Tristan
selbst Anteil an der Ebene narrativer Regie hat, kann er Brangäne viel
stärker aus ‚eigenem‘ Antrieb für sein Ziel (dem Erhalt der heimlichen
Liebe) einspannen, sie der Erzählinstanz als Werkzeug abspenstig ma-

1469 V. 14390f.; 14396–14399.
1470 V. 14454–14458.
1471 Braunagel, Robert: Die Frau in der höfischen Epik des Hochmittelalters. Entwick-

lungen in der literarischen Darstellung und Ausarbeitung weiblicher Handlungs-
träger, Ingolstadt 2001, S. 142.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

413

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


chen. Dies gelingt Tristan jedoch ebenfalls nur punktuell. Brangänes
letzter Auftritt in der Handlung zeigt sie aller Handlungsmacht be-
raubt, wissend ohne handeln zu können der unaufhaltsamen Tren-
nung des Liebespaares entgegenblickend.1472 Ihre letzte namentliche
Erwähnung ist eine Anschuldigung Tristans, welche, obwohl seitens
der Zofe keine Handlung erkennbar ist, auf ihre aktive Schuld am Aus-
gang der Situation hinweist:

„â“, sprach er, „waz habet ir getân,
getriuwe Brangæne!“1473

Was, in der Tat, hat Brangäne getan? Durch dezidiertes Nicht-Handeln
hat sie die Ehebruchs-Episoden endgültig abgeschlossen und Tristan
auf eine Irrfahrt ohne Ziel gesandt. Ohne ihren Rat und der Möglich-
keit sich ihr anzuvertrauen, zieht Tristan sich in seine nun leere und
verwirrte Innenwelt zurück. Auch wenn sich Szene an Szene, Ort and
Ort reiht, ist die eigentliche Handlung ohne Brangänes Eingreifen
strukturell zum Erliegen gekommen.

Vorliebe der Erzählinstanz für Brangäne?

Abschließend bleibt die Frage zu klären, ob sich trotz des starken Sym-
pathieträgers und Raumforderers Tristan eine Vorliebe der Erzählin-
stanz für Brangäne aus dem Text ableiten lässt. Brangänes hoher Status
wurde bereits hervorgehoben. In der Trias der weiblichen Figuren am
irischen Hof steht sie den beiden Königinnen in nichts nach. Ihr Rat
wird häufig gesucht, sie ist der Mond zu Sonne und Morgenrot der
beiden Isolden.1474 Auch durch die Positionierung Brangänes zwischen
den beiden Hauptfiguren Tristan und Isolde bekommt sie einige Sym-
pathieboni zugesprochen, nicht zuletzt dafür, wie sich die Liebenden
ihr gegenüber verhalten und wie Brangänes Reaktion darauf erfolgt.
Dabei erfolgt die Sympathielenkung der Erzählinstanz häufig zu Las-
ten der Protagonisten. Besonders eklatant ist dabei der Mordversuch
an Brangäne. „Undankbarkeit gegenüber dem Retter in Verbund mit
Verrat dürfte auf einer axiologischen Skala am unteren Rand angesie-

5.2.7

1472 Vgl. V. 18190–18193.
1473 V. 18254.
1474 V. 9460–9464.

III. Interpretationsansätze

414

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


delt sein, die dadurch bewirkte Sympathiesteuerung ist exorbitant.“1475

Nicht nur, dass vergleichbar zu Lunete Brangäne ein hoher Sympathie-
wert für unverschuldetes Unglück zugesprochen wird, ihre Sympathie-
werte scheinen die der Protagonisten sogar zu überschreiten.

Eine Belohnung der Helferfigur für ihre guten Dienste oder ein
dementsprechendes Lob durch andere Figuren bleibt allerdings –
eventuell auch bedingt durch den Abbruch des Werkes – aus. So bleibt
der abschließende Satz über Brangäne, welchen Tristan verlauten lässt
(s. o.), der letzte Referenzpunkt, ohne dass Brängänes Tun noch eine
abschließende Wertung durch die Erzählinstanz erfahren würde. Da
auch diese Anschuldigung wie der Vorwurf des Verrats einer direkten
Grundlage entbehrt (schließlich hätte Brangäne König Marke nicht ge-
gen seinen Willen aufhalten können, nachdem er schon einen konkre-
ten Verdacht hatte), sollte die Auswirkung auf die Meinung des Rezipi-
enten von Brangäne als gering einzustufen sein. „In der Wachsamkeit
ihres Sinnes, im steten Hindenken auf das gerade Gegebene und die
möglichen Folgen einer Handlung steht sie von allen Gestalten dem
Wesen Tristans am nächsten.“1476 Im Gegensatz zum starken Protago-
nisten macht Brangäne der Erzählinstanz jedoch nicht dessen Kompe-
tenz streitig, deshalb verwundert eine Vorliebe der Erzählinstanz ge-
genüber Brangäne in dieser Hinsicht nicht.

Raumgebung

Im Bezug auf  Brangänes Klugheit  und Fähigkeit  zur  Voraussicht  in
Verbindung mit daraus resultierendem doppelbödigem Sprechen heißt
es bei Dimpel: „Daß Gottfried Brangänes Kompetenz […] vorführt, ist
aber  offensichtlich.“1477  Nicht  Isoldes  Unfähigkeit  soll  in  den Fokus
gerückt werden, sondern dezidiert Brangänes Befähigung, welche sie zu
einer Sympathieträgerin macht. Die Erzählinstanz gibt Brangäne trotz
Tristans eindeutiger Präzedenz also genügend Raum, um ihre Fähigkei-
ten zur Handlungssteuerung vor dem Rezipienten zu entfalten. Ingeborg
Pfeiffer bezeichnet Brangäne sogar als „eine Lieblingsfigur Gottfrieds,
der er immer wieder seine besondere Aufmerksamkeit zuwendet; sie hält

1475 Dimpel: Zofe im Fokus, S. 287.
1476 Hollandt, S. 50.
1477 Dimpel: Zofe im Fokus, S. 272.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

415

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


sich bei ihm durch die Gesamthandlung durch, im Gegensatz zur Saga,
wo sie nur sporadisch auftritt.“1478  Dieser Hinweis auf differierende
Sagentradition ist ein deutlicher Hinweis auf eine spezifische Eigenleis-
tung des auctors Gottfried. In seiner Planung des Werks nimmt Brangäne
eine herausragende Stellung ein und diese Stellung spiegelt sich in der
erwähnenden,  strukturierenden  Raumgabe  der  Erzählinstanz  wider.
Jedoch bleibt ebenso der Fakt bestehen, dass Brangäne im Vergleich mit
ähnlichen Figuren wie Lunete weniger Raum zur Handlung gegeben
wird. Niemals verlässt Brangäne die unmittelbare Sphäre des Liebespaa-
res, sie tritt erst bei Tristans zweitem Aufenthalt in Irland überhaupt in
Erscheinung. Somit ist ihr Handlungsradius nur auf jene der Minne-
handlung zugeordneten Episoden beschränkt, dort wo Tristan selbst in
seinen Handlungen notwendig eingeschränkt ist.

Konkurrierende Polarität – Zusammenfassendes Fazit

Gottfrieds Tristan stellt in vieler Hinsicht eine Besonderheit in der Li-
teratur der höfischen Epik dar. Der stark profilierten, exkurslastigen,
lehrenden und kommentierenden Erzählsituation steht eine ebenso
stark profilierte Hauptfigur gegenüber, welche die Existenz einer ver-
mittelnden Erzählinstanz durch ihre ausgeprägte Innensicht und ihre
eigene Fähigkeit zum Erzählen auf weite Strecken hin obsolet werden
lässt. Daneben steht mit Brangäne ein bereits zuvor untersuchter Ty-
pus der handlungssteuernden Figur, welcher von der Position der oder
des Vertrauten der Protagonisten aus agiert.

Tristan wäre demnach die hauptsächliche handlungssteuernde Fi-
gur des Werkes, Brangäne diejenige, welche der Erzählinstanz einer-
seits hilft, das für Tristan negative Ende der Liebesbeziehung herbeizu-
führen, andererseits jedoch auch Tristan selbst in der Verzögerung die-
ses Endes zur Seite steht.

Bei der Frage, ob auch ein Protagonist zur einer Auctorialen Figur
werden kann, darf eine Dimension nicht außer Acht gelassen werden:

5.3

1478 Pfeiffer, Ingeborg: ngeborg: Untersuchungen zum ‚Tristan‘ Gottfrieds von Strßburg
unter besonderer Berücksichtigung der altnordischen Prosaversion, Göttingen
1956, S. 41.

III. Interpretationsansätze

416

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Auctoriale Figuren befinden sich durch ihr dem Erzähler gleichkom-
mendes Wissen und Lenkungsvermögen nicht rein auf der histoire-
Ebene. Nun stellt aber der Protagonist das Zentrum der histoire-Ebene
dar, um ihn herum gruppiert sich die gesamte Diegese. Entfernt man
dieses Zentrum, läuft die Diegese Gefahr gleichsam zu implodieren, da
ihr Bezugspunkt fehlt oder nur marginal vorhanden ist.

Genau dieses Phänomen scheint sich in Gottfrieds Werk anzubah-
nen: Tristans Souveränität erhebt ihn über seine eigene Geschichte,
über die Beschränkungen der Diegese hinaus. Konsequenterweise
scheitert die Erzählung an der mangelnden „Kooperation“ der Haupt-
figur. Tristans Rückzug in seine eigene, nun solitär bewohnte ‚Innen-
weltgrotte‘, sein eigenes Nicht-Handeln bei ständiger Reflektion, führt
zum Erliegen der Gesamthandlung.

Die Einführung einer zweiten handlungssteuernden Figur in der
Gestalt Brangänes kann nur bedingt Abhilfe schaffen, da ihr Hand-
lungsradius trotz seiner starken Ausgestaltung nur so lange mit dem
Tristans übereinstimmt, wie Isolde in seinem Handlungsstrang eine
Rolle spielt.

Dass Tristan und die Erzählinstanz in Konkurrenz zueinander ste-
hen und dass Brangäne ebenfalls in dieser Polarität gefangen scheint,
liegt an der schlussendlich doch finalen und vor allem final negativen
Ausrichtung der Handlung. Stünde für Tristan ein gutes Ende fest,
könnten er und der Erzähler Hand in Hand auf dieses Ende zuarbeiten,
doch der Tristan-Figur fehlt durch die der höfischen Literatur eigene
Ausrichtung auf êre und sælde jenes „heroische Dennoch“, welches bei-
spielsweise Hagen im Nibelungenlied nachgesagt wird: Das willentli-
che und wissentliche Hinarbeiten auf den Untergang. Denn Tristans
Ziel, das er trotz aller amor fati nach der Einnahme des Minnetranks
postuliert, ist ein ewigliches sterben, ein unvollendeter Zustand der
Schwebe. Dieses Ziel wird dem Rezipienten in den immer wieder neu
ansetzenden Ehebruchs-Episoden vor Augen geführt. Ein ewiges Ster-
ben ist nicht gleichzusetzen mit dem Tod, der dem Leben und damit
der auf dieses Leben zentrierten Handlung ein Ende bereitet.

Durch den Abbruch des Werkes scheint der Tristan-Figur dieser
letzte Triumph gegenüber der Erzählinstanz sogar noch gelungen:
auch wenn den Rezipienten der Ausgang der Handlung bereits be-
kannt ist, stirbt Tristan bei Gottfried niemals.

5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan

417

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Theorie und Text: Resultate

Anhand von fünf Werken der mittelhochdeutschen Epik sind die Kri-
terien für die Existenz einer Auctorialen Figur auf ihre Anwendbarkeit
und Aussagekraft überprüft worden und haben dabei wichtige Er-
kenntnisse für die Theorie im allgemeinen und für die Gradualisie-
rung der Auctorialen Figur im besonderen geliefert. Auf drei Elemente
soll in dieser Engführung der einzelnen Resultate im besonderen ein-
gegangen werden:

– Das Verhältnis zwischen einer handlungssteuernden Figur und der
Erzählinstanz, mit besonderem Augenmerk auf der Problematik,
allgemeingültige Aussagen bei unterschiedlicher Ausprägung der
Erzählsituation zu treffen

– Die Position, welche die Figur im Figurengefüge der Diegese ein-
nimmt und ob Präferenzen herausgearbeitet werden können – Po-
sitionen also, die sich besonders dazu eignen, eine handlungssteu-
ernde Figur einzusetzen

– Eine abschließende Betrachtung der bereits angedachten Positio-
nierung der Figur zwischen den bekannten Erzählebenen histoire
und discours

Sodann wird in einem Ausblick auf zukünftige Untersuchungsansätze
und weiterführende Fragen eingegangen, die zur fortsetzender Be-
schäftigung mit der Idee handlungssteuernder Figuren einladen sollen.

Das Verhältnis zwischen Auctorialer Figur und Erzählinstanz

Was lässt sich nun, rekurrierend auf die eingangs erfolgten theoreti-
schen Vorüberlegungen und verknüpft mit den Ergebnissen der einzel-
nen Interpretationskapitel hinsichtlich des Verhältnisses zwischen Er-
zählinstanz und handlungssteuernden bzw. Auctorialen Figuren postu-
lieren?

IV. 

1.

419

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ein Erzählprinzip wie das der Auctorialen Figur, das versucht
einen allgemeingültigen Bogen über viele Erzählwerke gleichzeitig zu
spannen, sieht sich in puncto ‚Verhältnis zur Erzählinstanz‘ einem
Problem gegenüber: Selbst in einem vergleichsweise eng gefassten
Rahmen des Zeitraums von ungefähr 40 Jahren und der Beschränkung
auf Versepen findet sich keine einheitliche, textübergreifende Ausprä-
gung der Kategorie Erzählinstanz. In einem Textcorpus, das zeitlich
bei Herzog Ernst B beginnt und bei Gottfrieds Tristan endet, kann
nicht von ‚dem‘ Erzähler und erst recht nicht von ohne Weiteres von
einer Erzähler-Figur gesprochen werden. Der Versuch, die noch stark
an mündliche Erzähltradition angelegte Erzählinstanz beispielsweise
des Nibelungenlieds mit der des Parzival oder Tristan zu vergleichen,
bleibt ein Wagnis.

Die Erzählinstanz im Nibelungenlied bleibt als bloßer Vermittler
zwischen Stoff und Rezipient, als mediale Präsenz einer Erzählstimme
weitgehend konturlos1479, während es sich bei den Erzählinstanzen im
Parzival oder Tristan um stark profilierte Erzähler-Figuren handelt, die
mit Ich-Aussagen eine figurale, antropomorphisierte Präsenz im Text
erhalten und häufig inszeniert mit dem Namen des Autors enggeführt
werden.1480 Auch für die Erzählinstanz im Iwein Hartmanns von Aue
lassen sich bereits Anklänge einer als eigenständiges Subjekt agierenden
Erzähler-Figur finden.1481  Diese Unterschiede müssen bei einer allge-
meinen Aussage über das Verhältnis einer Auctorialen Figur zu der ihr im
Text zugeordneten Erzählinstanz immer mitgedacht werden.

In der trennscharfen Differenzierung der Erzählinstanzen liegt je-
doch auch eine Chance für die Erkenntnisse bezüglich der handlungs-
steuernden Figur selbst: Statt einer einzigen allgemeingültigen Aussage
zum optimalen Verhältnis zwischen Figur und Erzählinstanz können
Aussagen zu graduellen Entwicklungen der Erzählpraxis in mittelalter-
lichen Versepen getroffen werden.

So zeigt es sich, dass in Werken, die eine nur rudimentär ausgestal-
tete oder nur als mediale Stimme präsente Erzählinstanz besitzen, das

1479 In der modernen Narratologie als covert narrator bezeichnet, vgl. Fludernik, S. 33.
1480 Kontrastierend zum covert narrator overt narrator genannt, vgl. ebd.
1481 Vergleiche  die  Ausführungen  im  Kapitel  I  1.1.2  und  als  Überblick  über  die

Gradualisierungen zwischen den mittelalterlichen Erzählinstanzen Linden:  Er-
zählung und Reflektion, S. 56f.

IV. Theorie und Text: Resultate

420

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


‚Verhältnis‘ zwischen Erzählinstanz und handlungssteuernder Figur
weitestgehend reibungslos verläuft. Es kommt zu keinen Konkurrenz-
situationen, die sich in einer starken Zurücknahme der erzählenden
Stimme äußern könnte, wann immer die handlungsteuernde Figur das
Heft in die Hand bekommt und mit der starken Präsenz ebenjener Er-
zähler-Stimme kontrastiert, wann immer jene Figur in den Hinter-
grund tritt.1482 Stattdessen verläuft auch die Übernahme der Erzähl-
funktion durch die handlungssteuernde Figur – wenn nachweisbar –
so bruchlos, dass eine Unterscheidung zwischen Erzählinstanz und der
Figur nur durch die eingestreute inquit-Formel möglich ist.1483

Dieses Ergebnis wirft jedoch nochmals eine bereits eingangs in
den theoretischen Vorüberlegungen gestellte Frage auf: Kann einer Er-
zählinstanz überhaupt zugesprochen werden, ihr Wissen an eine Figur
im Text abzugeben? Oder ist es nicht eher der auctor selbst, der sich
die Auctoriale Figur zum Komplizen nimmt und dieser, gerade weil in
den frühen Versepen eine souveräne, stark konturierte Erzähler-Figur
fehlt, Macht über das Handlungs-Geschehen verleiht?1484 Je weiter sich
die Erzählinstanz von einer Vermittlungskategorie des Textes zu einer
konturrierten Figur entwickelt, die sich als Teil zwar nicht der Diege-
se1485 aber als Teil des Textganzen inszeniert, desto mehr ist vorstell-
bar, dass die Erzählinstanz mit einer anderen Figur, die ebenfalls Sou-

1482 Vgl. Kapitel II 3.3 „Erzählsituation im Parzival“.
1483 Zur inquit-Formal vgl. Fricke, Harald/Grubmüller,Klaus/Weimar, Klaus/Müller,

Jan-Dirk: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Band I. De Gruyter,
1997, Artikel Figurenrede, S. 593ff.

1484 Die mediävistische Literaturwissenschaft sieht sich bei solchen Überlegungen
mit einem Paradox konfrontiert: Je weniger der Erzähler behauptet mit dem Au-
tor identisch zu sein, desto mehr muss er mit diesem enggeführt werden, da es
schwer fällt, einer konturlosen Vermittlerstimme textlenkende Kompetenzen zu-
zusprechen. Ebenfalls erscheint paradox, dass sich eine als Figur konturrierte Er-
zählinstanz einerseits den Figuren der Diegese annähert, andererseits durch Li-
teratur- und Erzählexkurse suggeriert, dass sie „nicht auf die Grenzen der darge-
stellten Welt limitiert ist, sondern sich in eine direkte face-to-face Kommunika-
tion mit den aktuell anwesenden Rezipienten begeben kann“, vgl. Linden: Erzäh-
lung und Reflexion, S. 89.

1485 Wolframs Erzähler-Figur versucht auch diese letzte Grenze der Nicht-Identität
des Seinsbereichs zwischen Erzähler und Diegese implizit zu nivellieren, indem
er beispielsweise de Protagonisten als seinen vriunt und Gawan als seinen her
bezeichnet.

1. Das Verhältnis zwischen Auctorialer Figur und Erzählinstanz

421

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


veränität zur Handlungssteuerung besitzt, um die Erzählhoheit in
Konkurrenz gerät.

Zwei langsam forschreitende Erstarkungen von Figuren auf zwei
unterschiedlichen Ebenen also, deren Beziehung sich von fruchtbarer
Koexistenz zu programmatischer Verdrängung der Erzählinstanz wan-
delt – alles unter der souveränen Regie des auctors? Müsste dann nicht
die Auctoriale Figur als Komplize des auctors bezeichnet werden, an-
statt des Erzählers?

Vielleicht lässt sich diese Unschärfe zwischen Erzähler und Autor
im Bezug auf die Auctoriale Figur mit folgender Definition auflösen:
Die Auctoriale Figur ist ein Werkzeug des auctors, welches der Erzäh-
linstanz als Komplize innerhalb der Diegese zur Seite gestellt wird, um
diese einerseits zu entlasten, andererseits eine direkte Kommunikation
zwischen histoire-Ebene und discours-Ebene herzustellen, welche die
Erzählinstanz durch die ihr implementierte Nicht-Identität der Seins-
bereiche nicht leisten kann. Keine Erzählistanz außerhalb der Diegese
kann direkt ihren Willen an die Figuren des Werks weitergeben, diese
Vermittlungsleistung liegt daher in den Händen der Auctorialen Figur,
da sie sich innerhalb der Diegese befindet.

Je stärker der ‚Wille‘ des auctors, symbolisiert durch die göttliche
Fügung der Ereignisse als feste und klar zu benennende Größe inner-
halb der Handlung verschleiert wird, also nicht mehr Gottes Hand als
deus ex machina die Lösung und Rettung bringt, desto mehr Souverä-
nität wird einer handlungssteuernden Figur zur Handlungslenkung
zugesprochen.

Gleichzeitig offenbart sich jedoch auch eine gegenläufige Entwick-
lung: Je stärker sich die Erzählinstanz zu einer figural ausgeformten
präsenten Größe im Text stilisiert und sich teilweise als identisch mit
dem auctor, gleichzeitig aber auch als Teil der Diegese inszeniert, obwohl
sie weder das eine noch das andere ist, desto mehr wird aus der Zusam-
menarbeit zwischen Erzählinstanz und Figur eine Konkurrenzsituation.
Der Punkt der äußersten Konkurrenz wird dann erreicht, wenn sich eine
handlungssteuernde Figur dem Protagonistenstatus annähert1486  und

1486 Es sei dahingestellt, ob sie diesen Status vorübergehend verliehen bekommt wie
Gawan im Parzival  oder  ihn durchgehend erhält  wie  Tristan,  der  mit  seiner
Handlungskompetenz für andere Figuren wie Marke den Eindruck erweckt, als läge
seine Stärke im Helfen anderer, nicht in der Bewältigung seines eigenen Lebens.

IV. Theorie und Text: Resultate

422

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


dem dieser Position eigenen maximalen Handlungsspielraum Funktio-
nen und Merkmale der Erzählinstanz übernimmt.

Je stärker sich die handlungssteuernde Figur neben der Macht der
Erzählinstanz präsentiert, desto mehr ist ihr das Prädikat auctorial zu-
zusprechen. Denn Auctorialität ist die Fähigkeit des Puppenspiels, die
Fähigkeit eine solch starke Lenkungsfunktion auszuüben, dass die Illu-
sion entstehen kann, der Puppenspieler sei der Schöpfer der Situati-
on.1487

An dieser Stelle folgt als eine Art ergänzenden Nachsatz, eine Er-
kenntnis, die sich weniger auf das Verhältnis zwischen handlungssteu-
ernder Figur und Erzählinstanz als mehr auf eine weitere Verwen-
dungsmöglichkeit des Werkzeugs handungsteuernde Figur durch den
auctor bezieht:

Beim Vergleich der untersuchten Figuren mit ihren Vorlagen bei
Chrétien oder älterer Sagentradition fiel des Öfteren auf, dass ihre
Funktion im Vergleich zur Vorlage deutlich ausgebaut wurde. Entwe-
der fand eine Kummulation von Handlungen auf die Figur statt, die
zuvor von anderen, meist namenlosen Figuren verübt wurden1488,
oder die Figur wurde benutzt, um durch ihre Verankerung in zwei un-
terschiedlichen Sagenstoffen diese daraus resultierenden zwei unter-
schiedlichen Handlungsräume miteinander zu verklammern, um so
Kohärenz herzustellen.1489 Handelt es sich bei diesen Akzentverschie-
bungen um intuitive, wenig bedeutungstragende Änderungen, oder
steckt ein Konzept dahinter?

Die Arbeit eines mittelalterlichen Wiedererzählers „besteht nicht
in der Nachahmung, sondern im Erfassen, im Deutlichmachen“,

1487 Vgl. Monika Fluderniks Ausführungen zu den Merkmalen der Auctorialität.
Fludernik setzt zu einer Verteidigung des Begriffs ‚auktorial‘ an ohne die Theo-
rie zu nahe an Stanzel selbst anzulehnen: „Dennoch charakterisiert der Termi-
nus „auktorial“ genau jene Affinität, die der Leser zwischen Erzähler und Autor
wahrnimmt.“ Vgl. Fludernik, S. 107.

1488 Beispiel wäre hier Hartmanns Übertragung der Botenfunktion über Iweins Ver-
bannung aus dem Brunnenreich von einer namenlosen damoiselle auf Lunete.
Vgl. Kap. II 1.3.

1489 Vgl. Hagens Verklammerung der zwei Teile des Nibelungenlieds, Vgl. Kap. II 2.
Ebenso ist an die Verklammerung der beiden Erzählstränge Gawan-Handlung
und Parzival-Handlung in Wolframs Parzival zu denken, welche bei Chrétien
weniger stark zutage tritt. Dies geschieht hauptsächlich durch Gawans Fähigkeit,
Parzival in den Handlungsraum Artushof miteinzubinden.

1. Das Verhältnis zwischen Auctorialer Figur und Erzählinstanz

423

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


schreibt Carl Lofmark in den Siebzigerjahren. Dieses Verfahren des
Deutlichmachens seiner Aneignung des Stoffes kann der Wiedererzäh-
ler explizit in Exkursen veranschaulichen1490, implizite Veränderung
wie größere Raumgebung einer bestimmten Figur und ihre damit ver-
bundene Aufwertung tragen aber gleichfalls Bedeutung. Durch subtile
Variation zeigt der Wiedererzähler seine Berechtigung, einen Beitrag
zu einem bereits etablierten Stoff zu leisten.

Die Auctoriale Figur wäre somit ein Weg für den auctor, in Erzäh-
lung einerseits Kunstfertigkeit zu beweisen, andererseits durch Ver-
klammerung und Akzentverschiebung das eigene Verständnis des
Stoffes evident werden zu lassen. Eventuelle Vorlieben des Publikums,
auf die eingegangen wird, könnten ebenfalls eine Rolle spielen. Eine
solche Spekulation führt ohne Anhaltspunkte jedoch zwangsläufig ins
Leere.1491

Ein Wiedererzähler wie Wolfram oder Hartmann, aber auch ein
namen- und konturloser auctor wie der des Nibelungenlieds sehen sich
ähnlichen Herausforderungen in der Verarbeitung eines vorgegebenen
Stoffs gegenüber und haben durch die Bevollmächtigung einer Figur
mit herausragendem Wissen und daraus resultierende Handlungs-
macht eine Möglichkeit, diese Herausforderungen zu meistern.

Wenn man die These eines präferierten Werkzeugs des auctors zu-
ende denkt, dann verwundert der für die untersuchten Figuren her-
ausgearbeitete ‚Sympathiebonus‘ wenig.1492 Neben den Protagonisten
erscheinen die handlungssteuernden Figuren als ‚heimliche Helden‘
der Geschichte, indem sie entweder von der Erzählinstanz als heraus-
ragend gekennzeichnet werden oder allein durch ihre ständige Präsenz
eine besonderen Platz sowohl in der Handlung als auch in der Bewer-
tung durch den Rezipienten einnehmen.

1490 Vgl. hierzu Linden: Erzählung und Reflexion, S. 43.
1491 Vgl. die Ausführungen zum alternativen Iwein-Ende, Kapitel II 1.8.
1492 Dimpel: Zofe im Fokus, S. 95.

IV. Theorie und Text: Resultate

424

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Die Position im Gefüge der Diegese

Die Beobachtung, dass sich eine handlungssteuernde Figur gerade da-
rüber von nur punktuell auftretenden und logisch privilegierten Hel-
ferfiguren unterscheidet, dass sie zusätzlich noch eine längerfristige
Rolle in der Handlung selbst ausfüllt, hat zu interessanten Erkenntnis-
sen über die Platzierung der Figur im Gefüge der Diegese geführt. Da
zur Lenkung der Handlung eine Lenkung des oder der Protagonisten
ideal erscheint, finden sich die handlungssteuernden Figuren häufig
ebenfalls in zentraler Position wieder. Sie haben eine Vorrangstellung
inne, die es ihnen ermöglicht, auch die demenstprechenden Ratschläge
und Anweisungen zu geben, die die Handlung in die angestrebte Rich-
tung steuern können. Hagen ist erster Vasall am Hofe der Burgunden,
es ist in seine Rolle eingeschrieben, dass er rat und helfe gibt. Jedoch
raten auch andere Vasallenfiguren, die Besonderheit bleibt, dass es Ha-
gens Ratschläge sind, die Gehört finden. Brangäne und Lunete beklei-
den allein durch ihr weibliches Geschlecht kein offizielles Vasallenamt,
doch sie stehen ebenfalls in hohem Ansehen. Sie sind Vertraute, im
Falle Brangänes sogar Verwandte der weiblichen Hauptfiguren, schei-
nen aber an vielen Stellen eher direkt den Protagonisten beigeordnet.
Ebenso wichtig bleibt festzuhalten, dass es nicht nur ihre Hilfe ist, die
sie als handlungslenkend hervortreten lässt, sondern oftmals sind es
auch ihr Versagen und ihre Fehler.

Auctoriale Figur und Protagonist

Die Ausgeprägtheit einer Auctorialen Figur steht und fällt nicht nur
mir der Profiliertheit der Erzählinstanz, sondern auch mit der des Pro-
tagonisten. Nur wenn der Protagonist selbst weniger stark konturriert
wird und wenig Souveränität zeigt, kann eine Auctoriale Figur ihre
Lenkungsfunktion entfalten. Hagen im Nibelungenlied hätte im Falle
souveränerer Burgundenkönige, welche nicht ständig auf seine rât und
helfe angewiesen wären, weniger eigene Souveränität und Handlungs-
macht entwickeln können, im Gegenzug beschneidet sich die Hand-
lungsmacht des Grafen Wetzel im Herzog Ernst B signifikant durch die
starke Idealisierung und Eigeninitiative des Protagonisten Ernst. Nur
in Ausnahmefällen, merklich im Orientteil, kann Graf Wetzel sein

2.

2. Die Position im Gefüge der Diegese

425

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Lenkungspotenzial entfalten und mit seinem herausragendem Wissen
punkten.

Die Nahbeziehung von Auctorialer Figur und Protagonist, auf der
Ebene narrativer Regie, ausgedrückt durch die nicht von der Hand zu
weisende Ausrichtung der lenkenden Handlungen auf den Protago-
nisten und seinen ‚Weg‘, schlägt sich auf der histoire-Ebene häufig in
einer besonderen ‚persönlichen‘ Beziehung zwischen den beiden Figu-
ren nieder. Dabei können sie durchaus initial differierenden Hand-
lungsräumen und somit auch anderen Figuren-Bezugssystemen ange-
hören. Welche Folgen die Loyalität gegenüber dem Protagonisten ha-
ben kann, zeigt das Beispiel Lunete. Lunete gehört als Vertraute Laudi-
nes dem Handlungsraum ‚Brunnenreich‘ an und ist auch durch ver-
wandtschaftliche Beziehungen fest in das Figurengefüge des Hand-
lungsraums eingebunden. Iwein tritt als Aggressor und Feind gegen-
über dem Brunnenreich auf, hat er doch den Herrscher des Landes ge-
tötet. Dennoch stellt sich Lunete auf Iweins Seite, rettet ihn und rät
Laudine zur Heirat mit dem ihr Unbekannten. Begründet wird dieses
seltsam anmutende Verhalten Lunetes nur unzureichend, und als
Iwein sich des Vertrauens nicht würdig erweist, muss Lunete den Preis
dafür zahlen: Sie verliert die Gunst ihrer Herrin und soll wegen ihres
schlechten Rates getötet werden. Es bedarf einer Rettung durch den
Protagonisten, um sowohl innerhalb der Diegese als auch für den Rezi-
pienten evident zu machen, dass ihr Rat richtig war.1493

Mit der Erkenntnis, dass eine enge Bindung zwischen Protagonisten
und handlungssteuernder Figur nicht selbstverständlich ist, wird also
durchaus innerhalb einer Erzählung kokettiert. Je stärker die Nähe der
beiden Figuren (oder Figurengruppen, wenn man das Verhältnis Hagen
– Burgundengeschlecht als Beispiel nimmt) zueinander und je größer
gleichzeitig  der Handlungsspielraum der handlungssteuernden Figur,
desto  stärker  wird  entweder  die  Konkurrenz  zwischen  beiden  Figu-
ren(gruppen)1494, oder desto größer andererseits die ‚Gefahr‘, dass die
handlungssteuernde Figur mit dem Protagonisten enggeführt oder sogar

1493 Vgl. Kapitel II 2.4.
1494 Hagens Handlungspräsenz entmachtet de facto die Burgundenkönige und über-

nimmt die alleinige Führung in den Untergang am Hunnenhof. Lunete wird zur
‚heimlichen Heldin‘ der Handlung und lässt Laudine wie Iwein auf der ‚Beliebt-
heitsskala‘ beinahe hinter sich, wenn man dem Tenor der Forschung folgt.

IV. Theorie und Text: Resultate

426

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


als im Protagonisten aufgehend bezeichnet wird.1495  Zwar kann eine
handlungssteuernde oder gar Auctoriale Figur durch ihre Nähe zum und
oft helfendem Verhältnis gegenüber dem Protagonisten für ihre eigenen
Sympathiewerte beim Rezipienten punkten1496, doch sie bleibt immer in
erster Linie dem intendierten Ausgang der Handlung verpflichtet, erst in
zweiter Linie dem/den Protagonisten. Sowohl Lunete als auch Brangäne
sind den Paarbeziehungen ihrer Handlung verpflichtet und zeigen eine
enge  Bindung  an  den  männlichen  Protagonisten,  doch  bleibt  diese
Bindung gerade dann nicht bruchlos, wenn wichtige handlungssteuern-
de Effekte produziert werden sollen: Lunete persönlich ist es, die Iwein in
der Fassung Hartmanns die Aufkündigung der Liebe Laudines über-
bringt,  und  Brangänes  Unachtsamkeiten  in  der  Geheimhaltung  der
Liebesbeziehung führen mehrere  Male  dazu,  dass  neues  Misstrauen
erweckt wird und die Liebenden getrennt werden.

Auctoriale Figur als Protagonist?

Vor allem die Untersuchungen zu Tristan im Tristan, aber auch zu Ga-
wan im Parzival beschäftigten sich mit der Frage, ob auch ein (vor-
übergehender) Protagonist die Rolle einer Auctorialen Figur überneh-
men kann und welche Konsequenzen dies hätte. Protagonisten stehen
im Zentrum der Diegese und sind per se schon in der Handlungs-
steuerung aktiv beteiligt. Daraus mag folgen, dass jedwedes Kriterium,
welches sie als mögliche Auctoriale Figur auszeichnen kann, auf den
Protagonistenstatus zurückzuführen wäre und es sich dementspre-
chend nicht um eine Auctoriale Figur handeln muss. Dennoch haben
die Untersuchungen wertvolle Hinweise dazu geliefert, weshalb die
Wahl eines Protagonisten als Auctoriale Figur zu Lasten der Handlung
gehen kann:

Die einer handlungssteuernden und im besonderen Maße einer
Auctorialen Figur zugesprochene Souveränität und das ihr zugestande-
ne Wissen kann sie einerseits in starke Konkurrenz zur Erzählinstanz
setzen. Tristan erfindet seine Hintergrundgeschichte fortwährend neu
und zeigt sich mit einem Wissensvorsprung immer dann, wenn er für

1495 Vgl. die Ausführungen zur Beziehung Herzog Ernst – Graf Wetzel im Kapitel II.4.
1496 Vgl. Dimpel: Zofe im Fokus, S. 98.

2. Die Position im Gefüge der Diegese

427

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


andere Figuren etwas in die richtige Richtung steuern soll. In seinem
eigenen Handlungsstrang, dem des Minnetranks und dessen Folgen,
lässt ihn der Wissensvorsprung jedoch im Stich, aus einem einleuch-
tenden Grund: Als Protagonist muss er über die Zukunft seines Hand-
lungsstranges blind sein, gerade wenn dieser Handlungsstrang für ihn
kein Glück bereithält. Die finale Determination, die die Triebfeder des
Handelns einer Auctorialen Figur darstellt, mag zwar des Öfteren nicht
zum Wohle eines Protagonisten gereichen, doch kann ein Protagonist
selbst nicht gehäuft wider seine eigene sælde handeln. Dies insbeson-
dere, wenn er sich in anderen Momenten der Handlung als voraus-
schauend klug erweist1497, denn damir läuft er Gefahr, dem Diktum
der Inkohärenz anheimzufallen und somit weniger als Identifikations-
figur zu dienen. Die Tristan als Figureneigenschaft eingeschriebene
tiefe Einsicht in die Mechanismen seiner Umwelt, die ihn zur Hand-
lungssteuerung befähigt, kollidiert mit seiner starken finalen Determi-
nation als triste. Obwohl er alle Anlagen dazu besitzt, sich gegen seine
Widersacher zu wehren und Isolde zu erlangen, darf er diese Anlagen
nicht nutzen. Gleichzeitig kennzeichnen ihn seine inneren Monologe,
die besonders gegen Ende des Fragments zunehmen, als sich seiner Si-
tuation voll bewusst aus. Wissen ohne Handlungsmacht führen zur
endgültigen Resignation.

Doch selbst wenn der determinierte Ausgang der Handlung ein
positiver wäre, ergäben sich aus der Konkurrenz zwischen Protagonist
und Erzählinstanz Differenzen: Ein Protagonist, der selbst über den
nötigen Einblick in die Figuren seines Umfelds und über die Fähigkeit
des Erzählens verfügt, braucht keine Vermittlung durch den Erzähler.
Die souveräne Vermittlung der Ereignisse durch Tristans Stimme weist
die Erzählinstanz bereits nicht mehr als unbedingt zuverlässig aus.1498

Tristans Lügen werden nicht als solche thematisiert und gegenüber
dem stark selbstreflexiven Charakter von Tristans inneren Monologen

1497 Ein Protagonist wie Parzival ist durch seine propagierte tumpheit von vorneher-
ein nicht darauf angelegt, als eine Figur mit genug Weitblick und Wissen zum
Handlungssteuernden zu werden. "Seine schlimmsten Vergehen begeht Parzival
aus dem mißglückten Bestreben heraus, das was er gelernt hat, selber anzuwen-
den", so Bumke: Blutstropfen, S. 147. Tristan hingegen kann sein akquiriertes
Wissen durchaus gewinnbringend anwenden, nur nicht innerhalb des Hand-
lungsstranges seiner Liebesbeziehung zu Isolde.

1498 Vgl. die Bedingungen für ‚zuverlässiges Erzählen‘ bei Fludernik, S. 37f.

IV. Theorie und Text: Resultate

428

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


haben die ergänzenden Erläuterungen des Erzählers keinen informato-
rischen Mehrwert mehr. Die Erzählung scheint sich selbst zu dekon-
struieren, da ein ‚Sich-Selbst-Erzählen‘ von Protagonisten, die Einfüh-
rung einer durchgehenden Reflektorfigur1499 also, in der mittelalterli-
chen Erzähltradition (noch) nicht vorgesehen ist.

Die Frage, ob auch ein Protagonist eine Auctoriale Figur sein kann,
lässt sich also im Bezug auf die untersuchten Werke und der damit ver-
bundenen Erzählkonvention mit ‚Nein‘ beantworten. Doch auch ein
vorsichtiger Ausblick in modernere Erzählweisen scheint auf ein sich
gegenseitiges Ausschließen von Handlungssteuerung durch den Prota-
gonisten und durch eine extradiegetische Erzählinstanz vermittelte Er-
zählsituation hinzuweisen. Keine extern gelenkte Handlung kann ko-
härent funktionieren, wenn die Figur, deren Schicksal der Dreh- und
Angelpunkt der Handlung ist, durch ein dem Erzähler beinahe gleich-
kommendes Wissen alle Fäden selbst in der Hand hält.

Die Auctoriale Figur zwischen histoire und discours

Bei einem Erzählprinzip, das sich auf Werke des Mittelalters stützt und
aus ihnen heraus entwickelt wurde mit narratologischen Erzählebenen
zu argumentieren, die erst Gérard Genette überhaupt beschrieben hat,
erscheint als zweifelhaftes Wagnis. Allerdings stand auch mittelalterli-
chen Autoren bereits poetologisches und rhetorisches Handwerkszeug
zur Verfügung, wie Gerd Hübner in seinem Aufsatz evidentia aufge-
zeigt hat. „Auch wenn Chrétien de Troyes oder Gottfried von
Straßburg nicht zwischen histoire und discours zu unterscheiden ver-
mochten, hätten sie wahrscheinlich etliche erzählerische Praktiken, die
die moderne Narratologie auf der discours-Ebene ansiedelt, mit der
von rhetorischen Verfahrensweisen beherrschten tractatio materiæ in
Verbindung gebracht.“1500 Eben jene ‚Bearbeitung des Stoffes‘ war ein
elementarer Bestandteil des mittelalterlichen Wiedererzählens. Die
Herausforderung des Erzählens lag nicht in der Invention eines Erzäh-
linhalts, sondern in dessen Innovation, ein Verfahren dass der aus den

3.

1499 Vgl. zur Reflektorfigur Fludernik, S. 42.
1500 Hübner: evidentia, S. 121.

3. Die Auctoriale Figur zwischen histoire und discours

429

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Gerichtsreden entstandenen Rhetorik grundlegend eingeschrieben ist:
Die ‚Fakten‘ der Geschichte – das also, was der moderne Narratologe
der histoire zuordnen würde – sind bereits vorhanden und können auf-
grund der eigenen Credibilität nicht unterschlagen werden, doch mit-
hilfe einiger rhetorischer und poetologischer Stilmittel ist es immer
noch möglich, diese ‚Fakten‘ in einem anderen Bewertungslicht er-
scheinen zu lassen.1501 „Erzählen bei Chrétien und Hartmann ist eben
eher keine Mimesis, sondern eher eine Rhetorik in dem Sinn, dass der
Texproduzent mit bestimmten Formen bestimmte Wirkungen auf das
Urteil des Rezipienten zu erzielen versucht.“1502

Einer dieser Stilmittel kann die vermehrte Autorisierung einer Fi-
gur in der Handlung sein. An Stelle eines unverschleiert final determi-
nierten Handlungsrahmens, welcher auf der histoire-Ebene häufig mit
göttlichem Willen und Wirken ausgedrückt wird, tritt die verstärkte
Souveränität der Figuren als „ein Raum, in dem eine Handlungsfolge
‚möglich‘, aber nicht ‚notwendig‘“1503 erscheint, und in dem – meist in
einer Beratung – Entscheidungen getroffen werden. Um den Gefahren
der absoluten Kontingenz entgegenzuwirken, wird einer bestimmten
Figur der nun latent schattierte final orientierte Rat in den Mund ge-
legt.

Der Übergang von der einen zur anderen Erzählform erfolgt na-
turgemäß nicht bruchlos. Annette Gerok-Reiter stellt als Beispiel die
Bearbeitung des Aeneasstoffes durch Heinrich von Veldeke vor; in den
erfolgten Interpretationen dieser Arbeit lässt sich dieses Phänomen am
besten an der Figur Graf Wetzel exemplifizieren: Göttliche Vorsehung
spielt in den Abenteuern des Herzog Ernst eine zentrale Rolle, Gott ist
immer dort zur Stelle, wo Ernst ihn für das Gelingen einer Tat braucht,
eingeleitet wird jedes Wagnis durch ein Gebet, gedankt wird ihm
durch einen Lobpreis.1504 Doch Gott fügt nicht einfach vom Himmel-
reich aus die Ereignisse, sondern gibt einer Figur innerhalb der Diege-

1501 Vgl. Schulz: Erzählformen, S. 378f.
1502 Hübner: evidentia, S. 138.
1503 Gerok-Reiter, Annette: Die Figur denkt – der Erzähler lenkt? Sedimente von

Kontingenz in Veldekes Eneasroman, in: Kein Zufall. Konzeptionen von Kontin-
genz in der mittelalterlichen Literatur, hg. v. Cornelia Herberichs und Susanne
Reichlin, Göttingen 2010, S. 131–153, hier: S. 140.

1504 Vgl. Kapitel 4.4.6.

IV. Theorie und Text: Resultate

430

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


se diejenigen Worte und Ideen ein, welche zum intendierten Ausgang
führen. Noch allerdings scheint eine Figur nicht die Erlaubnis zu ha-
ben, in Eigenregie einen solchen Gedanken zu haben, der „offene
Handlungsraum“1505 ist noch nicht offen genug. Folglich platziert die
Erzählinstanz den Namen Gottes gehäuft um das Wirken Graf Wetzels
herum, sodass keinerlei Zweifel daran aufkommen können, dass Wet-
zel hier nicht aus eigener Souveränität heraus handelt.1506

Der Anteil der Figur Wetzel an der Strukturierung des Werkes ist
jedoch im Vergleich zu dem anderer Figuren innerhalb der Diegese
rund um Herzog Ernst bereits beträchtlich erhöht. Durch das Fehlen
dezidiert erwähnter kausaler Motivation für Wetzels Handeln auf der
histoire-Ebene erscheint der strukturierend final ausgerichtete Charak-
ter der Aktionen Wetzels umso eindeutiger.

Was bedeutet diese prekäre Situierung des Modells einer Auctoria-
len Figur zwischen oftmals lückenhafter kausaler Intentionalität und
starker finaler Intentionalität für die immer wieder aufkommende Po-
sitionierung der Figur auf den Erzählebenen?

Auctoriale Figuren scheinen sich wiederholt über die Begrenzun-
gen der histoire-Ebene erheben. Während die Erzählinstanz durch ein-
geschobene Prolepsen „die Faktizizät der geschehenen Geschichte als
finale Geschichte festschreiben“1507 kann und sich als Souveräner Len-
ker dessen inszeniert, das so geschehen wird, weil es so geschehen
muss, sind Figuren auf der histoire-Ebene notwendig zukunftsblind.
Allerdings haben Auctoriale Figuren einen privilegierten Wissensvor-
sprung um die Zukunft gegenüber anderen Figuren. Entweder findet
der Wissensvorsprung eine Erklärung in der Handlung selbst – so bei-
spielsweise in der Unterrichtung Hagens durch die Prophezeiung der
merwîp – oder das Wissen ist ohne Erklärung einfach dann vorhan-
den, wenn es benötigt wird – auch wenn es nicht konkret geäußert
wird, sondern sich im vorausschauenden Agieren der Figuren nieder-
schlägt.

Eine solche Privilegierung, die dem Erzählerwissen zwar nicht
gleichkommt, sich ihm aber annähert, zeigt, dass eine pauschale Ver-

1505 Gerok-Reiter: Die Figur denkt, S. 140.
1506 Vgl. HE B, V. 4165–4529.
1507 Gerok-Reiter: Die Figur denkt, S. 134.

3. Die Auctoriale Figur zwischen histoire und discours

431

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


ortung der Figur rein auf der histoire-Ebene dem wahrnehmbaren
Wissensvorsprung handlungssteuernder Figuren nicht gerecht wird.

Um die Annährung an das Erzählerwissen bei gleichzeitiger Un-
terscheidung darzustellen, plädiere ich für die Existenz einer Zwi-
schenebene, die ich als Ebene narrativer Regie eingeführt habe. Je nach
Ausprägung der Auctorialität der Figur, ist ihr eingeschrieben, öfter
oder seltener auf diese Regieebene zuzugreifen, um die Handlung zu
lenken. Sobald sie Zugriff auf diese Ebene erhält, befindet sie sich in
einer Zwischenposition zwischen Erzählinstanz und den restlichen Fi-
guren des Werkes, ohne jedoch ganz auf die discours-Ebene überzu-
wechseln.

Solange die Erzählinstanz nicht Teil der Diegese ist, muss ein Ab-
stand zwischen ihr und allen Figuren des Werkes gehalten werden, wie
sehr dieser Abstand auch durch die Annährung der Ebene Narrativer
Regie auch manches Mal verwischt werden mag.

Ausblick

Nachdem das Erzählprinzip der Auctorialen Figur somit eine auf wei-
tere Textanalysen anwendbare Zusammenfassung erfahren hat, folgt
ein Ausblick mit dem Schwerpunkt inwieweit die Theorie auf Werke
außerhalb der Mediävistik Anwendung finden kann.

Häufig als Basisprämisse für die germanistische Mediävistik ver-
wendet, wirft der Begriff der Alterität die Frage auf, ob der heraufbe-
schworene Graben zwischen mittelalterlichen und modernen Werken
die Übertragung eines anhand mittelhochdeutscher Werke ent-
wickelten Erzählprinzips überhaupt zulässt. Handelt es sich bei der
Theorie der Auctorialen Figur um ein übertragbares Phänomen, nicht
nur auf andere erzählende Gattungen in der Mediävistik, sondern
auch auf moderne Erzählwerke? Oder führt ein ‚anderes‘ Verständnis
von Erzählen dazu, dass für eine Auctoriale Figur einerseits kein Raum
ist, andererseits keine Notwendigkeit besteht?

Bei diesen Überlegungen, darf ein Problem nicht außer Acht gelas-
sen werden: Häufig wird in der Forschung der Begriff ‚Alterität‘ auf

4.

IV. Theorie und Text: Resultate

432

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


den Aspekt der Unverfügbarkeit1508 reduziert1509, ohne eine der Alteri-
tät durchaus inhärente relationale Komponente mit einzubeziehen:

Grundsätzlich ist mit ‚Alterität‘ „ein irgendwie Anderes, eine An-
dersheit angesprochen, ein Gegensatz markiert.“1510 Dabei gibt es ein
grundsätzliches etymologisch-sprachliches Problem in der Verwen-
dung des Alteritätsbegriffes: „‚Alterität‘ hat keinen eindeutigen logi-
schen Widerpart und wird in verschiedenen terminologischen Ver-
kopplungen verwendet: Als Gegenbegriff zu Gleichheit, Vertrautheit,
Ich-heit/Identität/Selbigkeit und zu unitas/Einheit.“1511 Dementspre-
chend wird in einer Gegenüberstellung der Begriffe Alterität und
Übertragbarkeit suggeriert, dass die Alterität des Gegenstands mittel-
alterlichen Literatur eine Grenze zwischen zwei Literatur-Epochen
darstelle, welche Erzähleigenschaften nicht überwinden könnten.

Die Wahrnehmung der Forschung soll Alterität, so plädiert jedoch
Jan-Dirk Müller, nicht als unüberwindbaren Graben definieren, son-
dern als Schwelle, die keine Grenze darstelle, sondern ein „Ineinander
und Miteinander“ zweier ähnlicher Gegegenstände, eine Relation al-
so.1512 Alterität ist also nicht als das ‚völlig, radikale Andere‘ zu sehen.

Aus demselben Grund habe ich bewusst nicht den Begriff Konti-
nuität im Hinblick auf Alterität gewählt, denn die Konfrontation die-
ser beiden Begriffe würde sie as symmetrische Gegenparts begreifen,
was der etymologischen Herleitung von ‚Alterität‘ nicht entspricht. ‚al-
ter‘ bedeutet, ‚einer von zweien‘, der oder das Andere ist in der Relati-
on also immer schon mitgedacht. „Kann der ‚Andere von zweien‘
wirklich völlig anders sein als sein Pendant?“1513

Die Antwort lautet nach Becker und Mohr: auf keinen Fall sollte
vergessen werden, dass die Grenzziehung zwischen dem ‚Eigenen‘ und
dem ‚Anderen‘ schon immer eine Bezugnahme des ‚Eigenen‘ miteinbe-

1508 Unverfügbarkeit bezieht sich hier auf ein Verständnis der grundsätzlichen Dis-
sonanz zwischen historischen Traditionslinien zwischen Mittelalter und Moder-
ne, vgl. Becker, Anja/Mohr, Jan: Alterität. Geschichte und Perspektiven eines
Konzepts. Eine Einleitung, in: Alterität als Leitkonzept für historisches Interpre-
tieren, hg v. Anja Becker und Jan Mohr, Berlin 2012, S. 1–60, hier: S. 44.

1509 Vgl. auch die Ausführungen im Kapitel I 2.1.2.
1510 Becker/Mohr, S. 5.
1511 Becker/Mohr, S. 38.
1512 Vgl. Müller: Spielregeln, S. 39.
1513 Vgl. Becker/Mohr, S. 40.

4. Ausblick

433

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


zieht, um überhaupt den Versuch einer Abgrenzung zu unternehmen.
Die Festlegung von Alterität als Eigenschaft des untersuchten Gegen-
stands, in diesem Fall der mittelalterlichen Literatur, führt zu einem
einengendem, essentialistischem Begriffsverständnis. Erst in der
Wahrnehmung als „relationale, flukturierende, variable Kategorie“
kann Alterität die Möglichkeit bieten, „die Eigenarten mittelalterlicher
Literatur zu beschreiben, ohne alle Brüche glätten, Ungeschiedenes
auseinanderdividieren oder Gegenläufiges und Widersprüchliches
ausblenden zu müssen“1514

Es ist also definitiv kritisch zu sehen, von einer ‚allgemeinen Alte-
rität‘ als Prämisse der mittelhochdeutschen Literatur zu sprechen, eine
Tendenz welche einzelne alteritäre Aspekte zu Grundeigenschaften er-
klären.1515 Christian Kiening bringt die wichtige Unterscheidung zwi-
schen ‚Alterität im Singular‘ und ‚Alterität im Plural‘. Bei ersterer han-
delt es sich um eine grundsätzliche Beobachtungseinstellung gegenüber
mittelalterlicher Literatur, als „eine systematische und methodologi-
sche Kategorie“1516 für die Beschreibung des Gegenstands mittelalerli-
cher Literatur, bei ‚Alterität im Plural‘ hingegen um die Aspekte der Al-
terität, also das, was an mittelalterlicher Literatur befremdlich er-
scheint.

Aspekte der und gleichzeitige Lösungsansätze für diese ‚befremdli-
che‘ Art des Erzählens sind im Laufe der Textinterpretation immer
wieder erwähnt worden: Clemens Lugowskis ‚Motivation von hinten‘
und Ursula Schulzes ‚paradigmatisches Erzählen‘ als Antwort auf eine
wahrgenommene ‚fehlende Kohärenz‘ im Handlungsablauf, oder die
Nicht-Verfügbarkeit vollständig intern fokalisierten Erzählens und an-
derer als modern betrachteter Erzählsituationen.

Die Frage, die die Verwendung des Alteritätsbegriffes für diesen
Ausblick stellt, ist also: Ist das Erzählprinzip der handlungssteuernden
oder Auctorialen Figur für moderne Literatur verfügbar – nicht trotz
einer postulierten Alterität, sondern vielleicht gerade aufgrund der re-

1514 Becker/Mohr, S. 9.
1515 Kritisch dazu: Peters, Ursula: ‚Texte vor der Literatur‘? Zur Problematik neuerer

Alteritätsparadigmen der Mittelalter-Philologie, in: Poetica 39(2007), S. 59–88.
1516 Kiening, Christian: Alterität und Methode. Alterität und Methode: Begrün-

dungsmöglichkeiten fachlicher Identität, in: Mittelungen des Deutschen Germa-
nistenverbandes 52 (2005), Bd 1, S. 150–166, hier: S. 162.

IV. Theorie und Text: Resultate

434

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


lationalen Komponente des Konzepts Alterität? Schafft die von Jan-
Dirk Müller propagierte ‚Schwelle‘ zwischen mittelalterlichem und
modernem Erzählen mit ihrem Mit- und Ineinander der Traditionen
Raum für – mit aller Vorsicht – ‚universelle‘ Erzählprinzipien, die in-
tuitiv oder bewusst angewendet werden1517 und gehört die Auctoriale
Figur dazu?

Zu diesem Zwecke kann die Anwendung des Kriterienkatalogs auf
Werke der neueren Literatur exemplarisch erprobt werden, genauso
wie rein theoretische Überlegungen angestellt werden können, ob eine
veränderte Erzählsituation andere Lenkungsmechanismen im Text
zum Vorschein bringt als die Zentrierung von handlungslenkenden
Momenten auf eine einzelne Figur. Indem das Alteritätsparadigma
nicht als trennende Restriktion, sondern als Chance aufgefasst wird,
besteht auch die Möglichkeit, als Beitrag zu einer historisch dimensio-
nierten Narratologie Überlegungen zur Entwicklung von Erzählprinzi-
pien anzustellen.

Mit der verstärkten Verschleierung final motivierter Elemente in
neueren Literaturtexten und dem damit einhergehenden stärkeren Fo-
kus auf kausale Motivation und Kohärenz von Figurenhandlungen
mag das Auffinden der Kriterien sich schwieriger gestalten als in den
mittelhochdeutschen Texten, für die sie entwickelt wurden.1518 Eventu-
ell wird daher auch die Gewichtung der Kriterien nochmals überdacht
werden müssen, die in diesem Endkapitel vorgeschlagene Abstufung
wird den Anwendungstest bestehen müssen.

Dies sind nur einige der vielen Fragen, zu denen, wie ich hoffe, die
Theorie der Auctorialen Figur anregen soll und zu deren Beantwor-
tung sie einen Beitrag leisten kann.

Es werden weitere Präzisierungen, Justierungen und Ausflüge in
andere Forschungsfelder der Narratologie folgen und auch folgen müs-
sen. Die Überlegungen zur Existenz einer handlungssteuernden und

1517 Diese doch recht grundsätzliche, beinahe rhetorische Frage lässt sich, so ist sich
die Narratologie einig, durchaus mit ‚Ja‘ beantworten. Allein schon die Verwen-
dung einer Erzähl-Instanz und das Wiedergeben fiktiver Ereignisse an sich in
unterschiedlicher Darbietungsform weist ‚Erzählprinzipien‘ als universelle Kate-
gorie aus.

1518 Gerade ‚Friktionen im Rollenentwurf ‘ werden bei dem großen Stellenwert der
Kohärenz nur marginal aufzufinden sein, denen gerade deshalb jedoch besonde-
re Bedeutung inhärent ist, wenn sie einmal auftauchen.

4. Ausblick

435

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


nicht nur handlungstragenden Figur, welche diese Fähigkeit aus einem
oft unerklärlichen Wissensvorsprung gegenüber anderen Figuren er-
hält, sollten jedoch den Blick auf ein interessantes Phänomen gelenkt
haben, das eine Weiterverfolgung lohnt.

IV. Theorie und Text: Resultate

436

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Aristoteles: Poetik. Übersetzung und Kommentar von Arbogast Schmitt, Berlin
2011².

Chrétien de Troyes: Le chevalier au lion, édition bilingue établie, traduite, présen-
tée et annotée par Corinne Pierreville, Paris 2016.

Das Nibelungenlied. Mittelhochdeutsch / Neuhochdeutsch. Nach dem Text von
Karl Bartsch und Helmut de Bor ins Neuhochdeutsche übersetzt und kommen-
tiert von Siegfried Grosse, Stuttgart 32007. [N]

Das Nibelungenlied: mittelhochdeutsch/neuhochdeutsch; nach der Handschrift
B / hrsg. von Ursula Schulze. Ins Neuhochdeutsche übers. von Siegfried Grosse,
Stuttgart 2010. [N*]

Gottfried von Straßburg: Tristan, Bd 1 Text (Unveränd. 5. Abdr. nach dem 3., mit
einem auf Grund von Friedrich Rankes Kollationen verb. kritischen Apparat
besorgt und mit einem erw. Nachw. Versehen), hg. v. Karl Marold, Berlin / New
York 2013.

Hartmann von Aue: Iwein. Mittelhochdeutsch / Neuhochdeutsch, hrsg. u. übers.
von Rüdiger Krohn. Kommentiert von Mireille Schnyder, Stuttgart 2011.

Herzog Ernst. Ein mittelalterliches Abenteuerbuch. Mittelhochdeutsch, Neuhoch-
deutsch.  In der  mittelhochdeutschen Fassung B nach der  Ausgabe von Karl
Bartsch mit  den Bruchstücken der  Fassung A herausgegeben,  übersetzt,  mit
Anmerkungen und einem Nachwort versehen von Bernhard Sowinski, Stuttgart
2006.

Wolfram von Eschenbach: Parzival. Nach der Ausgabe von Karl Lachmanns revi-
diert und kommentiert von Eberhard Nellmann. Übertragen von Dieter Kühn,
Band 1 u. 2, Frankfurt a. M. 1994.

Hilfsmittel

PONS-Wörterbuch für Schule und Studium Latein – Deutsch, bearbeitet von Rita
Hau. Neubearb. unter Mitw. von Adolf W. Fromm und Gregor Vetter, 1. Aufl.
[Nachdruck] 2010.

V. 

437

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Sekundärliteratur

Allen, Renée: The Roles of Women and Their Homosocial Context in the Cheva-
lier au Lion, in: Romance Quarterly 46 (1999), Band 3, S. 141–151.

Anton, Heinz: Diegese. In: Nünning, Ansgar (Hsg.). Metzler Lexikon Literatur-
und Kulturtheorie. 2. Auflage Stuttgart / Weimar 2001,

Armstrong, Grace M.: Women of Power: Chrétien de Troyes' Female Clerks, in:
Women in French Literature: A Collection of Essays, hg. v. Michael Guggen-
heim, Stanford 1988, S. 37–47.

Bachmann-Medick, Doris:Spatial Turn. In: Ebd.: Cultural Turns. Neuorientierun-
gen in den Kulturwissenschaften, Reinbek bei Hamburg 2009, S. 284–328.

Bachorz, Stephanie: Zur Analyse der Figuren, in: Peter Wenzel (Hg.): Einführung
in die Erzähltextanalyse. Kategorien, Modelle, Probleme, Trier 2004.

Baisch, Martin: Alterität und Selbstfremdheit. Zur Kritik eines zentralen Interpre-
tationsparadigmas in der germanistischen Mediävistik, in: Klaus Ridder, Steffen
Patzold (Hgg.): Die Aktualität der Vormoderne : Epochenentwürfe zwischen
Alterität und Kontinuität, Berlin 2013, S. 185–206.

Barandun, Anina: Die Tristan-Trigonometrie des Gottfried von Straßburg, Tübin-
gen/Basel 2011.

Barthel, Verena: Empathie, Mitleid, Sympathie. Rezeptionslenkende Strukturen
mittelalterlicher Texte in Bearbeitungen des Willehalm Stoffes, Berlin 2008.

Barthes, Roland: Der Tod des Autors, in: Fotis Jannidis (Hrsg.): Texte zur Theorie
der Autorschaft, Stuttgart 2000, S. 185–193.

Bauer, Barbara: Starke Frauen zwischen Tradition und Moderne: Die weiblichen
Figuren in Gottfrieds von Straßburg Tristanroman, Hamburg 2013.

Becker, Anja/Mohr, Jan: Alterität. Geschichte und Perspektiven eines Konzepts.
Eine Einleitung, in: Alterität als Leitkonzept für historisches Interpretieren, hg v.
Anja Becker und Jan Mohr, Berlin 2012, S. 1–60.

Bein, Thomas: Zum 'Autor' im mittelalterlichen Literaturbetrieb und im Diskurs
der germanistischen Mediävistik, in: Fotis Jannidis, Gerhard Lauer, Matias
Martinez, Simone Winko (Hgg.): Rückkehr des Autors. Zur Erneuerung eines
umstrittenen Begriffs. Tübingen 1999, 303–320.

Behr, Hans-Joachim: Herzog Ernst. Eine Übersicht über die verschiedenen Text-
fassungen und deren Überlieferung, [Litterae 62], Göppingen 1979.

Behr, Hans-Joachim/Szenklar, Hans: Herzog Ernst, VL 3², Sp. 1179–1191.
Bertau, Karl: Der Ritter auf dem halben Pferd oder die Wahrheit der Hyperbel, in:

PBB 116 (1994), S. 285–301.
Blamires, David: Herzog Ernst and the Otherworld Voyage. A comparative study,

Manchester 1979.

V. Literaturverzeichnis

438

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Blumstein, Andree Kahn :The Structure and Function of the Cundrie Episodes in
Wolfram's Parzival, The German Quarterly, 3/1/1978, Bd. 51, Ausgabe 2,
S. 160–169.

Börstinghaus, Jens: Sturmfahrt und Schiffbruch. Zur lukanischen Verwendung ei-
nes literarischen Topos in Apg 27,1 – 28,6, Tübingen 2010.

Boissevan, Jeremy: Friends of Friends. Networks, Manipulators and Coalitions,
Oxford 1974.

Booth, Wayne C.: The Self-Conscious Narrator in Comic Fiction before 'Tristram
Shandy', in: Publications of the Modern Language Association 67 (1952),
S. 163–185.

Booth, Wayne C.: The Rhetoric of Fiction, Chicago 21983.
Bowden, Sara: A False Dawn: the Grippia episode in three versions of Herzog

Ernst, in: Oxford German Studies 41 (2012), S. 15–31.
Brackert, Helmut: Das Nibelungenlied. Mittelhochdeutscher Text und Übertra-

gung. Hrsg., übersetzt und mit einem Anhang versehen. 2. Band Hamburg /
Frankfurt a. M 1971.

Bradley, Robert Lee: Narrator and audience roles in Wolfram's „Parzival“, Göppin-
gen 1981.

Brander, Laura: Nackte Verführung und enthaltsame Jungfrau. Funktion und Instru-
mentalisierung von Nacktheit im Umfeld von Brautwerbung, Beilager und Hoch-
zeitsnacht siehe: Und sie erkannten, dass sie nackt waren, hg. von Stefan Bießen-
ecker, Bamberg 2008, S. 289–321.

Bräuer, Holm: post hoc ergo propter hoc, in: Handwörterbuch Philosophie hg. v.
Wulff D. Rehfus. Göttingen 2003.

Braunagel, Robert: Die Frau in der höfischen Epik des Hochmittelalters. Entwick-
lungen in der literarischen Darstellung und Ausarbeitung weiblicher Hand-
lungsträger, Ingolstadt 2001.

Brinker-von der Heyde, Claudia: Hagen – ein Held mit vielen Gesichtern!, in:
Amsterdamer Beiträge zur Älteren Germanistik, Amsterdam/Atlanta 1999 (51),
S. 105–124.

Bruckner, Matilda Tomaryn: Narrative Invention in Twelfth-Century French Ro-
mance: The Convention of Hospitality (1160–1200), Lexington 1980.

Brüggen, Elke: Schattenspiele. Beobachtungen zur Erzählkunst in Wolframs 'Parzi-
val', in: Wolframstudien XVIII (2004), S. 171–188.

Brunner, Horst: Hartmann von Aue: Erec und Iwein, in: ders.: Mittelhochdeutsche
Romane und Heldenepen, Stuttgart 2009, S. 97–128.

Bulang, Tobias: Literarische Produktivität – Probleme ihrer Begründung am Beispiel
Johann Fischarts, in: Konzepte von Produktivität im Wandel vom Mittelalter in die
Frühe Neuzeit, hg. v. Corina Laude u. Gilbert Hess, Berlin 2008 S. 89–118.

Bumke, Joachim: Die Wolfram von Eschenbach-Forschung seit 1945. Bericht und
Bibliographie, München 1970.

Sekundärliteratur

439

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Bumke, Joachim: Die Blutstropfen im Schnee. Über Wahrnehmung und Erkennt-
nis im 'Parzival' Wolframs von Eschenbach, Tübingen 2001.

Buschinger, Danielle: Zur Rezeption des Tristan-Stoffes in der deutschen Literatur
des Mittelalters nach 1250. In: Sammlung – Deutung – Wertung. Ergebnisse,
Probleme, Tendenzen und Perspektiven philologischer Arbeit. Hg. von Danielle
Buschinger. Amiens 1988. S. 39–50.

Carne, Eva-Maria: Die Frauengestalten bei Hartmann von Aue : ihre Bedeutung
im Aufbau und Gehalt der Epen, Marburg 1970.

Chatman, Seymour: Story and Discours. Narrative Structure in fiction and film,
New York 1978.

Cormeau, Christoph/Störmer, Wilhelm/Bein, Thomas (Hgg): Hartmann von Aue:
Epoche – Werk – Wirkung , Beck 2007.

Curschmann, Michael: Der Erzähler auf dem Weg zur Literatur, in: Wolfram-Stu-
dien VIII, S. 11–32.

Curtius, Ernst Robert: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Tübingen
111993.

Davies, Martin/Stone, Tony: Folk Psychology and Mental Simulation, in: Contem-
porary Issues in the Philosophy of Mind, hgg von: Anthony O'Hear, Cambridge
1998.

Deist, Rosemarie: Die Nebenfiguren in den Tristanromanen Gottfrieds von
Straßburg, Thomas' de Bretagne und im „Cligès“ Chrétiens de Troyes, Göppin-
gen 1986.

Deist, Rosemarie: Gender and power. Counsellors and their masters in antiquity
and medieval courtly romance, Heidelberg 2003.

Dicke, Gerd: Erzähltypen im Tristan : Studien zur Tradition und Transformation
internationaler Erzählmaterialien in den Romanversionen bis zu Gottfried von
Straßburg, Göttingen 1997.

Dimpel, Michael Friedrich: Dilemmata: Die Orgeluse-Gawan-Handlung im "Par-
zival". In: ZfdPh 120 (2001), S. 39–59.

Dimpel, Michael Friedrich: Die Zofe im Fokus. Perspektivierung und Sympathie-
steuerung durch Nebenfiguren vom Typus der Confidente in der höfischen
Epik des hohen Mittelalters, Berlin 2011.

Dimpel, Michael Friedrich: Wertungsübertragungen und korrelative Sinnstiftung
im ‚Herzog Ernst B‘ und im ‚Partonopier‘, in: DVLG 89 (2015), S. 41–69.

Dinzelbacher,  Peter:  Das fremde Mittelalter.  Gottesurteil  und Tierprozeß, Essen
2006.

Döffinger-Lange, Erdmuthe: Der Gauvain-Teil in Chrétiens 'Conte du Graal'. For-
schungsbericht und Episodenkommentar, Heidelberg 1998.

Eder, Jens: Die Figur im Film. Grundlagen der Figurenanalyse, Marburg ²2014.
Ehrismann, Otfrid: Strategie und Schicksal – Hagen, in: Literarische Symbolfigu-

ren, hg. v. Werner Wunderlich, Bern/Stuttgart 1989, S. 89–115.

V. Literaturverzeichnis

440

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Ehrismann, Otfrid: Nibelungenlied. Epoche – Werk – Wirkung, 2. neubearbeitete
Auflage, München 2002.

Ehrismann, Otfrid: Das Nibelungenlied, München 2005.
Emmerling, Sonja: Geschlechterbeziehungen in den Gawan-Büchern des „Parzi-

val“. Wolframs Arbeit an einem literarischen Modell, Tübingen 2003.
Fern, Carola Susanne: Seesturm im Mittelalter.  Ein literarisches Motiv im Span-

nungsfeld zwischen Topik, Erfahrungswissen und Naturkunde. Frankfurt/Main
2012.

Fludernik, Monika: Erzähltheorie – Eine Einführung, Darmstadt 2010.
Fößel, Amalie: Politische Handlungsspielräume der Königin im hochmittelalterli-

chen Reich, in: Rolf Ballof (Hg.): Geschichte des Mittelalters für unsere Zeit. Er-
träge des Kongresses des Verbandes der Geschichtslehrer Deutschlands „Ge-
schichte des Mittelalters im Geschichtsunterricht“, Quedlinburg 20.–23 Okto-
ber 1999, Wiesbaden 2003.

Fößel, Amalie: Die Königin im hochmittelalterlichen Reich. Herschaftsausübung.
Herrschafrsrechte. Handlungsspielräume" (Mittelalter-Forschungen 4). Stutt-
gart 2000.

Fößel, Amalie: Politische Handlungsspielräume der Königin im hochmittelalterli-
chen Reich, in: Rolf Ballof (Hg.): Geschichte des Mittelalters für unsere Zeit. Er-
träge des Kongresses des Verbandes der Geschichtslehrer Deutschlands „Ge-
schichte des Mittelalters im Geschichtsunterricht“, Quedlinburg 20.–23 Okto-
ber 1999, Wiesbaden 2003, S. 138–152.

Foucault, Michel: Andere Räume, in: Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Per-
spektiven einer anderen Ästhetik, hg. v. Karlheinz Barck u.a., Leipzig 51993,
S. 34 – 46.

Forster, Edward M. : Aspects of the novel, San Diego 1927.
Frank, Michael C.: Die Literaturwissenschaften und der spatial turn. Ansätze bei Jurij

Lotman und Michail Bachtin, in: Raum und Bewegung in der Literatur: Die
Literaturwissenschaften und der Spatial Turn. Hrsg. v. Wolfgang Hallet u. a. ,
Bielefeld 2009, S. 53–80.

Frey, Johannes: Spielräume des Erzählens. Zur Rolle der Figuren in den Erzähl-
konzeptionen von Yvain, Îwein, Ywain und Ívens saga, Stuttgart 2008.

Fricke, Harald/Grubmüller,Klaus/Weimar, Klaus/Müller, Jan-Dirk: Reallexikon der
deutschen Literaturwissenschaft, Band I. De Gruyter, 1997.

Fulda, Daniel: „Sçavoir 'Histoire; c'est connoitre les hommes“. Figurenwissen und
Historiographie vom späten 17. Jahrhundert bis Schiller, in: Jappe, Lilith u. a.
(Hgg.): Figurenwissen. Funktionen von narrativen Figurendarstellungen. Ber-
lin / Boston 2012, S. 75–114.

Geiger, Rolf: Dialektische Tugenden. Untersuchungen zur Gesprächsform in den
Platonischen Dialogen. Paderborn 2006, S. 22–28.

Genette, Gérard: Die Erzählung, Stuttgart ³2010.

Sekundärliteratur

441

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Gephart, Ingrid: Der Zorn der Nibelungen. Rivalität und Rache im „Nibelungen-
lied“, Kön/Weimar 2008.

Geppert, Alexander (u. a): Verräumlichung. Kommunikative Praktiken in histo-
rischer Perspektive 1840–1930, in: ebd. (u. a): Ortsgespräche. Raum und Kom-
munikation im 19. und 20. Jahrhundert, Bielefeld 2005, S. 15–49.

Gerhardt,  Christoph:  Iwein-Schlüsse,  in:  Literaturwissenschaftliches  Jahrbuch,
Bd. 13 (1972), S. 13–39.

Germain, Ellen: Lunete, Women and Power in Chretien's Yvain. In: Romance
Quarterly. Vol. 38 1991, Issue 1, S. 15–25.

Gerok-Reiter, Annette: Individualität. Studien zu einem umstrittenen Phänomen
mittelhochdeutscher Epik, Tübingen 2006.

Gerok-Reiter, Annette: Die Figur denkt – der Erzähler lenkt? Sedimente von Kon-
tingenz in Veldekes Eneasroman, in: Kein Zufall. Konzeptionen von Kontin-
genz in der mittelalterlichen Literatur, hg. v. Cornelia Herberichs und Susanne
Reichlin, Göttingen 2010, S. 131–153.

Gerok-Reiter, Annette / Hammer, Franziska: Spatial turn / Raumforschung, in: Li-
teratur- und Kulturtheorien in der Germanistischen Mediävistik – ein Hand-
buch, hrsg. von Christiane Ackermann u. Michael Egerding, Berlin [u.a.] 2015,
S. 481–516.

Glaser, Andrea: Der Held und sein Raum. Die Konstruktion der erzählten Welt im
mittelhochdeutschen Artusroman des 12. und 13. Jahrhunderts, Frankfurt a. M.
[u.a] 2004.

Glauch, Sonja: An der Schwelle zur Literatur. Elemente einer Poetik höfischen Er-
zählens, Heidelberg 2009.

Glauch, Sonja: Ich-Erzähler ohne Stimme. Zur Andersartigkeit mittelalterlichen
Erzählens zwischen Narratologie und Mediengeschichte, in: Historische Narra-
tologie, mediävistische Perspektiven hg. v. Harald Haferland/Matthias Meyer,
Berin/New York 2010, S. 149–185.

Gottzmann, Carola L.: Das Alte Atlilied. Untersuchung der Gestaltungsprinzipien
seiner Handlungsstruktur, Heidelberg 1973.

Greulich, Markus: Imitatio Arthuri und mære(n) sagen. Zum Verhältnis von Pro-
log, histoire und discours in Hartmanns Iwein, in: Costard, Monika (u.a.)
(Hgg.): Mertens lesen. Exemplarische Lektüre für Volker Mertens zum 75. Ge-
burtstag, Mainz 2012, S. 107–127.

Grosse, Siegfried: Kommentar, in: Das Nibelungenlied. Mittelhochdeutsch / Neu-
hochdeutsch. Nach dem Text von Karl Bartsch und Helmut de Bor ins Neu-
hochdeutsche übersetzt und kommentiert von Siegfried Grosse, Stuttgart
32007, S. 719–935.

Grosse, Siegfried: Nachwort, in: Das Nibelungenlied. Mhd. / Nhd. Nach dem Text
von Karl Bartsch und Helmut de Boor ins Neuhochdeutsche übers. und komm.
von Siegfried Grosse. Stuttgart 2002, S. 974–1031, hier: S. 1001.

V. Literaturverzeichnis

442

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Haferland, Harald: Kontingenz und Finalität, in: Kein Zufall. Konzeptionen von
Kontingenz in der mittelalterlichen Literatur, hg. v. Cornelia Herberichs und
Susanne Reichlin, Göttingen 2010, S. 337–363.

Hasebrink, Burkhard: Prudentiales Wissen. Eine Studie zur ethischen Reflexion
und narrativen Konstruktion politischer Klugheit im 12. Jahrhundert, Göttin-
gen 2000.

Hasebrink,  Burkhard/Schiewer,  Hans-Jochen/Suebaum,  Almut/Volfing,  Annette
(Hrsg.), Innenräume in der deutschen Literatur des Mittelalters, Tübingen 2008.

Hasty, Will: Introduction: The Challenge of Gottfried's Tristan, in: A companion to
Gottfried von Strassburg's Tristan, hg. v. Will Hasty, Rochester 2003, S. 1–23.

Haug, Walter: Strukturen als Schlüssel zur Welt. Kleine Schriften zur Erzähllitera-
tur des Mittelalters, Tübingen 1990.

Haug, Walter: Ein Dichter wehrt sich. Wolframs Prolog zu den Gawan-Büchern,in:
Wolfram-Studien XII (1992), S. 214–229.

Haug, Walter: Das Spiel mit der arthurischen Struktur in der Komödie von Yvain/
Iwein, in: Erzählstrukturen der Artusliteratur. Forschungsgeschichte und neue
Ansätze, hg. v. Friedrichr Wolfzettel, Tübingen 1999, S. 98–118.

Haug, Walter: Hat das Nibelungenlied eine Konzeption?, in: ders.: Das Nibelun-
genlied, Porto 2001, S. 27–49.

Haug, Walter: Das ‚Nibelungenlied’ und die Rückkehr des Autors; in: ders: Die
Wahrheit der Fiktion. Studien zur weltlichen und geistlichen Literatur des Mit-
telalters und der Frühen Neuzeit, Tübingen 2003, S. 330–342.

Haug, Walter: Vom Tristan zu Wolframs Titurel oder Die Geburt des Romans aus
dem Scheitern am Absoluten, in: DVjs 82 (2008), S. 193–204.

Haug, Walter: Literaturtheorie im deutschen Mittelalter. Von den Anfängen bis
zum Ende des 13. Jahrhunderts, Darmstadt 2009.

Haupt, Barbara: Ein Herzog in Fernost. Zu „Herzog Ernst A/B“, in: Akten des XI.
Internationalen Germanistenkongresses 7, hg. v. Jean-Marie Valentin, Bern
(u.a.) 2008, S. S. 157–168.

Haustein, Jens: 'Herzog Ernst' zwischen Synchronie und Diachronie, ZfdPh 116
(1997).

Heinzle, Joachim: Gnade für Hagen? Die epische Struktur des Nibelungenliedes
und das Dilemma der Interpreten“, in: Fritz Peter Knapp (Hg.), Nibelungenlied
und Klage. Sage und Geschichte, Struktur und Gattung. Passauer Nibelungen-
gespräche 1985, Heidelberg 1987, S. 257–276.

Heinzle, Joachim: Zweimal Hagen oder: Rezeption als Sinnunterstellung, in: Die
Nibelungen. Ein deutscher Wahn, ein deutscher Alptraum. Studien und Doku-
mente zur Rezeption des Nibelungenstoffes im 19. und 20. Jahrhundert. Hg. von
Joachim Heinzle u. Anneliese Waldschmidt, Frankfurt a. M. 1991, S. 21–40.

Hermann, Henning: Identität und Personalität in Gottfrieds von Straßburg Tris-
tan. Studien zur zur sozial- und kulturgeschichtlichen Entwicklung des Helden,
Hamburh 2006.

Sekundärliteratur

443

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Hirschberg, Dagmar: Untersuchungen zur Erzählstruktur von Wolframs 'Parzival' :
die Funktion von erzählter Szene und Station für den doppelten Kursus, Göp-
pingen 1976.

Hoffmann, Torsten / Langer, Daniela: Autor, in: Handbuch Literaturwissenschaft,
Stuttgart / Weimar 2007, S. 131–168.

Hollandt, Gisela: Die Hauptgestalten in Gottfrieds Tristan. Wesenszüge – Hand-
lungsfunktion – Motiv der List, Berlin 1966.

Homberger, Dietrich: Gawein. Untersuchungen zur mittelhochdeutschen Artuse-
pik, Bochum 1969.

Huber, Christoph: Gottfried von Straßburg: Tristan, Berlin ³2012.
Huber, Christoph: Empathisches Erzählen und Katharsis in Gottfrieds Tristan, in:

DVjs 88.3 (2014), S. 276–296.
Hübner, Gert: Erzählformen im höfischen Roman: Studien zur Fokalisierung im

"Eneas", im "Iwein" und im "Tristan", Tübingen (u.a.) 2003.
Hübner, Gert: evidentia. Erzählformen und ihre Funktionen, in: Historische Nar-

ratologie, mediävistische Perspektiven, hg. v. Harald Haferland/Matthias Meyer,
Berlin/New York 2010, S. 119–148.

Hundsnurscher, Franz: Das literarisch-stilistische Potenzial der inquit-Formel, in:
ebd. Formen und Funktionen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen
Großepik, Berlin / New York 2007.

Jannidis,Fotis / Lauer, Gerhard (u. a.) (Hgg): Die Rückkehr des Autors, Tübingen
1999.

Jannidis, Fotis: Figur und Person. Beitrag zu einer historischen Narratologie, Ber-
lin / New York 2004.

Jannidis, Fotis: Character, in: Peter Hühn (u. a) (Hgg.): Handbook of Narratology,
Berlin / New York 2009, S. 14–29.

Jappe, Lilith u. a. (Hgg.): Figurenwissen. Funktionen von narrativen Figurendar-
stellungen. Berlin / Boston 2012.

Johnson, L. Peter: Die höfische Literatur der Blütezeit (1160/70–1220/30), Tübin-
gen 1999.

Johnson, Sidney M.: Gawan's surprise in Wolfram's 'Parzival', in: Germanic Re-
view 33 (1958), S. 285–292.

Kalkhofen, Rupert: Von der Notwendigkeit des Überblicks. Die schriftliche Münd-
lichkeit des self-concious narrator in Iwein, Lalebuch und Tristram Shandy, in:
Daphnis 24 (1995), S. 571–601.

Kaminiski, Nicola: Männerliebe contra weibliche Autorschaft? Geteilte Spiele im
„Iwein“ Hartmanns von Aue, in: Oxford German Studies, Bd 30 (2001), S. 16–52.

Kaminski, Nicola: Zeichenmacht: Gottfrieds Tristan, in: Oxford German Studies
37.1 (2008), S. 3–26.

V. Literaturverzeichnis

444

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Kiening, Christian: Alterität und Methode. Alterität und Methode: Begründungs-
möglichkeiten fachlicher Identität, in: Mittelungen des Deutschen Germanis-
tenverbandes 52 (2005), Bd 1, S. 150–166.

Klein, Mareike: Die Farben der Herrschaft. Imagination, Semantik und Poetologie
in heldenepischen Texten des deutschen Mittelalters. Berlin 2014.

Krüger, Caroline: Freundschaft in der höfischen Epik um 1200. Diskurse von Nah-
beziehungen, Berlin/New York 2011.

Krueger, Roberta: Love, Honor, and the Exchange of Women in Yvain: Some Re-
marks on the Female Reader, in: Romance Notes 25 (1985), S. 302–317.

Kuhn, Hugo: Tristan, Nibelungenlied, Artusstruktur, in: ders.: Liebe und Gesell-
schaft (Kleine Schriften III), Stuttgart 1980, S. 12–35.

Langemeyer, Peter: Dramentheorie: Texte vom Barock bis zur Gegenwart, Stuttgart
2011.

Laude, Corinna: Maskierungen. Erzählinstanzen in der mittelalterlichen Epik, in:
Schlesier, Renate / Trinca, Beatrice: Inspiration und Adaption. Tarnkappen mit-
telalterlicher Autorschaft, Hildesheim 2008, S. 111–138.

Lauer, Claudia: Die Kunst der Intrige.Spielarten strategischer Täuschung in den
Artusromanen Hartmanns von Aue, in: Aktuelle Tendenzen der Artusfor-
schung, hg. v. Brigitte Burrichter, Berlin 2013, S. 17–38.

Lauer, Gerhard: Einführung. Autorkonzepte in der Literaturwissenschaft, in: Fotis
Jannidis, Gerhard Lauer (u. a.) (Hgg): Die Rückkehr des Autors, Tübingen
1999, S. 99–106.

Lieb, Ludger: Essen und Erzählen. Zum Verhältnis zweier höfischer Interaktions-
formen, in: Situationen des Erzählens: Aspekte narrativer Praxis im Mittelalter,
hg. v. Ludger Lieb (u.a.), Berlin 2002, S. 41–69.

Lienert, Elisabeth: Kommentar, in: Die Nibelungenklage. Mittelhochdeutscher
Text nach der Ausgabe von Karl Bartsch. Einführung, neuhochdeutsche Über-
setzung und Kommentar von E. L. Paderborn 2000.

Lienert, Elisabeth: Geschlecht und Gewalt im "Nibelungenlied", in: ZfdA 132
(2003), S. 3–23.

Lienert, Elisabeth: Aspekte der Figurenkonstitution in mittelhochdeutscher Helde-
nepik, in: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur, Bd.
138.1 (2016), S. 51–75.

Linden, Sandra: Spielleiter hinter den Kulissen? Die Gawanfigur in Wolframs von
Eschenbach 'Parzival'. In: Impulse und Resonanzen. Tübinger mediävistische
Beiträge zum 80. Geburtstag von Walter Haug. Hg. v. Gisela Vollmann-Profe.
Tübingen 2007, S. 151–166.

Linden, Sandra: Erzählung und Reflexion, [unveröff. Univ-Habil.]
Linke, Hansjürgen: Über den Erzähler im Nibelungenlied und seine künstlerische

Funktion, in: Germanistisch-Romanistische Monatsschrift 10 (1960), S. S. 370–
385.

Sekundärliteratur

445

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Lobsien, Eckhard: Literatur und Raumbegriff, in: Philosophische Rundschau 60
(2013), S. 157–174.

Lotman, Jurij: Die Struktur literarischer Texte, München 1972.
Lotman, Jurij: Über die Semiosphäre. In: Zeitschrift für Semiotik 12–4, Tübingen

1990, S. 287–305.
Lotman, Jurij: Künstlerischer Raum, Sujet und Figur, in: Jörg Dünne / Stephan

Günzel (Hg): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwis-
senschaften, Frankfurt a.M., 2006, S. 529 – 543.

Luff, Robert: nu vernemet alle besunder:/ ich sage iu michel wunder. Dichter, Publi-
kum, und Konturen der Vortragssituation im ‚Herzog Ernst’ B, in: Euphorion.
Zeitschrift für Literaturgeschichte, Heidelberg 95 (2001).

Lugowski, Clemens: Die Form der Individualität im Roman. Studien zur inneren
Struktur der frühen deutschen Prosaerzählung, Frankfurt a. M. 1994.

März, Christoph: Anphlise und Wolfram: Eine Mésalliance?, in: ZfdA 121 (1992),
S. 20–36.

Margolin, Uri: Structuralist approaches to character in narrative: The state of the
art, in: Semiotica 75–1/2 (1989), S. 1–24.

Margolin, Uri: Character, in: David Herman (Hg.): The Cambridge Companion to
Narrative, Cambridge u.a. 2007.

Martinez, Matias: Motivierung, Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft,
Bd. 2 (2000), S. 643–646.

Martinez,  Matias/Scheffel,  Michael:  Einführung  in  die  Erzähltheorie,  München
82009.

Meier, Christel: Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Werte im vor-
modernen Theater. Eine Einführung, in: Christel Meier, Heinz Meyer und
Claudia Spanily (Hgg.): Das Theater des Mittelalters und der frühen Neuzeit als
Ort und Medium sozialer und symbolischer Kommunikation, Münster 2004.

Merceron, Jaques: Le message et sa fiction. La communication par messager dans
la littérature française des XIIe et XIIIe siècles, Berkley/ Los Angeles / London
1998.

Mertens, Volker: Hagens Wissen – Siegfrieds Tod. Zu Hagens Erzählung von Jung-
siegfrieds Abenteuern, in: Erzählungen in Erzählungen. Phänomene der Narra-
tion in Mittelalter und früher Neuzeit, hg. v. Harald Haferland und Michael
Mecklenburg, München 1996, S. 59–69.

Mertens, Volker: Der Deutsche Artusroman, Stuttgart 1998.
Mertens, Volker: Stellenkommentar, in: Hartmann von Aue, Iwein. Text und Kom-

mentar, hg. v. Volker Mertens, Frankfurt a. M. 2004.
Mertens, Volker: Der Tristanstoff in der europäischen Literatur, in: Wagnerspec-

trum 1/2005. Schwerpunkt Tristan und Isolde. Hg. von Udo Bermbach u. a.,
Würzburg 2005. S. 11–42.

V. Literaturverzeichnis

446

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Mertens: Wahrheit und Kontingenz in GottfriedsTristan,in: Kein Zufall. Konzep-
tionen von Kontingenz in der mittelalterlichen Literatur, hg. v. Cornelia Herbe-
richs und Susanne Reichlin, Göttingen 2009, S. 186–205.

Meves, Uwe: Studien zu König Rother, Herzog Ernst und Grauer Rock (Orendel).
Bern u.a. 1977.

Meyer-Sickendiek, Burkhard: Die Schuld in der Tragödie, in: Ders.: Affektpoetik.
Eine Kulturgeschichte literarischer Emotionen. Würzburg 2005.

Miedema, Nine/Hundsnurscher, Franz: Einleitung, in: ebd. Formen und Funktio-
nen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen Großepik, Berlin / New York
2007, S. 1–17.

Miedema,Nine/Hundsnurscher, Franz (Hgg.): Formen und Funktionen von Rede-
szenen in der mittelhochdeutschen Großepik, Berlin / New York 2007.

Miedema, Nine: Zur historischen Narratologie am Beispiel der Dialoganalyse", in:
Harald Haferland / Matthias Meyer (Hgg.), Historische Narratologie – mediävis-
tische Perspektiven, Berlin/New York 2010 , S. 35–67.

Miedema, Nine: Einführung in das „Nibelungenlied“, Darmstadt 2011.
Mohr, Wolfgang: Obie und Meljanz: Zum 7. Buch von Wolframs Parzival, in:

Mohr, Wolfgang: Obie und Meljanz. Zum 7. Buch von Wolframs 'Parzival',
Bonn 1957, in: Wolfram von Eschenbach, hg. Heinz Rupp, Darmstadt 1966,
S. 261–286.

Mohr, Wolfgang: Parzival und Gawan (1958), in: Wolfram von Eschenbach, hg.
Von H. Rupp, Darmstadt 1966, S. 287–318.

Mohr, Wolfgang: Iwein: mit Beobachtungen zum Vergleich des Yvain von Chresti-
en von Troyes mit dem Iwein Hartmann von Aue, Göppingen 1985.

Morris, Colin: The Discovery of the Individual, Toronto 1972.
Mühlherr, Anna: Tristan, in: Themenorientierte Literaturdidaktik. Helden im Mit-

telalter, hrsg. v. Franziska Künzlen / Anna Mühlherr / Heike Sahm, Göttingen
2014, S. 90–109.

Müller, Jan-Dirk: Ratgeber und Wissende in heroischer Epik, in: Frühmittelalterli-
che Studien 27 (1993), S. 124–146.

Müller, Jan-Dirk: Öffentlichkeit und Heimlichkeit im Nibelungenlied. Wahrneh-
mung und Wahrnehmungsstörung im Heldenepos, in: Gert Melville/Peter von
Moos (Hgg.): Das Öffentliche und das Private in der Vormoderne, Köln 1998,
S. 239–259.

Müller, Jan-Dirk: Spielregeln für den Untergang. Die Welt des Nibelungenliedes,
Tübingen 1998.

Müller, Jan-Dirk: Gottfried von Straßburg: Tristan. Transgression und Ökonomie,
in: Transgressionen. Literatur als Ethnographie, hg. v. Rainer Warning/Gerhard
Neumann, Freiburg i. Br. 2003, S. 213–243.

Müller, Jan-Dirk: Das Nibelungenlied, 3. neu bearbeitete und erweiterte Auflage,
Berlin 2009.

Sekundärliteratur

447

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Müller, Ulrich: The Modern Reception of Gottfried's Tristan and the Medieval Le-
gend of Tristan and Isolde, in: A Companion to Gottfried von Straßburg's Tris-
tan. Hg. von Will Hasty. Rochester 2003, S. 285–304.

Nellmann, Eberhard: Wolframs Erzähltechnik – Untersuchungen zur Funktion des
Erzählers, Wiesbaden 1973.

Neudeck, Otto: Ehre und Demut. Konkurrierende Verhaltenskonzepte im 'Herzog
Ernst B', in: ZfdA 121 (1992), S. 177–209.

Neudeck, Otto: Erzählen von Kaiser Otto. Zu Fiktionalisierung von Geschichte in
mittelhochdeutscher Literatur, Köln u. a. 2003.

Niesner, Manuela: Swes got an mir gedâhte, daz biutet dienst sîner hant. Gawans
Geheimdiplomatie in Wolframs ‚Parzival’. In: PBB 129 (2007), S. 38–65.

Oesterreicher, Wulf: 'Verschriftung' und 'Verschriftlichung' im Kontext medialer
und konzeptioneller Schriftlichkeit, in: Schriftlichkeit im frühen Mittelalter, hg.
v. Ursula Schaefer, Tübingen 1993, S. 267–292.

Ohlenroth, Derk: Konkurrierende Erzählangebote im 'Parzival'?, in: Beiträge zur
Geschichte der deutschen Sprache und Literatur, hg. v. Karin Dornhauser,
Klaus Grubmüller (u. a.), Bd 129 (2007), Tübingen 2007, S. 253–285.

Painter, Sidney: The Ideas of Chivalry, in: The John Hopkins Alumni Magazine, Bd.
23/3 (1935), S. 218–232, deutsch in: Borst, Arno: Das Rittertum im Mittelalter,
Darmstadt 1976.

Peters, Ursula: 'Texte vor der Literatur'? Zur Problematik neuerer Alteritätspara-
digmen der Mittelalter-Philologie, in: Poetica 39(2007), S. 59–88.

Pfeiffer, Ingeborg: Untersuchungen zum 'Tristan' Gottfrieds von Strßburg unter
besonderer Berücksichtigung der altnordischen Prosaversion, Göttingen 1956.

Philipowski, Katharina: Minne als Krankheit, in: Neophilologus 87, Band 3 (2003),
S. 411–433.

Philipowski, Katharina: Wer hat Herzeloydes Drachentraum geträumt? trûren,
zorn, haz, scham und nît zwischen Emotionspsychologie und Narratologie, in:
PBB 128 (2006), S. 254–271.

Poag, James F.: Gawan's surprise, in: Wolfram-Studien 4 (1977), S. 71–76.
Richter, Julia: Spiegelungen: Paradigmatisches Erzählen in Wolframs "Parzival",

Berlin 2015.
Riedo, Daniel: Der Status der Fragen im im deutschen hochhöfischen Roman,

Bern 2008.
Rohr, W. Günther: Das Nibelungenlied oder die Lust am Untergang, in: The Nibe-

lungenlied: Genesis, Interpretation, Reception (Kalamazoo Papers 1997–2005),
Göppingen 2006, S. 77–88.

Rothschild, Judith Rice: Empowered Women and Manipulative Behaviours in
Chrétien's Le Chevalier au lion and Le Chevalier de la Charrete, in: Medieval
Perspectives 7 (1992), S. 171–185.

V. Literaturverzeichnis

448

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Rühl, Jasmin S.: Welfisch? Staufisch? Babenbergisch? Zur Datierung, Lokalisierung
und Interpretation der mittelalterlichen Herzog-Ernst-Fassungen seit Konrad
III. auf der Grundlage der Wortgeschichte von "Burg" und "Stadt“, Wien 2002.

Kurt Ruh: Höfische Epik des deutschen Mittelalters. Teil I, Berlin 1977.
Ruh, Kurt: Höfische Epik des deutschen Mittelalters, Teil II, Berlin1980.
Schaefer, Ursula: Die Funktion des Erzählers zwischen Mündlichkeit und Schrift-

lichkeit,  in:  Erzähltechnik und Erzählstrategien in der  deutschen Literatur des
Mittelalters.  Saarbrücker  Kolloquium  2002  (Wolfram-Studien  XVIII).  Hg.  v.
Wolfgang Haubrichs, Eckart Conrad Lutz und Klaus Ridder. Berlin 2004, 83–97.

Schild, Wolfgang: Folter, Pranger, Scheiterhaufen : Rechtsprechung im Mittelalter,
München 2010.

Schirok, Bernd: Perspektiven der Interpretation, in: Wolfram von Eschenbach. Ein
Handbuch, hg. v. Joachim Heinzle, Berlin/New York 2011, S. 411–440.

Schmid, Wolf: Elemente der Narratologie, 2. verb. Auflage, Berlin / New York
2011.

Schmid, Wolf: Perspektive, in: Handbuch Erzählliteratur. Theorie, Analyse, Ge-
schichte, hg. v. Matias Martinez, Stuttgart / Weimar 2011, S. 138–145.

Schmitt, Kerstin: Poetik der Montage. Figurenkonzeption und Intertextualität in
der ›Kudrun‹. Berlin 2002.

Schmitz, Bernhard Anton: Gauvain, Gawein, Walewein. Die Emanzipation des
ewig Verspäteten, Tübingen 2008.

Schneider, Ralf: Grundriß zur kognitiven Theorie der Figurenrezeption am Bei-
spiel des viktorianischen Romans, Tübingen 2000.

Schönert, Jörg: Author, in: Handbook of Narratology, hg v. Hühn, Peter / Pier,
John / Schmid, Wolf / Schönert, Jörg, Berlin/New York 2009, S. 1–13.

Schopf, Alfred: Die Gestalt Gawains bei Chrétien, Wofram von Eschenbach und
Sir Gawain and the Green Knight, in: Spätmittelalterliche Artusliteratur, hg. v.
Karlheinz Göller, Paderborn 1984, S. 85–104.

Schuhmann, Martin: Li Orgueilleus de la Lande und das Fräulein im Zelt, Orilus und
Jeschute. Figurenrede bei Chrétien und Wolfram im Vergleich, in: Nine Miede-
ma / Franz Hundsnurscher (Hgg.): Formen und Funktionen von Redeszenen in
der mittelhochdeutschen Großepik, Berlin / New York 2007, S. 247–261.

Schuhmann, Martin: Reden und Erzählen.Figurenrede in Wolframs 'Parzival' und
'Titurel', Heidelberg 2008.

Schulz, Armin: Poetik des Hybriden. Schema, Variation und intertextuelle Kombi-
natorik in der Minne- und Aventiureepik: Willeham von Orlens – Partonopier
und Meliur – Wilhelm von Österreich – Die schöne Magelone, Berlin 2000.

Schulz, Armin: Spaltungsphantasmen. Erzählen von der „gestören Martenehe“, in:
Wolfram-Studien 18 (2004), S. 233–262.

Schulz, Armin: Erzähltheorie in mediävistischer Perspektive, Berlin / New York
²2015.

Sekundärliteratur

449

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Schulz, Monika: âne rede und âne reht : Zur Bedeutung der triuwe im Herzog
Ernst, in: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur, Bd. 120
(1998), S. 395–434.

Schulze, Ursula: Si ne tet niht als ein wîp. Intertextuelle Variationen der amazo-
nenhaften Camilla. In: Deutsche Literatur und Sprache von 1050–1200. Fs. für
Ursula Hennig zum 65. Geb., hrsg. von Annegret Fiebig und Hans-Jochen
Schiewer. Berlin 1995, S. 235–260.

Schulze, Ursula: Das Nibelungenlied, Stuttgart 1997.
Schusky, Renate: Die „kupplerische Dienerin“. Eine Studie zu Hartmanns „Iwein“,

Wuppertal 1976.
Schusky, Renate: Lunete – eine ›kupplerische Dienerin‹?, in: Euphorion 71 (1977),

S. 18–47.
Seitter, Walter: Versprechen, versagen. Frauenmacht und Frauenästhetik in der

Kriemhild-Diskussion des 13. Jahrhunderts, Berlin 1990.
Siewerts, Ute: sam daz holz under der rinden, alsam sît ir verborgen". Verborgenheit

und Erkenntnis in Hartmanns von Aue ‚Iwein'. In: Petra Hörner (Hg.): Hart-
mann von Aue. Mit einer Bibliographie 1976–1997. Frankfurt am Main 1998,
S. 91–122.

Simon, Ralf: Thematisches Programm und narrative Muster im Tristan Gottfrieds
von Straßburg, in: ZfdPh 109 (1990), S. 354–380.

Sowinski, Bernhard: Anmerkungen, in: Herzog Ernst. Ein mittelalterliches Aben-
teuerbuch. Mittelhochdeutsch, Neuhochdeutsch. In der mittelhochdeutschen
Fassung B nach der Ausgabe von Karl Bartsch mit den Bruchstücken der Fas-
sung A herausgegeben, übersetzt, mit Anmerkungen und einem Nachwort ver-
sehen von Bernhard Sowinski, Stuttgart 2006, S. 363–399.

Sowinksi, Bernhard: Nachwort, in: Herzog Ernst. Ein mittelalterliches Abenteuer-
buch. Mittelhochdeutsch, Neuhochdeutsch. In der mittelhochdeutschen Fas-
sung B nach der Ausgabe von Karl Bartsch mit den Bruchstücken der Fassung
A herausgegeben, übersetzt, mit Anmerkungen und einem Nachwort versehen
von Bernhard Sowinski, Stuttgart 2006, S. 405–429.

Stanzel, Franz K.: Typische Formen des Romans, Göttingen 121993.
Stanzel, Franz K.: Theorie des Erzählens , 6. unveränderte Auflage, Göttingen

1995.
Stein, Alexandra: Die Wundervölker des Herzog Ernst. Zum Problem körperge-

bundener Authentizität im Medium der Schrift, in: Harms, Wolfgang (Hrsg.) /
Jaeger, Stephen (Hrsg.): Fremdes wahrnehmen – fremdes Wahrnehmen. Studi-
en zur Geschichte der Wahrnehmung und zur Begegnung von Kulturen in Mit-
telalter und früher Neuzeit, Stuttgart/Leipzig 1997.

Stein, Peter K.: Die Musik in Gotfrids von Straßburg 'Tristan' – Ihre Bedeutung im
epischen Gefüge. Vorstudie zu einem Verständnishorizont des Textes, in: ders.:
Sprache – Text – Geschichte. Beiträge zur Mediävistik, 1980, S. 569–694.

V. Literaturverzeichnis

450

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Stevens, Adrian: Fiction, Plot and Discours: Wolfram' Parzival and its narrative-
source, in: Will Hasty (Hg.): A Companion to Wolfram's Parzival, Columbia
1999, S. 99–124.

Stock, Markus: Kombinationssinn. Narrative Strukturexperimente im 'Straßburger
Alexander', im 'Herzog Ernst' und im 'König Rother', Tübingen 2002.

Stock, Markus: Figur – Zu einem Kernproblem historischer Narratologie, n: Histo-
rische Narratologie: Mediävistische Perspektiven, ed. Harald Haferland and Mat-
thias Meyer, Berlin and New York: de Gruyter, 2010 (Trends in Medieval Philo-
logy 19), S. 187–203.

Strohschneider, Peter: Einfache Regeln – komplexe Strukturen: ein strukturanalyti-
sches Experiment zum "Nibelungenlied", in: Nibelungenlied und Nibelungen-
klage. Neue Wege der Forschung. Hrsg, von Christoph Fasbender. Darmstadt
2005, S. 48–82.

Suerbaum, Almut: Wissen als Macht. Figurendarstellung in Thürings von Ringol-
tingen Melusine, in: Figurenwissen. Funktionen von Wissen bei der narrativen Fi-
gurendarstellung, ed. Lilith Jappe, Olav Krämer, Fabian Lampart, Berlin / New
York 2012, S. 54–74.

Sullivan, Joseph M.: The Lady Lunete: Literary Conventions of Counsel and the
Criticism of Counsel in Chrétien's Yvain and Hartmann's Iwein, in: Neophilo-
logus, Voume 83, Bd 3 (2004), S. 335–354.

Sullivan, Joseph M.: Kalogrenant/Calogrenant, Space and Communication in
Hartmann's Iwein and Chrétien's Yvain, in: Seminar: A Journal of Germanic Stu-
dies 42,1 (2006): 1–14.

Sziráky, Anna: Éros – Lógos – Musiké: Gottfrieds "Tristan" oder eine utopische re-
novatio der Dichtersprache und der Welt aus dem Geiste der Minne und Mu-
sik?, Berlin u. a. 2003.

Tauber, Christine: Kassandra. In: Maria Moog-Grünewald (Hrsg.): Mythenrezepti-
on. Die antike Mythologie in Literatur, Musik und Kunst von den Anfängen bis
zur Gegenwart (DNP, Bd. 5) Metzler, Stuttgart/Weimar 2008, S. 382–384.

Thomas, J. W./Dussère, Carolyn: Introduction, in: The Legend of Duke Ernst, Lin-
coln/London 1979.

Todorov, Tzvetan: Poetik der Prosa, Frankfurt a. M. 1972.
Tomasek, Tomas: Gottfried von Straßburg, Stuttgart 2007.
Unzeitig-Herzog, Monika: Von der Schwierigkeit zwischen Autor und Erzähler zu

unterscheiden. Eine historisch vergleichende Analyse zu Chrétien und Hart-
mann, in: Wolfram-Studien XVIII (2004), S. 59–81.

Unzeitig, Monika / Nine Miedema / Franz Hundsnurscher: Einleitung, in: ebd.:
Redeszenen in der mittelhochdeutschen Großepik: Komparatistische Perspekti-
ven, Berlin 2011, S. 1–17.

Unzeitig, Monika (u.a) (Hg.): Redeszenen in der mittelalterlichen Großepik:
Komparatistische Perspektiven, Berlin 2011.

Sekundärliteratur

451

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Uttenreuther, Melanie: Die (Un)Ordnung der Geschlechter: Zur Interdepedenz
von Passion, Gender und Genre in Gottfrieds von Straßburg Tristan, Bamberg
2009.

Vogt, Jochen: Aspekte erzählender Prosa. Eine Einführung in Erzähltechnik und
Romantheorie, München 82006.

Von Ertzdorff, Xenja: Spiel der Interpretation. Gesammelte Aufsätze zur Literatur
des Mittelalters und der frühen Neuzeit, Göppingen 1996.

Von See, Klaus (u.a) (Hg): Kommentar zu den Liedern der Edda. Band 7: Helden-
lieder, Heidelberg 2012.

Wapnewski, Peter: Hartmann von Aue, Stuttgart 1976.
Warning, Rainer: Die narrative Lust an der List. Norm und Transgression im Tris-

tan, in: Transgressionen. Literatur als Ethnographie, hg. v. Rainer Warning/
Gerhard Neumann, Freiburg i. Br. 2003, S. 175–212.

Weber, Gerd Wolfgang.: „Sem konungr skyldi“. Heldendichtung und Semiotik.
Griechische und germanische heroische Ethik als kollektives Normensystem
einer archaischen Kultur, in: Helden und Heldensage. Otto Gschwantler zum
60. Geburtstag, hg. von Herrmann Reichert und Günther Zimmermann, Wien
1990, S. 447–481.

Wehrli, Max: Herzog Ernst, in: ders.: Formen mittelalterlicher Erzählung, Zürich/
Freiburg i. Br. 1969, S. 141–153.

Wehrli, Max : Formen mittelalterlicher Erzählung. Aufsätze, Zürich 1969, S. 195–223.
Wenzel, Franziska: Keie und Kalogrenant. Zur kommunukativen Logik höfischen

Erzählens in Hartmanns Iwein, in: Literarische Kommunikation und soziale In-
teraktion. Studien zur Institutionalität mittelalterlicher Literatur, hg. von Beate
Kellner/Ludger Lieb/Peter Strohschneider, Frankfurt a.M. u.a. 2001, S. 89–109.

Wenzel, Horst: Augenzeugenschaft und episches Erzählen. Visualisierungen im
Nibelungenlied, in: 6. Pöchlarner Heldenliedgespräch. 800 Jahre Nibelungen-
lied. Rückblick – Einblick – Ausblick, hg. von Klaus Zatloukal, Wien 2001.

Wenzel, Peter: Einführung in die Erzähltextanalyse. Kategorien, Modelle, Proble-
me, Trier 2004.

Wilpert, Gero von: Deus ex machina. In: Sachwörterbuch der Literatur. Stuttgart
82001, S. 161–163.

Wisniewksi, Roswitha: Die Darstellung des Niflungenunterganges in der Thidreks-
saga: eine quellenkritische Untersuchung, Tübingen 1961.

Wolf, Alois: Erzählkunst und verborgener Schriftsinn. Zur Diskussion um Chréti-
ens Yvain und Hartmanns Iwein, in: Sprachkunst, Beiträge zur Literaturwissen-
schaft, Bd 2 (1971), S. 1–42.

Wolf, Gerhard: Ein Kranz aus dem Garten des Gramoflanz. Grenzen und Grenz-
überschreitung zwischen Mythos und Literatur in der Gauvain/Gawan-Hand-
lung des Perceval/Parzival, in: Grenze und Grenzüberschreitung im Mittelalter,
Berlin 2007, S. 21–36.

V. Literaturverzeichnis

452

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


Wynn, Marianne: Wolfram's Parzival. On the Genesis of its Poetry, Frankfurt a. M.
(u. a.) 1984.

Zimmermann, Tobias: Den Mörder des Gatten heiraten'? Wie ein unmöglicher
Vorschlag, zur einzig möglichen Lösung wird: der Argumentationsverlauf im
Dialog zwischen Lunete und Laudine in Hartmanns Iwein, in: Formen und
Funktionen von Redeszenen in der mittelhochdeutschen Großepik, Tübingen
2007, S. 203–222.

Zumthor, Paul: Comments on H. R. Jauss's Article, in: New Literary History 10
(Bd. 2), 1979, S. 367–376.

Zutt, Herta: Die unhöfische Lunete, in: Trude Ehlert (Hg.): Chevaliers errants, de-
moiselles et l'autre. Höfische und nachhöfische Literatur im europäischen Mit-
telalter. Festschrift für Xenja von Ertzdorff zum 65. Geburtstag, Göppingen
1998, S. 103–120.

Sekundärliteratur

453

https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523


https://doi.org/10.5771/9783828872523 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 22:50:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872523

	Danksagung
	I. Einleitung
	Vorgehen:

	II. Theoretische Vorüberlegungen
	1. Forschungsüberblick
	1.1 Mediävistische Forschung zur Figur
	1.1.1 Typus vs. Person
	1.1.2 Motivation ‚von vorne‘ vs. Motivation ‚von hinten‘
	1.1.3 Discours vs. Histoire

	1.2 Spezielle Figuren
	1.2.1 Clemens Lugowski zu Friderich im Ritter Galmy
	1.2.2 Elke Brüggen zur ‚Schattenfigur‘ Ampflise


	2. Erzähltheoretische Kriterien
	2.1 Das Spannungsfeld Autor – Erzähler – Figur
	2.1.1 Zwischen Autor und Erzähler
	2.1.2 Das Verhältnis zwischen Erzählinstanz und Figuren

	2.2 Handlungssteuerung und die Grenzen der Diegese
	2.2.1 Friktionen in der Handlungslogik
	2.2.2 Die Lizenz zur Transgression

	2.3 Wissen als Voraussetzung zur Handlungssteuerung
	2.3.1 Zum Begriff des Wissens
	2.3.2 Auctoriales Wissen?
	2.3.3 Auctoriales Handeln?
	2.3.4 Abgrenzung von weiteren wissenden Figuren


	3. Konzept der Figur mit Angebot an Kriterien
	3.1 Die Erzählsituation
	3.2 Die Mittlerfunktion
	3.3 Friktionen im Rollenentwurf
	3.4 Die Lizenz zur Transgression
	3.5 Auctoriales Wissen
	3.6 Auctoriales Handeln
	3.7 Besondere ‚Vorliebe‘ des Erzählers für die Figur


	III. Interpretationsansätze
	1. Lunete im Iwein Hartmanns von Aue
	1.1 Die Figur Lunete
	1.2 Erzählsituation im Iwein
	1.3 Lunetes Mittlerfunktion
	1.3.1 Aktualisierung durch Nacherzählung
	1.3.2 Anderweitige Entlastung des Erzählers (Provokation von Informationen, Reflektionen)

	1.4 Friktionen im Rollenentwurf
	1.4.1 Lunete – Frau mit ritterlichen Zügen?
	1.4.2 Auf der Seite des ‚Feindes‘. Loyalität und ihre Folgen

	1.5 Lizenz zur Transgression
	1.5.1 Die Überschreitung topographischer Raumgrenzen
	1.5.2 Die Überschreitung semantischer Raumgrenzen

	1.6 Auctoriales Wissen
	1.6.1 Lunetes Wissen um Iweins Identitäten
	1.6.2 Weiterer Wissensvorsprung vor anderen Figuren
	1.6.3 Die Herkunft von Lunetes Wissen – logisch privilegiert?

	1.7 Auctoriales Handeln
	1.7.1 Lunetes Ratschläge
	1.7.2 Alternativenausschaltung
	1.7.3 Manipulation anderer Figuren
	1.7.4 Überbrückung von Pattsituationen

	1.8 Vorliebe des Erzählers für Lunete
	1.9 Zusammenfassung

	2. und ist ouch reht ergangen als ich mir het gedaht – Hagen im Nibelungenlied
	2.1 Die Figur Hagen
	2.1.1 Charakteristika
	2.1.2 Das Interesse der Forschung

	2.2 Erzählsituation
	2.3 Erzählen und Erleben – Hagens Mittlerfunktion
	2.4 Zweimal Hagen – Friktionen im Rollenentwurf
	2.5 Hagen, Herr der Grenzen – Lizenz zur Transgression
	2.5.1 Der Zug zum Hunnenhof
	2.5.2 Normübertretungen

	2.6 Auctoriales Wissen
	2.6.1 Das Erkennen Fremder
	2.6.2 Wissensakquirierung und Introspektion

	2.7 Auctoriales Handeln
	2.7.1 Hagens Ratschläge
	2.7.2 Hagens Taten im Figurengefüge
	2.7.2.1 Hagen und Siegfried: Eine Wechselbeziehung
	2.7.2.2 Hagen und Kriemhild: Alternativenausschaltung


	2.8 ein helfelîcher trôst – Vorliebe des Erzählers
	2.9 Hagens Handeln – konzipiert oder tradiert?

	3. Ein Experiment? Gawan in Wolframs Parzival
	3.1 Die Figur Gawan
	3.1.1 Charakteristika
	3.1.2 Das Interesse der Forschung

	3.2 Erzählsituation im Parzival
	3.2.1 Die Erzählinstanz in den Parzival-Büchern
	3.2.2 Die Erzählinstanz in den Gawan-Büchern (VII–VIII, X–XIV)
	3.2.3 Konkurrierende Erzählangebote oder Binnenerzähler Gawan?

	3.3 Gawan als Mittler
	3.3.1 Gawans Wahrnehmung als Schlüssel zur erzählten Welt
	3.3.2 Gawan als Nacherzähler

	3.4 Friktionen im Rollenentwurf
	3.5 Die Lizenz zur Transgression
	3.5.1 Geographisch-semantische Grenzüberschreitungen
	3.5.2 Der Furtsprung als transgressiver Wendepunkt
	3.5.3 Joflanze: Ent-Grenzendes ‚Happy End‘

	3.6 Gawans Auctoriales Wissen
	3.6.1 Wissensakquirierung durch Beobachtung
	3.6.2 Wissensakquirierung durch Fragen
	3.6.3 Unerklärliches Wissen

	3.7 Gawans Auctoriales Handeln
	3.7.1 Auctoriales Handeln in der Gawan-Handlung
	3.7.2 Auctoriales Handeln im Bezug auf Parzival

	3.8 mîn her Gawân – greifbare Vorliebe des Erzählers für Gawan?
	3.8.1 Lob und Hilfe
	3.8.2 Kritik

	3.9 Resümee: Gawan und Orgeluse – Schüler und Lehrerin?

	4. Gottes Werk und Wetzels Beitrag – Graf Wetzel im Herzog Ernst B
	4.1 Die Figur Wetzel
	4.1.1 Charakteristika
	4.1.2 Das Interesse der Forschung

	4.2 Erzählsituation
	4.3 Mittlerfunktion
	4.4 âne schulde? – Friktionen in Wetzels Rollenentwurf
	4.5 Fahnenträger und Wegebereiter – Lizenz zur Transgression
	4.5.1 Das Reich, die Heterotopie Grippia und Arimaspi
	4.5.2 Wetzels Transgressionen im Orientteil
	4.5.3 Der Anschlag im Reichsteil – Normtransgression?

	4.6 Auctoriales Wissen
	4.6.1 Einsicht und dunkle Vorahnung – Grippia
	4.6.2 Die Greifen und der Fluss – Überlebenswissen
	4.6.3 Die Herkunft von Wetzels Wissen

	4.7 Auctoriales Handeln
	4.7.1 Wetzel und Ernst (Ernsts Eigeninitiative in Arimaspi und im Reich)
	4.7.2 Wetzel und Gott (Handeln nur auf Gottes Geheiß und mit Gottes Hilfe)
	4.7.3 Wetzel und Heinrich (Werkzeug Gottes – Werkzeug des Teufels)

	4.8 Vorliebe der Erzählinstanz
	4.9 Auctorialität in den Kinderschuhen – Zusammenfassendes Fazit

	5. Die (un)eingeschränkte Macht des Protagonisten? – Tristan und Brangäne in Gottfrieds Tristan
	5.1 Tristan
	5.1.1 Die Figur Tristan
	5.1.1.1 Charakteristika
	5.1.1.2 Das Interesse der Forschung
	Individualität
	Zufall und Schicksal – was lenkt Tristan?


	5.1.2 Erzählsituation
	5.1.2.1 Die Struktur
	Anbindung der Exkurse
	Episodizität
	Fragmentstatus


	5.1.3 Mittlerfunktion
	5.1.4 Friktionen im Rollenentwurf
	5.1.5 Lizenz zur Transgression
	5.1.5.1 Der lantlose Tristan
	Exkurs: Die Minnegrotte als Heterotopie, die Liebe als Utopie


	5.1.6 Auctoriales Wissen
	5.1.6.1 Herkunft von Tristans Wissen
	5.1.6.2 Was Tristan nicht weiß

	5.1.7 Auctoriales Handeln
	5.1.7.1 Auctoriales Handeln aus Auctorialem Wissen heraus
	5.1.7.2 Alternativenausschaltung
	5.1.7.3 Geschickte Manipulation

	5.1.8 Vorliebe für Tristan?
	5.1.8.1 Sympathie durch ausbleibende Schelte?
	5.1.8.2 Perspektivenübernahme als ultimative Raumgabe

	5.1.9 Fazit für Tristan

	5.2 Brangäne
	5.2.1 Die Figur Brangäne
	5.2.2 Mittlerfunktion
	5.2.3 Friktionen
	5.2.4 Die Hüterin der Grenzen – Brangänes Trangressionen
	5.2.5 Brangänes Auctoriales Wissen
	5.2.6 Die Dienerin zweier Herren – Brangänes Auctoriales Handeln
	5.2.7 Vorliebe der Erzählinstanz für Brangäne?
	Raumgebung


	5.3 Konkurrierende Polarität – Zusammenfassendes Fazit


	IV. Theorie und Text: Resultate
	1. Das Verhältnis zwischen Auctorialer Figur und Erzählinstanz
	2. Die Position im Gefüge der Diegese
	Auctoriale Figur und Protagonist
	Auctoriale Figur als Protagonist?

	3. Die Auctoriale Figur zwischen histoire und discours
	4. Ausblick

	V. Literaturverzeichnis
	Primärliteratur
	Hilfsmittel
	Sekundärliteratur


