Heiner Bielefeldt

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS
FREIHEITSANSPRUCH
Zur menschenrechtlichen Begriindung des Minderheitenschutzes

I. Einfithrung

Menschenrechte bilden politisch-rechtliche Grundnormen des Zusammen-
lebens in der modernen pluralistischen Gesellschaft.! Entstanden als Ant-
worten auf strukturelle Unrechtserfahrungen, stellen sie jene individuellen
und sozialen Grundfreiheiten unter besonderen Rechtsschutz, die einem je-
den Menschen gleichermafien zukommen sollen, weil ohne sie menschen-
wiirdige Lebensfithrung nicht méglich ist. Die Idee der Menschenwiirde,
deren ideengeschichtliche Urspriinge sich bis in die Bibel und andere reli-
gidse oder philosophische Quellen der Menschheit zuriickverfolgen lassen,’
findet in den Menschenrechten — und dies ist neu — ihre auch politisch-
rechtliche Anerkennung. Die ,,Unantastbarkeit der Menschenwiirde jedes
Menschen, zu deren Achtung und Schutz sich das Grundgesetz bekennt,
manifestiert sich im Postulat von ,,unverletzlichen und unverdufBlerlichen
Menschenrechten als Grundlage jeder menschlichen Gemeinschaft des
Friedens und der Gerechtigkeit in der Welt.>

Der universale Geltungsanspruch, der im Begriff der Menschen-
rechte von vornherein angelegt ist und in der Universalitit der Menschen-
wiirde seinen Grund hat,” hat mit der Entstehung der Vereinten Nationen
auch Eingang in das internationale Recht gefunden. Nachdem bereits in der

1 Vgl. Konrad Hilpert, Die Menschenrechte. Geschichte — Theologie — Aktua-
litdt, Diisseldorf 1991, S. 33.

2 Exemplarisch genannt sei die Idee der Gottesebenbildlichkeit des Menschen
in Gen 1,26f. Vgl. dazu Walter Kasper, Theologische Bestimmung der Men-
schenrechte im neuzeitlichen Bewusstsein von Freiheit und Geschichte, in:
Johannes Schwartldnder (Hg.), Modernes Freiheitsethos und christlicher
Glaube. Beitrage zur Bestimmung der Menschenrechte, Miinchen; Mainz
1981, S. 285-302, bes. S. 288f.

3 Art. 1 Abs. 2 Grundgesetz.

4 Vgl. dazu Hans Maier, Wie universal sind die Menschenrechte?, Freiburg
1997.

27

am 14.02.2026, 16:59:46.



https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

Charta der Vereinten Nationen die ,,Achtung der Menschenrechte und
Grundfreiheiten fiir alle* als eines der zentralen Aufgaben der Volkerge-
meinschaft festgelegt worden war, verabschiedete die Generalversammlung
der Vereinten Nationen 1948 mit der Allgemeinen Menschenrechtserkla-
rung den ersten internationalen Menschenrechtskatalog. Auch wenn es sich
dabei zunichst nur um eine politische Willenserklarung ohne unmittelbar
rechtliche Verbindlichkeit handelt, kommt diesem Dokument eine kaum
iiberschitzbare symbolische Bedeutung zu — mit weitreichenden Auswir-
kungen auf Politik und positives Recht. Aus der Allgemeinen Menschen-
rechtserklarung ist im Rahmen der Vereinten Nationen in der Folgezeit ein
komplexes Netzwerk volkerrechtlich verbindlicher Normen hervorgegan-
gen. Obwohl deren Durchsetzung nach wie vor viel zu wiinschen {ibrig
lisst, sind eine Reihe von Gremien zur Priifung und Uberwachung der
menschenrechtlichen Verpflichtungen entstanden, die — vor allem in Ver-
bindung mit den mittlerweile zahlreichen menschenrechtlichen NGOs —
durchaus Wirkung zeigen.’

Dass Rechte kultureller Minderheiten im Rahmen der Menschen-
rechte diskutiert und eingefordert werden, ist eine relativ neue Entwicklung.
Dies gilt zumindest dann, wenn man unter Minderheitenrechten eine (iiber
das gerade auch fiir Minoritdten wichtige allgemeine Diskriminierungsver-
bot hinausgehende) spezifische Anerkennung und positive Férderung ver-
steht. Bei solchen Minderheitenrechten im engeren Sinne geht es um schu-
lischen Unterricht in Minorititensprachen, um Nutzungsrechte in den elek-
tronischen Medien, um den Gebrauch von Minderheitensprachen in staatli-
chen Institutionen, um kommunale oder regionale Autonomierechte und
andere MaBnahmen staatlicher Unterstiitzung.” Dadurch sollen Minorititen
die Chance erhalten, ihre kulturelle Eigenstindigkeit gegen den Assimilati-
onsdruck ihrer Umwelt zu behaupten. Positive Minderheitenrechte in die-
sem Sinne finden sich weder in den ,klassischen® Menschenrechtsdoku-
menten des 18. Jahrhunderts (etwa der ,,Virginia Bill of Rights* von 1776
oder der ,,Menschen- und Biirgerrechtserkldrung® der Franzdsischen Re-
volution von 1789) noch auch in der Allgemeinen Menschenrechtserkli-

5 Art. 1 Ziff. 3 Charta der Vereinten Nationen. Zitiert nach Christian Tomu-
schat (Hg.), Menschenrechte. Eine Sammlung internationaler Dokumente
zum Menschenrechtsschutz Bonn; Gesellschaft fiir die Vereinten Nationen,
1992, S. 23. Alle im Folgenden aufgefiihrten Zitate aus Dokumenten der Ver-
einten Nationen sind der Sammlung von Tomuschat entnommen.

6 Vgl. Bernd Thomsen, Rechtliche Grundlagen fiir einen wirksamen Men-
schenrechtsschutz, in: amnesty international (Hg.), Menschenrechte im Um-
bruch. Fiinfzig Jahre Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte, Neuwied
1998, S. 19-30.

7 Vgl. die Typologie unterschiedlicher Minderheitenrechte bei Jacob T. Levi,
Classifying Cultural Rights, in: Ian Shapiro; Will Kymlicka (Hg.), Ethnicity
and Group Rights, New York; New York University Press 1997, S. 22-66.

28

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

rung der Vereinten Nationen von 1948.° Eine allmihliche Anderung zeich-
net sich erst in den letzten Jahrzehnten ab. So enthélt der ,,Internationale
Pakt iiber biirgerliche und politische Rechte* von 1966 (der zusammen mit
dem ,,Internationalen Pakt iiber wirtschaftliche, soziale und kulturelle
Rechte von 1966 die in der Allgemeinen Menschenrechtserkldrung ent-
haltenden Postulate in verbindliches Vdlkervertragsrecht giefit) einen vor-
sichtig formulierten Minderheitenartikel. Artikel 27 lautet:

,In Staaten mit ethnischen, religidsen und sprachlichen Minderheiten darf Ange-
horigen solcher Minderheiten nicht das Recht vorenthalten werden, gemeinsam
mit anderen Angehdrigen ihrer Gruppe ihr eigenes kulturelles Leben zu pflegen,
ihre eigene Religion zu bekennen und auszuiiben oder sich ihrer eigenen Sprache
zu bedienen.*

Néher ausdifferenziert werden Minderheitenrechte in der 1992 von Gene-
ralversammlung verabschiedeten (allerdings nicht rechtsverbindlichen)
,,Deklaration iiber die Rechte von Personen, die nationalen oder ethnischen,
religidsen und sprachlichen Minderheiten angehdren®.” Auch innerhalb des
Europarates sind in jiingerer Zeit minderheitenrechtliche Instrumente ver-
abschiedet worden, die sich je spezifisch mit den Rechten von sprachlichen
bzw. von nationalen Minorititen beschéftigen. Es handelt sich dabei um die
»~Buropdische Charta der Regional- oder Minderheitensprachen* von 1992
und das ,,Rahmenabkommen des Europarats zum Schutz nationaler Min-
derheiten® von 1995; beide Instrumente sind mittlerweile rechtlich in Kraft
getreten.'’ Intensiv diskutiert wurden Minderheitenrechte insbesondere
auch im Rahmen der KSZE (1994 umbenannt in OSZE). Obwohl ohne
unmittelbar rechtliche Verbindlichkeit, hat die ,Konferenz iiber die
Menschliche Dimension der KSZE* auf einem Treffen in Kopenhagen (Ju-
ni 1990) Standards formuliert, die fiir die juristische Ausgestaltung von
Minderheitenrechte im Europarat wegweisend geworden sind."'

Auch wenn Minderheitenrechte in den letzten Jahren demnach un-
verkennbar eine politisch-rechtliche Aufwertung erfahren haben, besteht
nach wie vor eine Kontroverse dariiber, ob und wie solche Rechte sich in

8 Der Grundrechtskatalog der (nicht in Kraft getretenen) Paulskirchenverfas-
sung von 1849 stellt fiir seine Zeit eine Ausnahme dar, wenn er in § 188 den
,.hicht deutsch redenden Volksstimmen Deutschlands“ in den Bereichen von
Sprache, Religionsausiibung, Schulunterricht, innerer Verwaltung und
Rechtspflege ,,ihre volkstimliche Entwicklung gewdhrleistet™. Zitiert nach
Wolfgang Heidelmeyer (Hg.), Die Menschenrechte. Erkldrungen, Verfas-
sungsartikel, internationale Abkommen, Paderborn 31982, S. 86.

UN Doc. A/RES/47/135.

10 Veroffentlicht im Bundesgesetzblatt Jg. 1998, Teil II, Nr. 25, S. 1315-1337,
bzw. im Bundesgesetzblatt Jg. 1997, Teil II, Nr. 31, S. 1408-1418.

11 Abschlussdokument des Kopenhagener Treffens vom 29. Juni 1990 iiber die
Menschliche Dimension der KSZE, verdffentlicht vom Presse- und Informa-
tionsamt der Bundesregierung, Bulletin Nr. 88, S. 757-768.

29

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

die Struktur der Menschenrechte einfiigen lassen. Die Befiirworter verwei-
sen auf die spezifischen Unrechts- und Bedrohungserfahrungen von Mino-
rititen,'? die zu ignorieren ein VerstoB gegen den Gerechtigkeitsanspruch
der Menschenrechte wire. Sie pladieren deshalb dafiir, die Menschenrechte
in Richtung eines positiven Minderheitenschutzes fortzuschreiben.”’ Die
Skeptiker halten dagegen, dass sich Minderheitenschutz einerseits und
Menschenrechte anderseits historisch und systematisch erheblich vonein-
ander unterscheiden.' Im Gegensatz zu den Menschenrechten, die als Ma-
nifestation eines politischen Freiheitswillens in den demokratischen Revo-
lutionen der Moderne erkdmpft worden seien, handele es sich beim Min-
derheitenschutz um paternalistische Schutzmalinahmen zugunsten partiku-
larer Gruppen, wie sie seit dem Westfélischen Frieden von 1648 zunéchst
fiir religidse Minorititen und seit dem Wiener Kongress von 1815 zuneh-
mend zugunsten von nationalen Minderheiten ausgehandelt worden seien."
Es ist in diesem Zusammenhang bezeichnend, dass Frankreich als das
,,Mutterland“ der demokratischen Revolution die Anwendbarkeit von Arti-
kel 27 des Internationalen Pakts iiber biirgerliche und politische Rechte bis
heute verneint'® und auch dem Rahmenabkommen des Europarats zum
Schutz nationaler Minderheiten nicht beigetreten ist — offenbar aus der
Sorge heraus, dass die emanzipatorischen Errungenschaften von Men-
schenrechten und Demokratie durch paternalistischen Gruppenschutz un-
terminiert werden konnten. Die Skeptiker verweisen aulerdem auf das
Scheitern der Minderheitenschutzregeln des Volkerbundes, demgegeniiber
sich die Vereinten Nationen mit individualrechtlich und universalistisch
orientierten Menschenrechten fiir einen Neuanfang entschieden haben.'’
Die Befiirworter positiver Minoritdtenrechte betonen dagegen die Chancen
einer Weiterentwicklung der Menschenrechte in Richtung einer auch
kommunitéren Freiheitssicherung, durch die der individuelle Rechtsschutz
sinnvoll erginzt werden kénne.'®

Die folgenden Ausfiihrungen wollen in einer Grundsatzreflexion die
Moglichkeiten eruieren, ob und unter welchen Bedingungen sich spezifi-

12 Vgl. dazu Eibe Riedel, Menschenrechte als Gruppenrechte auf der Grundlage
kollektiver Unrechtserfahrungen, in: Hans-Richard Reuter (Hg.), Ethik der
Menschenrechte. Zum Streit um die Universalitit einer Idee, Bd. I, Tiibingen
1999, S. 295-319, bes. S. 306ft.

13 Vgl. in diesem Sinne auch Eckart Klein, Minderheitenschutz im Vélkerrecht,
in: Kirche und Gesellschaft, hg. von der Katholischen Sozialwissenschaftli-
chen Zentralstelle Monchengladbach, K6ln 1994.

14 Vgl. Helmut Rittstieg, Minderheitenrechte oder Menschenrechte?, in: Blétter
fiir deutsche und internationale Politik 41 (1966), S. 993-1004.

15 Zur Geschichte des Minderheitenschutzes in der Neuzeit vgl. Patrick Thorn-
berry, International Law and the Rights of Minorities, Oxford 1991, S. 22ff.

16 Zu den Vorbehalten der Staaten gegen Artikel 27 IPBPR vgl. ebd. S. 202ff.

17 Vgl. ebd. S. 116ff.

18 So etwa Klein, Minderheitenschutz, a.a.O., S. 8.

30

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

sche Rechte kultureller Minderheiten in die Menschenrechte sinnvoll inte-
grieren und als deren Weiterentwicklung begreifen lassen. Drei Grundfra-
gen stehen im Zentrum der Erorterung:

(1) Wie verhilt sich der besondere Schutz- und Forderungsanspruch von
Minderheitenrechten zum Universalismus der Menschenrechte?

(2) Wie kann die freiheitliche Dimension kultureller Minderheitenrechte —
gegen etwaige stigmatisierende Tendenzen eines autoritdren ,,Kulturalis-
mus® — zur Geltung kommen und gewahrt werden?

(3) Wie lassen sich Minderheitenrechte als Gruppenrechte mit dem indivi-
dualrechtlichen Ansatz der Menschenrechte vereinbaren?

Die im Folgenden vorgestellten rechtsphilosophischen Uberlegungen be-
wegen sich im Vorfeld der politischen und juristischen Debatten um die
konkrete Ausgestaltung von Minorititenrechten. Dass damit viele wichtige
und schwierige Fragen — von der Bestimmung der Anspruchsberechtigten
iiber die Definition der inhaltlichen Schutzbereiche bis hin zur politischen
und juristischen Durchsetzung — nicht behandelt (geschweige denn geklirt)
werden, sei ausdriicklich konzediert.

II. Kriterien eines menschenrechtlich gedachten
Minderheitenschutzes

1. ,,Besonderer* Rechtsschutz in universalistischer Perspektive

Menschenrechte machen, wie dargestellt, einen universalen Anspruch gel-
tend, statuieren sie doch Rechte, die dem Menschen nicht infolge von
Stand, Nationalitit, Geschlecht, Verdienst oder Leistung, sondern allein
aufgrund seiner Menschenwiirde zustehen. Dass aus der Universalitit der
Menschenwiirde die Universalitidt der Menschenrechte folgt, wird in Arti-
kel 1, Satz 1 der Allgemeinen Menschenrechtserkldrung unzweideutig fest-
geschrieben, wenn es dort priagnant heifit: ,,Alle Menschen sind frei und an
Wiirde und Rechten gleich geboren.* Sind Rechte kultureller Minderheiten
in diese Struktur integrierbar? Geht es in ihnen nicht um die ,,Besonder-
heiten einer gewachsenen Lebensform, Sprache oder Tradition anstelle der
allgemeinen Menschenwiirde? Héngt die Wirksamkeit rechtlichen Schutzes
zugunsten kultureller Minderheiten dann aber nicht davon ab, dass die ent-
sprechenden Rechte gerade nicht verallgemeinert werden, dass sie also
strukturell ,,Sonderrechte* bleiben, die — anders als die universalen Men-
schenrechte — nicht einem jeden zukommen? Stehen Minderheitenrechte
demnach also in Widerspruch zu den Menschenrechten — ndmlich als die
Sorge um das ,,Besondere* im Unterschied zur Durchsetzung des ,,Allge-
meinen‘“?

31

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

Die Annahme, dass Minderheitenrechte und Menschenrechte in einem
strukturellen Gegensatz zueinander stehen und dass sich dieser Gegensatz
als Antagonismus des Besonderen und des Allgemeinen beschreiben lasst,
ist in der Tat weit verbreitet. Sie findet sich sowohl bei Gegnern als auch
bei Befiirwortern spezifischer Minderheitenrechte. Als einer der schirfsten
Kritiker duBert beispielsweise Alain Finkielkraut die Befiirchtung, dass
kulturelle Minderheitenrechte eine destruktive Sprengkraft fiir den norma-
tiven Universalismus von Menschenrechten und Demokratie entfalten kon-
nen. In seiner Philippika gegen den politischen-rechtlichen Multikultura-
lismus zeigt er sich besorgt dariiber, dass die eine Menschheit neuerdings
,wieder im Plural dekliniert und in Gruppen aufgeteilt werde."” Nachdem
die demokratische Revolution die stéindische Gliederung der Gesellschaft
zugunsten einer universalistisch konzipierten Rechtsgleichheit iiberwunden
habe, gebe es neuerdings eine Tendenz zum Riickfall in eine quasi feudale
Rechtszersplitterung, die im Namen eines neo-romantischen Kulturplura-
lismus vorangetrieben werde. In dem von Multikulturalisten und Postmo-
dernisten reklamierten ,,Recht auf Differenz* sieht Finkielkraut nichts An-
deres als eine Neuauflage der reaktioniren Menschenrechtskritik, wie sie
vor zweihundert Jahren bereits von Joseph de Maistre und anderen Ideolo-
gen der Gegenrevolution formuliert worden sei.”’ Dagegen pladiert er fiir
ein Konzept des menschenrechtlichen Universalismus, in dem die ,,beson-
deren” Belange kultureller Minderheiten mit Absicht nicht thematisiert
werden. Die bewusste Differenzblindheit — also die Ausblendung des Be-
sonderen — gilt ihm als notwendiges Implikat der im Namen von Men-
schenrechten und Demokratie erkdmpften allgemeinen Rechtsgleichheit.
Die Gegenposition, die besagt, dass der menschenrechtliche Univer-
salismus die geschichtlich gewachsene Besonderheit der Kulturen ignoriere
und womoglich zerstore, hat eine lange Tradition, die man iiber mehr als
zweihundert Jahre bis zu Edmund Burkes Streitschrift gegen die Franzdsi-
sche Revolution und ihre ,,abstrakten[n] Grundsidtze von ,Rechten der
Menschen’,, zuriickverfolgen kann.”' Man denke auch an Hegels Wort von
der ,,Abstraktion des Liberalismus‘** oder an die Zuriickweisung der Men-
schenrechtserklarung der Vereinten Nationen durch Kulturanthropologen
wie Claude Lévi-Strauss, der bemingelt, dass die ,,faktische Verschieden-
heit der Volker, ,die sich der Beobachtung aufzwingt®, in der Erklarung
vernachldssigt werde.”> Zu den ausdriicklichen Gegnern universaler Men-

19 Alain Finkielkraut, Die Niederlage des Denkens, Reinbek 1989, S. 19.

20 Vgl. ebd. S. 22ff.

21 Vgl. Edmund Burke, Betrachtungen iiber die Franzdsische Revolution (1790),
aus dem Englischen iibertragen von Friedrich Gentz, Ziirich 0.J., S. 83.

22 Vgl. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, in: Werke Bd.
12, Frankfurt a.M. 1970, S. 535.

23 Vgl. Claude Lévi-Strauss, Rasse und Geschichte (1951), neu abgedruckt in:
Ralf Konersmanmn (Hg.), Kulturphilosophie, Leipzig 1996, S. 168-221, hier
S. 177.

32

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

schenrechte gehort heute der Vordenker der franzosischen ,,Nouvelle
Droite* Alain de Benoist, dessen ,,Europdisches Manifest fiir das 21. Jahr-
hundert bezeichnenderweise den Titel ,,Aufstand der Kulturen* trigt. Be-
noist geht es darum, den normativen Universalismus der Menschenrechte
als Bestandteil der neoliberalen Globalisierungsideologie zu decouvrieren,
gegen deren nivellierenden Einfluss er die Vielfalt der Kulturen mobilisie-
ren will.** Die Frontstellung, wie sie bei Finkielkraut anklingt, spiegelt sich
bei Benoist mit umgekehrten Vorzeichen wider, ndmlich als Widerstand
der ,,besonderen” kulturellen Identititen gegen die abstrakte ,,Allgemein-
heit von Menschenrechten.

Eine vermittelnde Position nimmt Charles Taylor ein. Auch er geht
offensichtlich davon aus, dass spezifische Rechte zugunsten kultureller
Minderheiten in Spannung zu den Menschenrechten stehen. Statt die bei-
den Anliegen frontal gegeneinander zu stellen, versucht er allerdings, sie
von einem iibergeordneten Standpunkt her in eine Balance zu bringen. Als
vermittelnde Kategorie fiihrt er den Begriff der ,, Authentizitit ein, der
Taylors ethischen Ansatz im Ganzen charakterisiert.”> Die zentrale Funkti-
on des Authentizititsbegriffs besteht darin, dass er es moglich macht, so-
wohl die Sorge um die Besonderheit der je eigenen (individuellen und
kommunitdren) Identitdt als auch den Einsatz fiir universale Menschen-
rechte als komplementire Aspekte des neuzeitlichen ,, Kampfes um Aner-
kennung* zu integrieren, in dem es nach Taylor immer um beides geht: um
Differenz und Gleichheit bzw. um Besonderheit und Allgemeinheit.*® Auch
wenn Taylor die normative Gleichurspriinglichkeit dieser beiden Kompo-
nenten im Kampf um Anerkennung unterstellt, bleibt es jedoch dabei, dass
sie in Konflikt zueinander geraten konnen und dann zuletzt doch auch ge-
geneinander abgewogen werden miissen. Dass bei solcher Abwéigung der
menschenrechtliche Universalismus gelegentlich zugunsten der Be-
standspflege einer besonderen kulturellen Lebensform zuriicktreten sollte,
wird von Taylor ausdriicklich konzediert.”” Als Beispiel fiihrt er die re-
striktive, anti-englische Sprachengesetzgebung von Quebec an, mit der die
frankophone Provinz — und zwar bewusst auf Kosten einiger Grundrechte

24 Vgl. Alain de Benoist, Aufstand der Kulturen. Europdisches Manifest fiir das
21. Jahrhundert, Berlin 1999, S. 7: ,,Die Rhetorik der Menschenrechte dient
von allen Dingen, den Widerstand gegeniiber der Globalisierung zu brechen
und die ErschlieBung neuer Mérkte zu ermoglichen.*

25 Vgl. Charles Taylor, The Ethics of Authenticity, Cambridge/Mass. 1992.

26 Vgl. Charles Taylor, Die Politik der Anerkennung, in: Amy Gutmann; Char-
les Taylor (Hg.), Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frank-
furt a.M. 1993, S. 13-78, bes. S. 27ff.

27 Vgl. ebd. S. 53: ,Vielmehr gilt es, die elementaren Freiheiten, die niemals
eingeschrankt werden diirfen und deshalb fest verankert werden miissen, von
Vor- und Sonderrechten zu unterscheiden, die zwar wichtig sind, aber aus
politischen Griinden, allerdings nur aus sehr triftigen, widerrufen oder be-
schnitten werden kénnen.*

33

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

der kanadischen Bundesverfassung — ihre gewachsene kulturelle Identitit
als ,,distinct society” innerhalb der kanadischen Fdderation zu schiitzen
versucht, ein Projekt, dem Taylor Verstdndnis und Sympathie entgegen-
bringt.*® Generell verbindet auch er mit seinem authentizititsethischen An-
satz eine Kritik an der ,,Differenzblindheit” des politisch-rechtlichen Uni-
versalismus, der sich aufgrund seiner bewussten Ausblendung des histo-
risch Besonderen als einseitig und ,,abstrakt* erweise.” Damit fiihrt er die
von Burke und Hegel eréffnete Universalismuskritik in geméaBigter Weise
fort.

Der in allen genannten Positionen — von Finkielkraut {iber Benoist
bis Taylor — unterstellte Antagonismus des ,,Besonderen* und des ,,Allge-
meinen® ist also offenbar ein Schliisselproblem, an dem sich die Mdglich-
keit einer Integration von Minderheitenrechten in den Menschenrechtsdis-
kurs entscheidet. Deshalb soll das Verhéltnis zwischen Besonderheit und
Allgemeinheit im Folgenden einer ndheren Priifung unterzogen werden.
Dabei wird sich zweierlei zeigen: Zum einen haben die ,,allgemeinen®
Menschenrechte iiberhaupt erst in der Konfrontation mit den ,,besonderen*
Gerechtigkeitsforderungen bedrohter Gruppen von Menschen ihre histo-
risch-konkrete Schutzwirkung entwickelt; zum anderen konnen (unter noch
ndher zu kldrenden Bedingen) auch die Anliegen kultureller Minderheiten
zu einer sinnvollen Weiterentwicklung des Menschenrechtsdiskurses bei-
tragen.

Zuvor sei kurz in Erinnerung gerufen, dass Menschenrechte — wie
schon aus Artikel 1 der Allgemeinen Menschenrechtserkldrung der Ver-
einten Nationen hervorgeht — Freiheitsrechte sind. Die Wiirde des Men-
schen als eines sittlichen Verantwortungswesens findet in Menschenrechten
dadurch ihre 6ffentliche Anerkennung, dass darin einem jeden die gleiche
maximale Freiheit (einschlieBlich der materiellen Voraussetzungen der
Freiheitsverwirklichung) politisch-rechtlich gewihrleistet wird. Dies jeden-
falls ist die kritisch-normative Leitidee des Menschenrechtsdenkens.”® Als
Freiheitsrechte sind Menschenrechte deshalb per se auf Pluralitit angelegt.
Es geht in ihnen nicht darum, die ,,Besonderheit™ unterschiedlicher Lebens-
formen (und dariiber hinaus: unterschiedlicher Religionen, Weltanschauun-
gen, Lebensziele usw.) zu beseitigen, sondern die Chance freiheitlicher
Verwirklichung des je ,,Besonderen” einem jeden zu erdffnen. Der men-
schenrechtliche Universalismus steht deshalb nicht in einem pauschalen
Gegensatz zu einem ,,Recht auf Differenz®. Sofern sich unter dem (aller-

28 Vgl. ebd. S. 52f.

29 Vgl. ebd. S. 55: ,,Es gibt eine Politik der Gleichachtung, die in einem Rechte-
Liberalismus zum Ausdruck kommt, der sich der Differenz gegeniiber unauf-
geschlossen zeigt, weil er (a) auf einer gleichféormigen Anwendung der diese
Rechte definierenden Regeln besteht und keine Ausnahmen zuldsst und weil
er (b) misstrauisch gegeniiber kollektiven Zielen ist.

30 Vgl. Wolfgang Huber; Ernst Eduard Todt, Menschenrechte. Perspektiven ei-
ner menschlichen Welt, Stuttgart 1977.

34

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

dings mehrdeutigen!) Begriff ,,Recht auf Differenz* die Forderung nach
Anerkennung selbstbestimmter Lebensfiihrung — und das heiflit immer
auch: nach Selbstsein und Anderssein — verbirgt, kann man sagen, dass
Menschenrechte dieses Recht, und zwar als das Recht eines jeden, von An-
fang an beinhalten. Die Universalitdt der Menschenrechte ist deshalb kei-
neswegs mit der Propagierung eines uniformen Menschenbildes, Gesell-
schaftsmodells oder einer bestimmten kulturellen Lebensform auf Kosten
historischer Vielfalt gleichzusetzen, wie Kritiker aus unterschiedlichen La-
gern dies seit je befiirchten;’' und wenn immer Menschenrechte dann doch
in diesem Sinne eingesetzt werden — wofiir es in der Tat Beispiele gibt —
handelt es sich dabei um einen politischen Missbrauch der Menschenrecht-
sidee, der im Namen menschenrechtlicher Freiheit zuriickzuweisen ist.

Menschenrechte geben als Freiheitsrechte nicht nur einer Vielzahl je
besonderer Lebensformen Raum. Sie konnen auBerdem durchaus eine spe-
zifische Schutzwirkung zugunsten besonders gefihrdeter Gruppen von
Menschen entfalten. Darin besteht, wie noch zu zeigen sein wird, nur
scheinbar ein Widerspruch zu ihrem Charakter als universale Gleichheits-
rechte. Von Anfang an wurde die historische Entwicklung der Menschen-
rechte vorangetrieben durch den Protest gegen die Unrechtserfahrungen be-
sonders verletzlicher Gruppen, wie er von den Vertretern der Betroffenen —
in der Arbeiterbewegung, der Frauenrechtsbewegung oder jlingst etwa in
den Selbstorganisationen der Behinderten — artikuliert worden ist. Im Pro-
test gegen die historischen Unrechtserfahrungen konkreter Gruppen von
Menschen hat das formale Prinzip der Menschenrechte — die politisch-
rechtliche Anerkennung gleicher Freiheit — {iberhaupt erst seine materialen
Konturen erhalten.’”

Dies ldsst sich am besten anhand des Diskriminierungsverbots illu-
strieren, das in allen Menschenrechtsdokumenten eine Schliisselfunktion
innehat (und deshalb zumeist in einem der ersten Artikel aufgefiihrt wird).
Der normative Zweck des ,, allgemeinen “ Diskriminierungsverbots — ndm-
lich die Verwirklichung gleichberechtigter Freiheit — wird nédmlich typi-
scherweise in eine Liste je ,, besonderer“ Diskriminierungsverbote ausdif-
ferenziert, hinter denen exemplarische historische Unrechtserfahrungen
stehen. So formuliert etwa Artikel 2 der Allgemeinen Menschenrechtser-
kldrung der Vereinten Nationen von 1948 als Konsequenz der in Artikel 1
bekannten universalen Gleichheit der Menschen an Wiirde und Rechten:

31 Kritiker haben in den Menschenrechten beispielsweise einen Ausdruck des
~American way of life”, eines westlich-individualistischen Menschenbildes,
eines modernen europdischen Anthropozentrismus oder eines kapitalistischen
Gesellschaftsform gesehen. Vgl. z.B. Adamantia Pollis; Peter Schwab, Hu-
man Rights: A Western Construct with Limited Applicability, in: dies. (Hg.),
Human Rights: Cultural and Ideological Perspectives, New York 1979, S.
1-18.

32 Vgl. Heiner Bielefeldt, Philosophie der Menschenrechte, Darmstadt 1998, S.
80ff.

35

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

»Jedermann hat Anspruch auf die in dieser Erklérung proklamierten Rechte
und Freiheiten ohne irgendeine Unterscheidung, wie etwa nach Rasse, Far-
be, Geschlecht, Sprache, Religion, politischer oder sonstiger Uberzeugung,
nationaler oder sozialer Herkunft, nach Vermogen, Geburt oder sonstigem
Status.“** Mit dem abschlieBenden Hinweis auf einen »sonstigen Status*
wird ausdriicklich die Moglichkeit offengehalten, dass neuartige Diskrimi-
nierungserfahrungen (oder neue Offentliche Sensibilisierungsprozesse fiir
vielleicht schon lange bestehende Diskriminierungen) die Liste der beson-
deren Diskriminierungsverbote erweitern. Letztere erweisen sich somit als
exemplarische Konkretisierungen des (in der Formulierung ,,ohne irgendei-
ne Unterscheidung® angesprochenen) allgemeinen Diskriminierungsver-
botes. Die historische Offenheit und Weiterentwicklung des Diskriminie-
rungsverbots zeigt sich beim Blick auf jiingere Menschenrechtsdokumente
wie die Grundrechtscharta der Europédischen Union vom Dezember 2000.
Die Charta der EU spiegelt die mittlerweile weiter fortgeschrittene 6ffentli-
che Thematisierung von Unrechtserfahrungen, wenn sie iiber die 1948er
Erkldrung der Vereinten Nationen hinaus auch die Diskriminierung auf-
grund genetischer Merkmale sowie die Diskriminierung Homosexueller,
Behinderter, alter Menschen und der Angehdrigen nationaler Minderheiten
ausdriicklich verbietet.**

Menschenrechtliche Relevanz erhilt der Protest gegen Unrechtser-
fahrungen besonderer Gruppen von Menschen allerdings erst dadurch, dass
er den konkreten Erfahrungskontext zugleich iiberschreitet. In menschen-
rechtlichen Forderungen nach Gerechtigkeit schafft sich ein Anliegen Ge-
hér, das tber den Kreis der unmittelbar Betroffenen hinaus zuletzt ,,alle*
angeht, weil in ihm die Wiirde des Menschen auf dem Spiel steht.”> Der

33 Es folgt im zweiten Satz des Art. 2 das Verbot der Diskriminierung aufgrund
der politischen oder rechtlichen Stellung des Landes oder Gebietes, dem eine
Person angehdrt.

34 Vgl. Art. 21 Abs. 1 der (bislang allerdings nicht rechtsverbindlichen) Grund-
rechte-Charta der Europédischen Union: ,,Diskriminierung insbesondere wegen
des Geschlechts, der Rasse, der Hautfarbe, der ethnischen oder sozialen Her-
kunft, der genetischen Merkmale, der Sprache, der Religion oder der Weltan-
schauung, der politischen oder sonstigen Anschauung, der Zugehorigkeit zu
einer nationalen Minderheit, des Vermdgens, der Geburt, einer Behinderung,
des Alters oder der sexuellen Ausrichtung sind verboten.”“ Zitiert nach
Europdische Grundrechte Zeitschrift 2000, S. 554-558, hier S. 556.

35 Vgl. Gerhard Hover, Menschenrechte — universales Ethos der modernen Welt,
in: Johannes Schwartldnder (Hg.), Freiheit der Religion. Christentum und Is-
lam unter dem Anspruch der Menschenrechte, Mainz 1993, S. 352-356, hier
S. 354: ,Menschenrechte sind Antwort auf Erfahrungen strukturellen Un-
rechts. Thnen eignet daher notwendig die Partikularitit als geschichtlich-
konkretes Ethos. Die Partikularitét ihrer geschichtlichen Erscheinungsformen
steht nicht im Gegensatz zur Universalitit ihres Anspruchs. Wo Menschen-
rechte authentische Erfahrungen von Freiheit, realer geschichtlicher Freiheit,

36

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

Anspruch, der sich in Menschenrechtsforderungen anmeldet, richtet sich an
jeden Menschen, insofern einem jeden die Zustimmung dariiber angeson-
nen wird, dass es sich bei der erfahrenen Verletzung um ein schwerwie-
gendes Unrecht handelt, gegen das um der Wiirde des Menschen willen
politisch-rechtliche Abhilfe geboten ist. Diese Struktur eines ,,Appells an
jeden® ist Menschenrechtsforderungen seit je her inhérent; genau in ihr
manifestiert sich der normative Universalismus der Menschenrechte. Es
versteht sich dabei von selbst, dass nicht ein faktisch-universeller Konsens
als Voraussetzung fiir die Statuierung eines Menschenrechts erwartet wer-
den kann; sonst hitten Menschenrechte niemals entstehen konnen. Worum
es stattdessen geht, ist die prinzipielle Konsensfdhigkeit der zur Debatte
stehenden Gerechtigkeitsforderung, von der also zumindest denkbar sein
muss, dass sie die Zustimmung eines jeden erfahren konnte. In freiem An-
schluss an John Rawls ldsst sich das Kriterium, das eine Gerechtigkeitsfor-
derung erfiillen muss, um als Menschenrecht anerkannt zu werden, wie
folgt genauer formulieren: Die fragliche Gerechtigkeitsforderung muss so
beschaffen sein, dass sie die Zustimmung eines jeden Menschen finden
konnte, der im Lichte der Idee menschenrechtlicher Gleichheit das Anlie-
gen zugleich von der Perspektive aller relevanten Positionen her gepriift
hat.*® Auf diese Weise wird der konkrete Kontext einer Unrechtserfahrung

zum Ausdruck bringen, artikulieren sie zugleich das Universal-Menschliche,
das nicht zur Disposition steht [...]. Bereits Kant vermittelt {iber den (von
ihm allerdings unzureichend geklirten) Begriff der Maxime den normativen
Universalismus des kategorischen Imperativs mit der unaufhebbaren Kontin-
genz menschlicher Praxis. Vgl. dazu Heiner Bielefeldt, Symbolic Represen-
tation in Kant’s Practical Philosophy, Cambridge 2003, S. 68ff.

36 Vgl. John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M. 1975. Be-
kanntlich vollzieht Rawls ein Gedankenexperiment, wonach fiktive Partner
eines Gesellschaftsvertrags die normativen Prinzipien ihrer kiinftigen gesell-
schaftlichen Koexistenz und Kooperation unter einem ,,Schleier des Nicht-
wissens® (,,veil of ignorance®) ausarbeiten miissen. Durch diese Figur soll die
im Namen der universalistischen Gleichheitsidee gebotene Abstraktion von
Hautfarbe, Geschlecht, Religionszugehorigkeit, Generation u.a. partikularen
Bestimmungen symbolisiert und zugleich operationalisiert werden. Kritiker
haben den ,,Schleier des Nichtwissens® vielfach als Zeichen mangelnder
Kontextsensibilitdt gedeutet. Sie {ibersehen dabei, dass Rawls dem fiktiven
Entscheidungssubjekt (d.h. seiner Leserschaft) einen mehrfachen Rollen-
wechsel abverlangt, damit sie die zur Debatte stehenden Gerechtigkeitsvor-
stellungen beispielsweise aus der konkreten Perspektive eines arbeitslosen
Immigranten, eines mittelstindischen Unternehmers, einer allein erziehenden
schwarzen Mutter, eines Sozialhilfeempfangers usw. priifen. Die Liste der
»relevanten Positionen®, die es auf diese Weise zu durchlaufen gilt, ist kei-
neswegs abgeschlossen, sondern bleibt fiir mogliche Erweiterung offen, wie
sie sich aus der fortschreitenden gesellschaftspolitischen Debatte ergeben.
Auch wenn bei Rawls die Perspektiven von kulturellen Minderheiten — z.B.
die Position einer kopftuchtragenden jungen Frau — nicht eigens aufgefiihrt

37

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

sowohl gewahrt als auch iiberschritten; er wird nicht ausgeldscht, wohl aber
kommunikativ iiber den Kreis der Betroffenen hinaus auf einen ,,allgemei-
nen Standpunkt” hin gedffnet. Die Forderung nach politisch-rechtlicher
Abhilfe gegen das erfahrene Unrecht gewinnt dadurch ihren ,,prinzipiellen®
Charakter als ein Menschenrechtsanspruch, der zuletzt alle Menschen an-
geht und auf den sich deshalb fortan alle Menschen berufen konnen, die
unter einem vergleichbaren Unrecht leiden.

Der menschenrechtliche Universalismus ist keineswegs auf den
Kreis von (im engeren Sinne) ,,Jedermann-Rechten — d.h. Rechten, die je-
dem Menschen unabhingig von seiner Lebenssituation gleichermaflen zu-
kommen — eingeschrinkt. Sonst konnte es rechtlichen Schutz zugunsten ge-
fahrdeter Gruppen — z.B. von Frauen, Kindern, Fliichtlingen, Behinderten —
im Rahmen der Menschenrechte gar nicht geben, so dass jene Kritiker zu-
letzt womoglich doch Recht hitten, die den Menschenrechten unhistorische
,,Abstraktheit” vorwerfen. Der normative Universalismus manifestiert sich
vielmehr zum einen darin, dass jeder Mensch Adressat menschenrechtlicher
Forderungen ist. Menschenrechte gehen jeden an. In ihnen findet jenes
,»Gewissen der Menschheit® seine politische Instanz, das in der Prdaambel
der Allgemeinen Menschenrechtserkldrung der Vereinten Nationen ange-
sprochen wird, wenn dort — im Blick auf die historische Unrechtserfahrung
insbesondere des Nationalsozialismus — von ,,Akten der Barbarei“ die Re-
de ist, die ,,das Gewissen der Menschheit schwer verletzt haben. Zum an-
deren verlangt der normative Universalismus, dass, sobald eine Gerechtig-
keitsforderung als Menschenrecht anerkannt ist, es jedem Menschen in
vergleichbarer Situation mdglich sein muss, sich darauf zu berufen.

Zuriick zur Frage nach den spezifischen Rechten kultureller Minder-
heiten. Die Tatsache, dass in Minderheitenrechten konkreten Gruppen von
Menschen ein besonderer Rechtsschutz (verbunden eventuell auch mit po-
sitiver Forderung) zuteil wird, steht keineswegs per se in Widerspruch zur
Universalitdt der Menschenrechte. Nicht jeder besondere Rechtsschutz,
dies sollte deutlich geworden sein, ist der Struktur nach ein partikularisti-
sches ,,Sonderrecht”, also ein illegitimes Privileg, wie etwa Finkielkraut
dies zu unterstellen scheint. Die menschenrechtliche Kernfrage lautet des-
halb nicht, ob alle oder ob nur einige Menschen in den Genuss der jeweili-
gen Rechte kommen. Der menschenrechtliche Universalismus entscheidet
sich — in freiem Anschluss an Rawls — vielmehr an der Frage, ob die streiti-
ge normative Forderung inhaltlich so geartet ist, dass sie verallgemeine-
rungsfdhig ist, d.h. dass sie (hypothetisch) die Zustimmung eines jeden fin-
den kann, der das zur Debatte stechende Anliegen im Lichte der menschen-

ist, gibt es keinen systematischen Grund dafiir, ihr den Status einer ,,relevan-
ten Position“ abzusprechen, erweist sich die politische ,,Relevanz* doch iiber-
haupt erst in der 6ffentlichen Debatte, in der die Vielfalt der Problemlagen
und Gerechtigkeitsanspriiche deutlich werden. Vgl. dazu Heiner Bielefeldt,
Neugzeitliches Freiheitsrecht und politische Gerechtigkeit. Perspektiven der
Gesellschaftsvertragstheorien, Wiirzburg 1990, S. 127ff.

38

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

rechtlichen Gleichheitsidee und zugleich aus der Perspektive aller beteilig-
ten Parteien kritisch gepriift hat. Wenn sie diesem Kriterium geniigen, kon-
nen auch ,besondere” Rechte zugunsten von Minderheiten als Menschen-
rechte ,allgemeine” Geltung beanspruchen. In diesem Falle wiirden Min-
derheitenrechte deshalb nicht auf die Relativierung der Menschenrechte
hinauslaufen, wie Taylor dies glaubt (und fiir nétig hélt); stattdessen lieBen
sie sich als eine sinnvolle Erweiterung des Menschenrechtsansatzes auf ei-
nen in den letzten Jahrzehnten neu ins Bewusstsein getretenen Problembe-
reich politischer Gerechtigkeit begreifen.

Ein spezifischer Rechtsschutz zugunsten kultureller Minderheiten
kann, wenn er menschenrechtlich verstanden werden soll, nicht auf einen
vorgingig bestimmten Kreis von Menschen begrenzt bleiben. Vielmehr
muss schon bei der Formulierung des Rechtsanspruchs die Méglichkeit im
Blick sein, dass auch andere Menschen bzw. Gruppen, die sich in einer
vergleichbaren Bedrohungslage befinden, in dhnlicher Weise davon profi-
tieren. Die aus der konkreten Unrechtserfahrungen — etwa einem erfahre-
nen Assimilationsdruck — erwachsene ,,Besonderheit” des Anliegens bleibt
somit zwar bestehen, nimmt zugleich aber den Charakter des ,,Exemplari-
schen* an. Dadurch gewinnt jede einmal erkdmpfte Rechtsposition zugun-
sten einer bestimmten Minderheit die Struktur eines Prdizedenzfalls, auf
den sich fortan auch andere Menschen — genauer: alle Menschen bzw.
Gruppen in einer vergleichbaren Bedrohungslage — berufen kénnen.”” Mit
anderen Worten: Minderheitenrechte sind zwar streng genommen keine
»Jedermann-Rechte®, weil sie nicht ohne Weiteres von jedem beansprucht
werden konnen. Wohl aber handelt es sich gewissermallen um ,, konditio-
nale Jedermann-Rechte “, weil ein jeder, der er die entsprechende Gefihr-
dungslage glaubhaft machen kann, denselben Anspruch auf spezifischen
Rechtsschutz haben soll. Die Konditionalitit des Rechts macht die ,,Beson-
derheit* der Schutzwirkung aus, die gleichwohl niemals nur das Privileg
einer einzelnen Gruppe sein kann, sondern als Menschenrecht von ,,prinzi-
pieller” Bedeutung ist und deshalb als Berufungsinstanz in allen vergleich-
baren Fillen dienen kann.

Der normative Universalismus impliziert schlieBlich auBerdem, dass
positive FordermaBinahmen, die einer bestimmten Minderheit zugute kom-

37 Der hier verwendete Begriff der ,,vergleichbaren Bedrohungslage® ist natiir-
lich hochgradig auslegungsfiahig und bezogen auf konkrete Fallkonstellatio-
nen daher sicherlich fiir konkurrierende Einschitzungen offen. Rechtsphilo-
sophische Uberlegungen, wie sie hier angestellt werden, haben allerdings
nicht den Sinn, Deduktionsprinzipien zu gewinnen, von denen sich konkrete
Fille eindeutig entscheiden lassen. Vielmehr geht es darum, den normativen
Horizont aufzuzeigen, in dem sich kontroverse Einschitzungen bewegen. Die
prinzipielle Verweigerung der Moglichkeit, dass sich auch andere Menschen
auf die seitens einer Minderheitengruppe erkdmpften Rechte berufen konnten,
wire aber in jedem Fall als Aussteig aus dem menschenrechtlichen Diskurs
zu werten.

39

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

men sollen, auf ein solches Mal} beschriankt bleiben, dass auch bei hypo-
thetischer Ausweitung auf alle dhnlich situierten Minderheiten die politi-
schen, 6konomischen und kulturellen Ressourcen nicht iiber Gebiihr stra-
paziert werden.”® Die Konsequenzen dieses Kriteriums seien abschlieBend
an zwei fiktiven Beispielen illustriert. Nehmen wir an, es handelt sich bei
der besagten Minderheit um eine gesellschaftlich gut etablierte, nicht in ih-
rem Bestand bedrohte Gruppe, der es lediglich um die Pflege eines von
mehreren in der Gesellschaft verbreiteten Dialekts (etwa des Schwibi-
schen) ginge, so miisste sie ihren Anspruch auf positive Férderung von
vornherein hypothetisch mit allen anderen Dialektgruppierungen (mit
Sachsen, Bayern, Franken, Hessen usw.) teilen und in entsprechend be-
scheidenen Grenzen halten. Von einem Menschenrechtsanspruch zu spre-
chen wire in diesem Fall kaum sinnvoll. Vollig anders hingegen wire die
Situation, wenn es um die Uberlebenschancen einer traditionell diskrimi-
nierten und marginalisierten Minderheit handelte — etwa einer indigenen
Bevolkerungsgruppe in Nordamerika. In diesem Fall lieBen sich auch um-
fangreiche infrastrukturelle FérdermaBnahmen als Gerechtigkeitsanspruch
begriinden, weil die dafiir bereitgestellten Ressourcen ndmlich nur auf
(vermutlich wenige) Gruppierungen hypothetisch auszuweiten wiren, die
sich in einer vergleichbar existenziellen Bedrohungssituation befinden. Die
,besondere* Bedrohungssituation — und die dahinter stehenden Unrechtser-
fahrungen — machen im letzteren Fall die Dringlichkeit spezifischer For-
dermafBnahmen ,,allgemein® einsichtig, die deshalb mit guten Griinden als
ein Menschenrechtsanspruch verstanden werden konnen.

2. Kultur als Raum menschlicher Freiheit

Die einzelnen Menschenrechtsverbiirgungen stellen in Antwort auf histori-
sche Unrechtserfahrungen von Unterdriickung und Diskriminierung Kon-
kretisierungen der allgemeinen  menschenrechtlichen Freiheits- und
Gleichheitsidee dar. Als politisch-rechtliche Gewahrleistungen der ,,grund-
legenden® Voraussetzungen gleichberechtigten freiheitlichen Miteinander-
handelns sind alle Menschenrechte ihrem Sinn nach ,,Grundfreiheiten®.
Dies gilt nicht nur fiir die ,,klassischen* Freiheitsrechte (von der Gewis-
sens- und Bekenntnisfreiheit tiber die Justizgrundrechte bis zum demokrati-
schen Wabhlrecht), sondern auch fiir die wirtschaftlichen und sozialen
Rechte (von der gewerkschaftlichen Koalitionsfreiheit bis hin zur sozial-
staatlichen Garantie der finanziellen Mindestbedingungen menschenwiirdi-

38 Dies ist ein zugegeben sehr abstraktes Kriterium, das aber den Vorteil hat, fiir
unterschiedliche Anwendungen in unterschiedlichen Kontexten offen zu sein.
Fest steht in jedem Fall, dass die zugunsten von Minderheiten zur Verfiigung
gestellte besondere Infrastruktur ihre Grenzen an der Notwendigkeit findet,
die sozialen und institutionellen Voraussetzungen fiir die staatliche Gewihr-
leistung von Rechten iiberhaupt zu wahren.

40

am 14.02.2026, 16:59:46.



https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

ger Existenz), die auch innerhalb der Arbeitsgesellschaft Strukturen gleich-
berechtigter Freiheit und Mitwirkung schaffen sollen.

Es sind vielfach Zweifel geduflert worden, ob die Rechte kultureller
Minderheiten mit dieser emanzipatorischen Struktur der Menschenrechte
vereinbar sind. Die Skeptiker verweisen auf die Gefahr, dass sich unter
dem Banner kultureller Identitét autoritire politische Bewegungen formie-
ren konnen, die um der Wahrung ihrer kulturellen Tradition willen wo-
moglich Einschrinkungen menschenrechtlicher Grundfreiheiten verlangen
und durchsetzen. Rhoda Howard warnt deshalb vor einer unkritischen
Verwendung des Kulturbegriffs als Anspruchsgrundlage politisch-
rechtlicher Forderungen: ,,If culture is the absolute value, then the funda-
mental chracteristics of human rights, such as nondiscrimination and equa-
lity, must bow before it.“*> Ahnlich lauten die Bedenken bei Alain Finkiel-
kraut. Sarkastisch formuliert er die Alternative, dass Menschen entweder
Rechte haben, mittels derer sie sich von ihren kulturellen Traditionen
emanzipatorisch distanzieren konnen, oder eine kulturelle ,,Livree*, durch
die sie — und sei es auch gegen ihren Willen — auf ihre kulturelle Herkunft
vergattert werden. Die jlingst im Namen von Multikulturalismus und Min-
derheitenrechten propagierte Aufwertung des Kulturbegriffs ist ihm daher
von vornherein als politischer Autoritarismus verdichtig:

»Aus Angst, den Einwanderern Gewalt anzutun, verbindet man sie mit einer Li-
vree, die die Geschichte ihnen zugeschnitten hat. Um sie so leben zu lassen, wie
es ihnen passt, versagt man es sich, sie vor moglichen Untaten oder Missbrauch
ihrer jeweiligen Tradition zu schiitzen. Um die Grausamkeit der Entwurzelung zu
mildern, {ibergibt man sie wehrlos, auf Gedeih und Verderb wieder ihrer Ge-
meinschaft und schafft es so, die Anwendung der Menschenrechte auf die Men-
schen des Westens zu beschrianken, und das alles in dem Glauben, diese Rechte
zu erweitern, wenn man jedem die Wahl ldsst, in seiner Kultur zu leben.“*’

Liberale Befiirworter kultureller Minderheitenrechte wie Charles Taylor
oder Will Kymlicka betonen demgegeniiber heute gerade den freiheitlichen
Charakter solcher Rechte, die allein Minderheiten eine Chance geben, sich
gegen den Assimilationsdruck ihrer Umgebung zu behaupten und ihre Le-
bensform selbst zu bestimmen. Mit ihrem Ansatz bei der freiheitlichen
Selbstbestimmung von Minderheiten grenzen sie sich klar von den intel-
lektuellen Vorkdmpfern der ,,neuen Rechten* wie Alain de Benoist ab, der
gleichermalien postmoderne Differenzrhetorik und pagane Mythologie ge-
gen den modernen menschenrechtlichen Liberalismus aufbietet.”' So legt

39 Rhoda E. Howard, Human Rights and the Search for Community, Boulder
1995, S. 63.

40 Finkielkraut, Niederlage, a.a.O., S. 113.

41 Vgl. Benoist, Aufstand der Kulturen, a.a.0., S. 39: ,,SchlieBllich ist der Paga-
nismus auch Quelle von Toleranz, denn er macht aus dem ,Polytheismus der
Werte* die erste Bedingung fiir die Anerkennung des Anderen.*

41

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

Taylor Wert auf die Feststellung, dass seine ,,Ethik der Authentizitit auf
eine alternative Version von Liberalismus hinauslaufe, namlich auf einen
politischen Liberalismus, der von vornherein Raum auch fiir Gesichts-
punkte kultureller Identitdt gebe. Auch im politischen Einsatz fiir das
Uberleben einer bestimmten Kultur miissten deshalb, so betont er, die
,elementaren® Freiheitsrechte jeder Abwigung entzogen bleiben miissen.*
Ausdriicklich schlieit Taylor beispielsweise aus, ,,das habeas corpus, also
die Bestimmungen iiber die Freiheit der Person, in verschiedenen kulturel-
len Kontexten unterschiedlich zu handhaben®.* Generell aber gibt er keine
prazise Auskunft dariiber, wo genau die Grenze zwischen ,,elementaren‘
Freiheitsrechten und solchen Rechten verlduft, die zugunsten kultureller
Bestandssicherung notfalls dann doch politisch eingeschriankt werden kon-
nen. Taylor verzichtet vermutlich deshalb auf eine klare Grenzziehungen,
weil er gerade den inneren Zusammenhang von personlicher Freiheit einer-
seits und kultureller Zugehorigkeit andererseits gewahrt sehen mochte.
Beide Aspekte sind in seiner politischen Philosophie als komplementire
Momente des Ringens um eine authentische Lebensfiihrung zusammenge-
dacht, die, wie Taylor schreibt, nur innerhalb eines ,,unentrinnbaren Hori-
zonts“ kultureller Bedeutungszusammenhiinge gelingen kann.** Weil es
ihm stets um die Freiheit in konkretem kulturellen Kontext geht, themati-
siert er den Konfliktfall, in dem das Freiheitsanliegen die Einbindung in ei-
ne kulturelle Tradition kritisch aufsprengt, nur am Rande.

Eine deutlichere Priorititensetzung zugunsten der Freiheit nimmt
hingegen Taylors kanadischer Landsmann Will Kymlicka vor, indem er
Kultur gleichsam als Ressource freiheitlicher Lebensfiihrung beschreibt
und von daher von vornherein dem Primat der Freiheit unterordnet. Wah-
rend Taylor dem Uberleben kultureller Traditionen einen Wert an sich zu-
erkennt,” schreibt Kymlicka: ,,Eine Kultur ist nicht an sich und fiir sich
wertvoll, sondern weil die Einzelnen nur durch den Zugang zu einer gesell-

42 Vgl. Taylor, Die Politik der Anerkennung, a.a.O., S. 53.

43 Ebd. S. 55.

44 Vgl. Taylor, The Ethics of Authenticity, a.a.O., S. 37: ,,It follows that one of
the things we can’t do, if we are to define ourselves significantly, is suppress
oder deny the horizons against which things take on significance for us.” Das
Kapitel, aus dem dieses Zitat entnommen ist, trdgt den Titel: ,Inescapable
Horizons® (a.a.0., S. 31).

45 Vgl. Taylor, Die Politik der Anerkennung, a.a.O., S. 74, Endnote 16. In seiner
kritischen Wiirdigung des Ansatzes Kymlickas bemerkt Taylor: ,, Kymlickas
Uberlegungen mdgen fiir existierende Bevdlkerungsgruppen, die innerhalb
einer Kultur unter Druck geraten sind und nur innerhalb, nicht jedoch aufler-
halb dieser Kultur gedeihen kdnnen, giiltig sein. Aber sie vermdgen nicht
MaBnahmen zu rechtfertigen, die den Fortbestand fiir alle Zukunft sichern
sollen. Fiir die betroffenen Bevolkerungsgruppen steht aber genau diese Art
von Uberleben auf dem Spiel.

42

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

schaftlichen Kultur iiber einen Bereich sinnvoller Optionen verfiigen.«*

Der Kultur komme in erster Linie deshalb politisch-rechtliche Bedeutung
zu, weil sie ein Medium der Entfaltung von Freiheit darstelle. Innerhalb der
liberalen Tradition, so Kymlicka, sei der fundamentale Stellenwert der
Kultur als Voraussetzung von Freiheit nur selten ausdriicklich zum Thema
geworden, weil man die kulturellen Ressourcen der Gesellschaft in der Re-
gel als selbstverstindlich unterstellt habe.*” In der Auseinandersetzung mit
den Anspriichen kultureller Minderheiten zeige sich heute jedoch, dass die-
se Selbstverstandlichkeit fraglich sei — und im Grunde immer schon frag-
wirdig gewesen sei. Den Autoritarismusvorwurf, wie ihn einige Kritiker
von Minorititenrechten erheben, gibt Kymlicka an die Gegenseite zuriick.
Seiner Ansicht nach nimmt der politisch-rechtliche Liberalismus ohne
Thematisierung kultureller Zugehdorigkeit unter der Hand ideologischen
Charakter an, weil er damit auf Kosten von Minderheiten die kulturelle
Dominanz der bestehenden Mehrheitsverhiltnisse faktisch festschreibt.*®

Die normative Orientierung an der Freiheit der Menschen, fiir die
Kymlicka plédiert, hat zur Folge, dass die kulturelle Identitit nurmehr indi-
rekt Gegenstand politisch-rechtlicher Gewéhrleistungen sein kann. Unmit-
telbar beziehen letztere sich ndmlich auf die Menschen, die allein Subjekte
von_Freiheitsrechten sein konnen und denen es folglich obliegt, als Indivi-
duen und in Gemeinschaft mit Anderen ihre kulturelle Tradition zu pflegen
und weiterzuentwickeln, ihre kulturellen Identititen auszubilden oder auch
zu verdndern.*” Ob und wie sie dies tun, kann und darf der Staat dabei
letztlich nicht beeinflussen. Eine staatliche ,,Uberlebensgarantie” fiir be-
stimmte kulturelle Tradition ist deshalb nicht méoglich.

Entschiedener noch als bei Kymlicka selbst wird diese Konsequenz
des Primats der Freiheit von Seyla Benhabib formuliert, wenn sie schreibt:
,»Es ist nicht die Aufgabe des Staates oder der Gesetzgebung, in den Indivi-
duen ein Gefiihl fiir die weihevolle Unantastbarkeit der Kultur zu veran-
kern. Die Politik sollte dafiir sorgen, dass die Bedingungen fiir die Regene-
rierung der Kultur im Rahmen der Institutionen einer freien Zivilgesell-
schaft gegeben sind.“*® Was der Staat nach Benhabib leisten kann und lei-

46 Will Kymlicka, Multikulturalismus und Demokratie. Uber Minderheiten und
Staaten und Nationen, Berlin 1999, S. 34.

47 Vgl. ebd. S. 35.

48 Vgl. ebd. S. 21ff.

49 Die generell behauptete Prioritdt von Freiheitsrechten wird aber von Kym-
licka nicht immer konsequent durchgehalten. So schreibt er (ebd. S. 35f.):
,,Die Freiheit und Gleichheit, die [die meisten Menschen] schitzen und mit
der sie am meisten anfangen konnen, ist die Freiheit und Gleichheit in ihrer
eigenen gesellschaftlichen Kultur. Sie sind sogar bereit, auf groBere Freiheit
und Gleichheit zu verzichten, um den Fortbestand der eigenen Nation zu si-
chern.”

50 Seyla Benhabib, Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit. Politische
Partizipation im Zeitalter der Globalisierung, Frankfurt a.M. 1999, S. 68.

43

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

sten soll, ist mithin lediglich die Bereitstellung institutioneller Vorausset-
zungen fiir eine freiheitliche Entwicklung kultureller Identititen. Ob die
Menschen diese Moglichkeiten tatsdchlich nutzen, bleibt dabei ihre eigene
Entscheidung. Ahnlich betont auch Habermas: ,,Rechtsstaatlich kann diese
hermeneutische Leistung der kulturellen Reproduktion von Lebenswelten
nur ermdglicht werden. Eine Uberlebensgarantie miisste nimlich den An-
gehorigen genau die Freiheit des Ja- und Neinsagens rauben, die heute fiir
die Besitznahme und Bewahrung eines kulturellen Erbes nétig ist.«”!

Aus diesem menschenrechtlichen Ansatz ergibt sich ein Verstindnis
von Kultur als Medium menschlicher Freiheit, das mit einer von auflen
aufgezwungenen ,,Livree”, wie Finkielkraut sie befiirchtet, nichts gemein
hat. Mit Benhabib sind Kulturen gerade ,,keine Zwangsjacken, sondern fle-
xible, widerspriichliche und duBerst zwiespéltige Verflechtungen von In-
terpretation und Symbolisierung, durch die dem kollektiven und individu-
ellen Leben Bedeutung verlichen wird.“** Kulturen bilden in dieser Per-
spektive keine geschlossenen Kreise mit je eindeutigem Zentrum und kla-
ren Grenzen (wie die gingige Metapher von ,,Kulturkreisen* dies sugge-
riert),”® sondern lassen sich eher als offene Felder unterschiedlicher sym-
bolischer Praxis beschreiben. Bei allen Differenzen, die zwischen ihnen
existieren — und in den pluralistischen Gesellschaften auch weiterhin exi-
stieren sollen —, sind sie doch keine je eigenen ,,Welten®, sondern unter-
schiedliche und zumeist auch intern plurale ,,Kontexte“. Die Grenzen, die
zwischen ihnen verlaufen, mégen bestehen bleiben — solange sie sich nicht
zu undurchldssigen und unverdnderlichen Demarkationslinien verhérten.
Auf dem Hintergrund eines solches Kulturbegriffs kann ein offener ,,Multi-
kulturalismus® Gestalt gewinnen, der gerade nicht auf das Nebeneinander

51 Jirgen Habermas, Anerkennungskdmpfe im demokratischen Rechtsstaat, in:
Gutmann; Taylor (Hg.), Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung,
a.a.0., S. 147-196, hier S. 174. Vgl. dhnlich auch Michael Walzer, Pluralism:
A Political Perspective, in: Will Kymlicka (Hg.), The Rights of Minority
Cultures, Oxford 1995, S. 139-154, hier S. 153: ,,A state committed to plu-
ralism, however, cannot do anything more than see to it that those opportuni-
ties are available, not that they are used [...]* (Hervorhebung im Original).

52 Behabib, Kulturelle Vielfalt, a.a.O., S. 52.

53 Diese Vorstellung steht offensichtlich auch Pate bei der vielzitierten Huntig-
ton-These vom ,,Clash of Civilizations®. Huntington unterstellt ndmlich fiir
seine ,,Zivilisationen* genannten GroBkulturen die Notwendigkeit von ,,core
countries”, denen eine politische Ordnungsfunktion innerhalb der jeweiligen
GroBkultur zukommen soll. Schon von daher erhélt seine These einen autori-
taren Zug. Die leitende friedenspolitische Perspektive ist das geordnete Ne-
beneinander moglichst in sich geschlossener kultureller Kreise. Vgl. Samuel
P. Huntington, The Clash of Civilizations of the Remaking of World Order,
New York 1996.

44

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

abgesteckter ethnisch-kultureller ,,Claims* hinauslduft, sondern sich an der
Leitidee polyglotter Kommunikationsfihigkeit orientiert.™*

Nicht die konkrete Gestalt einer historisch geronnenen Kultur, son-
dern allein die freiheitlichen Voraussetzungen fiir die Wahrung — das heif3t
aber auch: fiir Entwicklung und Verdnderung — kultureller Identitdten bil-
den den Schutzbereich kultureller Menschenrechtsgewéhrleistungen. An-
dernfalls wiirden Minderheitenrechte zu einem freiheitsfeindlichen kultu-
rellen Artenschutz degenerieren, wie Habermas — mit kritischer Spitze ge-
gen Taylor — bemerkt:

,Der 6kologische Gesichtspunkt der Konservierung von Arten lésst sich nicht auf
Kulturen iibertragen. Kulturelle Uberlieferungen und die in ihnen artikulierten
Lebensformen reproduzieren sich normalerweise dadurch, dass sie diejenigen,
die sie ergreifen und in ihren Persénlichkeitsstrukturen prigen, von sich tiberzeu-
gen, d.h. zur produktiven Aneignung und Fortfiihrung motivieren.«

In einem menschenrechtlichen Konzept kultureller Minderheitenrechte
miissen deshalb immer auch die Rechte der internen Minderheiten beachtet
werden: d.h. die Rechte der Dissidenten, Synkretisten, Konvertiten, Rekon-
vertiten sowie solcher Menschen, deren Zugehorigkeit uneindeutig, vielfal-
tig und komplex ist.”®

Daraus ergeben sich Anspriiche an eine interne Pluralisierung von
Minderheitenkulturen, die nicht ohne konflikthafte Auseinandersetzungen
zu leisten sein diirfte. Es mag sein, dass manche Représentanten kultureller
Minderheiten solche Anspriiche als Zumutungen oder als Anschlag auf ihre
Identitét zuriickweisen und dafiir womdglich sogar Griinde auffithren. Wie
Leslie Green schreibt: ,,It may just be true of some groups that respect for
the rights of their internal minorities would undermine them. And if so,
there will be genuine and tragic conflict to face.”” Aus solchen Konflikten
gibt es keinen leichten Ausweg. Es mag ein Gebot kluger Riicksichtnahme
sein, Ubergangsldsungen und provisorische Kompromisse auszuhandeln,
um fiir interne kulturelle Lernprozesse Raum zu schaffen. Und es ist si-
cherlich eine Forderung der Gerechtigkeit, sich zugleich an die langen und
schmerzhaften historischen Lernprozesse zu erinnern, die auch in den

54 Vgl. Benhabib, Kulturelle Vielfalt, a.a.O., S. 65.

55 Habermas, Anerkennungskdmpfe, a.a.0., S. 161; S. 173f. (Hervorhebung im
Original).

56 Vgl. Kymlicka, Multikulturalismus, a.a.0., S. 63: ,,Der Multikulturalismus
muss die Gleichheit zwischen den Gruppen und die Freiheit innerhalb der
Gruppen respektieren. Das heilit, die Politik des Multikulturalismus darf kei-
ner Gruppe zugestehen, eine andere Gruppe zu unterdriicken, und sie darf
nicht zulassen, dass irgendeine Gruppe ihre eigenen Mitglieder unterdriickt,
indem sie ihnen die biirgerlichen und politischen Grundrechte kiirzt.*

57 Leslie Green, Internal Minorities and their Rights, in: Kymlicka (Hg.), The
Rights of Minority Cultures, a.a.0., S. 256-272, hier S. 270.

45

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

Mehrheitsgesellschaften Westeuropas ndtig waren und weiter nétig sind,
um Pluralitit auf der Grundlage gleicher Freiheit zu akzeptieren.”® Die Zu-
mutungen von Freiheit und Pluralismus kulturellen Minderheiten generell
und auf Dauer ,,ersparen” zu wollen, liefe aber auf eine problematische
Form der Toleranz hinaus, durch die die Angehérigen der Minderheiten
implizit aus dem Menschenrechtsdiskurs ausgegrenzt werden wiirden. Mit
anderen Worten: Kulturelle Minderheitenrechte sind als Menschenrechte
nur dann moglich, wenn auch die Minderheiten selbst den Anspruch von
Freiheit und Gleichberechtigung aufgreifen und in der Gestaltung ihrer in-
ternen Verhéltnisse beachten.

3. Rechte freiheitlicher Vergemeinschaftung

Spétestens bei der juristischen Ausformulierung von Minderheitenrechten
stellt sich die Frage, wer genau der Trdger dieser Rechte sein soll: das In-
dividuum oder die Gruppe. Sollen Minderheitenrechte als Individualrechte
— d.h. als die Rechte der einzelnen Angehdrigen kultureller Gruppen — aus-
gestaltet werden, oder sollen dariiber hinaus Minderheitengruppen als ei-
genstindige kollektive Rechtssubjekte anerkannt werden? Diese Frage wird
seit langem kontrovers diskutiert.”’ Auf der einen Seite ist evident, dass
Minoritdtenrechte nur in sozialen Gruppen realisiert werden kénnen, in de-
nen iiberdies nicht nur Individuen, sondern auch die Generationen mitein-
ander verbunden sind. Die Foérderung beispielsweise von Minderheiten-
sprachen kann offensichtlich nur greifen, wenn eine ausreichende Anzahl
von Menschen vorhanden ist, die diese Sprache von der dlteren Generation
iibernommen haben, sie pflegen und weitergeben wollen, und wenn auf3er-
dem eine ausreichend dichte soziale Verbindung zwischen ihnen besteht, so
dass diese Menschen eine generationeniibergreifende Gruppe bilden. Gera-
de der Gruppenaspekt von Minorititenrechten hat auf der anderen Seite Be-
fiirchtungen gendhrt, dass dadurch autoritire Kollektivismen Auftrieb er-
fahren und individuelle Freiheitsrechte in Gefahr geraten konnten.

Zu den Befiirwortern genuiner Kollektivrechte gehdren Theodor
Veiter und Otto Kimminich, die bei aller Wiirdigung der Menschenrechte
davon ausgehen, dass den Lebensbediirfnissen von Minderheitengruppen
damit allein nicht ausreichend Rechnung getragen werde. Beide orientieren
sich dabei niherhin am Begriff der ,,Volksgruppe als eines vorgegebenen

58 Ein Beispiel dafiir ist die lange Skepsis der katholischen Kirche gegeniiber
der Religionsfreiheit, die auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil grundlegend
iberwunden wurde. Vgl. dazu Pépstliche Kommission Justitia et Pax, Die
Kirche und die Menschenrechte, Mainz 1976. Aktuelle Bewédhrungsproben
fiir den Umgang mit neuer Vielfalt und neuen Rechtsanspriichen ergeben sich
flir die europdischen Gesellschaften insbesondere im Umgang mit Migranten
und Fliichtlingen.

59 Vgl. dazu Johannes Niewerth, Der kollektive und der positive Schutz von
Minderheiten und ihre Durchsetzung im Volkerrecht, Berlin 1996.

46

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

»ens sociale”, fiir dessen Uberleben eigene Volksgruppenrechte — neben
den individuellen Menschenrechten — nétig seien. So schreibt Veiter: ,,Der
bloBe Individualschutz reicht nicht aus, um eine Volksgruppe als solche zu
erhalten, diese muss auch rechtlich anerkannt sein im dem Sinne, dass sie
als Gemeinschaft zu erhalten ist, soweit sie das selbst will.“*” Gegen mog-
liche biologisierende Missverstindnisse hebt Veiter die geistig-kulturelle
Komponente bei der Definition der Volksgruppen hervor:

»MaBgebend ist [...], dass zur gemeinsamen Abstammung, die in einem aller-
dings sehr weit gespannten Sinn als ein objektives Merkmal zum Begriff Volk
gehort, und anderen objektiven Kriterien wie Sprache, Lebensstil, Brauchtum
usw., von welchen das eine oder andere auch fehlen kann, die geistige Zielset-

zung gehort [...]<.%

Indem er die Volksgruppe zugleich als eine ,,ethnische Schicksalsgruppe®
bezeichnet,” stellt Veiter gleichwohl die ,,objektive Komponente der Ge-
meinschaft in den Vordergrund, aufgrund derer die Gruppenzugehorigkeit
der Menschen offenbar auch unabhingig von ihrer personlichen Entschei-
dung festgestellt werden kann.

Die Anhénger eines strikt individualrechtlichen Ansatzes verweisen
demgegeniiber auf die Gefahr, dass Gruppenrechte leicht in einen freiheits-
feindlichen Kollektivismus miinden. Sobald sich das Konzept kultureller
Gruppenrechte erst einmal durchgesetzt habe, konnten sich, so Rhoda Ho-
wards Befiirchtung, schlieBlich auch die Anhidnger einer ,,White Supre-
macy* darauf berufen und ihre autoritire Politik damit legitimieren.”> Ho-
ward pladiert deshalb fiir einen strengen Primat der Individualrechte ge-
geniiber politisch-rechtlichen Anspriichen von Gruppen. Dass im Kon-
fliktfall bestimmte kulturelle Praktiken von Gemeinschaften, sofern sie mit
individuellen Freiheitsrechten nicht vereinbar sind, auf der Strecke bleiben,
erscheint ihr nicht nur unvermeidlich, sondern wiinschenswert: ,,A culture
and community based on systematic degradation must be challenged; if in-
dividual rights threaten such a society, so much the better.“** Ahnlich ist

60 Theodor Veiter, Nationalitdtenkonflikt und Volksgruppenrecht im 20. Jahr-
hundert, Miinchen 1977, S. 135. Vgl. auch Otto Kimminich, Rechtsprobleme
der polyethnischen Staatsorganisation, Miinchen; Mainz 1985, S. 67.

61 Veiter, Nationalitdtenkonflik, a.a.O., S. 156f.

62 Ebd. S. 165: ,,Volksgruppe ist eine erlebte und gelebte Gemeinschaft, ge-
kennzeichnet durch das Leben im Verbande, durch eine Heimat, ndmlich die
Heimat der Gruppenangehorigen, das Eingebundensein in die Geschlechter-
folge, dies als Volks oder Teils eines Volkes, die als ethnos (ethnische
Schicksalsgruppe) in einem nicht von ihr allein beherrschten Staat oder
Gliedstaat sich zur Selbstbestimmung einer zahlenmifBigen oder wirkungs-
maifigen andersethnischen Mehrheit gezwungen sieht, wenn sie nicht einge-
engt werden oder untergehen will.*

63 Howard, Human Rights, a.a.0., S. 63ff.

64 Ebd. S. 9.

47

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

die Position Helmut Rittstiegs. Mit Blick auf spezifische Rechte ethnischer
Minderheiten duflert er die Befiirchtung, dass auf diese Weise ethnische
Nationalismen wieder Riickenwind erhalten konnten: ,,Eine Politik auf
Ethnizitdt beruhender Minderheitenrechte tibernimmt das Menschenbild
des ethnischen Nationalstaates. Auch in diesem Konzept ist der Mensch
durch Ethnizitét bestimmt. In gewisser Weise treiben Minoritdtenrechte den
Teufel mit Beelzebub aus.“

Um im Spannungsverhiltnis von Individual- und Gruppenrechten
Orientierung zu finden, gilt es zunédchst zu bedenken, dass beide Begriffe
mehrdeutig sind und deshalb der Kldrung bediirfen. So wird der Begriff des
Individualrechts vielfach nicht nur zur Bezeichnung des Rechtstrigers ver-
wendet, sondern dariiber hinaus zugleich mit einem individualistischen Le-
bensstil oder einer individualistischen Gesellschaftsformation in Verbin-
dung gebracht. Daraus konnen leicht Missverstdndnisse in der Interpretati-
on der Menschenrechte entstehen. Denn Menschenrechte markieren zwar in
der Tat einen Anspruch jedes einzelnen Menschen, verweisen zugleich aber
auf jene fundamentale Sozialitdt menschlicher Existenz, in der allein das
Recht Sinn und Wirksamkeit entfalten kann. Individualisierung und Ge-
meinschaftsbildung gehoren im Horizont der Menschenrechte zusammen.*
Auf der einen Seite schiitzt das Recht den Einzelnen vor der Vergewalti-
gung durch die Anderen, die dann droht, wenn unterschiedliche individu-
elle oder gemeinschaftliche Interessen, Lebensziele oder Ansichten aufein-
anderstofen und der Stirkere den Schwicheren, die Mehrheit die Minder-
heit oder der Staat bestimmte Individuen bzw. Gruppen unterdriicken kann.
Recht ist daher notwendig immer auch Abwehrrecht, hinter das der Einzel-
ne sich ,,zuriickziehen“ kann, um seine Eigenstdndigkeit im sozialen Mit-
einander zu definieren und zu sichern. Ohne diese rechtliche Abwehrkom-
ponente ist eine freiheitliche Rechtsordnung nicht denkbar. Auf der ande-
ren Seite ermoglicht die rechtlich gesicherte Eigenstdndigkeit dem Men-
schen, sich mit Anderen in Freiheit und Gleichberechtigung zusammenzu-
schlieBen und Interessengruppen, Verbinde, Religionsgemeinschaften,
Familien etc. zu bilden. Beide Aspekte — Individualitit und Sozialitit — ste-
hen nicht nur additiv nebeneinander, sondern setzen einander wechselseitig
voraus: Nur in Gesellschaft und Gemeinschaft kann der Mensch seine Indi-
vidualitdt finden; und nur im Respekt vor der Integritit jedes Einzelnen —
einschlieBlich seines Rechts auf Widerspruch und Distanz — kdnnen Gesell-
schaften und Gemeinschaften sich freiheitlich entwickeln.

Als Freiheitsrechte enthalten Menschenrechte daher immer auch eine
kommunitire Dimension.*” Das Menschenrecht auf Meinungsfreiheit ist

65 Rittstieg, Minderheitenrechte oder Menschenrechte?, a.a.O., S. 996.

66 Diesen Zusammenhang betont Marianne Heimbach-Steins, Menschenrechte
in Gesellschaft und Kirche. Lernprozesse — Konfliktfelder — Zukunfts-
chancen, Mainz, S. 23ff.

67 Vgl. Johannes Schwartlinder, Staatsbiirgerliche und sittlich-institutionelle
Menschenrechte. Aspekte zur Begriindung und Bestimmung der Menschen-

48

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

gleichzeitig Recht des Einzelnen und conditio sine qua non eines freiheitli-
chen politischen Gemeinwesens. Das Recht auf Religionsfreiheit umfasst
iiber die individuelle Glaubens- und Bekenntnisfreiheit hinaus auch die
Freiheit zu gemeinschaftlicher Religionsausiibung. Dass das Recht auf
Schutz von Ehe und Familie ein genuin kommunitires Recht darstellt, be-
darf keiner Erlduterung, wobei allerdings hinzuzufiigen ist, dass im Hori-
zont des menschenrechtlichen Freiheitsdenkens nur solche Familienformen
Anerkennung beanspruchen kénnen, die der Personalitét der einzelnen Fa-
milienmitglieder Raum geben. Man konnte die Liste der Beispiele verlén-
gern. In jedem Fall gilt, dass Menschenrechte, auch wenn sie als Indivi-
dualrechte formuliert sind, keineswegs auf die ,,Freiheit des Menschen als
isolierter auf sich zuriickgezogener Monade* zielen,”® wie Karl Marx dies
unterstellt. Gerade indem sie dem Einzelnen sein Recht garantieren, bilden
sie eine Voraussetzung fiir freie Gemeinschaftsbildungen, wie sie sich in
Gestalt politischer Parteien, Religionsgemeinschaften, Familien und ande-
rer Lebensgemeinschaften, Gewerkschaften und Wirtschaftsunternehmen,
kultureller Vereinigungen usw. darstellt.*”

Nicht die — vor allem von Gegnern, nicht selten aber auch von Be-
fiirwortern universaler Menschenrechte — immer wieder vorgebrachte An-
tithetik von Individuum versus Gemeinschaft macht also die Pointe men-
schenrechtlicher Emanzipation aus. Vielmehr steht die durch menschen-
rechtliche Individualrechte zu erméglichende fieie Vergemeinschaftung in
der doppelten Frontstellung gegen autoritire Kollektivismen einerseits und
gegen unfreiwillige soziale Ausgrenzungen andererseits. Menschenrechts-
widrig wéren demnach z.B. Familienformen, die auf erzwungener Ehe-
schlieBung basieren, religiose Gemeinschaften, die ,,Haretikern* und ,,Apo-

rechte, in: ders. (Hg.), Menschenrechte. Aspekte ihrer Begriindung und Ver-
wirklichung, Tiibingen 1978, S. 77-95.

68 Karl Marx, Zur Judenfrage. Marx-Engels-Werke, Bd. 1, [Ost-]Berlin 1970, S.
347-377, hier S. 354.

69 In dieser umfassenden Perspektive aber erweist sich auch das Recht des Ein-
zelnen auf Distanz von der Gruppe — ,.the right to be left alone* — nicht nur als
Gegenpol zum Recht auf Vergemeinschaftung; es ist zugleich auch die Vor-
aussetzung dafiir, dass Vergemeinschaftung als freie {iberhaupt gelingen
kann. Um eine Analogie aus dem Staatsrecht zu bemiihen: Weil nur iiber die
Gewihrleistung des geheimen Wahlrechts eine demokratische Wahl als freie
Wahl durchgefiihrt werden kann, steht das geheime Wahlrecht keineswegs in
Gegensatz zur 6ffentlichen Bedeutung der Demokratie; es ist nicht etwa, wie
gelegentlich unterstellt, Ausdruck eines bourgeoisen Individualismus und
Privatismus, sondern hat als conditio sine qua non freier politischer Willens-
bildung eine genuin &ffentliche, demokratische Funktion. Ahnlich gilt, dass
die Abwehrkomponente individueller Menschenrechte freie Formen von Ver-
gemeinschaftung nicht nur nicht ausschliet, sondern diese tiberhaupt erst als
freie ermoglicht und damit zugleich die Gemeinschaften selbst mit einem kri-
tisch-emanzipatorischen Anspruch konfrontiert.

49

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

staten* Gewalt androhen, oder Volksdemokratien ohne Pressefreiheit und
ohne Rechte der Opposition. Ebenfalls menschenrechtswidrig aber wiren
eine Wirtschaftspolitik, die die gesellschaftliche Desintegration von Dauer-
arbeitslosen tatenlos hinnimmt, oder eine staatliche Integrationspolitik, die
den Angehdrigen von Minorititen die Anerkennung ihrer gemeinschaftli-
chen kulturellen Praxis verweigert und sie gegen ihren Willen einem ge-
sellschaftlichen Assimilationsdruck aussetzt.

Wie der Begriff des Individualrechts nicht auf einen engen Indivi-
dualismus reduziert werden darf, in dem soziale Belange ausgeblendet
werden, so gilt umgekehrt, dass der Begriff des Gruppenrechts keineswegs
per se auf einen Kollektivismus verweist, in dem die Freiheitsrechte der
einzelnen Menschen keinen angemessenen Raum mehr hitten. Auch der
Begriff der Gruppenrechte kommt in der politisch-rechtlichen Debatte in
unterschiedlichen Bedeutungen vor.”’ Vier Verwendungsweisen seien kurz
angesprochen und voneinander unterschieden:

Der Begriff des Gruppenrechts wird erstens dazu eingesetzt, den so-
zialen_Sinn von Menschenrechten iiberhaupt zu benennen.”" Auf diese Wei-
se konnten jedoch, wie soeben dargestellt, praktisch alle Menschenrechte
zugleich als ,,Gruppenrechte” bezeichnet werden, so dass der Begriff seine
Trennschérfe verlieren wiirde und eher zu Missverstdndnissen Anlass gébe.
Von Gruppenrechten ist zweitens auch dann gelegentlich die Rede, wenn
die Rechte einzelner Menschen als Angehorigen bestimmter Gruppen zu-
kommen. Ein Beispiel wire die Forderung von Behinderten. Auch in die-
sem Fall ist die Gruppe als solche aber nicht Trager des Rechts, sondern
steht lediglich im Hintergrund als Kriterium zur Identifizierung derjenigen
Individuen, die in den Genuss der vorgesehenen Forderung gelangen kon-
nen. Eine dritte Verwendungsweise des Begriffs betrifft Kollektivrechte,
bei denen eine — aufgrund auch ,,objektiver Merkmale® — vorgéngig defi-
nierte Gruppe als Gruppe bestimmte Rechte innehat. Ein Beispiel dafiir bil-
den die bereits angesprochenen Volksgruppenrechte. Viertens ldsst sich
aber auch dann sinnvoll von Gruppenrechten sprechen, wenn juristische
Personen — also Zusammenschliisse natiirlicher Personen, die in unter-
schiedlichen Rechtsformen verfasst sein konnen — fiir sich und ihre Mit-
glieder bestimmte Rechte in Anspruch nehmen.

Das zuletzt angesprochene Verstindnis von Gruppenrechten bietet
sich flir eine menschenrechtliche gedachte Konzeption des Minderheiten-
schutzes in besonderem Mafle an. Denn im Rahmen der Menschenrechte
lassen sich viele Individualrechte analog auch auf juristische Personen be-

70 Vgl. auch Thomas Pogge, Gruppenrechte von Minderheiten, in: Matthias
Kaufmann (Hg.), Integration oder Toleranz? Minderheiten als philosophi-
sches Problem, Freiburg 2001, S. 188-195.

71 Vgl. Benhabib, Kulturelle Vielfalt, a.a.O., S. 77, Endnote 43, die von der
Gruppendimension aller Menschenrechte spricht.

50

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

ziehen:”> So haben Presseorgane und Fernsehstationen Anspruch auf
Schutz der Meinungsfreiheit, Betriebe pochen auf Eigentumsrechte und
wirtschaftliche Freiheitsrechte, und Religionsgemeinschaften nehmen auch
unmittelbar als rechtsformig verfasste Gruppen die Religionsfreiheit fiir
sich in Anspruch. Die Option, auch die Gruppenrechte kultureller Minder-
heiten in Form von Personenverbénden zu wahren, filigt sich daher am ehe-
sten in die Stuktur der Menschenrechte ein. Entsprechende Vorschldge sind
iibrigens keineswegs neu, sondern wurden bereits am Ende des Ersten
Weltkrieges von den Austromarxisten Karl Renner und Otto Bauer entwik-
kelt, die auf diese Weise den Anspriichen nationaler Minderheiten des zer-
brochenen Habsburger Reiches auf politisch-rechtliche Anerkennung ent-
gegenkommen und zugleich die Gefahren nationalistischer Separatismen
bannen wollten.”” In den Jahren nach dem Zusammenbruch des kommuni-
stischen Ostblocks haben einige osteuropdische Staaten — Ungarn, Slowe-
nien und Estland — bei der rechtlichen Regelung der Minderheitenfragen
auf diese Vorschlige erneut zuriickgegriffen.”

Die Rechte kultureller Minderheiten auf dem Wege von Personen-
verbédnden zu verwirklichen (die in Vereinsform, als 6ffentlich-rechtliche
Korperschaften oder in anderen Rechtsformen verfasst sein mdgen), bietet
eine Reihe von Vorteilen. Zunichst kommt auf diese Weise die tiberindivi-
duelle Dimension von Kultur rechtlich zum Tragen, ohne dass die Indivi-
duen in ihrer Freiheit beschnitten werden. Wie Georg Brunner schreibt,
handelt es sich bei der Personalautonomie um das Konzept, ,,das dem ei-
gentlichen Zweck des Minderheitenschutzes, die minoritidre Gruppeniden-
titdt auf der Basis des Freiheitsprinzips aufrechtzuerhalten, am meisten for-
derlich ist“.” Das freiheitliche Engagement der Individuen wird ausdriick-
lich gefordert, obliegt es doch ihnen, zueinander zu finden, sich zu organi-
sieren und ihren Anliegen in der Offentlichkeit Gehor zu verschaffen. Auf
diese Weise fiigt sich das Konzept der Personalautonomie sinnvoll in die
Struktur einer freiheitlichen Zivilgesellschaft ein, fiir deren pluralistische
Gestaltung die Angehorigen kultureller Minderheiten somit eine — auch
rechtliche anerkannte — praktische Mitverantwortung wahrnehmen kénnen.
SchlieBlich werden auch Befiirchtungen, wie sie die Skeptiker gegeniiber
Gruppenrechten vortragen, namlich dass diese zu autoritiren Etikettie-
rungs- und Stigmatisierungsprozessen Anlass geben und dariiber hinaus
womoglich zu einer Re-ethnisierung der Gesellschaften flihren, weithin ge-
genstandslos; denn im Rahmen der Personalautonomie wird niemand von

72 Vgl. dazu Peter Pernthaler, Der Schutz der ethnischen Gemeinschaften durch
individuelle Rechte, Wien; Stuttgart: 1964, S. 50ff.

73 Vgl. Karl Renner, Das Selbstbestimmungsrecht der Nationen in besonderer
Anwendung auf Osterreich, Leipzig; Wien: 1918, S. 74ff; Otto Bauer, Die
Nationalitdtenfrage und die Sozialdemokratie, Wien 1924, S. 353ff.

74 Vgl. Georg Brunner, Nationalitdtenprobleme und Minderheitenkonflikte in
Osteuropa. Strategien fiir Europa, Giitersloh 1996, S. 142ff.

75 Ebd. S. 149.

51

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

Staats wegen, gegen seinen Willen, einer bestimmten Minderheitengruppe
zugeschlagen.”® Entscheidend fiir die Zugehérigkeit der Menschen zu einer
Gruppe ist vielmehr ihr personliches Selbstverstindnis, wie es sich in freier
Artikulation und einer ihr entsprechenden sozialen Praxis manifestiert. Die
»subjektive Selbstverortung — in Verbindung mit einer ihr entsprechenden
nintersubjektiven® kommunitdren Praxis — hat deshalb Vorrang vor etwai-
gen ,,objektiven” Merkmalen, die jedenfalls nicht von staatlicher Seite ge-
gen den Willen der Betroffenen geltend gemacht werden diirfen. Wie Ek-
kart Klein schreibt: ,,Die Autonomie der Person besteht wesentlich in der
Selbstzuordnung. Objektive Kriterien wie Geburtsort oder Sprachkenntnis-
se sind nichtssagend und ihrerseits missbrauchsanfillig.«”’

Sofern der Staat als Voraussetzung fiir die Inanspruchnahme positi-
ver Forderleistungen iiber die subjektive Selbstbezeichnung der Angehori-
gen einer bestimmten Gruppe hinaus schlieB3lich doch ,,objektiv nachvoll-
ziehbare* Kriterien fiir nétig halten sollte, gilt es Wege zu finden, die nicht
auf ethnisierende oder kulturalistische Etikettierungen hinauslaufen. Auf-
schlussreich ist in diesem Zusammenhang der Blick auf die Religionsfrei-
heit, bei deren Inanspruchnahme durch Gruppen sich analoge Fragen stel-
len. Obwohl der sdkulare Rechtsstaat iiber keinerlei Kompetenz in Fragen
religioser Wahrheit verfiigt, kann er, wie das Bundesverfassungsgericht
festgestellt hat, anhand von Erscheinungsbild und sozialer Praxis eine be-
stimmte Gruppierung darauthin iberpriifen, ob sie die rechtlich geforderten
Merkmale einer Religionsgemeinschaft (im Unterschied etwa zu einem
Wirtschaftsunternehmen) aufweist.”® Ahnlich lieBe sich bei der Identifika-
tion von Minderheitengruppen verfahren: In strittigen Fillen konnte der
Staat die tatsdchliche soziale Praxis — kurzgesagt: soziologische statt eth-
nographische Kriterien — zum Ausgangspunkt der Entscheidung dariiber
erheben, ob eine Gruppe als kulturelle Minderheit anzuerkennen ist oder
nicht. Den Angehorigen der Gruppe wire demnach lediglich abzuverlan-
gen, dass sie ihr ,,subjektives® Selbstverstindnis durch eine entsprechende
gemeinschaftliche Praxis (z.B. Sprachpflege) auch nach aulen nachvoll-
ziehbar untermauern.

Die Vorstellung, dass zwischen Individualrechten und Gruppen-
rechten ein uniiberwindlicher Gegensatz bestiinde, ldsst sich nach alldem
nicht aufrechterhalten. Stattdessen besteht die Aufgabe darin, individual-
rechtliche und gruppenrechtliche Komponenten so miteinander zu kombi-

76 Die Gefahr, dass sich auch iiber Personalverbédnde ein sozialer Gruppendruck
mit autoritiren Ziigen entwickelt, soll damit nicht geleugnet werden, stellt
aber ein Problem dar, das in allen Sozialgebilden auftreten kann. Dieser Ge-
fahr dadurch ,,praventiv" begegnen zu wollen, dass man die Entstehung sol-
cher Sozialgebilde von staatlicher Seite behindert oder ihnen die rechtliche
Anerkennung und Forderung verweigert, wire jedenfalls ein Bruch mit den
liberalen Prinzipien des demokratischen Rechtsstaates.

77 Klein, Minderheitenschutz, a.a.O., S. 7.

78 Vgl. Entscheidungen des Bundesverfassungsgerichts, Bd. 83, S. 341-362.

52

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

nieren, dass auf der Grundlage des frei artikulierten Selbstverstdndnisses
der einzelnen Menschen Raum fiir kommunitire Selbstbestimmung im
Rahmen der menschenrechtlichen Demokratie entsteht. Das Konzept der
Personalautonomie eroffnet in dieser Hinsicht die interessantesten Per-
spektiven.

ITI.Riickblick und Ausblick

Die vorangegangenen Uberlegungen haben das Ergebnis erbracht, dass sich
die Rechte kultureller Minderheiten durchaus sinnvoll mit dem normativen
Ansatz der Menschenrechte vermitteln lassen und auf diese Weise zu einer
Weiterentwicklung des Menschenrechtsdiskurses beitragen konnen. Vor-
aussetzung dafiir ist allerdings, dass der freiheitliche und universalistische
Anspruch der Menschenrechte bei der Ausgestaltung der Minderheiten-
rechte selbst deutlich gemacht wird. Das heifit: Rechte kultureller Minder-
heiten miissen, wenn sie Menschenrechte sein wollen, in der ,,.Besonder-
heit™ ihres Anliegens zugleich (im Sinne von ,konditionalen Jedermann-
Rechten) Rechtsanspriiche fiir alle analog betroffenen Menschen statuie-
ren; sie miissen den Primat der Freiheit wahren und durch eine geeignete
Verbindung von individual- und gruppenrechtlichen Instrumenten dazu
beitragen, freie Formen kommunitirer Selbstbestimmung zu ermdglichen
und zu fordern.

Die hier herausgearbeiteten normativen Prinzipien sind keine blof3
akademischen Postulate, sondern manifestieren sich auch in der politischen
und juristischen Diskussion um Minderheitenrechte. Dies sei exemplarisch
mit einem Blick auf das Abschlussdokument des Kopenhagener Treffens
tiber die Menschliche Dimension der KSZE vom 29. Juni 1990 illustriert.
Die Konferenzteilnehmer bekennen sich im Abschlussdokument wiederholt
zur Universalitit der Menschenrechte. So stellen sie fest, dass die Fragen
der Minderheiten (hier ndherhin der nationalen Minderheiten)

»hur in einem demokratischen politischen Rahmen, der auf Rechtsstaatlichkeit
beruht, gelost werden konnen. Dieser Rahmen gewidhrleistet die volle Achtung
der Menschenrechte und Grundfreiheiten, die Gleichberechtigung und Gleich-
stellung aller Bﬁr§er, den freien Ausdruck all ihrer legitimen Interessen und Be-
strebungen [...]«.”

Im Anschluss an die Bekriftigung des allgemeinen Diskriminierungsver-
bots heilit es weiter, dass spezifische Schutz- und Férdermafnahmen dem
Ziel realer Gleichberechtigung dienen sollen: ,,Die Teilnehmerstaaten wer-
den, wo dies erforderlich ist, besondere Mallnahmen ergreifen, um die volle
Gleichheit von Angehérigen nationaler Minderheiten mit anderen Biirgern

79 Dokument des Kopenhagener Treffens iiber die menschliche Dimension der
KSZE (29. Juni 1990), Abschnitt 30 (a.a.O., S. 765).

53

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

bei der Ausiibung und dem Genuss der Menschenrechte und Grundfreihei-
ten zu gewihrleisten.” Die menschenrechtliche Perspektive manifestiert
sich vor allem im Ansatz bei der freien Selbstbestimmung der Menschen,
denen — entgegen etwaigen Etikettierungen von aulen — die alleinige Kom-
petenz zur Definition ihrer individuellen und kommunitéren Identitit zu-
steht:

,»Die Zugehdrigkeit zu einer nationalen Minderheit ist Angelegenheit der person-
lichen Entscheidung eines Menschen und darf als solche fiir ihn keinen Nachteil
mit sich bringen. Angehdrige nationaler Minderheiten haben das Recht, ihre eth-
nische, kulturelle, sprachliche und religiose Identitdt frei zum Ausdruck zu brin-
gen, zu bewahren und weiterzuentwickeln, und ihre Kultur in all ihren Aspekten
zu erhalten und zu entwickeln, frei von jeglichen Versuchen, gegen ihren Willen
assimiliert zu werden.«®’

Als Subjekte der sodann weiter ausdifferenzierten konkreten Rechte wer-
den stets individuelle Menschen angesprochen, nimlich ,,Angehorige na-
tionaler Minderheiten®; zugleich kommt die Komplementaritdit von Indivi-
dualisierung und Vergemeinschaftung in der Formulierung zu Wort, dass
die Betroffen ,,ihre Rechte einzeln oder in Gemeinschaft mit anderen Mit-
gliedern ihrer Gruppe ausiiben und genieBen* konnen.®' Ahnliche — teils
identische — Formulierungen finden sich iibrigens auch in den einschlagi-
gen rechtsgiiltigen Dokumenten des Europarates (d.h. in der ,,Européischen
Charta der Regional- und Minderheitensprachen* von 1992 und im ,,Rah-
menabkommen des Europarats zum Schutz nationaler Minderheiten* von
1994)* sowie in der Minderheitenrechtserklirung der Vereinten Nationen
von 1992, die schon im Titel — ,,Declaration on the Rights of Persons Be-
longing to National or Ethnic, Religious and Linguistic Minorities” — den
menschenrechtlichen Ansatz erkennen lasst.*

Durch die menschenrechtliche Begriindung und Strukturierung un-
terscheiden sich moderne Minorititenrechte kategorial von den Instrumen-
ten des vormodernen Minderheitenschutzes, wie sie beispielsweise im Os-
manischen Millet-System entwickelt worden waren. Auch wenn die histori-
schen Leistungen des vormodernen Minderheitenschutzes nicht geleugnet
werden sollen, gilt es doch festzuhalten, dass mit der menschenrechtlichen
Grundlegung ein prinzipieller Neuanfang erreicht ist, geht es in modernen

80 Ebd. Abschnitt 31 (a.a.O., S. 765).

81 Ebd. Abschnitt 32 (a.a.0., S. 765). Die Formulierung, dass die ,,Angehdri-
gen“ von Minderheiten ,,gemeinsam mit anderen Angehoérigen ihrer Gruppe®
Rechte ausiiben konnen, findet sich schon in Art. 27 des Internationalen Pakts
iiber Biirgerliche und Politische Rechte von 1966.

82 Vgl. Christian Scherer-Leydecker, Minderheiten und sonstige ethnische
Gruppen. Eine Studie zur kulturellen Identitdt im Volkerrecht, Berlin 1997, S.
141ff.

83 Vgl. dazu Klaus Dicke, Die UN-Resolution zum Minderheitenschutz, in: Eu-
ropa Archiv 48 (1993), S. 107-116.

54

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RECHTE KULTURELLER MINDERHEITEN ALS FRETHEITSANSPRUCH

Minderheitenrechten doch nicht mehr um den Schutz vorgingig definierter
partikularer Gruppen, sondern um ein zugleich individuelles und kommu-
nitires Freiheitsrecht® Eckart Klein ist deshalb zuzustimmen, wenn er
schreibt, dass die Integration des Minderheitenschutzes in die Menschen-
rechte auf einen ,,einschneidenden ,Philosophiewechsel®,, hinausliuft.®’

Es soll abschlielend noch einmal betont werden, dass mit der hier
unternommenen grundsétzlichen Erérterung der menschenrechtlichen Di-
mension eines modernen Minderheitenschutzes viele wichtige praktische
Frage noch gar nicht gestellt, geschweige denn beantwortet sind. Dazu
zahlt beispielsweise das Problem der Identifikation derjenigen Gruppen, die
von Minderheitenrechten profitieren konnen. Die oben dargestellten Krite-
rien — ndmlich der Ansatz bei der Selbstartikulation und Selbstorganisation
der Betroffenen sowie die (Unrechts-)Erfahrungen eines bedrohlichen As-
similierungsdrucks — markieren zwar Eckpunkte, innerhalb derer sich die
Argumentation bewegen kann; sie reichen aber zur Auswahl konkreter
Gruppen nicht hin. Eine weitere Frage betrifft die Unterscheidung zwi-
schen traditionell ansdssigen Minderheiten und Migranten. Dass Minder-
heitenrechte in erster Linie auf autochthone Bevdlkerungsruppen bezogen
worden sind, ist prima facie plausibel. Denn wihrend traditionell anséssige
Minderheiten oft aufgrund von Eroberung zwangsweise in einen Staatsver-
band integriert worden sind, kann man bei Migranten in der Regel eine
freie Entscheidung fiir das Leben in einer zunéchst fremden Gesellschaft
unterstellen. Ob diese Differenz in der Ausgangslage (die gewiss auch nicht
fiir alle Falle zutreffend ist) auf Dauer hinreichen wird, um Unterschiede in
der Forderung von ,alten” und ,neuen Minderheiten festzuschreiben,
muss allerdings bezweifelt werden. Ein weiteres Problem stellt sich im Zu-
sammenhang von mehrfachen Zugehorigkeiten, die im Zuge der multikul-
turellen Gesellschaften immer héufiger auftreten diirften. Ein fiir die Zu-
kunft tragfihiges Konzept von Minderheitenrechten wird jedenfalls der
Tatsache Rechnung tragen miissen, dass Menschen auch mehrdeutige und
mehrfache kulturelle ,,Identitidten” und Loyalititen aufweisen kdnnen. Be-
sondere Herausforderungen birgt die Frage nach den Rechten indigener
Volker. Dabei zeigen sich auch die Grenzen des hier préferierten Konzepts

84 Im islamistischen Schrifttum zeichnet schon seit ldngerem eine Tendenz zur
Romantisierung des islamischen Dhimma-Systems (bzw. des Osmanischen
Millet-Systems) ab, bei der die kategoriale Differenz zu modernen Menschen-
rechten bzw. zu einem modernen menschenrechtlichen Minderheitenschutz
systematisch verwischt wird. Gelegentlich verbindet sich diese Tendenz mit
Forderungen (oder zumindest Wiinschen), analog zum islamischen Dhimma-
System auch im Rahmen eines sikularen Rechtsstaates Raume fiir die kollek-
tive rechtliche — genauer: religionsrechtliche — Autonomie von Minderheiten
zu schaffen. Zur Kritik an diesen Ansétzen vgl. Heiner Bielefeldt, Muslime
im sdkularen Rechtsstaat. Integrationschancen durch Religionsfreiheit,
Bielefeld 2003, S. 94ff.

85 Klein, Minderheitenschutz, a.a.O., S. 4.

55

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HEINER BIELEFELDT

der Personalautonomie, stehen doch bei den Forderungen indigener Volker
oft territoriale Rechte im Vordergrund.

Die menschenrechtliche Ausgestaltung und Durchsetzung von
Rechten kultureller Minderheiten befindet sich noch in den Anfingen.
Nach wie vor gibt es prinzipielle Vorbehalte und Bedenken, die sich auch
in politischem Widerstand manifestieren. Wie sich der menschenrechtliche
Ansatz des Minderheitenschutzes in weiterer Zukunft entwickeln wird, ist
deshalb noch nicht absehbar. Die politischen Vorteile, die dieser Ansatz
bietet, liegen aber auf der Hand: Er gibt den Angehérigen von Minderhei-
ten ethische Argumentationshilfe und — wenn auch bislang nur in sehr en-
gen Grenzen — juristische Beschwerdemdglichkeiten an die Hand. Zugleich
legt er den Minderheiten und ihren Vertretern Begriindungspflichten auf,
die sie nur in offener kommunikativer Auseinandersetzung mit der Ge-
samtgesellschaft erfiillen konnen. Auf diese Weise konnen Minderheiten-
rechte zur Integration der Minderheiten auf der Grundlage von Freiheit und
Gleichberechtigung beitragen. Mit der menschenrechtlichen Verankerung
weisen Minderheitenrechte zugleich iiber die Grenzen der einzelnen Ge-
sellschaften hinaus. Indem internationale Organisationen — vom Europarat
tiber die OSZE bis zu den Vereinten Nationen — verbindliche Standards
setzen und Foren fiir die Diskussion und Uberwachung von Minderheiten-
abkommen schaffen, bieten sie im Vergleich zu den einseitigen Schutz-
machtkonzeptionen des traditionellen Minderheitenschutzes auf jeden Fall
die bessere Alternative.

56

am 14.02.2026, 16:59:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

