
RASTERFAHNDUNGEN

 

 

 

 

 

 

Anfangen – ohne Ende.

Samuel Becketts »Breath«

Vorstellungen

»A voice comes to one in the dark. Imagine.«
1Samuel Beckett: »Company«

Mit diesem Satz beginnt Beckett seinen Kurzroman Company. Mit

einer Stimme, einem Schrei in der Halbdunkelheit lässt Beckett

auch sein Stück »Breath« [1969] beginnen – und wieder enden. Wo

der Roman einer Atmosphäre Platz gibt, dort lässt das Stück kaum

Zeit für die Vorstellung oder die Imagination. Denn das Stück währt

nur wenig mehr als die Länge zweier Atemzüge.

Curtain
1. Faint light on stage littered with miscellaneous rubbish. Hold about five seconds.
2. Faint brief cry and immediately inspiration and slow increase of light together

reaching maximum together in about ten seconds. Silence and hold about five
seconds.

3. Exspiration and slow decrease of light together reaching minimum together (light
as in 1) in about ten seconds and immediatly cry as before. Silence and hold
about five seconds.

Curtain
Rubbish
No verticals, all scattered and lying.

Cry
Instant of recorded vagitus. Important that two cries be identical, switching on and
off strictly synchronized light and breath.

               
           1.  In: ders., Nohow On, New York 1996, S. 1-46, hier S. 3.
 

90

2003-07-31 16-13-08 --- Projekt: transcript.kumedi.schuller.mikrologien / Dokument: FAX ID 01dc27982651234|(S.  90- 99) T03_02 becketts breath.p 27982652530

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011 - am 14.02.2026, 08:29:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANFANGEN – OHNE ENDE

Breath
Amplified recording.

Maximum Light
2Not bright. If 0=dark and 10=bright, light should move from about 3 to 6 and back.

Ursprünglich war »Breath« eine Auftragsarbeit für die erotische

Revue Oh! Calcutta!. In der Funktion einer Eröffnungsszene oder

eines Vor-Spiels ist das Stück eine ironische Geste, die jede Erwar-

tung, die ein Besucher an eine erotische Revue hat, enttäuschen

muss. In der Knappheit und Armut verweigert es jede imaginäre
3Befriedung. Offenkundig ist Becketts Prolog eine Antithese zum

Zirkus, Spektakel, zur Frivolität und zur lauten Attitüde. Ein Scherz

also, ein kleiner Protest gegen den Konsumismus, gegen den

Wunsch nach dem Bild, dem Körper? Die Sache ist zu ernst, denn es

geht auch um den Tod. »On entre, on crie/Et c’est la vie./On crie, on
4sort,/Et c’est las mort.« Diese Verse zitiert Beckett in einem Brief

als lakonischen Nachhall auf sein Stück, um zu sagen, worum es

geht.

           Das Leben, der Tod – was hat die Kunst in 35 Sekunden dazu

zu sagen? Anders: Was macht das Drama, wenn das Dramatische

nicht mehr existiert?

Anfänge

Die kurze Zeit zwischen dem wiederholten Schrei zeigt und gibt zu

hören einen Anfang ohne Fortgang. Alles schließt sich, kaum dass es

begonnen hat.

           Das Stück hat keine Zeit, Geschichte zu machen, Welt zu

evozieren. Stattdessen bringt es die Zeit des Anfangens im Modus

des verdichteten Plurals auf die Bühne: Es sind mehrere Anfänge,

die dieses Stück in sich trägt. Dieses scheinbar leere, kurze, perso-

nenlose Werk ist schwanger mit Anfängen.

               
           2.  Samuel Beckett: »Breath«, in: ders., The Complete Dramatic Works, Lon-
don, Boston 1990, S. 371.
           3.  Tatsächlich kam es nach der Erstaufführung zum Streit zwischen Be-
ckett und dem Produzenten, der es zugelassen hatte, daß nackte Leiber mit dem Müll
auf der Bühne lagen. In der Folge ließ Beckett jede weitere Aufführung in Verbin-
dung mit der Revue untersagen. Siehe dazu James Knowlson: Damned to Fame. The
Life of Samuel Beckett, London 1996, S. 565-566.
           4.  Zit. nach J. Knowlson: Damned, S. 565-566.
 

91

2003-07-31 16-13-08 --- Projekt: transcript.kumedi.schuller.mikrologien / Dokument: FAX ID 01dc27982651234|(S.  90- 99) T03_02 becketts breath.p 27982652530

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011 - am 14.02.2026, 08:29:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KEIM

1. Anfang: Der Körper – die Geschichte. Schrei, Atem, Licht. Das ist

die Geburt. Mit dem Schrei beginnen: Was soll der Zuschauer zu

hören bekommen, am Anfang, wenn es im Text lediglich heißt:

»cry«. Das sagt sehr wenig oder zuviel. Beckett präzisiert, was er

meint, mit einer ungewöhnlichen Ersetzung oder Übersetzung. Er

beschreibt den Schrei nicht, sondern charakterisiert ihn, indem er

vom Englischen ins Lateinische wechselt. »Instant of recorded vagi-
5tus.« heißt es in der Regieanweisung. Vagitus, das ist der Schrei

des Neugeborenen. Ein Wort genügt Beckett zur inhaltlichen Be-
6stimmung. Es scheint, als medikalisiere Beckett die Sprache , um

sie zu präzisieren.

           Der Wechsel von der Konnotation zur Denotation ist – auf der

Textebene – die eigentliche thematische Eröffnung des Stückes:

Denn dieser Schrei des Neugeborenen ist in der Wortbedeutung ein
7Wimmern, fast ein Röcheln oder Atemrasseln. Ausdruck des

Schmerzes, der noch nicht Schrei ist. Der Schrei, in seiner expressi-

ven Bedeutung, das wäre schon eine (Selbst-)Behauptung, die den

Anfang hinter sich gelassen hat. Soweit geht Beckett nicht. Sein

Anfang ist klein, vage, unausgefüllt. In diesem Sinne provoziert
8dieser aufgeschriebene Signifikant, vagitus, weitere Assoziationen,

die das Thema des Beginnens stützen: vagus/vage (engl. vague),
9unbestimmt; Vagina/Scheide. Und: vag/itus; itus, das Gehen, der

Gang, die Abreise. Die Scheide öffnet sich für das Neugeborene –

hinaus, fort –, das noch unbestimmt ist. Was wird es einmal sein,

nachdem es gegangen ist?

           So lässt Beckett zwar hören und sehen den Moment der ers-

ten Differenz: Vom Dunkel ins Helle, von den Tönen zur Stimme,

vom Schutz zum Schmerz, von der Wärme in die Kälte. Aber knüpft

sich daran schon Ausdruck und Bedeutung? Dieser Moment ist um-

nachtet, dunkel; niemand hat daran eine Erinnerung. Beckett führt

               

           5.  S. Beckett: »Breath«, S. 371.
           6.  »vagitus uterinus«, damit ist das Schreien der noch nicht geborenen
Kinder im Uterus gemeint, wenn nämlich Luft in denselben gelangt, wodurch das vor-
zeitige Atmen ermöglicht wird. Vgl. unter diesem Eintrag Medizinische Terminologie,
bearbeitet von Herbert Volkmann, Berlin, München 1947. Generell: In den Texten Be-
cketts finden sich immer wieder medizinische Terme, die Krankheiten bezeichnen.
           7.  In einem Brief spricht Beckett von »a tiny vagitus-rattle«. rattle bedeu-
tet Röcheln, Atemrasseln. Vgl. J. Knowlson: Damned, S. 565.
           8.  Hier zeigt sich sinnfällig, dass sehen/hören und lesen einen Unterschied
machen.
           9.  Dieser Hinweis stammt von Hans Naumann (Hamburg), bei dem ich
mich nicht nur für diese, sondern auch für weitere Anregungen bedanke.
 

92

2003-07-31 16-13-08 --- Projekt: transcript.kumedi.schuller.mikrologien / Dokument: FAX ID 01dc27982651234|(S.  90- 99) T03_02 becketts breath.p 27982652530

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011 - am 14.02.2026, 08:29:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANFANGEN – OHNE ENDE

uns vor die Erinnerung, vor die Geschichte, an den Anfang von Ge-

schichte/Geschichten, dorthin, wo der Körper noch nicht Subjekt,

ohne Expression ist.

2. Anfang: Die Sprache. Schrei, Atem. Wir entschließen uns nicht zu

atmen oder zu schreien, wir entschließen uns nicht, nicht zu atmen

oder nicht zu schreien.

           Es schreit, es atmet.

           Kann man deshalb sagen, dass der Schrei und der Atem nur

vegetative Funktion erfüllen? Mehr als Körper, weniger als Sinn?

Richten sie sich an jemanden – trotz ihrer Unwillkürlichkeit, ihrer

Absichtslosigkeit? Anfang der Sprache, Anfang der Rede? Beckett

bringt uns an die Stelle vor der Sprache, an die Stelle, wo Körper

und Zeichen noch ganz nah beieinander sind, wo der Sinn gerade

erst beginnt, sich aus dem Körper zu reißen. Atem, Stimme – ohne

das gibt es keine Rede, keine Kommunikation. Aber sie sind viel-

leicht mehr als nur die Bedingung von Sprache, sie sind das, was in

die Sprache eingehen wird – als unbeachteter körperlicher Anteil.

Das, was überhört wird.

           Im Jahre 1937 schreibt Beckett einen Brief; darin heißt es

(fast) programmatisch:

Und immer mehr wie ein Schleier kommt mir meine Sprache vor, den man zerreissen
muss, um an die dahinterliegenden Dinge (oder das dahinterliegende Nichts) zu
kommen. […] Gibt es irgendeinen Grund, warum jene willkürliche Materialität der

10Wortfläche nicht aufgelöst werden sollte […]?

Zurück, dahinter, an den Anfang. Auch mit dem Anfang muss be-

gonnen werden. Vorhang, Schleier auf. Dahinter: der Schrei, der

Atem.

           Mit dem ersten Atem, mit dem ersten Schrei ist immer ein

Schnitt mitzudenken. Durchtrennung der Nabelschnur. Schnitt in

den Körper, Schnitt zwischen zwei Körper, Schnitt zwischen Körper

und Sinn? Das macht Schmerz, Verzweiflung, vielleicht auch Lust.

Soll also etwas entschieden werden: schneiden, scheiden, entschei-
11den? Das ist nicht klar, ganz und gar nicht klar. Der Text sagt

nichts dazu. Das Stück gibt nur zu hören und zu sehen.

           Es bleibt dabei: Atem, Stimme – das sind Signale der Tren-

nung ohne Sprache zu sein. Ich nenne sie Zeichen, besser: Proto-

Zeichen, d.h., genetisch gesprochen, Zeichen vor den Zeichen. Be-

               
           10.  Samuel Beckett: Disjecta, London 1983, S. 52.
           11.  Vgl. Michel Serres: Der Hermaphrodit, Frankfurt/Main 1989, S. 49.
 

93

2003-07-31 16-13-08 --- Projekt: transcript.kumedi.schuller.mikrologien / Dokument: FAX ID 01dc27982651234|(S.  90- 99) T03_02 becketts breath.p 27982652530

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011 - am 14.02.2026, 08:29:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KEIM

ckett bringt auf die Bühne die Geburt der (Vor-)Sprache aus dem

Körper – ein Körper, der schon nicht mehr auf der Bühne erscheint.

Abgeschnitten. Der Ton, der Klang verlässt den Körper, überlässt

sich der Enteignung. Diese Theatralisierung, diese Tele-Fonie, die

den Klang vom Klangkörper trennt, bringt uns auf die Spur der Be-

deutung des Vorbedeutungshaften.

3. Anfang: Der Mythos. »Breath« ist ein Text über einen Text, der

vom Anfang erzählt und selber Anfang ist: Genesis.

           Ich zitiere den Anfang:

1. Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde.
2. Und die Erde war wüst und leer, und es war finster aus der Tiefe; und der Geist

Gottes schwebte auf dem Wasser.
3. Und Gott sprach: Es werde Licht! und es ward Licht.
4. Und Gott sah, daß das Licht gut war. Da schied Gott das Licht von der Finsternis
5. und nannte das Licht Tag und die Finsternis Nacht. Da ward aus Abend und Mor-

12gen der erste Tag.

Wir finden in Becketts Stück die Elemente, die auch diesen An-

fangstext ausmachen: Es gibt das Licht, das auf die Bühne kommt, in

dessen Schein das Durcheinander, das thohu wa-bhohu, die Leere

und Verlassenheit sichtbar werden. Becketts Wüste besteht aus
13»miscellaneous rubbish […] all scattered and lying« . Beckett, der

sonst sehr genau anweist, bleibt hier ungenau – jedoch in einem

präzisen Sinn. Er verbietet explizit »verticals«, also Dinge, die her-

vorragen, die deutlich, die Gestalt oder Symbol sind. Er weiß, dass

auf der Bühne sich nichts zeigen darf, das irgend einen Sinn, eine

Funktion, eine Geschichte hätte. Beckett will Ungeschiedenes, Va-

ges sehen lassen.

           Mit diesem Bühnen-Environment wird der Bibeltext perver-
tiert. Der mythische Sinn wird profaniert, denn das thohu wa-bhohu
ist nicht die Ursuppe, aus dem die Welt erstehen wird, sondern Ab-

fall, Schund, das allerweltliche Ende.

           Neben Licht und Wüstenei tritt ein drittes Element hinzu,

durch dessen Einsatz der Autor eine weitere Drehung am biblischen

Mythos vornimmt: Schwebt in der Bibel der Geist Gottes auf dem

Wasser, ertönt in »Breath« der Atem und der Schrei – gerade dem

(Frucht-)Wasser entkommen – über dem Müll. Auch wenn Becketts

Stück gottleer ist, so bringt das Bibelfragment als referenzieller Sub-

               
           12.  1. Buch Mose, 1-5.
           13.  S. Beckett: »Breath«, S. 371.
 

94

2003-07-31 16-13-08 --- Projekt: transcript.kumedi.schuller.mikrologien / Dokument: FAX ID 01dc27982651234|(S.  90- 99) T03_02 becketts breath.p 27982652530

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011 - am 14.02.2026, 08:29:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANFANGEN – OHNE ENDE

text dennoch eine Konnotation in jenes Wort, das dem Stück den

Titel gegeben hat. Denn zwischen Atem und Geist besteht eine enge

semantische Beziehung. In der hebräischen Bibel heißt Geist ruach,

was aber auch mit Hauch oder Atem übersetzt werden kann. Ähn-

lich verhält es sich im Lateinischen, wo anima Seele bedeutet und

sich vom Griechischen anemos ableitet, was der Wind ist. Mit dem

Atem und dem Wind kommt immer die Seele oder der Geist. So

sprechen wir nicht zufällig davon, dass uns Leben eingehaucht wird

oder wir das Leben aushauchen. Aus dem Mund kommt die Seele;

sie verbreitet sich, findet ein Ohr – oder verhallt in der Wüste. Dann

stirbt sie.

           Der biblische Geist ist beredt. »Und Gott sprach«, heißt es im

Buch Mose. Wort und Geist bilden eine Union oder sind gar syn-

onym zu verstehen. Bei Beckett hingegen erklingt kein Wort; sein

Atem, seine Seele, sein Geist ist stumm. Er bringt keine Unterschei-

dungen in die Welt, wie er auch keine Welt erschafft. Dieser Geist

ist am Nullpunkt – der Schöpfung, der Kommunikation, des Aus-

drucks. Man könnte sagen, der beckettsche Atem korrespondiert mit

der Wüste auf der Bühne; er ist der Wind, der über das Ungeordne-

te, Chaotische geht und selber Unordnung und Entropie bezeugt.

Denn der Atem ist nichts als ein Rauschen, also genau das, was –

kommunikationstheoretisch gesprochen – Feind jeder Verständi-

gung ist.

           Anders als in der Bibel, ersteht keine Welt, keine Ordnung.

Es gibt zwischen Tag und Nacht keine Geschichte, keine Entwick-

lung, keine Klärung, keine dramatische Zuspitzung. Nichts bewegt

sich. Die Seele/der Atem richtet nichts aus. Die Schöpfung sistiert:

Am Ende, nach dem Ausatmen, steht der wiederholte identische

Schrei. Alles fällt zurück, ins Dunkel, von wo es kam. Keine Diffe-

renz, kein Ereignis. Beckett geht an den Anfang – doch ist sein Ende

kein Fortkommen, kein Wachsen, kein Entstehen. Paradox formu-

liert: das ereignislose Ereignis.

           Ich zitiere aus Westward Ho eine kurze Passage, die diese

Festklammerung, dieses Nicht-in-die-Geschichte-kommen-können

bespricht: »Say a body. Where none. No mind. Where none. That at

last. A place. Where none. For the body. To be in. Move in. Out of.
14Back into. No. No out. No back. Only in. Stay in. On in. Still.«

               

           14.  Samuel Beckett: Westword Ho, Frankfurt/Main 1989, S. 7. »Ein Körper
sagen. Wo keiner. Kein Geist. Wo keiner. Wenigstens das. Ein Ort. Wo keiner. Für den
Körper. Wo er sein kann. Wo hinein. Von wo hinaus. Wohin zurück. Nein. Kein Hinaus.
Kein Zurück. Nur hinein. Darin bleiben. Weiter drin. Noch immer.«
 

95

2003-07-31 16-13-08 --- Projekt: transcript.kumedi.schuller.mikrologien / Dokument: FAX ID 01dc27982651234|(S.  90- 99) T03_02 becketts breath.p 27982652530

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011 - am 14.02.2026, 08:29:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KEIM

           Steckenbleiben. Die Reise nicht beginnen. Noch nicht Körper

sein, nicht Geist, ortlos.

           Ist das die Depression? Oder die pessimistische Absage an

die Erlösung? Oder die Einsicht in einen Kampf, der hinter der Illu-

sion von Freiheit und Fortschritt wütet?

           Körper, Geist, Ort – das sind die Stichworte, die uns Beckett

zur Meditation aufgibt. Wie kommen sie in die Welt, wie entsteht

das eine aus dem anderen?

Vor-Orte

Warten auf … Gott? Warten auf den Tod? Wer wartet, dem fehlt die

Opposition, ein Punkt außerhalb. Beckett inszeniert die Unsicher-

heit, die aus diesem Mangel entsteht. Es gibt keine Selbsterschaf-

fung. Ohne Opposition bleibt das, was Seele, Geist, Subjekt werden
15soll, ein Rohstoff, eine rauschende Welle. Dieses Noch-Nicht er-

schafft nichts, wenn es nicht erschaffen wird. Die Stimme, das Licht

– sie sind ohne Versicherung, ohne Konstanz, ohne Ort.

»By the voice a faint light is shed. Dark lightens while it sounds. Deepens when it
16ebbs.«

Jemand liegt unbeweglich im Dunklen. Die Stimme leistet Gesell-

schaft, Company. Die Stimme hören, dem Licht gehören. Ich denke

an die von Freud mitgeteilte Szene:

Ein Kind, das sich in der Dunkelheit ängstigte, hörte ich ins Nebenzimmer rufen:
»Tante, sprich doch zu mir, ich fürchte mich.« »Aber was hast Du davon? Du siehst

17mich ja nicht«; darauf das Kind: »Wenn jemand spricht, wird es heller.«

Das Kind findet Sicherheit in der Stimme, denn es kennt den Spre-

cher. Anders bei Beckett. Die Stimme hat keinen sicheren Ort. Da-

raus entspringt die prinzipielle Ungewissheit für den unsichtbaren

Namenlosen. Alles war vielleicht nur eine Halluzination. Becketts

               

           15.  Einatmen/ausatmen, das ist auch als Welle zu hören, die heran- und
abläuft. Und es ist darauf hinzuweisen, das im Französischen vague Welle, Woge be-
deutet.
           16.  S. Beckett: »Company«, S. 12.
           17.  Sigmund Freud: »Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse«, in:
ders., Studienausgabe, Frankfurt/Main 1969, Bd. I, S. 393.
 

96

2003-07-31 16-13-08 --- Projekt: transcript.kumedi.schuller.mikrologien / Dokument: FAX ID 01dc27982651234|(S.  90- 99) T03_02 becketts breath.p 27982652530

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011 - am 14.02.2026, 08:29:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANFANGEN – OHNE ENDE

Motiv des Lichts und der Stimme, die aus undurchdringlichem Dun-

kel kommen, ist religiös – jedoch ohne den Trost der Religion.

           In »Breath« ist die Stimme, der Atem ebenfalls ortlos. Unbe-

nennbarer Ursprung. Die Bühne bringt einen Ort vor Augen, an dem

nicht zu leben ist, weil es dort kein identifizierbares Leben, keine

Opposition gibt.

           Sprachlos, unbestimmt. Das Wimmern, das diffuse Licht, die

kurze Zeit der Betrachtung – sie geben dem Zuschauer keine Welt.

           Die Unbestimmtheit des Wahrgenommenen, die Topografie

des Nicht-Ortes. Der verstreute Müll im Halbdunkel der Bühne von

»Breath« zeigt eine Gegebenheit, wie sie im Oeuvre Becketts immer

wieder vorkommt: der ziellose Weg, die einsame Kammer, der Erd-

hügel, das Bett, der Schaukelstuhl, die Tonne, das Quadrat, die

Dunkelheit, etc. Diese Gegebenheiten sind allesamt ortlose Orte.

           Was ist ein ortloser Ort?

           »Ein Ort ist ein Punkt mit einer Umgebung.« So definiert

Michel Serres den Begriff und schreibt weiter: »Die Landschaft ver-
18sammelt Orte.« Becketts Orte haben keine Umgebung, keine Land-

schaft. Deshalb nenne ich sie ortlose Orte oder Vor-Orte. Sie sind

ausweglos, ohne Markierungen.

Disappear again and reappear again at another place again. Or at the same. Nothing
19to show not the same.

Der ortlose Ort erlaubt trotz Bewegung keine Entgrenzung. Das

ereignislose Ereignis realisiert sich hier als Wiederholung, Ritual,
20als Erschöpfung. Die Orte stellen Verlassenheiten dar, die nicht

verlassen werden können. Manchmal gibt es Fenster, den Himmel,

die Erinnerung; sie lassen noch ahnen oder sehen, dass es ein Au-

ßerhalb, Umgebung, den Anders-Ort gibt. In »Breath« jedoch glimmt

nur kurz das zeichenlose Licht auf, das wie eine Aura etwas anzu-

kündigen scheint, das nie kommen wird: der Tag, der Himmel, das

Bild im Fenster, die Erinnerung, der andere. Wie die Stimme und

der Atem ist dieses Licht Bedingung, Rohstoff, Beginn – ohne Ent-
wicklung: Es gibt kein Bild.

               

           18.  Michel Serres: Die fünf Sinne, Frankfurt/Main 1993, S. 323.
           19.  Samuel Beckett: Stirrings Still, Frankfurt/Main 1991, S. 14. »Wieder ver-
schwinden und wieder an einem anderen Ort wieder erscheinen. Oder demselben.
Kein Zeichen daß nicht derselbe.«
           20.  Vgl. Gilles Deleuze: »Erschöpft«, in: Samuel Beckett: Quadrat. Stücke für
das Fernsehen, Frankfurt/Main 1996, S. 51-101.
 

97

2003-07-31 16-13-08 --- Projekt: transcript.kumedi.schuller.mikrologien / Dokument: FAX ID 01dc27982651234|(S.  90- 99) T03_02 becketts breath.p 27982652530

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011 - am 14.02.2026, 08:29:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KEIM

           So ist die empfängliche Seele ohne Versicherung und am

Ende, am Anfang armselig.

Zeit unterscheiden

Die Spieldauer von »Breath« beträgt 35 Sekunden. Diese reale Dau-

er ist überraschend. Ist sie zu deuten als Absage an das Theater, ans

Drama, an die dröhnenden Schritte schwerer Körper auf hölzerner

Bühne, an die Dialoge und Monologe? Oder – im Gegenteil – ist die

Kürze als ein Anfangen zu verstehen? Mit dem Drama beginnen –

ohne es zu Ende zu führen. Wie immer man es versteht: Die Realzeit

von 35 Sekunden provoziert symbolische Zeit. Folgen wir dem Ge-

sagten, folgen wir von Anfang zu Anfang, dann verdichtet Beckett

die Zeit von zwei Atemlängen mit der Zeit vom ersten bis zum letz-

ten Atem, die ein Leben einfasst, mit der Zeit der Erdgeschichte und
21der Menschheit. Beckett geht aufs Ganze. Und gibt ihm gleichzei-

tig keine Chance. Das Stück entscheidet sich nicht, unterscheidet

nicht zwischen dem Moment und der Ewigkeit, zwischen Anfang

und Ende. Physikalische Zeit, erlebte Zeit, mythische Zeit – Beckett

entlässt uns nicht in die Entscheidung.

           An die Stelle rückt das ereignislose Ereignis, die spiegelbild-

hafte Symmetrie des Geschehens: Vorhang, Schrei, Atem, Stille,

Atem, Schrei, Vorhang. Die Symmetrie schwebt über den Resten,

den Abfällen, sie berührt sie nicht. Einatmen, Inkorporation, Licht,

Inspiration – Beseelung? Nein. Der Prozess des Zusammentreffens

von Leben und Welt zeigt keine wirkliche Veränderung, keine Pro-

duktion. Er wird lediglich verkehrt: Ausstoßung, Dunkelheit, Exspi-
ration – das Leben aushauchen.

           Das Ereignis, wie ich es verstehe, hat keine Symmetrie; es

               

           21.  An dieser Stelle ist auf eine Performance des Minimalkünstlers Robert
Morris aus dem Jahre 1961 hinzuweisen, die eine strukturelle Ähnlichkeit mit Be-
cketts Stück aufzuweisen scheint: Morris läßt auf einer Bühne einen Vorhang aufge-
hen. Eine graue Sperrholzsäule wird freigegeben. Nichts weiter. Dreieinhalb Minuten
vergehen. Plötzlich fällt die Säule. Wieder vergehen dreieinhalb Minuten. Der Vor-
hang schließt sich.
           Der Unterschied zu Beckett liegt im Detail: Morris zeigt ein Ereignis ohne
Details, ohne Symbolizität. Ich folge hier Georges Didi-Huberman, der im Minimalis-
mus den Versuch erkennt, ein Objekt erstehen zu lassen, das nur für sich steht und
jegliche Imagination, Metaphorizität und Metaphysik auszublenden sucht. Verknap-
pend könnte man sagen: Beckett ruft das Sakrale auf, Morris die Physik. Vgl. Georges
Didi-Huberman: Was wir sehen blickt uns an, München 1999.
 

98

2003-07-31 16-13-08 --- Projekt: transcript.kumedi.schuller.mikrologien / Dokument: FAX ID 01dc27982651234|(S.  90- 99) T03_02 becketts breath.p 27982652530

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011 - am 14.02.2026, 08:29:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANFANGEN – OHNE ENDE

wirft uns hinaus, macht wach, verzweifelt, begierig, offen, kämpft

mit den Resten.

[…] das Kommende indessen, das Vorausweisende, herrscht im Rest: Er ist mein Zu-
fall, meine Zeit, meine Geschichte, mein Leben. Was würde ich ohne ihn machen? Ich
lebte nicht länger in meinem Kopf, wäre vielleicht ein Insekt, geometrisch, ange-
passt.
           Wir hoffen auf die Abweichung – das erzeugt die Zeit. Sie bringt uns aus dem
Gleichgewicht, destabilisiert uns. Daher unser Treiben, unsere Geschichte, Odysseus’
Irrfahrten, in widrigen Winden, Kolumbus gen Amerika, der Drang nach Westen, das
Abenteuer Wissenschaft. Nie bleiben wir stehen, stöbern ständig mit der Nase im Ge-

22strüpp, mit den Füßen im unberührten Dreck.

Auf nach Westen, Westward Ho? Bei Beckett ist – im Gegensatz zu

Serres – der Aufbruch immer eine Parodie oder vom Scheitern ge-

kennzeichnet. Zwar gibt es bei ihm auch Zeit, Dreck oder Rest. Doch

sind die zirkuläre, ereignislose, geometrische Zeit – Zeit ohne Ab-

weichung – und der unberührbare Dreck zu wenig, um Körper, Geist

oder Seele, Ort und geschichtliche Zeit hervorzubringen. Unbeirrt

und kontaktlos geben sie nichts her.

           Diesem Stück, so meine Abschlussthese, ist die Gewalt der

Ambivalenz eingeschrieben: Der Atem, der das Licht und die Zeit

strukturiert, ist Negation und gleichzeitig Voraussetzung – von und

für was? Leben, Kommunikation, Ausdruck, Geschichte, Tod. Be-

ckett zeigt die Geburt, die nicht zu Ende gebracht wird. Der Schnitt

wird gesetzt und rückgängig gemacht.

           Darin liegt die Gewalt – dass es keine Entscheidung gibt.

               
           22.  Michel Serres: Ablösung, München 1988, S. 16.
 

99

2003-07-31 16-13-08 --- Projekt: transcript.kumedi.schuller.mikrologien / Dokument: FAX ID 01dc27982651234|(S.  90- 99) T03_02 becketts breath.p 27982652530

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011 - am 14.02.2026, 08:29:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

