Anfangen - ohne Ende.

Samuel Becketts »Breath«

Vorstellungen

»A voice comes to one in the dark. Imagine.«
Samuel Beckett: »Company«'

Mit diesem Satz beginnt Beckett seinen Kurzroman Company. Mit
einer Stimme, einem Schrei in der Halbdunkelheit ldsst Beckett
auch sein Stiick »Breath« [1969] beginnen — und wieder enden. Wo
der Roman einer Atmosphdre Platz gibt, dort ldsst das Stiick kaum
Zeit fur die Vorstellung oder die Imagination. Denn das Stiick wahrt
nur wenig mehr als die Lange zweier Atemziige.

Curtain

1. Faint light on stage littered with miscellaneous rubbish. Hold about five seconds.

2. Faint brief cry and immediately inspiration and slow increase of light together
reaching maximum together in about ten seconds. Silence and hold about five
seconds.

3. Exspiration and slow decrease of light together reaching minimum together (light
as in 1) in about ten seconds and immediatly cry as before. Silence and hold
about five seconds.

Curtain

Rubbish
No verticals, all scattered and lying.

Cry
Instant of recorded vagitus. Important that two cries be identical, switching on and
off strictly synchronized light and breath.

1. In: ders., Nohow On, New York 1996, S. 1-46, hier S. 3.

90

- am 14.02.2026, 08:29:08. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGEN - OHNE ENDE

Breath
Amplified recording.

Maximum Light
Not bright. If 0O=dark and 10=bright, light should move from about 3 to 6 and back.?

Urspriinglich war »Breath« eine Auftragsarbeit fiir die erotische
Revue Oh! Calcutta!. In der Funktion einer Eroffnungsszene oder
eines Vor-Spiels ist das Stiick eine ironische Geste, die jede Erwar-
tung, die ein Besucher an eine erotische Revue hat, enttauschen
muss. In der Knappheit und Armut verweigert es jede imagindre
Befriedung.? Offenkundig ist Becketts Prolog eine Antithese zum
Zirkus, Spektakel, zur Frivolitdt und zur lauten Attitiide. Ein Scherz
also, ein kleiner Protest gegen den Konsumismus, gegen den
Wunsch nach dem Bild, dem Korper? Die Sache ist zu ernst, denn es
geht auch um den Tod. »On entre, on crie/Et c’est la vie./On crie, on
sort,/Et c’est las mort.«* Diese Verse zitiert Beckett in einem Brief
als lakonischen Nachhall auf sein Stiick, um zu sagen, worum es
geht.

Das Leben, der Tod — was hat die Kunst in 35 Sekunden dazu
zu sagen? Anders: Was macht das Drama, wenn das Dramatische
nicht mehr existiert?

Anfange

Die kurze Zeit zwischen dem wiederholten Schrei zeigt und gibt zu
horen einen Anfang ohne Fortgang. Alles schlief8t sich, kaum dass es
begonnen hat.

Das Stiick hat keine Zeit, Geschichte zu machen, Welt zu
evozieren. Stattdessen bringt es die Zeit des Anfangens im Modus
des verdichteten Plurals auf die Bithne: Es sind mehrere Anfinge,
die dieses Stiick in sich trdgt. Dieses scheinbar leere, kurze, perso-
nenlose Werk ist schwanger mit Anfangen.

2. Samuel Beckett: »Breath, in: ders., The Complete Dramatic Works, Lon-
don, Boston 1990, S. 371.

3. Tatsdchlich kam es nach der Erstauffilhrung zum Streit zwischen Be-
ckett und dem Produzenten, der es zugelassen hatte, dal® nackte Leiber mit dem Miill
auf der Biihne lagen. In der Folge lieR Beckett jede weitere Auffiihrung in Verbin-
dung mit der Revue untersagen. Siehe dazu James Knowlson: Damned to Fame. The
Life of Samuel Beckett, London 1996, S. 565-566.

4. Zit. nach J. Knowlson: Damned, S. 565-566.

91

- am 14.02.2026, 08:29:08. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

1. Anfang: Der Korper — die Geschichte. Schrei, Atem, Licht. Das ist
die Geburt. Mit dem Schrei beginnen: Was soll der Zuschauer zu
horen bekommen, am Anfang, wenn es im Text lediglich heifit:
»cry«. Das sagt sehr wenig oder zuviel. Beckett prazisiert, was er
meint, mit einer ungewdhnlichen Ersetzung oder Ubersetzung. Er
beschreibt den Schrei nicht, sondern charakterisiert ihn, indem er
vom Englischen ins Lateinische wechselt. »Instant of recorded vagi-
tus.«> heiflit es in der Regieanweisung. Vagitus, das ist der Schrei
des Neugeborenen. Ein Wort gentligt Beckett zur inhaltlichen Be-
stimmung. Es scheint, als medikalisiere Beckett die Sprache®, um
sie zu prazisieren.

Der Wechsel von der Konnotation zur Denotation ist — auf der
Textebene - die eigentliche thematische Eroffnung des Stiickes:
Denn dieser Schrei des Neugeborenen ist in der Wortbedeutung ein
Wimmern, fast ein Rocheln oder Atemrasseln.” Ausdruck des
Schmerzes, der noch nicht Schrei ist. Der Schrei, in seiner expressi-
ven Bedeutung, das wére schon eine (Selbst-)Behauptung, die den
Anfang hinter sich gelassen hat. Soweit geht Beckett nicht. Sein
Anfang ist klein, vage, unausgefiillt. In diesem Sinne provoziert
dieser aufgeschriebene® Signifikant, vagitus, weitere Assoziationen,
die das Thema des Beginnens stiitzen: vagus/vage (engl. vague),
unbestimmt; Vagina/Scheide.® Und: vag/itus; itus, das Gehen, der
Gang, die Abreise. Die Scheide 6ffnet sich fiir das Neugeborene —
hinaus, fort —, das noch unbestimmt ist. Was wird es einmal sein,
nachdem es gegangen ist?

So lasst Beckett zwar horen und sehen den Moment der ers-
ten Differenz: Vom Dunkel ins Helle, von den Ténen zur Stimme,
vom Schutz zum Schmerz, von der Warme in die Kélte. Aber kniipft
sich daran schon Ausdruck und Bedeutung? Dieser Moment ist um-
nachtet, dunkel; niemand hat daran eine Erinnerung. Beckett fiihrt

5. S. Beckett: »Breath, S. 371.

6. »vagitus uterinus«, damit ist das Schreien der noch nicht geborenen
Kinder im Uterus gemeint, wenn namlich Luft in denselben gelangt, wodurch das vor-
zeitige Atmen ermdoglicht wird. Vgl. unter diesem Eintrag Medizinische Terminologie,
bearbeitet von Herbert Volkmann, Berlin, Miinchen 1947. Generell: In den Texten Be-
cketts finden sich immer wieder medizinische Terme, die Krankheiten bezeichnen.

7. In einem Brief spricht Beckett von »a tiny vagitus-rattle«. rattle bedeu-
tet Rocheln, Atemrasseln. Vgl. J. Knowlson: Damned, S. 565.

8. Hier zeigt sich sinnféllig, dass sehen/héren und lesen einen Unterschied
machen.

9. Dieser Hinweis stammt von Hans Naumann (Hamburg), bei dem ich
mich nicht nur fiir diese, sondern auch fiir weitere Anregungen bedanke.

92

- am 14.02.2026, 08:29:08. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGEN - OHNE ENDE

uns vor die Erinnerung, vor die Geschichte, an den Anfang von Ge-
schichte/Geschichten, dorthin, wo der Korper noch nicht Subjekt,
ohne Expression ist.

2. Anfang: Die Sprache. Schrei, Atem. Wir entschliefen uns nicht zu
atmen oder zu schreien, wir entschlieBen uns nicht, nicht zu atmen
oder nicht zu schreien.

Es schreit, es atmet.

Kann man deshalb sagen, dass der Schrei und der Atem nur
vegetative Funktion erfiillen? Mehr als Korper, weniger als Sinn?
Richten sie sich an jemanden - trotz ihrer Unwillkiirlichkeit, ihrer
Absichtslosigkeit? Anfang der Sprache, Anfang der Rede? Beckett
bringt uns an die Stelle vor der Sprache, an die Stelle, wo Korper
und Zeichen noch ganz nah beieinander sind, wo der Sinn gerade
erst beginnt, sich aus dem Korper zu reilen. Atem, Stimme - ohne
das gibt es keine Rede, keine Kommunikation. Aber sie sind viel-
leicht mehr als nur die Bedingung von Sprache, sie sind das, was in
die Sprache eingehen wird - als unbeachteter korperlicher Anteil.
Das, was iiberhort wird.

Im Jahre 1937 schreibt Beckett einen Brief; darin heif3t es
(fast) programmatisch:

Und immer mehr wie ein Schleier kommt mir meine Sprache vor, den man zerreissen
muss, um an die dahinterliegenden Dinge (oder das dahinterliegende Nichts) zu
kommen. [...] Gibt es irgendeinen Grund, warum jene willkiirliche Materialitdt der
Wortfliche nicht aufgeldst werden sollte [...]2%°

Zuruck, dahinter, an den Anfang. Auch mit dem Anfang muss be-
gonnen werden. Vorhang, Schleier auf. Dahinter: der Schrei, der
Atem.

Mit dem ersten Atem, mit dem ersten Schrei ist immer ein
Schnitt mitzudenken. Durchtrennung der Nabelschnur. Schnitt in
den Korper, Schnitt zwischen zwei Korper, Schnitt zwischen Korper
und Sinn? Das macht Schmerz, Verzweiflung, vielleicht auch Lust.
Soll also etwas entschieden werden: schneiden, scheiden, entschei-
den?'* Das ist nicht klar, ganz und gar nicht klar. Der Text sagt
nichts dazu. Das Stiick gibt nur zu horen und zu sehen.

Es bleibt dabei: Atem, Stimme - das sind Signale der Tren-
nung ohne Sprache zu sein. Ich nenne sie Zeichen, besser: Proto-
Zeichen, d.h., genetisch gesprochen, Zeichen vor den Zeichen. Be-

10. Samuel Beckett: Disjecta, London 1983, S. 52.
11. Vgl. Michel Serres: Der Hermaphrodit, Frankfurt/Main 1989, S. 49.

93

- am 14.02.2026, 08:29:08. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

ckett bringt auf die Bithne die Geburt der (Vor-)Sprache aus dem
Korper — ein Korper, der schon nicht mehr auf der Bithne erscheint.
Abgeschnitten. Der Ton, der Klang verldsst den Korper, tiberldsst
sich der Enteignung. Diese Theatralisierung, diese Tele-Fonie, die
den Klang vom Klangkorper trennt, bringt uns auf die Spur der Be-
deutung des Vorbedeutungshaften.

3. Anfang: Der Mythos. »Breath« ist ein Text iiber einen Text, der
vom Anfang erzdhlt und selber Anfang ist: Genesis.
Ich zitiere den Anfang:

1. Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde.

2. Und die Erde war wiist und leer, und es war finster aus der Tiefe; und der Geist
Gottes schwebte auf dem Wasser.

3. Und Gott sprach: Es werde Licht! und es ward Licht.

4. Und Gott sah, dal’ das Licht gut war. Da schied Gott das Licht von der Finsternis

5. und nannte das Licht Tag und die Finsternis Nacht. Da ward aus Abend und Mor-
gen der erste Tag.*?

Wir finden in Becketts Stiick die Elemente, die auch diesen An-
fangstext ausmachen: Es gibt das Licht, das auf die Biihne kommt, in
dessen Schein das Durcheinander, das thohu wa-bhohu, die Leere
und Verlassenheit sichtbar werden. Becketts Wiiste besteht aus
»miscellaneous rubbish [...] all scattered and lying«*3. Beckett, der
sonst sehr genau anweist, bleibt hier ungenau - jedoch in einem
prazisen Sinn. Er verbietet explizit »verticals«, also Dinge, die her-
vorragen, die deutlich, die Gestalt oder Symbol sind. Er weil, dass
auf der Bihne sich nichts zeigen darf, das irgend einen Sinn, eine
Funktion, eine Geschichte hatte. Beckett will Ungeschiedenes, Va-
ges sehen lassen.

Mit diesem Biithnen-Environment wird der Bibeltext perver-
tiert. Der mythische Sinn wird profaniert, denn das thohu wa-bhohu
ist nicht die Ursuppe, aus dem die Welt erstehen wird, sondern Ab-
fall, Schund, das allerweltliche Ende.

Neben Licht und Wiistenei tritt ein drittes Element hinzu,
durch dessen Einsatz der Autor eine weitere Drehung am biblischen
Mythos vornimmt: Schwebt in der Bibel der Geist Gottes auf dem
Wasser, ertont in »Breath« der Atem und der Schrei — gerade dem
(Frucht-)Wasser entkommen — tiber dem Miill. Auch wenn Becketts
Stiick gottleer ist, so bringt das Bibelfragment als referenzieller Sub-

12. 1. Buch Mose, 1-5.
13. S. Beckett: »Breath«, S. 371.

94

- am 14.02.2026, 08:29:08. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGEN - OHNE ENDE

text dennoch eine Konnotation in jenes Wort, das dem Stiick den
Titel gegeben hat. Denn zwischen Atem und Geist besteht eine enge
semantische Beziehung. In der hebrdischen Bibel heilit Geist ruach,
was aber auch mit Hauch oder Atem iibersetzt werden kann. Ahn-
lich verhdlt es sich im Lateinischen, wo anima Seele bedeutet und
sich vom Griechischen anemos ableitet, was der Wind ist. Mit dem
Atem und dem Wind kommt immer die Seele oder der Geist. So
sprechen wir nicht zuféllig davon, dass uns Leben eingehaucht wird
oder wir das Leben aushauchen. Aus dem Mund kommt die Seele;
sie verbreitet sich, findet ein Ohr - oder verhallt in der Wiiste. Dann
stirbt sie.

Der biblische Geist ist beredt. »Und Gott sprachg, heilt es im
Buch Mose. Wort und Geist bilden eine Union oder sind gar syn-
onym zu verstehen. Bei Beckett hingegen erklingt kein Wort; sein
Atem, seine Seele, sein Geist ist stumm. Er bringt keine Unterschei-
dungen in die Welt, wie er auch keine Welt erschafft. Dieser Geist
ist am Nullpunkt — der Schopfung, der Kommunikation, des Aus-
drucks. Man konnte sagen, der beckettsche Atem korrespondiert mit
der Wiiste auf der Biihne; er ist der Wind, der iiber das Ungeordne-
te, Chaotische geht und selber Unordnung und Entropie bezeugt.
Denn der Atem ist nichts als ein Rauschen, also genau das, was —
kommunikationstheoretisch gesprochen - Feind jeder Verstindi-
gung ist.

Anders als in der Bibel, ersteht keine Welt, keine Ordnung.
Es gibt zwischen Tag und Nacht keine Geschichte, keine Entwick-
lung, keine Klarung, keine dramatische Zuspitzung. Nichts bewegt
sich. Die Seele/der Atem richtet nichts aus. Die Schopfung sistiert:
Am Ende, nach dem Ausatmen, steht der wiederholte identische
Schrei. Alles fallt zurtiick, ins Dunkel, von wo es kam. Keine Diffe-
renz, kein Ereignis. Beckett geht an den Anfang — doch ist sein Ende
kein Fortkommen, kein Wachsen, kein Entstehen. Paradox formu-
liert: das ereignislose Ereignis.

Ich zitiere aus Westward Ho eine kurze Passage, die diese
Festklammerung, dieses Nicht-in-die-Geschichte-kommen-kénnen
bespricht: »Say a body. Where none. No mind. Where none. That at
last. A place. Where none. For the body. To be in. Move in. Out of.
Back into. No. No out. No back. Only in. Stay in. On in. Still.«*4

14. Samuel Beckett: Westword Ho, Frankfurt/Main 1989, S. 7. »Ein Korper
sagen. Wo keiner. Kein Geist. Wo keiner. Wenigstens das. Ein Ort. Wo keiner. Fiir den
Korper. Wo er sein kann. Wo hinein. Von wo hinaus. Wohin zuriick. Nein. Kein Hinaus.
Kein Zuriick. Nur hinein. Darin bleiben. Weiter drin. Noch immer.«

95

- am 14.02.2026, 08:29:08. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

Steckenbleiben. Die Reise nicht beginnen. Noch nicht Korper
sein, nicht Geist, ortlos.

Ist das die Depression? Oder die pessimistische Absage an
die Erlosung? Oder die Einsicht in einen Kampf, der hinter der Illu-
sion von Freiheit und Fortschritt wiitet?

Korper, Geist, Ort — das sind die Stichworte, die uns Beckett
zur Meditation aufgibt. Wie kommen sie in die Welt, wie entsteht
das eine aus dem anderen?

Vor-Orte

Warten auf ... Gott? Warten auf den Tod? Wer wartet, dem fehlt die
Opposition, ein Punkt auBerhalb. Beckett inszeniert die Unsicher-
heit, die aus diesem Mangel entsteht. Es gibt keine Selbsterschaf-
fung. Ohne Opposition bleibt das, was Seele, Geist, Subjekt werden
soll, ein Rohstoff, eine rauschende Welle.*> Dieses Noch-Nicht er-
schafft nichts, wenn es nicht erschaffen wird. Die Stimme, das Licht
- sie sind ohne Versicherung, ohne Konstanz, ohne Ort.

»By the voice a faint light is shed. Dark lightens while it sounds. Deepens when it
ebbs.«

Jemand liegt unbeweglich im Dunklen. Die Stimme leistet Gesell-
schaft, Company. Die Stimme horen, dem Licht gehoren. Ich denke
an die von Freud mitgeteilte Szene:

Ein Kind, das sich in der Dunkelheit dngstigte, horte ich ins Nebenzimmer rufen:
»Tante, sprich doch zu mir, ich fiirchte mich.« »Aber was hast Du davon? Du siehst
mich ja nicht«; darauf das Kind: »Wenn jemand spricht, wird es heller.«*’

Das Kind findet Sicherheit in der Stimme, denn es kennt den Spre-
cher. Anders bei Beckett. Die Stimme hat keinen sicheren Ort. Da-
raus entspringt die prinzipielle Ungewissheit fiir den unsichtbaren
Namenlosen. Alles war vielleicht nur eine Halluzination. Becketts

15. Einatmen/ausatmen, das ist auch als Welle zu horen, die heran- und
ablduft. Und es ist darauf hinzuweisen, das im Franzdsischen vague Welle, Woge be-
deutet.

16. S. Beckett: »Company, S. 12.

17. Sigmund Freud: »Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse, in:
ders., Studienausgabe, Frankfurt/Main 1969, Bd. I, S. 393.

96

- am 14.02.2026, 08:29:08. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGEN - OHNE ENDE

Motiv des Lichts und der Stimme, die aus undurchdringlichem Dun-
kel kommen, ist religios — jedoch ohne den Trost der Religion.

In »Breath« ist die Stimme, der Atem ebenfalls ortlos. Unbe-
nennbarer Ursprung. Die Biihne bringt einen Ort vor Augen, an dem
nicht zu leben ist, weil es dort kein identifizierbares Leben, keine
Opposition gibt.

Sprachlos, unbestimmt. Das Wimmern, das diffuse Licht, die
kurze Zeit der Betrachtung - sie geben dem Zuschauer keine Welt.

Die Unbestimmtheit des Wahrgenommenen, die Topografie
des Nicht-Ortes. Der verstreute Mull im Halbdunkel der Biithne von
»Breath« zeigt eine Gegebenheit, wie sie im Oeuvre Becketts immer
wieder vorkommt: der ziellose Weg, die einsame Kammer, der Erd-
hiigel, das Bett, der Schaukelstuhl, die Tonne, das Quadrat, die
Dunkelheit, etc. Diese Gegebenheiten sind allesamt ortlose Orte.

Was ist ein ortloser Ort?

»Ein Ort ist ein Punkt mit einer Umgebung.« So definiert
Michel Serres den Begriff und schreibt weiter: »Die Landschaft ver-
sammelt Orte.«*® Becketts Orte haben keine Umgebung, keine Land-
schaft. Deshalb nenne ich sie ortlose Orte oder Vor-Orte. Sie sind
ausweglos, ohne Markierungen.

Disappear again and reappear again at another place again. Or at the same. Nothing
to show not the same.™

Der ortlose Ort erlaubt trotz Bewegung keine Entgrenzung. Das
ereignislose Ereignis realisiert sich hier als Wiederholung, Ritual,
als Erschopfung.?® Die Orte stellen Verlassenheiten dar, die nicht
verlassen werden konnen. Manchmal gibt es Fenster, den Himmel,
die Erinnerung; sie lassen noch ahnen oder sehen, dass es ein Au-
Berhalb, Umgebung, den Anders-Ort gibt. In »Breath« jedoch glimmt
nur kurz das zeichenlose Licht auf, das wie eine Aura etwas anzu-
kiindigen scheint, das nie kommen wird: der Tag, der Himmel, das
Bild im Fenster, die Erinnerung, der andere. Wie die Stimme und
der Atem ist dieses Licht Bedingung, Rohstoff, Beginn — ohne Ent-
wicklung: Es gibt kein Bild.

18. Michel Serres: Die fiinf Sinne, Frankfurt/Main 1993, S. 323.

19. Samuel Beckett: Stirrings Still, Frankfurt/Main 1991, S. 14. »Wieder ver-
schwinden und wieder an einem anderen Ort wieder erscheinen. Oder demselben.
Kein Zeichen dal nicht derselbe.«

20. Vgl. Gilles Deleuze: »Erschopft, in: Samuel Beckett: Quadrat. Stiicke fiir
das Fernsehen, Frankfurt/Main 1996, S. 51-101.

97

- am 14.02.2026, 08:29:08. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

So ist die empfiangliche Seele ohne Versicherung und am
Ende, am Anfang armselig.

Zeit unterscheiden

Die Spieldauer von »Breath« betrdgt 35 Sekunden. Diese reale Dau-
er ist iberraschend. Ist sie zu deuten als Absage an das Theater, ans
Drama, an die drohnenden Schritte schwerer Korper auf holzerner
Biihne, an die Dialoge und Monologe? Oder — im Gegenteil - ist die
Kiirze als ein Anfangen zu verstehen? Mit dem Drama beginnen —
ohne es zu Ende zu fiihren. Wie immer man es versteht: Die Realzeit
von 35 Sekunden provoziert symbolische Zeit. Folgen wir dem Ge-
sagten, folgen wir von Anfang zu Anfang, dann verdichtet Beckett
die Zeit von zwei Atemlangen mit der Zeit vom ersten bis zum letz-
ten Atem, die ein Leben einfasst, mit der Zeit der Erdgeschichte und
der Menschheit. Beckett geht aufs Ganze.?* Und gibt ihm gleichzei-
tig keine Chance. Das Stiick entscheidet sich nicht, unterscheidet
nicht zwischen dem Moment und der Ewigkeit, zwischen Anfang
und Ende. Physikalische Zeit, erlebte Zeit, mythische Zeit — Beckett
entldsst uns nicht in die Entscheidung.

An die Stelle riickt das ereignislose Ereignis, die spiegelbild-
hafte Symmetrie des Geschehens: Vorhang, Schrei, Atem, Stille,
Atem, Schrei, Vorhang. Die Symmetrie schwebt iiber den Resten,
den Abfédllen, sie beriihrt sie nicht. Einatmen, Inkorporation, Licht,
Inspiration — Beseelung? Nein. Der Prozess des Zusammentreffens
von Leben und Welt zeigt keine wirkliche Veranderung, keine Pro-
duktion. Er wird lediglich verkehrt: Ausstofung, Dunkelheit, Exspi-
ration — das Leben aushauchen.

Das Ereignis, wie ich es verstehe, hat keine Symmetrie; es

21. An dieser Stelle ist auf eine Performance des Minimalkiinstlers Robert
Morris aus dem Jahre 1961 hinzuweisen, die eine strukturelle Ahnlichkeit mit Be-
cketts Stiick aufzuweisen scheint: Morris ldRt auf einer Biihne einen Vorhang aufge-
hen. Eine graue Sperrholzsaule wird freigegeben. Nichts weiter. Dreieinhalb Minuten
vergehen. Plotzlich fillt die Sdule. Wieder vergehen dreieinhalb Minuten. Der Vor-
hang schlieRt sich.

Der Unterschied zu Beckett liegt im Detail: Morris zeigt ein Ereignis ohne
Details, ohne Symbolizitét. Ich folge hier Georges Didi-Huberman, der im Minimalis-
mus den Versuch erkennt, ein Objekt erstehen zu lassen, das nur fiir sich steht und
jegliche Imagination, Metaphorizitdt und Metaphysik auszublenden sucht. Verknap-
pend konnte man sagen: Beckett ruft das Sakrale auf, Morris die Physik. Vgl. Georges
Didi-Huberman: Was wir sehen blickt uns an, Miinchen 1999.

98

- am 14.02.2026, 08:29:08. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGEN - OHNE ENDE

wirft uns hinaus, macht wach, verzweifelt, begierig, offen, kimpft
mit den Resten.

[...] das Kommende indessen, das Vorausweisende, herrscht im Rest: Er ist mein Zu-
fall, meine Zeit, meine Geschichte, mein Leben. Was wiirde ich ohne ihn machen? Ich
lebte nicht l@nger in meinem Kopf, ware vielleicht ein Insekt, geometrisch, ange-
passt.

Wir hoffen auf die Abweichung - das erzeugt die Zeit. Sie bringt uns aus dem
Gleichgewicht, destabilisiert uns. Daher unser Treiben, unsere Geschichte, Odysseus’
Irrfahrten, in widrigen Winden, Kolumbus gen Amerika, der Drang nach Westen, das
Abenteuer Wissenschaft. Nie bleiben wir stehen, stobern standig mit der Nase im Ge-
striipp, mit den FiiBen im unberiihrten Dreck.?

Auf nach Westen, Westward Ho? Bei Beckett ist — im Gegensatz zu
Serres — der Aufbruch immer eine Parodie oder vom Scheitern ge-
kennzeichnet. Zwar gibt es bei ihm auch Zeit, Dreck oder Rest. Doch
sind die zirkuldre, ereignislose, geometrische Zeit — Zeit ohne Ab-
weichung — und der unberithrbare Dreck zu wenig, um Korper, Geist
oder Seele, Ort und geschichtliche Zeit hervorzubringen. Unbeirrt
und kontaktlos geben sie nichts her.

Diesem Stiick, so meine Abschlussthese, ist die Gewalt der
Ambivalenz eingeschrieben: Der Atem, der das Licht und die Zeit
strukturiert, ist Negation und gleichzeitig Voraussetzung — von und
fir was? Leben, Kommunikation, Ausdruck, Geschichte, Tod. Be-
ckett zeigt die Geburt, die nicht zu Ende gebracht wird. Der Schnitt
wird gesetzt und riickgdngig gemacht.

Darin liegt die Gewalt — dass es keine Entscheidung gibt.

22. Michel Serres: Ablésung, Miinchen 1988, S. 16.

99

- am 14.02.2026, 08:29:08. EEEEm


https://doi.org/10.14361/9783839401682-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

