DIE DUALITAT ZWISCHEN TRADITIONELLEM
AFRIKANISCHEN RECHT UND
REZIPIERTEM EUROPAISCHEN RECHT

Entwicklung und Problematik
I. Begriffliche und zeitliche Abgrenzung

Unter Dualitit zwischen afrikanischem Recht und rezipiertem europiischen Recht
versteht man das Nebeneinander zweier vollig verschiedener Rechtssysteme, das
in Afrika durch das Erscheinen der Europier entstanden ist. Abgrenzen méchte ich
jedoch den zeitlichen Rahmen meiner Ausfithrungen in der Weise, dafl ich die
Betrachtung in dem Zeitpunkt beginnen lasse, in dem die afrikanischen Gebiete
mehr oder minder stark unter den direkten Einflufl der groflen Kolonialmichte
geraten waren; dies bedeutet, dafl die Zeit unberiicksichtigt bleiben muf}, in der
lediglich Teile der spiter als Kolonien bekanntgewordenen Territorien, meistens
ihre Kiistenstriche, von Europdern besetzt waren. Der Schwerpunkt der Unter-
suchung erstreckt sich daher auf die Zeit nach der Berliner Kongo-Konferenz von
1884/1885.

Nach dieser zeitlichen Abgrenzung ist als erstes die Frage zu kliren, wie es iiber-
haupt zur Dualitit von afrikanischem und europiischem Recht kommen konnte.
An dieser Stelle mufl bereits eine Unterscheidung getroffen werden zwischen den
ehemals britischen Gebieten und den Kolonien der anderen europiischen Michte,
in der Hauptsache also Frankreich, Belgien und Portugal. Bei allen europiischen
Staaten war zwar gemeinsam die Rechtsauffassung vorhanden, daf} ihre Staatsange-
hérigen ihr nationales Recht mit sich fiihren, wohin immer sie auch gehen mochten.
Doch wihrend es zu einem Prinzip des englischen Rechts gehorte, ein in einem
fremden Land vorgefundenes Rechtssystem anzuerkennen, soweit es nach englischer
Auffassung ,reif war, waren die anderen Michte von der Uberlegenheit ihrer
Zivilisation und damit auch ihres Rechts gegeniiber anderen Rechtsordnungen
iberzeugt und haben daher versucht, ihre Rechtsordnung an die Stelle des Rechts
zu setzen, auf das sie stielen. Wihrend die Englinder durch ihr Verwaltungssystem
der ,indirect rule“ die bereits vorhandenen Institutionen bewufit weiterbestehen
lieflen und somit auch dem afrikanischen Recht seinen Platz im Gesamtbereich einer
Kolonie freiwillig einriumten, mufiten die anderen Kolonialmichte im Laufe der
Zeit erkennen, daff sich das afrikanische Recht nicht einfach ersetzen lief}, und daher
gezwungenermaflen seine Weiterexistenz akzeptieren.

Bevor im einzelnen untersucht wird, wie sich die verschiedenen Kolonialmichte
Europas dem afrikanischen Recht gegeniiber verhalten haben, muf} jedoch der
Versuch gemacht werden, einige Wesensmerkmale des afrikanischen Rechts heraus-
zuarbeiten, um iiberhaupt verstehen zu kénnen, welchem Gebilde sich die Europier
in Afrika konfrontiert sahen. Vorausschicken mdochte ich, dafl es unmdglich ist, eine
allgemein giiltige Definition des afrikanischen Rechts zu finden. Schon die Ver-
wendung des Begriffs ,afrikanisches Recht® im Singular ist unkorrekt, da es ein
afrikanisches Recht nicht gibt; es wire daher richtiger, stets von afrikanischen
Rechten zu sprechen, ganz korrekt ist eigentlich nur die Verwendung der Begriffe
Stammesrechte, da der Ausdruck ,afrikanisch® im Zusammenhang mit Recht zu der
Deutung Anlaf} geben konnte, als handle es sich um ein dem ganzen Kontinent
eigenes Grundsystem. Wenn im folgenden dennoch der Begriff ,afrikanisches
Recht“ benutzt wird, so geschieht dies mit den soeben vorgebrachten Einschrinkun-
gen.

Das afrikanische Recht ist das Recht der verschiedenen Stimme Afrikas, das oft
eng an authentische afrikanische Mythen ankniipft. Teilweise hat es sich durch den
Einflufl des Islams zu einem Gemisch von Stammesrecht und islamischem Recht

354

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verbunden, wie z B. in Mauretanien, Nordsenegal, Mali, Niger, Guinea, Tschad,
Nordnigeria und Ostafrika, teilweise ist es auch durch das Christentum beeinflufit
worden; dies geschah beispielsweise in Athiopien, wo bis 1960 die ,Fetha Negast®,
d.h. die ,Gerechtigkeit der Konige“, eine Sammlung von Rechtsvorschriften,
angewandt wurde, die auf das Konzil von Nicia im Jahre 325 n. Chr. zuriick-
gefithrt werden und die von einem christlichen Agypter im 13. Jahrhundert gesam-
melt und aufgeschrieben wurden. Sieht man von dem soeben zitierten Beispiel
Athiopiens ab und betrachtet man das in Madagaskar 1881 von der Konigin
Ranavalona II. erlassene, aus 305 Artikeln bestehende, schriftlich niederlegte Gesetz
als zweite Ausnahme, so kann die allgemein giiltige Behauptung aufgestellt werden,
dafl das afrikanische Recht ungeschrieben ist, d. h. auf oraler Uberlieferung beruht,
womit nicht ausgeschlossen ist, dafl es sich um gesetztes Recht handelt, so daf} die
oft verwandte Bezeichnung ,Gewohnheitsrecht® falsch ist. ,Gewohnheitsrecht®
bezieht sich auf den Geltungsgrund. Dieser ist im afrikanischen Recht nicht die
Gewohnheit, sondern die Autoritit eines wenn auch hiufig mythisch verbrimten
Gesetzgebers. Die Art der Rechtsiiberlieferung ist keineswegs ein wesentliches
Kriterium zur Unterscheidung des afrikanischen vom europiischen Recht. Ein
sekundires Kriterium zur Unterscheidung beider ,Rechtssysteme® ist auch, daf} das
afrikanische Recht sich fast immer ausschliefllich auf die Regelung der Beziehungen
der Mitglieder eines Stammes oder einer sonstigen Gemeinschaft untereinander
bezog und Vorschriften fiir den Rechtsverkehr mit den Angehdrigen anderer
Gemeinschaften nicht kannte, oft einfach deshalb, weil ein Austausch mit Mit-
gliedern anderer Stimme nicht stattfand.

Das afrikanische Recht unterscheidet sich allerdings wesentlich in folgenden
Punkten vom europdischen Recht: Im Fehlen einer Differenzierung zwischen
Rechtssitzen und moralischen Verhaltensnormen, in der Verneinung der Macht
des Menschen, Recht zu indern, und in der Verneinung einer Auswirkung von
Zeitabliufen auf bestehende Rechte. Fiir das afrikanische Recht ist der Mensch
Sklave der Ordnung. Recht und Moral sind untrennbar verbunden mit ewigen
Mythen oder mit einem Gesetz, das gegebenenfalls von Gott oder einer
Gottheit gesetzt wurde. Die Furcht vor iibernatiirlichen Gewalten und vor der
offentlichen Meinung geniigten im allgemeinen,um die Einhaltung der iiberlieferten
Lebensformen zu sichern. Geboten fehlt daher oft die Verbindung mit Konsequenzen
und Sanktionen, die sie nach europidischer Auffassung erst zu Rechtssitzen werden
lassen, Recht und Moral sind nicht voneinander zu trennen. Dem afrikanischen
Recht ist auch der Gedanke fremd, daff es der Mensch wagen diirfe, die Ordnung zu
verindern. Selbst da, wo Normen von Stammesautorititen gesetzt sind, geschieht
dies nur, um ein und fiir alle Male klarzustellen, welche Vorschriften Geltung
haben sollen und um zu vermeiden, daf} die Ordnung durch verinderte Umstinde
oder auf Grund bestimmter Ereignisse abgewandelt werde. Im Gegensatz hierzu
versteht sich das europiische Recht als ein Werk des Menschen. Er macht die
Gesetze, die er bendtigt, die jedoch nicht unabinderlich fiir alle Zeiten bestehen
sollen, sondern die den verinderten Umstinden angepafit werden koénnen. Der
Mensch bewihrt diese Rechtssitze mit Sanktionen und regelt auch ihren Vollzug,
er sorgt fiir den Gehorsam. Das afrikanische Recht erhilt seinen Gehorsam in
starkem Mafle durch auflerrechtliche Krifte, so dal man nur mit Vorbehalten
iiberhaupt von afrikanischem R ech t sprechen kann, priziser wire die Bezeich-
nung ,afrikanische Ordnungsnormen®. Nach europiischer Vorstellung ist der
Mensch Herr der Ordnung, fiir die Afrikaner ist er ihr Sklave oder Untergebener.

Ein weiterer wichtiger Unterschied besteht in der Rolle, die die Zeit bei der Aus-
gestaltung, Verinderung und Erneuerung des Rechts spielt. Nach europiischer
Auffassung schafft die Zeit neue Situationen, die die Gegenwart von der Vergan-
genheit scheiden und die einen Fortschritt erlauben, was zur Folge hat, dafl das
Recht diesem Fortschritt angepafit werden muf. Dem afrikanischen Recht ist der

355

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriff der fortschreitenden Zeit als relevantes Ereignis, das gegebenenfalls eine
Anderung des Rechts bewirken kann, unbekannt. Zwei Beispiele werden diese Ein-
stellung des afrikanischen Rechts verstindlich machen: Den Vorstellungen des
Afrikaners waren weder der Begriff der Rechtskraft der Entscheidung noch jener
der Ersitzung bekannt. Beiden Instituten kommt nach europiischer Rechtsauf-
fassung die Hauptaufgabe zu, dafiir zu sorgen, daff umstrittene Rechtsverhiltnisse
nach Ablauf einer bestimmten Zeit im Fall der Ersitzung oder mit dem Eintritt
eines bestimmten Ereignisses, der Rechtskraft des Urteils, endgiiltig geregelt
werden. Hierbei nimmt es der europidische Gesetzgeber im Interesse des Rechts-
friedens in Kauf, daf jemand in eine Position versetzt wird, die ihm nicht zusteht,
die ihm aber nicht mehr streitig gemacht werden kann, weil entweder der wahre
Berechtigte wihrend der Ersitzungszeit seine Anspriiche nicht geltend machte, so
dafl diese verfielen, oder weil den Anspriichen die Rechtskraft gegeniibersteht, selbst
wenn ein Fehlurteil ergangen sein sollte. Eine solche Vorstellung, daff durch Zeit-
ablauf neue rechtliche Situationen geschaffen werden konnen, ist dem afrikanischen
Denken fremd. Diese Irrelevanz des Zeiteinflusses geht im afrikanischen Recht auch
daraus hervor, dafl es die Rolle des Individuums oder der Familie im engen
europiischen Sinne fiir v6llig unbeachtlich hielt und nur in Kategorien mehr oder
minder grofler Gemeinschaften wie Stimme, Kasten oder Déorfer dachte. Diese
Grofigemeinschaften sind im groflen und ganzen von tiefgreifenden Erschiitterun-
gen oder Verinderungen, die das Recht modifizieren koénnten, frei, sie haben
ewigen Bestand, wihrend im Leben eines einzelnen oder einer kleineren Gruppe
von Menschen sehr schnell so wesentliche Verinderungen etwa durch Todesfille
eintreten konnen, dafl auch das Recht der neuen Situation angepafit werden mufl.
Dieses war in groflen Ziigen die Situation, der sich der europiische Gesetzgeber in
Afrika gegeniibergestellt sah, der versuchen muflte, ein System zu finden, das
Nebeneinander von zwei Menschengruppen rechtlich zu regeln, wovon die eine
sich als unabinderlichen Rechtsbriuchen und -sitten unterworfen betrachtete,
wihrend die andere modernes Recht anzuwenden gewohnt war.

II. Die Haltung der Kolonialmichte gegeniiber dem afrikanischen Recht
1. Die Haltung Frankreichs

Frankreich war von der Uberlegenheit seines eigenen Rechts gegeniiber dem afrika-
nischen Recht iiberzeugt und daher bemiiht, seine Kolonien mit modernen Geset-
zen auszustatten. Unterstiitzt wurde es durch die Missionare, die die Bewohner der
afrikanischen Gebiete zum Christentum bekehren wollten und die daher ein Inter-
esse daran hatten, dafl insbesondere Sitten und Gebriuche, die mit den sittlichen
und ethischen Anspriichen des Christentums unvereinbar waren, nicht linger
geduldet wurden. Der franzdsische Gesetzgeber hielt es fiir seine vordringliche
Aufgabe, die Afrikaner mit der ,,Wohltat“ seiner Gesetze zu begliicken. Im Zuge
der franzosischen Assimilationspolitik hatten alle frei Geborenen in den Kolonien
bereits 1833 gleiche politische und zivile Rechte erhalten wie die Franzosen selbst.
Es waren als erste die Richter, die im Laufe der Zeit feststellen mufiten, dafl sich
die einheimische Bevolkerung den franzdsischen Rechtsregeln nicht unterwarf,
sondern es vorzog, weiter in ihrer angestammten Ordnung zu leben. Der Gesetz-
geber war also gezwungen, sich der neuen Situation anzupassen. Zwischen den
Jahren 1857 und 1910 wurden zunichst fiir Senegal, anschlieflend fiir alle anderen
frankophonen Linder mit islamischen Bevolkerungsgruppen ein islamisches Statut,
spiter fiir die nicht islamischen Eingeborenen in AOF und AEF ein Eingeborenen-
statut erlassen, die es den Afrikanern erlaubten, entweder nach den Vorschriften
des Korans oder nach ihrem Stammesrecht zu leben. Leicht abgeinderte Texte
ergingen nach der Ubernahme der Mandatsgebiete Togo und Kamerun fiir diese

356

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beiden Gebiete, wihrend ein personliches madagassisches Statut bereits bei der
Annexion der Insel 1896 beibehalten worden war.

Bis 1946 ging die Unterscheidung zwischen ,Statut Civil Frangais® und ,Statut
Civil Local® Hand in Hand mit der Unterscheidung in Biirger (citoyens) und
Untergebene (sujets). Biirger waren diejenigen, die dem franzosischen Recht in
seiner Gesamtheit unterworfen waren, Nichtbiirger dagegen jene Personen, die
einem anderen Rechtssystem unterstanden. Durch die Verfassung von 1946 wurden
alle Bewohner der franzosischen Kolonien ,citoyens frangais®, doch betraf diese
Neuregelung lediglich die Ausiibung der Biirgerrechte. Zivilrechtlich bestand weiter-
hin der Unterschied zwischen ,Citoyen de Statut Civil Frangais“ und ,Citoyen de
Statut Local“. Auf den lokalen Zivilrechtsstatus konnte in einem besonderen
Verwaltungs- oder Gerichtsverfahren verzichtet werden, wobei der Antragsteller
insbesondere nachweisen mufite, dafl er sich der franzdsischen Lebensart angepafit
hatte; er wurde sodann dem franzosischen Status unterstellt.

Eine weitere tiefgreifende Anderung hatte die Verfassung von 1946 insofern zur
Folge, als alle Bewohner der franzosischen Kolonien, unabhingig von ihrem
personlichen Status, einheitlich dem 1946 verkiindeten Strafgesetzbuch unterworfen
wurden, das eine wenige Abweichungen enthaltende Version des Strafgesetzes der
Metropole darstellte. Die bis 1946 auf dem Strafrechtssektor titigen Eingeborenen-
gerichte wurden aufgeldst; diese hatten Stammesrecht angewandt, das jedoch vom
franzosischen Gesetzgeber von solchen Briuchen befreit worden war, die mit
franzosischen Rechtsvorstellungen unvereinbar waren.

Im Zivil- und Handelsrecht waren die dem ,Statut Civil Local“ unterworfenen
Afrikaner Eingeborenengerichten unterstellt. Diese Gerichte wurden jedoch von
franzdsischen Beamten geleitet. Afrikaner waren dort nur Beisitzer mit beratender
Stimme. Durch den starken Einflufl der franzdsischen Beamten auf die Prozef-
fihrung wurde daher der Zivilprozef sehr stark von franzdsischen Verfahrens-
vorschriften durchdrungen. Aber auch das materielle Stammesrecht wurde durch die
franzosische Gesetzgebung beeinfluflt, beispielsweise durch die Festsetzung eines
Mindestalters fiir die Eheschliefung, durch Abhingigmachung der Giiltigkeit der
Ehe vom Einverstindnis beider Ehegatten, durch die Einfiihrung der Registrierung
von Geburten, Eheschliefungen und Todesfillen; der Brautpreis wurde fiir Voll-
jihrige oder Geschiedene, die wieder heiraten wollten, abgeschafft; im Vertragsrecht
wurde die Moglichkeit geschaffen, Vertrige von Verwaltungsbeamten bestitigen
zu lassen, um eine groflere Beweissicherheit zu gewihrleisten; die Polygamie wurde
zwar nicht offiziell abgeschafft, aber zur Durchsetzung der Einehe wurde vielfach
den Ehepartnern die Verpflichtung auferlegt, erst dann eine neue Ehe einzugehen,
wenn eine noch bestehende geschieden war.

Auf dem Gebiet der Gesetzgebung fiir die Kolonien bestand seit 1870 der allge-
meine Rechtsgrundsatz der Spezialitit; er besagte, dafl vom franzosischen Parla-
ment verabschiedete Gesetze in den Kolonien nur Anwendung fanden, wenn sid:
dies aus dem Sinn und Zweck des Gesetzes selbst ergab (z. B. das Arbeitsgesetzbuch
fiir Ubersee von 1952) oder wenn der Gesetzgeber die Absicht der Anwendbarkeit
des Gesetzes fiir Ubersee ausdriicklich kundtat. Daneben hatte die Exekutive die
Befugnis, alle Fragen, die nicht durch ein Gesetz geregelt worden oder der
Regelung durch ein Gesetz vorbehalten waren, durch Dekrete fiir die Kolonien
zu regeln. Da das Parlament nur selten Gesetze fiir die Kolonien ausgearbeitet hat,
war die Kompetenz der Exekutive so groff, daf man allgemein von der ,Regelung
duch Dekrete“ sprach, wenn man die Gesetzgebung fiir die Kolonien charakterisie-
ren wollte. Zwei Wege waren bei diesem Verfahren iiblich: Entweder erlieff die
Regierung ein spezielles Dekret fiir die Kolonien, oder sie dehnte ein franzdsisches
Gesetz nach entsprechender Abinderung, durch die es den Verhiltnissen in
Ubersee angepafit wurde, durch Dekret auf die Kolonien oder Teile von ihnen aus.

357

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Generell bestand fiir die Anwendbarkeit des afrikanischen Rechts die Einschrin-
kung, dafl es nur giiltig war, wenn es nicht gegen den franzdsischen ,ordre
public® verstieff, d.h. nicht gegen die guten Sitten und nicht gegen Sinn und
Zweck des franzosischen Rechts.

2. Die belgische Haltung

Vor der Griindung des unabhingigen Kongostaates galt fiir jeden Stamm innerhalb
des Territoriums, das spiter als belgischer Kongo bekannt wurde, ein eigenes
Stammesrecht, das entweder auf den von der herrschenden Schicht der Eingebo-
renen erlassenen Vorschriften, auf Gerichtsurteilen oder auf Sitten und Briuchen
beruhte. Wihrend der Zeit des unabhingigen Kongostaates von 1885—1908 galt
dieses Prinzip, dafl die Afrikaner ihrem Stammesrecht unterworfen bleiben, weiter.
Es wurde durch die Kolonialcharta der belgischen Regierung ausdriicklich bestitigt.
Zur Durchsetzung ihres Rechts konnten sich die Afrikaner entweder an europiische
Gerichtshéfe wenden, die in solchen Fillen afrikanisches Recht anwandten, oder sie
begaben sich vor die ,Eingeborenengerichte®, die teilweise nur von Afrikanern,
teilweise von Afrikanern unter Vorsitz eines Beamten der belgischen Verwaltung,
besetzt waren.

Die Anwendung des Stammesrechts fand ihre Einschrinkung, wenn es dem geschrie-
benen Recht oder dem ,ordre public® widersprach. Zu solchen, nicht mehr anwend-
baren Briuchen gehdrten u.a. die Eheschliefung ohne Zustimmung beider Ehe-
gatten, Ehescheidungen auf Wunsch der Familienangehorigen eines Ehepartners,
willkiirliche Machtausiibung von Stammeshiuptlingen und sittenwidrige Verpflich-
tungen. Hierzu gehdrten ferner alle mittels Hexerei erlangten Beweise in Gerichts-
verfahren. Hiufig wurden nicht mehr zulissige Sitten und Briuche nicht formell
verboten und unter Strafe gestellt, sondern lediglich fiir unanwendbar erklirt.
Dies hatte zur Folge, dafl jedes europdische Gericht von Amts wegen verpflichtet
war, ein Urteil aufzuheben, das sich auf eine Sitte oder einen Brauch bezog, dessen
Anwendung der Gesetzgebung oder dem ,ordre public widersprach.

Die Kongolesen hatten seit 1952 die Wahl, sich aus dem Einfluflbereich des afrika-
nischen Rechts zuriickzuziehen, indem sie sich durch Immatrikulation der Regelung
des Zivilgesetzbuchs unterwarfen. Diese Registrierung, die von einem gewissen
Bildungsstand und einer bestimmten Lebensart abhingig war, mufite vor den
hoheren Gerichten beantragt werden. Wurde dem Antrag entsprochen, lebte der
Antragsteller fortan unter einem Zivilgesetz, das speziell fiir den Kongo ausge-
arbeitet worden war und nicht identisch mit dem belgischen Zivilgesetzbuch war.
Als Folge der Immatrikulation, die als solche lediglich zivilrechtliche Konsequenzen
hatte, wurde der Afrikaner auf Grund mehrerer zusitzlicher Verordnungen weit-
gehend dem Europier gleichgestellt: In Strafverfahren waren fiir ihn nur noch
die ordentlichen Gerichte zustindig, im Bodenrecht konnte er individuelles Eigen-
tum erwerben und ohne Beschrinkungen dariiber verfiigen. Es fand also ein
Assimilierungsprozefl mit den Europiern statt.

Da sich die belgische Verwaltung aber zunehmend Klarheit dariiber verschaffte, daff
sie durch das System der Immatrikulation zwei Klassen von Afrikanern schuf, die
sich mehr und mehr entfremdeten, erfand sie eine zwischen beiden Fronten liegende
dritte Losung: Auf Antrag konnte interessierten Afrikanern die sogenannte ,,Carte
du Mérite Civique“ zuerkannt werden, durch die ihre Inhaber den Europiern nur
teilweise gleichgestellt wurden, so dafl sie stirker mit ihrem Stamm verbunden
blieben. Bedeutung hatte die Zuerkennung der Karte besonders im Grundstiicks-
recht, wo die betreffenden Afrikaner von der Genehmigungspflicht fiir gewisse
Geschifte freigestellt waren.

358

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die portugiesische Haltung

Grundsitzlich gilt fiir die portugiesischen Uberseebesitzungen Guinea, Angola und
Mogambique portugiesisches Recht. Auf den Gebieten des Familienrechts, des Erb-
rechts, des Vertragsrechts und des Eigentumsrechts findet jedoch afrikanisches Recht
Anwendung. Dieses darf aber nicht beriicksichtigt werden, wenn es gegen Prinzipien
der Humanitit oder gegen Grundvorstellungen der Moral verstofit oder wenn es
die Ausiibung der Souverinititsrechte Portugals behindern wiirde.

Die Portugiesen gewihren den Afrikanern zwei Alternativen, sich dem Eingebo-
renenrecht zu entziehen.Entweder konnen diese beantragen,teilweise dem portugie-
sischen, teilweise dem afrikanischen Recht unterstellt zu werden; ist die Wahl
getroffen, so ist sie endgiiltig; der betreffende Afrikaner untersteht dann fiir den
von ihm gewihlten Bereich ausschliefllich dem portugiesischen Recht. Die zweite
Alternative ist die vollige Unterwerfung unter portugiesisches Recht. Hierbei sind
jedoch von der portugiesischen Verwaltung einige Bedingungen eingefiithrt worden,
die der Antragsteller zu erfiillen hat: Er muff 18 Jahre alt sein, flielend die portu-
giesische Sprache beherrschen, einen Beruf ausiiben, der ihn in die Lage versetzt,
sich und seine Familie zu unterhalten, oder das zur Erfiillung dieser Aufgaben
erforderliche Vermdgen besitzen. Der Antragsteller darf sich ferner nicht dem
Militdrdienst entzogen haben, seine Fithrung mufl tadellos gewesen sein und sein
gesamter Lebensstil muf§ ihn als wiirdig ausweisen, alle Rechte eines portugiesischen
Biirgers zu iibernehmen.

Das Gerichtsverfahrensrecht regelt sich teilweise nach portugiesischem, teilweise
nach afrikanischem Recht. Die allgemeinen Gerichte wenden portugiesisches Recht
an, sogenannte Stadtgerichte sind fiir das afrikanische Recht zustindig. Aus der Tat-
sache, daf die allgemeinen Gerichte auch fiir Streitigkeiten zwischen Afrikanern
und Europiern zustindig sind, konnte auf eine Benachteiligung der Afrikaner
geschlossen werden. Die Hirte dieser Bestimmung wird jedoch in zweierlei Weise
gemildert: Einerseits verliduft in solchen Fillen das Verfahren in einer Weise, die
dem vor den Stadtgerichten angeglichen ist, weil man der Meinung ist, dafl hier-
durch die Afrikaner am besten in die Lage versetzt werden, den Ausfithrungen
folgen zu konnen; andererseits haben die Richter Anweisung, das portugiesische
Recht nicht streng nach den Buchstaben anzuwenden sondern insbesondere zu
beriicksichtigen, wieweit der Afrikaner die nach portugiesischem Recht eintretenden
Rechtsfolgen vorhersehen konnte; bei dieser Beurteilung sollen insbesondere der
Charakter und die Mentalitit der betreffenden afrikanischen Prozefipartei
gewiirdigt werden.

4. Die Haltung Englands gegeniiber dem afrikanischen Recht

Das englische Parlament hatte die Gesetzgebungsgewalt nur fiir seine Staatsange-
horigen, d. h. somit nur fiir das Mutterland und die Kolonien, deren Bewohner
»British Subjects® waren, aber auf indirektem Wege wurde die Gesetzgebung durch
die Foreign Jurisdiction Acts auf die anderen territorialen Gebilde ausgedehnt, so
dafl fiir unsere Betrachtung die Unterschiede zwischen Colony, Protectorate,
Protected State und Trust Territory unwichtig sind.

Gesetze Englands wurden in der Regel durch einen besonderen Gesetzgebungsake,
iiblicherweise in der Form einer ,Order in Council“ auf das jeweilige Kolonialgebiet
ausgedehnt. Hierbei handelte es sich um die Vorschriften von allgemeiner Bedeu-
tung, wihrend weniger wichtige Gesetze von den gesetzgebenden Korperschaften in
den afrikanischen Territorien, den ,Legislative Concils“, ausgearbeitet und vom
Gouverneur verkiindet wurden.

Der allgemein beschrittene Weg fiir die Ausdehnung des englischen Rechts auf die
afrikanischen Gebiete war folgender: Durch eine konigliche ,,Order in Council®

359

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wurde bestimmt, dafl von einem bestimmten Tage an die Gesetze von allgemeiner
Anwendbarkeit sowie die Entscheidungen des Common Law und der Equity, wie
sie zu diesem Zeitpunkt in England in Kraft waren, fiir ein bestimmtes afrikani-
sches Territorium geltendes Recht sein sollten; diese Zeitpunkte der sogenannten
allgemeinen Rezeption des englischen Rechts waren z. B.: fiir Sierra Leone das
Jahr 1862, fiir Ghana 1874, fiir Gambia 1888, fiir Kenia 1897, fiir Nigeria 1900,
fiir Malawi und Uganda 1902, fiir Sambia 1911, fiir Tanganjika 1920. Daneben
gab es die partielle Rezeption, die darin bestand, dafl die afrikanischen Territorien
solche britischen Vorschriften iibernahmen, die nach dem Datum der allgemeinen
Rezeption in England erlassen worden waren. Zu erwihnen ist hier z. B. das Gesell-
schaftsrecht, das die abhingigen Gebiete von England iibernahmen und teilweise
sogar jeweils dem Stand der groflen Revisionen in England in den Jahren 1929
und 1948 angepaflt haben.

Die Normen des geschriebenen englischen Rechts wurden den Umstinden angepafit
und mit Anderungen versehen, die der besonderen Situation des betreffenden
afrikanischen Territoriums Rechnung trugen. Fiir die lokalen Gesetzgebungskorper-
schaften bestand ebenso wie fiir die Richter die Moglichkeit, aus eigener Initiative
Normen des englischen Rechts auszuschliefen oder zu verindern. Bestimmte
Materien jedoch waren der ausschlieflichen Zustindigkeit des britischen Parlaments
vorbehalten.

Schwierige Probleme warf die Beurteilung der Frage auf, welche Entscheidungen
englischer Gerichte auf die Kolonialgebiete Anwendung fanden. Unbestritten war,
dafl solche Gerichtsentscheidungen bindend waren, die in England vor dem Datum
der allgemeinen Rezeption des englischen Rechts durch ein afrikanisches Territo-
rium ergangen waren. Hierbei hat sich sogar eine Praxis durchgesetzt, die der
grundsitzlichen Regelung von der bindenden Kraft des Prijudizes im englischen
Recht widersprach: Ublicherweise besagte diese Theorie, daff durch ein von einem
Gericht gefilltes Urteil dieses Gericht selbst sowie alle ihm nachgeordneten Gerichte
gebunden waren. Bei Gerichtsentscheidungen englischer Gerichte, die vor dem allge-
meinen Rezeptionsdatum ergangen waren, war jedoch zu beobachten, daff sich auch
hohere Kolonialgerichte an Urteile gebunden fiihlten, die ein ihnen untergeord-
netes englisches Gericht gesprochen hatte. Dagegen waren Urteile, die nach der
Rezeption ergangen waren, lediglich von ,héchster Uberzeugungskraft® fiir die
Kolonialgerichte, hatten aber keine bindende Wirkung. Nicht bindend waren
auflerdem Urteile, die Rechtssitze betrafen, die nur auf das englische Mutterland
Anwendung fanden. Schliefilich wurden Rechtssitze des Common Law oder der
Equity durch Gesetzgebungsakte aufgehoben, die das Richterrecht abinderten.
Dieser Grundsatz, dafl ein Gesetz entgegengesetztes Richterrecht aufhebt, wurde
auch auf solche Normen angewandt, die von den Gesetzgebungskdrperschaften
eines Kolonialgebietes erlassen worden waren.

Die englische Kolonialverwaltung lief}, wie bereits erwihnt, die nach afrikanischen
Briuchen bestehenden Einrichtungen weitgehend unangetastet. Das afrikanische
Recht galt daher mit der Mafligabe weiter, daf} es nicht gegen die Gerechtigkeit,
Billigkeit oder das, gute Gewissen verstoflen und nicht mit einem bestehenden
englischen Gesetz unvereinbar sein durfte. An dieser Stelle kam auch in der briti-
schen Auffassung der Gedanke der Uberlegenheit des geschriebenen Rechts gegen-
iiber dem nur miindlich iiberlieferten Stammesrecht zum Durchbruch.

Neben den fiir die Europier zustindigen ordentlichen Gerichten, deren Hierarchie
dem englischen Gerichtsaufbau entsprach, waren Eingeborenengerichte fiir Rechts-
fragen zustindig, an denen nur Afrikaner beteiligt waren: ihre Zustindigkeit
beschrinkte sich nicht nur auf Afrikaner, die aus dem betreffenden Territorium
stammten, sondern auch auf Afrikaner aus anderen Gebieten, die nur zeitweilig
der Jurisdiktionsgewalt des betreffenden Gerichts unterstanden, sofern ,ihre
allgemeine Lebensart derjenigen anderer Eingeborenengemeinschaften entsprach®.
Neben den erstinstanzlichen Eingeborenengerichten gab es zum Teil auch Beru-

360

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fungsgerichte fiir Eingeborene. Weitere Rechtsmittel gegen Entscheidungen eines
Eingeborenen-Berufungsgerichts gingen dann jedoch an die Kolonialgerichte.
Hochste Gerichtsinstanz war fiir alle Kolonialgebiete der Privy Council der
Kénigin in London. Bemerkenswert ist ferner, daf} es regional zustindige Beru-
fungsgerichte gab, die fiir mehrere Territorien jeweils das nach dem Privy Council
héchste Gericht darstellten: Der West African Court of Appeal war zustindig fiir
Ghana, Gambia, Sierra Leone und Nigeria, der East African Court of Appeal fiir
Kenia, Uganda und Tanganjika, der Court of Appeal for Rhodesia and Nyasaland
fiir Nord- und Siidrhodesien und Njassaland. Die schwierige Frage, inwieweit die
Urteile eines Kolonialgerichts die Gerichte anderer Kolonialgebiete banden, kann
im Rahmen dieser Untersuchung nicht geklirt werden.

Bestimmte Rechtsgebiete, wie z.B. das Eherecht, das Familienstandsrecht, das
Erbrecht und das Sorgerecht fiir Kinder sowie das Grund- und Bodenrecht nach
Vorstellungen des afrikanischen Rechts, wurden ausschlieflich von Eingeborenen-
gerichten entschieden. Nur in Ausnahmefillen konnte der Gouverneur die Beru-
fung an ein Kolonialgericht zulassen. Diese Berufungsmoglichkeit darf nicht ver-
wechselt werden mit der den britischen Beamten zustehenden generellen Befugnis,
alle Urteile der Eingeborenengerichte daraufhin zu iiberpriifen, ob sie der Gerech-
tigkeit, den guten Sitten, dem Gewissen oder einem geschriebenen Gesetz wider-
sprachen. Von der Regel, dafl afrikanisches Recht nur auf die Regelung der
Beziehungen der Afrikaner untereinander anzuwenden war, gab es insofern eine
bedeutende Ausnahme, als in Fillen, in denen sich Afrikaner und Nichtafrikaner
als Parteien gegeniiberstanden, afrikanisches Recht angewandt werden konnte, falls
die Anwendung rein englischen Rechts zu einer untragbaren Ungerechtigkeit gegen-
iiber einer der Parteien gefiithrt hitte.

Im Zuge der Entwicklung wurde den Eingeborenengerichten auf Einzelgebieten
die Rechtsprechungsgewalt auch fiir Zivil- und Strafsachen zuerkannt, die nach
geschriebenem Recht geregelt waren: Sie wurden z. B. in Zivilverfahren fiir Streit-
gegenstinde bis zu einem bestimmten Hochstbetrag, in Strafprozessen bei Vergehen
bis zu einer festgelegten Hochststrafe, die die Todesstrafe sein konnte, zustindig,
aber beschrinkt auf solche Fille, in denen Afrikaner Parteien oder Angeklagte
waren.

Im Gegensatz zu den Bestimmungen bei den Franzosen, Portugiesen und Belgiern
sah das britische Kolonialsystem keine Méglichkeit vor, daf ein dem afrikanischen
Recht unterworfener Afrikaner auf seinen Status verzichten und den eines
Europiers erlangen konnte. Lediglich in einem Gerichtsverfahren konnte ein
Afrikaner Einzelbereichen des europiischen Rechts unterworfen werden. Hierbei
entwickelte sich folgende Gerichtspraxis: Keine Partei ist berechtigt, sich auf
afrikanisches Recht oder Brauchtum zu berufen, wenn sich aus einem ausdriick-
lichen Vertrag oder aus der Natur des Rechtsgeschifts ergibt, daff diese Partei
damit einverstanden war, dafl ihre aus dem Rechtsgeschift herriihrenden Verpflich-
tungen ausschliefflich durch englisches Recht geregelt werden sollen oder daf}
derartige Rechtsgeschifte dem afrikanischen Recht unbekannt sind.

5. Gemeinsame Ergebnisse aus der Kolonialzeit

Bevor ich mich der Haltung der afrikanischen Regierungen gegeniiber dem
Dualismus zwischen afrikanischem und europiischem Recht zuwende, die diese
nach Erlangung der Unabhingigkeit eingenommen haben, sollen noch einmal kurz
die wesentlichen Ergebnisse zusammengestellt werden, die in dem Augenblick vor-
liegen, als die Europier sich anschicken, als Kolonialmichte abzutreten und den
Afrikanern die volle Souverinitit zu iibertragen.

a) Das europiische Recht hat sich in allen Bereichen durchgesetzt, in denen die
Europier praktisch alleine titig waren, wie z. B. im Handel, im Bergbau, in der
Industrie.

361

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b) Es hat sich ferner da behauptet, wo das afrikanische Recht liickenhaft war oder
sich nicht an die neuen verinderten Umstinde anpassen konnte, wie dies z. B.
iiberall dort geschah, wo plétzlich der Rechtsverkehr zwischen Angehérigen ver-
schiedener Gemeinschaften geregelt werden mufite; hierzu gehérten etwa das
Arbeitsrecht oder aber die Probleme, die das Wohnen und Leben in Stidten mit
sich brachten.

c) Das afrikanische Recht dagegen iiberlebte in den Bereichen, deren Regelung die
Kolonialmichte bewufit nicht in eigene Regie iibernommen hatten, sondern wo sie
bestehenden Institutionen ihren Raum lieflen, sieht man von solchen Briuchen
ab, die nicht aufrecht erhalten werden konnten, da sie Grundsitzen des europii-
schen Rechtsdenkens widersprachen. Zu diesen Gebieten gehorte das Eherecht, das
Familienrecht, das Erbrecht sowie das Grund- und Bodenrecht.

Zieht man eine Schlufibilanz, so gelangt man zu der Feststellung, daff das afrika-
nische Recht in den meisten Fillen vom rezipierten Recht verdringt worden ist.
Es fehlte ihm die Kraft zur Anpassung an vollig verinderte Verhiltnisse. Dazu
kam, daff die Europier nicht geneigt waren, einen positiven Beitrag zur Erhaltung
und Fortentwicklung des afrikanischen Rechts zu leisten. Im Grunde waren die
Kolonialmichte damit zufrieden, wenn sie sich um bestimmte Lebensbereiche der
Afrikaner, und somit auch um die hiermit zusammenhingenden Rechtsfragen,

nicht zu kiimmern brauchten.
\

III. Die Haltung der afrikanischen Regierungen nach der Unabhingigkeit ]gegen-
iiber dem afrikanischen Recht

Mit einer gewissen Spannung mufite man die Haltung der Afrikaner bei
Erlangung der Unabhingigkeit gegeniiber ihrem eigenen traditionellen Recht
beobachten. Doch sollte es sich bald zeigen, daff im Zuge des sich nun frei entfalten-
den afrikanischen Nationalismus eine Riickkehr zum afrikanischen Recht und eine
radikale Abkehr vom Rechtsdenken der Kolonialmacht nicht eintraten. Fiir die
Afrikaner stellte sich als Hauptproblem die Aufgabe, geeignete Mittel und Wege zu
finden, den von der Kolonialmacht iibernommenen Staat in einer Weise weiter-
zufithren, dafl er am modernen zwischenstaatlichen Verkehr als gleichberechtigtes
Mitglied teilnehmen konnte. Ausnahmslos alle afrikanischen Regierungen haben
erkannt, daff sich dieses Unternehmen nur mit modernen Gesetzen zum Erfolg
fithren lift und daff das afrikanische Recht zur Bewerkstelligung dieser Aufgaben
denkbar ungeeignet ist. Daher ist kein afrikanischer Staat dazu iibergegangen,
europiisches Recht in groflerem Umfang zu beseitigen. Es ist eher die Tendenz zu
erkennen, dafl das afrikanische Recht durch die Unabhingigkeit der afrikanischen
Staaten stirker bedringt worden ist als zur Zeit der europiischen Kolonialherr-
schaft. Folgende Beispiele sollen diese Feststellung unterstreichen:

1. Verfassungsrecht: Verdringt wurden grofle Teile des afrikanischen
Rechts dadurch, dafl sich alle afrikanischen Linder eine Verfassung zulegten: Die
Religionsgebundenheit des traditionellen Rechts wurde dadurch beseitigt, dafl sich
die meisten Staaten als ,weltlich“ proklamierten. Der afrikanische Familienbegriff,
beruhend auf den Vorstellungen der Grofifamilie oder der stammesmiflig gebun-
denen Einheit, wurde durch den europiischen Familienbegriff ersetzt. Zahlreiche
Verfassungen schiitzen ausdriicklich Ehe und Familie im europiischen Sinne. Auch
die Verankerung des Grundrechts Eigentum in vielen Verfassungen betrifft den
Grundeigentumsbegriff moderner Prigung, nicht den im afrikanischen Recht vor-
herrschenden des Kollektiveigentums.

2. Verfahrensrecht: Auf diesem Gebiet wurden weitgehend europiische
Verfahrensordnungen als nationale Gesetze in den verschiedenen Staaten {ibernom-
men. Hier werden sich die Afrikaner nach den Vorstellungen ihrer Gesetzgeber
an Auffassungen gewohnen miissen, die den ihrigen vollig entgegengesetzt sind.

362

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das europiische Recht wird von dem Gedanken beherrscht, dafl es Aufgabe des
Richters ist, jedem das Seine zuzuerkennen; durch das Urteil soll ein Fall endgiiltig
entschieden werden, in dem ein im voraus konzipiertes Gesetz auf den Einzelfall
angewendet wird; der Richter ist daher nach europiischer Auffassung ein speziali-
sierter Techniker, der das Recht zu kennen hat, es interpretiert und anwendet. Die
Auffassung des traditionellen afrikanischen Rechts liuft dagegen darauf hinaus,
dafl es erstes Ziel eines Prozesses zu sein hat, die Parteien durch Meinungsaustausch
in Form des Palavers wieder zu versdhnen. Urteilen beinhaltet daher fiir den
Afrikaner nicht Anwendung eines Gesetzes auf einen bestimmten Fall, sondern
behutsame Anniherung der verfeindeten Parteien mit dem Ziel, wieder ein gutes
Einvernehmen zwischen beiden herzustellen, der Begriff des Vergleichs im europii-
schen Recht ist hier eher am Platze.

3. Strafrecht: Auch auf diesem Gebiet macht sich die Tendenz bemerkbar,
das afrikanische Recht immer mehr zu verdringen. Hierbei darf aber nicht iiber-
sehen werden, dafl es wahrscheinlich keinen Bereich gibt, in dem eine einheitliche
Gesetzgebung aus grundsitzlichen Erwigungen notwendiger zu sein scheint als im
Strafrecht. Ein Staat kann es sich nicht leisten, in seinem Hoheitsgebiet mehrere
Strafrechtsysteme zu dulden, die dariiber hinaus noch gréfitenteils auf ungeschrie-
benem, oft unsicherem Recht beruhen. Die Rechtssicherheit konnte unter diesen
Umstinden nicht gewidhrleistet werden. Daneben wire es fraglich, wie in solchen
Fillen der teils in den Verfassungen, teils in den Strafgesetzen verankerte Grund-
satz des ,nulla poena sine lege verwirklicht werden konnte, wenn kein Gesetz,
sondern nur eine Uberlieferung vorhanden ist. Die Beseitigung traditioneller Vor-
stellungen wird jedoch auf diesem Gebiet ebenfalls einen langwierigen Umstellungs-
prozefl der Afrikaner erfordern. Denn diese gehen bei der Frage nach dem grund-
sitzlichen Sinn der Strafauffassung von vollig anderen Voraussetzungen aus als der
europiische Gesetzgeber. Das europiische Recht steht auf dem Standpunkt, daff
durch einen Rechtsbruch die staatliche Ordnung gestort wird und dafl dieser Staat
nunmehr einen Anspruch gegen den Rechtsbrecher besitzt, ihn wegen seiner Tat
zur Rechenschaft zu ziehen. Die afrikanische Auffassung beruht dagegen weit-
gehend auf dem Gedanken, daf} der infolge einer Rechtsverletzung eingetretene
Schaden wiedergutgemacht werden miisse. Der Gedanke, daff durch ein Verbrechen
oder Vergehen die Rechtsordnung des Staates gestért und damit dieser Staat selbst
verletzt worden sei, war dem Afrikaner fremd. IThm ging es lediglich darum, in
einem Strafverfahren die Schuld des Angeklagten festzustellen und dann Méglich-
keiten zu finden, in welcher Weise der Verletzte oder Geschidigte so zu entschidi-
gen sei, dafl er nicht schlechter stehe als vor der Untat. Daher waren den
Afrikanern Einrichtungen wie Gefingnisse oder Zuchthiuser weitgehend unbe-
kannt, bevor die Europier erschienen. Zwar kannten die Afrikaner auch die
Moglichkeit, einen Ubeltiter solange irgendwo festzuhalten, bis seine Verwandten
oder Stammesangehorigen ithn durch Leistung an den Verletzten praktisch frei-
kauften, doch hatte diese Einsperrung keinereli ehrenriihrigen Charakter, sondern
war lediglich eine Beugemafinahme, um die Familie, die auf die Arbeitskraft des
Titers angewiesen war, zur Leistung zu zwingen. Ebensowenig war dem Afrikaner ein
staatlicher Henker bekannt; wenn eine Todesstrafe ausgesprochen worden war,
so wurde es gewohnlich den Verwandten oder Stammesangehdrigen des Opfers
iiberlassen, in welcher Weise sie den Morder dem Tode zufiihrten.

Andererseits gibt es aber auch zahlreiche Beispiele dafiir, daf} sich afrikanische
Rechtsbriuche erhalten liefen und in moderne Gesetze europiischen Vorbilds
eingearbeitet wurden. Kompromisse zwischen europidischem und afrikanischem
Recht gab es auf folgenden Gebieten, wobei die Aufzihlung nur einige Beispiele
anfiihren soll, ohne den Anspruch auf Vollzihligkeit zu erheben:

Im Strafverfahren wurde hiufig die Eidesformel nach afrikanischem Recht iiber-
nommen; nach europiischem Recht ist der Eid lediglich eine feierliche Erklirung,
die Wahrheit zu sagen, der Meineid daher ein die Strafverfolgung nach sich

363

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ziehendes Verbrechen. Nach afrikanischem Recht dagegen ist der Eid in erster
Linie die Anrufung Gottes oder einer Gottheit, so dafl ein Falscheid eine Beleidi-
gung der Gotter darstellt, die von den iibernatiirlichen Michten sanktioniert
wird, also keine rechtliche Sanktion erfihrt. Da sich die Afrikaner hiufig durch
die europiische Eidesformel nicht beeindruckt zeigten, wurde die traditionelle
Form wieder eingefiihrt.

Im Eherecht ist hiufig den Gatten die Wahl iiberlassen, vor dem Standesbeamten
oder nach einem afrikanischen Brauch die Ehe abzuschlieflen; bei Wahl der letzten
Moglichkeit ist lediglich eine Registrierung der Ehe vor dem Standesamt nachzu-
holen. Der Brautpreis wurde zum Teil ganz beseitigt, zum Teil der Héhe nach
beschrinkt oder fiir gewisse Personengruppen, z.B. Volljihrige oder Geschiedene,
abgeschafft. Die Polygamie wurde in einigen Fillen beseitigt. Bei der Festlegung der
Verwandtschaftsverhiltnisse, deren Mitglieder untereinander nicht heiraten diirfen,
wurde die nihere Ausgestaltung hiufig den Stammesiltesten iiberlassen. Beibehalten
wurde in einigenFillen auch der Brauch der ,zeitweiligen Verlassung“. Dieser besagt,
dafl eine Ehefrau bei Unstimmigkeiten in der Ehe ihren Gatten zeitweilig verlassen
kann, um zu ihrem Stamm zuriickzukehren. Der Mann kann die Frau nicht an
diesem Verhalten hindern noch darf die Ehe innerhalb dieser Zeit aufgelost
werden. Vielmehr ist es iiblich, dafl er versucht, die Ehefrau durch Geschenke
zuriickzugewinnen. Schliefllich wurde auch die Scheidung nach afrikanischem Recht,
d. h. in gegenseitigem Einvernehmen, beibehalten, es wurden aber andererseits auch
Scheidungsgriinde eingefiihrt, die nach afrikanischem Recht nicht zur Aufldsung der
Ehe berechtigen, wie etwa Ehebruch oder Verurteilung eines Gatten zu schweren
oder ehrenriihrigen Strafen.

Im Grundstiicksrecht konnte sich das afrikanische Recht, wenn auch nur teilweise,
behaupten. Es ging davon aus, dafl der Grund und Boden vom Stamm, von der
Familie oder in einigen Fillen von einem besonderen ,Bodenherrn“ vergeben
wurde und dafl derjenige, dem Land zugeteilt wurde, dies urbar zu machen und in
gutem Zustand zu halten hatte. Solange er dies tat, behielt er den Grund und
Boden, wenn er ihn dagegen verlieff und er wieder brach lag, fiel er an denjenigen
zuriick, von dem er ihn erhalten hatte. Das afrikanische Recht ging also in der
Frage des Bodenrechts davon aus, daf} das Land in erster Linie Kollektiveigentum
ist. Damit stand es im Gegensatz zu europidischen Vorstellungen, die Grundbesitz
als ein Recht des Individuums ansehen, das ausschliefflich und ewig ist, solange sich
das besitzende Individuum dieses Rechts nicht begibt, indem es das Grundstiick
veriuflert oder verschenkt. Auf diesem Gebiet fand nun ebenfalls eine Ver-
mischung von europiischen und traditionellen Vorstellungen statt. Um die
Jahrhundertwende wurde in allen franzdsischsprachigen Kolonien ein System der
Registrierung von Grundstiicken eingefiihrt, weil man erkannt hatte, dafl klare
und endgiiltige Grund- und Bodenverhiltnisse eine Voraussetzung waren, ein
Land wirtschaftlich verniinftig zu erschlieflen und zu entwickeln. Diese Ver-
mischung fand in folgender Weise statt: Immatrikuliert wurde derjenige, der ein
bestimmtes Stiick Land nach Eingeborenenvorstellungen erhalten hatte, d. h. dem
es zur Urbarmachung und Nutzung iibergeben worden war. Nach der Registrierung
jedoch war das Land unbestrittenes und dauerdes Eigentum desjenigen, zu dessen
Gunsten es eingetragen worden war, selbst wenn dieser Begiinstigte aufhorte, das
Land weiter zu nutzen. Ahnlich war die Entwicklung in den anderen Kolonial-
gebieten der iibrigen europiischen Michte. Sie hat sich nach der Unabhingigkeit
fortgesetzt und in den Gesetzen verschiedener unabhingiger Staaten ihren Nieder-
schlag gefunden.

364

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Die Zukunft des afrikanischen Rechts

Es wire verfriiht, zum jetzigen Zeitpunkt, d. h., nachdem die meisten afrikanischen
Staaten noch keine zehn Jahre lang die Unabhingigkeit besitzen, versuchen zu
wollen, endgiiltige Aussagen iiber die Zukunft des afrikanischen Rechts und seinen
Platz im Gesamtrechtssystem eines afrikanischen Staates zu machen. Eine derartige
Beurteilung muf} schon aus dem Grunde scheitern, dafl bisher noch kein afrikani-
scher Staat eine Gesamtrevision seiner Gesetze vorgenommen hat, aus der eine
eindeutige Stellungnahme zu der Frage, ob er einem der beiden Rechtssysteme den
Vorrang einriumen will, herausgelesen werden kann. Aus der bisherigen Titigkeit
der afrikanischen Gesetzgeber geht mit Sicherheit lediglich hervor, dafi kein Staat
sich fiir eine der beiden méglichen Radikallésungen entschieden hat, die darin
bestiinden, entweder das afrikanische Recht oder das europiische Recht zur Ginze
abzuschaffen und das jeweils verbleibende Rechtssystem als alleingiiltig zu iiber-
nehmen; eine Ausnahme stellt lediglich Ruanda dar, das das afrikanische Recht
abgeschafft hat, dies aber nicht so sehr aus dem Grunde tat, daf} es das europiische
Recht fiir besser oder gerechter hilt, sondern weil es sein traditionelles Recht als
einen Teil des Herrschaftssystems der Watussi ansah, von dem es sich endgiiltig
befreien wollte.

Dennoch diirfte es das traditionelle Recht schwer haben, sich gegen die Einfliisse
des europidischen Rechts zu behaupten. Es diirfte deutlich geworden sein, daff das
europiische Recht praktisch fiir die Regelung aller modernen Lebensbereiche heran-
gezogen wurde, weil sich das afrikanische Recht hierfiir als ungeeignet erwies. Es ist
zu vermuten, dafl das europiische Recht weiterhin diese Rolle spielen wird; dem
afrikanischen Recht diirfte allenfalls die Aufgabe zufallen, bei der Regelung
spezieller lokal beeinflufiter Situationen als Regulativ herangezogen zu werden.
Diese Tendenz lifit sich in Ghana erkennen, wo bestimmt ist, daf} das allgemeine
Recht nicht nur das Recht englischen Ursprungs umfafit, sondern auch Vorschriften
des traditionellen Rechts, die in Gerichtsurteilen anerkannt worden sind. In Somalia
hat man bei der Kodifizierung des Zivilrechts neben dem europiischen Recht
Elemente des islamischen und des Stammesrechts beriicksichtigt. Zu 3hnlichen
Ergebnissen versucht man in Tansania zu kommen, indem man auf den Gebieten
Bodenrecht, Ehe- und Erbrecht sowie Zivilrecht durch Staatsbeamte das afrikanische
Recht sammeln und auf seine Eignung iiberpriifen lifit, wieweit es zu einem
spiteren Zeitpunkt mit dem englischen Recht vermischt werden kann. Auch in
Athiopien ist bei der Ausarbeitung moderner Zivil- und Strafgesetze sowie der
entsprechenden Prozeflordnungen Gedankengut des traditionellen Rechts iiber-
nommen und in die 1960 und 1965 erschienenen Gesetzeswerke eingearbeitet
worden.

Abschlieflend ist noch auf eine besondere Schwierigkeit hinzuweisen, die es meines
Erachtens einem Staat in Afrika nahezu unméglich macht, das afrikanische Recht,
selbst wenn er es wollte, ginzlich abzuschaffen. Diese Schwierigkeit besteht in den
tatsichlichen Verhiltnissen in Afrika, wo infolge des Mangels an Informations- und
Kommunikationsmitteln grofle Teile der Bevilkerung, die weit von den Ballungs-
zentren entfernt wohnen, von Gesetzesreformen gar nicht erreicht werden, sondern
weiterhin nach ihren Uberlieferungen und Briuchen leben und mit der modernen
Zivilisation nicht in Berithrung kommen. Wie soll der Staat hier seine Gesetze
durchsetzen? Kann er sich bei Verstoflen gegen modernes Recht, von dessen
Existenz der betreffende Afrikaner nie gehort hat, auf den allgemein verbreiteten
Grundsatz modernen Rechtsdenkens berufen, dal Unwissenheit nicht vor Strafe
schiitzt und den Titer daraufhin verurteilen lassen? Hier wird den afrikanischen
Regierungen auf absehbare Zeit nichts anderes iibrigbleiben, als die Weiterexistenz
afrikanischen Rechts mindestens in den Lebensbereichen der Afrikaner still-
schweigend zu dulden, in denen keine besondere und direkte Beriihrung mit staat-
lichen Belangen stattfindet. Selbst wenn eine Regierung zur Duldung iiberkom-

365

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mener Sitten und Briuche nicht bereit wire, bliebe immer noch die Frage, ob sie
iberhaupt die Autoritit hat, ihren Willen im ganzen Land durchzusetzen, oder ob
nicht in vielen Fillen ihre Macht an den Grenzen der Hauptstadt und einiger
weiterer Zivilisationszentren endet. Antwort auf diese Fragen und damit auch auf
die Frage nach der Zukunft des afrikanischen Rechts kann daher nur die Ent-
wicklung der nichsten Jahre oder Jahrzehnte geben.

Literaturhinweise
Sammelwerke
Afrika Instituut — Studiecentrum

Leiden (Hrsg.)
Baade, Hans W.

Kuper, Hilda und Leo

Poirier, Jean

Einzeldarstellungen

Allott, A. N.

Allot, A. N. (Hrsg.)

Allott, A. N.
Anderson, J. N. D.

Buell, Raymond Leslie

David, René, und Giinther Grasmann

Elias, T. Olawale

Elias, T. Olawale

Gonidec, P.-F.

Lord Hailey

Lord Hailey

Jeol, M.

Roberts, Thomas Le-e

Rolland, Louis, und Pierre Lampué

366

WOLFGANG HEIDELBERG

The Future of Customary Law in Africa
Leiden 1956

African Law: New Law for New Nations
New York 1963

African Law: Adaptation and Development
Berkeley und Los Angeles 1965

Etudes de Droit Africain et de Droit Malgache
Toulouse 1965

Essays in African Law, with special reference to the law of Ghana
London 1960

The Future of Law in Africa: Record of Proceedings of the London
Conference 28 December 1959 - 8 January 1960
London 1960

Judicial and Legal Systems in Africa
London 1962

Changing Law in Developing Countries
London 1963

The Native Problem in Africa, 2 Binde
London und Edinburgh 1965

Einfithrung in die groflen Rechtssysteme der Gegenwart
Miinchen und Berlin 1966

The Nature of African Customary Law, 2. Aufl.
Manchester 1962

British Colonial Law: A comparative Study of the interaction
between English and local Laws in British Dependencies
London 1962

Les Droits Africains: Evolution et Sources
Paris 1968

An African Survey: A Study of Problems arising in Africa south
of the Sahara, 2. Aufl.
London — New York — Toronto 1957

Native Administration in the British African Territories, insgesamt
5 Binde, London 1950—1953; davon benutzt:

Bd. I: East Africa: Uganda, Kenya, Tanganyika, 1950

Bd. II: Central Africa: Zansibar, Nyasaland, Northern Rhodesia,
1950

Bd. III: West Africa: Nigeria, Gold Coast, Sierra Leone, Gambia,
1951

Bd. IV: A general survey of the system of native administration,
1951

La Réforme de la Justice en Afrique Noire
Paris 1963

Judicial Organisation and Institutions of Contemporary West Africa:
a Profile
New York 1966

Droit d’Outre-Mer, 2. Aufl.
Paris 1959

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. hutps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

