
DIE D UALITÄT ZWISCHEN TRADITIONELLEM 
AFRIKAN I S C H E N  REC HT UND 
REZIPIERTEM EUROPÄISCHEN REC HT 

Entwicklung und Problematik 

I. Begriffliche und zeitliche Abgrenzung 

Unter Dualität zwischen afrikanischem Recht und rezipiertem europäischen Recht 
versteht man das Nebeneinander zweier völlig verschiedener Rechtssysteme, das 
in Afrika durch das Erscheinen der Europäer entstanden ist. Abgrenzen möchte ich 
jedoch den zeitlichen Rahmen meiner Ausführungen in der Weise, daß ich die 
Betrachtung in dem Zeitpunkt beginnen lasse, in dem die afrikanischen Gebiete 
mehr oder minder stark unter den direkten Einfluß der großen Kolonialmächte 
geraten waren ; dies bedeutet, daß die Zeit unberücksichtigt bleiben muß, in der 
lediglich Teile der später als Kolonien bekanntgewordenen Territorien, meistens 
ihre Küstenstriche, von Europäern besetzt waren. Der Schwerpunkt der Unter­
suchung erstreckt sich daher auf die Zeit nach der Berliner Kongo-Konferenz von 
1 8 84/1 8 85 .  
Nach dieser zeitlichen Abgrenzung ist als erstes die Frage zu  klären, wie e s  über­
haupt zur Dualität von afrikanischem und europäischem Recht kommen konnte. 
An dieser Stelle muß bereits eine Unterscheidung getroffen werden zwischen den 
ehemals britischen Gebieten und den Kolonien der anderen europäischen Mächte, 
in der Hauptsache also Frankreich, Belgien und Portugal. Bei allen europäischen 
Staaten war zwar gemeinsam die Rechtsauffassung vorhanden, daß ihre Staatsange­
hörigen ihr nationales Recht mit sich führen, wohin immer sie auch gehen mochten. 
Doch während es zu einem Prinzip des englischen Rechts gehörte, ein in einem 
fremden Land vorgefundenes Rechtssystem anzuerkennen, soweit es nach englischer 
Auffassung " reif" war, waren die anderen Mächte von der überlegenheit ihrer 
Zivilisation und damit auch ihres Rechts gegenüber anderen Rechtsordnungen 
überzeugt und haben daher versucht, ihre Rechtsordnung an die Stelle des Rechts 
zu setzen, auf das sie stießen. Während die Engländer durch ihr Verwaltungssystem 
der " indirect rule" die bereits vorhandenen Institutionen bewußt weiterbestehen 
ließen und somit auch dem afrikanischen Recht seinen Platz im Gesamtbereich einer 
Kolonie freiwillig einräumten, mußten die anderen Kolonialmächte im Laufe der 
Zeit erkennen, daß sich das afrikanische Recht nicht einfach ersetzen ließ, und daher 
gezwungenermaßen seine Weiterexistenz akzeptieren. 
Bevor im einzelnen untersucht wird, wie sich die verschiedenen Kolonialmächte 
Europas dem afrikanischen Recht gegenüber verhalten haben, muß jedoch der 
Versuch gemacht werden, einige Wesensmerkmale des afrikanischen Rechts heraus­
zuarbeiten, um überhaupt verstehen zu können, welchem Gebilde sich die Europäer 
in Afrika konfrontiert sahen. Vorausschicken möchte ich, daß es unmöglich ist, eine 
allgemein gültige Definition des afrikanischen Rechts zu finden. Schon die V er­
wendung des Begriffs " afrikanisches Recht" im Singular ist unkorrekt, da es e i n  
afrikanisches Recht nicht gibt ;  es wäre daher richtiger, stets von afrikanischen 
Rechten zu sprechen, ganz korrekt ist eigentlich nur die Verwendung der Begriffe 
Stammesrechte, da der Ausdruck "afrikanisch" im Zusammenhang mit Recht zu der 
Deutung Anlaß geben könnte, als handle es sich um ein dem ganzen Kontinent 
eigenes Grundsystem. Wenn im folgenden dennoch der Begriff "afrikanisches 
Recht" benutzt wird, so geschieht dies mit den soeben vorgebrachten Einschränkun­
gen. 
Das afrikanische Recht ist das Recht der verschiedenen Stämme Afrikas, das oft 
eng an authentische afrikanische Mythen anknüpft. Teilweise hat es sich durch den 
Einfluß des Islams zu einem Gemisch von Stammesrecht und islamischem Recht 

354 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verbunden, wie z. B. in Mauretanien, Nordsenegal, Mali, Niger, Guinea, Tschad, 
Nordnigeria und Ostafrika, teilweise ist es auch durch das Christentum beeinflußt 
worden ; dies geschah beispielsweise in Kthiopien, wo bis 1 960 die "Fetha Negast" ,  
d. h .  d ie  "Gerechtigkeit der Könige" ,  eine Sammlung von Rechtsvorschriften, 
angewandt wurde, die auf das Konzil von Nicäa im Jahre 325 n. Chr. zurück­
geführt werden und die von einem christlichen Kgypter im 1 3 .  Jahrhundert gesam­
melt und aufgeschrieben wurden. Sieht man von dem soeben zitierten Beispiel 
Kthiopiens ab und betrachtet man das in Madagaskar 1 8 8 1  von der Königin 
Ranavalona II. erlassene, aus 305 Artikeln bestehende, schriftlich niederlegte Gesetz 
als zweite Ausnahme, so kann die allgemein gültige Behauptung aufgestellt werden, 
daß das afrikanische Recht ungeschrieben ist, d. h. auf oraler überlieferung beruht, 
womit nicht ausgeschlossen ist, daß es sich um gesetztes Recht handelt, so daß die 
oft verwandte Bezeichnung "Gewohnheitsrecht" falsch ist. "Gewohnheitsrecht" 
bezieht sich auf den Geltungsgrund. Dieser ist im afrikanischen Recht nicht die 
Gewohnheit, sondern die Autorität eines wenn auch häufig mythisch verbrämten 
Gesetzgebers. Die Art der Rechtsüberlieferung ist keineswegs ein wesentliches 
Kriterium zur Unterscheidung des afrikanischen vom europäischen Recht. Ein 
sekundäres Kriterium zur Unterscheidung beider "Rechtssysteme" ist auch, daß das 
afrikanische Recht sich fast immer ausschließlich auf die Regelung der Beziehungen 
der Mitglieder eines Stammes oder einer sonstigen Gemeinschaft untereinander 
bezog und Vorschriften für den Rechtsverkehr mit den Angehörigen anderer 
Gemeinschaften nicht kannte, oft einfach deshalb, weil ein Austausch mit Mit­
gliedern anderer Stämme nicht stattfand. 
Das afrikanische Recht unterscheidet sich allerdings wesentlich in folgenden 
Punkten vom europäischen Recht : Im Fehlen einer Differenzierung zwischen 
Rechtssätzen und moralischen Verhaltensnormen, in der Verneinung der Macht 
des Menschen, Recht zu ändern, und in der Verneinung einer Auswirkung von 
Zeit abläufen auf bestehende Rechte. Für das afrikanische Recht ist der Mensch 
Sklave der Ordnung. Recht und Moral sind untrennbar verbunden mit ewigen 
Mythen oder mit einem Gesetz, das gegebenenfalls von Gott oder einer 
Gottheit gesetzt wurde. Die Furcht vor übernatürlichen Gewalten und vor der 
öffentlichen Meinung genügten im allgemeinen, um die Einhaltung der überlieferten 
Lebensformen zu sichern. Geboten fehlt daher oft die Verbindung mit Konsequenzen 
und Sanktionen, die sie nach europäischer Auffassung erst zu Rechtssätzen werden 
lassen, Recht und Moral sind nicht voneinander zu trennen. Dem afrikanischen 
Recht ist auch der Gedanke fremd, daß es der Mensch wagen dürfe, die Ordnung zu 
verändern. Selbst da, wo Normen von Stammesautoritäten gesetzt sind, geschieht 
dies nur, um ein und für alle Male klarzustellen, welche Vorschriften Geltung 
haben sollen und um zu vermeiden, daß die Ordnung durch veränderte Umstände 
oder auf Grund bestimmter Ereignisse abgewandelt werde. Im Gegensatz hierzu 
versteht sich das europäische Recht als ein Werk des Menschen. Er macht die 
Gesetze, die er benötigt, die jedoch nicht unabänderlich für alle Zeiten bestehen 
sollen, sondern die den veränderten Umständen angepaßt werden können. Der 
Mensch bewährt diese Rechtssätze mit Sanktionen und regelt auch ihren Vollzug, 
er sorgt für den Gehorsam. Das afrikanische Recht erhält seinen Gehorsam in 
starkem Maße durch außerrechtliche Kräfte, so daß man nur mit Vorbehalten 
überhaupt von afrikanischem R e  c h t sprechen kann, präziser wäre die Bezeich­
nung "afrikanische Ordnungsnormen" .  Nach europäischer Vorstellung ist der 
Mensch Herr der Ordnung, für die Afrikaner ist er ihr Sklave oder Untergebener. 

Ein weiterer wichtiger Unterschied besteht in der Rolle, die die Zeit bei der Aus­
gestaltung, Veränderung und Erneuerung des Rechts spielt. Nach europäischer 
Auffassung schafft die Zeit neue Situationen, die die Gegenwart von der Vergan­
genheit scheiden und die einen Fortschritt erlauben, was zur Folge hat, daß das 
Recht diesem Fortschritt angepaßt werden muß. Dem afrikanischen Recht ist der 

355  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff der fortschreitenden Zeit als relevantes Ereignis, das gegebenenfalls eine 
Änderung des Rechts bewirken kann, unbekannt. Zwei Beispiele werden diese Ein­
stellung des afrikanischen Rechts verständlich machen : Den Vorstellungen des 
Afrikaners waren weder der Begriff der Rechtskraft der Entscheidung noch jener 
der Ersitzung bekannt. Beiden Instituten kommt nach europäischer Rechtsauf­
fassung die Hauptaufgabe zu, dafür zu sorgen, daß umstrittene Rechtsverhältnisse 
nach Ablauf einer bestimmten Zeit im Fall der Ersitzung oder mit dem Eintritt 
eines bestimmten Ereignisses, der Rechtskraft des Urteils, endgültig geregelt 
werden. Hierbei nimmt es der europäische Gesetzgeber im Interesse des Rechts­
friedens in Kauf, daß jemand in eine Position versetzt wird, die ihm nicht zusteht, 
die ihm aber nicht mehr streitig gemacht werden kann, weil entweder der wahre 
Berechtigte während der Ersitzungszeit seine Ansprüche nicht geltend machte, so 
daß diese verfielen, oder weil den Ansprüchen die Rechtskraft gegenübersteht, selbst 
wenn ein Fehlurteil ergangen sein sollte. Eine solche Vorstellung, daß durch Zeit­
ablauf neue rechtliche Situationen geschaffen werden können, ist dem afrikanischen 
Denken fremd. Diese Irrelevanz des Zeiteinflusses geht im afrikanischen Recht auch 
daraus hervor, daß es die Rolle des Individuums oder der Familie im engen 
europäischen Sinne für völlig unbeachtlich hielt und nur in Kategorien mehr oder 
minder großer Gemeinschaften wie Stämme, Kasten oder Dörfer dachte. Diese 
Großgemeinschaften sind im großen und ganzen von tiefgreifenden Erschütterun­
gen oder Veränderungen, die das Recht modifizieren könnten, frei, sie haben 
ewigen Bestand, während im Leben eines einzelnen oder einer kleineren Gruppe 
von Menschen sehr schnell so wesentliche Veränderungen etwa durch Todesfälle 
eintreten können, daß auch das Recht der neuen Situation angepaßt werden muß. 
Dieses war in großen Zügen die Situation, der sich der europäische Gesetzgeber in 
Afrika gegenübergestellt sah, der versuchen mußte, ein System zu finden, das 
Nebeneinander von zwei Menschengruppen rechtlich zu regeln, wovon die eine 
sich als unabänderlichen Rechtsbräuchen und -sitten unterworfen betrachtete, 
während die andere modernes Recht anzuwenden gewohnt war. 

11. Die Haltung der Kolonialmächte gegenüber dem afrikanischen Recht 

1. Die Haltung Frankreichs 

Frankreich war von der überlegenheit seines eigenen Rechts gegenüber dem afrika­
nischen Recht überzeugt und daher bemüht, seine Kolonien mit modernen Geset­
zen auszustatten. Unterstützt wurde es durch die Missionare, die die Bewohner der 
afrikanischen Gebiete zum Christentum bekehren wollten und die daher ein Inter­
esse daran hatten, daß insbesondere Sitten und Gebräuche, die mit den sittlichen 
und ethischen Ansprüchen des Christentums unvereinbar waren, nicht länger 
geduldet wurden. Der französische Gesetzgeber hielt es für seine vordringliche 
Aufgabe, die Afrikaner mit der "Wohltat" seiner Gesetze zu beglücken. Im Zuge 
der französischen Assimilationspolitik hatten alle frei Geborenen in den Kolonien 
bereits 1 833  gleiche politische und zivile Rechte erhalten wie die Franzosen selbst. 
Es waren als erste die Richter, die im Laufe der Zeit feststellen mußten, daß sich 
die einheimische Bevölkerung den französischen Rechtsregeln nicht unterwarf, 
sondern es vorzog, weiter in ihrer angestammten Ordnung zu leben. Der Gesetz­
geber war also gezwungen, sich der neuen Situation anzupassen. Zwischen den 
Jahren 1 857 und 1 9 1 0  wurden zunächst für Senegal, anschließend für alle anderen 
frankophonen Länder mit islamischen Bevölkerungsgruppen ein islamisches Statut, 
später für die nicht islamischen Eingeborenen in AOF und AEF ein Eingeborenen­
statut erlassen, die es den Afrikanern erlaubten, entweder nach den Vorschriften 
des Korans oder nach ihrem Stammesrecht zu leben. Leicht abgeänderte Texte 
ergingen nach der übernahme der Mandatsgebiete Togo und Kamerun für diese 

356 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beiden Gebiete, während ein persönliches madagassisches Statut bereits bei der 
Annexion der Insel 1 896 beibehalten worden war. 
Bis 1 946 ging die Unterscheidung zwischen "Statut Civil Franyais" und "Statut 
Civil Local" Hand in Hand mit der Unterscheidung in Bürger (citoyens) und 
Untergebene (sujets) . Bürger waren diejenigen, die dem französischen Recht in 
seiner Gesamtheit unterworfen waren, Nichtbürger dagegen jene Personen, die 
einem anderen Rechtssystem unterstanden. Durch die Verfassung von 1 946 wurden 
alle Bewohner der französischen Kolonien " citoyens franyais", doch betraf diese 
Neuregelung lediglich die Ausübung der Bürgerrechte. ZivilrechtIich bestand weiter­
hin der Unterschied zwischen "Citoyen de Statut Ci viI Franyais" und "Citoyen de 
Statut Loeal" .  Auf den lokalen Zivilrechtsstatus konnte in einem besonderen 
Verwaltungs- oder Gerichtsverfahren verzichtet werden, wobei der Antragsteller 
insbesondere nachweisen mußte, daß er sich der französischen Lebensart angepaßt 
hatte ; er wurde sodann dem französischen Status unterstellt. 
Eine weitere tiefgreifende Anderung hatte die Verfassung von 1 946 insofern zur 
Folge, als alle Bewohner der französischen Kolonien, unabhängig von ihrem 
persönlichen Status, einheitlich dem 1946 verkündeten Strafgesetzbuch unterworfen 
wurden, das eine wenige Abweichungen enthaltende Version des Strafgesetzes der 
Metropole darstellte. Die bis 1 946 auf dem Strafrechtssektor tätigen Eingeborenen­
gerichte wurden aufgelöst ; diese hatten Stammesrecht angewandt, das jedoch vom 
französischen Gesetzgeber von solchen Bräuchen befreit worden war, die mit 
französischen Rechtsvorstellungen unvereinbar waren. 
Im Zivil- und Handelsrecht waren die dem "Statut Civil Local "  unterworfenen 
Afrikaner Eingeborenengerichten unterstellt. Diese Gerichte wurden jedoch von 
französischen Beamten geleitet. Afrikaner waren dort nur Beisitzer mit beratender 
Stimme. Durch den starken Einfluß der französischen Beamten auf die Prozeß­
führung wurde daher der Zivilprozeß sehr stark von französischen Verfahrens­
vorschriften durchdrungen. Aber auch das materielle Stammesrecht wurde durch die 
französische Gesetzgebung beeinflußt, beispielsweise durch die Festsetzung eines 
Mindestalters für die Eheschließung, durch Abhängigmachung der Gültigkeit der 
Ehe vom Einverständnis beider Ehegatten, durch die Einführung der Registrierung 
von Geburten, Eheschließungen und Todesfällen ; der Brautpreis wurde für Voll­
jährige oder Geschiedene, die wieder heiraten wollten, abgeschafft ; im Vertragsrecht 
wurde die Möglichkeit geschaffen, Verträge von Verwaltungsbeamten bestätigen 
zu lassen, um eine größere Beweissicherheit zu gewährleisten ; die Polygamie wurde 
zwar nicht offiziell abgeschafft, aber zur Durchsetzung der Einehe wurde vielfach 
den Ehepartnern die Verpflichtung auferlegt, erst dann eine neue Ehe einzugehen, 
wenn eine noch bestehende geschieden war. 
Auf dem Gebiet der Gesetzgebung für die Kolonien bestand seit 1 870 der allge­
meine Rechtsgrundsatz der Spezialität ; er besagte, daß vom französischen Parla­
ment verabschiedete Gesetze in den Kolonien nur Anwendung fanden, wenn sich 
dies aus dem Sinn und Zweck des Gesetzes selbst ergab (z. B. das Arbeitsgesetzbuch 
für übersee von 1 952) oder wenn der Gesetzgeber die Absicht der Anwendbarkeit 
des Gesetzes für übersee ausdrücklich kundtat. Daneben hatte die Exekutive die 
Befugnis, alle Fragen, die nicht durch ein Gesetz geregelt worden oder der 
Regelung durch ein Gesetz vorbehalten waren, durch Dekrete für die Kolonien 
zu regeln. Da das Parlament nur selten Gesetze für die Kolonien ausgearbeitet hat, 
war die Kompetenz der Exekutive so groß, daß man allgemein von der "Regelung 
duch Dekrete" sprach, wenn man die Gesetzgebung für die Kolonien charakterisie­
ren wollte. Zwei Wege waren bei diesem Verfahren üblich : Entweder erließ die 
Regierung ein spezielles Dekret für die Kolonien, oder sie dehnte ein französisches 
Gesetz nach entsprechender Abänderung, durch die es den Verhältnissen in 
übersee angepaßt wurde, durch Dekret auf die Kolonien oder Teile von ihnen aus. 

357 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Generell bestand für die Anwendbarkeit des afrikanischen Rechts die Einschrän­
kung, daß es nur gültig war, wenn es nicht gegen den französischen "ordre 
public" verstieß, d. h.  nicht gegen die guten Sitten und nicht gegen Sinn und 
Zweck des französischen Rechts. 

2. Die belgische Haltung 

Vor der Gründung des unabhängigen Kongostaates galt für jeden Stamm innerhalb 
des Territoriums, das später als belgischer Kongo bekannt wurde, ein eigenes 
Stammesrecht, das entweder auf den von der herrschenden Schicht der Eingebo­
renen erlassenen Vorschriften, auf Gerichtsurteilen oder auf Sitten und Bräuchen 
beruhte. Während der Zeit des unabhängigen Kongostaates von 1 8 85-1908  galt 
dieses Prinzip, daß die Afrikaner ihrem Stammesrecht unterworfen bleiben, weiter. 
Es wurde durch die Kolonialcharta der belgischen Regierung ausdrücklich bestätigt. 
Zur Durchsetzung ihres Rechts konnten sich die Afrikaner entweder an europäische 
Gerichtshöfe wenden, die in solchen Fällen afrikanisches Recht anwandten, oder sie 
begaben sich vor die "Eingeborenengerichte" , die teilweise nur von Afrikanern, 
teilweise von Afrikanern unter Vorsitz eines Beamten der belgischen Verwaltung, 
besetzt waren. 
Die Anwendung des Stammesrechts fand ihre Einschränkung, wenn es dem geschrie­
benen Recht oder dem "ordre public" widersprach. Zu solchen, nicht mehr anwend­
baren Bräuchen gehörten u. a .  die Eheschließung ohne Zustimmung beider Ehe­
gatten, Ehescheidungen auf Wunsch der Familienangehörigen eines Ehepartners, 
willkürliche Machtausübung von Stammeshäuptlingen und sittenwidrige Verpflich­
tungen. Hierzu gehörten ferner alle mittels Hexerei erlangten Beweise in Gerichts­
verfahren. Häufig wurden nicht mehr zulässige Sitten und Bräuche nicht formell 
verboten und unter Strafe gestellt, sondern lediglich für unanwendbar erklärt. 
Dies hatte zur Folge, daß jedes europäische Gericht von Amts wegen verpflichtet 
war, ein Urteil aufzuheben, das sich auf eine Sitte oder einen Brauch bezog, dessen 
Anwendung der Gesetzgebung oder dem "ordre public" widersprach. 
Die Kongolesen hatten seit 1952 die Wahl, sich aus dem Einflußbereich des afrika­
nischen Rechts zurückzuziehen, indem sie sich durch Immatrikulation der Regelung 
des Zivilgesetzbuchs unterwarfen. Diese Registrierung, die von einem gewissen 
Bildungsstand und einer bestimmten Lebensart abhängig war, mußte vor den 
höheren Gerichten beantragt werden. Wurde dem Antrag entsprochen, lebte der 
Antragsteller fortan unter einem Zivilgesetz, das speziell für den Kongo ausge­
arbeitet worden war und nicht identisch mit dem belgischen Zivilgesetzbuch war. 
Als Folge der Immatrikulation, die als solche lediglich zivil rechtliche Konsequenzen 
hatte, wurde der Afrikaner auf Grund mehrerer zusätzlicher Verordnungen weit­
gehend dem Europäer gleichgestellt : In Strafverfahren waren für ihn nur noch 
die ordentlichen Gerichte zuständig, im Bodenrecht konnte er individuelles Eigen­
tum erwerben und ohne Beschränkungen darüber verfügen. Es fand also ein 
Assimilierungsprozeß mit den Europäern statt. 
Da sich die belgische Verwaltung aber zunehmend Klarheit darüber verschaffte, daß 
sie durch das System der Immatrikulation zwei Klassen von Afrikanern schuf, die 
sich mehr und mehr entfremdeten, erfand sie eine zwischen beiden Fronten liegende 
dritte Lösung : Auf Antrag konnte interessierten Afrikanern die sogenannte "Carte 
du Merite Civique" zuerkannt werden, durch die ihre Inhaber den Europäern nur 
teilweise gleichgestellt wurden, so daß sie stärker mit ihrem Stamm verbunden 
blieben. Bedeutung hatte die Zuerkennung der Karte besonders im Grundstücks­
recht, wo die betreffenden Afrikaner von der Genehmigungspflicht für gewisse 
Geschäfte freigestellt waren. 

358  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die portugiesische Haltung 

Grundsätzlich gilt für die portugiesischen überseebesitzungen Guinea, Angola und 
Mos:ambique portugiesisches Recht. Auf den Gebieten des Familienrechts, des Erb­
rechts, des Vertragsrechts und des Eigentumsrechts findet jedoch afrikanisches Recht 
Anwendung. Dieses darf aber nicht berücksichtigt werden, wenn es gegen Prinzipien 
der Humanität oder gegen Grundvorstellungen der Moral verstößt oder wenn es 
die Ausübung der Souveränitätsrechte Portugals behindern würde. 
Die Portugiesen gewähren den Afrikanern zwei Alternativen, sich dem Eingebo­
renenrecht zu entziehen. Entweder können diese beantragen, teilweise dem portugie­
sischen, teilweise dem afrikanischen Recht unterstellt zu werden ; ist die Wahl 
getroffen, so ist sie endgültig; der betreffende Afrikaner untersteht dann für den 
von ihm gewählten Bereich ausschließlich dem portugiesischen Recht. Die zweite 
Alternative ist die völlige Unterwerfung unter portugiesisches Recht. Hierbei sind 
jedoch von der portugiesischen Verwaltung einige Bedingungen eingeführt worden, 
die der Antragsteller zu erfüllen hat : Er muß 1 8  Jahre alt sein, fließend die portu­
giesische Sprache beherrschen, einen Beruf ausüben, der ihn in die Lage versetzt, 
sich und seine Familie zu unterhalten, oder das zur Erfüllung dieser Aufgaben 
erforderliche Vermögen besitzen. Der Antragsteller darf sich ferner nicht dem 
Militärdienst entzogen haben, seine Führung muß tadellos gewesen sein und sein 
gesamter Lebensstil muß ihn als würdig ausweisen, alle Rechte eines portugiesischen 
Bürgers zu übernehmen. 
Das Gerichtsverfahrensrecht regelt sich teilweise nach portugiesischem, teilweise 
nach afrikanischem Recht. Die allgemeinen Gerichte wenden portugiesisches Recht 
an, sogenannte Stadtgerichte sind für das afrikanische Recht zuständig. Aus der Tat­
sache, daß die allgemeinen Gerichte auch für Streitigkeiten zwischen Afrikanern 
und Europäern zuständig sind, könnte auf eine Benachteiligung der Afrikaner 
geschlossen werden. Die Härte dieser Bestimmung wird jedoch in zweierlei Weise 
gemildert : Einerseits verläuft in solchen Fällen das Verfahren in einer Weise, die 
dem vor den Stadtgerichten angeglichen ist, weil man der Meinung ist, daß hier­
durch die Afrikaner am besten in die Lage versetzt werden, den Ausführungen 
folgen zu können ; andererseits haben die Richter Anweisung, das portugiesische 
Recht nicht streng nach den Buchstaben anzuwenden sondern insbesondere zu 
berücksichtigen, wieweit der Afrikaner die nach portugiesischem Recht eintretenden 
Rechtsfolgen vorhersehen konnte ; bei dieser Beurteilung sollen insbesondere der 
Charakter und die Mentalität der betreffenden afrikanischen Prozeßpartei 
gewürdigt werden. 

4. Die Haltung Englands gegenüber dem afrikanischen Recht 

Das englische Parlament hatte die Gesetzgebungsgewalt nur für seine Staatsange­
hörigen, d.  h. somit nur für das Mutterland und die Kolonien, deren Bewohner 
"British Subjects" waren, aber auf indirektem Wege wurde die Gesetzgebung durch 
die Foreign Jurisdiction Acts auf die anderen territorialen Gebilde ausgedehnt, so 
daß für unsere Betrachtung die Unterschiede zwischen Colony, Protectorate, 
Protected State und Trust Territory unwichtig sind. 
Gesetze Englands wurden in der Regel durch einen besonderen Gesetzgebungsakt, 
üblicherweise in der Form einer "Order in Council" auf das jeweilige Kolonialgebiet 
ausgedehnt. Hierbei handelte es sich um die Vorschriften von allgemeiner Bedeu­
tung, während weniger wichtige Gesetze von den gesetzgebenden Körperschaften in 
den afrikanischen Territorien, den "Legislative Concils" ,  ausgearbeitet und vom 
Gouverneur verkündet wurden. 
Der allgemein beschrittene Weg für die Ausdehnung des englischen Rechts auf die 
afrikanischen Gebiete war folgender : Durch eine königliche "Order in Council" 

359 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurde bestimmt, daß von einem bestimmten Tage an die Gesetze von allgemeiner 
Anwendbarkeit sowie die Entscheidungen des Common Law und der Equity, wie 
sie zu diesem Zeitpunkt in England in Kraft waren, für ein bestimmtes afrikani­
sches Territorium geltendes Recht sein sollten ; diese Zeitpunkte der sogenannten 
allgemeinen Rezeption des englischen Rechts waren z. B . :  für Sierra Leone das 
Jahr 1 8 62, für Ghana 1 8 74, für Gambia 1 8 88 ,  für Kenia 1 897, für Nigeria 1 900, 
für Malawi und Uganda 1902, für Sambia 1 9 1 1 ,  für Tanganjika 1 920. Daneben 
gab es die partielle Rezeption, die darin bestand, daß die afrikanischen Territorien 
solche britischen Vorschriften übernahmen, die nach dem Datum der allgemeinen 
Rezeption in England erlassen worden waren. Zu erwähnen ist hier z. B. das Gesell­
schaftsrecht, das die abhängigen Gebiete von England übernahmen und teilweise 
sogar jeweils dem Stand der großen Revisionen in England in den Jahren 1 929 
und 1948  angepaßt haben. 
Die Normen des geschriebenen englischen Rechts wurden den Umständen angepaßt 
und mit Knderungen versehen, die der besonderen Situation des betreffenden 
afrikanischen Territoriums Rechnung trugen. Für die lokalen Gesetzgebungskörper­
schaften bestand ebenso wie für die Richter die Möglichkeit, aus eigener Initiative 
Normen des englischen Rechts auszuschließen oder zu verändern. Bestimmte 
Materien jedoch waren der ausschließlichen Zuständigkeit des britischen Parlaments 
vorbehalten. 
Schwierige Probleme warf die Beurteilung der Frage auf, welche Entscheidungen 
englischer Gerichte auf die Kolonialgebiete Anwendung fanden. Unbestritten war, 
daß solche Gerichtsentscheidungen bindend waren, die in England vor dem Datum 
der allgemeinen Rezeption des englischen Rechts durch ein afrikanisches Territo­
rium ergangen waren. Hierbei hat sich sogar eine Praxis durchgesetzt, die der 
grundsätzlichen Regelung von der bindenden Kraft des Präjudizes im englischen 
Recht widersprach :  Üblicherweise besagte diese Theorie, daß durch ein von einem 
Gericht gefälltes Urteil dieses Gericht selbst sowie alle ihm nachgeordneten Gerichte 
gebunden waren. Bei Gerichtsentsdleidungen englischer Gerichte, die vor dem allge­
meinen Rezeptionsdatum ergangen waren, war jedoch zu beobachten, daß sich auch 
höhere Kolonialgerichte an Urteile gebunden fühlten, die ein ihnen untergeord­
netes englisches Gericht gesprochen hatte. Dagegen waren Urteile, die nach der 
Rezeption ergangen waren, lediglich von "höchster Überzeugungskraft" für die 
Kolonialgerichte, hatten aber keine bindende Wirkung. Nicht bindend waren 
außerdem Urteile, die Rechtssätze betrafen, die nur auf das englische Mutterland 
Anwendung fanden. Schließlich wurden Rechtssätze des Common Law oder der 
Equity durch Gesetzgebungsakte aufgehoben, die das Richterrecht abänderten. 
Dieser Grundsatz, daß ein Gesetz entgegengesetztes Richterrecht aufhebt, wurde 
auch auf solche Normen angewandt, die von den Gesetzgebungskörperschaften 
eines Kolonialgebietes erlassen worden waren. 
Die englische Kolonialverwaltung ließ, wie bereits erwähnt, die nach afrikanischen 
Bräuchen bestehenden Einrichtungen weitgehend unangetastet. Das afrikanische 
Recht galt daher mit der Maßgabe weiter, daß es nicht gegen die Gerechtigkeit, 
Billigkeit oder das , gute Gewissen verstoßen und nicht mit einem bestehenden 
englischen Gesetz unvereinbar sein durfte. An dieser Stelle kam auch in der briti­
schen Auffassung der Gedanke der Überlegenheit des geschriebenen Rechts gegen­
über dem nur mündlich überlieferten Stammesrecht zum Durchbruch. 
Neben den für die Europäer zuständigen ordentlichen Gerichten, deren Hierarchie 
dem englischen Gerichtsaufbau entsprach, waren Eingeborenengerichte für Rechts­
fragen zuständig, an denen nur Afrikaner beteiligt waren : ihre Zuständigkeit 
beschränkte sich nicht nur auf Afrikaner, die aus dem betreffenden Territorium 
stammten, sondern auch auf Afrikaner aus anderen Gebieten, die nur zeitweilig 
der Jurisdiktionsgewalt des betreffenden Gerichts unterstanden, sofern "ihre 
allgemeine Lebensart derjenigen anderer Eingeborenengemeinschaften entsprach" .  
Neben den erstinstanzlichen Eingeborenengerichten gab e s  zum Teil auch Beru-

360 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fungsgerichte für Eingeborene. Weitere Rechtsmittel gegen Entscheidungen eines 
Eingeborenen-Berufungsgerichts gingen dann jedoch an die Kolonialgerichte. 
Höchste Gerichtsinstanz war für alle Kolonialgebiete der Privy Council der 
Königin in London. Bemerkenswert ist ferner, daß es regional zuständige Beru­
fungsgerichte gab, die für mehrere Territorien jeweils das nach dem Privy Council 
höchste Gericht darstellten : Der West African Court of Appeal war zuständig für 
Ghana, Gambia, Sierra Leone und Nigeria, der East African Court of Appeal für 
Kenia, Uganda und Tanganjika, der Court of Appeal for Rhodesia and Nyasaland 
für Nord- und Südrhodesien und Njassaland. Die schwierige Frage, inwieweit die 
Urteile eines Kolonialgerichts die Gerichte anderer Kolonialgebiete banden, kann 
im Rahmen dieser Untersuchung nicht geklärt werden. 
Bestimmte Rechtsgebiete, wie z. B .  das Eherecht, das Familienstandsrecht, das 
Erbrecht und das Sorgerecht für Kinder sowie das Grund- und Bodenrecht nach 
Vorstellungen des afrikanischen Rechts, wurden ausschließlich von Eingeborenen­
gerichten entschieden. Nur in Ausnahmefällen konnte der Gouverneur die Beru­
fung an ein Kolonialgericht zulassen. Diese Berufungsmöglichkeit darf nicht ver­
wechselt werden mit der den britischen Beamten zustehenden generellen Befugnis, 
alle Urteile der Eingeborenengerichte daraufhin zu überprüfen, ob sie der Gerech­
tigkeit, den guten Sitten, dem Gewissen oder einem geschriebenen Gesetz wider­
sprachen. Von der Regel, daß afrikanisches Recht nur auf die Regelung der 
Beziehungen der Afrikaner untereinander anzuwenden war, gab es insofern eine 
bedeutende Ausnahme, als in Fällen, in denen sich Afrikaner und Nichtafrikaner 
als Parteien gegenüberstanden, afrikanisches Recht angewandt werden konnte, falls 
die Anwendung rein englischen Rechts zu einer untragbaren Ungerechtigkeit gegen­
über einer der Parteien geführt hätte. 
Im Zuge der Entwicklung wurde den Eingeborenengerichten auf Einzelgebieten 
die Rechtsprechungsgewalt auch für Zivil- und Strafsachen zuerkannt, die nach 
geschriebenem Recht geregelt waren : Sie wurden z. B .  in Zivilverfahren für Streit­
gegenstände bis zu einem bestimmten Höchstbetrag, in Strafprozessen bei Vergehen 
bis zu einer festgelegten Höchststrafe, die die Todesstrafe sein konnte, zuständig, 
aber beschränkt auf solche Fälle, in denen Afrikaner Parteien oder Angeklagte 
waren. 
Im Gegensatz zu den Bestimmungen bei den Franzosen, Portugiesen und Belgiern 
sah das britische Kolonialsystem keine Möglichkeit vor, daß ein dem afrikanischen 
Recht unterworfener Afrikaner auf seinen Status verzichten und den eines 
Europäers erlangen konnte. Lediglich in einem Gerichtsverfahren konnte ein 
Afrikaner Einzelbereichen des europäischen Rechts unterworfen werden. Hierbei 
entwickelte sich folgende Gerichtspraxis : Keine Partei ist berechtigt, sich auf 
afrikanisches Recht oder Brauchtum zu berufen, wenn sich aus einem ausdrück­
lichen Vertrag oder aus der Natur des Rechtsgeschäfts ergibt, daß diese Partei 
damit einverstanden war, daß ihre aus dem Rechtsgeschäft herrührenden Verpflich­
tungen ausschließlich durch englisches Recht geregelt werden sollen oder daß 
derartige Rechtsgeschäfte dem afrikanischen Recht unbekannt sind. 

5. Gemeinsame Ergebnisse aus der Kolonialzeit 

Bevor ich mich der Haltung der afrikanischen Regierungen gegenüber dem 
Dualismus zwischen afrikanischem und europäischem Recht zuwende, die diese 
nach Erlangung der Unabhängigkeit eingenommen haben, sollen noch einmal kurz 
die wesentlichen Ergebnisse zusammengestellt werden, die in dem Augenblick vor­
liegen, als die Europäer sich anschicken, als Kolonialmächte abzutreten und den 
Afrikanern die volle Souveränität zu übertragen. 
a) Das europäische Recht hat sich in allen Bereichen durchgesetzt, in denen die 
Europäer praktisch all eine tätig waren, wie z. B .  im Handel, im Bergbau, in der 
Industrie. 

361  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Es hat sich ferner da behauptet, wo das afrikanische Recht lückenhaft war oder 
sich nicht an die neuen veränderten Umstände anpassen konnte, wie dies z. B. 
überall dort geschah, wo plötzlich der Rechtsverkehr zwischen Angehörigen ver­
schiedener Gemeinschaften geregelt werden mußte; hierzu gehörten etwa das 
Arbeitsrecht oder aber die Probleme, die das Wohnen und Leben in Städten mit 
sich brachten. 
c) Das afrikanische Recht dagegen überlebte in den Bereichen, deren Regelung die 
Kolonialmächte bewußt nicht in eigene Regie übernommen hatten, sondern wo sie 
bestehenden Institutionen ihren Raum ließen, sieht man von solchen Bräuchen 
ab, die nicht aufrecht erhalten werden konnten, da sie Grundsätzen des europäi­
schen Rechtsdenkens widersprachen. Zu diesen Gebieten gehörte das Eherecht, das 
Familienrecht, das Erbrecht sowie das Grund- und Bodenrecht. 
Zieht man eine Schlußbilanz, so gelangt man zu der Feststellung, daß das afrika­
nische Recht in den meisten Fällen vom rezipierten Recht verdrängt worden ist. 
Es fehlte ihm die Kraft zur Anpassung an völlig veränderte Verhältnisse. Dazu 
kam, daß die Europäer nicht geneigt waren, einen positiven Beitrag zur Erhaltung 
und Fortentwicklung des afrikanischen Rechts zu leisten. Im Grunde waren die 
Kolonialmächte damit zufrieden, wenn sie sich um bestimmte Lebensbereiche der 
Afrikaner, und somit auch um die hiermit zusammenhängenden Rechtsfragen, 
nicht zu kümmern brauchten. 

i 
111. Die Haltung der afrikanischen Regierungen nach der Unabhängigkeit gegen-

über dem afrikanischen Recht 

Mit einer gewissen Spannung mußte man die Haltung der Afrikaner bei 
Erlangung der Unabhängigkeit gegenüber ihrem eigenen traditionellen Recht 
beobachten. Doch sollte es sich bald zeigen, daß im Zuge des sich nun frei entfalten­
den afrikanischen Nationalismus eine Rückkehr zum afrikanischen Recht und eine 
radikale Abkehr vom Rechtsdenken der Kolonialmacht nicht eintraten. Für die 
Afrikaner stellte sich als Hauptproblem die Aufgabe, geeignete Mittel und Wege zu 
finden, den von der Kolonialmacht übernommenen Staat in einer Weise weiter­
zuführen, daß er am modernen zwischenstaatlichen Verkehr als gleichberechtigtes 
Mitglied teilnehmen konnte. Ausnahmslos alle afrikanischen Regierungen haben 
erkannt, daß sich dieses Unternehmen nur mit modernen Gesetzen zum Erfolg 
führen läßt und daß das afrikanische Recht zur Bewerkstelligung dieser Aufgaben 
denkbar ungeeignet ist. Daher ist kein afrikanischer Staat dazu übergegangen, 
europäisches Recht in größerem Umfang zu beseitigen. Es ist eher die Tendenz zu 
erkennen, daß das afrikanische Recht durch die Unabhängigkeit der afrikanischen 
Staaten stärker bedrängt worden ist als zur Zeit der europäischen Kolonialherr­
schaft. Folgende Beispiele sollen diese Feststellung unterstreichen : 
1 .  V e r  f a  s s u n g s r e c h t :  Verdrängt wurden große Teile des afrikanischen 
Rechts dadurch, daß sich alle afrikanischen Länder eine Verfassung zulegten : Die 
Religionsgebundenheit des traditionellen Rechts wurde dadurch beseitigt, daß sich 
die meisten Staaten als "weltlich" proklamierten. Der afrikanische Familienbegriff, 
beruhend auf den Vorstellungen der Großfamilie oder der stammesmäßig gebun­
denen Einheit, wurde durch den europäischen Familienbegriff ersetzt. Zahlreiche 
Verfassungen schützen ausdrücklich Ehe und Familie im europäischen Sinne. Auch 
die Verankerung des Grundrechts Eigentum in vielen Verfassungen betrifft den 
Grundeigentumsbegriff moderner Prägung, nicht den im afrikanischen Recht vor­
herrschenden des Kollektiveigentums. 
2 .  V e r  f a h r e n  s r e e h  t :  Auf diesem Gebiet wurden weitgehend europäische 
Verfahrensordnungen als nationale Gesetze in den verschiedenen Staaten übernom­
men. Hier werden sich die Afrikaner nach den Vorstellungen ihrer Gesetzgeber 
an Auffassungen gewöhnen müssen, die den ihrigen völlig entgegengesetzt sind. 

362 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das europäische Recht wird von dem Gedanken beherrscht, daß es Aufgabe des 
Richters ist, jedem das Seine zuzuerkennen ; durch das Urteil soll ein Fall endgültig 
entschieden werden, in dem ein im voraus konzipiertes Gesetz auf den Einzelfall 
angewendet wird ; der Richter ist daher nach europäischer Auffassung ein speziali­
sierter Techniker, der das Recht zu kennen hat, es interpretiert und anwendet. Die 
Auffassung des traditionellen afrikanischen Rechts läuft dagegen darauf hinaus, 
daß es erstes Ziel eines Prozesses zu sein hat, die Parteien durch Meinungsaustausch 
in Form des Palavers wieder zu versöhnen. Urteilen beinhaltet daher für den 
Afrikaner nicht Anwendung eines Gesetzes auf einen bestimmten Fall, sondern 
behutsame Annäherung der verfeindeten Parteien mit dem Ziel, wieder ein gutes 
Einvernehmen zwischen beiden herzustellen, der Begriff des Vergleichs im europäi­
schen Recht ist hier eher am Platze. 
3. S t r a f r e c h t :  Auch auf diesem Gebiet macht sich die Tendenz bemerkbar, 
das afrikanische Recht immer mehr zu verdrängen. Hierbei darf aber nicht über­
sehen werden, daß es wahrscheinlich keinen Bereich gibt, in dem eine einheitliche 
Gesetzgebung aus grundsätzlichen Erwägungen notwendiger zu sein scheint als im 
Strafrecht. Ein Staat kann es sich nicht leisten, in seinem Hoheitsgebiet mehrere 
Strafrechtsysteme zu dulden, die darüber hinaus noch größtenteils auf ungeschrie­
benem, oft unsicherem Recht beruhen. Die Rechtssicherheit könnte unter diesen 
Umständen nicht gewährleistet werden. Daneben wäre es fraglich, wie in solchen 
Fällen der teils in den Verfassungen, teils in den Strafgesetzen verankerte Grund­
satz des "nulla poena sine lege" verwirklicht werden könnte, wenn kein Gesetz, 
sondern nur eine überlieferung vorhanden ist. Die Beseitigung traditioneller Vor­
stellungen wird jedoch auf diesem Gebiet ebenfalls einen langwierigen Umstellungs­
prozeß der Afrikaner erfordern. Denn diese gehen bei der Frage nach dem grund­
sätzlichen Sinn der Strafauffassung von völlig anderen Voraussetzungen aus als der 
europäische Gesetzgeber. Das europäische Recht steht auf dem Standpunkt, daß 
durch einen Rechtsbruch die staatliche Ordnung gestört wird und daß dieser Staat 
nunmehr einen Anspruch gegen den Rechtsbrecher besitzt, ihn wegen seiner Tat 
zur Rechenschaft zu ziehen. Die afrikanische Auffassung beruht dagegen weit­
gehend auf dem Gedanken, daß der infolge einer Rechtsverletzung eingetretene 
Schaden wiedergutgemacht werden müsse. Der Gedanke, daß durch ein Verbrechen 
oder Vergehen die Rechtsordnung des Staates gestört und damit dieser Staat selbst 
verletzt worden sei, war dem Afrikaner fremd. Ihm ging es lediglich darum, in 
einem Strafverfahren die Schuld des Angeklagten festzustellen und dann Möglich­
keiten zu finden, in welcher Weise der Verletzte oder Geschädigte so zu entschädi­
gen sei, daß er nicht schlechter stehe als vor der Untat. Daher waren den 
Afrikanern Einrichtungen wie Gefängnisse oder Zuchthäuser weitgehend unbe­
kannt, bevor die Europäer erschienen. Zwar kannten die Afrikaner auch die 
Möglichkeit, einen übeltäter solange irgendwo festzuhalten, bis seine Verwandten 
oder Stammesangehörigen ihn durch Leistung an den Verletzten praktisch frei­
kauften, doch hatte diese Einsperrung keinereli ehrenrührigen Charakter, sondern 
war lediglich eine Beugemaßnahme, um die Familie, die auf die Arbeitskraft des 
Täters angewiesen war, zur Leistung zu zwingen. Ebensowenig war dem Afrikaner ein 
staatlicher Henker bekannt ; wenn eine Todesstrafe ausgesprochen worden war, 
so wurde es gewöhnlich den Verwandten oder Stammesangehörigen des Opfers 
überlassen, in welcher Weise sie den Mörder dem Tode zuführten. 
Andererseits gibt es aber auch zahlreiche Beispiele dafür, daß sich afrikanische 
Rechtsbräuche erhalten ließen und in moderne Gesetze europäischen Vorbilds 
eingearbeitet wurden. Kompromisse zwischen europäischem und afrikanischem 
Recht gab es auf folgenden Gebieten, wobei die Aufzählung nur einige Beispiele 
anführen soll, ohne den Anspruch auf Vollzähligkeit zu erheben : 
Im Strafverfahren wurde häufig die Eidesformel nach afrikanischem Recht über­
nommen ; nach europäischem Recht ist der Eid lediglich eine feierliche Erklärung, 
die Wahrheit zu sagen, der Meineid daher ein die Strafverfolgung nach sich 

363 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziehendes Verbrechen. Nach afrikanischem Recht dagegen ist der Eid in erster 
Linie die Anrufung Gottes oder einer Gottheit, so daß ein Falscheid eine Beleidi­
gung der Götter darstellt, die von den übernatürlichen Mächten sanktioniert 
wird, also keine rechtliche Sanktion erfährt. Da sich die Afrikaner häufig durch 
die europäische Eidesformel nicht beeindruckt zeigten, wurde die traditionelle 
Form wieder eingeführt. 
Im Eherecht ist häufig den Gatten die Wahl überlassen, vor dem Standesbeamten 
oder nach einem afrikanischen Brauch die Ehe abzuschließen ; bei Wahl der letzten 
Möglichkeit ist lediglich eine Registrierung der Ehe vor dem Standesamt nachzu­
holen. Der Brautpreis wurde zum Teil ganz beseitigt, zum Teil der Höhe nach 
beschränkt oder für gewisse Personengruppen, z. B.  Volljährige oder Geschiedene, 
abgeschafft. Die Polygamie wurde in einigen Fällen beseitigt. Bei der Festlegung der 
Verwandtschaftsverhältnisse, deren Mitglieder untereinander nicht heiraten dürfen, 
wurde die nähere Ausgestaltung häufig den Stammes ältesten überlassen. Beibehalten 
wurde in einigen Fällen auch der Brauch der "zeitweiligen Verlassung" .  Dieser besagt, 
daß eine Ehefrau bei Unstimmigkeiten in der Ehe ihren Gatten zeitweilig verlassen 
kann, um zu ihrem Stamm zurückzukehren. Der Mann kann die Frau nicht an 
diesem Verhalten hindern noch darf die Ehe innerhalb dieser Zeit aufgelöst 
werden. Vielmehr ist es üblich, daß er versucht, die Ehefrau durch Geschenke 
zurückzugewinnen. Schließlich wurde auch die Scheidung nach afrikanischem Recht, 
d. h. in gegenseitigem Einvernehmen, beibehalten, es wurden aber andererseits auch 
Scheidungsgründe eingeführt, die nach afrikanischem Recht nicht zur Auflösung der 
Ehe berechtigen, wie etwa Ehebruch oder Verurteilung eines Gatten zu schweren 
oder ehrenrührigen Strafen. 
Im Grundstücksrecht konnte sich das afrikanische Recht, wenn auch nur teilweise, 
behaupten. Es ging davon aus, daß der Grund und Boden vom Stamm, von der 
Familie oder in einigen Fällen von einem besonderen "Bodenherrn " vergeben 
wurde und daß derjenige, dem Land zugeteilt wurde, dies urbar zu machen und in 
gutem Zustand zu halten hatte. Solange er dies tat, behielt er den Grund und 
Boden, wenn er ihn dagegen verließ und er wieder brach lag, fiel er an denjenigen 
zurück, von dem er ihn erhalten hatte. Das afrikanische Recht ging also in der 
Frage des Bodenrechts davon aus, daß das Land in erster Linie Kollektiveigentum 
ist. Damit stand es im Gegensatz zu europäischen Vorstellungen, die Grundbesitz 
als ein Recht des Individuums ansehen, das ausschließlich und ewig ist, solange sich 
das besitzende Individuum dieses Rechts nicht begibt, indem es das Grundstück 
veräußert oder verschenkt. Auf diesem Gebiet fand nun ebenfalls eine Ver­
mischung von europäischen und traditionellen Vorstellungen statt. Um die 
Jahrhundertwende wurde in allen französischsprachigen Kolonien ein System der 
Registrierung von Grundstücken eingeführt, weil man erkannt hatte, daß klare 
und endgültige Grund- und Bodenverhältnisse eine Voraussetzung waren, ein 
Land wirtschaftlich vernünftig zu erschließen und zu entwickeln. Diese Ver­
mischung fand in folgender Weise statt : Immatrikuliert wurde derjenige, der ein 
bestimmtes Stück Land nach Eingeborenenvorstellungen erhalten hatte, d. h. dem 
es zur Urbarmachung und Nutzung übergeben worden war. Nach der Registrierung 
jedoch war das Land unbestrittenes und dauerdes Eigentum desjenigen, zu dessen 
Gunsten es eingetragen worden war, selbst wenn dieser Begünstigte aufhörte, das 
Land weiter zu nutzen. Khnlich war die Entwicklung in den anderen Kolonial­
gebieten der übrigen europäischen Mächte. Sie hat sich nach der Unabhängigkeit 
fortgesetzt und in den Gesetzen verschiedener unabhängiger Staaten ihren Nieder­
schlag gefunden. 

364 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die Zukunft des afrikanischen Rechts 

Es wäre verfrüht, zum jetzigen Zeitpunkt, d. h., nachdem die meisten afrikanischen 
Staaten noch keine zehn Jahre lang die Unabhängigkeit besitzen, versuchen zu 
wollen, endgültige Aussagen über die Zukunft des afrikanischen Rechts und seinen 
Platz im Gesamtrechtssystem eines afrikanischen Staates zu machen. Eine derartige 
Beurteilung muß schon aus dem Grunde scheitern, daß bisher noch kein afrikani­
scher Staat eine Gesamtrevision seiner Gesetze vorgenommen hat, aus der eine 
eindeutige Stellungnahme zu der Frage, ob er einem der beiden Rechtssysteme den 
Vorrang einräumen will, herausgelesen werden kann. Aus der bisherigen Tätigkeit 
der afrikanischen Gesetzgeber geht mit Sicherheit lediglich hervor, daß kein Staat 
sich für eine der beiden möglichen Radikallösungen entschieden hat, die darin 
bestünden, entweder das afrikanische Recht oder das europäische Recht zur Gänze 
abzuschaffen und das jeweils verbleibende Rechtssystem als alleingültig zu über­
nehmen ; eine Ausnahme stellt lediglich Ruanda dar, das das afrikanische Recht 
abgeschafft hat, dies aber nicht so sehr aus dem Grunde tat, daß es das europäische 
Recht für besser oder gerechter hält, sondern weil es sein traditionelles Recht als 
einen Teil des Herrschaftssystems der Watussi ansah, von dem es sich endgültig 
befreien wollte. 
Dennoch dürfte es das traditionelle Recht schwer haben, sich gegen die Einflüsse 
des europäischen Rechts zu behaupten. Es dürfte deutlich geworden sein, daß das 
europäische Recht praktisch für die Regelung aller modernen Lebensbereiche heran­
gezogen wurde, weil sich das afrikanische Recht hierfür als ungeeignet erwies. Es ist 
zu vermuten, daß das europäische Recht weiterhin diese Rolle spielen wird ; dem 
afrikanischen Recht dürfte allenfalls die Aufgabe zufallen, bei der Regelung 
spezieller lokal beeinflußter Situationen als Regulativ herangezogen zu werden. 
Diese Tendenz läßt sich in Ghana erkennen, wo bestimmt ist, daß das allgemeine 
Recht nicht nur das Recht englischen Ursprungs um faßt, sondern auch Vorschriften 
des traditionellen Rechts, die in Gerichtsurteilen anerkannt worden sind. In Somalia 
hat man bei der Kodifizierung des Zivilrechts neben dem europäischen Recht 
Elemente des islamischen und des Stammesrechts berücksichtigt. Zu ähnlichen 
Ergebnissen versucht man in Tansania zu kommen, indem man auf den Gebieten 
Bodenrecht, Ehe- und Erbrecht sowie Zivilrecht durch Staatsbeamte das afrikanische 
Recht sammeln und auf seine Eignung überprüfen läßt, wieweit es zu einem 
späteren Zeitpunkt mit dem englischen Recht vermischt werden kann. Auch in 
Kthiopien ist bei der Ausarbeitung moderner Zivil- und Strafgesetze sowie der 
entsprechenden Prozeßordnungen Gedankengut des traditionellen Rechts über­
nommen und in die 1 960 und 1 965 erschienenen Gesetzeswerke eingearbeitet 
worden. 
Abschließend ist noch auf eine besondere Schwierigkeit hinzuweisen, die es meines 
Erachtens einem Staat in Afrika nahezu unmöglich macht, das afrikanische Recht, 
selbst wenn er es wollte, gänzlich abzuschaffen. Diese Schwierigkeit besteht in den 
tatsächlichen Verhältnissen in Afrika, wo infolge des Mangels an Informations- und 
Kommunikationsmitteln große Teile der Bevölkerung, die weit von den Ballungs­
zentren entfernt wohnen, von Gesetzesreformen gar nicht erreicht werden, sondern 
weiterhin nach ihren Überlieferungen und Bräuchen leben und mit der modernen 
Zivilisation nicht in Berührung kommen. Wie soll der Staat hier seine Gesetze 
durchsetzen? Kann er sich bei Verstößen gegen modernes Recht, von dessen 
Existenz der betreffende Afrikaner nie gehört hat, auf den allgemein verbreiteten 
Grundsatz modernen Rechtsdenkens berufen, daß Unwissenheit nicht vor Strafe 
schützt und den Täter daraufhin verurteilen lassen? Hier wird den afrikanischen 
Regierungen auf absehbare Zeit nichts anderes übrigbleiben, als die Weiterexistenz 
afrikanischen Rechts mindestens in den Lebensbereichen der Afrikaner still­
schweigend zu dulden, in denen keine besondere und direkte Berührung mit staat­
lichen Belangen stattfindet. Selbst wenn eine Regierung zur Duldung überkom-

365 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mener Sitten und Bräuche nicht bereit wäre, bliebe immer noch die Frage, ob sie 
überhaupt die Autorität hat, ihren Willen im ganzen Land durchzusetzen, oder ob 
nicht in vielen Fällen ihre Macht an den Grenzen der Hauptstadt und einiger 
weiterer Zivilisationszentren endet. Antwort auf diese Fragen und damit auch auf 
die Frage nach der Zukunft des afrikanischen Rechts kann daher nur die Ent­
wicklung der nächsten Jahre oder Jahrzehnte geben. 

Literaturhinweise 

Sammelwerke 

Afrika Instituut - Studiecentrum 
Leiden (Hrsg.) 

Baade, Hans W. 

Kuper, Hilda und Leo 

Poirier J J ean 

Einzeldarstellungen 

Allott, A.  N .  

Allot, A .  N. (Hrsg.) 

Allott, A.  N. 

Anderson, J .  N.  D. 

Buell, Raymond Leslie 

David, Rene, und Günther Grasmann 

Elias, T. Olawale 

Elias, T. Olawale 

Gonidee, P .-F. 

Lord Hailey 

Lord Hailey 

Jeol, M. 

Roberts, Thomas Lee 

Rolland, Louis, und Pierre Lampu� 

366 

WOLFGANG HEIDELBERG 

The Future of Customary Law in Africa 
Leiden 1956 

African Law: New Law for New Nations 
New York 1963 

African Law : Adaptation and Development 
Berkeley und Los Angeles 1965 

Etudes de Droit Afrieain et  de Droit Malgaehe 
Toulouse 1965 

Essays in African Law, with special reference to the law of Ghana 
London 1960 

The Future of Law in Afriea : Reeord of Proceedings of the London 
Conferenee 28 Deeember 1959 - 8 January 1960 
London 1960 

J udieial and Legal Systems in Africa 
London 1962 

Changing Law in Developing Countries 
London 1963 

The Native Problem in Afriea, 2 Bände 
London und Edinburgh 1965 

Einführung in die großen Rechtssysteme der Gegenwart 
München und Berlin 1966 

The Nature of African Customary Law, 2 .  Aufl . 
Manchester 1962 

British Colonial Law : A comparative Study of the inter action 
between English and loeal Laws in British Dependencies 
London 1962 

Les Droits Africains : Evolution et Sources 
Paris 1968 

An Afriean Survey : A Study of Problems arising in Africa south 
of the Sahara, 2. Aufl. 
London - New York - Toronto 1957 

Native Administration in the British African Territor:es, insgesamt 
5 Bände, London 1950-1953 ; davon benutzt :  
Bd. I :  East  Afriea :  Uganda, Kenya, Tanganyika, 1950 
Bd. H : Central Africa :  Zansibar, Nyasaland, Northern Rhodesia, 
1950 
Bd. IH : West Afriea : Nigeria, Gold Coast, Sierra Leone, Gambia, 
1951 
Bd. IV: A general survey of the system of native administration, 
1951 

La RHorme de la Justiee en Afrique Noire 
Paris 1963 

Judicial Organisation and Institutions of Contemporary West Africa : 
a Profile 
New York 1966 

Droit d'Outre-Mer, 2 .  Aufl. 
Paris 1959 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354 - am 17.01.2026, 13:07:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

