II. Dynamik des Seins. Anmerkungen zur Geschichte
seines Begriffs in der PhllOSOphlc des Mittelalters

Johann Kreuzer

1. Ausgangspunkt der folgenden Bemerkungen zur Dynamik des
Seins-Begriffs in der mittelalterlichen Philosophie ist eine Stelle
aus den ,,Confessiones“ von Augustinus. Von der Gabe des Geistes
heiBt es dort in Kapitel X1I1,31,46: ,,Durch ihn sehen wir, daB gut
ist, was immer auf irgendeine Weise ist: von jenem namlich ist es,
der nicht auf irgendeine Weise ist, sondern das Ist ist“.! Was hat es
mit diesem 'Ist' (des Seins) auf sich? )

Als Hypothese, die durch die folgenden Uberlegungen gepriift
und gestiitzt werden soll, lieBe sich formulieren: Was wir als
schépferisches Prinzip des zeitlich Verénderlichen denken - und zu
denken genétigt sind, sofern das, was in Raum und Zeit erscheint,
in seiner Veradnderlichkeit, d.h. Kreatiirlichkeit und damit Endlich-
keit begriffen wird -, zeigt sich im Ist dieser verdnderlichen Dinge
selbst.” Eben darin griindet die Dynamik dessen, was als Sein ge-
dacht wird - eine Dynamik, die insbesondere in der mittelalterli-
chen Philosophie reflektiert worden ist.? 'Sein' steht nicht als etwas
statisch Gegebenes der Welt des Verinderlichen bloB gegeniiber.
Vielmehr ist dieses Sein wirklich (im Sinne von wirkend), solange
und sofern die verdnderlichen Dinge sind, d.h. raum-zeitlich-be-

! (...) per quem videmus, quia bonum est, quidquid aliquo modo est: ab illo
enim est, qui non aliquo modo est, sed est est”. (Augustinus: Confessiones XIIL,
31, 46, ed. L. Verheijen. Turnhout 1981, S. 269/70).

? Die folgenden Anmerkungen kénnen nattirlich nur verstreute Hinweise geben
zur Entfaltung der Dynamik des Seins-Begriffs in der Epoche der mittelalterli-
chen Philosophie.

? Die Adaptation des (auf Parmenides zuriickgehenden) Gedankens eines abso-
luten Seins im Kontext judisch-christlicher Mythologie dynamisiert diesen
Gedanken in einer Weise, ,,daB man sagen kann, es sei daraus etwas anderes
und etwas Neues geworden“ (vgl. K. Albert: Einfuhrung in die philosophische
Mystik. Darmstadt 1996, S. 131, unter Berufung auf: C.J. de Vogel: Antike
Seinsphilosophie und Christentum im Wandel. In: FS J. Lortz I, Baden-Baden
1958, S. 538).

41

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dingt entstehen und voriibergehen. Seine Dynamik zeigt und be-
zeugt sich im Voriibergehen des Verdnderlichen.

Was ist das fiir ein Sein, das nicht 'auf irgendeine Weise ist',
sondern 'das Ist' ist dessen, was jeweils und jeweilen ist und als das
Verinderliche erscheint? Augustinus hat es als 'das Heute (der
Ewigkeit) Gottes' bezeichnet: ,,Du namlich bist der Hochste und
verédnderst dich nicht, noch geht der heutige Tag in dir dahin. Und
dennoch geht er in dir dahin, weil auch dies alles in dir ist. Denn es
hitte keine Wege des Voriibergehens, enthieltest du es nicht. Und
da deine Jahre nicht schwinden, sind deine Jahre dein heutiger Tag.
Und wie viele unserer und unserer Viter Tage sind schon durch
dein Heute voriibergegangen und haben aus ihm ihr MaB empfan-
gen und existierten wie auch immer aus ihm, und es werden noch
andere (durch es) voriibergehen und aus ihm (ihr Ma8) empfangen
und wie auch immer existieren. Du aber bleibst derselbe selbst,
und alles Morgige und das danach und alles Gestrige und das vor-
her: heute wirst du es tun, heute hast du es getan“.> Was ist das fir
ein 'Sein’, das 'heute’ ist: d.h. jeweils jetzt und in der Zeit sich im-
mer von neuem wiederholend?

2. Eine erste Antwort auf diese Frage findet sich in Buch VII von
Augustinus' ,,Confessiones“. Sie soll hier kurz skizziert werden.
Einsatzpunkt ist die Uberlegung, was die Schonheit der himmli-
schen und irdischen Kérper beurteilen 148t (neuzeitlich gesprochen
also die Frage nach dem Grund &sthetischer Urteilskraft).® Als

4 Zum Adverb ,jeweilen* vgl. Grimm'sches Worterbuch. ND Miinchen 1984,
Bd. 10, Sp. 2326).

3 _Summus enim es et non mutaris, neque peragitur in te hodiernus dies, et ta-
men in te peragitur, quia in te sunt et ista omnia: non enim haberent vias trans-
eundi, nisi contineres ea. Et quoniam anni tui non deficiunt, anni tui hodiernus
dies: et quam multi iam dies nostri et patrum nostrorum per hodiernum tuum
transierunt et ex illo acceperunt modos et utcumque extiterunt, et transibunt
adhuc alii et accipient et utcumque existent. Tu autem idem ipse es et omnia
crastina atque ultra omniaque hesterna et retro hodie facies, hodie fecisti.“
(Confessiones 6,10, a.a.0., 8. 5).

¢ Es ist die Frage nach dem ,(...) tief verborgenen allen Menschen gemein-
schaftlichem Grunde der Einhelligkeit in Beurteilung der Formen, unter denen
ihnen Gegenstinde gegeben werden®. (I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 17.
Vom Ideale der Schonheit, zit. nach: Werke in zwolf Banden. Hg. v. W. Wei-

2

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antwort auf diese Frage formuliert Augustinus eine Aufstiegs-
bewegung des menschlichen Geistes (der mens). Er bedient sich
dabei klassischer neuplatonischer Muster. In der Beantwortung der
Frage, was die Schonheit sinnlich erfahrener Gegenstéinde beurtei-
len 148t, vollzieht das urteilende Subjekt einen Aufstieg vom sinn-
lich Korperlichen (Stufe 1) zu der dieses Sinnliche empfindenden
Seele (Stufe 2) und von da zu jenem inneren Vermégen, das als
etwas Inneres sich durch alle Empfindungen durchhélt (Stufe 3).
Von diesem inneren Vermégen der Wahrnehmung geht die Er-
kenntnisbewegung weiter zur schluffolgernden Kraft des Verstan-
des (Stufe 4), die jeweils urteilt. Da auch diese ,,ratiocinans poten-
tia“ der Kraft des Verstandes dem nach dem Grund seiner Urteils-
kraft fragenden Subjekt des Urteils sich als verdnderlich erweist,
verlangt der Aufstieg in diesen Grund der Urteilskraft die Selbstre-
flexion der ,ratiocinans potentia“ des Verstandes in einem Akt der
Selbsteinsicht (“intellegentia sua”, Stufe 5). In diesem Akt der
Selbsteinsicht begreift nun das nach dem Grund seiner Urteilskraft
fragende BewuBtsein, daB Bedingung der Moglichkeit dieses Ur-
teilsvermogens das Wissen um ein Unverdnderliches ist, d.h. die
GewiBheit, daB ohne Zweifel dies Unverinderliche dem Verinder-
lichen vorzuziehen ist (Stufe 6). Das freilich betrifft nun auch das
fragende BewuBtsein selbst: Denn zum geforderten Akt der
Selbsteinsicht gehort, daB dieses BewuBtsein sich selbst als Veréin-
derliches erfihrt in Beziehung zu jenem Unverdnderlichen, das es
zugleich in sich findet. Die Evidenz dieses Findens eines Unverédn-
derlichen im selbst endlichen und durch dieses Finden in seiner
Endlichkeit sich begreifenden BewuBtseins formuliert der Satz, daB
die schluBfolgernde Kraft des Verstandes in eben einem solchen
Akt der Selbsteinsicht ,,an das gelangte, was ist im Blitz eines er-

schedel. Frankfurt/M. 1968, Bd. 10, S. 313) - Gerade bei Augustinus zeigt sich,
»,daB die Vernunft durch Reflexionen (iber die apriorischen Bedingungen des
#sthetischen Urteils (das er ja auch sonst gern zum Aufstieg zu Gott heranzieht)
nicht nur zur Erkenntnis der absoluten Einheit gelangt, die er mit Gott gleich-
setzt, sondern auch zur Annahme der absoluten Ahnlichkeit, die das Wort
Gottes ist“. (J. Koch: Augustinischer und Dionysischer Neuplatonismus. In:
Platonismus in der Philosophie des Mittelalters, hg. v. W. Beierwaltes. Darm-
stadt 1969, S. 328).

43

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zitternden Blicks®.” Es wire nun aber falsch - auch wenn Conf.
VI1,17,23 meist nur bis zu dieser siebten Stufe dieses 'Aufstiegs’
zitiert wird -,* die von Augustinus hier beschriebene Erkenntnis-
bewegung als ein Beispiel einer mystischen Entriickung zu deuten,
die jenseits der Kraft des Verstandes fithre.’ Denn a) ist es die
Kraft der schluBfolgernden Ratio (die ratiocinans potentia), die in
den Augenblicken bzw. -blitzen der Selbstemsicht ,,an das gelangt,
was ist“." Und b) beldBt es Augustinus in Conf. VII,17,23 nicht
bei dem aus der neuplatonischen Tradition iibernommenen und fiir
das Mittelalter zum géngigen Schema gewordenen siebenstufigen

7 Quaerens enim, unde approbarem pulchritudinem corporum sive caelestium
sive terrestrium (...) inveneram incommutabilem (...) aeternitatem supra men-
tem meam commutabilem. Atque ita gradatim a corporibus ad sentientem per
corpus animam atque inde ad eius interiorem vim, cui sensus corporis exteriora
nuntiaret (...) atque inde rursus ad ratiocinantem potentiam, ad quam refertur
iudicandum, quod sumitur a sensibus corporis; quae se quoque in me comperi-
ens mutabilem erexit se ad intellegentiam suam (...) et inveniret (...) sine ulla
dubitatione (...) incommutabile praeferendum esse mutabili, unde nosset ipsum
incommutabile (...) et pervenit ad id quod est in ictu trepidantis aspectus“.
(Conf. VIL17,23, a.a.0., 8. 107) - Das Denkmotiv, daB die Erkenntnis des
Grundes #sthetischer Erfahrung ein Erkennen Gottes in sich schlieBt, findet
sich erlautert in: Verf.: Pulchritudo - Vom Erkennen Gottes bei Augustin. Man-
chen 1995. .

8 Vgl. die parallelen Erkenntnisaufstiege in De quantitate animae 33,70-76; De
vera religione 26,49 und als Hintergrund Plotin Enn. 1,6,7.

® Eine solche Deutung witrde Conf. VII,17,23 auch nicht als ein Beispiel ‘philo-
sophischer Mystik' begreifen. “Wenn das, was Augustinus hier beschreibt, My-
stik ist, so handelt es sich jedenfalls um philosophische Mystik.” (K. Albert:
Augustinus und der mystische Neuplatonismus. In: Meister Eckhart und die
Philosophie des Mittelalters. Dettelbach 1999, S. 513; zum Begriff ,,philoso-
phischer Mystik* vgl. ders.: Einfuhrung in die philosophische Mystik, a.a.0.).
1 Zum Zusammenhang zwischen , Augenblick“ und ,,Augenblitz* vgl. Grimm-
sches Worterbuch, Art.: ,,AUGENBLICK*: ictus oculi, momentum; (...) punct
der zeit, (...) meistentheils im (...) adv. momento, puncto temporis (...); AU-
GENBLICKEN, oculos jacere (...) AUGENBLICKLICH, adv. momento, gleich
eben, quovis momento, immer (...) AUGENBLITZ, fulgur oculorum, scharfer
Blick” (a.a.0., Bd. 1, Sp. 802-04); ,,schon und oft verwendet unsere sprache
blick vom licht und strahl des auges, das ja selbst das sehende, leuchtende ist
(...) das auge blickt, blitzt und leuchtet” (Art. , Blick“, ebd., Bd. 2, Sp. 114).

44

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufstieg." Er fiigt vielmehr eine achte Stufe hinzu. Denn zur Er-
kenntnisbewegung, die in der Evidenz der Augenblicke der Erfah-
rung dessen, was ist, griindet, gehort das Uberschreiten dieser Au-
genblicke, in denen die Bedingungen endlichen (=kreatiirlichen)
Seins transzendiert zu sein scheinen, selbst.? Zu dem Akt der
Selbsteinsicht, der 'an das gelangen 14B8t, was ist', gehort, daB das
erkennende BewuBtsein die Sehkraft solcher augenblickshafter
Selbsterkenntnis nicht festzuhalten vermag. Vielmehr bleibt ihm,
das seiner ,,Schwiche™ wegen sich ,,ins Gewohnte zuriickgewor-
fen“ erfahrt, nur die , liebende und wiederbegehrende Erinnerung™
eben dieser Augenblicke und ihrer Evidenz."” Durch diese , liebende
und wiederbegehrende Erinnerung” begreift sich das das unverén-
derliche 'Ist' eines schopferisch gedachten Seins findende BewuBt-
sein in seiner Endlichkeit. Es findet dieses 'Ist' in sich - nicht als
statische Gegebenheit, wie das ein Sein bliebe, das jenseits der Be-
dmgungen kreatiirlicher Endlichkeit angenommen wiirde. Es findet
ein dynamisches Sein: ein 'Ist', das gerade im Voriibergehen end-
lich-verédnderlicher Natur sich schﬁpferisch zeigt.

3. Noch einmal: Wie ist dieses 'Ist' zu denken, wenn es kein Pro-
dukt des menschlichen Intellekts ist, sondern etwas, was der Geist
(die mens) qua ,liebender und wiederbegehrender Erinnerung® in
sich - jeweils und immer von neuem - findet? Das Sein Gottes, das
Ist, das als kreatives Prinzip des endlich Erscheinenden gedacht

"' Vgl. J. Bernhart: Die philosophische Mystik des Mittelalters. ND Darmstadt
1966, S. 53-62, 256-261 et pass.

12 Wahrhaftes Transzendieren schlieBt die Grenzen kreatiirlicher Endlichkeit
nicht aus-, sondern ein. Es ist ein solches, daB seiner eigenen Kreattrlichkeit
eingedenk bleibt. Dies driickt der wenig zitierte Satz aus ,De vera religione®,
der auf das oft zitierte ,,Noli foras ire, in te ipsum redi; in interiore homine ha-
bitat veritas, et si tuam naturam mutabilem inveneris, transcende et te ipsum®
folgt: ,,Doch bedenke, daB, wenn du Giber dich hinausschreitest, die verniinftige
Seele es ist, die iber dich hinausschreitet”. — ,,Sed memento cum te transcen-
dis, ratiocinantem animam te transcendere® (De vera rel. 39,72, zit. nach:
Augustinus: Theologische Frithschriften, ibers. u. erl. v. w. Thimme. Ziirich
1962, S. 486/87).

13 (...) sed aciem figere non evalui et repercussa infirmitate redditus solitis
non mecum ferebam nisi amantem memoriam et quasi olefacta desiderantem,
quae comedere nondum possem” (Conf. VIL,17,23, a.a.0.).

45

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird, geh6rt mit dem, was das BewuBtsein, die Seele, der Mensch
in konkreter Endlichkeit und als seine konkrete Endlichkeit findet,
zusammen." Das 'Ist' dessen, was als kreatives Sein gedacht wird,
gehort mit seinem Erinnertsein zusammen. Das 'Ist' dieses Seins
will immer von neuem so erinnert werden, wie es schon - in der
Evidenz augenblickshafter Selbsterkenntnis - erinnert ist. Eben
darin griindet seine Dynamik - wobei hier Erinnern keinen Verin-
nerlichungsvorgang meint. Denn das Sein, dessen kreatives Ist sich
jeweils erinnern 146t, ist, um die oft zitierte Formel von Augustinus
zu wiederholen, ,innerlicher als mein Innerstes und héher als mein
Hochstes“."* Das hat nun freilich folgende, nur auf den ersten Blick
paradox scheinende Konsequenz: Wenn das 'Ist' dessen, was als
kreatives Sein gedacht wird, weder etwas auswendig noch in-
wendig Gegebenes ist, sondern sich als das erweist, was im krea-
tiirlich Erscheinenden als kreatives Prinzip dieses Erscheinens zu
erinnern ist, dann muB man sagen, daB dieses kreative Sein 'noch
nicht ist'. Denn konnte es bestimmt als ein Etwas, das ist, dann
wire es gedacht wie etwas gegenstindlich Gegebenes. Das aber ist,
sozusagen prinzipiell, 'noch nicht'. Exakt diese logische Konse-
quenz aus dem augustinschen Theorem eines qua Erinnerung der
eigenen Endlichkeit dynamisch begriffenen Seins hat Boethius
gezogen. Im Traktat ,De hebdomadibus®“ lautet das zweite der
insgesamt neun genannten Axiome: ,,Verschieden ist das Sein und
das, was ist; das Sein selbst nimlich ist noch nicht, das aber, 'was

'* Hegel hat diese Selbsterkenntnis konkreter Endlichkeit das ,,ungeheure Mo-
ment“ genannt, das mit der christlichen Religion ,,in der Welt aufgekommen*
sei. ,,Nur das Konkrete ist das Wahre (...), es (...) ist die Einheit der géttlichen
und menschlichen Natur“. (G.W.F. Hegel: Vorlesungen 0ber die Geschichte
der Philosophie. In: Theorie-Werkausgabe Bd. 19. Frankfurt/M. 1971, S. 493),
Das Konkrete ist das im 'Ist' seines Erscheinens schopferisch gedachte Sein.
,»Mit der Idee desselben sind wir durch die neuplatonische Philosophie ganz in
Bekanntschaft getreten. Aber, so Hegel weiter, ,,die Wahrheit der Idee des
Geistes (muB) als konkreter Geist erkannt sein® (vgl. a.a.0., S. 493495, vgl.
auch S. 506-511). Dies ist, was ,unter den Kirchenvitern“ vornehmlich auch
Augustinus, geleistet hat.

15 ,Tu autem interior intimo meo et superior summo meo* (Confessiones IIL,
6,11,a.a.0,S. 33).

46

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist', weil es die Form zu-sein empfangen hat, ist und besteht“.'
'Das Sein selbst ist noch nicht'. Es ist nichts Gewordenes, sondern
(zu denken als) dasjenige, das Werden bewirkt. Es ist im Voriiber-
gehen des Ists des Gewordenen wirklich. Dieses Sein, das erinnert
ist als dasjenige, was noch nicht ist, ist kein Gegenstand endlichen
Erscheinens. Es zeigt sich vielmehr in der Form des endlich Er-
scheinenden. Diese ,,Form®, die selbst nicht ist bzw. noch nicht ist,
nennt Boethius in seinem Traktat iber die , Trinitit“ das ,Sein
selbst*: ,,Es ist das, wodurch alles zur Erscheinung gelangt. Diese
Form erscheint selbst nicht - sie 'ist, indem Endliches erscheint.
Deshalb gelte es, ,,die Form zu erblicken, die wahrhaft Form und
(...) das Sein selbst ist, und aus der das Sein ist. Denn alles Sein ist
aus Form. (...) Nichts also wird nach der Materie als Sein benannt,
sondern nach der eigentiimlichen Form. Die gdttliche Substanz
aber ist Form ohne Materie und daher ein Eines und sie ist 'das,
was ist'. Die iibrigen (Seienden) nimlich sind nicht 'das, was sie
sind'. Ein jedes nimlich (...) ist dies und das (...); folglich ist es
nicht 'das, was ist'. Was aber nicht dies und das ist, sondern nur
ein Dieses ist, das ist wahrhaft 'das, was ist'; und es ist das Schon-
ste und Stirkste (...)“."” Bei aller Dichte und Gnomik dieser Thesen

16 _Diversum est esse et id quod est; ipsum enim esse nondum est, at vero quod
est accepta essendi forma est atque consistit“. (QUOMODO SUBSTANTIAE
IN EO QUOD SINT BONAE SINT CUM NON SINT SUBSTANTIALIA
BONA. In: A M.S. Boethius: Die Theologischen Traktate, Uibers., eingel. und
mit Anm. vers. v. M. Elsisser. Hamburg 1988, S. 36/37) - Der mogliche Bezug
dieses Axioms wie der ganzen Schrift von Boethius zu Proklos' ,,Elementatio
theologica“ kann hier nicht diskutiert werden. - Zur Fortwirkung dieses Axi-
oms von Boethius vgl. A. Zimmermann: Art. ,,Sein. Seiendes. IIl. Mittelalter.
In: Hist. Worterbuch der Philosophie. Hg. v. J. Ritter u.a., Bd. 9. Basel 1995,
Sp. 187-197; vgl. auch R. Schonberger: Die Transformation des klassischen
Seinsverstindnisses. Studien zur Vorgeschichte des neuzeitlichen Seins-Be-
griffs im Mittelalter. Berlin 1986.

17 _(...) oportebit (...) inspicere formam quae vere forma (...) est et quae esse
ipsum est et ex qua esse est. Omne namque esse ex forma est. (...) Nihil igitur
secundum materiam esse dicitur sed secundum propriam formam. Sed divina
substantia sine materia forma est atque ideo unum et est id quod est. Reliqua
enim non sunt id quod sunt. Unum quodque enim (...) est hoc atque hoc (...).
Quod vero non est ex hoc atque hoc, sed tantum est hoc, illud vere est id quod
est; et est pulcherrimum fortissimumque (...)*. (Boethius: QUOMODO TRINI-

47

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scheint doch festgehalten werden zu konnen: Die Erfahrung des
Schénen stellt sich zum einen als die Erfahrung jenes Seins heraus,
das als gedachtes nur ein Gedankending, als in seinem Erscheinen
begriffenes Sein aber wirklich ist. Das ist eine Einsicht, die natiir-
lich auf Platon zuriickgeht und in neuplatonischer Tradition sowie
nicht zuletzt durch Augustinus' Bekenntnis zur pulchritudo als
Antwort auf die Frage, was geliebt wird, wenn Gott geliebt wird,
tradiert worden ist.' Zum anderen ist dieses Sein als Form-, nicht
als Gegenstandsprinzip zu denken. Es ist das, was jedes Endliche
in seiner ihm jeweils eigenen Form erscheinen 148t und es zugleich
transzendiert. Es ist mit allem zugleich, ohne selbst etwas zu sein.
In dieser Spannung, daB es mit allem 'ist' - daB es das 'Ist ist' -,
ohne selbst etwas zu werden, griindet dic Dynamik dieses Seins.
Denn wenn es gewuBt wird als das, was 'moch nicht ist|, dann
kommt es auf die Kontinuitit und das Erkennen des Seins in dem,
was 'dies und das ist', an. Die Geschichte erscheinender Natur wird
zum kreatiirlichen Ort der Erfahrung und Erkenntnis dieses Seins.
Eine Bemerkung sei hier eingefiigt. Es ist mehr als unwahr-
scheinlich, daB Boethius diese Unterscheidung zwischen einem
prinzipiierenden Sein (das mit sich identisch und 'Eines' ist) und
dem prinzipiierten Sein des Kreatiirlichen (dem ,hoc atque hoc®,
das 'nicht ist, was es ist', weil es zu denken ist als nicht durch sich
selbst verursacht) in Unkenntnis folgenden Arguments, das sich bei
Augustinus in ,De trinitate” findet, formuliert hat: ,,Sieh, wie-
derum schau, wenn du kannst. Sicherlich liebst du nur das Gute,
denn gut ist die Erde durch die hohen Berge, die sanften Hiigel und
die weiten Felder (...), gut ist dic Rede, die angenechm belehrt und
den Zuhérenden passend mahnt, gut ist das Lied im Rhythmus der
Téne und dem Emst seiner Gedanken. Doch warum soll ich noch
mehr aufzihlen? Dieses Gute und jenes Gute? Nimm dies und
jenes weg und schaue das Gute selbst, wenn du kannst; so wirst du
Gott sehen, der nicht durch ein anderes Gutes gut ist, sondern das

TAS UNUS DEUS AC NON TRES DII. In: Die Theologischen Traktate, a.a.0.,
S. 8/9).

18 Vgl. insbes. Phaidros, 249¢-250d. - Zur ,pulchritudo“ als Augustinus' Ant-
wort auf die Frage, was als Gott geliebt wird, vgl. Confessiones X,1,1-27,38
(zur Erlduterung vgl. Verf.: Pulchritudo, a.a.0.).

48

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gute eines jeglichen Guten“.” Meister Eckhart hat gerade diesen
Passus aus ,,De trinitate an entscheidenden Stellen seines Werks -
bis hin zur Verteidigungsschrift - als Beleg zitiert.” Wenn Eckhart
sich auf die Unterscheidung beruft zwischen dem 'Dies und Das'
des kreatiirlich Erscheinenden und der géttlichen Substanz, die 'das
Gute selbst ist' (so Augustinus), die zu denken ist als die 'géttliche
Substanz, die allein ist, was sie ist' (so Boethius), d.h. als kreativ
Eines mit allem zugleich und deshalb mit sich identisch ist - dann
diirfte Augustinus mit ,,De trinitate* nicht zuletzt deshalb der Ge-
wihrsmann sein, weil Boethius dessen Grundgedanken iibernimmt
und in seinem Traktat zur Trinitéit in neuplatonisch-proklischer Be-
grifflichkeit formuliert.

4. Was sich bei Boethius in logische Kiirze zusammengedréngt
findet, hat Johannes Scottus Eriugena mit seiner 'Einteilung der
Natur' konkretisiert. In seinem Hauptwerk ,,Periphyseon” formu-

1 Ecce iterum vide si potes. Non amas certe nisi bonum quia bona est terra
altitudine montium et temperamento collium et plantie collium (...), et bona lo-
cutio suaviter docens et congruenter movens audientem, et bonum carmen ca-
norum numeris et sententiis grave. Quid plura et plura? Bonum hoc et bonum
illud. Tolle hoc et illud, et vide ipsum bonum si potes; ita deum videbis, non
alio bono bonum, sed bonum omnis boni“. (Augustinus: De trinitate VIII, 3,4,
ed. W.J. Mountain/Fr. Glorie. Turnhout 1968, S. 271/72).

% Ich zitiere zwei Stellen: ,,Sankt Augustinus spricht: Nimm weg dies und das
Gute, so bleibt die lautere Gutheit in sich selbst schwebend in ihrer bloBen
weite: das ist Gott“ (Traktat L, zitiert nach: Meister Eckhart: Werke. Hg. v. N.
Largier. Frankfurt/M. 1993, Bd. II, S. 257). — ,Die Liebe ist nimlich Liebe
zum Guten, insofern es gut ist, und das ist Gott, das 'gute Gute', 'das Gute alles
Guten', wie Augustinus sagt. Dieses oder jenes Gute, das Gute fiir diesen oder
das Gute fiir jenen, ist ein Geschaffenes und etwas unterhalb des Guten
(selbst), (...) schlieBt etwas aus, die Liebe aber schlieSt nichts aus. Augustinus
sagt an der oben erwihnten Stelle; Nimm das Dies und Das weg™ (In Sap. n.
98, zit. nach: Meister Eckhart: Kommentar zum Buch der Weisheit, eingel.,
ibers. u. erl. v. K. Albert. St. Augustin 1988, S. 57) - Fr Eckharts Berufung
auf die genannte Stelle in Augustinus',,De trinitate® vgl. Processus Coloniensis
IL, n. 72 (ed. G. Thery. In: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen
Gge 1(1926/27), S. 234. - Fur weitere Nachweise des Zitats bei Eckhart vgl. K.
Albert: Meister Eckhart und die Philosophie des Mittelalters, a.a.0., S. 74
(Anm. 215).

49

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

liert er drei Formen dieser ,divisio naturae™. Die erste ist eine
zweifache. Es ist die Einteilung ,.in solches, was ist und was nicht
ist. Natur ist der allgemeine Name fir alles, was ist und nicht
ist“.?" Nicht nur fiir das, was als gegenstindliches Objekt bestimmt
werden kann, gilt der Name Natur, sondern auch dafiir, was sich
dieser Bestimmbarkeit und Definition zu entzichen scheint. Als
schopferischer ProzeB des Werdens bildet Natur deshalb einen
prozessualen Zusammenhang von 'Sein und Nicht-Sein": eine Ein-
heit von ,natura creata“ - dem prinzipiierten Sein des Kreatiirli-
chen (dem ,hoc atque hoc“, das 'nicht ist, was es ist', wie es bei
Boethius heifit) - und ,natura creatrix“, jenem Sein, das mit sich
identisch und 'Eines' ist.” Die zweite Einteilung ist eine innerhalb
dieses Verstandnisses von Natur als Inbegriff des Zusammenhangs
von prinzipiierendem und prinzipiiertem Sein. Es ist die Einteilung
in 1) die ,,schaffende und nicht geschaffene®, 2) die ,,geschaffene
und schaffende®, 3) die ,geschaffene und nicht schaffende” und
schlieBlich 4) die ,nicht geschaffene und nicht schaffende Form
der Natur.® Als diese vierte Form denkt Eriugena die génzliche
Riickkehr aller Dinge in die erste Form, den ,,reditus omnium* in
seine schopferische Ursache (vgl. weiter unten). Die dritte (fiinffa-
che) Einteilung betrifft die méglichen Modi der Einteilung in Sein
und Nichtsein. Im folgenden soll nur der erste Modus dieser fiinfa-
chen Einteilung betrachtet werden. Denn mit ihm expliziert Eriu-
gena die Relation, in der sich vollzieht, was hier Dynamik des
Seins genannt wurde.

Dieser erste Modus ist das 'Sein von allem' (die ,,essentia om-
nium®). Dieses 'Sein von allem' ist durch die "Vortrefflichkeit sei-

2 (R)erum (...) primam summamque divisionem esse in ea quae sunt et in ea
quae non sunt horum omnium generale vocabulum occurit quod graece physis,
latine vero natura vocitatur. (...) Est igitur natura generale nomen, ut diximus,
omnium quae sunt et quae non sunt? - Est quidem* (Periphyseon, De divisione
naturae I, ed. LP. Sheldon-Williams. Dublin 21978, S. 36).

2 Prima siquidem et maxima divisio est universalis naturae in creatricem uni-
versitatis conditae et creatam in ipsa condita universitate" (Periphyseon III, ed.
LP. Sheldon-Williams. Dublin 1981, S. 30) - Zu Eriugena vgl. insgesamt W.
Beierwaltes: Eriugena. Grundzilge seines Denkens. Frankfurt/M. 1994.

B Vgl. Periphyseon III: ,,quattuor species naturae recipere: prima quae creat et
non creatur, secunda et creat et creatur, tertia quae creatur et non creat, quarta
nec creat nec creatur” (a.a.0., S. 30).

50

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ner Natur' (,,per excellentiam suae naturae®) ‘iiber’ allem oder dem
Nichtsein gleich.* Sie unterscheidet sich von jener Relation zwi-
schen Sein und Nichtsein, die in der ,,Fiille der sichtbaren Welt und
ihren Ursachen erblickt” wird. Denn diese bezieht sich auf das,
was in der Zeit erscheint und als Natur zeitlich bestimmt ist.
,»Sein“ haben hier die Erscheinungen, die in der Welt sichtbar wer-
den und geworden sind — ,Nichtsein“ diejenigen, die ,,noch verbor-
gen und dennoch zukiinftig“ sind.” In dieser Relation von Sein und
Nichtsein wird das Werden von Natur unter der Bestimmung und
Bedingung der Sukzession, d.h. die dem zeitlichen Nacheinander
unterliegende Erscheinungsweise von Natur gedacht. Ursache -
das, was 'verborgen' und so noch nicht ist - und Wirkung - das,
was erschienen und geworden ist - konnen, wird am zeitlichen
Nacheinander der Betrachtungsweise erscheinender Natur festge-
halten, nicht ,,zugleich und auf einmal“ sein. Genau hierin unter-
scheidet sich diese dritte Seinsweise der Natur von der ersten, dem
als ,.essentia omnium® begriffenen Sein. Denn dieses ,,Sein® zeigt
sich bei allem, ,,was zugleich und auf einmal in den Ursachen und
Wirkungen geschaffen ist*.*

Wie sich dieses Sein zeigt, formuliert Eriugena mit einem Satz,
der jenes von Augustinus benannte Ziel der Erkenntnis, die in ei-
nem Akt der Selbsteinsicht an das gelangen l48t, ,,was ist im Blitz
eines erzitternden Blicks®, prinzipientheoretisch reformuliert. So
heiBt es in Buch III von ,,Periphyseon‘: , Alles ist ndmlich im Au-
genblick des Auges gemacht. Denn auch das, was im Laufe der
Zeiten zeitlich verschiedene Zeugung erfuhr und erfihrt und noch
erfahren wird, ist zugleich und auf einmal in ihm selber gemacht,
in dem sowohl Vergangenes als auch Gegenwértiges und Zukiinfti-
ges zugleich und auf einmal und Eins sind“.*” Was fir uns Dyna-

2 ygl. Periphyseon I, a.2.0., S. 3840.

»  Tertius modus (...) inspicitur in his quibus huius mundi visibilis plenitudo
perficitur (...). hi qui iam in mundo visibiliter apparent et apparuerunt dicuntur
esse, qui vero adhuc latent futuri tamen sunt dicuntur non esse“ (Periphyseon I,
a.a.0.,, S. 42).

% Inter primum et tertium hoc distat: primus generaliter in omnibus qui simul
et semel in causis et effectibus facta sunt“ (a.a.0.).

77 _Omnia enim in momento oculi facta sunt. Nam et ea quae per cursus tempo-
rum distincta generationem acceperunt et accipiunt et acceptura sunt simul et

51

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mik des Seins heiBt, zeigt sich im Zusammenfall der zeitlichen
Dimensionen, mit denen wir das 'Ist' kreatiirlichen Erscheinens
ordnen. Es gibt dieses Sein, solange die Wirkungen in diese Welt
,hervorgetreten sind und noch hervortreten und hervortreten wer-
den“.® Weil das Sein von allem 'ist', indem das endlich Erschei-
nende das ist, was notwendig voriibergeht, gilt es, Natur “gleich-
zeitig als ewig und geworden” zu denken.” 'Geworden' sind die
Wirkungen - das 'Dies und Das', das 'nicht ist', sondern voriiber-
geht. Ewig ist das mit sich identische Sein, das 'ist', indem Krea-
tiirliches voriibergeht. Ewig ist dieses Sein nun nicht in einer ande-
ren, sondern in dieser Natur. Der Satz, mit dem Eriugena in “Peri-
physeon” diese Zusammengehorigkeit von Ewigkeit und Zeit fest-
halt, lautet: ,,Und wihrend er in allem wird, hort er nicht auf, iiber
allem zu sein“® Als Erscheinung eines kreativ gedachten Seins
fithrt Natur damit einen Index mit sich. Es ist der der Erkenntnis,
die alles, was erscheint, mit seinem Ursprung, der als Sein gedacht
ist, vermittelt. Das Sein, das in der Vielfiltigkeit endlicher Natur
erscheint, ist als ,,Ursprung, Mitte und Ende* des Kreatiirlichen zu
denken.” Nicht zuletzt darin zeigt sich sein dynamischer Charak-
ter. Denn es ist eben die Erkenntnis dieses Seins, die sein zeitliches
Erscheinen mit sich selbst als Ursprung vermittelt.

5. Damit sind wir bei Meister Eckhart. Das Sein Gottes ist sein Er-
kennen. Es ist die Erkenntnis des schopferisch gedachten Seins in

semel in ipso facta sunt in quo et praeterita et praesentia et futura simul et
semel et unum sunt“ (Periphyseon II1, a.a.0., S. 210).

B D processisse, procedere, processuros esse“ (Periphyseon V, ed. H.J.
Floss. Paris 1865 (=PL 122), 909 B).

¥ (...) et non alia esse quae acterna sunt et alia quae facta sed eadem sunt
simul et aeterna et facta® (Periphyseon III, a.a.0., S. 78) - Eriugena ibersetzt
damit in die Selbstreflexion von Natur als zeithaft erscheinender creatura das
»Wahrhafte in dem, was Platonische Philosophie heiBt (...): daB das Eine in
dem Anderen, in den Vielen, Unterschiedenen identisch mit sich ist“ (G.W.F.
Hegel: Vorlesungen iber die Geschichte der Philosophie II, a.a.0., S. 76).

% (...) et dum in omnibus fit super omnia esse non desinit (deus) (Periphy-
seon III, a.a.0., S. 172).

31_(A)b ea (causa divisionis, JK) omnis universitatis principium est et medium
et finis (...) horum omnium principium causale et medium implens et finis con-
summans® (Periphyseon IIL, ebd., S. 32).

52

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der dynamischen Vielfalt seines Erscheinens.” Insbesondere an
zwei Stellen der Predigt iiber 1 Joh. 3,1 wird dies deutlich: ,Man
muB wissen, daB Gott zu erkennen und von Gott erkannt zu wer-
den, Gott zu sehen und von Gott gesehen zu werden, der Sache
nach eins ist. Darin erkennen wir Gott und sehen, daB er uns sehen
und erkennen macht“® Es ist die Erkenntnis des Seins jener ,na-
tiirlich nicht geschaffenen, sondern schépferischen Natur®, von der
Augustinus in ,De trinitate gesprochen hat und die Johannes
Scottus Eriugena (im AnschluB insbesondere an Augustinus und
Dionysius Pseudo-Areopagita) mit seiner Einteilung der Natur
ausdifferenziert hat.* Dieses Sein zeigt sich insbesondere in seiner
Intelligibilitit. ,,Gott macht uns sich selbst erkennen, und erken-
nend macht er uns sich selbst erkennen und sein Sein ist sein Er-
kennen, und es ist dasselbe, daB er mich erkennen macht und daB
ich erkenne®.* In diesem Erkennen ist das Sein Gottes niemals nur
Objekt, sondern immer zugleich Subjekt der Erkenntnis.® Der
menschliche Geist bzw. Intellekt ist das ,Bild“, in dem sich er-
kennt, was als Sein Gottes gedacht wird.

Was ist das fiir ein Sein, das sich als Bild begreift? Um das zu
beantworten, greift Eckhart auf Augustinus' Rede von der Morgen
(Tages)- und Abenderkenntnis zuriick: ,,Wenn man die Kreatur in
ihrem eigenen Wesen erkennt, so heifit das eine »Abend«, und da

32 Die Erkenntnis des mit Gott identischen Seins geschieht also durch den
Intellekt (...). Der unmittelbare Zugang zum géttlichen Sein durch den Intellekt
ergibt sich daraus, daB das Sein Gottes nichts anderes ist als Intellekt (K.
Albert: Eckharts Lehre von der Erkenntnis des Seins. In: Meister Eckhart und
die Philosophie des Mittelalters, a.a.0., S. 345).

* Meister Eckhart, Pr. 76, zit. nach Werke, a.a.0., I, S. 127.

34 Ober der Natur des Endlichen ,(...) si quaerimus aliquid et verum quaeri-
mus, deus est, natura scilicet non creata sed creatrix* (Augustinus: De trinitate
XV,1,1, a.a.0., S. 460; vgl. auch De trin. XIV,12,16, ebd., S. 443). - Zu Eriu-
gena vgl. die Anm. 21-23, 26, 29 und 30.

3 _Got machet uns sich selber bekennende, und bekennende machet er uns sich
selber bekennende, und sin wesen ist sin bekennen, und ez ist daz selbe, daz er
mich machet bekennende und daz ich bekenne® (Pr. 76, a.a.0., S. 130; Ubers.,
ebd., S. 131).

% Vgl. Verf.: Der Seelengrund als Subjekt und Objekt der Erinnerung bei Eck-
hart und Tauler. In: J.J. Bemns/W. Neuber (Hg.): Seelenmaschinen. Wien 2000,
S. 169-186.

53

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sicht man die Kreaturen in Bildern mannigfaltiger Unterschieden-
heit (in bilden etlicher underscheide); wenn man aber die Kreaturen
in Gott erkennt, so heiBt und ist das eine »Morgenerkenntnis«, und
auf diese Weise schaut man die Kreaturen ohne alle Unterschiede
und aller Bilder entbildet (aller bilde entbildet) und aller Gleichheit
entkleidet in dem Einen, das Gott selbst ist“.”” Bild ist dasjenige,
was sein Urbild zur Erscheinung bringt. Es ist nicht (bloBes) Ab-
bild eines vorgegebenen Urbildes (eines Seins vor allem zeitlichen
Sein), sondern seine Erscheinung. Bild ist etwas dann, wenn es
das, wovon es als Bild gedacht wird, vollendet erfiillt. Dieser Ge-
danke geht wieder auf Augustinus zuriick, ebenso der, daB in einer
solchen, ,,Diesselbigkeit bedeutenden, "Entsprechung' die Schén-
heit (zum Beispiel) eines Bildes griindet. , Erfiillt ein Bild dasjenige
vollendet, dessen Bild es ist, dann gleicht es sich diesem an, nicht
jenes seinem Bild. In diesem Bild hat (Hilarius v. Poitier, JK) die
Gestalt benannt, wegen der Schonheit, die da schon von so groBer
Ubereinstimmung und erster Gleichheit und erster Ahnlichkeit ist,
daB sie nicht abweicht und auf keine Weise ungleich und aus kei-
nem Teil undhnlich ist, sondern bis zur Dieselbigkeit dem ent-
spricht, dessen Bild sie ist. Dort ist (...) alles wie ein vollendetes
Wort, dem nichts fehlt“*® Eckhart erlidutert das folgendermaBen:
“Was ein Bild im eigentlichen Verstande sei, das sollt ihr an vier
Stiicken erkennen (...). Ein Bild ist nicht aus sich selbst, noch ist es
fiir sich selbst; es stammt vielmehr von dem, dessen Bild es ist,
und gehort ihm mit allem, was es ist, zu (ez ist aleine des, des bilde
ez ist, und ist im alzemadle allez, daz ez ist). Was dem, dessen Bild
es ist, fremd ist, dem gehort es nicht zu, noch stammt es von ihm.
Ein Bild nimmt sein Sein unmittelbar von dem, dessen Bild es ist,
und hat ein Sein mit ithm und dasselbe Sein (Bilde nimet aleine sin
wesen dne mittel an dem, des bilde ez ist, und hat éin wesen mit im

37 Vgl. Von dem edeln Menschen, a.a.0., II, 326/27 (Eckhart bezieht sich bei
Augustinus auf De genesi ad litteram IV,23-26 und De civitate dei 11,7 u. 29).
3 Jmago enim si perfecte implet illud cuius imago est, ipsa coaequatur ei non
illud imagini suae. In qua imagine speciem nominavit, credo propter pulchri-
tudinem ubi iam est tanta congruentia et prima aequalitas et prima similitudo
nulla in re dissidens et nullo modo inaequalis et nulla ex parte dissimilis, sed
ad identidem respondens ei cuius imago est; ubi est (...) omnia tamquam ver-
bum perfectum cui non desinit aliquid (...)* (De trinitate VL10,11, a.a.0., S.
241).

54

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und ist daz selbe wesen)“.® Wenn Eckhart die Einheit von Bild und
Urbild folgert, so bedeutet diese 'Einheit ihres Seins' gerade nicht
Identitit. Jedes Bild und alles, was Bild ist, bleibt unterschieden
von dem Sein, das in ihm erscheint.® Die Erkenntnis dieser Dif-
ferenz - Platons Kategorie des Verschiedenen oder Anderen® - ist
diec Erkenntnis des Urbildes im Verweisungszusammenhang von
Bild und Urbild. Deshalb, so Eckhart, ,ist Gott auf viel edlere
Weise in dem Bilde, als das Bild in Gott ist. Hier nimmt das Bild
Gott nicht, wie er Schopfer ist, sondemn es nimmt ihn, wie er ein
verniinftiges Sein ist“. Und er fiigt hinzu: ,Mehr vermag ich nun
dem Bilde nicht zu geben; géibe ich ihm aber irgend etwas mehr, so
miiBte es Gott selbst sein; dem aber ist nicht so, denn dann wire
Gott nicht Gott“.? Mit der Erkenntnis, daB das 'Ist' kreatiirlichen
Erscheinens Bild jenes Seins ist, das als sein Urbild gedacht wird,
ist nun allerdings das in Frage stehende 'Sein' in stirkster Weise
dynamisiert. Denn nur in der Vielfalt, der Veréinderlichkeit und im
Voriibergehen der endlichen 'Bilder' zeigt sich jenes Sein. Eckhart
mit aller Deutlichkeit: , Aber man kann keinerlei Unterschied er-
kennen zwischen Bild und <Ur->Bild (man enmac keinen under-
scheit verstin zwischen bilde und bilde). Mehr noch sage ich: (...)
Verginge das »Bild«, das nach Gott gebildet ist, so verginge auch
das »Bild« Gottes“.*® Deshalb kommt es darauf an, das Sein, das

* Vgl. Pr. 16b, a.2.0., L, S. 190/91. - Vgl. auch in Ioh., n. 23-27 (in: Lat. Werke
I, hg. v. A. Zimmermann/L. Sturlese. Stuttgart 1994, S. 19-21), wo der Be-
griff ,,imago® in neun Schritten erléutert wird.

% Zu erinnern ist hier an Eriugenas Grundsatz: ,(...) et dum in omnibus fit
super omnia esse non desinit“ (vgl. Anm. 30).

4! Zu Platons Kategorie des Verschiedenen oder Anderen (heteron) vgl. Sophi-
stes (insbes. 254d ff.). Ihr kommt unter den ‘wichtigsten Gattungen' ein zen-
traler Stellenwert zu: vgl. B. Mojsisch: Dialektik' und Dialog" Politeia, Theai-
tetos, Sophistes. In: Platon: Seine Dialoge in der Sicht neuer Forschungen. Hg.
v. T. Kobusch u. B. Mojsisch. Darmstadt 1996, S. 171-77.

“ Doch ist got vil edellicher in dem bilde, dan daz bilde si in gote. Hie enni-
met daz bilde niht got, als er ein schepfer ist, sunder ez nimet in, als er ein ver-
ninftic wesen ist, und daz edelste der natiire erbildet sich aller eigenlichest in
daz bilde. (...) NQ enmac ich niht mér gegeben dem bilde; gebe aber ich im iht
mér, sd mileste ez got selber sin, und des enist niht, wan s6 enwere got niht
got“ (Pr. 16B, a.a.0., 8. 190, Ubers., 191).

“Vgl. Pr. 69, a.a.0,, II, S. 52/53.

55

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als kreative Instanz gedacht wird, in der Art und Weise seines Er-
scheinens zu sehen und zu erkennen.*

6. Den SchluB dieser Uberlegungen zur Dynamik des Seins soll ein
Hinweis auf Nikolaus v. Kues bilden.” Er fiigt die Entwicklungsli-
nie der mittelalterlichen Philosophie, auf die hier hingewiesen
wurde, in seinem Werk zusammen.* Das gilt nicht zuletzt beziig-
lich des Begriffs des Seins. In der Friihschrift ,,De docta ignoran-
tia“ heiBt es, daB das kreatiirliche Sein, sofern nach seinem Ur-
sprung gefragt wird, in unhintergehbarer Weise vom Ist des kreati-
ven Seins her 'ist'. Dieses ,,absolute Sein® ist das 'Ist', hinter das
ein Denken, das sich in seiner Endlichkeit begreift, reflektierend
nicht zu gelangen vermag.” Wie aber dieses 'Sein', vom der her
alles 'ist', zu denken ist, prazisiert Nikolaus v. Kues spiter: ,Das
Sein (...) ist die Vollendung jedes Seins und darum die Einfaltung
aller Formen“.® Das Sein, von dem hier die Rede ist, stellt sich im
Rhythmus von Einfaltung (complicatio) und Vollendung (perfec-
tio) des kreatiirlich Erscheinden selbst dar. Deshalb kann der Cu-
saner sagen, daB diese kreatiirlich-erscheinende Welt “von der
unsagbaren Schénheit stammt, die vor dem Nichtsein ist. [hr Name
(Kosmos, JK) besagt, daB sie nicht die unsagbare Schonheit ist. Er
bestitigt aber, daB sie das Bild ist dessen, dem die unsagbare
Wahrheit eignet. Was anderes also ist die Welt als die Erscheinung

“ Vgl. Eckharts berithmten Satz: ,,Daz ouge, df inne ich got sihe, daz ist daz
selbe ouge, d inne mich got sihet, min ouge und gotes ouge daz ist éin ouge
und éin gesiht und éin bekennen und éin minnen (...)* (Pr. 12, a.a.0,, L, S.
148), mit dem er (so Hegel) ,,(...) das Innerste des gottlichen Wesens* gefaBt
habe (vgl. Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion I. In: Theorie-Werk-
ausgabe Bd. 16. Frankfurt/M. 1969, S. 209).

4 Zu Nikolaus v. Kues vgl. jetzt umfassend K. Flasch: Nikolaus v. Kues. Ge-
schichte einer Entwicklung. Frankfurt/M. 1998.

% Zur Ergéinzung und Vertiefung der hier gegebenen Hinweise auf die Ent-
wicklungslinien des philosophischen Denkens im Mittelalter vgl. Verf.: Gestal-
ten mittelalterlicher Philosophie. Mtinchen 2000.

47 ygl. De docta ignorantia IL,2.

8 [Esse (...) perfectio omnis esse et ideo omnium formarum complicatio®. (Ni-
kolaus v. Kues: Trialogus de possest, zit. nach: Philosophisch-Theologische
Schriften, hrsg. v. L. Gabriel, tbers. u. komm. v. D. u. W. Dupré. Wien ND
1982, Bd. 2, 346/47).

56

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des unsichtbaren Gottes? Was ist Gott anderes als die Unsichtbar-
keit des Sichtbaren?“® Wenn das so ist, dann gelangt das 'Ist' des
kreativ gedachten Seins in dieser sichtbaren Welt zur Erscheinung,
dann ist es deren Werden selbst, in dem sich die 'Dynamik des
Seins' zeigt.

4 (...) ab ineffabili pulchritudine, quae est ante non esse (pulchrum cosmon
est). Et nomen id negat ipsum esse ipsam pulchritudinem ineffabilem. Affirmat
tamnen esse illius imaginem, cuius ineffabilis est veritas. Quid ergo est mudus
nisi invisibilis Dei apparitio? Quid Deus nisi visibilium invisibilitas (...)?*
(A.a.0., S. 354) - Vgl. Anm. 7.

57

https://dol.org/10.5771/9783495983705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495093705-41 - am 25.01.2026,



https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

