
II. Dynamik des Seins. Anmerkungen zur Geschichte 
seines Begriffs in der Philosophie des Mittelalters

Johann Kreuzer

1. Ausgangspunkt der folgenden Bemerkungen zur Dynamik des 
Seins-Begriffs in der mittelalterlichen Philosophie ist eine Stelle 
aus den „Confessiones“ von Augustinus. Von der Gabe des Geistes 
heißt es dort in Kapitel XIII,31,46: „Durch ihn sehen wir, daß gut 
ist, was immer auf irgendeine Weise ist: von jenem nämlich ist es, 
der nicht auf irgendeine Weise ist, sondern das Ist ist“.1 Was hat es 
mit diesem 'Ist' (des Seins) auf sich?

Als Hypothese, die durch die folgenden Überlegungen geprüft 
und gestützt werden soll, ließe sich formulieren: Was wir als 
schöpferisches Prinzip des zeitlich Veränderlichen denken - und zu 
denken genötigt sind, sofem das, was in Raum und Zeit erscheint, 
in seiner Veränderlichkeit, d.h. Kreatürlichkeit und damit Endlich­
keit begriffen wird -, zeigt sich im Ist dieser veränderlichen Dinge 
selbst.1 2 3 Eben darin gründet die Dynamik dessen, was als Sein ge­
dacht wird - eine Dynamik, die insbesondere in der mittelalterli­
chen Philosophie reflektiert worden ist? 'Sein' steht nicht als etwas 
statisch Gegebenes der Welt des Veränderlichen bloß gegenüber. 
Vielmehr ist dieses Sein wirklich (im Sinne von wirkend), solange 
und sofem die veränderlichen Dinge sind, d.h. raum-zeitlich-be­

1 „(...) per quem videmus, quia bonum est, quidquid aliquo modo est: ab illo 
enim est, qui non aliquo modo est, sed est est“. (Augustinus: Confessiones Xm, 
31,46, ed. L. Verheijen. Turnhout 1981, S. 269/70).
2 Die folgenden Anmerkungen können natürlich nur verstreute Hinweise geben 
zur Entfaltung der Dynamik des Seins-Begriffs in der Epoche der mittelalterli­
chen Philosophie.
3 Die Adaptation des (auf Pannenides zurückgehenden) Gedankens eines abso­
luten Seins im Kontext jüdisch-christlicher Mythologie dynamisiert diesen 
Gedanken in einer Weise, „daß man sagen kann, es sei daraus etwas anderes 
und etwas Neues geworden“ (vgl. K. Albert Einführung in die philosophische 
Mystik. Darmstadt 1996, S. 131, unter Berufung auf: C.J. de Vogel: Antike 
Seinsphilosophie und Christentum im Wandel. 1h: FS J. Lortz I, Baden-Baden 
1958, S. 538).

41

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dingt entstehen und vorübergehen. Seine Dynamik zeigt und be­
zeugt sich im Vorübergehen des Veränderlichen.

Was ist das für ein Sein, das nicht 'auf irgendeine Weise ist*, 
sondern 'das Ist' ist dessen, was jeweils und jeweilen ist und als das 
Veränderliche erscheint?4 Augustinus hat es als 'das Heute (der 
Ewigkeit) Gottes* bezeichnet: „Du nämlich bist der Höchste und 
veränderst dich nicht, noch geht der heutige Tag in dir dahin. Und 
dennoch geht er in dir dahin, weil auch dies alles in dir ist. Denn es 
hätte keine Wege des Vorübergehens, enthieltest du es nicht. Und 
da deine Jahre nicht schwinden, sind deine Jahre dein heutiger Tag. 
Und wie viele unserer und unserer Väter Tage sind schon durch 
dein Heute vorübergegangen und haben aus ihm ihr Maß empfan­
gen und existierten wie auch immer aus ihm, und es werden noch 
andere (durch es) vorübergehen und aus ihm (ihr Maß) empfangen 
und wie auch immer existieren. Du aber bleibst derselbe selbst, 
und alles Morgige und das danach und alles Gestrige und das vor­
her: heute wirst du es tun, heute hast du es getan“.5 6 Was ist das für 
ein 'Sein', das *heute* ist: d.h. jeweils jetzt und in der Zeit sich im­
mer von neuem wiederholend?

2. Eine erste Antwort auf diese Frage findet sich in Buch VII von 
Augustinus* „Confessiones“. Sie soll hier kurz skizziert werden. 
Einsatzpunkt ist die Überlegung, was die Schönheit der himmli­
schen und irdischen Körper beurteilen läßt (neuzeitlich gesprochen 
also die Frage nach dem Grund ästhetischer Urteilskraft)/ Als 

4 Zum Adverb Jeweilen“ vgl. Grimm'sches Wörterbuch. ND München 1984, 
Bd. 10, Sp. 2326).
5 „Summus enim es et non mutaris, neque peragitur in te hodiemus dies, et ta­
rnen in te peragitur, quia in te sunt et ista omnia: non enim haberent vias trans- 
eundi, nisi contineres ea. Et quoniam anni tui non deficiunt, anni tui hodiemus 
dies: et quam multi iam dies nostri et patrum nostrorum per hodiemum tuum 
transierunt et ex illo acceperunt modos et utcumque extiterunt, et transibunt 
adhuc alii et accipient et utcumque existent. Tu autem idem ipse es et omnia 
crastina atque ultra omniaque hestema et retro hodie facies, hodie fecisti.“ 
(Confessiones 1,6,10, a.a.0., S. 5).
6 Es ist die Frage nach dem „(...) tief verborgenen allen Menschen gemein­
schaftlichem Grunde der Einhelligkeit in Beurteilung der Formen, unter denen 
ihnen Gegenstände gegeben weiden“. (I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 17. 
Vom Ideale der Schönheit, zit. nach: Werke in zwölf Bänden. Hg. v. W. Wei-

42

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antwort auf diese Frage formuliert Augustinus eine Aufstiegs­
bewegung des menschlichen Geistes (der mens). Er bedient sich 
dabei klassischer neuplatonischer Muster. In der Beantwortung der 
Frage, was die Schönheit sinnlich erfahrener Gegenstände beurtei­
len läßt, vollzieht das urteilende Subjekt einen Aufstieg vom sinn­
lich Körperlichen (Stufe 1) zu der dieses Sinnliche empfindenden 
Seele (Stufe 2) und von da zu jenem inneren Vermögen, das als 
etwas Inneres sich durch alle Empfindungen durchhält (Stufe 3). 
Von diesem inneren Vermögen der Wahrnehmung geht die Er­
kenntnisbewegung weiter zur schlußfolgernden Kraft des Verstan­
des (Stufe 4), die jeweils urteilt. Da auch diese „ratiocinans poten- 
tia“ der Kraft des Verstandes dem nach dem Grund seiner Urteils­
kraft fragenden Subjekt des Urteils sich als veränderlich erweist, 
verlangt der Aufstieg in diesen Grund der Urteilskraft die Selbstre­
flexion der „ratiocinans potentia“ des Verstandes in einem Akt der 
Selbsteinsicht (“intellegentia sua”, Stufe 5). In diesem Akt der 
Selbsteinsicht begreift nun das nach dem Grund seiner Urteilskraft 
fragende Bewußtsein, daß Bedingung der Möglichkeit dieses Ur­
teilsvermögens das Wissen um ein Unveränderliches ist, d.h. die 
Gewißheit, daß ohne Zweifel dies Unveränderliche dem Veränder­
lichen vorzuziehen ist (Stufe 6). Das freilich betrifft nun auch das 
fragende Bewußtsein selbst: Denn zum geforderten Akt der 
Selbsteinsicht gehört, daß dieses Bewußtsein sich selbst als Verän­
derliches erfahrt in Beziehung zu jenem Unveränderlichen, das es 
zugleich in sich findet. Die Evidenz dieses Findens eines Unverän­
derlichen im selbst endlichen und durch dieses Finden in seiner 
Endlichkeit sich begreifenden Bewußtseins formuliert der Satz, daß 
die schlußfolgernde Kraft des Verstandes in eben einem solchen 
Akt der Selbsteinsicht „an das gelangte, was ist im Blitz eines er- 

schedel. Frankfurt/M. 1968, Bd. 10, S. 313) - Gerade bei Augustinus zeigt sich, 
„daß die Vernunft durch Reflexionen über die apriorischen Bedingungen des 
ästhetischen Urteils (das er ja auch sonst gern zum Aufstieg zu Gott heranzieht) 
nicht nur zur Erkenntnis der absoluten Einheit gelangt, die er mit Gott gleich­
setzt, sondern auch zur Annahme der absoluten Ähnlichkeit, die das Wort 
Gottes ist“. (J. Koch: Augustinischer und Dionysischer Neuplatonismus. In: 
Platonismus in der Philosophie des Mittelalters, hg. v. W. Beierwaltes. Darm­
stadt 1969, S. 328).

43

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zitternden Blicks“.7 Es wäre nun aber falsch - auch wenn Conf. 
VII, 17,23 meist nur bis zu dieser siebten Stufe dieses Aufstiegs' 
zitiert wird -,8 die von Augustinus hier beschriebene Erkenntnis­
bewegung als ein Beispiel einer mystischen Entrückung zu deuten, 
die jenseits der Kraft des Verstandes führe.9 Denn a) ist es die 
Kraft der schlußfolgernden Ratio (die ratiocinans potentia\ die in 
den Augenblicken bzw. -blitzen der Selbsteinsicht „an das gelangt, 
was ist“.10 Und b) beläßt es Augustinus in Conf. VII, 17,23 nicht 
bei dem aus der neuplatonischen Tradition übernommenen und für 
das Mittelalter zum gängigen Schema gewordenen siebenstufigen 

7 „Quaerens enim, unde approbarem pulchritudinem corporum sive caelestium 
sive terrestrium (...) inveneram incommutabilem (...) aetemitatem supra meu­
tern meam commutabilem. Atque ita gradatim a corporibus ad sentientem per 
corpus animam atque inde ad eius interiorem vim, cui sensus corporis exteriora 
nuntiaret (...) atque inde rursus ad ratiocinantem potentiam, ad quam refertur 
iudicandum, quod sumitur a sensibus corporis; quae se quoque in me comperi- 
ens mutabilem erexit se ad intellegentiam suam (...) et inveniret (...) sine ulla 
dubitatione (...) incommutabile praeferendum esse mutabili, unde nosset ipsum 
incommutabile (...) et pervenit ad id quod est in ictu trepidantis aspectus“. 
(Conf. VD,17,23, a.a.O., S. 107) - Das Denkmotiv, daß die Erkenntnis des 
Grundes ästhetischer Erfahrung ein Erkennen Gottes in sich schließt, findet 
sich erläutert in: Verf.: Pulchritudo - Vom Erkennen Gottes bei Augustin. Mün­
chen 1995.
8 Vgl. die parallelen Erkenntnisaufstiege in De quantitate animae 33,70-76; De 
vera religione 26,49 und als Hintergrund Plotin Enn. 1,6,7.
9 Eine solche Deutung würde Conf. VII, 17,23 auch nicht als ein Beispiel 'philo­
sophischer Mystik' begreifen. “Wenn das, was Augustinus hier beschreibt, My­
stik ist, so handelt es sich jedenfalls um philosophische Mystik.” (K. Albert: 
Augustinus und der mystische Neuplatonismus. In: Meister Eckhart und die 
Philosophie des Mittelalters. Dettelbach 1999, S. 513; zum Begriff „philoso­
phischer Mystik“ vgl. ders.: Einführung in die philosophische Mystik, a.a.O.).
10 Zum Zusammenhang zwischen »Augenblick“ und,Augenblitz“ vgl. Grimm­
sches Wörterbuch, Art.: »AUGENBLICK“: ictus oculi, momentum; (...) punct 
der zeit, (...) meistentheils im (...) adv. momento, puncto temporis (...); AU­
GENBLICKEN, oculos jacere (...) AUGENBLICKLICH, adv. momento, gleich 
eben, quovis momento, immer (...) AUGENBLITZ, fulgur oculorum, scharfer 
Blick” (a.a.O., Bd. 1, Sp. 802-04); „schön und oft verwendet unsere spräche 
blick vom licht und strahl des auges, das ja selbst das sehende, leuchtende ist 
(...) das äuge blickt, blitzt und leuchtet“ (Art. „Blick“, ebd., Bd. 2, Sp. 114).

44

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufstieg.11 Er fugt vielmehr eine achte Stufe hinzu. Denn zur Er­
kenntnisbewegung, die in der Evidenz der Augenblicke der Erfah­
rung dessen, was ist, gründet, gehört das Überschreiten dieser Au­
genblicke, in denen die Bedingungen endlichen (=kreatürlichen) 
Seins transzendiert zu sein scheinen, selbst.11 12 Zu dem Akt der 
Selbsteinsicht, der 'an das gelangen läßt, was ist', gehört, daß das 
erkennende Bewußtsein die Sehkraft solcher augenblickshafter 
Selbsterkenntnis nicht festzuhalten vermag. Vielmehr bleibt ihm, 
das seiner „Schwäche“ wegen sich „ins Gewohnte zurückgewor­
fen“ erfahrt, nur die „liebende und wiederbegehrende Erinnerung“ 
eben dieser Augenblicke und ihrer Evidenz.13 Durch diese „liebende 
und wiederbegehrende Erinnerung“ begreift sich das das unverän­
derliche 'Ist* eines schöpferisch gedachten Seins findende Bewußt­
sein in seiner Endlichkeit. Es findet dieses 'Ist* in sich - nicht als 
statische Gegebenheit, wie das ein Sein bliebe, das jenseits der Be­
dingungen kreatürlicher Endlichkeit angenommen würde. Es findet 
ein dynamisches Sein: ein 'Ist', das gerade im Vorübergehen end­
lich-veränderlicher Natur sich schöpferisch zeigt.

3. Noch einmal: Wie ist dieses 'Ist' zu denken, wenn es kein Pro­
dukt des menschlichen Intellekts ist, sondern etwas, was der Geist 
(die mens) qua „liebender und wiederbegehrender Erinnerung“ in 
sich - jeweils und immer von neuem - findet? Das Sein Gottes, das 
Ist, das als kreatives Prinzip des endlich Erscheinenden gedacht 

11 Vgl. J. Bernhart: Die philosophische Mystik des Mittelalters. ND Darmstadt 
1966, S. 53-62,256-261 et pass.
12 Wahrhaftes Transzendieren schließt die Grenzen kreatürlicher Endlichkeit 
nicht aus-, sondern ein. Es ist ein solches, daß seiner eigenen Kreatürlichkeit 
eingedenk bleibt. Dies drückt der wenig zitierte Satz aus „De vera religione“, 
der auf das oft zitierte „Noli foras ire, in te ipsum redi; in inferiore homine ha- 
bitat veritas, et si tuam naturam mutabilem inveneris, transcende et te ipsum“ 
folgt: „Doch bedenke, daß, wenn du über dich hinausschreitest, die vernünftige 
Seele es ist, die über dich hinausschreitet“. - „Sed memento cum te transcen- 
dis, ratiocinantem animam te transcendere“ (De vera rel. 39,72, zit. nach: 
Augustinus: Theologische Frühschriften, übers, u. erl. v. w. Thimme. Zürich 
1962, S. 486/87).
13 „(...) sed aciem tigere non evalui et repercussa infirmitate redditus solitis 
non mecum ferebam nisi amantem memoriam et quasi olefacta desiderantem, 
quae comedere nondum possem” (Conf. VH.17,23, a.a.O.).

45

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, gehört mit dem, was das Bewußtsein, die Seele, der Mensch 
in konkreter Endlichkeit und als seine konkrete Endlichkeit findet, 
zusammen.14 Das 'Ist* dessen, was als kreatives Sein gedacht wird, 
gehört mit seinem Erinnertsein zusammen. Das 'Ist* dieses Seins 
will immer von neuem so erinnert werden, wie es schon - in der 
Evidenz augenblickshafter Selbsterkenntnis - erinnert ist. Eben 
darin gründet seine Dynamik - wobei hier Erinnern keinen Verin­
nerlichungsvorgang meint. Denn das Sein, dessen kreatives Ist sich 
jeweils erinnern läßt, ist, um die oft zitierte Formel von Augustinus 
zu wiederholen, „innerlicher als mein Innerstes und höher als mein 
Höchstes“.15 Das hat nun freilich folgende, nur auf den ersten Blick 
paradox scheinende Konsequenz: Wenn das 'Ist* dessen, was als 
kreatives Sein gedacht wird, weder etwas auswendig noch in­
wendig Gegebenes ist, sondern sich als das erweist, was im krea­
türlich Erscheinenden als kreatives Prinzip dieses Erscheinens zu 
erinnern ist, dann muß man sagen, daß dieses kreative Sein 'noch 
nicht ist*. Denn könnte es bestimmt als ein Etwas, das ist, dann 
wäre es gedacht wie etwas gegenständlich Gegebenes. Das aber ist, 
sozusagen prinzipiell, 'noch nicht*. Exakt diese logische Konse­
quenz aus dem augustinschen Theorem eines qua Erinnerung der 
eigenen Endlichkeit dynamisch begriffenen Seins hat Boethius 
gezogen. Im Traktat „De hebdomadibus“ lautet das zweite der 
insgesamt neun genannten Axiome: „Verschieden ist das Sein und 
das, was ist; das Sein selbst nämlich ist noch nicht, das aber, 'was 

14 Hegel hat diese Selbsterkenntnis konkreter Endlichkeit das „ungeheure Mo­
ment“ genannt, das mit der christlichen Religion „in der Welt aufgekommen“ 
sei. „Nur das Konkrete ist das Wahre (...), es (...) ist die Einheit der göttlichen 
und menschlichen Natur“. (G.W.F. Hegel: Vorlesungen über die Geschichte 
der Philosophie. In: Theorie-Werkausgabe Bd. 19. Frankfurt/M. 1971, S. 4931 
Das Konkrete ist das im Ist* seines Erscheinens schöpferisch gedachte Sein. 
,Mit der Idee desselben sind wir durch die neuplatonische Philosophie ganz in 
Bekanntschaft getreten“. Aber, so Hegel weiter, „die Wahrheit der Idee des 
Geistes (muß) als konkreter Geist erkannt sein“ (vgl. a.a.O., S. 493-495, vgl. 
auch S. 506-511). Dies ist, was „unter den Kirchenvätern“ vornehmlich auch 
Augustinus, geleistet hat.
15 „Tu autem interior intimo meo et superior summo meo“ (Confessiones HI, 
6,11, a.a.0., S. 33).

46

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist1, weil es die Form zu-sein empfangen hat, ist und besteht“.14 
'Das Sein selbst ist noch nicht'. Es ist nichts Gewordenes, sondern 
(zu denken als) dasjenige, das Werden bewirkt. Es ist im Vorüber­
gehen des Ists des Gewordenen wirklich. Dieses Sein, das erinnert 
ist als dasjenige, was noch nicht ist, ist kein Gegenstand endlichen 
Erscheinens. Es zeigt sich vielmehr in der Form des endlich Er­
scheinenden. Diese, ,Form“, die selbst nicht ist bzw. noch nicht ist, 
nennt Boetbius in seinem Traktat über die „Trinität“ das „Sein 
selbst“: „Es ist das, wodurch alles zur Erscheinung gelangt. Diese 
Form erscheint selbst nicht - sie 'ist', indem Endliches erscheint. 
Deshalb gelte es, „die Form zu erblicken, die wahrhaft Form und 
(...) das Sein selbst ist, und aus der das Sein ist. Denn alles Sein ist 
aus Form. (...) Nichts also wird nach der Materie als Sein benannt, 
sondern nach der eigentümlichen Form. Die göttliche Substanz 
aber ist Form ohne Materie und daher ein Eines und sie ist 'das, 
was ist'. Die übrigen (Seienden) nämlich sind nicht 'das, was sie 
sind*. Ein jedes nämlich (...) ist dies und das (...); folglich ist es 
nicht 'das, was ist'. Was aber nicht dies und das ist, sondern nur 
ein Dieses ist, das ist wahrhaft 'das, was ist'; und es ist das Schön­
ste und Stärkste (...)“.16 17 Bei aller Dichte und Gnomik dieser Thesen 

16 „Diversum est esse et id quod est; ipsum enim esse nondum est, at vero quod 
est accepta essendi forma est atque consistit“. (QUOMODO SUBSTANTIAE 
IN EO QUOD SINT BONAE SINT CUM NON SINT SUBSTANTIALIA 
BONA. In: A.M.S. Boethius: Die Theologischen Traktate, übers., eingel. und 
mit Anm. vers. v. M. Elsässer. Hamburg 1988, S. 36/37) - Der mögliche Bezug 
dieses Axioms wie der ganzen Schrift von Boethius zu Proklos' „Elementatio 
theologica“ kann hier nicht diskutiert werden. - Zur Fortwirkung dieses Axi­
oms von Boethius vgl. A. Zimmermann: Art. „Sein. Seiendes. HL Mittelalter“. 
In: Hist. Wörterbuch der Philosophie. Hg. v. J. Ritter u.a., Bd. 9. Basel 1995, 
Sp. 187-197; vgl. auch R. Schönbergen Die Transformation des klassischen 
Seinsverständnisses. Studien zur Vorgeschichte des neuzeitlichen Seins-Be­
griffs im Mittelalter. Berlin 1986.
17 „(...) oportebit (...) inspicere formam quae vere forma (...) est et quae esse 
ipsum est et ex qua esse est. Omne namque esse ex forma est. (...) Nihil igitur 
secundum materiam esse dicitur sed secundum propriam formam. Sed divina 
substantia sine materia forma est atque ideo unum et est id quod est Reliqua 
enim non sunt id quod sunt. Unum quodque enim (...) est hoc atque hoc (...). 
Quod vero non est ex hoc atque hoc, sed tantum est hoc, illud vere est id quod 
est; et est pulcherrimum fortissimumque (...)“. (Boethius: QUOMODO TRINI- 

47

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint doch festgehalten werden zu können: Die Erfahrung des 
Schönen stellt sich zum einen als die Erfahrung jenes Seins heraus, 
das als gedachtes nur ein Gedankending, als in seinem Erscheinen 
begriffenes Sein aber wirklich ist. Das ist eine Einsicht, die natür­
lich auf Platon zurückgeht und in neuplatonischer Tradition sowie 
nicht zuletzt durch Augustinus' Bekenntnis zur pulchritudo als 
Antwort auf die Frage, was geliebt wird, wenn Gott geliebt wird, 
tradiert worden ist.18 Zum anderen ist dieses Sein als Form-, nicht 
als Gegenstandsprinzip zu denken. Es ist das, was jedes Endliche 
in seiner ihm jeweils eigenen Form erscheinen läßt und es zugleich 
transzendiert. Es ist mit allem zugleich, ohne selbst etwas zu sein. 
In dieser Spannung, daß es mit allem 'ist* - daß es das 'Ist ist' -, 
ohne selbst etwas zu werden, gründet die Dynamik dieses Seins. 
Denn wenn es gewußt wird als das, was 'noch nicht ist', dann 
kommt es auf die Kontinuität und das Erkennen des Seins in dem, 
was 'dies und das ist', an. Die Geschichte erscheinender Natur wird 
zum kreatürlichen Ort der Erfahrung und Erkenntnis dieses Seins.

Eine Bemerkung sei hier eingefugt. Es ist mehr als unwahr­
scheinlich, daß Boethius diese Unterscheidung zwischen einem 
prinzipiierenden Sein (das mit sich identisch und 'Eines* ist) und 
dem prinzipiierten Sein des Kreatürlichen (dem „hoc atque hoc“, 
das 'nicht ist, was es ist', weil es zu denken ist als nicht durch sich 
selbst verursacht) in Unkenntnis folgenden Arguments, das sich bei 
Augustinus in „De trinitate“ findet, formuliert hat: „Sieh, wie­
derum schau, wenn du kannst. Sicherlich liebst du nur das Gute, 
denn gut ist die Erde durch die hohen Berge, die sanften Hügel und 
die weiten Felder (...), gut ist die Rede, die angenehm belehrt und 
den Zuhörenden passend mahnt, gut ist das Lied im Rhythmus der 
Töne und dem Emst seiner Gedanken. Doch warum soll ich noch 
mehr aufzählen? Dieses Gute und jenes Gute? Nimm dies und 
jenes weg und schaue das Gute selbst, wenn du kannst; so wirst du 
Gott sehen, der nicht durch ein anderes Gutes gut ist, sondern das

TAS UNUS DEUS AC NON TRES DH. In: Die Theologischen Traktate, a.a.O., 
S. 8/9).
18 Vgl. insbes. Phaidros, 249c-250d. - Zur „pulchritudo“ als Augustinus' Ant­
wort auf die Frage, was als Gott geliebt wird, vgl. Confessiones X,1,1-27,38 
(zur Erläuterung vgl. Verf.: Pulchritudo, a.a.O.).

48

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gute eines jeglichen Guten“.19 Meister Eckhart hat gerade diesen 
Passus aus „De trinitate“ an entscheidenden Stellen seines Werks - 
bis hin zur Verteidigungsschrift - als Beleg zitiert.20 Wenn Eckhart 
sich auf die Unterscheidung beruft zwischen dem 'Dies und Das' 
des kreatürlich Erscheinenden und der göttlichen Substanz, die 'das 
Gute selbst ist' (so Augustinus), die zu denken ist als die 'göttliche 
Substanz, die allein ist, was sie ist' (so Boethius), d.h. als kreativ 
Eines mit allem zugleich und deshalb mit sich identisch ist - dann 
dürfte Augustinus mit „De trinitate“ nicht zuletzt deshalb der Ge­
währsmann sein, weil Boethius dessen Grundgedanken übernimmt 
und in seinem Traktat zur Trinität in neuplatonisch-proklischer Be- 
grifflichkeit formuliert.

4. Was sich bei Boethius in logische Kürze zusammengedrängt 
findet, hat Johannes Scottus Eriugena mit seiner 'Einteilung der 
Natur' konkretisiert. In seinem Hauptwerk „Periphyseon“ formu­

19 „Ecce iterum vide si potes. Non amas certe nisi bonum quia bona est terra 
altitudine montium et temperamento collium et plantie collium (...), et bona lo- 
cutio suaviter docens et congruenter movens audientem, et bonum carmen ca- 
norum numeris et sententiis grave. Quid plura et plura? Bonum hoc et bonum 
illud. Tolle hoc et illud, et vide ipsum bonum si potes; ita deum videbis, non 
alio bono bonum, sed bonum omnis boni“. (Augustinus: De trinitate Vm, 3,4, 
ed. W.J. Mountain/Fr. Glorie. Turnhout 1968, S. 271/72).
20 Ich zitiere zwei Stellen: „Sankt Augustinus spricht: Nimm weg dies und das 
Gute, so bleibt die lautere Gutheit in sich selbst schwebend in ihrer bloßen 
weite: das ist Gott“ (Traktat I, zitiert nach: Meister Eckhart: Werke. Hg. v. N. 
Largier. Frankfurt/M. 1993, Bd. n, S. 257). - „Die Liebe ist nämlich Liebe 
zum Guten, insofern es gut ist, und das ist Gott, das 'gute Gute', 'das Gute alles 
Guten', wie Augustinus sagt. Dieses oder jenes Gute, das Gute für diesen oder 
das Gute für jenen, ist ein Geschaffenes und etwas unterhalb des Guten 
(selbst), (...) schließt etwas aus, die Liebe aber schließt nichts aus. Augustinus 
sagt an der oben erwähnten Stelle: Nimm das Dies und Das weg*“ (In Sap. n. 
98, zit. nach: Meister Eckhart: Kommentar zum Buch der Weisheit, eingel., 
übers, u. erl. v. K. Albert. St. Augustin 1988, S. 57) - Für Eckharts Berufung 
auf die genannte Stelle in Augustinus' „De trinitate“ vgl. Processus Coloniensis 
II, n. 72 (ed. G. Thery. In: Archives dhistoire doctrinale et litteraire du moyen 
äge I (1926/27), S. 234. - Für weitere Nachweise des Zitats bei Eckhart vgl. K. 
Albert: Meister Eckhart und die Philosophie des Mittelalters, a.a.O., S. 74 
(Anm. 215).

49

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liert er drei Formen dieser „divisio naturae“. Die erste ist eine 
zweifache. Es ist die Einteilung „in solches, was ist und was nicht 
ist. Natur ist der allgemeine Name für alles, was ist und nicht 
ist“.21 Nicht nur für das, was als gegenständliches Objekt bestimmt 
werden kann, gilt der Name Natur, sondern auch dafür, was sich 
dieser Bestimmbarkeit und Definition zu entziehen scheint. Als 
schöpferischer Prozeß des Werdens bildet Natur deshalb einen 
prozessualen Zusammenhang von 'Sein und Nicht-Sein1: eine Ein­
heit von „natura creata“ - dem prinzipiierten Sein des Kreatürli­
chen (dem „hoc atque hoc“, das 'nicht ist, was es ist', wie es bei 
Boethius heißt) - und „natura creatrix“, jenem Sein, das mit sich 
identisch und 'Eines' ist.22 Die zweite Einteilung ist eine innerhalb 
dieses Verständnisses von Natur als Inbegriff des Zusammenhangs 
von prinzipiierendem und prinzipiiertem Sein. Es ist die Einteilung 
in 1) die „schaffende und nicht geschaffene“, 2) die „geschaffene 
und schaffende“, 3) die „geschaffene und nicht schaffende“ und 
schließlich 4) die „nicht geschaffene und nicht schaffende“ Form 
der Natur.23 Als diese vierte Form denkt Eriugena die gänzliche 
Rückkehr aller Dinge in die erste Form, den „reditus omnium“ in 
seine schöpferische Ursache (vgl. weiter unten). Die dritte (fünffa­
che) Einteilung betrifft die möglichen Modi der Einteilung in Sein 
und Nichtsein. Im folgenden soll nur der erste Modus dieser Einfa­
chen Einteilung betrachtet werden. Denn mit ihm expliziert Eriu­
gena die Relation, in der sich vollzieht, was hier Dynamik des 
Seins genannt wurde.

Dieser erste Modus ist das 'Sein von allem* (die „essentia om- 
nium“). Dieses 'Sein von allem* ist durch die 'Vortrefflichkeit sei­

21 „(R)erum (...) primam summamque divisionem esse in ea quae sunt et in ea 
quae non sunt horum omnium generale vocabulum occurit quod graece ph^sis, 
latine vero natura vocitatur. (...) Est igitur natura generale nomen, ut diximus, 
omnium quae sunt et quae non sunt? - Est quidem“ (Periphyseon, De divisione 
naturae I, ed. LP. Sheldon-Williams. Dublin 21978, S. 36).
22 „Prima siquidem et maxima divisio est universalis naturae in creatricem uni- 
versitatis conditae et creatam in ipsa condita universitate" (Periphyseon HI, ed. 
LP. Sheldon-Williams. Dublin 1981, S. 30) - Zu Eriugena vgl. insgesamt W. 
Beierwaltes: Eriugena. Grundzüge seines Denkens. Frankfurt/M. 1994.
23 Vgl. Periphyseon HI: „quattuor species naturae recipere: prima quae creat et 
non creatur, secunda et creat et creatur, tertia quae creatur et non creat, quarta 
nec creat nec creatm“ (a.a.O., S. 30).

50

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner Natur* („per excellentiam suae naturae“) 'über* allem oder dem 
Nichtsein gleich.24 Sie unterscheidet sich von jener Relation zwi­
schen Sein und Nichtsein, die in der „Fülle der sichtbaren Welt und 
ihren Ursachen erblickt“ wird. Denn diese bezieht sich auf das, 
was in der Zeit erscheint und als Natur zeitlich bestimmt ist. 
„Sein“ haben hier die Erscheinungen, die in der Welt sichtbar wer­
den und geworden sind - „Nichtsein“ diejenigen, die,,noch verbor­
gen und dennoch zukünftig“ sind.25 26 In dieser Relation von Sein und 
Nichtsein wird das Werden von Natur unter der Bestimmung und 
Bedingung der Sukzession, d.h. die dem zeitlichen Nacheinander 
unterliegende Erscheinungsweise von Natur gedacht. Ursache - 
das, was 'verborgen* und so noch nicht ist - und Wirkung - das, 
was erschienen und geworden ist - können, wird am zeitlichen 
Nacheinander der Betrachtungsweise erscheinender Natur festge­
halten, nicht „zugleich und auf einmal“ sein. Genau hierin unter­
scheidet sich diese dritte Seinsweise der Natur von der ersten, dem 
als „essentia omnium“ begriffenen Sein. Denn dieses „Sein“ zeigt 
sich bei allem, „was zugleich und auf einmal in den Ursachen und 
Wirkungen geschaffen ist“.24

Wie sich dieses Sein zeigt, formuliert Eriugena mit einem Satz, 
der jenes von Augustinus benannte Ziel der Erkenntnis, die in ei­
nem Akt der Selbsteinsicht an das gelangen läßt, „was ist im Blitz 
eines erzitternden Blicks“, prinzipientheoretisch reformuliert. So 
heißt es in Buch III von „Periphyseon“:, Alles ist nämlich im Au­
genblick des Auges gemacht. Denn auch das, was im Laufe der 
Zeiten zeitlich verschiedene Zeugung erfuhr und erfahrt und noch 
erfahren wird, ist zugleich und auf einmal in ihm selber gemacht, 
in dem sowohl Vergangenes als auch Gegenwärtiges und Zukünfti­
ges zugleich und auf einmal und Eins sind“.27 * Was für uns Dyna­

24 Vgl. Periphyseon I, a.a.O., S. 38-40.
25 „Tertius modus (...) inspicitur in his quibus huius mundi visibilis plenitudo 
perficitur (...). hi qui iam in mundo visibiliter apparent et apparuerunt dicuntur 
esse, qui vero adhuc latent futuri tarnen sunt dicuntur non esse“ (Periphyseon I, 
a.a.O., S. 42).
26 „Inter primum et tertium hoc distat: primus generaliter in omnibus qui simul 
et semel in causis et effectibus facta sunt“ (a.a.O.).
27 „Omnia enim in momento oculi facta sunt. Nam et ea quae per cursus tempo-
rum distincta generationem acceperunt et accipiunt et acceptura sunt simul et

51

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mik des Seins heißt, zeigt sich im Zusammenfall der zeitlichen 
Dimensionen, mit denen wir das 'Ist' kreatürlichen Erscheinens 
ordnen. Es gibt dieses Sein, solange die Wirkungen in diese Welt 
„hervorgetreten sind und noch hervortreten und hervortreten wer­
den“.* 38 Weil das Sein von allem 'ist1, indem das endlich Erschei­
nende das ist, was notwendig vorübergeht, gilt es, Natur “gleich­
zeitig als ewig und geworden” zu denken.39 'Geworden' sind die 
Wirkungen - das 'Dies und Das', das 'nicht ist', sondern vorüber­
geht. Ewig ist das mit sich identische Sein, das 'ist', indem Krea­
türliches vorübergeht. Ewig ist dieses Sein nun nicht in einer ande­
ren, sondern in dieser Natur. Der Satz, mit dem Eriugena in “Peri­
physeon” diese Zusammengehörigkeit von Ewigkeit und Zeit fest­
hält, lautet: „Und während er in allem wird, hört er nicht auf, über 
allem zu sein“.30 Als Erscheinung eines kreativ gedachten Seins 
fuhrt Natur damit einen Index mit sich. Es ist der der Erkenntnis, 
die alles, was erscheint, mit seinem Ursprung, der als Sein gedacht 
ist, vermittelt. Das Sein, das in der Vielfältigkeit endlicher Natur 
erscheint, ist als „Ursprung, Mitte und Ende“ des Kreatürlichen zu 
denken.31 Nicht zuletzt darin zeigt sich sein dynamischer Charak­
ter. Denn es ist eben die Erkenntnis dieses Seins, die sein zeitliches 
Erscheinen mit sich selbst als Ursprung vermittelt.

5. Damit sind wir bei Meister Eckhart. Das Sein Gottes ist sein Er­
kennen. Es ist die Erkenntnis des schöpferisch gedachten Seins in 

semel in ipso facta sunt in quo et praeterita et praesentia et futura simul et 
semel et unum sunt“ (Periphyseon DI, a.a.O., S. 210).
38 „(...) processisse, procedere, processuros esse“ (Periphyseon V, ed. H.J. 
Floss. Paris 1865 (=PL 122), 909 B).
39 „(...) et non alia esse quae aetema sunt et alia quae facta sed eadem sunt 
simul et aetema et facta“ (Periphyseon in, a.a.O., S. 78) - Eriugena übersetzt 
damit in die Selbstreflexion von Natur als zeithaft erscheinender creatura das 
„Wahrhafte in dem, was Platonische Philosophie heißt (...): daß das Eine in 
dem Anderen, in den Vielen, Unterschiedenen identisch mit sich ist“ (G.W.F. 
Hegel: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie II, a.a.O., S. 76).
30 „(...) et dum in omnibus fit super omnia esse non desinit (deus)“ (Periphy­
seon HI, a.a.O., S. 172).
31 „(A)b ea (causa divisionis, JK) omnis universitatis principium est et medium 
et finis (...) horum omnium principium causale et medium implens et finis con- 
summans“ (Periphyseon III, ebd., S. 32).

52

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der dynamischen Vielfalt seines Erscheinens.32 Insbesondere an 
zwei Stellen der Predigt über 1 Joh. 3,1 wird dies deutlich: „Man 
muß wissen, daß Gott zu erkennen und von Gott erkannt zu wer­
den, Gott zu sehen und von Gott gesehen zu werden, der Sache 
nach eins ist. Darin erkennen wir Gott und sehen, daß er uns sehen 
und erkennen macht“.33 Es ist die Erkenntnis des Seins jener „na­
türlich nicht geschaffenen, sondern schöpferischen Natur“, von der 
Augustinus in „De trinitate“ gesprochen hat und die Johannes 
Scottus Eriugena (im Anschluß insbesondere an Augustinus und 
Dionysius Pseudo-Areopagita) mit seiner Einteilung der Natur 
ausdifferenziert hat.34 * Dieses Sein zeigt sich insbesondere in seiner 
Intelligibilität. „Gott macht uns sich selbst erkennen, und erken­
nend macht er uns sich selbst erkennen und sein Sein ist sein Er­
kennen, und es ist dasselbe, daß er mich erkennen macht und daß 
ich erkenne“.33 In diesem Erkennen ist das Sein Gottes niemals nur 
Objekt, sondern immer zugleich Subjekt der Erkenntnis.36 Der 
menschliche Geist bzw. Intellekt ist das „Bild“, in dem sich er­
kennt, was als Sein Gottes gedacht wird.

Was ist das für ein Sein, das sich als Bild begreift? Um das zu 
beantworten, greift Eckhart auf Augustinus' Rede von der Morgen 
(Tages)- und Abenderkenntnis zurück: „Wenn man die Kreatur in 
ihrem eigenen Wesen erkennt, so heißt das eine »Abend«, und da 

32 , J)ie Eikenntnis des mit Gott identischen Seins geschieht also durch den 
Intellekt (...). Der unmittelbare Zugang zum göttlichen Sein durch den Intellekt 
ergibt sich daraus, daß das Sein Gottes nichts anderes ist als Intellekt“ (K. 
Albert Eckharts Lehre von der Erkenntnis des Seins. In: Meister Eckhart und 
die Philosophie des Mittelalters, a.a.O., S. 345).
33 Meister Eckhart, Pr. 76, zit. nach Werke, a.a.O., D, S. 127.
34 Über der Natur des Endlichen „(...) si quaerimus aliquid et verum quaeri­
mus, deus est, natura scilicet non creata sed creatrix“ (Augustinus: De trinitate 
XV,1,1, a.a.O., S. 460; vgl. auch De trin. XIV,12,16, ebd., S. 443). - Zu Eriu­
gena vgl. die Anm. 21-23,26,29 und 30.
33 „Got machet uns sich selber bekennende, und bekennende machet er uns sich 
selber bekennende, und sin wesen ist sin bekennen, und ez ist daz selbe, daz er 
mich machet bekennende und daz ich bekenne“ (Pr. 76, a.a.O., S. 130; Übers., 
ebd., S. 131).
36 Vgl. Verf.: Der Seelengrund als Subjekt und Objekt der Erinnerung bei Eck­
hart und Tauler. In: J.J. Bems/W. Neuber (Hg.): Seelenmaschinen. Wien 2000, 
S. 169-186.

53

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sieht man die Kreaturen in Bildern mannigfaltiger Unterschieden- 
heit (in bilden etlicher underscheide); wenn man aber die Kreaturen 
in Gott erkennt, so heißt und ist das eine »Morgenerkenntnis«, und 
auf diese Weise schaut man die Kreaturen ohne alle Unterschiede 
und aller Bilder entbildet (aller bilde entbildet) und aller Gleichheit 
entkleidet in dem Einen, das Gott selbst ist“.37 Bild ist dasjenige, 
was sein Urbild zur Erscheinung bringt. Es ist nicht (bloßes) Ab­
bild eines vorgegebenen Urbildes (eines Seins vor allem zeitlichen 
Sein), sondern seine Erscheinung. Bild ist etwas dann, wenn es 
das, wovon es als Bild gedacht wird, vollendet erfüllt. Dieser Ge­
danke geht wieder auf Augustinus zurück, ebenso der, daß in einer 
solchen, ,,Diesselbigkeit“ bedeutenden, 'Entsprechung' die Schön­
heit (zum Beispiel) eines Bildes gründet. „Erfüllt ein Bild dasjenige 
vollendet, dessen Bild es ist, dann gleicht es sich diesem an, nicht 
jenes seinem Bild. In diesem Bild hat (Hilarius v. Poitier, JK) die 
Gestalt benannt, wegen der Schönheit, die da schon von so großer 
Übereinstimmung und erster Gleichheit und erster Ähnlichkeit ist, 
daß sie nicht abweicht und auf keine Weise ungleich und aus kei­
nem Teil unähnlich ist, sondern bis zur Dieselbigkeit dem ent­
spricht, dessen Bild sie ist. Dort ist (...) alles wie ein vollendetes 
Wort, dem nichts fehlt“.38 Eckhart erläutert das folgendermaßen: 
‘Was ein Bild im eigentlichen Verstände sei, das sollt ihr an vier 
Stücken erkennen (...). Ein Bild ist nicht aus sich selbst, noch ist es 
für sich selbst; es stammt vielmehr von dem, dessen Bild es ist, 
und gehört ihm mit allem, was es ist, zu (ez ist aleine des, des bilde 
ez ist, und ist im alzemale allez, daz ez ist). Was dem, dessen Bild 
es ist, fremd ist, dem gehört es nicht zu, noch stammt es von ihm. 
Ein Bild nimmt sein Sein unmittelbar von dem, dessen Bild es ist, 
und hat ein Sein mit ihm und dasselbe Sein (Bilde nimet aleine sin 
wesen äne mittel an dem, des bilde ez ist, und hat ein wesen mit im 

37 Vgl. Von dem edeln Menschen, a.a.O., n, 326/27 (Eckhart bezieht sich bei 
Augustinus auf De genesi ad litteram FV.23-26 und De civitate dei 11,7 u. 29).
38 „Imago enim si perfecte implet illud cuius imago est, ipsa coaequatur ei non 
illud imagini suae. In qua imagine speciem nominavit, credo propter pulchri- 
tudinem ubi iam est tanta congruentia et prima aequalitas et prima similitudo 
nulla in re dissidens et nullo modo inaequalis et nulla ex parte dissimilis, sed 
ad identidem respondens ei cuius imago est; ubi est (...) omnia tamquam ver- 
bum perfectum cui non desinit aliquid (...)“ (De trinitate VI,10,ll, a.a.O., S. 
241).

54

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und ist daz selbe wesen)“.39 Wenn Eckhart die Einheit von Bild und 
Urbild folgert, so bedeutet diese 'Einheit ihres Seins* gerade nicht 
Identität. Jedes Bild und alles, was Bild ist, bleibt unterschieden 
von dem Sein, das in ihm erscheint.40 Die Erkenntnis dieser Dif­
ferenz - Platons Kategorie des Verschiedenen oder Anderen41 - ist 
die Erkenntnis des Urbildes im Verweisungszusammenhang von 
Bild und Urbild. Deshalb, so Eckhart, „ist Gott auf viel edlere 
Weise in dem Bilde, als das Bild in Gott ist. Hier nimmt das Bild 
Gott nicht, wie er Schöpfer ist, sondern es nimmt ihn, wie er ein 
vernünftiges Sein ist“. Und er fügt hinzu: „Mehr vermag ich nun 
dem Bilde nicht zu geben; gäbe ich ihm aber irgend etwas mehr, so 
müßte es Gott selbst sein; dem aber ist nicht so, denn dann wäre 
Gott nicht Gott“.42 Mit der Erkenntnis, daß das 'Ist' kreatürlichen 
Erscheinens Bild jenes Seins ist, das als sein Urbild gedacht wird, 
ist nun allerdings das in Frage stehende 'Sein* in stärkster Weise 
dynamisiert. Denn nur in der Vielfalt, der Veränderlichkeit und im 
Vorübergehen der endlichen 'Bilder* zeigt sich jenes Sein. Eckhart 
mit aller Deutlichkeit: „Aber man kann keinerlei Unterschied er­
kennen zwischen Bild und <Ur->Bild (man enmac keinen under- 
scheit verstan zwischen bilde und bilde). Mehr noch sage ich: (...) 
Verginge das »Bild«, das nach Gott gebildet ist, so verginge auch 
das »Bild« Gottes“.43 Deshalb kommt es darauf an, das Sein, das 

39 Vgl. Pr. 16b, a.a.O., I, S. 190/91. - Vgl. auch in loh., n. 23-27 (in: Lat. Werke 
m, hg. v. A. Zimmermann/L. Sturlese. Stuttgart 1994, S. 19-21), wo der Be­
griff „imago“ in neun Schritten erläutert wird.
40 Zu erinnern ist hier an Eriugenas Grundsatz: „(...) et dum in omnibus fit 
super onmia esse non desinit“ (vgl. Anm. 30).
41 Zu Platons Kategorie des Verschiedenen oder Anderen (heteron) vgl. Sophi- 
stes (insbes. 254d ff.). Ihr kommt unter den 'wichtigsten Gattungen1 ein zen­
traler Stellenwert zu: vgl. B. Mojsisch: Dialektik* und Dialog': Politeia, Theai- 
tetos, Sophistes. In: Platon: Seine Dialoge in der Sicht neuer Forschungen. Hg. 
v. T. Kobusch u. B. Mojsisch. Darmstadt 1996, S. 171-77.
42, Doch ist got vil edellicher in dem bilde, dan daz bilde sl in gote. Hie enni- 
met daz bilde niht got, als er ein schepfer ist, sunder ez nimet in, als er ein ver- 
nünftic wesen ist, und daz edelste der natüre erbildet sich aller eigenlichest in 
daz bilde. (...) Nü enmac ich niht mer gegeben dem bilde; gaebe aber ich im iht 
mer, so müeste ez got selber sin, und des enist niht, wan so enwsere got niht 
got“ (Pr. 16B, a.a.O., S. 190, Übers., 191).
43 Vgl. Pr. 69, a.a.O., ff, S. 52/53.

55

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als kreative Instanz gedacht wird, in der Art und Weise seines Er­
scheinens zu sehen und zu erkennen.44

6. Den Schluß dieser Überlegungen zur Dynamik des Seins soll ein 
Hinweis auf Nikolaus v. Kues bilden.  Er fügt die Entwicklungsli­
nie der mittelalterlichen Philosophie, auf die hier hingewiesen 
wurde, in seinem Werk zusammen.  Das gilt nicht zuletzt bezüg­
lich des Begriffs des Seins. In der Frühschrift „De docta ignoran- 
tia“ heißt es, daß das kreatürliche Sein, sofern nach seinem Ur­
sprung gefragt wird, in unhintergehbarer Weise vom Ist des kreati­
ven Seins her 'ist'. Dieses „absolute Sein“ ist das 'Ist', hinter das 
ein Denken, das sich in seiner Endlichkeit begreift, reflektierend 
nicht zu gelangen vermag.  Wie aber dieses 'Sein', vom der her 
alles 'ist', zu denken ist, präzisiert Nikolaus v. Kues später: „Das 
Sein (...) ist die Vollendung jedes Seins und darum die Einfaltung 
aller Formen“.  Das Sein, von dem hier die Rede ist, stellt sich im 
Rhythmus von Einfaltung (complicatio) und Vollendung (perfec- 
tio) des kreatürlich Erscheinden selbst dar. Deshalb kann der Cu- 
saner sagen, daß diese kreatürlich-erscheinende Welt “von der 
unsagbaren Schönheit stammt, die vor dem Nichtsein ist. Ihr Name 
(Kosmos, JK) besagt, daß sie nicht die unsagbare Schönheit ist. Er 
bestätigt aber, daß sie das Bild ist dessen, dem die unsagbare 
Wahrheit eignet. Was anderes also ist die Welt als die Erscheinung 

45

46

47

48

44 Vgl. Eckharts berühmten Satz: „Daz ouge, dä inne ich got sihe, daz ist daz 
selbe ouge, dä inne mich got sihet; min ouge und gotes ouge daz ist din ouge 
und din gesiht und din bekennen und äin minnen (...)“ (Pr. 12, a.a.O., I, S. 
148), mit dem er (so Hegel) „(...) das Innerste des göttlichen Wesens“ gefaßt 
habe (vgl. Vorlesungen über die Phüosophie der Religion I. In: Theorie-Werk­
ausgabe Bd. 16. Frankfurt/M. 1969, S. 209).
45 Zu Nikolaus v. Kues vgl. jetzt umfassend K. Flasch: Nikolaus v. Kues. Ge­
schichte einer Entwicklung. Frankfürt/M. 1998.
46 Zur Ergänzung und Vertiefung der hier gegebenen Hinweise auf die Ent­
wicklungslinien des philosophischen Denkens im Mittelalter vgl. Verf.: Gestal­
ten mittelalterlicher Philosophie. München 2000.
47 Vgl. De docta ignorantia
48 „Esse (...) perfectio omnis esse et ideo omnium fonnarum complicatio“. (Ni­
kolaus v. Kues: Trialogus de possest, zit. nach: Philosophisch-Theologische 
Schriften, hrsg. v. L. Gabriel, übers, u. komm. v. D. u. W. Dupr6. Wien ND 
1982, Bd. 2,346/47).

56

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des unsichtbaren Gottes? Was ist Gott anderes als die Unsichtbar­
keit des Sichtbaren?“49 Wenn das so ist, dann gelangt das 'Ist' des 
kreativ gedachten Seins in dieser sichtbaren Welt zur Erscheinung, 
dann ist es deren Werden selbst, in dem sich die 'Dynamik des 
Seins* zeigt.

49 „(...) ab ineffabili pulchritudine, quae est ante non esse (pulchrum cosmon 
est). Et nomen id negat ipsum esse ipsam pulchritudinem ineffabilem. Affirmat 
tarnen esse illius imaginem, cuius ineffabilis est veritas. Quid ergo est mudus 
nisi invisibilis Dei apparitio? Quid Deus nisi visibilium invisibilitas (...)?“ 
(A.a.O., S. 354) - Vgl. Amn. 7.

57

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-41 - am 25.01.2026, 11:43:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

