
VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel

VIII.1. Interview, Berlin, 27. Januar 2018

Was bedeutet Geschichte und der Umgang mit ihr generell für Sie?

Ich bin ja sehr früh darauf gestoßen worden, wie Biographien zerrissen werden, zer-

stört werden, sich neu finden müssen durch den Einfluss von Geschichte. Als Kind bin

ich zwangsläufig durch meine Eltern darauf gestoßen worden. Meine Mutter hat nicht

nur von den Kriegs-, sondern auch von den Vorkriegsereignissen viel erlebt. Sie war

Jahrgang ’23, ihre Erinnerung hat so Anfang der ’30er eingesetzt. Mein Vater steht in

einer langen Wehrmachtstradition, mein Großvater war General, mein Vater Offizier.

Sehr früh bin ich auf Widersprüche aufmerksam geworden, d.h. dass mir zwangsläu-

fig, ohne dass ich das rational verarbeitet habe, klar war, dass seine Oral History im-

mer Rekonstruktionen sind. Umsomehr entstand die Frage: Was ist das eigentlich, was

kommt dahinter? Das waren sehr unterschiedliche Facetten.MeineMutter, die imHaus

von Juden wohnte, hat die Reichskristallnacht sehr unmittelbar erlebt, als die Steine ei-

ne Etage drunter in die Wohnung flogen und die Vermieter – das waren eigentlich die

Eigentümer des Hauses – verängstigt zu der Familie meiner Mutter nach oben gin-

gen und da Schutz gesucht haben. Dadurch war meine Mutter sehr sensibilisiert, wenn

dann die ersten Bänke im Meininger Schlosspark auftauchten: »Nur für Arier«. Mein

Vater, der in der gleichen Stadt aufwuchs in diesen entscheidenden Jahren, konnte sich

an nichts dergleichen erinnern – damals war ich vielleicht so 12/13, und da hat sich sehr

früh bei mir herausgebildet eben eine Frage: Was heißt Geschichte? Wie bildet sich Ge-

schichte ab und wie setzt sie sich zusammen, wie komme ich aus diesen sehr vielen

Fragmenten zu einem größeren verbindlichen Zugang, wo das für mich deutbar wird?

Umgekehrt ist da erstmal die psychologische Frage: Wie kann es sein, dass mein Vater

so viel verdrängt hat, dass er Dinge, die ich dann sozusagen objektivieren konnte, eben

nicht gesehen hat und meine Mutter sich da en detail erinnern konnte? Diese Frage

an Geschichte, an Erinnerung, an Darstellbarkeit hat sich fortgesetzt, als sich mir die

Schuldfrage immer brennender gestellt hat, also die Verwicklung der eigenen Familie.

Auch da in all ihren Widersprüchlichkeiten: Mein Großvater als General, der später am

20. Juli noch zum Tode verurteilt wurde, weil er als diensthabender General für Würt-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


416 Ästhetische Geschichtserkenntnis

temberg damals die ersten Anweisungen, den Gauleiter zu verhaften, umgesetzt hat –

aber das Urteil wurde nicht vollstreckt. Gleichzeitig war er jemand, der ein großer Ge-

nießer war und die Privilegien dieses Generalstandes über Jahre und Jahrzehnte genos-

sen hat und eben nicht in den Protest oder den Widerstand ging. Und da war natürlich

die Frage:Wann hat er was erkannt? Mein Großvater war leider gestorben, d.h. ich habe

probiert über meinen Vater mehr herauszukriegen. Er hat sich immer mehr geweigert,

an – wie er es nannte – Verhören teilzunehmen, wo ich dann sagte: »Das haben wir

jetzt ganz objektiv gesehen, da und da ist die Frontlinie, die SS war 18 km entfernt

und hat da und da die Liquidationen durchgeführt – also die Maschinengewehrsalven

musst du doch eigentlich gehört haben und mindestens die Tatsache anerkennen, dass

du dem Ganzen den Weg bereitet hast. Es war doch klar, was danach kommt«. Da war

ich so 18/19 und mit einer gewissen Gnadenlosigkeit habe ich diese »Verhöre« geführt,

bis mein Vater aufgestanden ist und gesagt hat: Er sieht sich hier weder genötigt noch

gezwungen, Auskunft zu erteilen – und das Gespräch beendet hat. Es war für mich Ge-

schichte also immer etwas, um das ich ringen muss, das sich nicht sozusagen einfach

als Bild herstellt. Jetzt komme ich auf den Begriff der Notwendigkeit. Ich habe ja sehr

früh gemerkt – auch in den Erklärungen meiner Mutter –, dass um mich herum diese

Beschädigung durch den Weltkrieg und die Ereignisse davor absolut gegenwärtig war.

Mein Vater hatte Geschossteile im Kopf. Er hatte immer wieder höllische Schmerzen,

weil die wanderten, und er saß da, seinen Kopf ins Rotlicht gebeugt, um durch diese

Wärme irgendwelche Bewegungsprozesse dieser Teile hervorzurufen. Gleichzeitig war

seine Kieferhöhle zu und dementsprechend war er schmerzgetrieben und z.T. vollkom-

men irrational. Es konnte sein, dass mir beim Abtrocknen eine Tasse herunterfiel und

er vollkommen ausrastete, mit Ohrfeige. Er stand in solchen Momenten neben sich. Ich

habe das damals nie direkt mit dem Krieg verbunden, aber durch die Erklärungen mei-

ner Mutter war mir gleichzeitig klar, warum mein Vater so war, wie er war. Sie sagte

immer wieder: »Ihr müsst verstehen: Er ist kriegsbeschädigt«. Er hatte auch noch ei-

nen Ausweis. Gleichzeitig war er jemand, der die Kriegsgräuel verdrängt hat über weite

Strecken. Ichwar 19 – eswar direkt nach demAbitur –, als wirmit demAuto nach Ägyp-

ten gefahren sind. Als wir durch Griechenland kamen, erzählte er: Ja, in Griechenland

war er auch, die Italiener waren ja Feiglinge und dann mussten wir kommen, das war

ja alles großartig da im Sommer zu sein, da haben wir Spiegeleier auf den Panzern

gebraten, so heiß waren die. Und dann fiel der entscheidende Satz: »Der Krieg in den

ersten Jahren war eine Europareise auf Adolfs Kosten« – da war ich empört, dieser Satz

war eine solche Unmöglichkeit, dass ich einfach sagte: »Ihr habt einen Angriffskrieg

geführt, das war keine Europareise, und es wäre mal ganz gut, wenn du dich dieser

Verantwortung stellen würdest«. Diese Missverständnisse oder dieses aneinander vor-

bei Argumentieren hat sich sehr lange fortgesetzt, also eigentlich bis wenige Jahre vor

dem Tod meines Vaters, wo die andere Seite stark herauskam. Ich erzähle das, weil Ge-

schichte eben für mich etwas war, was so stark in die eigene Familie eingegriffen hat –

auch was die Begegnung mit der Sowjetunion betrifft, also die Nachkriegszeit. Meine

Tante war mit einem Gutsbesitzer verheiratet – er wurde von den Russen festgenom-

men und erschossen. Er war gar kein Parteimitglied, er war Großgrundbesitzer – das

genügte. Er ist eben nicht geflüchtet Ende 45, Anfang 46. Sie selbst kam in ein Lager

und dann starb ihr Kind. Meine Mutter blieb in der DDR. Mein Großvater, der Ober-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 417

staatsanwalt war, wurde verhaftet und von meiner Mutter dann noch aus einem Zug

nach Sibirien herausgeholt mit dem Beleg eines Kommunisten, dass mein Großvater

sich für ihn eingesetzt hatte.

Ich will damit nur andeuten, dass Geschichte etwas war, was nicht etwas Objekti-

vierbares war, sondern was unmittelbar in unsere Familie eingegriffen und sie beschä-

digt undmein Leben indirekt extrem beeinflusst hat in dieser merkwürdigen Anwesen-

heit und Abwesenheit von Gewalt. Mein Vater hat mir später erzählt, wie er Einschüsse

im Panzer hört – er spricht mit seinem Funker, er dreht sich um und in dem Moment

sieht er den Funker ohne Hals, ohne Kopf und das Blut kommt raus, und dann habe

ich plötzlich verstanden, warum mein Vater so ist, wie er ist, und warum er dann so

einen komischen Satz über diese Erfahrungen legt: »eine Europareise auf Adolfs Kos-

ten«. Aber das hat lange gedauert, also insofern war es gut, dass mein Vater nicht früh

gestorben ist, dass wir sozusagen diese Brücken noch einmal bauen konnten. Wenn

Sie fragen: »Warum die Auseinandersetzung mit Geschichte?«, dann in erster Linie,

weil Geschichte sich für mich abgebildet hat in den Erzählungen meiner Eltern als ei-

ne Geschichte von Gewalt und Zerstörung, von Beschädigung, aber auch davon, dass

ihr trotzdem immer wieder etwas abgerungen wird. Nicht nur, um zu überleben: Die

Familie meines Vaters/Großvaters hat damit auch sehr stark kokettiert – da ist z.B.

die Geschichte meiner Großmutter, die morgens erstmal ausgeschlafen hat und dann

hat der Bursche die Pferde gesattelt und dann hat sie erstmal – sie war eine begeis-

terte Reiterin – zwischen 9 und 10 ihren Ausritt gemacht über die Felder, dann hat die

Haushälterin das Frühstück serviert, und dann kam ihr Mann mittags, dann wurde

zusammen gegessen. Die Kinder waren in einem anderen Raum, und wenn sie sich ge-

stritten haben, wurdemit der Reitpeitsche dazwischengegangen – das war eine absolut

großbürgerliche Inszenierung. Die war aber auch wieder geprägt durch Beschädigung:

Meine Großmutter väterlicherseits zog nach 1871 ins Elsass, ihr Vater war Bürgermeis-

ter in Colmar, dann 1919 vertrieben, schändlich über den Rhein getrieben. Und dann

sagte sie zu meinem Vater – da war er 5: »Es wird einen neuen Krieg geben« (das war

1924). Sie hat ihn so erzogen: »Du wirst diesen Krieg führen«. Das wusste sie 1924 –

die Schande von Versailles, die Schande, wie ein Pack mit Häme und Spott da über den

Rhein getriebenworden zu sein, und dann hat sie ihn, der eher ein weichliches und sen-

sibles Kind war, eben mit solchen Sätzen wie »In Sparta hätte man solche Weichlinge

imWald ausgesetzt, dass sie dann imWinter sterben« erzogen und mit 6 Jahren einem

Härtetest nach dem anderen ausgesetzt, damit er den Krieg führen konnte. Meinem

Vater ist sozusagen die Sensibilität, die er hatte, systematisch ausgetrieben worden –

auch wieder durch Demütigungen und Schmach und Gewalterfahrungen.Diese Spirale

– wie sich das fortgesetzt hat –, diese Spirale ging wie durch das Fleisch der Familie,

hat sich richtig so durchgebohrt und war verwachsen, kann man sagen.

Gab es dann später so einen Punkt, an dem Sie gemerkt haben: Ichmuss zurückgehen durch die

Geschichte, innerlich sozusagen, um das zu verstehen?

Ja, das war bei allen Projekten – auch dann, wenn ich es gar nicht vorhatte. Bei den

Filmen über die RAF oder auch beim Kick oder den Überlebenden bin ich immer irgend-

wann in die Geschichte vorgestoßen. Beim Kick ist es vielleicht am offensichtlichsten,

weil es da am weitesten weg war: Man untersucht einen Mord von 2002 – was hat der

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


418 Ästhetische Geschichtserkenntnis

denn jetzt mit deutscher Geschichte zu tun? Da sind einfach zwei Jugendliche ausge-

rastet und haben halt mit einem Dritten einen Jungen aus dem Dorf erst gequält und

dann eben auf eine furchtbareWeise umgebracht. Erst im zweiten und dritten Schritt –

vor allem im Buch – bin ich ja immer stärker auf diese historischen Figuren gekommen

und darauf, welchen Einfluss sie hatten. Und das war nicht intendiert, das ist eigentlich

das Verrückte: Ich hatte mir das nicht vorgenommen, sondern ich dachte, ich nehme

jetzt einmal ganz bewusst einen Fall aus der Gegenwart und probiere den zu erfassen

mit den Treibsätzen Peergroup, Schule, allenfalls noch DDR-Geschichte. Dann merkte

ich, dass da drunter einfach Katakomben sind, die sich natürlich auswirken, dass man

die eine Figur nicht ohne die andere bedenken, sehen und begreifen kann. Das betraf

aber auch alle anderen Arbeiten, wo ich Stück für Stück diese Katakomben der NS-Zeit

oder manchmal sogar noch die Prägungen davor mit auf den Radar bekommen habe

und dem nachgehen wollte oder musste, auch bei Balagan. Auch denWinternachtstraum

kann man letztendlich als eine Wiedergutmachung lesen: Ich als zweite Generation Tä-

ter ermögliche einer Halbjüdin, etwas zu Ende zu führen, was ihr ja – nicht nur, aber

auch – durch die Ereignisse des Dritten Reichs verwehrt war, nämlich eine Karriere –

jetzt eben mit 83. Ich organisiere das Theater, ich schreibe ihr ein Stück auf den Leib,

und ob sie will oder nicht, sie muss jetzt in diesen Akt der Wiedergutmachung hinein.

In vielen Ihrer Arbeiten fällt auf, dass sie immer wieder mindestens bis zum Nationalsozialis-

mus zurückgehen – auch beim Kick, wenn von dem Großvater erzählt wird, der den Mord an

seinen Eltern mit ansehen musste. Man kommt Schicht für Schicht tiefer in die Vergangenheit

hinein. Ist in Ihnen jemals das Bedürfnis aufgestiegen, noch weiter zu gehen? Das Problem des

Dokumentarfilms ist natürlich, dassmannoch bis zu dieser zeitlichen Schwelle kommt, es dann

aber immer schwieriger wird, noch von einem Archivmaterial auszugehen.

Nach dem Kick hatte ich die Idee, eine Saga zu entwickeln – ich wusste nicht, ob das

eine Serie sein würde –, weil ich merkte, dass ich das mit dem Dritten Reich abschnei-

de, es aber eigentlich jetzt interessant wäre, mit diesen Lebensgeschichten noch weiter

zurückzugehen und diese Art von preußischer Struktur, von Gutsherren, von Landar-

beitern, von diesem Gutsverwalter, der die Zwangsarbeiter dann so schlecht behandelt

und sie z.T. umgebracht hat, weiterzuverfolgen. Das wäre dann von der Recherche her

schwieriger. Die Idee war damals – und das ist ja gescheitert –, eine Art Erzählcafé zu

machen. Die schöne Erfahrung war ja, dass – nachdem am Anfang die Türen zu blieben

und nur die Gardinen wackelten – nach und nach die Türen sich öffneten und immer

mehr Menschen nicht nur bereit waren zu reden, sondern reden wollten. Die Struktur

war sehr schwierig, weil die Sozialarbeiterin schon outgesourct – wenn man so will:

privatisiert worden ist und dann gescheitert war. Sie ging weg, weil ihr sozusagen der

Ansprechpartner gefehlt hat. Es gab im wahrsten Sinne des Wortes keinen Ort, keinen

Versammlungsort mehr und der Bürgermeister war zu parteiisch, weil der selbst abge-

wählt worden war als Stasi-Mann und dann wiedergewählt wurde mit überwältigender

Mehrheit – und damit hätte man sozusagen den Bock zum Gärtner machen müssen als

Partner. Es brauchte einen Ort, und da wäre das Jugendzentrum ideal gewesen, obwohl

es ja auch schon dem Investor gehört hatte – ein komplettes Desaster. Dieser politische

Ansatz, dem Dorf etwas zurück zu geben, hätte auf der Hand gelegen. Wenn Sie jetzt

fragen: Haben Sie weitergedacht? – ja, ich habe weitergedacht, denn ich dachte: »Das

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 419

ist der Anfang«, diese Recherche mache ich im Sinne einer Sozialen Plastik nicht allei-

ne. Dann fehlte mir aber sämtliche Struktur und im Nachhinein haben wir eine Chance

verpasst – und zwar eine einmalige Chance, weil ich eine Vertrauensperson war. Das ist

dann der Wettlauf mit der Zeit – von denen, die die Kriegszeit miterlebt haben, waren

ja schon wieder ganz viele gestorben. Die Zeit ist vorbei. Vor 10 Jahren: Das wäre der

richtige Zeitpunkt gewesen.

Da entsteht dann natürlich eine grundsätzliche ästhetische Frage, denn da müsste man ja ei-

gentlich zum Spielfilm übergehen.

Spielfilm oder Theater oder wie auch immer. Mir fiel damals immer wieder Bertolucci

ein – 1900 –, der atmosphärisch sehr viel eingefangen hat – auch den Klassenkampf.

Ich weiß nicht, wie ich heute drauf schauen würde, aber als ich diese Filme als 18jähri-

ger gesehen habe, wusste ich, dass ich Filmemacher werden möchte. Die Zeitläufte in

ein so großes Szenario einzubringen, diese lange Spanne von Zeit, Älterwerden – das

war es, was mich auch bei Heimat immer interessiert hat: die epochalen Abläufe, die

Biographien und Entwicklung von Biographien.

Zu den Biographien: Wie haben Sie als 15jähriger Ensslin, Baader, Meinhof im Gericht persön-

lich wahrgenommen? Das Thema ist ja extrem verstellt von diesen ikonenhaften Bildern.

Das war eine ungeheuer aggressive Aufladung, überhaupt nicht zugänglich. Ich weiß

noch, wie es immer nach ganz wenigen Sätzen zur Räumung kam, zu Provokationen:

»Faschisten, SS-Gericht« usw., nochmal eine Verwarnung und dann wurden die an

Händen und Füßen rausgezerrt. Fürmich war es eineMischung aus der Tatsache, über-

haupt dabei zu sein – es war ja so polarisiert, entweder warst du da oder dort, ich hatte

lange Haare, war eigentlich gerade aus der Jungen Union ausgetreten oder war noch

dabei, und ich glaube, es war so eine abstrakte romantische Bewunderung, wenn die da

so an Händen und Füßen wie ein Stück Schlachtvieh rausgezerrt wurden und über den

Boden schliffen: Die machen etwas, sind bereit sich für eine andere Welt hier demüti-

gen zu lassen, und die haben denMut, diesen Richtern und allen, die zumindest in dem

Verdacht standen, in der Kontinuität des Dritten Reiches zu denken, etwas entgegen-

zusetzen. Da war der Filbinger-Fall, und auch, wenn das bei den Richtern hier selbst

nicht nachgewiesen werden konnte, schwebte für mich da zumindest der Schatten der

Kontinuität drüber. Ich glaube, es ging aber vor allem darum, an dieser Geschichte un-

mittelbar teilzuhaben, denn das Argument der Elterngeneration war immer: »Du ver-

stehst nicht, was Diktatur ist«. Also das war immer ein Ausschließen, weil du weder in

der DDR gelebt hast noch im Dritten Reich. Es war der CDU-Landtagsabgeordnete mit

einem Sitz im Innenausschuss und Zugang zu Verfassungsschutz-Dossiers, der mich

als väterlicher Freund beiseite nahm und warnte, zum Prozess zu gehen und an den

Hausbesetzungen teilzunehmen: Es gebe ein Dossier. Dann sagte er diesen Satz, der

meinen Hass nach außen nur noch lauter werden ließ, gleichzeitig für mich aber mit

innerer Dankbarkeit verbunden ist: »Wenn du in diesem Staat was werden willst, lass

die Finger davon«. Da habe ich dann geantwortet: »Was du jetzt gesagt hast, ist nur

eine Bestätigung, dass ich in diesem Staat nichts mehr werden will – wenn es schon

ausreicht zu einem Gerichtsprozess zu gehen, zu dem jeder hingehen kann.Wenn hier

Wohnraum zerstört oder billiger Wohnraum zweckentfremdet wird, dann werde ich

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


420 Ästhetische Geschichtserkenntnis

dagegen protestieren, lieber heute als morgen, und ich ärgere mich, dass ich es nicht

schon viel früher gemacht habe«. Da war klar, dass das unser letztes Treffen war. Er

sagte, was er gemacht habe, sei ein Geheimnisverrat, das hätte er für einen Freund ge-

macht und wenn ich das jetzt mit Füßen träte, dann wisse er, was er davon zu halten

habe. So war das auch unsere letzte Begegnung, es gab keine Brückemehr. Letztendlich

war ich dankbar dafür, dass ich zum einen aufgewertet und in eine historische Situati-

on hineinkatapultiert wurde, wo es um etwas Wesentliches ging – nämlich dass dieser

Staat auf demWeg war, sich eben doch faschistoid, wenn nicht gar faschistisch zu ent-

wickeln,wenn es ausreicht, dass ich Nachteile habe,wenn ich zu einemGerichtsprozess

gehe. Und das habe ich natürlich auch meinen Eltern entgegengeschleudert, die ja im-

mer mit dem Argument kamen: »Du hast keine Ahnung, was Demokratie ist, und du

hast keine Ahnung, was Faschismus ist«, und dass dieser Verfassungsschutz dafür da

sei, uns zu schützen. Dass die auch mal darüber hinaus gehen und ein bisschen zu viel

sammeln – geschenkt, du kannst studieren, du wirst nicht festgenommen.Wir wissen,

was Faschismus ist, wir wissen auch, was Sozialismus heißt, wenn eben der eigene Va-

ter nach Sibirien verfrachtet wird und nur durch ein Glück rausgeholt werden kann und

der Schwager eine Kalaschnikowsalve abkriegt, weil er Großgrundbesitzer war.

Noch einmal zu Ensslin und Baader selber.Wie haben Sie Andreas Baader wahrgenommen?

Er war der Wortführer und auch der Narzist, der das alles ja im Nachhinein zu einer

Selbststilisierung und –inszenierung aufgebaut und funktionalisiert hat. Aber dahin-

ter steht dann – das ist leider in Wer wenn nicht wir nicht reingekommen – auch eine

Erfahrung von biographischer Enttäuschung. Also die Ent-Täuschung, dass sein Vater

ja auf demWeg war, einWiderstandskämpfer zu werden: Er war Historiker, war bei der

Weißen Rose mit dabei – und dann gab es diese Schlüsselsituation, dass er Heimatur-

laub von der Front hatte und die Verhaftung von den 2-3 Mitgliedern der Weißen Rose

erlebte. Er kommt nach Hause, seine Frau ist hochschwanger, im Bauch eben der zu-

künftige Andreas, und dann sagt sie (das hat sie später Andreas erzählt): »Jetzt müssen

andere übernehmen«, führt seine Hand an ihren Bauch und sagt: »Du darfst jetzt nicht

gehen, das Kind braucht einen Vater« – und er geht nicht in den Untergrund, sondern

zurück an die Front, stirbt dort einen jämmerlichen Tod und ist eben nicht der Held ge-

worden: wegen ihm, wegen Andreas. Das ist – jetzt sehr verkürzt – sozusagen wie eine

Kernerzählung seines Antriebes. Damit war er natürlich demAuftrag nahe, den Gudrun

mitbekommen hat, nämlich das Versagen des eigenen Vaters auszugleichen, der ja auch

so ein halberWiderstandskämpfer war – »Hitlermag groß sein, Gott ist größer« –, aber

aufgrund des Heimtückegesetzes angeklagt wurde, sich an die Front meldete und da-

mit dem Gefängnis entging – das ist ja letztendlich auch keine Heldengeschichte. »Du

kannst es besser machen«, sagt der Vater: Das war für mich immer so ein Schlüsselsatz,

genauso wie Gudrun zu Bernward sagt: »Wir haben verschiedene Aufträge«. Das heißt

nämlich nicht: Wir machen den Aufstand gegen die Eltern, sondern es geht hier um

Delegationen. Das war für mich so eine vollkommen neue Sichtweise, weil es ja sonst

immer heißt: Die 68er rebellieren usw. Da geht es vielmehr um ein Nachholen, ein Bes-

sermachen, und dem Vater wird viel zu spät klar, dass er diesen Auftrag erteilt und

ihn eigentlich revidieren möchte, wenn sie sagt: »Griechenland ist faschistisch, Spa-

nien ist faschistisch – es ist nur noch eine Frage der Zeit, wann es hier auch losgeht.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 421

Ich möchte mir nicht den Vorwurf machen, etwas erkannt und nichts getan zu haben«,

und er antwortet: »Was ist, wenn der Faschismus gar nicht kommt?« Dann guckt sie

fassungslos – das ist ja eine meiner Lieblingsstellen, weil da alles drin ist: der ganze

tragische Irrtum, der darauf aufbaut, dass der Faschismus kommen muss, denn sonst

gibt es keine Legitimation. Also muss man ihn herbeireden oder ihn herbeibomben.

Deshalb habe ich diese wenigen kargen Selbstinszenierungen von Stammheim damals

eher mit Staunen, Respekt und auch etwas Angst aufgenommen – also wäre ich dazu

in der Lage? Sicher nicht, weder in diese Art von Affront und vulgären Protest zu ge-

hen, das war nicht meine Sprache, noch in den Untergrund – das war natürlich sofort

der eigene Vorwurf und der Angelhaken der Verführbarkeit: Ich bin feige, ich gehe in

die Kunst, ich interessiere mich für Joseph Beuys und fahre nach Kassel, aber das ist

eigentlich eine Flucht.

Nach Ihrer Beschreibung hat man eigentlich nicht den Eindruck, dass da eine wirkliche Bereit-

schaft zum Gespräch gewesen wäre.

Nein, es war nur Front, keinerlei Dialog. Es war eigentlich ein nebeneinander, gegen-

einander monologisieren. Die Anwälte haben das allenfalls übernommen und dann die

Bundesanwaltschaft auseinandergenommen, dass sie die politische Dimension der An-

klage negiert, was die Toten von Vietnam betrifft: Natürlich gibt es eine moralische

Pflicht auch in der Bundesrepublik gegen dieses Unrecht vorzugehen, und wenn es mit

demokratischen Mitteln nicht möglich ist, dann mit Mitteln des Kriegsrechts, weil wir

in einen Kriegszustand eingetreten sind, weil wir diesen Krieg mit unterstützen. Das

war ja immer die Argumentation der Anwälte, und damit sind sie und letztendlich die

Angeklagten natürlich nicht durchgedrungen. Es war dann auch 1976, da war Ulrike

Meinhof schon tot. Ich war ja gerade an dem Übergang noch einmal da und habe er-

lebt, wie dann weiterverhandelt wurde – es war bedrückend. Ich war mir auch nicht

sicher: War das Mord oder Selbstmord? Dem Staat ist alles zuzutrauen – das war schon

ein Satz, den ich damals auch für mich übernommen habe.

Noch einmal zur Frage der Geschichtserkenntnis. Sowohl nach Black Box BRD als auch nach

dem Kick haben Sie zu dem Projekt noch ein Buch geschrieben.Was ist Ihnen an welcher Stel-

le tatsächlich wichtig? Warum kann es beim Buch nicht bleiben im Sinne traditioneller Ge-

schichtsschreibung, die in einer gewissen Weise inhaltlich noch viel ausführlicher sein kann?

Sie sind ja nicht zum Schreiber historischer Bücher geworden, sondern letztlich sind Ihnen die

Filme und die Theaterstücke wichtiger, habe ich den Eindruck.

So stimmt‘s nicht. Vor allem beiDer Kick konnte ich das erst mit dem Buch abschließen.

Film und Stück decken schon eine wichtige Dimension ab, sie bohren sich – um im Bild

der Spirale zu bleiben – in den Stoff hinein. Durch die Wirkung des Stückes haben sich

aber die Türen geöffnet. Die eigentlichen Geschichten habe ich danach erst erfahren.

Ich hatte immer das Gefühl, dass ich bestimmte Dinge nicht zusammenbekomme. Ich

bekomme es nicht zusammen, wie diese Eltern ein Reflexionsvermögen haben – die

Mutter sagt ja: »Als Marcel ins Gefängnis kam, war das so, als wenn die Nabelschnur

nochmal durchgeschnitten wurde«, also eine durchaus existenzielle und auch zugängli-

che Reflexion. Ich hatte nicht das Gefühl: Das sind die Eltern, die morgens erstmal ihre

Kinder betrunken an den Füßen packen, aus dem Bett zerren und gegen den Schrank

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


422 Ästhetische Geschichtserkenntnis

schleudern, damit sie endlich aufstehen – überhaupt nicht. Also die Normalität dieser

Eltern, das war ja eigentlich das viel Schlimmere, weil ich damit eigentlich keine Erklä-

rung hatte. Es gab keine Stringenz – und das hat mich nicht losgelassen, d.h. ich hatte

für mich das Gefühl: Es ist nicht abgeschlossen, ich habe manches zufällig aufgefangen

– wie wenn man die Netze auswirft und zufällig da Fische drinbleiben. Die sind auch

wichtig und substanziell, aber um letztendlich diesen Fang genauer auf das Substrat

und die Substanz des Geschehens beziehen zu können und das tatsächlich ausreichend

zu erfassen, da hat’s dieses weitere Jahr gebraucht. Das heißt, es war eine ganz – jetzt

benutze ich das Wort – organische Weiterentwicklung der Arbeit, und deshalb bin ich

so dankbar, dass es dieses Buch gibt, denn ich hatte erst das Gefühl, dass ich es nicht

abschließen kann, weil das nie abgeschlossen ist, aber ich hätte gerne etwas zurückge-

geben, und das ist mir nicht gelungen. In begrenztem Maße ist es gelungen – auf der

Ebene der Täter paradoxerweise und nicht auf der Seite der Opfer: Ich habe mich dafür

eingesetzt, dass Marco eine Lehrstelle bekommt, und das ist gelungen. Und ich hatte

alle Zutaten für ein ganz konkretes Projekt zusammen, das das Dorfleben entschei-

dend verbessert hätte: den Kontakt zu einem Ausbildungszentrum, das sich sehr gerne

erweitert hätte nach Potzlow. Ich hatte ein Haus – das war das Jugendzentrum, das

derselbe Investor, der das Dorf gekauft hatte, zu einem Hochzeitseventhotel ausbauen

wollte. Es gehörte aber der Gemeinde. Dann habe ich den Investor-Vertreter und den

Bürgermeister-Vertreter in zwei Räume gesetzt und eine Pendeldiplomatie betrieben:

Ichwollte, dass die sich einigenmit derMaßgabe, dass der Investor sich verpflichtet, für

10-20 Jahre das Jugendzentrum in dem Haus zu lassen zugunsten eines Ausbildungs-

zentrums, in dem diejenigen, die sonst keine Chance hätten, eine Ausbildung machen

konnten. Das ist nicht gelungen. Da bin ich komplett gescheitert. Inzwischen ist das

an einen dritten Privatinvestor verkauft worden, es ist kein Jugendzentrum mehr, ist

geschlossen, es ist also komplett gescheitert.

Ich hatte den Wunsch, etwas zurück zu geben, weil ich so viel bekommen und mit

meinen drei Arbeiten ja auch für mich da etwas rausgezogen habe, sehr viel sogar.

Zu Ihren Stücken und Filmen gehört offensichtlich der Sozialzusammenhang des Projekts

selbst dazu. Hat das für Sie etwas mit den Motiven der »Sozialen Plastik« in Beuys’ Sinne zu

tun?

Ja, die wichtigsten und die schönsten Momente sind für mich ja die Ereignisse und Si-

tuationen nach der Arbeit – also beispielsweise bei Der Kick. Ich muss immer an Beuys

denken, der ja gesagt hat: »Jetzt werfen wir doch mal meineWerke zum Fenster raus« –

wenn das Werk eigentlich überflüssig wird. Bei Der Kick war das immer wieder so: Wir

waren in Eisenhüttenstadt und Frankfurt/Oder und irgendwann ging es nicht nur um

Potzlow undMarco undMarcel undMarinus, sondern um Eisenhüttenstadt und Frank-

furt/Oder, um die No-go-areas. Das weiß ich noch: Eine der interessantesten Vorfüh-

rungen war die, wo ich danach überflüssig wurde, wo dann der Polizist mit dem Lehrer,

dem Direktor, mit den Schülern, mit Eltern eine Gruppe gebildet hat und die Email-

adressen ausgetauscht wurden und gesagt wurde: »Es kann doch nicht sein, dass wir

alle bestimmte Plätze in dieser Stadt meiden« – und das ging dem so, das ging dem so

und auch dem. Weil da zwei Schulen in der Nähe sind, müssen da Umwege gemacht

werden – das können wir nicht mehr tolerieren. Das ist an dem Abend passiert, und

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 423

ich dachte: »Das ist die beste Form von sozialer Plastik, das Werk ist Katalysator, und

dann entsteht etwas«. Ich gucke dann zu und sage: »Gut, erzählt mir weiter davon«,

ich erfreue mich daran und wenn solche Entwicklungen möglich sind, dann ist das das

Schönste, was passiert. So verstehe ich die Arbeit ja auch als Batterie für einen anderen

Vorgang, wo die Batterie eben die Energie liefert oder die Frage oder die Unruhe. Aber

letztendlich geht’s irgendwann nicht mehr um die Arbeit selbst.

Das ist ja eigentlich dann der Zukunftsaspekt – und nicht mehr vergangene Geschichte…

Ja, sondern:Was brauchen wir davon?Was regt uns an –was erhalten wir dadurch, dass

diese Fragen so gestellt werden?Welche Konsequenz ergibt sich daraus, was wir anders

tun können und tun wollen und vor allem nicht alleine tun können, denn hier kommen

in diesem Raum 20-30 Leute zusammen, die ähnliche Fragen haben. Und dann sind wir

bei diesem Satz von Beuys über die gemeinsame Arbeit. Und das ist der Schlüsselsatz

– wo ich auch immer mit Beuys bin, das ist das Stichwort.

Was ist aus Marco und Marcel geworden?

Es gibt ja über Marcel einen Folgefilm: Nach Wriezen – Wriezen ist die Strafanstalt, in

der Marcel seine Strafe abgesessen hat. Dieser Film begleitet ihn in der letzten Haftzeit

und dann draußen, und das ist nicht ermutigend. Er ist immer wieder in der rechts-

extremen Szene, er ist Vater geworden und wollte nicht, dass das Baby gefilmt wird,

weil dann irgendwelche Ausländer vielleicht etwas gegen das Kind unternehmen. Von

Marco weiß ich nur, dass er jetzt entlassen worden ist, und zwar im November, er ist

nicht vorzeitig rausgekommen. Die Auseinandersetzung war ja, dass ihm die Lehrstel-

le verweigert worden war. Ich hatte zufällig mit der damaligen Justizministerin von

Brandenburg ein Gespräch zum Kick. Ich habe mich öffentlich eingesetzt und gesagt:

»Das kann doch nicht sein. Ich rede jetzt nicht vom ›Hotelvollzug‹, sondern ich rede

jetzt einfach als Steuerzahler,« – ich hab‘ es ganz bewusst sehr nüchtern formuliert

– »diese Alkoholentziehungstherapie im Maßregelvollzug von 1,5-2 Jahren kostet den

Steuerzahler 80.000 Euro. Wenn das nicht gekoppelt ist mit einer sozialen Perspektive

und ihm nicht in irgendeiner Form ein Anerkennungsverhältnis geboten wird (und das

geht – vorwiegend – nur über eine Ausbildung), dann sind – das weiß doch jeder – bei

den besten Vorsätzen die 80.000 versenkt. Und dann fragt mich die Justizministerin:

Warum kriegt er denn keine Lehrstelle? Ja, weil die Regelung so ist, dass das Arbeitsamt

das nur übernimmt – auch bei Gefangenen – bis zum Alter von 26, und er ist über 26.

Wenn das Arbeitsamt das nicht zahlt, dann gehen sie das nicht an. Und dann habe ich

gesagt: »Sie müssen eine Ausnahmeregelung schaffen« – und das hat sie gemacht. Das

war sozusagen der einzige politische Erfolg. Der hat mir aber extreme Schwierigkeiten

bereitet, weil sich das herumgesprochen hat und bekannt wurde und es dann bei Lese-

reisen mit dem Kick zu Schulklassen hieß: »Ja, Herr Veiel, also ist es dann so, dass wenn

ich jetzt jemanden umbringe, sie sich einsetzen, dass ich eine Lehrstelle kriege? Aber

was ist, wenn ich hier meine Schule fertig habe – Sie wissen selbst, wie die Situation

ist –, dann setzen Sie sich nicht ein – muss ich erst jemanden umbringen? Ja, dann

mache ich das und dann gehen Sie zur Justizministerin und dann sorgen Sie dafür,

dass ich eine Lehrstelle kriege«. Und das waren nicht nur Schüler, sondern Lehrer – ich

bin massivst angegriffen worden. Das war zeitweise ein Spießrutenlauf.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


424 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Eine Geschichte passt noch dazu. Bei einer Lesung meldet sich eine Lehrerin und

sagt: »Bei uns ist es so, dass dieser Rechtsextremismus so toleriert wird, mit einer sol-

chen Selbstverständlichkeit gelebt wird, das verschlägt mir den Atem und ich bin allein

und ich weiß nicht, wie ich mit diesen Schülern umgehen soll, wenn die sich immer

mit ›Sieg Heil‹ melden. Soll ich die rausschicken? Ich habe das gemacht, ich hatte El-

terngespräche, es ändert sich nicht und ich weiß nicht mehr, was ich machen soll, denn

ich krieg auch von der Schulleitung keine Unterstützung«. Das ist nicht ein Einzelfall,

das kommt immer wieder. Ist das die Macht der Provokation? Reagiere ich darauf und

bestrafe den Schüler empfindlich, gebe ich ihm damit Anerkennung und Aufmerksam-

keit. Ignoriere ich es, macht er genauso weiter. Das Pech war: Es war ein Journalist

da und der schrieb das und veröffentlichte es am nächsten Tag. Er nannte die Lehre-

rin nicht mit Namen, aber er nannte das Gymnasium und es war dort sofort klar, wer

die Lehrerin war. Und dann wurde diese Frau suspendiert. Ich bin dann zum Direk-

tor und habe gesagt: »Wie können Sie diese Frau entlassen? Ihr müsst sie belobigen«,

und dann sagt er mir: »Dann haben wir ein Schulproblem. Wir haben in acht Wochen

Anmeldung: Glauben Sie, da kommt noch jemand und meldet sich bei unserer Schule

an? Dann werden wir geschlossen, Herr Veiel. Das ist die Konsequenz, machen Sie sich

doch nichts vor. Und das weiß die Lehrerin doch, da muss man doch in so einer Phase

nicht das eigene Nest beschmutzen«. Dann sage ich: »Das ist doch vorbildhaft, dass sie

nach vorne geht und sagt: ›Wir haben das Problem und wir müssen es lösen. Ist doch

viel besser, als das zu verschweigen‹«. Das ist eine alte Mentalität: Wenn wir drüber re-

den, ist es da, und wenn wir es verschweigen, ist es nicht da. Das war für mich immer

die Schwierigkeit: Hier ist das Werk und hier die politische Intervention, d.h. ich war

immer in einer absoluten Paradoxie von Verwicklung und Ohnmacht.

Im Buch über den Kick gibt es eine Passage, in der beschrieben wird, welche Rolle das Bauen

eines Vogelhäuschens im Gefängnis für Marco gespielt hat. Zieht sich dieses Motiv nicht durch

Ihr ganzes Werk hindurch: das Thema Kunst, das Thema Produktivität?

Das eine ist die künstlerische Produktion, das andere ist,was damit zusammenhing: die

Anerkennung, dass er zum ersten Mal gesehen wurde von seinen Eltern. Dass er vorher

in die Schule geschickt wurde undwas da passiert ist, hat eigentlich niemanden interes-

siert. Die Anerkennung kam ja nur durch die Provokation: Ich ziehe Springerstiefel an,

ich mache mir ‘ne Glatze, Leute wechseln den Bürgersteig und das macht mich stark.

Das heißt, gleichzeitig gab es eine Geschichte vonMarco, wo es ein dreifaches Vakuum,

wie ich es genannt habe, gab: Ein Vakuum, was die Anerkennung anbelangt, die er nie

bekommen hat – außer dann später, wenn er Menschen schockiert hatte, jemanden zu-

sammengeschlagen und sich als »Mann« erwiesen hat, dann gab’s die Anerkennung qua

Geburt: Ich bin als Deutscher besser als die, diese Ableitung, und dann gibt es aber auch

ein Verantwortungsvakuum um ihn herum.Der Vater kriegt einen Brief vom Schulamt,

dass der Sohn schwänzt. Er fährt ihn in die Schule, verabschiedet sich von ihm, sieht:

er geht rein, und fährt weg. Der Sohn ist im Haus drin und geht durch den Hinter-

ausgang wieder raus. Ich frage die Lehrer: Wenn jemand nicht zur Schule geht, kann

man ja auch mal mit den Eltern sprechen, und dann sagen die Lehrer: »Das geht uns

nichts an, unsere Verantwortung fängt erst in der Klasse an. Und wenn jemand dann

nicht da ist, ist das eine Sache der Eltern oder des Schülers«. Insofern war sozusagen

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 425

dieses Loch in der Mitte. Das ist mir so entgegengekommen – ob das den Alkohol an-

geht, ob das die Springerstiefel angeht, die Lehrer, die keinerlei Verantwortung mehr

übernehmen: »Früher durften wir Hausbesuche machen. Das ist uns ja verboten wor-

den, das ist nicht mehr erwünscht, das gilt ja als Kontrolle. Das machen wir jetzt auch

nicht mehr, wir halten uns an die Regeln, und wenn die Eltern die Kinder Springer-

stiefel anziehen lassen, dann kommen die Kinder eben in Springerstiefeln«. Und das

dritte war, was ich das Vorstellungsvakuum genannt habe. Ich bin an einer Bushalte-

stelle einmal mit 4-5 Jugendlichen ins Gespräch gekommen – an der Wendeschleife,

wo die immer hocken. Irgendwann habe ich mich mal dazu gesetzt, die kannten mich

dann auch, machten auch freche Bemerkungen, und dann kam irgendwann die klassi-

sche Frage: Ja, kommt denn der Bus hier mal noch? Wartet ihr hier immer und werdet

ihr in 5 Jahren auch noch warten? Dann habe ich aber konkret nachgefragt: »Was stellt

ihr euch denn vor, was könnte in den nächsten Jahren passieren?« Dann guckten die

mich fassungslos an und ich dachte erstmal: »Ist das jetzt eine provozierende Frage

oder warum gucken die mich so an?« Und dann kam heraus, dass ihnen nie jemand –

weder die Schule noch die Eltern – diese Frage gestellt hat, also: Wo möchtest du hin,

welche Bilder von Entwicklung hast du? Wenn jemand die Grundschule abgebrochen

hat oder die Hauptschule abgebrochen hat, und dann sagt: »Pilot«, dann ist klar, dass

da vielleicht 30 Stufen dazwischen sind, die nicht so einfach zu erklimmen sind. Aber

es ist ja entscheidend, dass man auf etwas hinarbeitet, dass man einen Plan macht und

dass man den Anderen sieht. Das war sozusagen ein dreifacher Horror vacui, nämlich

dieser Mangel an Empathie, ein empathisches Vakuum, ein Vorstellungsvakuum, das

sich daraus ergibt, und ein Verantwortungsvakuum – diese drei Löcher, die waren für

mich entscheidend. Da gehört die Kunstproduktion natürlich unmittelbar mit hinein,

weil sie ja ein Ausdruck ist – in jedem ist ja ein Gestaltungswille vorhanden. Dass sich

das dann erst im Gefängnis im Sinne einer Materialisierung ausdrücken kann mit dem

Vogelhäuschen und die Eltern das so schön finden, dass sie es wie ein Ausstellungsstück

in den Vorraum stellen und nicht einmal den Vögeln geben und diesen Stolz entwickelt

haben – da ist so viel Tragik: ein zu spät, da muss erst jemand umgebracht werden, da

müssen vorher über Wochen und Jahre andere zusammengeschlagen werden, Asylbe-

werber und Leute aus dem Dorf, die mit der Eisenstange malträtiert werden. Was ist

da alles falsch gelaufen?

Woher kommt bei Ihnen diese Frage nach der Gewalt – was interessiert Sie so nachhaltig an

diesem Thema?

Man kann das ja bildhaft beschreiben. Gewalt ist ja immer ein Einschlag, dass die Erde

– also sinnbildlich betrachtet – von einem Bombenkrater aufgerissen wird. Ich habe

Einblick in Strukturen, die verboten oder nicht zugänglich sind, tabuisiert sind, wo

durch diesen Einschlag etwas an Struktur sichtbar wird, an Gewordenheit, und damit

komme ich ja immer zu den Kernfragen menschlicher Existenz: Ist das demMenschen

innewohnend oder gibt es Bedingungen, die es – nicht linear – wahrscheinlich oder

möglich machen? Dann ist man ja bei der Frage der Prävention, bei der Frage der Rolle

des Zufalls. So ein Mord wie in Potzlow war ja nicht geplant, sondern hat sich aus 1000

einzelnen Partikeln in eine Eskalation entwickelt, die aber auch immer wieder hätte

deeskalieren können. Das war ja eigentlich der Wunsch: das Ursachendickicht ausein-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


426 Ästhetische Geschichtserkenntnis

ander zu nehmen – ohne jetzt im Nachhinein die einzelnen Faktoren im Hinblick auf

ihre Ursächlichkeit endgültig zu werten. Ich nehme es auseinander und guck mir die

unmittelbaren Treibsätze der Nacht an, Treibsätze der Eskalation. Die Vorgeschichte,

die Tage davor, aber auch die Affinität Täter und Opfer, auf einer psychologischen Ebe-

ne die Dorfgeschichte, die große Geschichte, die Ökonomie, die Politik usw. Ich glaube,

es war für mich wichtig, aus der Fassungslosigkeit herauszukommen und in Ansätzen

zu den verschiedenen Schichtungen einen Zugang zu kriegen, dass ich begreife: Ei-

gentlich hätte das alles so nicht sein müssen, aber es ist jetzt so passiert – und auch

zu sehen, wieviel Möglichkeiten der Interventionen es gegeben hätte vorher und zwi-

schendrin. Wo konnte sich dieser Horror vacui tragisch ausmähren und vergrößern,

weil die Verantwortung nicht übernommen wurde, weil die Fürsorge, die emotionale

Fürsorge nicht übernommen wurde, weder von den Lehrern, noch von den Eltern, von

der Schule schonmal gleich gar nicht, weil auch im Dorf selbst schon eine ungeheure

Gewalt vorhanden war, eine Zerstörungskraft – siehe diese Szene mit Marco, als er den

toten Aal umbinden und onanieren musste. Das hat sich mir erst erschlossen durch die

historische Dimension, die kulminierte in der Zuspitzung durch den Investor, der alle

attackierte hatte, die nicht kooperierten, sodass dementsprechend der Druck weiter-

gegeben wurde auf die, die neu ins Dorf kamen.

Ichmöchte noch einmal auf das Buch zurückkommen.Der erste Schritt ist ja ein künstlerischer

gewesen. Auch biographisch: Sie sind ja nicht als Psychologiestudent, sondern mit der Kamera

auf die Schwäbische Alb gegangen zu dieser Blockade des Atomwaffenlagers.Warumalso nicht

der Buchautor im klassischen Sinne oder der Historiker, sondern der Künstler?

Es ist vielleicht auch eine Frage von Zufall. Die Erfahrung auf der Schwäbischen Alb

bei der Friedensblockade, die ich da begleitet habe, war, dass Film – und da komme ich

wieder auf den Begriff – eine Batterie sein kann.Wir sind ja da über die Dörfer gefahren

mit so einem einfachen Fernsehmonitor und so einem billigen Japan-Standardgerät,

haben eine Dreiviertelstunde Film eingelegt, der Saal war voll und es kam der örtliche

Einsatzleiter aus Reutlingen, es kamen Friedensaktivisten und es wurde diskutiert bis

in die Nacht, und da sind wir schon bei der Sozialen Plastik. Film – die Erfahrung

konnte ich machen – war einfach zugänglicher. Es fing an mit dem Video, dass die

Kamera und dasMaterial billig waren und daraus die Möglichkeit gegeben wurde, nicht

mehr diesen Anlauf zu brauchen. Ich hatte damals von Film überhaupt keine Ahnung

– aber bei 16mm kostete die Rolle 200 DM. Wir hatten dieses billige Japan-Standard-

Spulmaterial, den Schnitt haben wir selbst gemacht, und dann war da plötzlich das

Produkt. Dann ging das noch auf ein Festival, die »Mannheimer Filmwoche« im Herbst

1982, und ich merkte, dass der Nerv getroffen war und zu diesen Debatten führte –

dass das einfach unmittelbar im Film enthalten ist. Ich war mir damals nicht sicher.

Ich habe ja auch »Unsichtbares Theater« nach Augusto Boal gemacht und später das

Gefängnistheater – das waren verschiedene Formen von Intervention, auch dasTheater

war für mich eine Möglichkeit. Es war gar nicht an den Film gebunden, obwohl ich

immer gedacht habe, ich muss mich entscheiden. Ich weiß noch, wie ich einmal ins

Tagebuch diese drei Formen – Dokumentarfilm, Spielfilm, Theater – eintrug. Ich habe

mich eigentlich nie entschieden. Also insofern: Man sagt immer, man könne sich nicht

in allen dreien auf Dauer behaupten, aber irgendwann habe ich’s dann doch geschafft

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 427

mit Glück und vielleicht auch durch die lange Recherche, dass jedes Medium dann eine

eigene Form oder Notwendigkeit gefunden hat.

Trotzdem: Woraus kommt der künstlerische Umgang? Kommt der filmische Ansatz wirklich

nur daher, dass Sie damitmehr Leute erreichen, oder hat das nicht auch damit zu tun, sich über

die Kunst anders ausdrücken zu können oder anders an den Gegenstand heran zu kommen?

Das ist eine gute Frage. Wissen Sie, ich war ja ein absoluter Dilettant in den Anfängen.

Ich hatte ja einen Wochenendkurs gemacht in der VHS und dann sind wir losgezogen

mit der Kamera – und was ich gemerkt habe, war, dass es mir gelingt, im Gespräch Ver-

trauen aufzubauen und dass die Menschen, die ich vor der Kamera habe, merken, ich

habe nichts Bedrohliches und sie haben nicht Angst vor mir. Das war erst einmal etwas,

wo ich gemerkt habe, dass die Leute – ob das jetzt ein Polizist ist oder ein friedensbe-

wegter Kämpfer – sich mir anvertrauen und dass ich dadurch eine gewisse Integrität

und Nähe aufbauen kann, die mich tiefer schauen lässt in Prozesse, in Strukturen, in

menschliche Biographien. Insofern war es, glaube ich, mehr diese unmittelbare Erfah-

rung des sich Erschließens und dass ich überrascht werde. Ich glaubte, ein Mensch ist

doch wahrscheinlich so und so, und dann war er anders. Wir haben ja Max Frisch gele-

sen: Du sollst dir kein Bildnismachen –und in diesemSinne immerwieder das Staunen

in dem Prozess, in dem sich etwas anders und neu darstellt, was ich so nicht erwartet

habe, dass ich also in einem Lernprozess bin. Ich dringe tiefer in ein Phänomen, in

eine Ereigniskette vor, auch eine historische, eine biographische, eine politische, eine

strukturelle, sodass ich auf diesemWeg über den Rahmen des Filmproduzierens, später

auch Theaterproduzierens Dinge erfahre, die ich sonst nicht erfahren hätte, die sich so

erstmal nicht erschließen.

Die Erfahrung der Form oder die Suche nach der Form ist mir erst später bewusster

geworden. Das war nicht von Anfang an. Bei diesem ersten Film auf der Schwäbischen

Alb haben wir die Kamera draufgehalten und wir haben Vertrauen aufgebaut und uns

haben Menschen etwas erzählt, wir haben gelacht mit ihnen, wir waren berührt, wir

waren empört, und ich habe mir wenig Gedanken über die Form gemacht, d.h. die

ergab sich aus demMaterial. Das haben wir gekürzt, und was verwertbar war, war ver-

wertbar. Erst sehr viel später ist die Form viel wichtiger geworden, immer zentraler

geworden. Da war Kieslowski bestimmt ein wichtiger Katalysator, der mich gezwun-

gen hat, der gesagt hat: Also diese Beliebigkeit – alles geht und irgendwann verschiebst

du nur, übernimmst keine Verantwortung für dein Werk. Du sammelst wie ein Pyg-

mäe, was du kriegst, und irgendwann fängst du das Denken im Schneideraum an: Was

mach ich jetzt daraus? Aber das hat nichts mit einer konzeptionellen, gestalterischen

Vorüberlegung zu tun, und das heißt, du übernimmst keine Verantwortung für deine

Produkte. Das war natürlich ein massiver Vorwurf. Er hat dann gesagt: Das ist so das

idealistische Künstlerbild des 19. Jahrhunderts – ich bin das Genie und alles, was ich

anfasse, wird eh gut. Dann hat er mich immer wieder gnadenlos auf die Form gesto-

ßen, und das hat eben geheißen: Wie willst du einen Menschen erzählen? Warum diese

Einstellung? Ich sage: Ich wollte eigentlich erzählen, dass der alleine ist. Da sagt er:

Ja, wenn du erzählen willst, dass er alleine ist, dann musst du mit der Kamera nach

oben gehen und die Verlorenheit zeigen, der Mensch ein Punkt im Raum, dann bist du

nicht auf gleicher Höhe, sondern von oben, und dann gehst du in die Ecke des Raumes,

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


428 Ästhetische Geschichtserkenntnis

die am weitesten weg von dem Menschen ist. Er hat mir erstmal gezeigt, dass es eine

filmische Grammatik gibt und dass es eine richtige und eine falsche Einstellung gibt,

um das zu erzählen. Warum diese Farbe? Warum kann ich ihn nicht gehen lassen von

hinten, warum zeige ich ihn dann von vorne, was hat mehr Geheimnis? Du willst Ero-

tik erzählen und da ist Wasser: Das Einfachste wäre, dass du die Kleidung nass werden

lässt, dann klebt die Kleidung bei der Frau an den Brüsten. Solche ganz banalen Fragen

von Gestaltung, Einstellungen und dass eben diese Beliebigkeit nicht weiterführt – des-

wegen war er so wichtig. Je weiter ich gegangen bin in diesen Auseinandersetzungen,

desto wichtiger wurde mir die Form. Natürlich sollte sich die Form aus dem Material

entwickeln und nicht von mir von außen gesetzt werden – aber spätestens dann, als

ich eine Ahnung davon bekommen habe, wie das Material atmet, war mir klar, dass

es eine formale Beschränkung gibt, was ja immer Verzicht bedeutet. Der Vorwurf von

Kieslowski war gut und berechtigt: »Eigentlich bist du verwöhnt, du willst nicht ver-

zichten. Formale Gestaltung heißt: Ich anerkenne es an, dass es nur das sein kann und

nicht auch noch dieses – sich also zu beschränken, zu beschneiden im wahrsten Sinne

des Wortes. Zu reduzieren ist schmerzhaft – es ist aber ein bewusster Prozess, den du

vorher treffen musst. Wenn du den nicht triffst, läuft das vorbei«.

Das würde doch heißen, dass auch die Geschichte, wenn Sie sie untersuchen, ihre eigene Form

verlangt – dass Sie nicht vorher irgendein ästhetisches Konzept haben und die Geschichte als

Material nehmen, sondern dass sich durch die Form der geschichtliche Gegenstand artikuliert.

Ja, genau. Im Fall von Der Kick z.B. war mir sehr früh klar, dass ich auf jede Form von

Bebilderung wie in American History X verzichten muss. Ich bin nicht nostalgisch oder

sentimental, aber ich habe geweint, und ich habe deshalb geweint, weil diese Bilder

diesen Mord ausgelöst haben. Und danach war für mich vollkommen klar: Ich repro-

duziere diese Bilder nicht und verzichte auf jede Art naturalistischer Bebilderung. Am

Anfang war es noch so, dass wir überlegt haben, solche Aufnahmen, die es ja alle gibt,

auf diesen Betonboden in der Saarbrücker Straße zu projizieren und mit allen mög-

lichen Bildern zu experimentieren – alles rausgeworfen, nur noch zwei Schauspieler

und in die Abstraktion, um mich selbst zu retten, weil ich gemerkt habe, jede Art von

Naturalismus verbietet sich. Also Bildersturm, es gibt kein Bild, nichts, die Schauspie-

ler sollen nicht imitieren, ich gehe in die größtmögliche Abstraktion, die überhaupt

denkbar ist. Aber das war ja auch ein Prozess, zu erkennen: Warum sind die Bilder

hier falsch? In einem anderen Fall wären sie vielleicht nicht falsch, aber hier sind sie

diametral entgegen von dem, was ich intendiere. Also muss ich auf sie verzichten.

Bei Black Box BRD war es eine andere Erkenntnis – meistens gibt es in der Recher-

che eine wegweisende Erkenntnis. Ich bin mit dem Kameramann ein bisschen gereist:

Deutsche Bank, am Abend Traudl Herrhausen, oder am Nachmittag, und dann die El-

tern von Wolfgang Grams, und plötzlich sage ich zu ihm: »Der Kern ist für mich: Die

Klassenzugehörigkeit zeigt sich hier als Zugang zum Licht. Das möchte ich erzählen.«

Da sagt er: »Das können wir erzählen, aber dann heißt das, wir müssen viel Licht set-

zen, denn nur dann korreliert das drinnenmit dem,was draußen ist.Wennwir drinnen

viel Licht reinbringen, haben wir eine Chance mit der Blende, dass es draußen nicht

überstrahlt.« Dann haben wir bei den Bankern mit allen Scheinwerfern gearbeitet, dass

das Draußen miterzählt wird. Das war extrem, wurde heiß und für die Protagonisten

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 429

unmöglich, weil die natürlich schwitzten, nach 10 Minuten wurde abgetupft. Das hat

uns immer rausgerissen, aber wir haben es trotzdem gemacht. Im künstlerischen Pro-

zess gibt es plötzlich so eine Situation –das kann auch ein Satz sein von Gudrun Ensslin

inWer wenn nicht wir in Minute 40 –, in der du merkst: Jetzt habe ich die Figur erfasst,

in einem einzigen Satz liegt das drin. Aber dem geht eine Beschäftigung von manch-

mal zwei Jahren voraus, dass es sich plötzlich so verdichtet. Ich will jetzt nicht mit dem

Diamanten ankommen, aber es verstärkt sich sozusagen der Druck immer weiter, bis

halt dann Momente von plötzlicher Erkenntnis entstehen: Das ist der Satz, das ist das

Lichtkonzept. Das bedeutet, einen großen Aufwand zu betreiben.

Sie sprachen vorhin von den Bildern.Wie gehen Sie mit dem filmischen Ansatz um, dass Bilder

in erster Linie selbstreflexiv zu sein haben, sich gegenseitig in Frage stellen, Distanz erzeugen

und den Zuschauer eher emanzipieren vom Bild als diesem eine Bedeutung zuzuschreiben?

Für mich ist es wichtig, diese emotionale Ebene nicht auszulassen, weil sie natürlich

auch die Beschädigung und gleichzeitig die Fülle zeigt vonMenschen, die dieser Gewalt

ausgesetzt sind.Wenn Traudl Herrhausen nach der Einblendung ihrer Hochzeitsbilder

sagt: »Ja, das war schön«, dann merkt man, dass sie das nicht für mich produziert,

sondern ganz bei sich angekommen ist und in dem Satz schon wieder 25 Schichten

mitschwingen, wo dieses Wort »schön« etwas von Nostalgie ausdrückt: Es ist vorbei,

der Mann ist tot, und zugleich »Es war schön kurz vor der Schleyer-Entführung« –

dann werden wir ganz schnell schon wieder mit einer anderen Art von Realität kon-

frontiert, die mit der schon damals präsenten Gefährdung zusammenhängt. Es ist na-

türlich immer eine Frage: Ist das jetzt ein Angebot zur Überwältigung des Zuschauers?

Inwieweit kann ich da noch bei so einer Frau, die die Strukturen der Deutschen Bank

repräsentiert, und angesichts der emotionalen Überwältigung am Ende durch die Trä-

nen auf beiden Seiten urteilsfähig bleiben? Aber wenn ich Herrhausen nicht distanziert

auf eine Funktion reduzieren will – was ja die RAF tut, die sagt: »Er war Co-Chef der

Deutschen Bank und dann alleiniger Sprecher, damit ist er verantwortlich« –, zeige ich

auch die Anmaßung, jemanden auf die Todesliste zu setzen, weil ich den Menschen

vorstelle, dem dieser Mensch geraubt wurde. Wenn die Mutter von Wolfgang Grams

am Ende sagt: »Dann drehe ich mich um im Bus und irgendwann fährt der Bus um die

Ecke und dann war er weg«, dann widerspreche ich auch Harun Farocki und allen, die

sagen, dass so eine Szene nicht sein darf. Ich finde, sie schließen einen Aspekt aus, und

das ist die Liebe. Man muss der Liebe auch einen Raum geben. Wenn du nur distan-

zierst und sagst: Die Bilder sollen so gesetzt werden, dass ich permanent schon wieder

in eine Distanz gehe, weil sie sich selbst befragen, weil das letztendlich der Diskurs

ist – was erzählen die Bilder und was erzählen sie nicht, also das Selbstreferenzielle

des Mediums – dann, glaube ich, komme ich da nicht an. Dann befrage ich die Bilder,

das Potenzial, was sie erzählen und was sie nicht erzählen – was absolut legitim ist,

es soll und darf solche Filme geben –, aber ich glaube, in dieser ganzen Unmöglichkeit

von Gewalt und Zerstörung, in dieser Sinnlosigkeit des Tötens und Sterbens auf beiden

Seiten hat mich interessiert deutlich zu machen, dass es da auch Liebe gibt. Da sind

wir jetzt beim Wärmeaspekt von Beuys und da interessiert es mich jetzt auch nicht

– doch, natürlich interessiert mich das –, dass es die Liebe von einer Frau zu einem

Vorstandssprecher der Deutschen Bank ist. Ich möchte ja sehen: Wie drückt sich diese

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


430 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Liebe aus? Gleichzeitig erzählt diese Liebe auch wieder so viel mehr über die Zeit, näm-

lich dass damals ein Vorstandsmitglied sich nicht hätte scheiden lassen dürfen, diese

Konventionen – und dafür brauche ich das ja alles. Oder Werner Grams spricht über

Birgit Hogefeld und seinen Sohn, und die Mutter sagt: »Ich weiß nicht, ob es Liebe

war«, und hofft, dass es keine war – das sind ja alles Dinge, die eben nicht eindimen-

sional reduzierbar sind auf eine emotionale Überwältigung, sondern in sich ganz viele

Subtexte öffnen, und die muss ich ja zuordnen. Ich bringe sie natürlich immer in ein

Kontinuum des Narrativs, aber ich glaube, allein durch den Wechsel zwischen diesen

beiden Erzählebenen »Grams« und »Herrhausen« erzeuge ich Distanz, indem ich diese

Lebensfäden jeweils abrupt beende und mit einem anderen weitermache oder mit die-

sen abstrakten Überwachungskameras weitererzähle oder mit Super 8-Material. Auch

durch die Textur erzeuge ich eine Distanz – oder einen Bruch, keine Distanz. Aber ich

finde, wenn ich in so einem Film nicht auch über die Liebe rede, dann bleibe ich in

so einer merkwürdig sterilen wissenschaftlichen Distanz, wo die Bilder permanent auf

sich selbst reduziert und befragt werden – dann geht genau dieser Aspekt verloren, und

den finde ich wichtig.

Damit behaupten Sie aber: Da draußen gibt es eine Wirklichkeit, und die ist mir wichtig. Die

konstruiere ich nicht nur, sondern mir ist ein Herrhausen wichtig, mir ist ein Wolfgang Grams

wichtig. Diese Personen haben eine reale Bedeutung.

Natürlich – indem ich ein Narrativ erstelle. Und das ist natürlich immer eine Anma-

ßung.Man hätte aus diesemMaterial 25 andere Filmemachen können. Es ist in diesem

Sinnemeine Erzählung. Ich glaube schon, dass es Punkte gibt, an denen ich die Ebenen

und die Textur des Materials wechsle, sodass dem Zuschauer auch klar wird, wie ich

das anordne – dass ich in dem Moment das Material so sortiere, dass diese Erzählung

zumindest in eine sehr offene Schlussfolgerung hineinführen kann. Es ist ja meine Fra-

ge oder meine Essenz, die ich an den Zuschauer weitergebe. Natürlich ist das Narrativ

gebaut, aber ich verwende auch diese verkanteten Formen, die nicht durchgängig von

A nach B nach C nach D nach E nach F gehen bis zu Z, sondern die auch Leerstellen

haben, die destruktiv Momente auseinanderreißen, um sie irgendwann später wieder

aufzugreifen. Und das versteckt der Film auch nicht – das wäre auch falsch, es zu ver-

stecken.

Es ist mir im Verlauf immer klarer geworden – das war die Kernerkenntnis –, dass

dieses Zwei-Fronten-Denken zu kurz greift, auch wenn es ja zunächst so aufgebaut ist:

Hier der Terrorist, dort Traudl Herrhausen,Deutsche Bank, eine Kastemit ungeheurem

Zugang zum Licht. Immer mehr wird für mich in der Auseinandersetzungmit denMa-

terialien deutlich, dass sie sich hier distanzieren mit einer Umarmung um den Erdball,

aber die Finger sich auf der anderen Seite wieder berühren. Das Elitäre, die idealis-

tische und damit vielleicht auch sehr deutsche Vorstellung einer Veränderbarkeit der

Welt: Die hatte Herrhausen ja auch, auch wenn die Mittel und Methoden komplett an-

dere waren. Aber eben auch dieses Elitäre: »Wer, wenn nicht ich?«, das solipsistische

»Mein Wille ist in der Lage, die Welt zu verändern«, und »da kommt nicht jeder hin«.

Das meine ich mit »elitär«.Wolfgang sagt ja: »Du musst die Kraft haben, jemanden mit

eigenenHänden zu erwürgen«, und der Freund ist verzweifelt und sagt: »Ich hatte nicht

den Mut«. Nur ganz wenige erreichen diese Stufe. Das ist bei Herrhausen ja auch so:

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 431

Hier ist der Erbsenzähler, der Kopper, der alles mechanisch abarbeitet, aber der wird

nicht ernst genommen. Und dann war ja ausgerechnet das Paradoxe, dass Birgit Ho-

gefeld und Wolfgang Grams zuletzt von der bürgerlichen Familie träumen und genau

dahin zurückkehren wollen, was sie bei jemandem anderen zerstört haben. Das sind

solche Paradoxien, die ich so irrsinnig fand und die sich immer noch eine Umdrehung

weitergedreht haben.

Sie haben einmal von dem »unbedingten deutschen Idealismus« gesprochen, einer Idee um je-

denPreis zu folgen–egal,wermir dabei folgt. Ist das aberwirklich der deutsche Idealismus oder

eine Verzerrung?Wennman sich Ihren Beuys-Film anschaut, der nicht pessimistisch endet, son-

dern mit den 7000 Eichen, und auch andere Ihrer Filme sieht, dann drängt sich der Eindruck

eines vehementen Idealismus auf.Wenn man Fichte nimmt, dem es so darauf ankommt: »Wer

denkt hier?« – das Ich oder das System?, oder Schillermit seinenÄsthetischen Briefen und der

Warnung vor demvereinseitigten Formtrieb undmit der Perspektive auf den ästhetisch vermit-

telten Freiheitsaspekt: Wird man dann dem Idealismus gerecht, wenn man sagt »Das ist jetzt

deutsch«?

Ich glaube, das Deutsche ist nicht der Kerngedanke der Romantik, wenn man jetzt an

Novalis denkt. Das ist ja vielgestaltiger, offener – aber es hat sich vielleicht pervertiert

durch die historischen Erfahrungen mit dem 1. Weltkrieg und Sätzen wie: »Am deut-

schen Wesen soll die Welt genesen«. Es gab 1915 eine offene Erklärung von 90 oder 100

Künstlern, die unsere Kunst, unsere Klassik, unseren Idealismus als Rettung sahen:

Wir heilen damit die Größe des Gedankens. Es ist missbraucht worden, es ist immer

schlimmer missbraucht worden, und ich glaube, dass das am Ende dann irgendwo so-

zusagen in den Nachbeben bei der RAF noch zu finden ist – und letztendlich in der

Absolutheit der Idee. Beuys war da klug, indem er gesagt hat: Natürlich ist da erst-

mal der Gedanke, das Denken – das Denken kommt gar nicht von uns, sondern das ist

alles schon da, dieser ungeheure Fundus von Ideen, die kosmisch sind und sich hier

durch uns artikulieren. Wir sprechen sie aus, wir sind das Medium dafür, aber dann

folgt aus Denken die Tat, das Handeln. Er war jemand, der immer die Freiheit des An-

dersdenkenden zugelassen hat durch seinen Humor – gegen die Erstarrung der Form.

Die Schockgefrorenheit angesichts der Erfahrung des 1. Weltkrieges und der nur als

Demütigung erlebten Konsequenzen hat die Haltung: »Wir brauchen die Wiederauf-

erstehung in der größtmöglichen Denkfigur« in diesen übersteigerten Nationalismus

und Faschismus geführt. Der Ideenraum wurde aufgrund dieser historischen Beschä-

digung so reduziert und starr, dass dieser Satz über den deutschen Idealismus deshalb

natürlich verkürzt ist, weil er nicht die lebendige Form des im 19. Jahrhundert Gedach-

ten trifft, sondern wie es sich transportiert hat.

Das Entscheidende ist – deshalb ist Beuys ja so wichtig und deshalb ist es auch

kein Zufall, dass ich mich ihm so zugewendet habe –: der Idee folgen, aber immer

wieder sie in einen offenen Widerspruch oder in ein Korrektiv oder in einen Dialog

bringen, auch auf die Gefahr hin, dass sie dann zerredet wird oder scheitert, aber dann

heißt es, man muss sie besser formulieren, um mehr Menschen davon zu überzeugen,

und dieses Angebot immer wieder neu machen, im Sinne auch der Kunst – durch die

Werke. Das ist ja immer wieder ein lebendiger Prozess. Gefährlich wird es ja nur, wenn

es ideologisch erstarrt. Deswegen ja auch meine Ablehnung der RAF: Das war ja immer

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


432 Ästhetische Geschichtserkenntnis

dieses Kälteprinzip, dieses Rigorose, das »wir« und »die«, diese Dichotomie, die dann

aufgebaut wird, die immer in ein Ausschlusskriterium führt.

War das bei Herrhausen aber nicht anders?

Das zeigt ja das Scheitern des einzelnen Helden – er ist ja gescheitert und hat da kaum

etwas bewegt. Er war überzeugt, dass die Idee für sich strahlt und andere einfach früher

oder später erkennenmüssen, dass das die beste Idee ist. Das ist ja offensichtlich – und

dass er eines kleingeredet oder vielleicht sogar negiert hat: das Cui bono, dass eine Idee

immer nur dann gefördert wird, wenn ich zumindest eine Win-win-Situation kreiere.

Er hat vor allem an die Kraft der Idee geglaubt, und diese Idee war für ihn richtig und

überzeugend.Er hat sie zu Ende gedacht und gemeint, dass sie sichwie ein rauschender

Wildbach die Form der Umsetzung sucht – vielleicht nicht sofort, aber sie kann gar

nicht abgelehnt werden, weil sie in sich vernünftig ist und mittelfristig auch der Bank

wieder Erträge schafft. Er hat nicht gesehen, dass er in demMoment – auch nachher bei

der Neustrukturierung – vor allem die Interessen von ganz vielen Menschen ignoriert

und sich nur Feinde geschaffen hat und man nicht mehr mitziehen konnte – und das

hat ihn natürlich erstarren lassen.

Was hat denn faktisch den größten Gegenwind gegen ihn erzeugt? Das wird in dem Film nicht

ganz deutlich.War es die Entschuldung oder die Neustrukturierung?

Beides, das lag ja zeitlich auseinander. Die Entschuldung war vorher – schon 1987/88 –,

die hat vor allem bei den Amerikanern, aber auch innerhalb der Bank für Empörung

gesorgt (auch Kopper ist überfahren worden, Herrhausen hat nicht vorher gesagt: Jetzt

setzenwir unsmal zusammen und Sie lesenmalmeine Rede). Er ist nachMexiko gefah-

ren und hat den Durchmarsch gemacht. Später hat er erkannt, dass das Geschäftsmo-

dell sich komplett verändert in Richtung Investmentbanking – deshalb der Kauf von

Morgan Grenfell – und davon die Handlungsfähigkeit abhängt. Er hätte erstmal na-

türlich gesagt: »Wenn wir nicht mitmachen, dann machen es andere und dann sind

wir nicht mehr in der Lage, eine Entschuldung vorzuschlagen, weil wir das gar nicht

mehr finanzieren können«. Aber wie hätte er gehandelt, wenn er das rechtzeitig er-

kannt hätte, wohin dieses Geschäftsmodell führt? Das ist eine spannende Frage, aber

nur hypothetisch.

Haben Sie bei Ihrem Film eine grundsätzliche Entscheidung getroffen, die Entschuldungsthe-

matik stärker zu gewichten als diesen Umschwung? Im Buch wird das, was Sie jetzt gerade

beschrieben haben, viel stärker betont, und der Film ist sehr stark durch Mexiko und die Äu-

ßerungen von Pater Augustinus geprägt. Man identifiziert sich ein Stück weit damit, und der

Sprung hin zurUmstrukturierungsthematik ist im Filmdann so schnell gar nicht nachvollzieh-

bar.

Das kam ein Stück weit durch Mexiko, weil wir ja noch den mexikanischen Präsiden-

ten nachgedreht haben, und durch Pater Augustinus, der das so stark gewichtet hat.

Bei der Frage der Umstrukturierung ins Investmentbanking hatten wir nur die Banker.

Das hat damals Augustinus, glaube ich, nicht wirklich durchschaut.Wir waren auch vor

der Dotcom-Krise, muss man dazu sagen: Wir haben im Jahre 2000 gedreht – das war

noch die volle Euphorie, also überhaupt nicht das Ankränkeln eines Zweifels. Insofern

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VIII. Anhang: Interviews mit Andres Veiel 433

war das schwerer zu fassen. Ich habe mich immer gefragt, inwieweit Augustinus nicht

auch genau wusste, was er da tut – ich glaube nicht, dass er das erfunden hat, aber er

hat das natürlich noch einmal verstärkt durch den Hinweis auf Herrhausens Frage: »In

welcher Bank bin ich hier eigentlich?«. Dass Herrhausen ihm da nicht gefolgt ist, sieht

man ja dann bei der Entscheidung für das Investmentbanking. Das gemeinsame Ele-

ment in beiden Fällen ist, dass er einsame Entscheidungen getroffen hat sowohl für die

Entschuldung als auch für den Einstieg ins Investmentbanking. Das hieß ja: eine klare

Entmachtung des alten Geschäfts- und Privatkundenbereichs, und da hat er alle Fürs-

ten in München, Frankfurt, Köln und Hamburg, die als Provinzfürsten ihr Bankenreich

verwaltet haben, massiv vor den Kopf gestoßen, einschließlich der Vorstandsmitglie-

der – und das habe ich auch erst danach erfahren, dass es seinen Rücktritt provoziert

hat. Das ist noch einmal die Tragik seines Todes: Wenn die Bank das bekannt gegeben

hätte, wäre er vielleicht nicht ermordet worden. Ich bin mir sicher, dass es Geheim-

dienste gab, die das auf dem Radar hatten – es gab viele Hinweise, dass Herrhausen

gefährdet war. Auch Personenschützer haben mir Dinge erzählt, aber es fehlen, um ei-

ne Verschwörungstheorie lückenlos zu konstruieren, die entscheidenden Bindeglieder.

Man kann in Richtung Stasi argumentieren,man kann in Richtung CIA argumentieren,

und trotzdem bleiben Fragezeichen.

VIII.2. Interview: Berlin, 1. Juni 2018

Sie haben einmal gesagt, es sei eine Binsenweisheit, dass Fiktion undDokumentation nicht ein-

fach zwei völlig getrennte Dinge sind. An einigen Stellen in Black Box BRD verwenden Sie

Reenactments. Diese sind – imUnterschied z.B. zumDoku-DramaBreloers– oft nur sehr kurz

oder bestehen nur aus Andeutungen – warum also überhaupt solche Momente, in denen Sie

Spiel inszenieren?

Der Hauptunterschied zum Dokudrama ist zunächst, dass ich nicht mit Schauspielern

arbeite, d.h. dass ich Menschen in eine Situation zurückbringe, in der sie so handeln,

wie sie das gewohnt waren. Schon am Anfang: Die Sekretärin sortiert Akten, eine an-

dere Mitarbeiterin legt den Stift zurecht und präpariert das Vorstandszimmer – das

heißt ich nehme eben nicht einen Schauspieler, der jetzt von außen kommt, dem ich

Anweisungen gebe, sondern ich führe Menschen dahin, wo sie etwas tun, was sie im-

mer getan haben, und dabei beobachte ich sie. Und dadurch, dass sie das viele Jahre

ihres Lebens, Jahrzehnte getan haben, ist es auch nicht ein Anlauf, d.h. Frau Pinckert

kam – an dem Turm ist sie zwanzig Jahre ihres Lebens genau da morgens vorbeige-

gangen, hat gegrüßt und ist in den Fahrstuhl und in die oberste Etage gefahren, und

genau das tut sie jetzt für die Kamera wieder, obwohl sie seit einigen Jahren pensioniert

ist. Ich glaube, das merkst du – das ist so meine Hoffnung –, dass dies ein organisches

Reinszenieren ist. Bei den Spielwütigen habe ich ja die Eltern mit eingebunden, indem

ich zu den Kindern gesagt habe, dass sie den Eltern etwas vorspielen werden, was sie

freiwillig oft nicht getan haben. Da war die erste Reaktion: »Ich denk, wir machen ei-

nen Dokumentarfilm, ich würde allen was zeigen, bloß nicht meinen Eltern«. Es ist in

dem Sinne also eine Intervention von außen, die sich dann aber verselbständigt und

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029 - am 13.02.2026, 07:25:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

