
Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, 
Herrschaft und Vernunft

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

In der vorliegenden Untersuchung ist der erste Satz dem Denken des An­
walts der Indios und des Urahnen der Menschenrechte gewidmet – dem 
Dominikanerjuristen Bartolomé de Las Casas. Bevor sich die Untersuchung 
seiner Rechts- und Herrschaftskonzeption zuwendet, werden in groben Zü­
gen der sozial- und polithistorische Kontext des Denkers dargelegt, worauf 
eine knappe Einbettung in den geistes- und wissenschaftsgeschichtlichen 
Kontext folgt. Erst dann wird eine überblicksartige biographische Skizze 
seines Lebens entworfen, um anschliessend die Rezeption seines Denkens 
und Wirkens über die vergangenen Jahrhunderte darzulegen. Dies ermög­
licht der lesenden Person, sich seinem Denken allmählich anzunähern und 
die vorliegende Arbeit in der Las-Casas-Forschung zu verorten.

4.1 Sozial- und polithistorischer Kontext

Am 14. Oktober 1469 heirateten im Geheimen in Valladolid Isabella I. von 
Kastilien und Ferdinand II. von Aragón. Mit dieser Verbindung wurden 
in Spanien die wirtschaftlichen und politischen Grundlagen für die dar­
auffolgenden historischen Ereignisse gelegt. Mit dem neuen gemeinsamen 
Königreich wurde beispielsweise 1478 als erste und einzige gesamt-iberische 
Institution die Einrichtung der Inquisition möglich. Dank der neuen politi­
schen Einheit konnte auch die Reconquista, die seit 1200 n. Chr. betriebe­
ne Rückeroberung der gesamten Iberischen Halbinsel vom muslimischen 
Kalifat (den Mauren), abgeschlossen werden. Die letzte maurische Stadt 
Granada wurde am 2. Januar 1492 kampflos durch Vertrag übernommen.1 

1 Zur religiösen und politischen Einigung Spaniens im 15. Jh. vgl. den Sammelband Her­
bers, Klaus / Jiménez Calvente, Teresa (Hgg.), Spanien auf dem Weg zum religiösen 
Einheitsstaat (15. Jh.) = España en el camino hacia un estado homogéneo en lo religio­
so (s. XV) = Spain on its way to religious unity (15th c.), Wolfenbüttel/Wiesbaden 
2022 (= Wolfenbütteler Forschungen, Bd. 168). Im „Vertrag von Granada“ (1491/92) 
wurde der muslimischen Bevölkerung zugesichert, unter der neuen (katholischen) 

27

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganz Iberien war nun Teil der Orbis Christianus, der christlichen Welt. 
Papst Alexander VI. erklärte in der Bulle „Si convenit“ vom 29. Dezember 
1496 Isabella I. und Ferdinand II. zu den Reyes Católicos (dt.: Katholische 
Könige). Noch während der Rückeroberung Granadas schlossen die Katho­
lischen Könige einen Vertrag mit dem genuesischen Seefahrer Christoph 
Kolumbus (Cristóbal Colón), der ihnen einen noch unbekannten Seeweg 
nach Indien versprach. Aufgrund der von anderen europäischen Monarchi­
en entdeckten Handelswege nach Asien drohte die neue spanische Monar­
chie wirtschaftlich ins Hintertreffen und in Abhängigkeiten zu geraten. So 
wurde Columbus vorsorglich mit dem Titel eines Admirals versehen und 
zum Vizekönig der noch herrscherlosen Gebiete ernannt, die er eventuell 
auf seiner Reise entdecken sollte.2

Am Freitag, 12. Oktober 1492, erblickten die Besatzungen der spanischen 
Schiffe Santa María, Pinta und Niña als erste Spanier amerikanisches Land. 
Ihr Admiral Kolumbus notierte über die angetroffenen Einwohner der Insel 
Guanahani3 und seinen beabsichtigen Umgang mit ihnen in sein Tagebuch:

Herrschaft keine wesentlichen Benachteiligungen oder Unterdrückungen zu erfahren. 
Als sich aber zeigte, dass viele der Muslime nicht freiwillig zum Christentum zu 
konvertieren bereit waren, begann die katholische Herrschaft unter Federführung von 
Isabellas Beichtvater Francisco Jiménez de Cisneros damit, Muslime mittels Gewalt 
und Ungleichbehandlung zur Konversion zu zwingen. Von den Muslimen wurde dies 
als Bruch des Vertrags von Granada betrachtet, was 1499–1501 zu Aufständen führte. 
An der Niederringung dieser Unruhen beteiligte sich auch der damals 16-jährige 
Bartolomé de Las Casas (vgl. Eggensperger, Thomas / Engel, Ulrich, Bartolomé 
de las Casas: Dominikaner – Bischof – Verteidiger der Indios, Mainz 1991 (= Topos 
Taschenbücher, Bd. 207), 141; Bordat, Josef, Gerechtigkeit und Wohlwollen. Das 
Völkerrechtskonzept des Bartolomé de Las Casas, Aachen 2006, 67). Die Aufstände 
führten wiederum dazu, dass die den Muslimen im Vertrag garantierten Rechte, insbe­
sondere das Recht auf Ausübung ihrer Religion, nun erst recht aberkannt wurden. 
Cisneros begründete dies auch rechtlich: Er untersuchte ab 1499 die im Vertrag den 
granadischen Muslimen gewährten Sonderrechte und kam zu dem Schluss, dass diese 
dem kanonischen Recht widersprachen. Dieses aber stehe über den Befugnissen der 
Katholischen Könige. Die Katholischen Könige hätten demgemäss im Vertrag von 
Granada über etwas verfügt, worüber sie keine Befugnisse gehabt hätten.

2 Vgl. den Vertrag „Kapitulation von Santa Fé“ vom 17. April 1492 und den Titulo vom 
30. April 1492. Eine deutsche Übersetzung des Vertrages und des Titulo ist abgedruckt 
in: Columbus, Christoph, Dokumente seines Lebens und seiner Reisen, mit 45 zeitge­
nössischen Abbildungen, auf der Grundlage der Ausgabe von Ernst Gerhard Jacob 
(1956) erw., neu hg. u. eingel. von Friedemann Berger, Band 1: 1451 bis 1493, Leip­
zig 1991(= Sammlung Dieterich, Bd. 420), 66–67 („Der Vertrag vom 17. April 1492) 
und 67–70 („Titulo“).

3 Später bei der Abfahrt von Kolumbus „San Salvador“ genannt. Vgl. Columbus, Chris­
toph (Colón, Cristóbal), Schiffstagebuch, übers. aus dem Spanischen v. Roland Erb, 

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

28

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Da sie uns große Freundschaft erwiesen und ich erkannte, daß es Leute 
waren, die sich besser mit Liebe zu unserem heiligen Glauben befreien 
und bekehren würden als mit Gewalt, gab ich einigen von ihnen […] 
allerhand […] Dinge […]. Sie nahmen alles und gaben sehr bereitwillig 
von dem, was sie hatten. Aber mir schien, als seien die Leute sehr arm 
an allem. […] Sie müssen treffliche Diener [Sklaven] sein und von gutem 
Verstand […] und ich glaube, man könnte sie leicht zum Christentum 
bekehren […] Ich [werde] bei meiner Abfahrt von hier sechs Leute für 
Eure Hoheit mitnehmen, auf daß sie die spanische Sprache erlernen.“4

Dieses Zitat zeigt auf, dass ab dem ersten Moment der Begegnung zwischen 
Indios und europäischen Entdeckern auf der Seite der Letzteren eine enor­
me Spannung bestand: Das christliche Ideal der Liebe und der Missionie­
rungs- und Bekehrungsauftrag standen den wirtschaftlichen Interessen und 
einer potenziellen Sklaverei diametral gegenüber. Es sollte nicht bei den 
sechs verschleppten Indios der ersten Reise bleiben.

Auf dem Westweg nach Indien (Westindien) trafen die Spanier auf 
Menschen und Völker, die sich in ihrer Wahrnehmung radikal von ihnen 

mit einem Nachwort von Jürgen Heil, nach der Publicación de la Comisón Nacional 
Cubana de la UNESCO 1961, Leipzig 1980, 12–13 („14. Oktober“).

4 Columbus, Schiffstagebuch, 10–12, hier 11–12 („Donnerstag, 11. Oktober“). Zum 
Schiffstagebuch sind folgende beiden Bemerkungen in Zusammenhang mit Las Casas 
wichtig: 1) Das originale Schiffstagebuch von Columbus ging verloren, einzig die 
Abschrift von Bartolomé de Las Casas überlebte ausschnittweise in seiner „Geschichte 
Westindiens“ („Historia de Las Indias“). Deutschen Übersetzungen liegt meist eine ita­
lienische Übersetzung aus dem 16. Jahrhundert von Las Casas’ Abschrift zugrunde, die 
hier zitierte Übersetzung ist die bisher einzige aus dem spanischen Original (vgl. Heil, 
Jürgen, Das Schiffstagebuch, in: ebd., 88; LC WA 2, 186, Anm. 21 von Mariano Delga­
do). 2) Aufgrund dieser Quellenlage kann berechtigterweise danach gefragt werden, 
inwiefern die Beschreibung der Indios von Columbus als sanftmütige, verstandesfähige 
Wesen, die mittels Liebe und Zuneigung zum Evangelium finden sollen, tatsächlich 
von Columbus stammt und nicht Einschübe von Las Casas sind. Denn während im 
Werk von Las Casas ebensolche Beschreibungen dominieren, zeugt das Handeln von 
Columbus von der gegenteiligen Ansicht. Doch diese Frage muss von Historikern in 
separater Forschung geklärt werden. Neue Technologien der Textanalysen könnten 
hierbei helfen, wie es bereits 1993 begonnen wurde; vgl. Irizarry, Estelle, The two 
authors of Columbus’ “Diary”, in: Computers and the Humanities, Vol. 27/2 (1993), 
85–92. Dagegen könnte allerdings der Brief sprechen, den Columbus am 15. Februar 
1493 an Luis de Santangel schrieb und in dem er festhielt: „Auf diesen Inseln konnte 
ich keine Ungeheuer in Menschengestalt feststellen, wie viele glauben machen wollen, 
sondern fand überall Leute von angenehmem Äußern“ (Columbus, Christoph, Brief 
an Luis de Santangel, den Verwalter der königlichen Privatschatulle, vom 15. Februar 
1493, dt. entnommen aus Ders., Dokumente seines Lebens, Bd. 1, 279–289, 285).

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

29

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterschieden. Für die Europäer waren die Indios Andere, deren gesamter 
Habitus und deren Lebensweisen als Grenzüberschreitungen der von den 
Europäern als universal gültig angenommenen Grundregeln menschlichen 
Daseins wahrgenommen wurden.5 So waren die Indios unter anderem 
weder christlich noch gehörten sie einer „Sekte“6 an, d. h., sie waren auch 
nicht jüdisch oder muslimisch. Auch für die Indios waren die Spanier 
wohl Andere. Wie bereits der erste Geschichtsschreiber Europas, Herodot, 
in seiner „Historia“ versuchte, die Anderen mittels der in seinem Kultur­
kreis verständlichen Konzeptionen einzuordnen, so taten dies auch die 
spanischen Erkunder. Aus Reiseberichten wussten Kolumbus und spätere 
Conquistadores, was für Wesen und Völker ausserhalb Europas zu finden 
seien.7 Die Eingeborenen in Asien, denn dort wähnten sie sich ja, waren 
gemäss den Überlieferungen häufig unzivilisierte Wilde, was sich u. a. in 
deren kannibalischen Angewohnheiten und ihrer unkontrollierten Sexuali­
tät zeige.8 Die Begegnungen mit den Indios lösten Fragen aus: Um was 
für eine Kategorie von Lebewesen handelte es sich bei diesen Anderen 

5 Vgl. dazu Brunstetter, Daniel R., Tensions of Modernity. Las Casas and His Legacy 
in the French Enlightenment, New York / London 2012 (= Routledge Innovations in 
Political Theory, Vol. 44), hier v. a. 1–16, 62–93.

6 Columbus, Schiffstagebuch, 10–12, 12 („Donnerstag, 11. Oktober“).
7 Im Allgemeinen kann hervorgehoben werden, dass die Beschreibung der Indios in 

den Reiseberichten von Columbus und seinen Nachfolgern markante Ähnlichkeiten 
mit den Darstellungen von Einheimischen in früheren Reiseberichten von Asienreisen 
(z. B. Giovanni da Pian del Carpine OFM (1246), Wilhelm von Rubruk (1253/54) und 
Marco Polo (1271–1292)) aufweist. Besonders sei an dieser Stelle die Einflechtung my­
thologischer Elemente betont, wie sie seit der Antike (z. B. Homer) in Reiseberichten 
auftauchen. Dies war vor allem in den sogenannten Reiseberichten von Sir John de 
Mandeville (14. Jh.) der Fall. Vgl. zur Gattung des historischen Reiseberichts: Ette, 
Ottmar, ReiseSchreiben. Potsdamer Vorlesungen zur Reiseliteratur, Berlin 2020, 255–
661, hier v. a. 255–296 („Cristóbal Colón alias Christoph Columbus und der erste 
europäische Blick auf die Neue Welt“).

8 Die Bezeichnung Kannibalismus stammt im Übrigen von Columbus: „Der Admiral 
sagt weiterhin, die Indios auf den Inseln, die sie bisher besucht hätten, lebten in großer 
Furcht vor Carib, und auf einigen Inseln nenne man es Caniba, aber auf der Española 
Carib; und jene müßten verwegene Menschen sein, da sie nach allen diesen Inseln 
führen und alle auffräßen, die sie fangen könnten“ (Columbus, Schiffstagebuch, 59 
(„Sonntag, 13. Januar“)). Die Vorstellung der menschenfressenden Indios verbreitete 
sich – auch aufgrund der Berichte von Amerigo Vespucci – rasch in Europa und 
prägte nachhaltig die europäische Wahrnehmung der Indios. In welchem Tempo sich 
die Ansicht in ganz Europa zu verfestigen wusste, zeigt exemplarisch der bekannte 
St. Galler Globus aus der Mitte des 16. Jh. Neben einer Gruppe Indios in Südamerika 
stehen die Worte: Indigene passim per Indiam nouam sunt antropophagi (dt.: „Die in 
ganz Neu-Indien verstreuten Eingeborenen sind Menschenfresser“).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

30

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Verhältnis zu ihnen selber? Durften die Indios von den Europäern 
beherrscht werden? Hatte Spanien gar eine Pflicht dazu, über die Indios zu 
herrschen?9

Papst Alexander VI. sprach den Katholischen Königen 1493 die in ihrem 
Namen entdeckten und noch zu entdeckenden Gebiete zu, genauso wie 
einige Jahre zuvor auch die Portugiesen das von ihnen entdeckte Land 
vom Papst zugesprochen erhalten hatten.10 1494 schlossen Spanien und 
Portugal im Beisein Alexanders VI. den Vertrag von Tordesillas, in dem die 
Herrscher die Welt unter sich aufteilten. Mit den Entdeckungsfahrten von 
Amerigo Vespucci, zunächst unter kastilischer, später unter portugiesischer 
Flagge, wurde allmählich klar, dass es sich bei den von Kolumbus entdeck­
ten westindischen Inseln nicht um eine Indien oder Asien vorgelagerte 
Inselgruppe handelte. Stattdessen bemerkte Vespucci, dass es sich um einen 
neuen Kontinent, eine Neue Welt handle.11

Schon vor der päpstlichen Rückendeckung war sich Columbus auf der 
ersten Reise sicher, dass die neu entdeckten Völker Untertanen der spani­
schen Krone seien. So schreibt er am 16. Dezember in seinem Tagebuch: 
„[…] und alle werden Eure [der Katholischen Könige] Untertanen sein, 
denn für die Euren halte ich sie.“12 Die spanischen Siedler suchten nach 
Möglichkeiten, sowohl das entdeckte Land als auch die darauf lebenden In­
dios für die eigenen wirtschaftlichen Interessen zu nutzen. Die Konsequenz 
davon war zuerst die Conquista, anschliessend die Versklavung grosser Tei­
le der indigenen Bevölkerung. Letztere verbat Isabella I. zwar bereits 1496 
zum ersten Mal, was allerdings nicht nur der Gouverneur Westindiens, 
Columbus, ignorierte. Nach seiner Ankunft in Westindien etablierte der auf 
Columbus folgende Gouverneur Nicolás de Ovando als kolonialwirtschaft­

9 Vgl. Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie. 
Antike und Mittelalter, 2., überarb. und erw. Aufl. Tübingen 2006 (= UTB, Bd. 2270), 
342.

10 Vgl. die Bulle von Nikolaus V., Dum diversas: Die kriegerische Verteidigung des 
Glaubens (18. Juni 1452), in: Utz, Arthur / Gräfin von Galen, Brigitta (Hgg.), Die 
katholische Sozialdoktrin in ihrer geschichtlichen Entfaltung. Eine Sammlung päpst­
licher Dokumente vom 15. Jahrhundert bis in die Gegenwart (Originaltexte und 
Übersetzung), Bd. 2, Aachen 1976, 1746–1751; sowie die Erklärung von dems., Roma­
nus Pontifex: Die päpstliche Gewalt als Herrschaftstitel über die Heiden und deren 
Gebiete (8. Januar 1455 (1454)), in: Utz / Galen (Hgg.), Die katholische Sozialdok­
trin, Bd. 3, 2442–2457.

11 Vgl. Vespucci, Amerigo, Mundus Novus / Neue Welt, in: Ders., Mundus Novus / 
Neue Welt und Die vier Seefahrten, mit 7 Karten, lateinisch und deutsch, hg. v. Uwe 
Schwarz, Wiesbaden 2014, 113–143.

12 Columbus, Schiffstagebuch, 41 („Sonntag, 16. Dezember“).

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

31

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liche und -rechtliche Ordnung das System der Encomiendas und Reparti­
mientos.13 Dieses System ähnelte äusserlich dem feudalen Lehenswesen in 
Europa und war doch von diesem verschieden.

Eine Encomienda war ein Gebiet, das einem Spanier zugeteilt wurde, der 
sich dann, so die Idee, um die Bewirtschaftung und die Bewohner des Lan­
des kümmern sollte. Encomendar heisst auf Deutsch so viel wie anvertrau­
en. Die Indios (genannt: Encomendados, die Anvertrauten) sollten jeweils 
für den Encomendero arbeiten und/oder Abgaben entrichten (Tribut). Der 
Encomendero sollte im Gegenzug für das Wohlergehen der Encomendados 
sorgen, sie beschützen und zum christlichen Glauben bringen. Die Reparti­
mientos funktionierten im Grunde nach demselben Prinzip, hier war der 
verantwortliche Leiter aber nicht ein Spanier, sondern die spanische Mon­
archie selbst. Die Arbeitskräfte in den Repartimientos „unterstanden also 
nicht einem bestimmten Encomendero, sondern wurden von offizieller, 
staatlicher Seite kontrolliert.“14

Die rechtliche Grundlage zur Durchsetzung dieses Systems erhielt Ovan­
do von Königin Isabella I. in Form eines königlichen Erlasses 1503. Jeder 
Indiohäuptling wurde verpflichtet, eine bestimmte Anzahl Personen als Ar­
beitskräfte zur Verfügung zu stellen. Die Indios waren gemäss den Bestim­
mungen von Isabella I. freie Personen, die sich hinsichtlich ihres Rechts­
status nicht von den Untertanen in Europa unterschieden. Ihre faktische 
Behandlung ähnelte aber eher jener von Leibeigenen. Die Encomenderos 
setzten die eine Seite ihres Auftrages – nämlich ihr Recht, von den Indios 
wirtschaftliche Leistungen einzufordern – rigoros durch. Der damit einher­
gehenden Verpflichtung, als Encomendero für die Indios zu sorgen, kamen 
sie meist, wenn überhaupt, nur halbherzig nach. Das Encomiendasystem 
war für die spanischen Siedler und Konquistadoren wirtschaftlich äusserst 
lukrativ. Die geschilderte Praxis führte allerdings zu einer rasanten Verklei­
nerung der Indiopopulationen. Nicht nur zur territorialen Vergrösserung, 
sondern auch, um neue Indios als Arbeitskräfte zu bekommen, mussten 
deswegen Eroberungskriege geführt werden. Die Encomenderos erhielten 
immer wieder intellektuelle und politische Rückendeckung von Personen, 
die argumentierten, dass die Indios lediglich menschenähnliche Tiere (so­
genannte Homunculi) seien, ohne Eroberung keine Missionstätigkeit mög­

13 Columbus musste aufgrund seiner Misswirtschaft abgelöst werden. Der Untersu­
chungsrichter Francisco de Bobadilla stellte fest, dass die Klagen von spanischen 
Siedlern gegen Columbus wegen dessen Misswirtschaft zutrafen und Columbus vor 
Gericht gehörte.

14 Eggensperger / Engel, Bartolomé de las Casas, 39.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

32

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich sei und der Papst in den entsprechenden Bullen seine Universalgewalt 
auf die spanischen Könige übertragen habe.15 Es war die Bekämpfung der 
gelebten Praxis dieses Systems und damit auch des Systems selbst, denen 
die Aufmerksamkeit Las Casas’ seit seiner von ihm als Bekehrung bezeich­
neten Neuausrichtung seines Lebens 1514 galt; das machte die Encomiendas 
und Repartimientos zum „Dreh- und Angelpunkt“ seines Engagements.16

Trotz wiederholter Anordnungen seitens der spanischen Herrscher gegen 
die Unterdrückung und grausame Behandlung der Indios führten diese 
Rechtsakte und Anweisungen nicht zu einer faktischen Verbesserung der 
Situation der Indios.17 Die Gesetze zu ihrem Schutz wurden nur sehr spär­
lich umgesetzt, wie das Beispiel der Gesetze von Burgos und der ein Jahr 
später folgenden Gesetze von Valladolid zeigt. Die 35 Gesetze, die im Jahr 
1513 in Burgos erlassen wurden, gelten bis heute als einer der ersten rechtli­
chen Schritte zur Verbesserung der Behandlung der Indios.18 Aber selbst je­
ne wenigen Änderungen, wie beispielsweise das Verbot, Spottnamen für die 
Indios zu verwenden, blieben unbeachtet. Auch die darauffolgenden Geset­
ze von Valladolid (1514) verbesserten die Behandlung der Indios nicht. Die 
umfangreichste Gesetzgebung zu ihrem Schutz waren die Leyes Nuevas von 
1542. An deren Entstehung war Las Casas massgeblich mitbeteiligt. Sie

„betreffen die Neuordnung des Kronrates (Gesetze 1–9), die Neuordnung 
der Audiencias [Appellationsgerichte], Vizekönige und Statthalter (10–

15 Vgl. Specht, Rainer, Die Spanische Spätscholastik im Kontext ihrer Zeit, in: Grunert, 
Frank / Seelmann, Kurt (Hgg.), Die Ordnung der Praxis. Neue Studien zur Spani­
schen Spätscholastik, Tübingen 2001 (= Frühe Neuzeit, Bd. 68), 3–17, 12.

16 Vgl. Eggensperger, Thomas, Einleitung: Die encomienda – Dreh- und Angelpunkt 
der Kritik des Las Casas an der Kolonisierung Westindiens, in: LC WA 3/2, 67–81.

17 Vgl. Schirrmacher, Jonas, Die Politik der Sklaverei. Praxis und Konflikt in Kastilien 
und Spanisch-Amerika im 16. Jahrhundert, Paderborn 2017, 209–350 („Indio-Sklave­
rei in Spanisch-Amerika zwischen 1492 und 1600“). Eine Sammlung der spanischen 
Indiogesetzgebungen wurde 1681 in zwei Bänden veröffentlicht: Recopilación de 
Leyes de los Reynos de las Indias, mandadas imprimir y publicar por la Magestad 
Catolico del Rey Don Carlos Segunda, Madrid 1681. Die wichtigsten Indioschutz­
bestimmungen werden in Bd. 2, Buch 6 in 19 Titeln abgehandelt. Vgl. einleitend 
Gerdts-Rupp, Elisabeth, Die Indianergesetzgebung im spanischen Kolonialreich auf 
Grund der Recopilación de Leyes de los Reynos de las Indias, in: Ibero-amerikani­
sches Archiv, Bd. 14/2–3 (1940), 127–162.

18 „1512 wird die Oberherrschaft des Königs von Spanien über die Indios […] in Burgos 
noch ohne Vorbehalt angenommen; man betont allerdings, daß bekehrte und friedli­
che Indios als Vasallen des Königs im Besitz ihrer Eigentums- und Herrschaftsrechte 
bleiben und daß ihre Versklavung ein Rechtsbruch ist“ (Specht, Die Spanische 
Spätscholastik, 12).

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

33

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19), die Behandlung der Indios, d. h. unter anderem die Befreiung der 
schon versklavten Indios und das Verbot, neue Sklaven zu machen (20–
25), die Neuordnung der Encomiendas mit dem Verbot ihrer Vererbung 
(26–33), die Art und Weise, wie Neuentdeckungen stattfinden sollen (34–
38), die Neuordnung der Tributenfrage (39).“19

Die versuchte Durchsetzung der Leyes führten unter anderem in Peru 1544 
zu Aufständen von Encomenderos. Bereits drei Jahre nach ihrer Inkraftset­
zung wurden sie von Karl V. wieder relativiert und in Teilen aufgehoben. 
Schliesslich bestätigte Philipp II. von Spanien 1556 das Encomienda- und 
Repartimientosystem erneut, womit diese Frage in Spanien als geklärt 
galt.20

4.2 Geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umgebung

Ausgelöst durch die Entdeckung der Neuen Welt, die von Luther angestos­
sene Reformation und den sich ausdehnenden Humanismus, entwickelten 
sich auf der Iberischen Halbinsel und den mit ihr verbundenen Weltge­
genden geistes- und rechtsgeschichtliche Weichenstellungen, die später 
„die Denkvoraussetzungen für die politische Begriffswelt der Moderne“21 

bildeten. Die in dieser Zeit gebildeten Begrifflichkeiten werden später, so 
der Philosoph und Soziologe Habermas, „sowohl für die Wissenschaftsent­
wicklung als auch für die subjektphilosophische Wende in der Erkenntnis­
theorie und den Übergang vom metaphysisch begründeten Naturrecht zum 
Vernunftrecht“22 zentral sein. Von ihnen übernahm beispielsweise Locke 
die beiden Prinzipien für die Legitimation moderner Herrschaftsordnun­
gen: das Gesellschaftsvertragsdenken und die Idee der natürlichen Rechte 
jedes Menschen qua seiner Vernunftbegabung.23 Auch Las Casas stand 
im Dunstkreis jener Denker, die so nachhaltig an der Schwelle zur Moder­
ne standen, und kann zu ihnen gerechnet werden. Es handelte sich bei 
ihnen zur Hauptsache, je nach Fokus und Perspektive, um juristisch argu­

19 Delgado, Mariano, Stein des Anstoßes. Bartolomé de Las Casas als Anwalt der 
Indios, St. Ottilien 2011, 63.

20 Vgl. ebd., 62–70.
21 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 162.
22 Ebd., 764.
23 Vgl. Habermas, Jürgen, Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 2: Vernünftige 

Freiheit. Spuren des Diskurses über Glauben und Wissen, 4. Aufl., Berlin 2020, 186–
187.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

34

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mentierende Theologen oder theologisch argumentierende Juristen,24 die 
überwiegend zum Dominikaner-, Franziskaner- und Jesuitenorden gehör­
ten. Zu der Denkergruppe seitens der Dominikaner werden unter anderen 
Francisco de Vitoria (1492–1546), Dominico de Soto (1494–1560), Domin­
go Báñez (1528–1604) und Melchior Cano (1509–1560) gezählt. Auch Las 
Casas darf als Dominikaner wohl am ehesten ihnen zugerechnet werden. 
Zur Jesuitenlinie gehörten Personen wie Francisco Toledo (1532–1596), Luis 
de Molina (1536–1600), Gabriel Vásquez (1549–1604) und Francisco Suárez 
(1548–1617).25

In der Tradition der Scholastik entdeckten sie in der Arbeit mit aner­
kannten Autoritäten das auf Aristoteles zurückgehende traditionelle Natur­
rechtsdenken neu und schlugen ihre je unterschiedlichen Lösungen als 
Antwort auf die Herausforderungen ihrer Zeit vor. Wechselhaft werden 
sie deswegen unter den Begrifflichkeiten zweite Scholastik, Spätscholastik, 
spanische Spätscholastik, iberische Spätscholastik, spanische Klassiker des 
Naturrechts oder auch Schule von Salamanca subsumiert, wobei keine die­
ser Bezeichnungen die zu ihr gezählten Denker und Denksysteme exakt 
zu fassen vermag und damit jede von ihnen ungenau bleibt.26 So gibt die 
Bezeichnung Spätscholastik Aufschluss über die methodische Verbindung 
zwischen den Denkern, spanische Klassiker des Naturrechts verweist auf 
den alle verbindenden inhaltlichen Schwerpunkt, und Schule von Salaman­
ca fokussiert auf das institutionelle Zentrum der Strömung.

Auch wenn es vermessen ist, bei der Gruppe von einer Schule im enge­
ren Sinne und umso weniger von einer Denkschule, die mit einer bestimm­
ten Universität verbunden ist, zu sprechen, lassen sich aus dem institutio­
nellen Entwicklungszusammenhang der Universität Salamanca doch einige 
Erklärungen für den methodisch und inhaltlich kleinsten gemeinsamen 
Nenner der Denker finden. Seit der Gründung der Universität 1218 als 

24 Vgl. dazu Seelmann, Kurt, Theologie und Jurisprudenz an der Schwelle zur Mo­
derne. Die Geburt des neuzeitlichen Naturrechts in der iberischen Spätscholastik, 
Baden-Baden 1997 (= Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, Rechtstheorie 
und Rechtssoziologie, H. 20).

25 Vgl. Huser, Patrick, Vernunft und Herrschaft. Die kanonischen Rechtsquellen als 
Grundlage natur- und völkerrechtlicher Argumentation im zweiten Prinzip des Trak­
tates „Principia quaedam“ des Bartolomé de Las Casas, Münster 2010 (= Religions­
Recht im Dialog, Bd. 11), 30–37.

26 Vgl. dazu: Huser, Vernunft und Herrschaft, 30, Anm. 21; Jansen, Nils, Theologie, 
Philosophie und Jurisprudenz in der spätscholastischen Lehre von der Restituti­
on. Außervertragliche Ausgleichsansprüche im frühneuzeitlichen Naturrechtsdiskurs, 
Tübingen 2013 (= Grundlagen der Rechtswissenschaft, Bd. 19), 4–23.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

35

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fünfte europäische Universität im moderneren Sinne27 wurde in Salamanca 
nach dem Vorbild Bolognas ein Schwerpunkt auf Rechtswissenschaften 
gelegt. Im 15. Jahrhundert suchte die bolognesisch aufgestellte Universität 
Salamanca verstärkt die Nähe zu den humanistisch und theologisch orien­
tierten Universitäten Paris und Rom.28 Aus diesen Verbindungen ist die 
wissenschaftliche Stossrichtung im 16. Jahrhundert zu erklären: rechtswis­
senschaftlich, theologisch und humanistisch.29 Aufgrund des diskursiven 
Zusammenspiels von Rechtswissenschaften, scholastischer Theologie und 
humanistischer Philosophie und dem freien Jonglieren, Experimentieren 
und Kombinieren von Gedanken aus allen Disziplinen bezeichnet der 
Rechtshistoriker Nils Jansen die damalige Universität von Salamanca als ein 
„frühneuzeitliches Naturrechtslaboratorium“30. Die heute als bedeutendsten 
geltenden Vertreter der Schule von Salamanca sind der Begründer der 
Dominikanerlinie Francisco de Vitoria und der Begründer der Jesuitenlinie 
Francisco Suárez – sie zählen zu den fünf Professoren mit dem heute 
höchsten Human Capital Index in Salamanca von der Universitätsgrün­
dung bis 1800.31

Das Erbe der sogenannten scholastischen Methode ist der Hauptgrund 
für die Bezeichnung Spätscholastik oder zweite Scholastik. Obschon nicht 
klar ist, worin die scholastische Methode zu jener Zeit denn überhaupt 
bestand, lässt sich als kleinster gemeinsamer Nenner die Darlegung und 
Berufung auf Autoritäten (auctoritas), das Untersuchungsziel der Erkennt­
nis der einen richtigen Vernunft (recta ratio) und der Versuch, sich wider­
sprechende Autoritäten mit der richtigen Vernunft in Einklang zu bringen, 

27 Vgl. dazu die neueste empirisch-historische Forschung mit Datensatz bei de la 
Croix, David / Vitale, Mara, A Timeline of Medieval Universities, in: Repertorium 
Eruditorum Totius Europae, Vol. 8 (2022), 1–5. Die in dieser Zeitschrift veröffentlich­
ten Zusammenfassungen und Artikel basieren auf dem Datensatz des EU-geförderten 
Forschungsprojekts „Upper Tail Human Capital and the Rise of the West“, der online 
verfügbar ist: https://shiny-lidam.sipr.ucl.ac.be/scholars/ [24.6.2024].

28 Vgl. Vitale, Mara, Scholars and Literati at the University of Salamanca (1218–1800), 
in: Repertorium Eruditorum Totius Europae, Vol. 7 (2022), 1–10.

29 Vor allem der humanistische Einfluss wird teilweise zu wenig betont. Vgl. dazu Jan­
sen, Theologie, Philosophie und Jurisprudenz, 10–16.

30 Vgl. Ebd.
31 Vgl. Vitale, University of Salamanca, 1–10. Zur Berechnung des hier verwendeten 

Human Capital Index vgl. die beiden Artikel de la Croix, David / Vitale, Mara, 
Scholars and Literati at the University of Bologna (1088–1800), in: Repertorium 
Eruditorum Totius Europae, Vol. 1 (2021), 1–10, 9; Curtis, Matthew / de la Croix, 
David, Measuring Human Capital: from WorldCat Identities to VIAF, in: ebd., Vol. 10 
(2023), 17–22.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

36

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shiny-lidam.sipr.ucl.ac.be/scholars
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shiny-lidam.sipr.ucl.ac.be/scholars


finden. Neben traditionell-klassischen Texten aus der antiken und patristi­
schen Philosophie galt vor allem Thomas von Aquin als Autorität. Die 
Theologie des Aquinaten hatte Vitoria in Salamanca nach Pariser Vorbild 
als Lehrbuch an die Stelle des Sentenzenkommentars von Petrus Lombar­
dus gesetzt.32 Bei Las Casas treten insbesondere Seneca, Cicero und Augus­
tinus neben der durch Thomas von Aquin vermittelten Aristoteleslektüre 
als Autoritäten auf. Rechtlich bedeutend waren die damals allgemein an­
erkannten Rechtssysteme – v. a. das römische Recht, das langobardische 
Lehnsrecht und das kanonische Recht – und die bekannten und europa­
weit anerkannten mittelalterlichen Kommentatoren derselben, wie etwa 
Bartolus von Sassoferrato und Baldus de Ubaldis.33 In Form und Aufbau 
orientierten sich die Spätscholastiker an den hochscholastischen Formen 
Quaestio und Kommentar.34 Anders als die universitären Denker geht Las 
Casas allerdings nur wenig systematisiert und abstrahierend vor. „Es ist 
offensichtlich“, schreibt Patrick Huser, „dass Las Casas, zutiefst geprägt von 
den Erfahrungen in der Neuen Welt, konkrete Ziele verfolgt, während Vito­
ria [wie auch Suárez] aus der sicheren Distanz des angesehenen Gelehrten 
die politischen Zustände analysiert.“35

Bei der Lösung der durchaus weltlichen Probleme ihrer Zeit, etwa der 
Verhältnisbestimmung zwischen christlichen Europäern und nicht-christli­
chen Indigenen, hatten die spanischen Klassiker des Naturrechts aber auch 
ideengeschichtliche Probleme der mittelalterlichen Kontroversen zwischen 
Thomisten, Scotisten und Nominalisten zu verarbeiten.36 Sie besannen sich 
inhaltlich auf das stoisch-christliche Naturrechtsdenken, in dessen Rahmen 
sie praxisbezogen eine Synthese aus voluntaristischen und rationalistischen 
Elementen zu gewinnen suchten. Ihre Grundannahme war ein Menschen-, 
Gesellschafts- und Weltbild, das sich grob wie folgt charakterisieren lässt: 
Der Mensch ist Abbild Gottes (Gen 1), weshalb er frei und vernunftfähig 
ist.37 Als Beispiel für eine systematisierte Natur- und Völkerrechtslehre wird 
im Folgenden die Konzeption von Francisco de Vitoria, dem Begründer der 
Schule von Salamanca, als Teil der spanischen Klassiker des Naturrechts in 
groben Zügen wiedergegeben.

32 Vgl. Jansen, Theologie, Philosophie und Jurisprudenz, 10–16.
33 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 30–52; 62–68.
34 Vgl. Specht, Die Spanische Spätscholastik, 10–11.
35 Huser, Vernunft und Herrschaft, 47.
36 Vgl. Jansen, Theologie, Philosophie und Jurisprudenz, 7.
37 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 32–33.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

37

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


De Vitoria entwickelte eine Unterscheidung des Naturrechts in ein objek­
tives und ein subjektives Naturrecht.38 Das objektive Naturrecht erkannte 
er in der grundlegenden natürlichen Ordnung: Alles Seiende ist auf ein 
Ziel hin ausgerichtet, nämlich auf Gott. Die natürliche Ordnung ist für 
alle verbindlich und kann erkannt werden. Deswegen kann auch erkannt 
werden, wenn jemand dagegen verstösst und ihr zuwiderhandelt. Menschli­
che, positive Gesetze haben ihr Fundament in dieser Ordnung zu verorten. 
Erkannt werden können Prinzipien dieser Ordnung in drei Stufen: Auf der 
ersten Stufe sind Prinzipien direkt ersichtlich und evident, auf der zweiten 
folgen Schlussfolgerungen und Konsequenzen aus den ersten Prinzipien, 
und auf der dritten Stufe werden mittels Vernunftargumenten, d. h. im 
vernunftgeleiteten Diskurs, Prinzipien aus den gewonnenen Erkenntnissen 
der ersten und zweiten Stufe gebildet.39

Daneben kennt Vitoria ein subjektives Naturrecht, in dem Anspruchs­
rechte formuliert sind. Ius meint für Vitoria vor allem Handlungsmacht, 
also das Recht, etwas zu machen oder eben nicht zu machen, soweit es 
das Gesetz erlaubt. Wichtig ist nun, dass Vitoria jeden Menschen als Trä­
ger subjektiver, natürlich gegebener Rechte betrachtet. Das heisst: Jeder 
Mensch hat Anspruch auf seine eigenen Handlungen im Rahmen des Ge­
setzes. Daraus folgt als Konsequenz die Art und Weise von Herrschaft: 
Weil alle Menschen handeln können, können sie sich gemeinsam auf eine 
Verteilung von Eigentumsverhältnissen einigen.40 In der Konklusion davon 
konstituiert Vitoria eine weltweite Kommunikationsgemeinschaft, in der 
auch die Indiovölker der Neuen Welt als gleichberechtigte Diskurspartner 
der europäischen christlichen Völker auftreten können. Vitoria schreibt: 
„Es hat nämlich die ganze Welt, die in gewisser Weise ein einziges Gemein­
wesen bildet, die Vollmacht, Gesetze zu erlassen, die gerecht und angemes­
sen für alle sind; solche liegen im Völkerrecht vor.“41 Das Völkerrecht ist 
damit ein Ausfluss des Naturrechts.

38 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 346–355.
39 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 41–47.
40 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 353–356; Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 

911–916.
41 Vitoria, Francisco de, De potestate civili / Über die politische Gewalt, in: Ders., 

Vorlesungen I: Völkerrecht, Politik, Kirche = Relectiones, Bd. 1, lateinisch-deutsch, 
hg. v. Ulrich Horst, Heinz-Gerhard Justenhoven und Joachim Stüben, Einführung, 
Übersetzung und Anmerkungen von Joachim Stüben, Stuttgart / Berlin / Köln 1997 
(= Theologie und Frieden, Bd. 7), 141–161, hier 156–157.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

38

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.3 Biographische Notizen

Bartolomé de Las Casas42 wurde im November 148443 in Sevilla als Sohn 
eines Kaufmanns geboren. Als er 1493 im Alter von neun Jahren den Einzug 
von Christoph Columbus in Sevilla nach dessen erster Reise mitverfolgte, 
sah der junge Las Casas zum ersten Mal Indios. Sein Vater Pedro de Las Ca­
sas begleitete den Admiral Columbus auf dessen zweiten Reise (1493–1496) 
und brachte seinem Sohn einen Indiosklaven mit.44 In Spanien sammelte 
Las Casas erste militärische Erfahrungen bei der Niederringung der mau­
rischen Aufstände, die von 1499 bis 1501 andauerten.45 150246 schliesslich 
segelten Bartolomé de Las Casas und sein Vater mit dem neu eingesetz­

42 Seit Las Casas’ Tod sind eine Reihe längerer und kürzerer Biographien zu Las Casas 
erschienen. Die hier kurz ausfallenden „biographischen Notizen“ folgen hauptsäch­
lich den Darstellungen von: Awais, Nicole, La mission pacifique des premiers Domi­
nicains en Amérique et de Bartolomé de Las Casas. Un Modèle d’evangélisation?, in: 
Delgado, Mariano / Hodel, Bernard (Hgg.), Huit siècles de mission et de dialogue 
interreligieux dans l’ordre des Prêcheurs, avec la collaboration de Pascal Ortelli, Fri­
bourg 2020 (= Studia Friburgensia, troisème série, vol. 2), 109–135, 129–135 („Annexe 
– Biographie de Las Casas“); Delgado, Mariano, Bartolomé de Las Casas – Weg, 
Werk und Wirkung oder Vom Nutzen mystisch-politischer Nachfolge in Krisenzeiten, 
in: LC WA 1, 11–26; Ders., Stein des Anstoßes; Eggensperger / Engel, Bartolomé 
de las Casas; Clayton, Lawrence A., Bartolomé de las Casas and the conquest of the 
Americas, Sussex 2011; Neumann, Martin, Las Casas. Die unglaubliche Geschichte 
von der Entdeckung der Neuen Welt, Freiburg i. Br. 1990. Eine chronologische 
Zeittafel zu Las Casas’ Leben ist u. a. abgedruckt in Delgado, Stein des Anstoßes, 
187–199; Eggensperger / Engel, Bartolomé de Las Casas, 141–145; LC WA 1, 27–33.

43 Das Geburtsjahr von Las Casas wurde bis in die 1970er-Jahre aufgrund der nicht hin­
terfragten Rezeption der Hypothese des Dominikaners Remesal, der die Lebenszeit 
Las Casas mit 92 Jahren angab, auf das Jahr 1474 gelegt. Inzwischen gilt der 11. No­
vember 1484 als das wahrscheinlichste Geburtsdatum, spätestes Geburtsjahr dürfte 
1485 sein. Vgl. Parish, Helen Rand / Weidman, Harold E., The correct Birthdate of 
Bartolomé de las Casas, in: Hispanic American Historical Review, Vol. 56/3 (1976), 
385–403.

44 Zwei Jahre später ordnete Isabella I. die Rückführung aller Indiosklaven an. Las Casas 
verbrachte so ungefähr 1,5 Jahre mit „seinem“ Indio (vgl. Neumann, Las Casas, 17–
19).

45 Vgl. Eggensperger / Engel, Bartolomé de las Casas, 141; Bordat, Gerechtigkeit und 
Wohlwollen, 67.

46 Über Las Casas’ Jugend ist nicht viel bekannt. Lange wurde davon ausgegangen, er 
habe in Salamanca studiert und eine rechtswissenschaftliche Ausbildung absolviert. 
Beides kann mittlerweile ausgeschlossen werden. „Allenfalls […] hat Las Casas in 
jungen Jahren Latein studiert. Sehr viel wahrscheinlicher hingegen ist, daß er in 
der Bäckerei seines Vaters half “ (Eggensperger / Engel, Bartolomé de las Casas, 
27–28).

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

39

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Gouverneur Nicolás de Ovando nach Santo Domingo auf der Insel 
Hispaniola47. Zum Dank für sein militärisches Engagement erhielt auch 
Bartolomé de Las Casas eine Encomienda zugeteilt. Mit einem Unterbruch 
von 1506 bis 1507, in dem Las Casas in Europa studierte und anschliessend 
in Rom zum Priester geweiht wurde (1507), führte er das Leben eines 
Encomenderos auf Hispaniola. Drei Jahre nach seiner Priesterweihe feierte 
Las Casas bei der Eröffnung einer neuen Goldgiesserei 1510 auf Hispaniola 
Primiz. Als 1512 Diego Velásquez und Pánfilo de Narváez mit der blutge­
tränkten Eroberung Kubas begannen, wurden die Konquistadoren von dem 
Feldkaplan Las Casas betreut. Zum Dank für diese seelsorgerlichen Dien­
ste erhielt Las Casas zusätzlich zu seiner bisherigen auf Hispaniola eine 
zweite Encomienda auf Kuba. Über seine Zeit als „Priester-Encomendero“48 

schreibt er später:

„In dieser Angelegenheit war zu jener Zeit der gute Padre genau so 
verblendet wie alle Laien, die er betreute, davon überzeugt, daß er in der 
Behandlung der Indios ihnen gegenüber immer menschlich, barmherzig 
und gütig war gemäß seiner mitleidenden Natur und auch gemäß seines 
Verständnisses des Gesetzes Gottes.“49

Ab 1510 begann in Las Casas ein Wandlungsprozess einzusetzen, an dessen 
Ende er das wurde, wofür er heute noch bekannt ist: „Anwalt oder univer­
saler Schutzherr der Indios“50. Am vierten Adventssonntag 1511 hielt der 
Dominikaner51 Antonio Montesino in Santo Domingo eine Predigt, in der 

47 Heute: Dominikanische Republik (Ostseite der Insel) und Haiti (Westseite der Insel).
48 Diese Bezeichnung für Las Casas bis 1514 wurde übernommen von Eggensperger / 

Engel, Bartolomé de las Casas, 43.
49 Deutsch zit. n. ebd., 37. Original: LC OC 5, 1892–1893: Pero en aquella materia tan 

ciego estaba por aquel tiempo el buen padre como los seglares todos que tenía por hijos, 
puesto que en el tractamiento [sic] de los indios siempre les fue humano, caritativo 
y pío, por ser de su naturaleza compassivo y también por lo que de la ley de Dios 
entendía.

50 Amt, das Las Casas 1516 von Cisneros erhält (vgl. LC WA 2, 271 = LC OC 5, 2134–
2135).

51 Die Dominikaner waren seit 1510 in Santo Domingo präsent; zu dieser Zeit hatten 
die Franziskaner bereits eine amerikanische Ordensprovinz (1505) gegründet, was 
die Dominikaner erst 1530 nachholen sollten. Mit ihnen ist Las Casas zeitlebens 
verbunden, wohl auch weil sie sich zunächst, wie er, für die Rechtsstellung der Indios 
einsetzten. Ab 1530 bekam diese Einheit der Dominikaner Risse: Der Provinzial der 
damals neu errichteten Provinz Santiago, Domingo de Betanzos, bisher ebenfalls im 
Pro-Indio-Lager, „entdeckte mit einem Mal die Observanz“ und setzte die Vernunft­
fähigkeit der Indios mit jener von Papageien gleich. Auf dem Provinzkapitel 1535 
waren die Dominikaner schliesslich in zwei Lager gespalten. Vgl. Eggensperger, 

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

40

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er die Abschaffung der Indiosklaverei und des Encomiendasystems forder­
te: „Ihr alle [seid] der Grausamkeit und Tyrannei wegen, die ihr gegen 
diese unschuldigen Menschen gebraucht, in Todsünde […] und in ihr lebt 
und sterbt [ihr]“, predigte der Dominikaner zum Johannesevangelium.52 

Die Worte der Predigt dürften auch Las Casas in Concepción de la Vega 
erreicht haben. Persönlicher getroffen hatte ihn jedoch ein Erlebnis 1512: 
Nach der Beichte wurde dem Encomendero Las Casas von einem Domini­
kanerpater die Absolution verweigert. Im Verlauf der Eroberungszüge auf 
Kuba wurde Las Casas zwar immer kritischer, was die militärische Unterjo­
chung der Indios betraf; wie die anderen Konquistadoren hielt er deren 
Unterwerfung aber nicht nur für rechtmässig, sondern gar für eine Pflicht, 
um die nichtchristlichen Indios im Evangelium unterweisen zu können.53

1514 sollte Las Casas als Priester die Eroberung Kubas absegnen. In der 
Vorbereitung auf die Predigt rüttelte ihn vor allem die Auseinandersetzung 
mit einer Stelle aus dem Buch Jesus Sirach 34, 21–27 auf. „Kärgliches Brot 
ist das Leben der Armen, wer es ihnen raubt, ist ein Blutsauger. Den 
Nächsten mordet, wer ihm den Unterhalt wegnimmt, und Blut vergiesst, 
wer einem Lohnarbeiter den Lohn raubt“54, liest Las Casas unter anderem. 
Die Stelle münzt er auf sich selber und die anderen Encomenderos und 
Konquistadoren um – ihm wird bewusst: Er selbst war der Räuber und der 
Mörder. Von nun an setzte sich Las Casas für die Indios und gegen deren 
ungerechte Behandlung durch die spanischen Eroberer ein. Am 15. August 
1514 verkündet er im Rahmen einer Predigt öffentlich, seine Encomiendas 
mitsamt Indios zurückzugeben.55

Ein Jahr darauf kehrt Las Casas mit Antonio Montesino zurück nach 
Spanien, um gegen die Mängel und die Verstösse gegen die Leyes de Burgos 
zu protestieren. 1516 wird er von Kardinal Jiménez de Cisneros, der seit 
dem Tod Ferdinands 1516 ad interim zusammen mit Hadrian von Utrecht 
(dem späteren Papst Hadrian VI.) die spanischen Amtsgeschäfte leitete, 

Thomas, Die Dominikaner in der neuen Welt. Spanische Begegnung vor und mit 
Bartolomé de las Casas, in: Ordenskorrespondenz. Zeitschrift für Fragen des Ordens­
lebens, Bd. 33 (1992), 31–40, Zitat: 38.

52 Die Predigt ist dank Las Casas’ „Geschichte Westindiens“ überliefert (Original: 
LC OC 5, 1761–1765; dt.: LC WA 2, 225–229). Hier auf Deutsch zit. n. LC WA 2, 
226.

53 Siehe oben Anm. 42.
54 Jesus Sirach 34, 25–27.
55 Siehe oben Anm. 42.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

41

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum „Anwalt oder universalen Schutzherrn aller westindischen Indios“56 

ernannt. Von ihm erhält er den Auftrag, gemeinsam mit vier Hieronymi­
ten die Umsetzung der Gesetze in Hispaniola voranzutreiben. Bald schon 
musste Las Casas aber feststellen, dass die Hieronymiten sich mehr für 
die Encomenderos als für die Indios einsetzten. Er reiste zurück nach Valla­
dolid, um deren Absetzung zu fordern. Da Cisneros in der Zwischenzeit 
verstorben war, blieb Las Casas nichts anderes übrig, als auf den Nachfolger 
Ferdinands zu warten. Bis Karl V. rechtmässig eingesetzt werden konnte, 
vergingen allerdings erneut zwei Jahre. In dieser Zeit arbeitete sich Las 
Casas in die rechtlichen Fragen und Probleme der Indiobehandlung ein. 
Zudem entwickelt er ein Konzept, wie eine friedliche und gewaltfreie Mis­
sionierung der Indios praktisch möglich wäre. 1520 gab Kaiser Karl V. 
ihm grünes Licht für die Umsetzung dieser Ideen und stellte ihm und den 
beiden Bettelorden (Franziskaner und Dominikaner) für ihr Experiment 
ein Küstengebiet in Venezuela zur Verfügung. Das Projekt endete allerdings 
in einem blutigen Fiasko, noch bevor es richtig starten konnte: Der in der 
Zwischenzeit zum neuen Gouverneur Westindiens ernannte Rodrigo de 
Figuera gab just jenes Küstengebiet zum Menschenhandel frei.57

Nach diesem Rückschlag trat Las Casas 1522 dem Dominikanerorden bei 
und verschwand vorerst von der öffentlichen Bühne. Er durchlief die übli­
che ordensinterne Ausbildung, nahm seelsorgerische Aufgaben wahr und 
begann mit dem Abfassen seiner „Geschichte Westindiens“. Erst ab 1531 trat 
er wieder öffentlich auf: Mit einem Schreiben an den Indienrat forderte er, 
statt den blutigen Eroberungskrieg gegen die Überreste des Aztekenreichs 
und Pizarros Feldzüge im Inkareich zu unterstützen, endlich die friedliche 
Missionsarbeit, in seinen Augen der eigentliche Auftrag, anzugehen. In der 
Folge verstritt sich Las Casas immer mehr mit dem spanischen Indienrat 
und musste Hispaniola verlassen.58

1536 schiffte sich Las Casas auf bischöfliche Einladung nach Guatemala 
ein: Mit dem interimistischen Gouverneur Alonso Maldonado schloss er 
am 2. Mai 1537 ein Geheimabkommen. In diesem wurde ihm im bisherigen 
Kriegsland Guatemalas59 ein friedliches Missionsexperiment zugestanden. 

56 LC WA 2, 271 = LC OC 5, 2135: procurador o protector universal de todos los indios de 
las Indias […].

57 Siehe oben Anm. 42.
58 Siehe oben Anm. 42.
59 „Um die spezifische Alternative des neuen Projekts zu betonen, wurde die Gegend 

später [1547 durch Prinz Philipp] ‚Verapaz‘, d. h. ‚Wahrer Frieden‘ genannt“ (Eggen­
sperger, Die Dominikaner, 39).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

42

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Insbesondere sollten die Indios dort als freie Bürger behandelt werden. 
Um das Experiment vor den Eingriffen der Konquistadoren und Encomen­
deros zu schützen, wurde es bewusst geheim gehalten. Genau zu solchen 
Eingriffen kam es aber mit dessen Bekanntwerden ab 1540.60 Derweil hielt 
sich Las Casas am Hof in Spanien auf, wo er sich rechtlich für die Indios 
einsetzte, was 1542 zu den Leyes Nuevas führte. Diese wurden von Karl V. 
bestätigt und 1543 in überarbeiteter Version von Prinz Philipp von Spanien 
unterzeichnet. Auf Vorschlag Karls V. sollte Las Casas Bischof von Chiapa 
(Guatemala) werden. In Sevilla empfing er am 30. März 1544 die Bischofs­
weihe. Doch Las Casas blieb nicht lange in Chiapa: Kurz nach der Ankunft 
an seinem Bischofssitz 1545 widerrief Karl V. einige Bestimmungen der 
Leyes Nuevas, weshalb Las Casas bereits Anfang 1546 wieder nach Spanien 
zurückkehrte. 1550 verzichtete er endgültig auf das Bistum, da er die Resi­
denzpflicht nicht wahrnehmen konnte.61

Auf Betreiben Karls V., der die „Indiofrage“ endgültig geklärt haben 
wollte, kam es in den Jahren 1550/51 zur bekannten Auseinandersetzung 
zwischen Las Casas und Juan Gines Sepúlveda vor einer Junta, einer Jury 
aus anerkannten Theologen und Juristen jener Zeit. Im Disput von Valla­
dolid wurde über die Legitimität der Indiosklaverei gestritten, wobei Las 
Casas zugunsten der Indios und gegen das Encomiendasystem, sein Gegen­
disputant Sepúlveda für das bestehende System argumentierte. Letzterer 
sah durch die Lebensführung der Indios deren natürliche Inferiorität gege­
ben, während Las Casas auf der Grundlage derselben Autoritäten genau für 
das Gegenteil argumentierte.62

Von nun an blieb Las Casas in Spanien, wo er sich weiterhin für die 
Rechte der Indios einsetzte, seine bisherigen Schriften sammelte und veröf­
fentlichte und sich der Abfassung und Drucklegung neuer Schriften und 
Traktate widmete. Daneben unterstützte er unter anderem seinen Mitbru­
der Bartolomé Carranza de Marianda, der von der spanischen Inquisition 
aufgrund seines Katechismuskommentars des Protestantismus verdächtigt 
wurde, zudem habe er dem sterbenden Karl V. häretische Ideen mitgege­
ben. 1560 versuchte der mittlerweile 76-jährige Las Casas zu verhindern, 
dass die Encomiendas in Peru weitervererbt werden konnten. Bartolomé de 

60 Vgl. Eggensperger / Engel, Bartolomé de Las Casas, 88–94.
61 Siehe oben Anm. 42.
62 Vgl. die Zusammenfassung des Disputs von Valladolid in Huser, Vernunft und Herr­

schaft, 53–59.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

43

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Las Casas verstirbt am 18. Juli 1566 im Alter von 82 Jahren und wird im 
Dominikanerkonvent in Madrid beigesetzt.63

4.4 Bemerkungen zur Las-Casas-Rezeption

Die Figur des Bartolomé de Las Casas ist eine faszinierende. Kaum ein 
anderer Vertreter der spanischen Spätscholastik hat in den vergangenen 
Jahrhunderten ähnlich viele Literaten, Biographen und Künstler inspiriert 
wie er.64 Auch in der Wissenschaft existieren so viele Werke und Aufsätze 
zu ihm und seinem Wirken, dass sie kaum überschaut werden können. 
Dennoch soll hier ein kurzer Versuch gemacht werden, die Art und Wei­
se der Rezeption über die Jahrhunderte in groben Zügen nachzuzeich­
nen. Es werden drei Phasen der Rezeptionsgeschichte vorgeschlagen, die 
durch Veröffentlichungen der lascasasianischen65 Primärtexte abgesteckt 
werden66: Phase 1: Tod 1566 bis 19. Jahrhundert; Phase 2: 19. Jahrhundert 
bis zweite Hälfte 20. Jahrhundert; Phase 3: 1990 bis heute. Zum Schluss 
folgt eine Kurzdarstellung der Rezeption im deutschsprachigen Raum im 
20. Jahrhundert und eine Verortung der vorliegenden Untersuchung in 
dieser.

63 Siehe oben Anm. 42.
64 Vgl. auf Französisch Giroud, Nicole, Une mosaïque de Fr. Bartolomé de las Casas 

(1484–1566). Histoire de la réception dans l’histoire, la théologie, la société, l’art et 
la littérature, Fribourg 2002 (= Studia Friburgensia, Vol. 93) [372 S.]; auf Englisch 
Friede, Juan / Keen, Benjamin (Ed.), Bartolomé de Las Casas in history. Toward 
an Understanding of the man and his work, Illinois 1971 [632 S.]; Orique, David 
Thomas OP / Roldán-Figueroa, Rady (Ed.), The transatlantic Las Casas. Historical 
trajectories, indigenous cultures, scholastic thought, and reception in history, Lei­
den / Boston 2023 [523 S.]; auf Deutsch Langenhorst, Annegret, Die Entdeckung 
von Las Casas im 20. Jahrhundert – Streifzüge durch die Literatur, in: Dies. / Meier, 
Johannes (Hgg.), Bartolomé de Las Casas. Der Mann – das Werk – die Wirkung, 
Frankfurt 1992, 141–153.

65 Die in der Forschung häufig anzutreffende Bezeichnung „lascasianisch“ ist teilweise 
ideologisch aufgeladen und wird auch für Ideen verwendet, die nicht unmittelbar 
von Las Casas stammen. Daher wird in der vorliegenden Schrift das Adjektiv „lasca­
sasianisch“ statt „lascasianisch“ verwendet. Vgl. zum Wechsel von der Tatsachenebene 
auf die ideologische Ebene mittels der Zuschreibung „lascasianisch“ Gutiérrez, Gus­
tavo, Nachwort: Bartolomé de Las Casas und die Evangelisierung Lateinamerikas, in: 
Eggensperger / Engel, Bartolomé de las Casas, 122–134, 124–125.

66 Grundlage ist die ausführliche Inventarisierung der Ausgaben und Übersetzungen 
des lascasasianischen Schrifttums bis 1980 im spanischsprachigen Band von Pérez 
Fernández, Isacio, Inventario documentado de los escritos de Fray Bartolomé de Las 
Casas, Estudios monográfico vol. 1, Bayamon (Puerto Rico) 1981.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

44

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.4.1 Phase 1: Tod 1566 bis 19. Jahrhundert

Die Rezeptionsgeschichte von Las Casas’ Ideen, Denken und Schriften ist 
fast durchgehend von politischen Interessen gesteuert. Bereits zu seinen 
Lebzeiten und in den kurz nach seinem Tod herausgegebenen Biographi­
en wird er ambivalent rezipiert und behandelt: Von seinen Feinden als 
tugendloser und geisteskranker Mensch charakterisiert, der lügt, habgie­
rig ist, egozentrisch nur die eigenen Interessen verfolgt und die aufrichti­
gen Bemühungen des spanischen Volkes und der spanischen Krone in 
den Schmutz zieht,67 wird er von seinen Freunden in Spanien geradezu 
zum Helden der Menschlichkeit und zum guten Gewissen Spaniens glorifi­
ziert.68 An dieser ambivalenten Darstellung und Rezeption änderte sich bis 
ins 20. Jahrhundert nicht viel. Je nach politischem Kontext und Interessen 
werden Las Casas und sein Denken anders dargestellt, werden andere Teile 
seines Werkes hervorgehoben und herausgegeben. So verkümmerten lange 
Zeit sowohl Las Casas als Person als auch seine Ideen und Schriften zu 
Instrumenten zweckgesteuerter Narrative.

In Spanien bedurfte es zur Veröffentlichung von Schriften über Angele­
genheiten in Westindien der Genehmigung durch den Indienrat, Zuwider­
handlungen wurden ab 1558 gar mit der Todesstrafe geahndet. Diese Ge­
nehmigung wurde für das hinterlassene Werk von Las Casas nicht erteilt. 
Seine Schriften, in denen er wiederholt über die Gräueltaten der Spanier in 
der Neuen Welt berichtete, galten für jene als Teil der Schwarzen Legende, 
einem propagandistisch aufgeladenen antispanischen und antikatholischen 
Geschichtsbild. 1660 wurde deswegen der „Ganz kurze Bericht über die 
Zerstörung Westindiens“ (fortan auch „Ganz kurzer Bericht“ genannt) in 
den spanischen Index der verbotenen Bücher aufgenommen, da er nichts 
anderes als eine „Beleidigung für Spanien“69 darstelle. So fanden lange Zeit 

67 Vgl. die anonyme „Denkschrift von Yucay (1571)“ (LC WA 3/2, 439–474): „Die Ursa­
che der Täuschung war allein Bartolomé de Las Casas“ (ebd., 440), daraus seien 
„Schäden“ gefolgt und würden noch weitere folgen, „wenn nicht erkannt wird, wie 
falsch die Meinung des Las Casas ist“ (ebd., 447).

68 Vgl. Giroud, Nicole, Une mosaïque, 39–62 („Amis et ennemies“). Zu den frühen und 
glorifizierenden Biographien aus den Federn seiner Mitbrüder des Dominikaneror­
dens vgl. ebd., 135–137 („Les Biographes Dominicains“).

69 So der Zensor der Inquisitionsbehörde von Aragón 1659, zit. n.: Enzensberger, 
Hans Magnus, Las Casas oder Ein Rückblick in die Zukunft, in: Las Casas, Bartolomé 
de, Kurzgefaßter Bericht von der Verwüstung der Westindischen Länder, nach der 
Übersetzung v. Dietrich Wilhelm Andreä (1790, Berlin), hg. v. Hans Magnus Enzens­
berger, Frankfurt 1966 (= Sammlung Insel, Bd. 23), 132–166, hier 136.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

45

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teile seines Werkes ihren Veröffentlichungs- und Rezeptionsweg über die 
Gegner Spaniens, die ausgewählte Schriften teilweise in Übersetzung, teil­
weise im Original verbreiteten: 1571 wurde das „Traktat über die königliche 
Gewalt“ („De imperatoria vel regia potestate“; fortan auch „Regia Potestate“ 
genannt) im protestantischen Frankfurt zum ersten Mal herausgegeben, 
während im selben Jahr seine Gegner in Peru durch Veröffentlichung 
der „Denkschrift von Yucay“ mit der Demontage des lascasasianischen 
Erbes begannen. Besonders interessant war zu antispanischen und antika­
tholischen Zwecken aber vor allem das historische Werk von Las Casas, 
insbesondere der „Ganz kurze Bericht“, in dem detailliert und pittoresk die 
Gräueltaten der Konquistadoren beschrieben sind.70

„Die Gegner Spaniens [und der katholischen Kirche] in den verschie­
denen historischen Epochen – Holländer, Italiener und Franzosen im 
16. und 17. Jahrhundert, die kreolischen ‚Befreier‘ Lateinamerikas zu 
Beginn und die Vereinigten Staaten am Ende des 19. Jahrhunderts –, aber 
auch so unterschiedliche politische Bewegungen dieses Jahrhunderts wie 
die Nazis [und Sozialisten] einerseits und die Prediger des Antikolonia­
lismus andererseits halbierten das Werk Las Casas’ auf den Kürzesten 
Bericht über die Zerstörung Westindiens und instrumentalisierten es hem­
mungslos für die eigenen Zwecke“71,

fasst Mariano Delgado in der deutschen Werkauswahl einleitend die Re­
zeptionsgeschichte des lascasasianischen Werkes treffend zusammen. Noch 
heute ist der „Ganz kurze Bericht“ die weltweit wohl bekannteste seiner 
Schriften, es sei denn, man zählt das Schiffstagebuch des Kolumbus eben­

70 Zur Verbreitung, Übersetzung und Verzweckung des „Ganz kurzen Berichts“ vgl. 
allgemein Sievernich, Michael, Einleitung: Die Brevísima als Fürstenspiegel, in: 
LC WA 2, 27–62, hier 38–44. Zur antikatholischen Verwendung vgl. Bumas, E. Shas­
kan, The Cannibal Butcher Shop. Protestant Uses of las Casa’s Brevíssima relación in 
Europe and the American Colonies, in: Early American Literature Vol. 35/2 (2000), 
107–136. Noch 2012 liest beispielsweise Diego A. von Vacano das lascasasianische 
Werk bewusst durch die Linse des „Ganz Kurzen Berichts“ und kommt zu dem 
Schluss, Las Casas argumentiere hauptsächlich polemisch und sei überhaupt der 
Ursprung des rassischen Denkens in der Moderne (vgl. Von Vacano, Diego A., 
The Color of Citizenship. Race, Modernity and Latin American/Hispanic Political 
Thought, Oxford 2012, 26–55).

71 Delgado, Las Casas – Weg, Werk und Wirkung, 24. Vgl. zur Instrumentalisierung 
des „Ganz Kurzen Berichts“ durch die Nazis: Miller, Alfred (Hg.), Im Zeichen des 
Kreuzes. Die „Verwüstung Westindiens“, d. h. die Massenausrottung der süd- und 
mittel-amerikanischen Indianer nach der Denkschrift des Bartolomäus de Las Casas, 
Bischofs von Chiapa, von 1542, Leipzig 1936 (= Völkisches Erwachen, H. 6).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

46

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls zu seinen Schriften. 1800 waren nur 19 der lascasasianischen Schriften 
in der Originalsprache publiziert.72

4.4.2 Phase 2: 19. Jahrhundert bis zweite Hälfte des 20. Jahrhundert

Erst im 19. Jahrhundert wurden Las Casas’ Schriften allmählich auch in 
spanischer Sprache ediert: Eine Auswahl seiner kürzeren Schriften, darun­
ter auch „Regia Potestate“, wurde 1822 auf Spanisch (und Französisch) 
von Juan Antonio Llorente in Paris herausgegeben.73 In Spanien selber 
konnte eine grössere Auswahl erst in den 1870er-Jahren veröffentlicht wer­
den: Innerhalb kürzester Zeit publizierte der Madrider Verlag von Miguel 
Ginesta 1875–1876 in fünf Bänden die „Geschichte Westindiens“74, kurz 
darauf folgte 1879 als Doppelband von Antonio María Fabié eine Auswahl 
kürzerer Schriften75. Dieser Wandel in der Behandlung des Werkes des An­
walts der Indios in seinem Geburtsland nach knapp 300 Jahren blieb auch 
im deutschsprachigen Europa nicht ganz unbemerkt. Der Historiker Otto 
Waltz bemerkte 1905 zur spanischen Erstveröffentlichung der „Geschichte 
Westindiens“: „Erst in unseren Tagen siegte das wissenschaftliche Interesse 
über das vermeintliche nationale. […] Sie [die Veröffentlichung] hat der 
Sache Spaniens nicht geschadet, eher genützt. Denn Schlimmeres, als von 
der Habgier und Grausamkeit der Conquistadoren längst bekannt war, 
kam kaum zu Tage.“76 Ohnehin hatten sich zu diesem Zeitpunkt bereits 
Abschriften der „Geschichte Westindiens“ in der Welt verbreitet. Der Eng­
länder Sir Arthur Helps spricht in seinem vierbändigen Werk über die 
spanische Eroberung in Amerika Mitte des 19. Jahrhunderts von vier bis 

72 Vgl. Pérez Fernández, Inventario, 31–794.
73 Llorente, Juan Antonio (Hg.), Coleccion de Las Obras del venerable obispo de 

Chiapa, Don Bartolomé de Las Casas, Defensor de la libertad de los Americanos, 
2 Bde., Paris 1822; Ders. (Hg. u. Übers.), Œuvres de Don Barthélemi de Las Casas, 
Évêque de Chiapa, Défenseur de la liberté des naturels de l’Amérique, 2 Bde., Paris 
1822.

74 Las Casas, Fray Bartolomé de (Obispo de Chiapa), Historia de las Indias, hg. v. 
Fuensanta del Valle, Marqués de la / Sancho Rayón, José, 5 Bde., Madrid 1875–1876.

75 Fabié, Antonio María (Hg.), Vida y escritos de Don Fray Bartolomé de La Casas, 
Obispo de Chiapa, 2 Bde., Madrid 1879.

76 Waltz, Otto, Fr. Bartolomé de las Casas. Eine historische Skizze, Bonn 1905, 28–29. 
Zu Waltz vgl. Drüll, Dagmar, Heidelberger Gelehrtenlexikon 1803–1932, mit einem 
Vorwort v. Bernhard Eitel und Eike Wolgast, 2. Aufl., Wiesbaden 2019, 861–862.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

47

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fünf Abschriften.77 30 Jahre nach der Veröffentlichung der fünf Bände in 
Spanien brachte der Historiker Manuel Serrano y Sanz im ersten Band 
der „Historiadores de Indias“ die „Apologética historia de las Indias“ zum 
Abdruck.78

Nach diesen Ausgaben wurde es rund um die Veröffentlichung lascasa­
sianischer Schriften und Traktate in Spanien wieder still. Die Spuren der 
spanischsprachigen Ausgaben führten nun über süd- und mittelamerikani­
sches Festland: In Argentinien konnte 1924 die Traktatensammlung von 
1552/53 herausgegeben werden79, in den 1950er-Jahren erfolgte in Mexiko 
die Veröffentlichung der „Geschichte Westindiens“80. 1957 bis 1958 erschie­
nen in Madrid in fünf Bänden die „Obras Escogidos“, die im Wesentlichen 
aber ein Wiederabdruck der bereits publizierten Werke waren.81 Zwischen 
1800 und 1960 wurden 60 Schriften neu in der Originalsprache veröffent­
licht.82

4.4.3 Phase 3: Ende des 20. Jahrhunderts bis heute

Erst elf Jahre nach dem Ende der katholisch-nationalkonservativen Fran­
codiktatur in Spanien wurde ab 1988 das lascasasianische Gesamtwerk in 
einer 15-bändigen Gesamtausgabe Stück für Stück systematisch in Spanisch 
und Latein veröffentlicht, darunter teilweise Schriften, die bis anhin als 
verloren gegolten hatten.83 Mit der Herausgabe sämtlicher Schriften wurde 

77 Vgl. Helps, Arthur, The Spanish Conquest in America, and its relation to the history 
of slavery and to the government of Colonies, 4 Bde., London 1855–1861, hier Bd. 1, 
London 1855, 10, Anm. *.

78 Serrano y Sanz, Manuel, Historiadores de Indias. Tomo 1: Apologética Historia de 
las Indias de Fr. Bartolomé de Las Casas, Madrid 1909 (= Nueva Biblioteca de Autores 
Españoles, Bd. 13).

79 Las Casas, Bartolomé de, Colección de Tratados 1552–1553, con advertencia de 
Emilio Ravignani, Buenos Aires 1924 (= Biblioteca Argentina de Libros Raros Ameri­
canos, Bd. 3).

80 Las Casas, Bartolomé de, Historia de las Indias, 3 Bde., hg. v. Augustín Millares Carlo 
und Lewis Hanke, Mexico City 1951.

81 Las Casas, Bartolomé de, Obras escogidas, ed. Juan Pérez de Tudela, 5 Bde., Madrid 
1957–1958 (= Biblioteca de Autores Españolas (continuación), Bde. 95, 96, 105, 106, 
110).

82 Vgl. Pérez Fernández, Inventario, 31–794.
83 Las Casas, Obras completas. In der Bestandsaufnahme von Isacio Pérez Fernández 

1981 waren von 331 erfassten Schriften bis dahin 219 nicht veröffentlicht, 181 wurden 
als verloren gelistet (vgl. Pérez Fernández, Inventario, 31–794).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

48

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es allmählich möglich, ein entzerrtes Gesamtbild des Denkens von Las 
Casas zu zeichnen. Las Casas gewann an Popularität, und zunehmend fand 
neben seiner historischen Relevanz sein rechts- und staatsphilosophisches 
Denken Beachtung. Jede Veröffentlichung bisher nicht zugänglicher Schrif­
ten rief neue Auseinandersetzungen mit ihm hervor und trug ein neues 
Mosaiksteinchen zum Gesamtbild von Las Casas und seinem Denken bei.84 

In den nachfolgenden Ausführungen werden, wenn die Entfernung vom 
Primärtext notwendig wird, deswegen hauptsächlich deutsche Rezipienten 
berücksichtigt, die sich bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts eben­
falls vor allem auf den „Ganz kurzen Bericht über die Zerstörung Westindi­
ens“ stützten. Die Las-Casas-Rezeption im deutschsprachigen Raum in der 
zweiten und dritten Phase verdient deswegen spezielle Aufmerksamkeit.

4.4.4 Die Rezeption in der zweiten und dritten Phase (ab 1800) im 
deutschsprachigen Raum und Verortung der Untersuchung

In der als zweiten Phase vorgeschlagenen Zeit war auch im deutschspra­
chigen Raum die Las-Casas-Rezeption zweckgesteuert und basierte haupt­
sächlich auf den Veröffentlichungen seiner Primärliteratur, insbesondere 
auf dem „Ganz kurzen Bericht“: Nachdem bereits die Nationalsozialisten 
(1936)85 und die Kommunisten eine übersetzte Fassung des „Ganz kurzen 
Berichts“ für ihre jeweiligen Zwecke verwendet hatten, wurde der Bericht 
1966 auch in der demokratischen BRD erneut auf Deutsch herausgegeben, 
begleitet von einem Vergleich mit dem damaligen Vietnamkrieg der USA.86 

Aufschlussreich für die jeweiligen Verhältnisse sind die verwendeten Quel­
lentexte: Während der neuen nationalsozialistischen Übersetzung das latei­

84 Vgl. die kurzgefasste Aufzählung der bedeutendsten Las-Casas-Forscher im spani­
schen, englischen, französischen, deutschen, italienischen und japanischen Sprach­
raum im 20. Jahrhundert in Delgado, Las Casas – Weg, Werk und Wirkung, 24.

85 Vgl. Miller, Im Zeichen des Kreuzes. Schon im Inhaltsverzeichnis kommt der anti­
katholische Zweck zum Vorschein: Nach dem Vorwort und der Einleitung folgt das 
Kapitel „Der römische Geist, die Grundlage des amerikanischen Massenmordes“, 
und die „Verwüstung Westindiens“ wird abgeschlossen durch das Kapitel „Las Casas 
letzter Kampf. (Der Sieg des römischen Geistes)“.

86 Las Casas, Bartolomé de, Kurzgefaßter Bericht von der Verwüstung der Westindi­
schen Länder, nach der Übers. v. Dietrich Wilhelm Andreä (1790, Berlin), hg. v. Hans 
Magnus Enzensberger, Frankfurt 1966 (= Sammlung Insel, Bd. 23). Die Übersetzung 
erschien zuerst unter dem Titel „Die Verheerung Westindiens. Beschrieben vom 
Bischof Bartolomäus de las Casas“, übers. v. Dietrich Wilhelm Andreä, Berlin 1790, im 
Christian Friedrich Himburg Verlag.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

49

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nische Manuskript von Frankfurt 1598 zugrunde gelegt wurde87, übersetz­
ten die Kommunisten der DDR aus einer tschechischen Übersetzung der 
lateinischen Fassung aus Heidelberg (1664)88. Die neue Fassung in der BRD 
wiederum ist nicht eine neue Übersetzung, sondern ein Wiederabdruck der 
deutschen Übersetzung aus Berlin (1790). Dies zeigt zum einen, dass auch 
im deutschen Sprachraum des 20. Jahrhunderts Las Casas noch zweckge­
steuert verwendet wurde, und zum anderen, welche Bedeutung dem „Ganz 
kurzen Bericht“ zugemessen wurde.

Im Laufe der zweiten Rezeptionsphase erschienen drei Las-Casas-Bio­
graphien in deutscher Sprache: 1879 von Reinhold Baumstark, 1905 von 
Otto Waltz und 1968 von Benno Biermann. Vor allem die Biographie von 
Baumstark ist aber, wie die Las-Casas-Rezeption im Allgemeinen, noch 
stark von Verzweckungen geprägt: Der zum Katholizismus konvertierte 
Baumstark schreibt seine Las-Casas-Biographie hauptsächlich zur Verteidi­
gung der katholischen Kirche und ist damit auch ein lebendiges Zeugnis 
für die konfessionellen Auseinandersetzungen in der Kulturkampfzeit.89 

Baumstark verfasste seine Biographie noch ohne Kenntnis davon, dass 
mittlerweile auch die „Geschichte Westindiens“ veröffentlicht worden war. 
Mit dieser arbeitete erst der bereits zitierte Historiker Otto Waltz, der in 

87 Vgl. Miller, Alfred, Vorwort, in: Ders., Im Zeichen des Kreuzes, 5–7.
88 Gel, Frantisek (Hg.), Las Casas. Leben und Werk, mit Anm. und einer Lebensbe­

schreibung versehen v. Frantisek Gel und einem Nachwort von J. Plojhar, übers. aus 
dem Tschechischen v. Gerhard Feigel Thomas, Leipzig 1958 (Prag 1954). Von der 
vom tschechischen Übersetzer verwendeten lateinischen Ausgabe (Edition Guilelmi­
ni [Wilhelm] Walter, Heidelberg 1664) existiert ebenfalls in Heidelberg eine deutsche 
Übersetzung aus dem Jahr 1665, wohl vom selben Drucker, wie sich aus dem Vorwort 
schliessen lässt. Die Tatsache, dass die Übersetzer der DDR, statt auf diese deut­
sche Version zurückzugreifen, die tschechische Übersetzung heranzogen, lässt darauf 
schliessen, dass in der DDR die Heidelberger Ausgaben entweder nicht bekannt oder 
nicht zugänglich oder beides waren. Beim Drucker der Heidelberger Ausgaben han­
delt es sich wahrscheinlich um Wilhelm Walter, den Bruder des Universitätsdruckers 
Aegidius Walter; vgl. Reske, Christoph, Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts 
im deutschen Sprachgebiet. Auf der Grundlage des gleichnamigen Werkes von Josef 
Benzing, 2., überarb. und erw. Aufl., Wiesbaden 2015 (= Beiträge zum Buch- und 
Bibliothekswesen, Bd. 51), 392.

89 Vgl. Baumstark, Reinhold, Bartholomäus de las Casas. Bischof von Chiapa, Freiburg 
1879 (= Sammlung historischer Bildnisse, 4. Serie, Bd. 7), 191–194. Baumstark fasst 
am Schluss zusammen: „1. Die katholische Kirche trägt keine Schuld […]. 2. Wenn 
einzelne Diener der Kirche sich dem politischen System der Eroberer beugten, so 
thaten sie es gegen den Geist und Willen der Kirche. 3. Die wahren Vertreter des 
kirchlichen Gedankens, des Christenthums und damit zugleich der Menschlichkeit 
im spanischen Amerika waren die Dominikaner“ (ebd., 194).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

50

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinem als Büchlein herausgegebenen Vortrag in der Idee „der Unveräus­
serlichkeit der Freiheit“90 eine Verbindung zwischen Rousseau und Las 
Casas sah.91 Der dritte deutsche Biograph, der Missionswissenschaftler und 
Theologe Benno Biermann,92 nahm in der deutschsprachigen Las-Casas-
Forschung für die dritte Phase die Rolle des Pioniers ein. Es waren vor 
allem Theologen und Schriftsteller, die sich vertieft für Las Casas interes­
sierten.93

In der dritten Phase setzte in den 1990er- bis 2010er-Jahren auch im 
deutschsprachigen Raum gewissermassen eine wissenschaftliche Las-Ca­
sas-Blüte ein. Dies mag mitunter auch am 500-Jahr-Jubiläum von Kolum­
bus’ Ankunft auf Guanahani gelegen haben, an die im Jubiläumsjahr 
1992 zahlreiche Feierlichkeiten und Publikationen erinnerten.94 Dank einer 
deutschsprachigen Textauswahl, die eine Gruppe von Las-Casas-Forschern 
rund um den Freiburger (CH) Professor Mariano Delgado in vier Bän­
den bis 1997 erarbeitete, wurden neben dem „Ganz kurzen Bericht“ die 
lascasasianischen Schriften auch Personen zugänglich, die nur marginale 
Spanisch- und/oder Lateinkenntnisse besitzen. Gemeinsam mit den spa­
nisch/lateinischen „Obras Completas“ bildet die Werkauswahl seither die 
Grundlage auch der rechtsphilosophischen Las-Casas-Forschung im deut­
schen Sprachraum.

Parallel zur Erkenntnis, dass die Schule von Salamanca und die spani­
schen Klassiker des Naturrechts eine Scharnierfunktion für die geistige Ent­
wicklung der modernen Gesellschaft einnahmen, wurde auch Las Casas 
in der Forschung vermehrt als Rechtskundiger beider Rechte und als Vor­
denker der modernen Menschen- und Völkerrechtskonzeption gelesen.95 

90 Vgl. Waltz, Fr. Bartolomé de las Casas, 5.
91 Vgl. ebd., 5–8.
92 Vgl. Biermann, Benno, Las Casas und seine Sendung. Das Evangelium und die Rech­

te des Menschen, Mainz 1968 (= Walberberger Studien der Albertus-Magnus-Akade­
mie: Theologische Reihe, Bd. 5). Biermann gab zudem einige kleinere Schriften von 
Las Casas heraus.

93 Vgl. Langenhorst, Annegreth, Zwischen Typos und Ideal – Zur Neuentdeckung von 
Las Casas in Literatur und Theologie der Gegenwart, in: LC WA 3/2, 13–28; sowie 
die französischsprachige Monographie von Giroud, Une mosaïque. Innerhalb des 
theologischen Diskurses wurde Las Casas vor allem im Rahmen der Theologie der 
Befreiung behandelt.

94 So die Vermutung von Grunert, Frank / Seelmann, Kurt, Vorwort, in: Dies. (Hgg.), 
Die Ordnung der Praxis, ix–x.

95 Vgl. die Beiträge im Sammelband ebd., v. a. den Beitrag Hafner, Felix / Loretan, 
Adrian / Spenlé, Christoph, Naturrecht und Menschenrecht. Der Beitrag der Spani­
schen Spätscholastik zur Entwicklung der Menschenrechte, in: ebd., 123–153.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

51

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So fand er zunehmend Eingang in Handbücher der Geschichte der Rechts­
philosophie und der Politikwissenschaft: Ernst-Wolfgang Böckenförde etwa 
widmete ihm in seiner „Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie“ 
(2002, 2006) genauso ein eigenes Kapitel wie der Politikwissenschaftler 
Henning Ottmann in seiner mehrbändigen „Geschichte des politischen 
Denkens“ (2001–2012).96 Neben etlichen Aufsätzen und Artikeln in Sam­
melbänden sind verschiedene Monographien erschienen, die Las Casas 
primär als Rechtsgelehrten und Rechtsphilosophen lesen. Seine rechts- 
und herrschaftsphilosophischen Überlegungen und Argumente wurden 
vor allem in den 2000er-Jahren zu einem beliebten Dissertationsthema 
im deutschsprachigen Raum.97 Diese Monographien vertieften, genauso 
wie die meisten Artikel mit ihrem Fokus auf einzelne Abschnitte des Ge­
samtwerks oder mit der Fokussierung auf ein einzelnes Rechtsgebiet, die 
Auseinandersetzung mit und das Wissen um das rechts- und politikphilo­
sophische Denken von Las Casas. Die vorliegende Schrift muss aufgrund 
des Gesamtforschungsdesigns anders vorgehen und hat das Gesamtwerk 
mit einer Fokussierung auf die Rechts- und Herrschaftskonzeption im 
Allgemeinen in den Blick zu nehmen. In diesem Sinne füllt der folgen­
de Satz eine Forschungslücke zu Las Casas im deutschsprachigen Raum. 
Selbstverständlich sind damit einhergehend Abstriche in der Darstellung 
verbunden. Der lesenden Person wird insbesondere auffallen, dass die wohl 
bekanntesten Werke von Las Casas – der „Ganz kurze Bericht“ und die 
„Geschichte Westindiens“ – nur am Rande in Erscheinung treten. Dies liegt 
daran, dass sie im Vergleich mit seinen anderen Schriften hauptsächlich 
historischer Natur sind, während die vorliegende Arbeit die Rechts- und 
Herrschaftsphilosophie von Las Casas zu erfassen sucht.

96 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 366–378; Ottmann, Henning, Geschichte des poli­
tischen Denkens. Bd. 3.1: Die Neuzeit. Von Machiavelli bis zu den großen Revolutio­
nen, Stuttgart 2006, 113–118.

97 Etwa: Gillner, Matthias, Bartolomé de Las Casas und die Eroberung des indiani­
schen Kontinents. Das friedensethische Profil eines weltgeschichtlichen Umbruchs 
aus der Perspektive eines Anwalts der Unterdrückten, Stuttgart 1997 (= Theologie und 
Frieden, Bd. 12); Eggensperger, Thomas, Der Einfluss des Thomas von Aquin auf 
das politische Denken des Bartolomé de Las Casas im Traktat „De imperatoria vel 
regia potestate“. Eine theologisch-politische Theorie zwischen Mittelalter und Neu­
zeit, Münster 2001 (= Philosophie, Bd. 42); Bordat, Gerechtigkeit und Wohlwollen; 
Huser, Vernunft und Herrschaft.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

52

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Herrschaft

Die Untersuchung nähert sich zuerst im Allgemeinen dem Herrschaftsbe­
griff von Las Casas an. Dazu wird zuerst überprüft, was Las Casas im 
Allgemeinen meint, wenn er von Herrschaft spricht, und inwiefern er 
unterschiedliche Herrschaftstypen unterscheidet. Ausgehend von diesen 
Überlegungen wird geklärt, worin in der lascasasianischen Sichtweise der 
Ursprung einer Herrschaft liegt. Schliesslich wird danach gefragt, weshalb 
überhaupt Herrschaft existiert. Was ist der Zweck von Herrschaft, und 
weshalb errichtet der Mensch Herrschaften?

5.1 Herrschaft und Eigentum

Wie andere Vertreter der spanischen Klassiker des Naturrechts betrachtet 
auch Las Casas Herrschaft (dominium) aus zwei Perspektiven, die beide aus 
dem römischen Recht stammen: Herrschaft des Menschen über Dinge im 
Sinne des Eigentums (dominium rerum) und Herrschaft eines Menschen 
über Menschen als Folge der Überlegenheit des Herrschers über seine 
Subjekte (dominium jurisdictionis). Die beiden Formen von Herrschaft ver­
schmelzen in ihrer Realisierung verschiedentlich miteinander. Der Tübin­
ger Theologe Konrad Summenhart, in Auseinandersetzung mit dem Vitoria 
seine grundlegenden Ansichten ausformen konnte, befand sogar, Recht und 
Eigentum seien ein und dasselbe.98

5.1.1 Herrschaft des Menschen über Dinge (dominium)

Im ersten Prinzip des Traktates über „Einige Rechtsprinzipien zur Behand­
lung der westindischen Frage“ (fortan auch: „Principia Quaedam“ und 
„Rechtsprinzipien“ genannt) definiert Las Casas Herrschaft (dominium) 
zunächst als Besitzen. Er stellt fest, dass der Mensch im Allgemeinen befugt 
sei, die unter ihm stehenden Dinge seiner Umwelt in Besitz zu nehmen. Es 
stehe dem Menschen zu, die nicht-menschliche Natur zu seinen Gunsten zu 
nutzen und über sie zu verfügen. Im ersten Prinzip schreibt er:

98 Vgl. Fitzmaurice, Andrew, Sovereignty, Property and Empire. 1500–2000, Cam­
bridge 2014, 40–51 („The School of Salamanca“); Tierney, Brian, The Idea of Natural 
Rights. Studies on Natural Rights, Natural Law, and Church Law 1150–1625, Cam­
bridge 1997 (= Emory University Studies in Law and Religion, Vol. 5), 255–272.

5 Herrschaft

53

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Die Herrschaft über die Dinge, die niedriger als der Mensch sind, 
kommt allen Menschen auf der Welt, ohne daß irgendeiner – sei er 
gläubig oder ungläubig – ausgeschlossen ist, allgemein aufgrund der gött­
lichen Gerechtigkeit und Anordnung zu, im besonderen aber aufgrund 
des Natur- und Völkerrechts.“99

Herrschaft als Eigentum eines Menschen über Dinge ist als teleologisch 
gerichtet zu verstehen und begründet: Sowohl aus dem göttlichen Recht, 
d. h. den biblischen Schöpfungsberichten und weiteren Stellen des Alten 
Testaments,100 als auch aus der naturrechtlichen Tradition leitet Las Casas 
ab, dass „Gott bei der Erschaffung aller Dinge einem jeden Ding“101 etwas 
zugeteilt habe. Alles Geschaffene ist auf etwas hingeordnet und hat folglich 
etwas, das auf sich als Geschaffenes hingeordnet ist. Zweck dieser Zuord­
nung ist es, das Geschaffene „zu vervollkommenen“102. Deswegen gebühre 
„all jenes, was einer Sache zugeordnet ist, ihr von Rechts wegen“103 auch, 
denn ohne dieses bleibt das andere Geschaffene unvollkommen. In Bezug 
auf die Zuordnung der nicht-menschlichen Natur auf den Menschen hin 
resümiert Las Casas mit Aristoteles: „In einer bestimmten Art sind wir 
das Ziel aller Dinge und nutzen gleichsam für uns alles, was ist.“104 Die 
nicht-menschlichen Dinge der göttlichen Schöpfung sind auf den Nutzen 
des Menschen hingeordnet:

„Und weil aufgrund der göttlichen Vorsehung in der natürlichen Ord­
nung alle unter dem Menschen stehenden Dinge auf den Nutzen des 
Menschen hingeordnet sind, ist es folgerichtig, daß der Mensch die 

99 LC WA 3/1, 41 = LC OC 10, 550: Dominium rerum homine inferiorum competit 
omnibus hominibus de mundo, nullo excluso, fideli vel infideli, ex divina iustitia et 
ordinatione in communi, in particulari vero ex iure naturali et gentium.

100 Las Casas nennt hier zur Begründung u. a. Gen 1,26 + 28 (Gen 1,26: „Lasst uns 
Menschen machen als unser Bild, uns ähnlich! Sie sollen walten über die Fische des 
Meeres, über die Vögel des Himmels, über das Vieh, über die ganze Erde und über 
alle Kriechtiere, die auf der Erde kriechen“) und Ps 115,16 („Der Himmel ist Himmel 
des Herrn, die Erde aber gab er den Menschen“).

101 LC WA 3/1, 41 = LC OC 10, 550: Deus in prima rerum omnium creatione tribuit 
unicuique rei et ordinavit ad illam secundum rationem sue nature et conditionis [...].

102 LC WA 3/1, 41 = LC OC 10, 550: constituunt ipsam vel ad illius perfectionem [...].
103 LC WA 3/1, 42 = LC OC 10, 550: quo fit ut de iustitia debeatur unicuique rei et suum 

esse dicatur omne illud quod ad ipsam ordinatur.
104 LC WA 3/1, 42 = LC OC 10, 552: nos sumus finis quodammodo omnium et utimur 

tanquam propter nos omnibus que sunt. Las Casas bezieht sich hier auf die Nikoma­
chische Ethik II,2: 1103b–1105a.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

54

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


natürliche Herrschaft über diese behauptet und innehat und sie dem 
Menschen der göttlichen Gerechtigkeit gemäß gebühren.“105

Mit der Aussage, dass der Mensch berechtigt sei, „über die Dinge, die 
niedriger als der Mensch sind“106, zu verfügen, deutet Las Casas ein mehr­
stufiges Herrschafts- und Eigentumsverständnis an. Es wird impliziert, dass 
es Dinge gibt, die niedriger als der Mensch sind, aber auch, dass es Dinge 
gibt, die höher als der Mensch sind. In der Begründung der ersten Folge­
rung aus diesem ersten Prinzip im Traktat „Principia Quaedam“ konkreti­
siert Las Casas, worin diese Unterscheidung des Menschen gegenüber der 
nicht-menschlichen Natur besteht: Gott habe „für jedes vernunftbegabte 
Geschöpf ohne Unterschied und allen Völkern zum Dienst die anderen Ge­
schöpfe, die niedriger als der Mensch sind, geschaffen“107. Der Mensch wird 
hier gleichgesetzt mit „vernunftbegabt“.108 Gleichsam wird im selben Atem­
zug betont, dass die nicht-menschlichen Dinge nicht vernunftbegabt seien: 
„Die anderen Geschöpfe“109 seien deswegen „niedriger als der Mensch“110. 
Las Casas betont wiederholt, dass diese Vernunftbegabung dem Menschen 
qua seines Menschseins zukomme und es folglich keine Rolle spiele, welche 
Glaubensüberzeugungen der einzelne Mensch habe. Deswegen folgert er: 
„[Auch] [b]ei den Ungläubigen gibt es gerechterweise eine Herrschaft über 
die Dinge.“111 Denn da alle Menschen grundsätzlich vernunftbegabt seien, 
hatte von Beginn an jeder Mensch dieselben Befugnisse, „sich jener Sache 
nach seinem Belieben“112 zu bemächtigen.

Falls das Einzelindividuum bereits „in Gemeinschaft mit anderen leb­
te“113, gestaltet sich die Herrschaftserrichtung als Prozess der Inbesitznahme 

105 LC WA 3/1, 42 = LC OC 10, 550–552: Et quia ex divina providentia omnia inferiora 
homine naturali ordine in hominis usum ordinantur, consequens ut homo naturale 
dominium super ea obtineat et habeat, et secundum divinam iustitiam homini debe­
antur.

106 LC WA 3/1, 41.
107 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: quia indifferenter pro omni rationali creatura et in 

ministerium cunctis gentibus fecit Deus alias creaturas homine inferiores (ut patet ex 
dictis) [...].

108 Vgl. dazu auch LC WA 2, 376–377.
109 LC WA 3/1, 43.
110 LC WA 3/1, 43.
111 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: apud infideles iuste esse rerum dominia.
112 LC WA 3/1, 42 = LC OC 10, 552: vel quod occupasset illam pro libito suo, si solus 

erat, vel ex communi condicto sive placito, si iam in societate cum aliis erat, vidilicet, 
ut tales res deinceps haberet proprias.

113 LC WA 3/1, 42.

5 Herrschaft

55

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und eines anschliessenden Verfügens über die nicht-menschlichen Dinge 
allerdings etwas komplizierter. In diesem Falle bedürfe es, so Las Casas, 
„einer Übereinkunft oder eines gemeinsamen Beschlusses“114 der Gemein­
schaft. Egal ob derjenige, der Herr über ein Ding werden möchte, alleine 
oder in Gemeinschaft lebt, kommt eine Herrschaft zunächst als Prozess 
der Inbesitznahme des Nicht-Menschlichen durch den Menschen zustande. 
Am Ende dieses Vorgangs ist ein Ding, das auf den Menschen zu seiner 
Vervollkommnung zugeordnet ist, Eigentum des Menschen.

Wenn die nicht-menschlichen Dinge auf den Menschen zu dessen Nut­
zen hingeordnet sind und der Mensch – egal ob es sich um einen Einzel­
menschen oder eine Gemeinschaft handelt – zu seiner Vervollkommnung 
dieser Zuordnung bedarf, bedeutet dies in der Folge allerdings auch: „Wo 
Menschen sind, gibt es Herrschaft.“115

Aus der Ansicht, dass gemäss göttlichem und natürlichem Recht jeder 
Mensch als Herrscher über Besitzer von nicht-menschlichen Dingen wer­
den kann, folgert Las Casas, dass auch niemand jemand anderem etwas 
streitig machen dürfe, das gemäss diesem Prinzip rechtmässig in Besitz 
genommen wurde. Die göttliche Gerechtigkeit zu wahren und zu bewah­
ren sei Aufgabe der menschlichen Gerechtigkeit. Zur Unterstützung in 
dieser Aufgabe sei das Völkerrecht da. Dieses „hilft zu unterscheiden, daß 
Herrschaft in dieser Welt immer zugeteilte und verteilte Herrschaft ist. Es 
gibt nicht eine einzige Herrschaft, sondern immer eine Pluralität von Herr­
schaften.“116 Zur Bewahrung (conservatio) dieser Herrschaftsverhältnisse 
als geschichtete Hierarchie – jedes geschaffene Ding steht zeitgleich über 
und unter einem anderen Geschaffenen – ist jeder Mensch aufgerufen. 
Deswegen darf der Besitz eines anderen diesem auch nicht weggenommen 
werden. Dies würde einen Verstoss gegen die göttliche Ordnungsidee, das 
Naturrecht und das Völkerrecht bedeuten. In solchen Fällen unterscheidet 
Las Casas zwischen Diebstahl und offenem Verstoss. Der offene Verstoss 
läuft gewaltsam ab: „[…] dann begeht er [der Mensch] einen Raub, der 
Gewalt und Zwang einschließt“117. Wenn ohne Gewalt das rechtmässige Ei­
gentum eines anderen übernommen wird, spricht Las Casas von Diebstahl. 
Beides ist ihm zufolge zu verwerfen, denn es widerspricht dem Eigentums­

114 LC WA 3/1, 42.
115 Brieskorn, Norbert, Einleitung: Las Casas’ fundamentale Rechtsprinzipien, in: 

LC WA 3/1, 35–40, hier 37.
116 Ebd.
117 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: si vero aperte et violenter, committit rapinam, que 

quandam violentiam et coactionem importat [...].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

56

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prinzip der göttlichen Gerechtigkeit durch menschliche Gerechtigkeit und 
der Pflicht, zur Bewahrung derselben beizutragen. Durch offenen Verstoss 
oder Diebstahl einer rechtmässig angeeigneten Sache wird eine Einzelherr­
schaft zu Fall gebracht (da in diesem Falle der Herr wechselt). In der 
zweiten Folgerung schreibt der Dominikaner:

„Keiner Person, weder einer Privat- noch einer öffentlichen Person, ist 
es erlaubt in irgendeiner Weise ohne legitimen Grund irgendeinem Men­
schen […] gegen seinen Willen etwas wegzunehmen, nachdem er schon 
Herr darüber geworden ist.“118

5.1.2 Herrschaft von Menschen über Menschen (officium)

Die nicht vernunftbegabte Schöpfung ist der vernunftbegabten Schöpfung, 
also dem Menschen, zugeordnet. Sie darf, kann und muss deswegen vom 
Menschen in Besitz genommen werden. In der Schrift „Regia Potestate“ 
zeigt Las Casas im ersten Prinzip mit Thomas von Aquin, dass „die ver­
nunftbegabte Natur an sich nicht auf etwas anderes als Ziel hingeordnet 
ist, so auch nicht ein Mensch auf einen anderen Menschen.“119 Wie kann 
es also sein, dass Menschen über Menschen herrschen, wenn sie – anders 
als die nicht-menschlichen Dinge – nicht auf einen anderen Menschen 
hingeordnet sind?

„Die Herrschaft eines Menschen über andere Menschen, wie sie die 
Aufgabe des Beratens und Leitens (officium consulendi et dirigendi), die 
man anders Jurisdiktion nennt, einschließt, stammt vom Natur- und 
Völkerrecht.“120

Herrschaft eines Menschen über Menschen scheint für Las Casas eben­
so naturgegeben notwendig zu sein wie die Herrschaft des Menschen 

118 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: non licet cuicumque private persone quoquomodo, 
nec publice, absque legitima causa, tollere rem suam alicui homini fideli vel infideli 
invito, postquam iam effectus est dominus.

119 LC WA 3/2, 197 = LC OC 12, 34: natura ‚rationalis, quantum est de se, non ordinatur 
ut ad finem ad alium, ut homo ad hominem.‘ Las Casas zitiert hier: Thomas 
v. Aquin, Super Sent., lib. 2 d. 44 q. 1 a. 3 co., lateinisch und englisch, Opera Omnia, 
herausgegeben vom Aquinas Institute, online: https://aquinas.cc/la/en/~Sent.II.D4
4.Q1.A3.SC [24.06.2024].

120 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: Dominium unius hominis super alios homines 
prout importat officium consulendi et dirigendi, quod alias est iurisdictio, est de iure 
naturali et gentium.

5 Herrschaft

57

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://aquinas.cc/la/en/~Sent.II.D44.Q1.A3.SC
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://aquinas.cc/la/en/~Sent.II.D44.Q1.A3.SC


über Dinge. So wie die Herrschaft des Menschen über Dinge natur- und 
völkerrechtlich fundiert wird, sieht Las Casas auch die Herrschaft eines 
Menschen über Menschen zum einen naturrechtlich, zum anderen völker­
rechtlich zugrunde gelegt. Damit führt er in „Principia quaedam“ auch die 
Unterscheidung zwischen Natur- und Völkerrecht ein. Von Natur aus ist 
der Mensch als soziales Wesen zu verstehen, woraus sich die Notwendigkeit 
und das Bedürfnis des Leitungsamtes und der sozialen Ordnung ergibt. 
„Das Völkerrecht hingegen regelt die Einrichtung des Leitungsamtes.“121 Für 
Las Casas ist „klar, daß die Herrschaft des Menschen über den Menschen 
eingeführt oder abgeleitet wurde vom Naturrecht [A] und daß sie vervoll­
kommnet oder bekräftigt oder auch zur Wirklichkeit gebracht wurde durch 
das Völkerrecht [B].“122

(A) Ableitung aus dem Naturrecht

Mit Rückgriff auf die politische Anthropologie des Aristoteles,123 nach wel­
cher der „Mensch allein nicht ausreicht für all das, was zum menschlichen 
Leben notwendig ist“124, geht Las Casas davon aus, dass der Mensch als 
soziales Wesen zu verstehen ist. Der einzelne Mensch ist als geschaffenes 
Wesen ergänzungsbedürftig. Diese Ergänzung findet er nur in der Gemein­
schaft mit anderen Menschen, weshalb der Mensch darum bemüht ist, eine 
solche zu bilden und aufrechtzuerhalten. Wie die nicht-menschlichen Din­

121 Huser, Vernunft und Herrschaft, 75.
122 LC WA 3/1, 45 = LC OC 10, 558: Et sic patet quod dominium hominis super 

hominem fuit inductum seu inclinatum a iure naturali, et perfectum seu etiam confir­
matum sive in actu positum de iure gentium.

123 Las Casas zitiert an dieser Stelle in „Principia Quaedam“ Aristoteles ungenau; die 
Herausgeber der Gesamtausgabe mutmassen, dass er eventuell aus dem Gedächtnis 
heraus zitiert (vgl. LC OC 10, 554, Anm. 16 von Ramón Hernández). Diese Unge­
nauigkeit in der Zitation begegnet dem Leser mehrfach im Gesamtwerk von Las 
Casas, wie Brian Tierney mit Luciano Pereña (Estudio preliminar, in: De regia 
potestate, ed. ders. et al., Madrid 1969, CXLVIII) anmerkt: „Las Casas, he [Luciano 
Pereña] noted, often quoted his authorities at second-hand […]; at times he cited 
sources imprecisely; and sometimes he used texts in a way contrary to their original 
meaning“ (Tierney, The Idea of Natural Rights, 280). Zur politischen Anthropolo­
gie des Aristoteles vgl. einführend den kurzen Kommentar von Höffe, Otfried, 
Aristoteles’ Politische Anthropologie, in: Ders. (Hg.), Aristoteles: Politik, 2., bearb. 
Aufl., Berlin 2011 (= Klassiker auslegen, Bd. 23), 15–27.

124 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554–556: Sed naturale est homini quod sit animal 
sociale, quod ex hoc ostenditur quod unus homo solus non sufficit ad omnia, que sunt 
humane vite necessaria. Dies die Aristoteles-Interpretation durch Las Casas.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

58

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge auf den Menschen hin ausgerichtet sind, sind die einzelnen Menschen 
auf die Gemeinschaft hin ausgerichtet. „Weil es etwas gibt, was zu dem 
privaten Gut eines jeden führt, muss es auch etwas geben, was zu dem 
Gemeingut vieler führt“125, folgert Las Casas in einem Analogieschluss zum 
ersten Prinzip in „Principia Quaedam“. „Die dem Menschen von Natur aus 
rechtmässig zustehenden Mittel zur Erlangung des ihm ebenso von Natur 
aus eingegebenen Lebens in einer geordneten Gemeinschaft“126 veranlasst 
den Einzelmenschen dazu, sich auf das Gemeinwohl hin auszurichten. Zur 
Gewährleistung des Bewahrens der Gemeinschaft bestellt diese „einen, der 
die menschliche Gemeinschaft lenkt und leitet.“127 Dieser Leiter hat sich vor 
allem um das Wohl des Ganzen (Gemeinwohl) zu kümmern, so dass sich 
der Einzelmensch hauptsächlich um das eigene Wohl kümmern kann.

Aus der naturrechtlichen Tradition128 leitet Las Casas ebenfalls ab, wel­
che Veranlagungen ein Leiter oder Herrscher als Person mitbringen muss, 
um sich für das Gemeinwohl einsetzen zu können. In jeder Menschenmen­
ge, so Las Casas mit Aristoteles129, gäbe es jene, die „natürlicherweise die 
Herren und Leiter der anderen sind“130. Umgekehrt bedeutet dies, dass es 
auch Menschen in der Menge gibt, die „darauf angelegt [sind], jenen zu 
gehorchen und von ihnen gelenkt und geleitet zu werden.“131 Natürliche 
Eignung zum Herrschen besitzen jene, welche „stark im Geiste sind“132, 
während jene, „denen es an Vernunft mangelt“133, natürlicherweise die Un­
tergebenen (oder auch: Sklaven) der anderen sind.

Der aristotelische Gedanke der natürlichen Herren und natürlichen Skla­
ven wurde im 16. Jahrhundert in zwei gegensätzlichen Interpretationslinien 

125 LC WA 3/1, 44 = LC OC 10, 556: Oportet igitur, propter id quod movet ad proprium 
bonum uniuscuiusque, esse aliquid quod moveat ad bonum commune multorum.

126 Huser, Vernunft und Herrschaft, 75.
127 LC WA 3/1, 44 = LC OC 10, 556: Huiusmodi autem est habere aliquem, qui presideat 

et regat totam societatem, quia sine regente vel gubernante societas humana conserva­
ri non potest.

128 LC WA 3/1, 44: „Also stammt die Herrschaft eines einzigen Menschen über andere 
[Menschen] […] vom Naturrecht.“

129 Vgl. Aristoteles, Politik I, 5, 1254a, entnommen aus Ders. Politik, übers. u. hg. v. 
Olof Gigon, München 1973.

130 LC WA 3/1, 44 = LC OC 10, 556: dicit quod vigentes ingenio naturaliter sunt domini 
et rectores aliorum, deficientes vero a ratione naturaliter sunt servi, id est, apti ut 
obediant illis et ab eis regantur et dirigantur ex predicta necessitate vivendi, scilicet, in 
societate; et per consequens, habendi rectorem, et ex aptitudine in aliquibus.

131 LC WA 3/1, 44.
132 LC WA 3/1, 44.
133 LC WA 3/1, 44.

5 Herrschaft

59

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diskutiert, die jeweils konkrete Auswirkungen in der Lebenswirklichkeit 
hatten. Die eine Interpretationslinie – wie sie beispielsweise von Juan Ginés 
de Sepúlveda, Las Casas’ Gegenspieler im Disput von Valladolid,134 vertre­
ten wurde – hat die aristotelischen Aussagen pauschalisierend angewandt; 
in dieser Linie wurden ganze Völker als natürliche Diener bzw. Sklaven 
anderer Völker verstanden. Konkret wurden in dieser Interpretation die 
Indios zu natürlichen Dienern bzw. Sklaven der Spanier. Dies bedeutete 
auch, dass die Spanier nicht nur das Recht, sondern sogar die Pflicht 
hatten, über die Indios zu herrschen.135 Die lascasasianische Interpretation 
auf der anderen Seite betrachtete die aristotelischen Ausführungen zu den 
natürlichen Sklaven und natürlichen Herren als „empirische Menschenty­
pologien“136: In jedem Kollektiv, jeder Menschenmenge, jedem Volk gebe es 
zeitgleich beides – besonders vernunftbegabte und weniger vernunftbegab­
te Menschen. Aus dieser zweiten Interpretationslinie folgt, dass es in jedem 
Volk natürliche Leiter und natürliche Diener gibt.137 Nach der Disputation 
von Valladolid wird Las Casas deswegen „das Konzept des natürlichen 
Sklaven eindeutig auf die deficientes (Schwachsinnigen) festlegen, welche 
nicht über die hinreichende Erkenntnisfähigkeit verfügen, das eigene Le­
ben vernünftig auszurichten und zu ordnen.“138 Die Vernunft wird so für 
Las Casas zum höchsten Kriterium der Besetzung und Ausführung einer 
Leitungsposition.

(B) Realisierung durch das Völkerrecht

Der Mensch strebt nach Gemeinschaft und sozialer Ordnung. Zum Auf­
rechterhalten derselben benötigt die Gemeinschaft wiederum eine Leitung, 
die ihr Amt nach Gerechtigkeit strebend ausübt. Das Leitungsamt ist im 
lascasasianischen Verständnis dienend zur Förderung des Gemeinwohls139 

134 Vgl. die Zusammenfassung des Disputs von Valladolid (1550/51) in: Huser, Ver­
nunft und Herrschaft, 53–59.

135 Den Vertretern dieser Interpretationslinie genügte es aufzuzeigen, dass die Spanier 
(als Volk) über mehr Vernunft als die Indios verfügten (vgl. etwa Gillner, Bartholo­
mé de Las Casas, 150–159).

136 Brieskorn, Einleitung, 36 Anm. 3. Die Formulierung „empirische Menschentypo­
logien“ verwendet im Anschluss an Brieskorn auch Huser, Vernunft und Herr­
schaft, 77.

137 Vgl. Brieskorn, Einleitung, 36 Anm. 3.
138 Huser, Vernunft und Herrschaft, 77.
139 Vgl. ebd.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

60

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auszufüllen, und eine geeignete – d. h. in besonderem Masse vernünftige 
– Leitung findet sich in jeder Gemeinschaft. So folgert Las Casas als völker­
rechtliche Konsequenz, „daß es [auch] bei den Ungläubigen Herrschaft und 
Jurisdiktion über Menschen gibt, insoweit dies die Aufgabe des Beratens 
einschließt.“140

Die Jurisdiktionsgewalt wird dem Leiter mittels Übertragung durch das 
Volk verliehen. Den Ursprung der Herrschaftsgewalt sieht Las Casas im 
Volk, die Jurisdiktion ist gewissermassen Gemeingut. Ist die Übertragung 
vollendet, hat die Leitung das Amt dienend auszufüllen, und es darf dem 
Herrscher – solange dieser die Jurisdiktion zur Bewahrung der Gerechtig­
keit und zur Förderung des Gemeinwohls einsetzt – von anderen nicht 
streitig gemacht werden. Wie die Herrschaft eines Menschen über Dinge, 
wenn diese legitim in seinen Besitz kamen, nicht von jemand anderem 
strittig gemacht werden soll, ist dies auch bei einer Herrschaft eines Men­
schen über Menschen der Fall. Las Casas folgert:

„Es ist keiner Privatperson und ohne legitimen Grund auch keiner öf­
fentlichen Person erlaubt, einen Herrn, König oder Richter, sei er gläubig 
oder ungläubig […], die Herrschaft oder Jurisdiktion, die er innehat und 
über seine Untergebenen ausübt, in irgendeiner Weise wegzunehmen 
oder sich anzueignen oder auch ihn daran zu hindern.“141

Das Völkerrecht hat daher zu garantieren, dass jedes Volk seine eigenen 
Leiter bestellen kann und darf: „[…] die Jurisdiktion, die Leiter oder Köni­
ge, die Kaziken oder tatoanes142 oder mit welchem anderen Namen sie auch 
immer bezeichnet oder genannt werden […].“143

140 LC WA 3/1, 45 = LC OC 10, 560: Apud infideles sunt etiam dominia et iurisdictiones 
super homines in quantum importat officium consulendi.

141 LC WA 3/1, 46 = LC OC 10, 562: non licet cuiquam private persone quoquomodo, 
nec etiam publice sine legitima causa, auferre vel usurpare seu etiam impedire alicui 
domino regi vel iudici fideli vel infideli […] dominium vel iurisdictionem, quam habet 
aut exercet super suos subditos.

142 Bezeichnungen für die mit einem Leitungsamt ausgestatteten Personen in Mittel- 
und Südamerika. Die Bezeichnung Kazike war zunächst für die Karibik registriert 
und von Kolumbus als „Gouverneur der Provinz“ interpretiert worden, wurde spä­
ter aber von den Spaniern auf alle angetroffenen Völker generalisiert. Vgl. Colum­
bus, Schiffstagebuch, 42–43 („17. Dezember“); Schüren, Ute, Kazike, in: Jaeger, 
Friedrich (Hg.), Enzyklopädie der Neuzeit, Bd. 6: Jenseits – Konvikt, Stuttgart 2007, 
530–532.

143 LC WA 3/1, 46 = LC OC 10, 560: Patet igitur quod apud homines infideles vel fideles 
indifferenter, quantum ad ius naturale et gentium attinet, iuste et naturaliter habentur 
dominia unius hominis super alios et iurisdictiones, rectores, vel reges, caciques, vel 

5 Herrschaft

61

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Las Casas bedeutet Herrschaft zunächst zwar Eigentum: Herrschen 
bedeutet besitzen. Allerdings differenziert Las Casas, um was für eine 
Herrschaft es sich hinsichtlich des Beherrschten handelt. Es macht einen 
grossen Unterschied, ob der Mensch als Spezies nicht-menschliche Dinge 
besitzt oder ob ein Mensch über andere Menschen herrscht. Letzteres ist 
stärker begründungspflichtig als Ersteres.

5.2 Herrschaftsursprung: Freiheit und Übereinkunft

Eine Herrschaft eines Menschen über Menschen beginnt für Las Casas wie 
eine Herrschaft des Menschen über Dinge: mit der Freiheit. Anders als bei 
der Errichtung einer Herrschaft eines Menschen über ein nicht-menschli­
ches Ding kommt bei der Herrschaft eines Menschen über Menschen aber 
noch ein zweites Element hinzu: jenes der freien Zustimmung und Wahl 
des Herrschers durch sämtliche Betroffenen. Die Menschen stimmen über­
ein, dass sie eine Herrschaft errichten wollen. Wie Freiheit und Konsens 
zu bestimmen sind und wie sie im Falle einer Herrschaftserrichtung zusam­
menhängen, zeigen die kommenden zwei Kapitel auf.

5.2.1 Freiheit (libertas)

Die notwendige Grundvoraussetzung für Herrschaft bildet, so das lascasa­
sianische Denken, die grundsätzliche Freiheitsvermutung alles Geschaffe­
nen. Da es schliesslich verboten ist, jemandem die Herrschaft über Din­
ge oder die Herrschaft über Menschen wegzunehmen, Herrschaft aber 
empirisch als solche existiert, muss dies heissen, dass alles Geschaffene 
ursprünglich niemandem gehört hat.144 In „Principia quaedam“ stellt Las 
Casas dazu folgendes Prinzip auf:

„Jeder Mensch, jede Sache, jede Jurisdiktion und jede Regierung oder 
Herrschaft sowohl über Dinge wie über Menschen, wovon die vorher­
genannten zwei Prinzipien handeln, sind frei, oder es wird zumindest 

tatoanes, seu quocumque alio nomine censeantur sive appellentur, qui dirigant et 
regant communitates et hominum multitudines atque curam habeant boni communis.

144 In „Regia Potestate“ schreibt Las Casas: „Jedes Land und jedes Gut kam niemandem 
zu, bevor es besetzt wurde […]. Also war jedes Gut vor der Besetzung frei“ (LC WA 
3/2, 199).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

62

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorausgesetzt, daß sie es sind, solange nicht das Gegenteil bewiesen 
wird.“145

Hinsichtlich ihrer konkreten Konsequenzen für die Behandlung durch den 
Menschen differenziert Las Casas allerdings die Freiheit nicht-menschli­
cher Dinge (A) von der Freiheit des Menschen (B).

(A) Freiheit nicht-menschlicher Dinge

Die nicht-menschlichen Dinge, wovon Las Casas bereits im ersten Prinzip 
des Traktates „Principia Quaedam“ sprach, seien ursprünglich frei gewesen. 
Dies blieben sie, bis ein Mensch – auf den die „unbeseelten“ Dinge146 ja aus 
teleologischen Gründen ausgerichtet sind – sie in Besitz nahm.

„Da das Land oder jede Sache, bevor sie in Besitz genommen wurde, zu 
den Gütern von niemandem gehörte, so Institutiones (De rerum divisio­
ne, § Ferae)147 und Digesta (De acquirenda vel amittenda possessione: 
1. Possessio appellata)148, war also jede Sache vor ihrer Inbesitznahme 
frei.“149

Las Casas führt an, dass diese ursprüngliche Freiheit aller Dinge vom Men­
schen weiterhin angenommen werden müsse. Im dritten Prinzip schreibt 
er: „[W]enn jede Sache dem früheren Naturrecht nach ursprünglich frei 
war, sie [dann] immer frei ist oder dies angenommen wird, solange nicht 
bewiesen wird, daß sie unfrei oder lehensweise gegeben ist“150. Es hat dem­
gemäss eine radikale Freiheitsvermutung für die sachlichen Dinge zu gel­

145 LC WA 3/1, 47 = LC OC 10, 562: Omnis homo, omnis res, omnis iurisdictio et omne 
regimen sive dominium tam rerum quam hominum, de quibus predicta duo principia 
loquuntur, sunt vel saltem presumuntur libera, nisi contrarium probetur.

146 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 564: rebus inanimatis [...].
147 CICiv I. 2, 1, 12: „Wilde Tiere, Vögel und Fische, also alle Lebewesen, die es auf dem 

Lande, im Meer oder in der Luft gibt, gelangen, sobald sie von jemandem gefangen 
sind, nach Völkergemeinrecht in dessen Eigentum. Denn was vorher niemandem 
gehörte, steht nach natürlicher Vernunft demjenigen zu, der es sich zuerst aneignet.“

148 CICiv D. 41, 2, 1: „Denn dies wird sofort Dem gehörig, der zuerst deren Besitz 
ergreift.“

149 LC WA 3/1, 49 = LC OC 10, 566: Apparet etiam hac ratione, cum omnis res vel terra, 
antequam occuparetur, in nullius bonis esset, ut Insti. De rebus divinis, § Fere, et 
Digesto, De quirenda possessione, lege 1. Ergo omnis res, ante occupationem, libera 
erat.

150 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 564: cum omnis res de iure naturali primevo originaliter 
libera fuerit, semper libera est vel presumitur, nisi serva vel obligata probetur Auch 

5 Herrschaft

63

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten, solange nicht der Gegenbeweis erbracht wurde. Die unbeseelten Güter, 
die vor ihrer Inbesitznahme naturrechtlich als frei angenommen werden 
müssen, bezeichnet Las Casas im ersten Prinzip von „Regia potestate“ 
als allodial (bona allodialia), wobei er die Umschreibung dieses Begriffs 
dem langobardischen Lehnsrecht entnimmt.151 Damit kommt im lascasasia­
nischen Verständnis zum Ausdruck, dass vor der rechtmässigen Aneignung 
jedes unbeseelte (d. h.: nicht-menschliche) Objekt keinem ausser Gott 
gehörte. Da nun allerdings gleichzeitig alle nicht-menschlichen Güter auf 
den Menschen zu seiner Nutzung hin ausgerichtet sind, kommt „jedem 
beliebigen Menschen das Recht [zu], von jedem Gut Besitz zu ergreifen, 
welches von Beginn an allen gemeinsam war.“152 In der Folge muss davon 
ausgegangen werden, dass „jeder beliebige Besitzer […] als [rechtmäßiger] 
Eigentümer“153 zumindest vermutet werden muss.

Las Casas entwickelte keine eigene Eigentumslehre, sondern übernimmt 
lediglich den Grundsatz der Erstaneignung aus dem römischen Recht154: 
Ein Ding, das von niemandem als das Seine beansprucht wird, gehört 
rechtmässig jenem, der es zuerst besetzt oder für sich beansprucht.155 Da­
zu gehört auch, dass ein Ding, das einst von jemandem als das Seine 
in Anspruch genommen und genutzt wurde, zurück in den Zustand des 
freien Guts (res nullius) versetzt werden kann, falls es nicht mehr vom 
rechtmässigen Besitzer bzw. Herrscher in Anspruch genommen wird und 
aufgegeben wurde (Derelektion). Dazu gehören beispielsweise verlassenes 
und ungenutztes Land oder Kriegsbeute. Der Zustand als res nullius endet 
im Falle einer ersten oder erneuten Besitznahme und Besetzung.156

hier beruft sich Las Casas auf die Institutionen, Digesten, den Codex sowie den 
Kommentar von Baldus de Ubaldis.

151 Vgl. LC WA 3/2, 199–200. Las Casas verweist auf Consuetudines feudorum 2, 53, 11 
& 12.

152 LC WA 3/2, 200 = LC OC 12, 44: Unde homo quilibet concessione divina potestatem 
habuit praeoccupandi possessionem cuiuscumque rei, quae a principio erat communis 
[...].

153 LC WA 3/2, 200 = LC OC 12, 46: Quilibet possessor praesumitur proprietarius. (Die 
Einfügung in der eckigen Klammer entstammt der Übersetzung in der WA.)

154 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 279.
155 CICiv D. 41, 1, 3: „Denn was Niemandem gehört, wird natürlichem Grunde nach 

Dem gehörig, der sich seiner bemächtigt“ (lat.: Quod enim nullius est, id ratione 
naturali occupanti conceditur). Vgl. auch CICiv, I. 2, 1, 12.

156 Zum Einfluss des römisch-rechtlichen Res nullius-Begriffs auf die spanische Spät­
scholastik vgl. Fitzmaurice, Sovereignty, 51–58.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

64

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(B) Freiheit des Menschen

Mit Thomas von Aquin157 und anderen Rechtsgelehrten geht Las Casas 
davon aus, dass sich das vernunftbegabte Geschöpf grundsätzlich – nach 
göttlichem Plan und damit aufgrund des Naturrechts – nicht auf etwas 
anderes Geschaffenes hinordnet. Denn alle Menschen sind von Natur aus 
gleich, und etwas Gleiches ordnet sich nicht auf etwas Gleiches als dessen 
Ziel hin.158 Dies bedeutet folglich, dass sich der Mensch nicht von Natur aus 
auf einen anderen Menschen hinordnet, und damit wäre eine Herrschaft 
eines Menschen über Menschen also im Grunde ausgeschlossen.159

Dass die Freiheit des Menschen zu seinen Eigenschaften per se gehört, 
leitet Las Casas aus dem thomasischen Verständnis des Naturzustandes 
ab: Im Naturzustand (status naturae) habe es – so Thomas von Aquin 
in den Sentenzen – zwar eine weise Ordnung und Leitung, aber keine 
Herrschaft gegeben. Mit dem Sündenfall sei der Naturzustand allerdings 
gebrochen worden – der Mensch wurde fallibel und Herrschaft möglich.160 

Entsprechend sieht Las Casas die Sklaverei161 als „ein[en] akzidentelle[n], 
den Menschen nur zufällig und angelegentlich verbundene[n] Akt“162. Die­
jenigen Eigenschaften, die wesenhaft sind, gehen aber den Akzidentien vor, 
schreibt Las Casas in „Principia quaedam“163 und einige Jahre später in „Re­
gia Potestate“164. Im zweitgenannten Werk fügt Las Casas zur Beweiserbrin­
gung eine weitere Aristotelesinterpretation von Thomas an: „‚Diese sind per 

157 Zur Thomas-Rezeption bei Las Casas vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 61–81, 149–
161.

158 Vgl. LC WA 3/1, 47–48.
159 Der Rechtswissenschaftler Johann Caspar Bluntschli sollte noch 300 Jahre später 

schreiben: „Es wird daher nicht mehr lange dauern, bis das allgemeine Rechtsbe­
wusstsein der Welt die grossen Sätze eines jeden humanen Rechts auch mit völker­
rechtlichen Garantien schützen wird: Es gibt kein Eigenthum des Menschen am 
Menschen. Die Sclaverei ist im Widerspruch mit dem Rechte der menschlichen Natur 
und mit dem Gemeinbewusstsein der Menschheit“ (Bluntschli, Johann Caspar, Das 
moderne Völkerrecht der civilisierten Staten. Als Rechtsbuch dargestellt, Nördlin­
gen 1878, 23).

160 Vgl. Thomas v. Aquin, Super Sent., lib. 2 d. 44 q. 1 a. 3 co.
161 Im „Traktat über die Schätze Perus“ beschreibt Las Casas Sklaverei später wie 

folgt: „Durch die Sklaverei wird jemandem weggenommen, was ihm zuvor gehörte, 
nämlich frei zu handeln und über die eigene Person und den eigenen Besitz nach 
Belieben verfügen zu können“ (LC WA 3/1, 280–281).

162 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 562–564: Servitus autem est accidentalis actus iniunctus 
hominibus a casu et a fortuna.

163 Vgl. LC WA 3/1, 47–48.
164 Vgl. LC WA 3/2, 197.

5 Herrschaft

65

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


accidens, die sich außerhalb des Daseinsgrundes der Gattung befinden. Wir 
sagen, daß etwas per accidens ist, wenn es außerhalb der Absicht der Natur 
steht‘, so der Philosoph (Physica II,5:196b165) und Thomas (STh I-II q.72, 
a.1c166).“167 Frei sei derjenige, „dem der freie Wille eignet, so Aristoteles (Me­
taphysica I,2: 982b)“168. Später sollte Las Casas Freiheit noch akzentuierter 
definieren als „natürliches Vermögen oder Möglichkeit, das zu tun, was 
man tun will, außer dem, was durch Gewalt oder durch das Recht verwehrt 
ist.“169

In dieselbe Richtung deuten auch die Rechtstexte, die Las Casas verwen­
det – beispielsweise das „Decretum Gratiani“ und das römische Recht. 
Unter der Überschrift „Quid sit ius naturale“ wird in Las Casas’ Leseart 
im Decretum „von einer Freiheit aller gesprochen“.170 Mit dieser rigorosen 
primären Freiheitsvermutung geht Las Casas auf die Unfreiheit eines Men­
schen ein: „Die Sklaverei wird nicht vermutet, es sei denn, daß sie bewiesen 

165 Aristoteles, Physik II, 5, 196b, Deutsch entnommen aus Ders., Aristoteles’ Physik. 
Vorlesung über Natur, Erster Halbband: Bücher I–IV, griech.-dt., übers. mit einer 
Einleitung u. mit Anmerkungen hg. v. Hans Günter Zekl, Hamburg 1987 (= Phi­
losophische Bibliothek, Bd. 380): „Unter dem, was geschieht, erfolgen die einen 
(Ereignisse) wegen irgendetwas, die anderen nicht – von den ersteren erfolgen die 
einen gemäß vorsätzlicher Absicht, die anderen nicht nach solcher Absicht, beide 
befinden sich aber unter den Ereignissen wegen etwas. […] ‚Wegen etwas‘ ist alles 
das, was sowohl durch planende Vernunft hervorgebracht sein könnte oder auch 
durch Naturanlage.“

166 Vgl. STh I-II, q. 72 a. 1 co., lat.-dt. entnehmbar aus der Bibliothek der Kirchen­
väter: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1349/sum­
ma-theologiae [06.06.2024].

167 LC WA 3/2, 197 = LC OC 12, 36: ‚ea quae sunt per accidens, sunt extra retionem 
specei. Hoc autem dicimus per accidens esse quod est praeter intentionem naturae‘, ut 
patet 2 Physic.; et sec. Thom. 1.2, q. 72, art. 1, c.

168 LC WA 3/2, 198 = LC OC 12, 38: Est autem considerandum quod ille dicitur liber 
homo qui est sui arbitrii (secundum Aristot. 1 metaph.; l. fin. ff. De lib. Hom. Exhib.).

169 LC WA 3/1, 281 = LC OC 11.1, 192: naturalis facultas, id est, possibilitas eius quod 
cuique facere libet, nisi quod ui aut iure prohibetur. Genau gleich auch Las Casas in 
den „Zwölf Zweifelsfällen“ (vgl. LC WA 3/2, 300).

170 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 562: Nam libertas est ius insitum hominibus de 
necessitate et per se ab exordio rationalis nature, et sic de iure naturali, ut 1a 

distinctione, Ius naturale, ibi: omnium una libertas. Las Casas referiert hier auf 
folgenden Abschnitt des Decretums: Ius naturale est commune omnium nationum, 
eo quod ubique instinctu naturae, non constitutione aliqua habetur, ut uiri et feminae 
coniunctio, liberorum successio et educatio, communis omnium possessio et omnium 
una libertas, acquisitio eorum, quae celo, terra marique capiuntur (CICan Decretum 
D. 1, c. 7; LC OC 10, 562 Anm. 47 gibt fälschlicherweise c. 9 an).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

66

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird“171, so der Dominikaner. Die Beweisführung habe jener zu erbringen, 
der behauptet, Herrscher über jemanden zu sein, d. h. jener, der behauptet, 
dass sich ein Mensch in seinem Besitz befindet. Auch wenn dieser Beweis 
erbracht werden kann, gelte, dass „bloße Nachlässigkeit […] zur Verjährung 
der Sklaverei“172 genüge. Demgegenüber könne die Freiheit, da diese im 
Gegensatz zur Sklaverei nicht akzidentell, sondern per se (wesenhaft) sei, 
„zu keiner Zeit verjähren“173. Freiheit, so Las Casas, sei „ein den Menschen 
von Beginn der vernunftbegabten Natur an mit Notwendigkeit und an sich 
angeborenes Recht“174. Las Casas sieht die Freiheit also nicht nur als ein 
Element der Wesensbestimmung des Menschen, sondern betrachtet sie und 
den freien Willen als ein Recht, das dem Menschen qua Menschsein zukom­
men muss.175 Aus diesem Grund ist jedes Untertanenverhältnis von Seiten 
des Herrschers beweis- und begründungspflichtig. Dass jemand Untertan 
eines anderen sei, könne nur bewiesen werden, „nachdem bewiesen wurde, 
daß er es sein muß“176, definiert Las Casas in „Principia quaedam“ mit 
Baldus de Ubaldis Rechtskommentaren177.

Die naturrechtlich verankerte Freiheitsvermutung, die immer gelten 
muss, es sei denn, dass das Gegenteil bewiesen wird, hat Konsequenzen 
im Völkerrecht. Sie bedeutet, dass nicht nur der einzelne Mensch, son­
dern auch Menschenkollektive frei sind. Die Freiheit „ist kostbarer und 
unschätzbarer als alle anderen Güter, die ein freies Volk haben mag.“178 

171 LC WA 3/2, 199 = LC OC 12, 40: Servitus non praesumitur, nisi probetur.
172 LC WA 3/2, 199 = LC OC 12, 40: Sola negligentia sufficit ad praescriptionem servitu­

tis.
173 LC WA 3/2, 199 = LC OC 12, 40: Libertas nullo tempore praescribi potest.
174 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 562.
175 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 370–373.
176 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 564: quod nemo est alterius homo vel vassallus [...] nisi 

hoc esse probetur, et probatur esse, probato quod debeat esse [...].
177 Vgl. die Glosse zu Digesten 1, 5, 4 von Baldus de ubaldis, Lectura super prima 

parte Digesti veteris, Venedig 1495, fol. 26vab [zit. n. LC WA 3/1, 48 Anm. 26]: Liber­
tas […] de iure naturali presumitur, nisi contrarium probetur (dt.: „Die Freiheit wird 
gemäss Naturrecht vermutet, solange nicht das Gegenteil bewiesen wird“). CICiv 
C. 3, 34, 1 kommentiert Baldus in Ders., Lectura super tertio libro Codici, Venedig 
1527, fol. 189va: Nec etiam cadit servitus in libero homine nec eius quasipossessio nec 
obligatio inducitur personalis per praescriptionem. Ebd., fol. 190ra: In contrarium. 
Nam omnia praedia originaliter sunt libera et hoc unus quisque debet scire. Sed hoc 
opponitur. Possessio servitutum est contra naturam agrorum. Naturaliter libera sunt. 
Fol. 190va: Non presumitur bona fides nisi probetur titulus.

178 LC WA 3/2, 213 = LC OC 12, 82: Libertas est res preciosior et inaestimabilior cunctis 
opibus quae populus liber habet (l. libertas, De reg. iur.). Las Casas bezieht sich auf 
CICiv D. 50, 17, 106.

5 Herrschaft

67

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entsprechend ist es einem Volk naturrechtlich nicht gestattet, über ein 
anderes Volk zu herrschen (es sei denn, dass bewiesen werden kann, dass 
das eine über das andere Volk herrschen muss), so wie es einem Menschen 
auch nicht gestattet ist, über andere Menschen ohne entsprechenden Be­
weis zu herrschen. Weiter bedeutet dies, dass nicht nur alle Menschen frei 
sind, sondern dass auch der Vorsteher eines Volkes – ihr Herrscher oder 
ihre Herrschergruppe – ursprünglich frei waren. Denn der Leiter eines 
Kollektivs stammt aus dem Kollektiv selber, war also individuell frei im 
Naturzustand mit dem später hinzutretenden Akzidens des Herrschers.179

5.2.2 Übereinkunft (consensus)

Die Herrschaft über Menschen ist aufgrund der grundsätzlich anderen 
Wesensnatur des Menschen als rationales Wesen anders geartet und be­
gründet als die Herrschaft des Menschen über unbeseelte, nicht vernunft­
begabte Dinge. Die Herrschaft des Menschen über Dinge im Sinne eines 
Eigentumsrechts ist deswegen von der Herrschaft über Menschen, die Las 
Casas Jurisdiktion nennt, zu (unter-)scheiden. Auch diese zweite Form 
von Herrschaft – jene eines Menschen über Menschen – liegt empirisch 
vor und lässt aufgrund der radikalen Freiheitsvermutung Las Casas’ nach 
dem rechtmässigen Zustandekommen derselben fragen. Zentral ist für Las 
Casas aus diesem Grund nicht mehr das dominium an sich, wie es für 
Vitoria war, sondern die „Begründung und Übertragung von Herrschaft“180. 
Denn aufgrund der menschlichen Wesensart der Freiheit ist diese per se 
zu vermuten und Herrschaft von Menschen über Menschen eigentlich 
ausgeschlossen. Das Zustandekommen von Herrschaft hängt gemäss Las 
Casas mit der ebenfalls dem Menschen per se zukommenden Wesensart 
als soziales Wesen zusammen, und der Dominikaner erklärt historisierend, 
dass aus der Freiheit des Volkes die Wahl eines Vorstehers (A) zu dessen 
dienender Leitung hin zum Gemeinwohl zustande gekommen sei. Ursache 
der Herrschaft eines Menschen über Menschen (Jurisdiktion) ist somit das 
Volk, das dem Leiter seine Jurisdiktionsgewalt überträgt (B).

179 Vgl. LC WA 3/1, 49–50.
180 Böckenförde, Geschichte, 373.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

68

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(A) Wahl (electio)

Als die Menschen bemerkten, dass sie einen Leiter brauchten, schreibt Las 
Casas im zweiten Prinzip in „Principia quaedam“, wählten sie „in gemeinsa­
mem Beschluss und in Übereinkunft der ganzen Menschenmenge einen 
oder einige“181 aus der eigenen Menschenmenge zu diesem Amt. Der Aufga­
benkatalog der in gemeinsamem Beschluss gewählten Leitung umfasst die 
Aufgabe, zu leiten, zu regieren und „die Sorge um das Gemeinwohl“182 zu 
tragen.

Mit der Wahl einer oder mehrerer Personen zur Ausübung der Jurisdikti­
on geben die Menschen ihre Freiheit – die ja das fundamentale Recht jedes 
Einzelnen ist – nicht auf.183 Aus dem überlieferten römischen Recht184 zieht 
Las Casas die Ansicht, dass entsprechend dem Naturrecht „das römische 
Volk am Anfang den Kaiser, indem es ihm die ganze Macht überantwor­
tete, ohne sich jedoch seine Freiheit zu nehmen“185, gewählt habe. Die 
Ansicht, dass eine legitime Herrschaft über Menschen historisch in einer 
Wahl seinen Ursprung habe, verallgemeinert er ausgehend vom Beispiel 
Roms auf jede Herrschaft: „Auf der ganzen Erde und in allen Nationen 
hatte eine rechtmäßige Herrschaft oder Jurisdiktion der Könige über Men­
schen immer […] durch die Wahl des Volkes ihren Ursprung.“186 An dieser 
Ansicht sollte Las Casas in all seinen Schriften weiterhin festhalten und 

181 LC WA 3/1, 44–45 = LC OC 10, 556–558: Videntes homines se in communi vivere 
non posse absque rectore, ex communi consensu seu condicto totius multitudinis, 
aliquem vel aliquos elegerunt a principio, qui universam multitudinem dirigerent et 
gubernarent, atque principaliter curam gererent totius boni communis.

182 LC WA 3/1, 45.
183 Vgl. LC WA 3/2, 205–206.
184 Las Casas referiert im nachfolgenden Zitat aus „Principia Quaedam“ auf Stellen in 

den Digesten (CICiv D. 1, 2, 2, § 8 und § 11; 1, 4, 1), den Institutiones (CICiv I. 1, 2, 
6) und dem Codex (CICiv C. 1, 17, 1, § 7). Noch ausführlicher belegt er diese Aussage 
im späteren „Traktat über die Schätze Perus“ (vgl. LC WA 3/1, 287) mit Referenzen 
auf die Digesten (CICiv D. 1, 1, 5; 1, 2, 1, und 2 § 8 und § 11; 1, 4, 1), die Institutiones 
(CICiv I. 1, 2) und die Novellen (CICiv Nov. 73, Praefatio).

185 LC WA 3/1, 45 = LC OC 10, 558: Et hoc modo populus romanus a principio elegit 
imperatorem, concedens ei totam suam potestatem, non tamen ademit sibi suam 
libertatem, et trastulit imperium et iurisdictionem [...].

186 LC WA 3/1, 45 = LC OC 10, 558–560: Hoc dumtaxat modo, scilicet, per populi 
electionem originem habuit quodlibet iustum dominium sive regum iurisdictio super 
homines in toto orbe et in cunctis nationibus; alias iniustum et tirannicum fuit, preter 
illud quod ex speciali Dei ordinatione fuit constitutum seu introductum, ut in populo 
isräelitico […], ubi nihilominus etiam concurrit electio et consensus sive approbatio 
totius populi, cum Dei mandato seu ordinatione [...].

5 Herrschaft

69

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie immer wieder in unterschiedlichen Worten wiederholen: In „Regia 
Potestate“ schreibt er beispielsweise, dass das Volk immer zeitlich und 
natürlicherweise seinen Königen vorgehe.187

Jede legitime Herrschaft eines Menschen über andere Menschen hat 
durch Wahl zustande zu kommen, weil dies die erste Art und Weise war, 
wie Jurisdiktion nach natürlichem Recht zustande kam. Ansonsten ist sie 
nicht rechtmässig und hat darum als ungerechte Tyrannei zu gelten, die 
dem Naturrecht und dem göttlichen Recht entgegenläuft.188 Die einzigen 
Ausnahmen, in denen zunächst auch ohne Wahl eine legitime Herrschaft 
zustande kommen kann, sieht Las Casas in jenen äusserst seltenen Fällen 
gegeben, in denen Könige bzw. Herrscher direkt durch göttliches Eingreifen 
zur Leitung des Volkes eingesetzt wurden. Als Beispiel nennt er die Einset­
zung der Leiter der Israeliten, als diese durch die Wüste zogen, verweist 
also auf die biblischen Exoduserzählungen.189 Aber auch in diesen Fällen 
musste der von Gott eingesetzte Leiter in einem zweiten Schritt durch „eine 
Wahl und Anerkennung oder Zustimmung des gesamten Volkes“190 bestä­
tigt werden. Ohne diese ist auch der göttlich eingesetzte Herr ein Tyrann 
und illegitimer Herrscher. Das göttliche Recht braucht eine Realisierung im 
menschlichen Recht (Völkerrecht). Im späteren „Traktat über die Schätze 
Perus“ (fortan auch „De Thesauris“ genannt) sollte Las Casas dies noch 
einmal verdeutlichen, wenn er schreibt:

„In der Hl. Schrift findet sich jedoch Gottes Weisung, bei der Einsetzung 
eines neuen obersten Fürsten, auch eines Fürsten, den Gott selbst bestellt 
und erwählt hat, müsse von Anfang an die freie Zustimmung, Billigung 
und Annahme durch die Völker gegeben sein, ohne welche selbst die 
göttliche Verfügung hinsichtlich eines obersten Fürsten keine Rechtswir­
kung habe. […] Absichtlich sagen wir: ‚von Anfang an‘, das heißt: noch 
bevor das Reich oder das Fürstentum durch Sukzession übertragen wird; 

187 Vgl. LC WA 3/2, 206: „Der Natur und dem Geschichtsablauf gemäß bestand das 
Volk vor seinen Königen.“

188 Vgl. LC WA 3/1, 45.
189 Vgl. LC WA 3/1, 45.
190 LC WA 3/1, 45 (Original: S. Anm. 186). So Las Casas auch im Traktat über die Zwölf 

Zweifelsfälle, LC WA 3/2, 303: „[…] zur Ernennung eines Königs zwei juridische 
Prozesse zusammenlaufen müssen. Der eine Prozeß verläuft auf der Seite dessen, 
der ernannt werden soll, das heißt, es ist die göttliche Vorsehung, die ihn auswählt, 
so daß die Wahl dem Urteil Gottes vorbehalten bleibt. Der andere Prozeß geschieht 
auf Seiten des Volkes, das heißt, es ist das Volk, welches frei demjenigen zustimmt, 
dem es das Königreich übergibt.“

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

70

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn von Anfang an hat jede Fürstenschaft oder Regentschaft über das 
Volk ihren Ursprung in Konsens und Wahl des Volkes […].“191

Im Verlaufe seines Lebens hat Las Casas die Voraussetzungen der Wahl zur 
legitimen Herrschereinsetzung immer weiter spezifiziert und verdeutlicht. 
Besonders deutlich wird er in seinen späten Jahren im „Traktat über die 
Schätze Perus“. Darin führt er noch einmal aus, dass die Regentenwahl, um 
als rechtmässig gelten zu können, in jedem Fall als freie Wahl durchgeführt 
werden muss, d. h. ohne jeglichen Zwang und ohne jede Unfreiheit.192 

„Wenn also die Zustimmung oder der Konsens nicht die Eigenschaft der 
Freiheit aufweist, so ist es nichts mit jener Wahl.“193 Unter einer freien 
Wahl versteht Las Casas die gleichzeitige Wahrung der individuellen und 
kollektiven Freiheit des wählenden Volkes194, die Freiheit der zu wählenden 
Herrscher195 und im Allgemeinen, dass der Vorgang der Wahl ohne Druck 
und Zwang196 geschieht. Schliesslich habe auch der Rechtskommentator 
Bartolus von Sassoferrato (1313–1357) in seinem Traktat über die Tyrannei 
dargelegt, dass bei der Wahl eines Regenten „unter dem Druck eines Tyran­
nen“197 die Wahl nicht legitim sei.198

191 LC WA 3/1, 287 = LC OC 11.1, 214: Sed in Sacra Scriptura inuenitur ordinatum a 
Deo ut, in datione uel constituione noui et summi principis, a principio celebranda, 
etiam de principe quem Deus signauerat seu elegerat, interueniret consensus liber et 
autoritas et acceptatio uoluntaria populorum, sine qua etiam diuina institutio, de 
principe summo, effectum non sortiebatur. […] Notanter dicimus ‚a principio‘, scilicet, 
antequam regnum uel principatus deferatur per successionem; cum a principio, omnis 
principatus uel regimen populi originem duxerit a consensu et electione populi [...].

192 Vgl. zum Element der Wahl für die Legitimität einer Herrschaft Kap. 7.3.3.
193 LC WA 3/1, 286 = LC OC 11.1, 212: Si ergo adest consensus, sine qualitate libertatis, 

non est illa electio;
194 LC WA 3/1, 286: „Alle, Große wie Kleine, ganze Völker wie Einzelpersonen, müssen 

einberufen werden, und von ihnen allen muss die freie Zustimmung erbeten und 
erlangt werden.“

195 Der oder die Herrscher waren ursprünglich genauso Teil des freien Volkes wie die 
Wählenden.

196 Las Casas führt als Beispiel aus, dass, „wenn ein Tyrann mit einem Heer gegen eine 
freie Stadt vorrückt“ (LC WA 3/1, 286), woraufhin er von der bedrohten Stadt zum 
Regenten gewählt werde, die Wahl nicht legitim sei, da sie unter Druck und Furcht 
geschehen sei.

197 LC WA 3/1, 286 = LC OC 11.1, 212: per tyrannum compulsa [...].
198 Vgl. LC WA 3/1, 286. Dazu Bartolus de Sassoferrato, Tractatus De Tyrannia, 

in: Ders., Opera omnia, Vol. 5, Turin 1584, fol. 120–122. In der Überschrift zum 
14. Punkt schreibt Bartolus: Tyrannus etiam dicitur electus a civitate in rectorem 
per metum, quando civitas habet ius eligendi (dt.: „Tyrann wird auch einer genannt, 

5 Herrschaft

71

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Las Casas war bei der Herrscherwahl eine Mehrheitswahl – d. h. die 
Zustimmung der Mehrheit des Volkes – nicht ausreichend. Um als legitime 
Wahl gelten zu können, muss für Las Casas jeder Einzelne der Wahl des 
Herrschers zustimmen; nur dann kann im lascasasianischen Sinne auch 
davon gesprochen werden, dass das Kollektiv bzw. die Menschenmenge 
der Wahl zustimmt. Eine lediglich durch eine Mehrheit und damit gegen 
den freien Willen einer Minderheit zum Herrscher gewählte Person oder 
gewählter Personenkreis ist in dieser Sichtweise immer per se als tyrannisch 
zu betrachten. Dies unterscheidet Las Casas wesentlich von anderen spani­
schen Klassikern des Naturrechts. Sowohl Francisco de Vitoria als auch 
Francisco Suárez erachten die Zustimmung der Mehrheit zur Wahl für 
ausreichend. Im Gegensatz zu Las Casas scheinen sie „die Vorstellung der 
Zustimmung aller für archaisch-utopisch zu halten“199.

(B) Übertragung (translatio)

Mit der freien Wahl des Herrschers bzw. Leiters einer Gemeinschaft durch 
die zu dieser Gemeinschaft gehörigen Personen wird eine legitime Herr­
schaft konstituiert und rechtskräftig. Wenn die Wahl oder die Zustimmung 
nicht in Freiheit vollzogen wurde, ist die Herrschaft nicht legitim, d. h. eine 
Tyrannei. Doch wieso müssen überhaupt alle zustimmen und gemeinsam 
einen Leiter wählen, selbst wenn dieser von Gott eingesetzt wurde?

Der Grund, weswegen sich dies gemäss Las Casas so vollzogen habe 
und zu vollziehen hat, liegt wiederum in der teleologischen Anthropologie: 
Der Mensch als vernunftbegabtes, freies Wesen ist nicht auf etwas anderes 
Weltliches als sich selbst als Ziel hingeordnet. Folglich hat der Mensch über 
sich selbst die natürliche Vollmacht, „er kann über seine Person und seine 
Güter verfügen, so wie er will“200. Über sämtliche seiner Handlungen und 
sein Eigentum ist er natürlicherweise befähigt und berechtigt, selber zu 
entscheiden. Unter diesem Vorzeichen überrascht es nur wenig, dass bereits 
Las Casas auch in der Ehe für die sexuelle Selbstbestimmung plädierte: 
„Wenn also die Zustimmung oder der Konsens nicht die Eigenschaft der 

der aus Furcht von einer Stadt, die das Wahlrecht hat, zum Leiter gewählt wurde“ 
[Transkription: d. Vf.]).

199 Delgado, Mariano, Die Zustimmung des Volkes in der politischen Theorie von 
Francisco de Vitoria, Bartolomé de las Casas und Francisco Suárez, in: Grunert / 
Seelmann (Hgg.), Die Ordnung der Praxis, 157–181, hier 161.

200 Eggensperger, Der Einfluss, 99.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

72

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit aufweist, so ist es nichts mit jener Wahl; genauso verhält es sich 
beim leiblichen Ehevollzug – dazu Decretales (De sponsalibus: Kap. Quum 
locum und die Glosse zu De electione: Kap. Quisquis).“201

Mit der Wahl und Zustimmung überträgt sowohl der Einzelmensch 
als auch das Kollektiv einige seiner angeborenen Rechte – nämlich die 
Jurisdiktion – auf einen oder mehrere Personen. Damit wird aber nicht 
sein rechtmässig angeeignetes Eigentum über sachliche Güter übertragen. 
Besonders akzentuiert legt Las Casas den antiken frühdemokratischen 
Rechtssatz „Translatio imperii a populo in principem“202 in „Regia Potesta­
te“ zugrunde. Der Historiker und Las-Casas-Spezialist Mariano Delgado 
bezeichnet deswegen „[d]ie Freiheit des Volkes und die Übertragung seiner 
Souveränität an die Könige in freier und mittels Herrschaftsvertrag sank­
tionierter Zustimmung aller Betroffenen“203 gar als den „cantus firmus“204 

des Traktates. Mit der Übertragung mittels Wahl gibt das freie Volk zwar 
die Jurisdiktion an den designierten Herrscher ab, jedoch ebenso wenig 
wie seine Herrschaft über die sachlichen Dinge seine Freiheit. Die lascasa­

201 LC WA 3/1, 286 = LC OC 11.1, 212: Si ergo adest consensus, sine qualitate libertatis, 
non est illa electio; instar matrimonii carnalis, ut in cap. cum locum, et quod ibi nota­
tur de sponsalibus; et Glossa in cap. quisquis, De electione. Las Casas bezieht sich 
auf CICan X, 4, 1, 14 und 1, 6, 43. Mit diesem Nebensatz, der im Rest des Traktates 
nicht mehr thematisiert wird, wendet Las Casas die notwendige Zustimmung aller 
von einem Handlungsakt betroffenen auch auf die Institution Ehe an. Er wendet 
sich damit gegen den Grundsatz Ius in Corpus – einen Grundsatz, der innerkirch­
lich seit Duns Scotus bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil rechtlicher Bestandteil 
der Rechtsinstitution Ehe war (Consensus matrimonialis est actus voluntatis quo 
utraque pars tradit et acceptat ius in corpus, perpetuum et exclusivum, in ordine ad 
actus per se aptos ad prolis generationem (can. 1081 § 2 CIC/1917); vgl. zur Geschich­
te der Vergewaltigung im Recht der Kirche den Eintrag Lüdicke, Klaus, Ius in 
corpus, in: Lexikon für Kirchen- und Religionsrecht Online, Leiden 2019, Online: 
https://doi.org/10.30965/9783506786388_0511 [24.6.2024]). Dieser Grundsatz fand 
auch im staatlichen Recht lange Niederschlag: Noch bis in die 1990er-Jahre war 
der Tatbestand der Vergewaltigung rechtlich auch in liberal-demokratischen Staaten 
nur ausserhalb der Ehe denkbar. Vgl. dazu Dackweiler, Regina-Maria, Rechtspoli­
tische Konstruktionen sexueller Verletzungsoffenheit und Verletzungsmächtigkeit: 
Zur Verrechtlichung von Vergewaltigung in der Ehe in der Schweiz und der Bun­
desrepublik Deutschland, in: Koher, Frauke / Pühl, Katharina (Hgg.), Gewalt und 
Geschlecht. Konstruktionen, Positionen, Praxen, Wiesbaden 2003, 43–66; Wetzel, 
Stephan, Die Neuregelung der §§ 177–179 StGB unter besonderer Berücksichtigung 
des ehelichen Bereichs und ausländischer Rechtsordnungen, Frankfurt 1998 (= Eu­
ropäische Hochschulschriften, Reihe 2 Rechtswissenschaft, Bd. 2512).

202 Dt.: „Übertragung der Regierungsgewalt vom Volk an den Fürsten“.
203 Delgado, Die Zustimmung, 167.
204 Ebd.; vgl. auch Eggensperger, Der Einfluss, 96–98.

5 Herrschaft

73

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30965/9783506786388_0511
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.30965/9783506786388_0511


sianische Interpretation der translatio imperii a populo in principem eignet 
sich deswegen nicht zur Begründung absolutistischer Herrschaftsgefüge. 
Zeitgleich mit der Wahl eines Leiters hat das Volk mit diesem einen Gesell­
schaftsvertrag abgeschlossen, in dem festgehalten ist, wie weit die (Bestim­
mungs-)Macht des Herrschers reicht.205 Damit gehorchen die Menschen 
nicht dem Herrscher als Person, „sondern dem Gesetz“.206

Die Herrschaft des Menschen über Menschen beginnt bei der rigoro­
sen anthropologischen Freiheit. In Freiheit übertragen die Menschen per 
allgemeinem Konsens Teile der Jurisdiktionsgewalt einem oder mehreren 
gewählten Menschen.

5.3 Herrschaftszweck: Gemeinwohl

Eine Herrschaft eines Menschen über Menschen ist nie Selbstzweck, son­
dern sie ist auf jene, die sie errichtet haben, ausgerichtet. Wie ist diese 
Ausrichtung für Las Casas philosophisch zu begründen?

Die Jurisdiktion als Herrschaftsgewalt war ursprünglich beim freien 
Volk, das sie mit der freien Wahl auf den Herrscher übertragen hat. Der 
legitime Herrscher habe, so Las Casas, diese Jurisdiktion folglich zuguns­
ten des Volkes einzusetzen und entsprechend auszuüben. Als viertes funda­
mentales Rechtsprinzip stellt Las Casas in „Principia quaedam“ folgenden 
Anspruch an die Leiter bzw. Herrscher:

„Jeder geistliche oder weltliche Leiter einer Menge freier Menschen ist 
verpflichtet, seine Regierung auf das Wohl der Menschenmenge auszu­
richten und diese um ihrer selbst willen zu regieren.“207

Las Casas macht in Bezug auf den Zweck der Herrscherwahl – und damit 
auch in Bezug auf den Zweck der Herrschaft selber – zwischen geistlichem 
und weltlichem Herrscher keinen wesentlichen Unterschied. Sowohl in 
der Kirche wie auch im Staatswesen hat der Herrscher dieselben Verpflich­
tungen: Er muss seine Jurisdiktion für das Wohl des Volkes einsetzen. 
Denn für das ist er überhaupt erst gewählt worden, da der Mensch als 

205 Vgl. Delgado, Die Zustimmung, 167–169.
206 LC WA 3/2, 213 = LC OC 12, 84.: et sic cives manent liberi, nec oboediunt homini, sed 

legi.
207 LC WA 3/1, 52 = LC OC 10, 570: Omnis rector cuiuscumque multitudinis hominum 

liberorum spiritualis vel temporalis obligatur regimen suum ordinare ad bonum 
multitudinis et regere eam propter se ipsam.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

74

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freies und vernunftbegabtes Wesen „um seiner selbst willen“208 existiert und 
nicht auf etwas anderes hingeordnet ist. Zur Begründung dieses Anspruchs, 
dass sich der legitime Vorsteher einer Menschenmenge an dessen Wohl 
zu orientieren hat, liefert Las Casas im selben Prinzip fünf Vernunftgrün­
de. Ausgehend von der scholastischen Teleologie bezieht er allgemeine 
naturrechtliche Ordnungsprinzipien auf die Herrschaft von Menschen über 
Menschen:

1. Freiheit ist auf sich selber hingeordnet.
Was frei ist, ist nicht auf etwas anderes hingeordnet, sondern genügt sich 
selbst, und gerade das Gegenteil ist der Fall: Anderes (Nicht-Freies) ist 
auf das Freie hingeordnet. Deswegen kann der freie Mensch nicht auf 
die Jurisdiktion hingeordnet sein, sondern die Regierungsgewalt ist auf 
den Menschen hingeordnet.209 „Nun geschieht aber die Regierung einer 
Gemeinschaft freier Menschen wegen der freien Menschen. Also muß sie 
auf das Wohl und den Nutzen dieser hingeordnet werden.“210

2. Die Methode zur Zielerreichung ist vom Ziel her zu denken.
Ganz gemäss aristotelischer Denktradition ist die bestmögliche Ordnung 
einer Sache aus dem Ziel derselben Sache ableitbar. In „Regia Potestate“ 
fasste Las Casas dies in der Wendung zusammen: „Die Richtschnur für 
alles, was auf den Zweck der Regierung hinzuordnen ist, genauso wie 
in anderen Dingen und Geschäften, muß dem Zweck folgen.“211 Der 
Regierende hat darum die Regeln seiner Herrschaftsausübung aus dem 
Ziel der Gemeinschaft abzuleiten, das im Gemeinwohl als Wohl der 
Gemeinschaft besteht.212 „Nun ist aber das Ziel einer jeden versammelten 
Gemeinschaft ihr Wohl“213, weswegen die

„Menschen, die gelenkt werden müssen, dahin gebracht werden [sol­
len], zu tun, was getan werden muß, damit ihre Mängel ergänzt und 
ihre Sitten gebessert werden, damit sie tugendhaft sind und in Frieden 

208 LC WA 3/1, 52 = LC OC 10, 570: Liber est causa sui [...].
209 Vgl. LC WA 3/1, 52; dazu den Kommentar von Huser, Vernunft und Herrschaft, 84.
210 LC WA 3/1, 52 = LC OC 10, 570: Sed regimen cuiuscumque communitatis hominum 

liberorum fit circa homines liberos. Ergo ordinari debet ad bonum et utilitatem 
eorum.

211 LC WA 3/2, 212 = LC OC 12, 82: omnium ordinandorum in finem gubernationis, 
sicut in coeteris rebus vel negotiis, regulam ex fine sumi necesse est [...].

212 Vgl. LC WA 3/1, 52; dazu den Kommentar von Huser, Vernunft und Herrschaft, 85.
213 LC WA 3/1, 52 = LC OC 10, 570: Sed finis uniuscuiusque communitatis congregate 

est bonum ipsius, quod consistit in hoc quod dirigantur homines gubernandi in his 
que agenda sunt, ut suppleantur eorum defectus; corrigantur mores, ut sint virtuosi; 
vivant in pace; defendantur; augeantur; conserventur, et prosperentur per regentes.

5 Herrschaft

75

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leben, […] damit sie durch ihre Regenten geschützt werden und gedei­
hen.“214

3. Das Einzelne als Teil des Ganzen ist um des Ganzen willen da.
Das Einzelteil eines Ganzen ist auf dieses Ganze hin ausgerichtet, da 
ohne das Einzelne das Ganze nicht sein kann. Die Gemeinschaft ist das 
Ganze einer Menschenmenge. Für den Leiter einer Gemeinschaft leitet 
sich daraus die Doppelfunktion ab, als Einzelteil dem Ganzen zu dienen 
und zugleich das Ganze selber zu lenken.215

„Nun ist aber der Leiter einer Gemeinschaft ein Teil von ihr. Also ist 
der Leiter um ihretwillen, und sein Wohl […] muß auf das Wohl des 
Ganzen hingeordnet sein und nicht umgekehrt, denn das Wohl des 
Volkes ist göttlicher als das Wohl eines einzelnen Menschen […]. Und 
dies wird bekräftigt, weil eben nach diesem Philosophen [Aristoteles] 
(Ethica nicom. VIII,11:1160a) das Königreich nicht wegen des Königs 
besteht, sondern der König wegen des Reichs.“216

4. Der Mensch ist auf sich selber ausgerichtet.
Das letzte Ziel eines freien Einzelmenschen ist immer er selbst. Selbst 
wenn der Einzelne etwas zum Wohl von anderen Menschen machen soll­
te, komme dies letztlich immer auch „seinem eignen Wohl […] zugute“217. 
Wenn der freie Einzelmensch nun also einen Leiter wählt, macht er dies 
in der Erwartung, damit zu seinem eigenen Wohl zu handeln.218 „Die 
Gemeinschaft […] ist die ursprüngliche und wirkende Ursache ihrer Kö­

214 LC WA 3/1, 52. Vgl. dazu auch die ähnliche Formulierung in „Regia Potestate“: 
„Der Zweck eines jeden freien Volkes aber ist das eigene Wohl und auch dessen 
Nutzen; und dies besteht darin, daß die zu regierenden Menschen und die ganze 
Gemeinschaft auf das hingelenkt werden, was [dem Zweck] entsprechend zu tun ist“ 
(LC WA 3/2, 212; Hinzufügung in der WA).

215 Vgl. LC WA 3/1, 52–53; dazu der Kommentar von Huser, Vernunft und Herrschaft, 
85.

216 LC WA 3/1, 52–53 = LC OC 10, 570–572: Sed rector communitatis est pars illius. 
Ergo rector est propter eam, et bonum eius […] ordinari debet ad bonum totius, et 
non e contra, quia bonum gentis divinius est quam bonum unius hominis […]. Et 
confirmatur, quia, secundum eundem Philosophum, 8° Ethicorum, regnum non es 
propter regem, sed rex propter regnum.

217 LC WA 3/1, 53 = LC OC 10, 572: Finis ultimus cuiuscumque agentis vel facientis, in 
quantum est agens vel fatiens, est ipsemet.

218 Vgl. LC WA 3/1, 53.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

76

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nige und Leiter […]. Also sind die Könige oder Leiter der Gemeinschaft 
um des Wohls der Menge willen da und auf diese hingeordnet.“219

5. Was auf etwas anderes hingeordnet ist, unterstützt dieses und schadet 
diesem nicht.
Etwas ist auf etwas anderes hingeordnet, um dieses zu vervollkommnen; 
das eine unterstützt folglich das andere in seiner Entfaltung. Aus einer 
auf das Volk hingeordneten Regierung hat deswegen Wohl und Hilfe 
(bonum et auxilium) für das Volk zu fliessen.220 „Die Könige oder Leiter 
einer versammelten Menge aber sind auf die Sorge und Förderung von 
deren Wohl hingeordnet. Also müssen aus ihnen Wohl und Hilfe hervor­
gehen. So ist eine gerechte und gute Regierung.“221

In der teleologischen Ordnungsvorstellung Las Casas’ ist das letzte Ziel 
von etwas das Ziel aller der vorangehenden Ziele, ähnlich wie das Ganze 
alle seine Teile umfasst. Dafür führt Las Casas einige Beispiele aus ver­
schiedenen Lebensbereichen (Kunst, Medizin etc.) an, wobei das Beispiel 
des Heerführers das wohl ergiebigste ist und von ihm am ausführlichsten 
dargelegt wird: Das Ziel eines Heerführers ist der Sieg über das feindliche 
Heer. Deswegen sind alle Ziele, die seine Offiziere verfolgen, als auf dieses 
Ziel hingeordnete Ziele zu betrachten. Die Teilziele gehen im grossen Ziel 
Sieg auf. Der Heerführer als Verantwortlicher für das Grossziel Sieg kann 
darum den Verantwortlichen für die Teilziele – den Offizieren – Befehle 
erteilen, und diese wiederum ihren Untergebenen, deren noch kleinere 
Teilziele im Teilziel ihres Offiziers aufgehen.222 Und so verhalte es sich in 
jeder Herrschaft, woraus Las Casas auch die Begründung zur Unterschei­
dung zwischen geistlicher und weltlicher Herrschaft zieht: Die geistliche 
und die weltliche Herrschaft haben unterschiedliche Ziele.

Die weltliche Herrschaft, wie Las Casas immer wieder wiederholt und 
wie oben gezeigt, ist auf sich selbst als Ziel hingeordnet und kann folglich 
über sich kein weiteres Ziel als Ordnungsprinzip haben. Der geistliche 
Herrscher – d. h. der Papst – hingegen ist nur Zweit-Agens, denn über 

219 LC WA 3/1, 53 = LC OC 10, 572: Sed communitas vel hominum multitudo est 
causa factiva et originalis regum et rectorum suorum […]. Ergo reges sive rectores 
communitatis sunt propter bonum multitudinis et ad ipsam ordinantur.

220 Vgl. LC WA 3/1, 53; dazu den Kommentar von Huser, Vernunft und Herrschaft, 86.
221 LC WA 3/1, 53 = LC OC 10, 572: Sed reges seu rectores multitudinis congregate 

cuiuscumque sunt ordinati ad curandum et promovendum bonum illius. Ergo debet 
ex eis resultare bonum et auxilium provenire. Sed hoc est regimen iustum et bonum.

222 Vgl. LC WA 3/1, 53–54.

5 Herrschaft

77

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihm steht Gott.223 Der geistliche Leiter ist diesem verpflichtet und hat des­
wegen die Aufgabe, „den ihm anvertrauten Menschen zum ewigen Heile, 
soweit er es vermag, zu verhelfen“224. Da nun aber alles und insbesondere 
die vernunftbegabten Geschöpfe auf Gott als dessen Erstgrund hingeord­
net sind, habe letztlich auch der geistliche Leiter „die Gemeinschaft um 
ihrer selbst willen zu leiten“225. Das Endziel Gott ist gemäss Las Casas 
als deckungsgleich mit der Glückseligkeit (dem aristotelischen Endziel des 
Menschen) zu betrachten.226 Daraus leitet Las Casas ab, dass sich die weltli­
che Herrschaft in Dingen, die das geistliche Wohl angehen, der geistlichen 
Herrschaft zu unterwerfen habe. Er geht allerdings in derselben Schlussfol­
gerung noch weiter: Die weltliche Macht „muß von dieser [der geistlichen 
Macht] die Gesetze und Regeln nehmen, nach denen sie ihre weltliche 
Regierung ausrichtet, um dem geistlichen Ziel angemessen zu sein und 
diejenigen, die zu ihm streben, nicht zu behindern.“227 Davon ausgehend 
folgert Las Casas in Bezug auf das Verhältnis der spanischen Krone zu den 
Indios:

223 Vgl. LC WA 3/1, 53.
224 Brieskorn, Einleitung, 39.
225 LC WA 3/1, 54 = LC OC 10, 576: Ergo omnis spiritualis rector obligatur regimen su­

um ordinare ad bonum multitudinis sibi subiecte, et eam propter seipsam gubernare.
226 Vgl. LC WA 3/1, 56. Die Glückseligkeit (Eudaimonia) ist in der hellenistischen 

antiken Philosophie das Ziel der Lebensführung. Mit der Wiederentdeckung des 
Aristoteles in der Scholastik fand das Eudaimonia-Konzept nach aristotelischer Prä­
gung Eingang in die mittelalterliche Philosophie. Auch Las Casas dürfte dem gefolgt 
sein, wenngleich er an der hier betrachteten Stelle dies nicht spezifisch ausgewiesen 
hat. Aristoteles schreibt über die Eudaimonia als Ziel der Lebensführung in seiner 
Nikomachischen Ethik Folgendes: „Vollkommener nennen wir das um seiner selbst 
willen Erstrebte gegenüber dem um anderer Ziele willen Erstrebten […]; allgemein 
ist das vollkommene Ziel dasjenige, was stets nur an sich und niemals um eines 
anderen willen gesucht wird. Derart dürfte in erster Linie die Glückseligkeit sein. 
Denn diese wünschen wir stets wegen ihrer selbst und niemals wegen eines ande­
ren; Ehre dagegen und Lust und Vernunft und jede Tüchtigkeit wählen wir teils 
wegen ihnen selber […], teils um der Glückseligkeit willen […]. So scheint also die 
Glückseligkeit das vollkommene und selbstgenügsame Gut zu sein und das Endziel 
des Handelns“ (Aristoteles, Nikomachische Ethik I, 5, 1097a–1097b, auf Deutsch 
entnommen aus Ders., Nikomachische Ethik, Griechisch-deutsch, übers. v. Olof 
Gigon, neu hg. v. Rainer Nickel, Sammlung Tusculum, 2. Aufl., Düsseldorf 2007).

227 LC WA 3/1, 56 = LC OC 10, 578: Potestas quecumque temporalis subdi debet potestati 
spirituali in his que ad spiritualem finem pertinent, et illam ab ista oportet sumere 
leges et regulas, quibus regimen suum temporale ordinet, quatenus fini spirituali 
conveniat et, tendentibus ad illum, impedimentum non existat.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

78

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Alle indianischen Nationen und Völker müssen geistlich und weltlich zu 
ihrem Wohl und um ihrer selbst willen gelenkt und geleitet werden, so 
daß […] die Könige Spaniens verpflichtet sind, in jeder Art und Weise 
zu deren geistlichem und weltlichem Nutzen zu handeln und beizutra­
gen.“228

So müssen sich die spanischen Könige zugunsten des Wohls der Indios ein­
setzen. Wenn ein Leiter einer Gemeinschaft sich nicht für das Gemeinwohl 
einsetzt, sondern durch seine Regierung das Gegenteil eintritt – z. B. durch 
Gewaltakte gegen das eigene Volk –, so handelt er „gegen die natürliche 
Ordnung, die Gott den Dingen eingestiftet hat, und so auch gegen das 
Naturrecht“229. Er wäre entsprechend nicht mehr legitimierweise Herrscher 
und Leiter, sondern illegitimerweise, wodurch er sich selbst zum Tyrannen 
machte.

5.4 Erster Halbschluss

Las Casas beschreibt Herrschaft zunächst als Eigentum, und die Errichtung 
einer Herrschaft ist zunächst Inbesitznahme. In ihrer Art und Weise unter­
scheidet sich die Herrschaft des Menschen über nicht-menschliche Dinge 
allerdings stark von der Herrschaft des Menschen über Menschen. Wäh­
rend nicht-menschliche Dinge von Natur aus vom Menschen in Besitz ge­
nommen und beherrscht werden dürfen, darf der Mensch aus naturrecht­
lichen Gründen nicht von anderen Menschen besessen und beherrscht 
werden.

Der Grund liegt in der anders gearteten Wesensnatur: Während der 
Mensch als Ebenbild Gottes mit einer Vernunft ausgestattet ist, ist die 
nicht-menschliche Natur vernunftlos. Der Ursprung einer Herrschaft liegt 
stets in der Freiheit. Alles Geschaffene war ursprünglich frei. Diese radikale 

228 LC WA 3/1, 57 = LC OC 10, 578–580: universe he indiane nationes et populi regende 
et gubernande sunt spiritualiter et temporaliter ad bonum ipsorum et propter se 
ipsos […] obligantur Hispaniarum reges agere et disponere ad omnimodam utilitatem 
spiritualem et temproalem earum. Las Casas legt hier einmal mehr seine Ansicht 
dar, dass die Indios „freie Nationen und Völker“ seien, „die freie Länder bewohnen, 
da sie keinen ihnen oder ihren Ländern und einzelnen Gütern übergeordneten 
Herrn kennen. Dies ist klar, weil es noch bis vor 53 Jahren [1492 bzw. 1493] auf der 
Welt keinerlei Kenntnis von ihnen gab“ (LC WA 3/1, 57).

229 LC WA 3/2, 214 = LC OC 12, 86: quicquid princeps agit in praeiudicium totius regni 
[…], est facere contra ordinem naturalem inditum divinitus rebus, et sic facit contra 
ius naturale.

5 Herrschaft

79

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit gilt besonders auch für den Menschen – die Freiheit des Menschen 
ist immer zu vermuten; das Gegenteil muss bewiesen werden. Als Teil der 
Schöpfung ist aber auch der Mensch teleologisch bestimmt. Er ist auf die 
Gemeinschaft hin ausgerichtet. Um diese zu leiten, bestellt er deswegen 
in freier Übereinkunft einen Leiter, den die gesamte Gruppe wählt. Die 
Menschen übertragen ihm einen Teil ihrer Rechte, nämlich die Jurisdikti­
onsgewalt, die jener deswegen zum Wohl der Gemeinschaft einsetzen muss. 
Somit ist der Zweck einer Herrschaft das Wohl der Gemeinschaft. Wird die­
ser Zweck nicht erfüllt, handelt es sich um eine natürlichem und göttlichem 
Recht entgegenlaufende Tyrannei.

6 Herrschaftsstruktur

Der Ausgangspunkt der staatspolitischen Schriften von Las Casas ist zu­
nächst jeweils allgemeiner anthropologische Natur – es wird definiert, was 
der Mensch im Unterschied zur nicht-menschlichen Umwelt ist. In seinem 
Kampf gegen die Unterdrückung der Indios kommt er aber nicht umhin 
darzulegen, wie eine Herrschaft von Menschen über Menschen aufgebaut 
ist. Während Herrschen im Sinne von Besitzen nur einen Dualismus be­
nötigt – nämlich einen herrschenden Eigentümer und ein beherrschtes 
Eigentum –, tritt in einer Herrschaft im Sinne von Jurisdiktionsgewalt 
eines Menschen über Menschen ein drittes Element hinzu. So können 
in der zweiten Bedeutung von Herrschaft grob drei unterschiedliche Perso­
nengruppen unterschieden werden: Untertanen, Herrscher und zwischen­
gelagert die Verwalter der Herrschaft.230 Diese drei Elemente konstituieren 
in ihren jeweiligen Relationen zueinander eine Herrschaft von Menschen 
über Menschen, unabhängig davon, ob es sich um eine weltliche oder eine 
geistliche Herrschaft handelt. Aus diesem Grund werden im Folgenden 
diese drei Strukturelemente einer Herrschaft im lascasasianischen Denken 

230 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 96–114. Programmatisch für das lascasasianische 
Denken ist bereits die Reihenfolge seiner Darstellung: Vor dem Herrscher kommen 
die Untertanen; vorgeschoben vor den Untertanen die Menschen (homo). Bereits 
diese Reihenfolge zeigt seine Andersartigkeit gegenüber anderen zeitgenössische 
Ansichten an, am stärksten der Gegensatz wohl zum Machiavellismus (vgl. Machia­
velli, Niccolò, Buch vom Fürsten (= Il Principe), nach A. W. Rehbergers Über­
setzung mit Einleitung und Erläuterung neu herausgegeben von Max Oberbreyer, 
Leipzig 2012, online entnehmbar aus dem Projekt Gutenberg: https://www.guten
berg.org/ebooks/39816 [10.6.2024]; zur Interpretation vgl. Höffe, Otfried (Hg.), 
Niccolò Machiavelli: Der Fürst, Berlin 2012 (= Klassiker auslegen, Bd. 50)).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

80

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gutenberg.org/ebooks/39816
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gutenberg.org/ebooks/39816


dargestellt. Wie werden sie von Las Casas charakterisiert? Worin liegt der 
Unterschied zwischen den beherrschten Untertanen, dem Herrscher und 
den Verwaltern? Da es sich bei allen in der praktischen Umsetzung um 
Menschen handelt, ist anschliessend zu klären, woran die einzelnen Grup­
pen interessiert sind. Aus diesen unterschiedlichen Interessenlagen heraus 
ergeben sich bezüglich der Umsetzung der vom Herrscher erteilten Befehle 
durch die Administratoren verschiedene Möglichkeiten.

6.1 Untertanen

Die zahlenmässig grösste Gruppe in einer Herrschaft sind die Untertanen. 
Im lascasasianischen Herrschaftsdenken ist sie zugleich aber auch die wich­
tigste Gruppe, aus der sich die anderen beiden Personengruppen begrün­
den und ableiten lassen. Aus diesem Grund wird im Folgenden zuerst 
geklärt, welche Rolle innerhalb einer Herrschaft den Untertanen zukommt, 
bevor die unterschiedlichen Typen von Untertanen in Las Casas’ Sinne 
herausgearbeitet werden. Schliesslich wird der Frage nachgegangen, wem 
Untertanen denn am ehesten unterstellt sind.

6.1.1 Freiheit und Konsens

Ihren Ursprung findet jede Herrschaft in der anthropologischen Freiheit.231 

Die Jurisdiktion kommt vom Volk und muss deshalb auch zum Wohle des 
Volkes eingesetzt werden. In einer durch Konsens aller zustande gekom­
menen Herrschaft sind Beherrschte dem gewählten legitimen Herrscher 
nur hinsichtlich der Jurisdiktion unterworfen.232 Die gewählten Herrscher 
sind „nicht Gebieter über die Einzelnen selbst, sondern die Einzelnen sind 
subditi oder subiecti nur hinsichtlich der Jurisdiktion“233. Die Veränderung 
des ursprünglichen freien Status des Menschen hin zu einem Status der Un­
freiheit hinsichtlich der Jurisdiktion ist grundsätzlich gegen das Naturrecht 
und die göttliche natürliche Ordnung. Im Traktat über „Das Achte Heilmit­
tel“ („Entre los remedios … El octavo en orden“) schreibt Las Casas:

231 Vgl. ausführlicher Kap. 5.2.1.
232 LC WA 3/2, 200: „Der Kaiser und der König ist nicht Herr über die Güter der 

Einzelnen, sondern nur hinsichtlich der Jurisdiktion.“
233 Eggensperger, Der Einfluss, 99–100, hier 100.

6 Herrschaftsstruktur

81

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Es gibt auf Erden keine Macht, die die Freiheit freier Menschen ohne 
deren eigenes Verschulden einschränken darf, will man nicht gegen die 
Gerechtigkeit verstossen; denn die Freiheit ist das kostbarste und höchste 
Gut aller zeitlichen Güter und wird von allen Geschöpfen als solches 
geliebt […], besonders aber von den vernunftbegabten.“234

Nur wenn unter den Betroffenen Konsens besteht, einer bestimmten Per­
son oder Personengruppe die Jurisdiktion zu übertragen, wird der Status 
der Freiheit hinsichtlich der Jurisdiktion legitim geändert. Der Ablauf der 
Übertragung von Jurisdiktionsgewalt an den Herrscher hat entscheidende 
Konsequenzen für die rechtliche Verortung der Untertanen: Handelt es sich 
legitimerweise um Untertanen oder illegitimerweise? Das heisst: Ist der 
Vorgang, wie ein freier Mensch zum Untertanen eines anderen Menschen 
und damit zum akzidentellen Unfreien wurde, im Einklang mit dem Natur­
recht, durch Zustimmung und Konsens erfolgt oder wider das Naturrecht 
und ohne Einwilligung?

6.1.2 Untertanentypologie

Im „Traktat über die königliche Gewalt“ nimmt Las Casas eine Differen­
zierung verschiedener Untertanenarten vor. In seiner Untersuchung zum 
„Einfluss des Thomas von Aquin auf das politische Denken“ in diesem 
Traktat erkannte Thomas Eggensperger OP eine Art Typologie.235 Aus­
gangspunkt für die verschiedenen Arten von Untertanen ist die jeweilige 
Art und Weise, wie diese einem Herren unterstellt wurden. Las Casas 
benutzte unterschiedliche Bezeichnungen für unterschiedliche Arten von 
Untertanen: subditus (A), subiectus (B), vasallus (C) und servus (D).236

234 LC WA 3/2, 121 = LC OC 10, 327: ningún poder hay sobre la tierra, que sea bastante 
a hacer deterior y menos libre el estado de los libres sin culpa suya, no errante la 
clave de la justicia, como la libertad sea la cosa más preciosa y suprema en todos 
los bienes deste mundo temporales, y tan amada y amiga de todas las criaturas 
sensibles e insensibles, y mucho más de las racionales. Spitz befand deswegen bereits 
der Historiker Otto Waltz 1905: „So erscheint Las Casas und nicht J. J. Rousseau, 
der wohl dafür galt, als Vater des Gedankens der Unveräusserlichkeit der Freiheit“ 
(Waltz, Fr. Bartolomé de las Casas, 12).

235 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 99–105.
236 Vgl. ebd., 103–104.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

82

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A) Subditus: Der Untertan
Als subditus bezeichnet Las Casas im allgemeinen Sinne alle Untertanen 
eines Herrschers. So verwendet er im „Traktat über die königliche Ge­
walt“ den Begriff sowohl für sich alleine als auch „in Kombination mit 
anderen Bezeichnungen von Untertanen“237.

B) Subiectus: Der Unterworfene
Die Bezeichnung subiectus wählt Las Casas jeweils, wenn er von Un­
tertanen spricht, die betont nicht mittels freier Zustimmung zum Un­
tertanen eines Herren wurden. Ihnen kam das Wesensmerkmal der 
Freiheit zum Teil abhanden, indem sie mittels Gewalt zum beherrschten 
Untertanen des Herrschers wurden. Der subiectus wurde in das Unter­
tanenverhältnis bzw. die Unfreiheit gezwungen, weshalb Las Casas den 
Begriff „meist in Verbindung mit entsprechenden Bezeichnungen wie 
Sklaverei“238 benutzt.

C) Vasallus: Der Gefolgsmann
Bereits in der Merowingerzeit (5. bis 8. Jahrhundert) entwickelte sich 
das Lehenswesen, das im Laufe des Mittelalters immer mehr an Bedeu­
tung gewann.239 Im Lehenswesen schwören sich Vasall und Lehnsherr 
gegenseitig Treue, womit sich der Vasall hinsichtlich der Jurisdiktion 
vertraglich an den Lehnsherren bindet. Für Las Casas’ Verwendung 
des Vasallenbegriffs waren vor allem dessen Unterordnung unter einen 
Herrn und der geleistete Treueeid zentral, durch den ein Lehensver­
hältnis zwischen Lehnsherrn und Lehnsmann (Vasall) überhaupt erst 
zustande kam. In „Regia Potestate“ beschreibt Las Casas den Vasallen 
zunächst als Unfreien. „Der Treueschwur und gleichfalls die Treue“ stel­

237 Ebd., 103.
238 Ebd.
239 „Im Rahmen des Lehnswesens wird als V. (lat. vassus, vasallus) i. Allg. der Lehns­

mann bezeichnet, der vom Lehnsherrn (senior, dominus) das Lehen (beneficium) 
erhielt […]. Lehnsherr und V. schuldeten einander Treue. Hinzu kamen unter­
schiedliche Leistungen beider Seiten: Während der V. zu ‚Rat und Hilfe‘ (consilium 
et auxilium) verpflichtet war, war der Lehnsherr zu ‚Schutz und Schirm‘ des V. 
verpflichtet. In der Regel erhielt der V. ein Lehen, das aus Land, aber auch einem 
Amt bestehen konnte. […] In ihrer ‚klassischen‘ ma. Form war die Beziehung zwi­
schen Herrn und V. mehr als eine rein juristisch-vertragliche Bindung; vielmehr 
sollte sie ein persönliches Vertrauensverhältnis darstellen, eine Freundschaft unter 
Ungleichen (Amicitia)“ (Kühner, Christian, Vasall, in: Enzyklopädie der Neuzeit 
Online, Leiden 2019, online: https://doi.org/10.1163/2352-0248_edn_SIM_371671 
[24.6.2024]).

6 Herrschaftsstruktur

83

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1163/2352-0248_edn_SIM_371671
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1163/2352-0248_edn_SIM_371671


le „eine Art Sklaverei“ dar.240 Durch die Bindung mittels Treueschwur 
an den Lehnsherrn lege der Vasall Teile seiner natürlichen Freiheit ab 
und werde zum Unfreien. Las Casas betont, „daß kein Mensch eines an­
deren Vasall oder Getreuer ist, es sei denn, daß dies bewiesen wird“241. 
Trotz dieser freiwillig erfolgten und vertraglich mittels Treuschwurs 
geregelten Unterordnung des Vasallen unter den Herrscher und der Zu­
ordnung der Ziele des Vasallen zu den Zielen des Lehnsherrn verblei­
ben dem Vasallen selbstredend dieselben natürlichen Rechte, die jeder 
freie Mensch hat. Denn er ist nur in Bezug auf die Jurisdiktion dem 
Lehnsherrn unter- und zugeordnet. Der Vasall ist zwar der Untertan 
eines Herrn, zeitgleich aber selbst Herr über andere – „sie haben Gewalt 
über die Untertanen der ihnen anvertrauten Lehen“242.

D) Servus: Der Sklave
Während ein Vasall jemand ist, der sich durch einen freiwilligen Akt in 
ein Abhängigkeitsverhältnis begibt und sich einem Herrn unterordnet, 
und ein subiectus jemand, der durch externe gewaltsame Akte zur Un­
terordnung gezwungen wird, so ist der servus, der Sklave, das Gegenteil 
von jeder anderen Untertanenform. Las Casas hält es nicht für notwen­
dig, den Zustand des servus im „Traktat über die königliche Gewalt“ 
tiefergehend zu definieren. Als akzidenteller Zustand eines Menschen 
ist der Servuszustand nach Las Casas gemäss der Aristotelesinterpreta­
tion des Thomas von Aquin gänzlich unnatürlich.243 „Sklaverei aber 
besteht darin, daß einer gegen die Natur fremder Herrschaft unterwor­
fen wird“244, hält Las Casas im „Traktat über die Schätze Perus“ fest. 
Im früher entstandenen Traktat „Regia Potestate“ liegt der Schwerpunkt 
Las Casas’ vor allem in der Betonung der Freiheit jedes Menschen. Die 
Bezeichnung servus dient ihm dort vor allem zur scharfen Abgrenzung 
von dieser radikalen Freiheit, sozusagen im Sinne einer absoluten Un­
freiheit. Nach Las Casas gibt es nur eine denkbare Möglichkeit, dass der 
Status der Sklaverei legitim sein kann: wenn der Sklavenstatus freiwil­
lig zustande kommt. „Keine Unterwerfung, keine Sklaverei […] wurde 

240 LC WA 3/2, 198 = LC OC 12, 38: Et quia iuramentum fidelitatis, et ipsa fidelitas, est 
quaedam servitus […] constat quod nemo est alterius homo vel vasallus seu fidelis, 
nisi hoc esse probetur; et probatur esse, probato quod debeat esse.

241 LC WA 3/2, 198.
242 Eggensperger, Der Einfluss, 104.
243 Vgl. STh I-II q. 72, a. 1c.
244 LC WA 3/1, 280 = LC OC 11.1, 190: Seruitus, autem, est qua quis dominio alieno 

contra naturam subiicitur;

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

84

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jemals [rechtmäßig] auferlegt, ohne daß das Volk […] freiwillig einer 
solchen […] zustimmte. Vielmehr vereinbarte von Anfang an das Volk 
selbst dies mit seinem Fürsten.“245 Damit betont Las Casas noch einmal 
die Wichtigkeit der freien Vereinbarung zwischen Volk und Herrscher. 
Die Freiheit kann so weit gehen, „dass sie in Konsequenz sogar zur 
freiwilligen Beraubung dieser Freiheit führen kann“246. Es ist anzumer­
ken, dass diese freiwillige Zustimmung zur absoluten Unfreiheit in der 
lascasasianischen Anthropologie als sehr unwahrscheinlich anzusehen 
ist und faktisch nie vorlag. In der Abwehr der Sklaverei sieht Las Casas 
gar den gerechtesten Grund für die Führung eines Krieges.247

6.1.3 Stadtgemeinschaft und Königreich (civitas und regnum)

Die Menschen sind ihren Herrschern hinsichtlich der Jurisdiktion unter­
tan. Die zentrale rechtliche Grösse für die Beherrschten ist die Stadt als 
Gemeinschaftsform, die Las Casas aristotelisch und augustinisch definiert: 
„Augustinus (De civitate Dei XV,8:CCL48/464) bestimmt sie als Menge von 
Menschen, die durch ein Gesellschaftsband verbunden sind, um dadurch 
politisch zusammenzuleben.“248

Die Stadt ist gemäss Aristoteles selbstgenügsam und bildet eine vollkom­
mene Gesellschaft ab. Sie kann ohne den einzelnen Bürger sein, aber der 
einzelne Bürger kann nicht ohne sie sein. So entstanden auch die bürgerli­

245 LC WA 3/2, 205 = LC OC 12, 60: Nulla subjectio, nulla servitus, […] unquam 
impositum fuit, nisi populus qui subiturus illa onera erat, impositioni eiusmodi volun­
tarie consentiret. Immo a principio idem populus ea constituit cum ipso principe 
(Einfügung in der WA).

246 Eggensperger, Der Einfluss, 104.
247 Vgl. LC WA 3/1, 291: „Kann es einen gerechteren Grund zu Kriegsführung geben als 

die Gegenwehr gegen Sklaverei, wie Tullius (Philippica VII) und Vegetius (Epitoma 
Rei Militaris III,10) sagen? Und wer wird daran zweifeln, daß die Kriegskunst die 
wichtigste von allen [Künsten] ist, weil dank ihrer die Freiheit bewahrt, die Würde 
der Provinz gefördert und das Reich erhalten wird?“

248 LC WA 3/2, 210 = LC OC 12, 74: Augustinus (lib. 15, Cap. 8, De civitate Dei) 
definit eam esse hominum multitudinem aliquo societatis vinculo colligatam, iuncta 
hominum multitudine ad politice convivendum, quae cititas dicitur.
Augustinus: „[D]enn eine Stadt setzt ihrem Begriff nach eine größere Menge von 
Menschen voraus, die zusammengehalten wird durch irgendein Genossenschafts­
band […]“ (Augustinus, De civitate Dei/ Zweiundzwanzig Bücher über den Gottes­
staat, 15. Buch, Kap. 8, lateinisch und deutsch entnommen aus der „Bibliothek der 
Kirchenväter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/zweiundzwa
nzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/427/de-civitate-dei-ccsl [24.6.2024].)

6 Herrschaftsstruktur

85

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/427/de-civitate-dei-ccsl
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/427/de-civitate-dei-ccsl


chen Rechte erst in jenem Augenblick, „als die Städte gegründet und die 
Amtsträger geschaffen werden“249, zeigt sich Las Casas überzeugt. Die Stadt 
hat als Gemeinschaft Gewalt über ihre Bürger, und die einzelnen Bürger 
müssen der Stadt als Gemeinschaft gehorchen. In der Stadt herrscht eine 
Arbeitsteilung, was zur Folge hat, dass der einzelne Bürger auf die Stadt als 
Gemeinschaft stärker angewiesen ist als die Stadt auf den einzelnen Bürger. 
„Der Bürger […] kann das Leben nicht selbstgenügsam ohne Mithilfe und 
Kontakt mit seiner Stadt meistern.“250

Die Stadt wiederum ist ein Teil eines Königreichs und damit grund­
sätzlich auf das Königreich hingeordnet. Denn ein Teil ist immer auf 
das Ganze hingeordnet. Im Vergleich mit der Bindung des Bürgers zur 
Stadt sei die Stadt allerdings viel schwächer an das Königreich gebunden. 
Die Begründung dafür ist eine vierfache: Zum einen gilt für die Bürger 
der Stadt eher die Stadt als ihr Vaterland als das Königreich. Die Stadt 
hingegen kennt kein Vaterland, auch nicht das Königreich. Zweitens ist 
der Bürger auf die Stadt angewiesen, während die selbstgenügsame Stadt 
nicht auf das Königreich angewiesen ist. Drittens sind die negativen Folgen 
der Zerstörung einer Stadt für das Königreich viel gravierender als die 
Folgen für die Stadt, wenn einer oder mehrere ihrer Bürger stirbt. Und 
viertens ist „die Stadt selbst eine Menge von Bürgern, aber diese Menge 
von Bürgern ist naturgemäß mehr der Stadt, dem eigentlichen Vaterland 
und dem Gemeinwesen zugeneigt und verpflichtet als dem Königreich und 
dessen Unversehrtheit.“251 Die Stadt wird damit zur zentralen rechtlichen 
und gemeinschaftlichen Bezugsgrösse für die Untertanen.

Mit der Freiheit als anthropologischer Grundkonstante werden Unfrei­
heit und Untertanenverhältnisse zunächst unwahrscheinlich. Allerdings 
kann der Mensch die Freiheit auch just dafür nutzen, sich in eine partielle 
Unfreiheit zu begeben und einer Person Befugnisse über sich einzuräumen. 
Freiheit und Konsens bleiben jene Elemente, die den Untertanen eigen 

249 LC WA 3/2, 205 = LC OC 12, 60–62: ‚Civilia autem iura tunc esse coeperunt, et cum 
civitates condi et magistratus creari coeperunt’. Las Casas zitiert hier direkt aus den 
Institutionen (CICiv I. 2, 1, 11): civilia enim iura tunc coeperunt, cum et civitates 
condi et magistratus creari et leges scribi coeperunt (dt.: „Zivilrechtsordnungen ent­
standen dagegen erst, als man anfing, Staaten zu gründen, Ämter einzurichten und 
Gesetze niederzuschreiben“).

250 LC WA 3/2, 210 = LC OC 12, 74: Civis autem […] nec potest per se sufficienter vitam 
transigere absque auxilio et communicatione suae civitatis;

251 LC WA 3/2, 210 = LC OC 12, 74: civitas est ipsa civium multitudo, sed ista civium 
multitudo naturaliter magis inclinatur et obligatur civitati et propriae patriae ac eius 
reipublicae quam regno et eius incolumitati.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

86

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind. Die Orientierungsgrösse für den Einzelnen ist die Gemeinschaft, in 
der er lebt und die Las Casas ganz in aristotelischer Tradition Stadtgemein­
schaft nennt.

6.2 Herrscher

Aus der Freiheit des Menschen folgte in Wahl und Übereinkunft die Her­
ausstellung eines oder mehrerer unter ihnen zum Herrscher mit Jurisdik­
tionsgewalt. Während den Untertanen vor allem Freiheit und Konsens 
zufallen, so fallen dem Herrscher die reziproken Elemente zu: Wahl und 
Zustimmung. Las Casas fragte sich: Worin besteht der Unterschied zwi­
schen Untertanen und Herrscher? Worüber verfügen die Herrscher, die 
Untertanen aber nicht?

6.2.1 Wahl und Zustimmung

Die freien Menschen wählen einen oder einige aus der versammelten 
Menge zum Herrscher und statten diese mit Jurisdiktionsgewalt über sie 
aus. Die Legitimationsgrundlage des Herrschers ist somit das Volk.252 Die 
konkrete sprachliche Bezeichnung des Herrschers spielt dabei keine Rolle: 
„[…] die Herrschaft eines Menschen über andere, die Jurisdiktion, die 
Leiter oder Könige, die Kaziken oder tatoanes oder mit welchem anderen 
Namen sie auch immer bezeichnet oder genannt werden“253. Im „Traktat 
über die königliche Gewalt“ verwendet Las Casas konsequenterweise die 
Bezeichnungen princeps, rex und imperator synonym.254 Es gilt, was Las 
Casas bereits in „Principia Quaedam“ zugrunde gelegt hat: „Wir billigen, 
daß der König sei, dem die Spitze der Leitung der menschlichen Angele­
genheiten von der Gesellschaft oder Menschenmenge anvertraut wird, dem 
hl. Thomas (De regim. princ. I,14) gemäß.“255

252 Vgl. Delgado, Die Zustimmung, 161–169.
253 LC WA 3/1, 46.
254 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 105–107.
255 LC WA 3/1, 46 = LC OC 10, 560: Hunc decimus esse regem, cui summa regiminis 

in rebus humanis a tota societate vel multitudine committitur, secundum Sanctum 
Thoman, lib. I, De regimini principum, Cap. 14, verumque precipuus actus regie 
potestatis est iudicare; Vgl. dazu Thomas v. Aquin, De regimini principum ad regem 
Cypri, lib. 1, Cap. 14, p. 17s., lateinisch in der unkritischen Ausgabe aufrufbar im 

6 Herrschaftsstruktur

87

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weil der Herrscher all seine Jurisdiktion, Gewalt und Macht vom Volk 
hat, ist diese begrenzt. Zum einen darf der König nicht ohne die Zustim­
mung des gesamten Volkes etwas anordnen oder machen, das für jenes 
negative Folgen hat. Zum anderen ist von Fall zu Fall zu unterscheiden, 
ob die Anordnungen die Jurisdiktion oder das Eigentumsrecht betreffen; 
nur die Jurisdiktion wurde dem Herrscher vom Volk übertragen. Die Gü­
ter der einzelnen Untertanen unterstehen hingegen nicht dem Willen des 
Herrschers – im Gegenteil: Der Herrscher ist unter anderem deswegen 
mit der Jurisdiktion ausgestattet, um die Güter der Einzelnen zu schützen, 
wobei die Freiheit das höchste dieser Güter ist. Der Herrscher ist durch 
den Willen des Volkes da, nicht das Volk durch den Willen des Herrn. Der 
Herrscher ist für das Volk nur Mittel zum Zweck. Der Zweck besteht darin, 
Wohlstand zu fördern, dem Gemeinwesen zu nützen und das Gemeinwohl 
zu erhalten und zu fördern.256

Wenn Las Casas davon spricht, dass das Volk dem Herrscher Leitungsge­
walt übertragen habe, ist zu spezifizieren, welche Art von Gewalt er meint. 
Der Herrscher hat zwar eine „Zwangsgewalt“257 über seine Untertanen, 
aber diese ist „nicht seine eigene Gewalt, sondern die Gewalt des Geset­
zes“258. Das Gesetz wiederum sei dem Gemeinwohl zu unterwerfen, das 
qua Volk die Wirk- und Zielursache der Herrschaft ist. Die Untertanen 
unterstehen genau genommen nicht dem Herrscher und gehorchen nicht 
diesem, sondern dem Gesetz.259 Dasselbe gilt für den Herrschenden: Auch 
er steht unter den Gesetzen. Er kann legitimerweise nicht nach persönli­
cher Willkür herrschen, sondern seine Befugnisse sind durch die Gesetze 
geregelt.260

6.2.2 Typen der fürstlichen Güter

Ein Herrscher verfügt legitimerweise über vier Arten von Gütern, die im 
Zusammenhang des Regierens von Bedeutung sind. Las Casas legt sie im 

Corpus Thomisticum, online: http://www.corpusthomisticum.org/orp.html#69946 
[24.6.2024].

256 Vgl. LC WA 3/2, 212.
257 LC WA 3/2, 207 = LC OC 12, 66: omnis principatus habet vim coercendi subditum in 

aliquo [...].
258 LC WA 3/2, 207 = LC OC 12, 66: Habet enim super eos potestatem non suam, sed 

legis, subiectam bono communi. Diese Ansicht gewinnt Las Casas von Aristoteles, 
Nikomachische Ethik, V, 3, 1129b.

259 Vgl. auch Eggensperger, Der Einfluss, 105–107.
260 Vgl. LC WA 3/2, 213.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

88

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.corpusthomisticum.org/orp.html#69946
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.corpusthomisticum.org/orp.html#69946


dritten Schluss des „Traktats über die königliche Gewalt“ dar. Prämissen für 
die Handlungsmacht des Herrschers sind Jurisdiktion (A), Fiskalgüter (B), 
Erbgüter (C) und Privatgüter (D).

(A) Jurisdiktion (iurisdictio)

Die erste Art der Güter, die einem Herrscher zukommen, ist die Jurisdikti­
on. Sie ist das eigentliche Gut, das ihn von anderen Menschen in der Civi­
tas unterscheidet. Las Casas definiert die Jurisdiktion unter Rückgriff auf 
das Langobardische Lehnrecht261 als „die bürgerliche und strafrechtliche 
Gewalt, was die unumschränkte und vereinigte Rechtsgewalt umfaßt“262. 
Den Anfang nimmt die Jurisdiktion beim Volk, das die „erste Quelle und 
Ursprung aller Gewalten und Jurisdiktion“263 ist. Der Herrscher besitzt die 
Jurisdiktion nicht als Person, sondern in seiner Funktion als Herrscher. 
Jurisdiktion ist an die Herrscherwürde und das Amt des Herrschers ge­
knüpft. Dies macht die Jurisdiktion, wie Las Casas in „Regia Potestate“ 
ausführt, zu einer „Gewalt des öffentlichen Rechtes“264. Jurisdiktion kann 
deswegen weder als Ganzes noch in Teilen vom Herrscher verkauft, ver­
schenkt oder sonstwie veräussert werden. Sie ist nicht „Handelsware“265, 
wie andere Güter es sind. Denn „niemand kann eine Sache verkaufen oder 
veräußern, über die er nicht die eigentliche Herrschaft hat noch das private 
Verfügungsrecht haben kann.“266 Wenn Jurisdiktion verkauft wird, wird 
„Fremdes oder eine fremde Sache gegen den Willen des entsprechenden 

261 Vgl. Consuetudines feudorum, 2, 55 (56): „Quae sint regalia“, entnehmbar aus: Leh­
mann, Karl (Hg.), Das Langobardische Lehnrecht. Handschriften, Textentwicklung, 
ältester Text und Vulgattext nebst den capituala extraordinaria, Göttingen 1896, 81–
206, 182.

262 LC WA 3/2, 217–218 = LC OC 12, 100: iurisdictio principis, id est, potestas civilis et 
criminalis comprehendens merum et mixtum imperium (tit. Quae sunt regl. in usib. 
feud.).

263 LC WA 3/2, 218 = LC OC 12, 100: Primarius tamen fons et origo omnium potestatum 
et iurisdictionum ipse populus fuit.

264 LC WA 3/2, 220 = LC OC 12, 104: Iurisdictionem Azo definit esse iuris potestatem de 
iure publico introductam cum necessitate iurisdicendi.

265 LC WA 3/2, 220 = LC OC 12, 104: Non est ergo in bonis et patrimonio publico totius 
regni, ideo non est in alicuius etiamprincipis commercio [...].

266 LC WA 3/2, 219 = LC OC 12, 104: nemo potest vendere aut alienare rem, quam in 
suo dominio non habet, nec iure privati esse potest, quod si agit, furtum vel rapinam 
committit (l. inter stipulantem, § sacram, De verb. Oblig. [= CICiv D. 45.1]; l. rem 
alienam, De contrahend. empt. [= CICiv D. 18.1]).

6 Herrschaftsstruktur

89

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eigentümers, das heißt des Volkes“267, verkauft. Der Verkauf ist darum 
nicht rechtens und widerspricht sowohl der Tauschgerechtigkeit als auch 
der austeilenden Gerechtigkeit.268 Jurisdiktion wurde „eingeführt wegen 
der Erfordernis, Recht zu sprechen“269. Der mit Jurisdiktion ausgestattete 
Herrscher ist deswegen zugleich auch von Rechts und Amts wegen Richter.

Die Jurisdiktionsgewalt fliesst vom freien Volk zum von diesem gewähl­
ten Herrscher. Von diesem fliesst sie wiederum zurück zum Volk, indem 
der Herrscher Recht spricht, Gesetze erlässt und seinen Untertanen Befehle 
erteilt oder Privilegien zuspricht. Ist das Volk, das davon betroffen ist, nicht 
einverstanden damit, fliesst wieder eine Art der Gewalt zurück, „beispiels­
weise mittels Beschwerde oder Berufung“270. Die Jurisdiktion fliesst somit 
hin und her zwischen Volk und Herrscher.271

(B) Fiskalgüter (bona fiscalia)

Die zweite Art von Gütern, über die ein Herrscher im Gegensatz zu seinen 
Untertanen verfügt, sind die Fiskalgüter. Als solche bezeichnet Las Casas 
Güter des Gemeinwesens. Die Fiskalgüter sind Eigentum der Menschen­
menge, die mittels Wahl zu Beginn der Herrschaft den Herrscher einsetzte. 
Las Casas verweist beispielhaft auf Einkünfte aus den öffentlichen Wegen, 
Flüssen, Schifffahrtswegen, dem Meer, Häfen, Gold- und Salzminen etc., 
die entweder direkt oder indirekt mittels Zoll und Besteuerungseinnahmen 
die Schatzkammer des Gemeinwesens bzw. Königreichs erweitern.272 Teil 
der Fiskalgüter sind all jene Güter, die nicht einem Herrscher als Person 
gehören, sondern dem Gemeinwesen, wozu Las Casas den Kommentar 
zum langobardischen Lehnrecht273 von Baldus de Ubaldis274 anführt.

Die Verfügungsgewalt über diese Art von Gütern kommt dem Herrscher 
nicht direkt zu, sondern bloss indirekt, weil es nicht seine Güter, sondern 
die Güter der Krone bzw. Königswürde sind – er ist nur „quasi der Herr 

267 LC WA 3/2, 221 = LC OC 12, 110: Ergo Princeps, vendendo iurisdictionem, vendit 
alienum sive rem alienam invito domino, scilicet populo [...].

268 Vgl. LC WA 3/2, 224–225.
269 LC WA 3/2, 220.
270 Eggensperger, Der Einfluss, 110.
271 Vgl. ebd., 110–111.
272 Vgl. LC WA 3/2, 218.
273 Vgl. Consuetudines feudorum, 2, 55 (56).
274 Vgl. Baldus de Ubaldis, In usus feudorum commentaria, Venedig 1580, fol. 23r 

(„De feudis Marchia, Ducatus et Comitatus“).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

90

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser fiskalgüterlichen Rechte“275. Die Verfügungsmacht des Herrschers 
über das Gemeineigentum ist unvollkommen276 und der Herrscher wird 
zum blossen Verwalter der Fiskalgüter. Selbst diese Verwalterfunktion ist 
nicht als an seine Person, sondern an das Leitungsamt, in das er gewählt 
wurde, gekoppelt zu verstehen – ist er nicht mehr im Amt, schwindet die 
ohnehin unvollkommene Verfügungsgewalt ganz. Damit verbunden sind 
wiederum Mitbestimmungsrechte des Volkes als eigentlicher Eigentümer. 
Mit dieser Spezifizierung kann Las Casas auch den Befürwortern von 
Veräusserungen der Fiskalgüter entgegentreten, die dem Herrscher unmit­
telbare Verfügungsgewalt über die Schatzkammer einräumen wollen. Diese 
missinterpretieren in Las Casas Augen die Quasi-Herrschaft als De-Facto-
Herrschaft, die deswegen auch de jure gelten soll.277

(C) Erbgüter (bona patrimonialia)

Die dritte Art von Gütern sind ererbte. Erbgüter besitzt der Herrscher 
als Person, genauso wie auch die Untertanen solche als Privatpersonen 
besitzen. Sie unterscheiden sich von den Fiskalgütern dadurch, dass der 
Herrscher über seine Erbgüter nicht nur quasi, sondern auch de jure Herr 
ist – über sie kann er uneingeschränkt verfügen. Las Casas unterscheidet in 
„Regia Potestate“ zwei Arten von Erbgütern: Die erste Art sind jene, die der 
Herrscher von seinen Vorfahren geerbt hat, wie auch ein Untertan von sei­
nen Vorfahren Güter erben kann. Bereits der Vorfahre des Herrschers war 
legitimerweise Besitzer dieser Güter, und durch Regelungen im Erbrecht 
fallen sie dem Herrscher zu. Die zweite Art von Erbgütern sind jene, die der 
Herrscher zu seinen Lebzeiten erwirtschaftet.278

Mit der ersten Art der Erbgüter befasst sich Las Casas nicht weiter, da 
jede Person gemäss Erbrecht erben kann, was ihm seine Vorfahren hinter­
lassen. Problematischer ist die zweite Art von Erbe – bei neu hinzugewon­
nenen Gütern muss geklärt werden, ob diese der Herrscher als Privatperson 
oder als öffentliche Amtsperson erwirtschaftet hat. Ist der Zugewinn als 
öffentlicher Gewinn dem Fiskus zuzurechnen oder fliesst er in die Privat­

275 LC WA 3/2, 218 = LC OC 12, 100: quia iurium huiusmodi fiscalium princeps non est 
dominus, sed administrator seu quasi dominus [...].

276 „Quasi“ bedeutet „unvollkommen“, so die Digesten (CICiv D. 35, 1, 60) gemäss Las 
Casas (LC WA 3/2, 218 = LC OC 12, 102).

277 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 111–112.
278 Vgl. LC WA 3/2, 218–219.

6 Herrschaftsstruktur

91

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kasse des Herrschers? An der Beantwortung dieser Frage hängt die direkte 
Verfügungsgewalt, denn über den Fiskus besitzt der Herrscher nur einge­
schränkte Verfügungsgewalt, über die Privatgüter uneingeschränkte. Was 
sich im Fiskus befindet, wird nicht privat weitervererbt, was im Privatbesitz 
ist, wird gemäss geltendem Erbrecht an die Nachfahren weitergegeben.

Aufgrund seines Herrscheramts ist die Klärung der Frage, in welchen 
Fällen ein Herrscher rein privaten Gewinn und wann er diesen Gewinn 
aufgrund der Verknüpfung seiner Person mit dem Herrscheramt macht, 
nicht immer einfach. Deswegen gibt Las Casas Beispiele, in welchen Fällen 
der Zugewinn dem Herrscher als Privatperson zufällt.279 Dazu gehören 
Erträge aus Strafen für Verratsverbrechen, Verjährungs- oder Ablösungs­
zahlungen, aber auch alle Zugewinne aus Gütern, die „explizit an den Herr­
scher“280 und nicht an den Fiskus abgetreten oder verschenkt wurden. Dies 
ist beispielsweise dann der Fall, wenn aus dem Volk Zahlungen geleistet 
werden, um dem Herrscher ein standesgemässes Leben zu garantieren. Der 
Herrscher kann sein Privatvermögen aber auch erweitern, indem er sich 
besonders eifrig für Zugewinne des Fiskus oder der Herrschaft einsetzt. Im 
damaligen Kontext bedeutet dies für Las Casas vor allem, dass sich der 
Herrscher in einem gerechten Krieg besonders eifrig hervorgetan hat.281 

Thomas Eggensperger fasst wie folgt zusammen: „Wenn der Herrscher mit 
seinem Privatvermögen Geschäfte tätigt (z. B. Verkauf von Privatbesitz 
oder Ankauf neuer Güter), dann geht der Gewinn auch in seine Kasse.“282 

Wenn er allerdings dasselbe mit dem öffentlichen Vermögen macht, haben 
die Gewinne in das öffentliche Vermögen, d. h. den Fiskus, zu fliessen.

(D) Privatgüter (bona singulorum)

Schliesslich hat jede Person in der Herrschaft – ob Untertan oder Herrscher 
– Güter, die privat sind. Der Herrscher hat nur über jene Güter privat 
Herrschaftsstatus inne, die ihm auch privat gehören. Er verfügt „weder zum 
Nutzen noch direkt“283 über das Privateigentum der Untertanen, zumindest 
nicht, solange diese ihm ihre Güter nicht freiwillig übertragen. „In den 

279 Vgl. LC WA 3/2, 218–219.
280 Eggensperger, Der Einfluss, 112.
281 Vgl. ebd.
282 Ebd.
283 LC WA 3/2, 219 = LC OC 12, 104: super [...] bona et res singulorum [...] nihil habet 

princeps agere, nec dominium habet, nec quod utile, nec quod directum [...].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

92

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


privaten Dingen und Gütern hat der Fürst keine Kompetenz“284, es sei 
denn, es handelt sich um seine eigenen (nicht-königlichen) Privatgüter, die 
er nicht aufgrund seines Herrscheramts besitzt, sondern als Mensch.285

6.3 Verwalter und Administratoren

In einer Herrschaft gibt es nach Las Casas nicht nur den Dualismus 
Herrschende und Untertanen, sondern dazwischen verschiedene Formen 
von Administratoren und Verwaltern (magistratus). Sie können als Beamte 
charakterisiert werden.286 Als solche erhalten sie vom Herrscher bestimm­
te Gewalten und Kompetenzen der Jurisdiktion verliehen. Der Herrscher 
überträgt temporal begrenzt seine vom Volk ihm übertragene Jurisdiktions­
gewalt partiell zur Ausführung an einzelne Personen. Im Gegenzug erhalten 
diese, ähnlich wie der Herrscher selbst, Rechtstitel und Zuwendungen aus 
der Staatskasse. Allerdings ist dabei zu beachten, dass diese Zuwendungen 
– wie die Zuwendungen des Königreichs an den König – die Untertanen 
nicht nachhaltig schädigen und in ihren Freiheitsrechten berauben dürfen.

Las Casas unterscheidet zwei verschiedene Arten von Ämtern: solche, 
die Jurisdiktion miteinschliessen, und solche, die keine Jurisdiktionsgewalt 
beinhalten. Zu den ersten gehören beispielsweise Bürgermeister, Provinz­
richter, Gerichtsdiener oder Schatzmeister, zu den zweiten Bedienstete 
des königlichen Hauses wie Majordomus (Hausmeier), Mundschenk oder 
Stallmeister. Während erstere vom Herrscher weder verkauft noch gekauft 
werden dürfen, ist dies bei den zweiten Amtsarten aufgrund der fehlenden 
Jurisdiktion anders. Ämter mit Jurisdiktionsgewalt sind öffentliche, jene 
ohne Jurisdiktionsgewalt nicht-öffentliche Ämter. „Öffentliche Ämter zu 
verkaufen ist Simonie“287, wie es die Kanonisten bezeichnen, „die Legisten“ 
nennen dies „Amtserschleichung“.288

Die Jurisdiktion fliesst also vom Volk mittels Wahl zum Herrscher und 
im Anschluss von diesem partiell zu den Verwaltern des Reiches. Die 
Amtsträger haben damit dieselbe Erst- und Zielursache wie der Herrscher, 

284 LC WA 3/2, 217 = LC OC 12, 98: In rebus et bonis singulorum princeps nihil agere 
potest.

285 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 113.
286 Vgl. ebd., 107–108.
287 LC WA 3/2, 222 = LC OC 12, 112: Vendere officia est symoniacum.
288 LC WA 3/2, 223 = LC OC 12, 116: Quod canonistae vocant symoniacum, legistae 

dicunt ambitum, qui committitur in redemptione pecuniaria officiorum.

6 Herrschaftsstruktur

93

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nämlich das Volk. Sollte ein Herrscher nicht legitimerweise Herrscher sein, 
d. h. nicht durch freie Wahl zu diesem ernannt worden sein, bedeutet dies 
für die zwischengeschalteten Verwalter nichts anderes, als dass auch sie 
nicht-legitime Amtsträger sind. Wie der legitime Herrscher sich in seiner 
Regierungstätigkeit auf das Gemeinwohl der Untertanen fokussieren muss, 
müssen auch die von ihm eingesetzten Beamten dieses in das Zentrum 
ihres Handelns stellen. Ähnliches gilt auch für ihre Kompetenzen, denn 
sie können vom Herrscher nicht mehr Kompetenzen erhalten, als dieser 
wiederum selbst vom Volk zugesprochen bekommen hat. Gleichsam dürfen 
sie ebenso wenig wie ihr Herr den Fiskus oder die öffentlichen Güter als ihr 
Privatvermögen betrachten – was ihnen vom Herrscher gegen Entlöhnung 
zur Verwaltung zugeteilt wurde, dürfen sie nicht veräussern.289 Die Amts­
träger sind zwar dem Herrscher verpflichtet, weil sie von diesem eingesetzt 
wurden und ihre Jurisdiktion unmittelbar von ihm haben; noch stärker 
sind sie aber dem Gemeinwohl verpflichtet, denn das Volk ist die Wirk- 
und Zielursache der Herrschaft. „Herrscher und Amtsträger erscheinen in 
dieser Hinsicht ohne Unterschied“290, konkludiert der Las-Casas-Forscher 
Thomas Eggensperger. Alles, was für den Herrscher gilt, gilt auch für seine 
Beamten.

6.4 Interessenlagen

In einer Herrschaft eines Menschen über Menschen sind alle Struktur­
elemente und Personengruppen menschlich, und demgemäss sind alle 
zunächst gleich. Dies bedeutet auch, dass sowohl Untertanen wie auch 
Herrscher und Administratoren schon aufgrund ihrer Gemeinsamkeit als 
Menschen gewisse Interessen teilen. Daneben haben sie aber aufgrund 
ihrer unterschiedlichen Stellung in einer Herrschaft unterschiedliche Inter­
essenlagen. Sowohl die gemeinsamen als auch die unterschiedlichen Inter­
essenlagen verdienen deswegen vorgestellt zu werden, wobei in lascasasia­
nischer Manier mit den allen gemeinsamen Interessen begonnen werden 
soll. Abschliessend wird dann geklärt, was geschieht, wenn die Interessen 
und der Wille des Herrschers nicht mit jenen seiner Administratoren über­
einstimmen.

289 Vgl. LC WA 3/2, 225: „Was der Fürst per se von Rechts wegen nicht tun kann, kann 
er auch nicht andere zu tun beauftragen.“

290 Eggensperger, Der Einfluss, 108.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

94

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.4.1 Gemeinsames Interesse aller

Die Entwicklung einer Herrschaft ist geprägt von den Interessen der da­
zugehörigen Personen und Personengruppen. Obschon es zwischen den 
Interessen der Untertanen, Herrscher und Administratoren nuancierte Un­
terschiede gibt, haben doch alle in einer Herrschaft befindlichen Personen­
gruppen Interessen, die sie teilen. Das ergibt sich vorrangig daraus, dass sie 
alle Menschen sind. Gemeinsam sind allen drei Gruppen der Herrschaft 
insbesondere das Interesse an der Wahrung und Steigerung der beiden 
zentralen anthropologischen Grundannahmen und Grundbedürfnisse, die 
gemäss Las Casas aus dem Naturrecht stammen: der Freiheit (A) und des 
Gemeinwohls (B). In der „Geschichte Westindiens“ schreibt Las Casas in 
einem Nebensatz mit dem römischen Recht als Autorität: „[…] wenn man 
die Pflicht bedenkt, die kraft des Naturrechts alle Menschen haben, für 
das Gemeinwohl, die Freiheit und Erhaltung ihres Vaterlandes und dessen 
öffentlicher Ordnung zu sorgen wie es sich aus Digesta – De iustitia et iure: 
I. Veluti – ergibt“.291

Zu (A): Freiheitsinteressen
Allen gemeinsam in einer Herrschaft ist das Interesse, dass sowohl dem 
Einzelnen wie auch der Civitas als Gesamtheit die der menschlichen Ver­
nunftnatur von Anfang an eingegebene Freiheit gewahrt bleibt. Las Casas 
zeigt auf, dass dieses Interesse der Bewahrung der Freiheit nicht nur für 
die jeweils eigene Personengruppe gilt, sondern auch für die anderen: So 
sind Untertanen nicht nur daran interessiert, dass sie selber in Denken und 
Handeln frei sind und nicht wie Ware veräussert werden, sondern auch, 
dass die Regierenden in ihrer Regierungstätigkeit frei sind und diese nicht 
unter Zwang oder Fremdeinflüssen anderer ausüben.292 Die Herrschenden 

291 LC WA 2, 190 = LC OC 4, 919: considerada la obligación que de ley natural todos 
los hombres tienen al bien común y a la libertad y conversación de su patria y estado 
público della (como parece por la ley Veluti, párrafo De iustitia et iure (2) Las Casas 
referiert auf Digesten 1, 1, 2: Pomponius libro singulari enchiridii: Veluti erga deum 
religio: ut parentibus et patriae pareamus (dt.: „Pomponius in seinem Handbuch: 
Wie zum Beispiel die Verehrung Gottes; dass wir den Eltern und dem Gemeinwesen 
gehorchen“).

292 Besonders deutlich im zweiten Prinzip von „Principia quaedam“: „Es liegt nämlich 
im Interesse der Untergebenen, einen eigenen und natürlichen Herrn aus dem 
eignen Vaterland und aus ihrem Volk zu haben, und daß ihr Herr frei ist und 
frei die Untergebenen regieren und für den Nutzen ihres Staates sorgen kann“ 
(LC WA 3/1, 47 = LC OC 10, 562). Eine ähnliche Ansicht vertrat noch der 300 Jahre 

6 Herrschaftsstruktur

95

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf der anderen Seite sind ihrerseits daran interessiert, dass ihre Unterta­
nen nicht einem anderen Herrscher unterstellt sind, sondern nur unter sei­
ner Jurisdiktion stehen. Sowohl Herrscher als auch Untertanen sind daran 
interessiert, dass sie im Fall der Unterwerfung unter einen anderen Herr­
scher zusammengerufen werden und ihre Zustimmung eingeholt wird.293

Zu (B): Gemeinwohlinteressen
Wie Las Casas mit der thomasischen Aristotelesinterpretation gezeigt hat, 
ist der Mensch sich selbst zunächst genug, d. h., seine Interessen sind 
zunächst einmal auf das eigene persönliche Wohl hin ausgerichtet. Nach 
der Formierung einer Civitas bzw. Gemeinschaft ändert sich dies grundle­
gend: Als soziales Wesen möchte der vernünftige Einzelmensch, dass die 
Gemeinschaft, zu der er gehört, als Ganzes gestärkt wird. Noch immer ist 
er zwar primär am persönlichen Wohl interessiert, doch geht dieses zumin­
dest teilweise im Gemeinwohl auf. In dieser Dichotomie der Interessenaus­
richtung – auf sich selber und zugleich auf das Gemeinwohl – befinden 
sich im lascasasianischen Denken alle Personen in einer Herrschaft. Zu 
diesem Interesse zugunsten des Gemeinwohls gehört auch, dass sowohl 
Untertanen und Vasallen wie auch die Regierenden daran interessiert sind, 
dass ihre Herrschaft gegenüber den anderen Herrschaften eine möglichst 
hohe Reputation geniesst und die Herrschaft „prächtiger und glanzvoller 
gegenüber den anderen Nationen hervortreten“294 kann.

Neben diesen gemeinsamen Interessen haben Untertanen, Herrscher 
und Administratoren zusätzlich jeweils anders nuancierte Interessenlagen, 
die aus ihrer jeweiligen Position in der Herrschaft resultieren.

6.4.2 Untertaneninteressen

Die Untertanen sind zusätzlich zu den oben genannten Interessen zunächst 
vor allem daran interessiert, dass der Herrscher nichts gegen die ihm durch 
die Wahl zugesprochenen Pflichten und Kompetenzen anordnet und dass 
er nicht zum Tyrannen mutiert. Denn die Pflicht des Regenten ist schliess­

nach Las Casas lehrende Rechtsphilosoph Bluntschli: „Im Völkerrecht aber wird 
angenommen, der Sta[a]t selbst sei alle Zeit frei und willensfähig, wenn nur seine 
Vertreter persönlich frei sind“ (Bluntschli, Das moderne Völkerrecht, 236).

293 Vgl. LC WA 3/1, 285.
294 LC WA 3/2, 240 = LC OC 12, 170: et sic verius regnum illustrius et famosius apud 

alias nationes reddetur [...].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

96

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich das Gemeinwohl und der Schutz der Freiheit der Untertanen. Der 
Herrscher soll nicht nur von Letzteren ohne Zwang gewählt sein, sondern 
auch ihr Regent bleiben – ausser sie, die Untertanen, setzen ihn ab. Dies ge­
schieht etwa dann, wenn sich der einst sorgsame Herr als Tyrann erwiese. 
Es liegt im Interesse der Untertanen, dass sie „einen starken und aufs beste 
mit königlicher Würde ausgestatteten Herrn“295 haben. Die Untertanen sind 
zudem daran interessiert, so regiert zu werden, dass sie ihren eigenen 
Nutzen daraus erhalten und ihr Wohlstand und ihre Rechte gesteigert und 
nicht geschmälert werden.

An einem aufgezwungenen Herrscherwechsel hin zu einem Herrn, der 
nicht aus den eigenen Reihen stammt und nicht von ihnen gewählt ist, 
sind sie nicht interessiert. Denn ein fremder Herr ordnet eher Nachteiliges 
für die Untertanen an als einer, der „aus dem eignen Vaterland und aus 
ihrem Volk“296 stammt. Die Tendenz zur Tyrannei ist bei einem fremden 
Herrscher grundsätzlich stärker ausgeprägt als bei einem Herrscher, der aus 
der eigenen Civitas entspringt, betont Las Casas in „De Thesauris“.297 Auch 
sind die Untertanen daran interessiert, nicht mehreren Herren gleichzeitig 
gehorchen zu müssen. Dabei gilt es zu beachten, dass bei zwei Herrschern 
zumindest einer der beiden nicht legitim ist, denn das Volk würde in 
einer freien Wahl nicht einen zweiten Herrn zum Herrscher machen.298 

Dies hat zur Folge, dass die Untertanen daran interessiert sind, dass nicht 
nur ihr Herrscher nicht ausgetauscht wird – d. h., dass sie nicht an eine 
andere Herrschaft veräussert werden –, sondern auch, „daß ihr Herr frei sei 
und sich keinem anderen unterwerfe, damit sie nicht gezwungen werden, 
mehrere Herren zu haben“299.

295 LC WA 3/2, 246 = LC OC 12, 188: quia interest subditorum vel vasallorum habere 
dominum magnum, maxime dotatum regali dignitate (arg. In Auth. De defens. Civit 
§ 1, in fin.; et l. foeminae, ff. De senat.). Las Casas verweist auf die Novellae (CICiv 
Nov. c. 3, 2, 15) und die Digesten (CICiv D. 9, 1, 8).

296 LC WA 3/1, 47.
297 Vgl. LC WA 3/1, 285: „So wie dem Herrn daran liegt, daß ihm die Untergebenen 

nicht vertauscht werden, liegt dem Untergebenen daran, daß sein Herr nicht ausges­
tauscht wird und er sich nicht einem Fremden unterwerfen muß […] denn solche 
Herren pflegen keine große Zuneigung zu ihren Untertanen zu haben und sich 
wenig um sie zu sorgen.“

298 Vgl. LC WA 3/1, 282–286.
299 LC WA 3/1, 285 = LC OC 11.1, 204: Subditorum autem interest ut eorum dominus sit 

liber et alteri non se subiicere, ne cogantur plures dominos habere.

6 Herrschaftsstruktur

97

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.4.3 Herrscherinteressen

Eine Regierung möchte zunächst vor allem die faktische Regierung bleiben. 
Der freie, weltliche Herrscher möchte nicht eines anderen Untertan oder 
Vasall werden, da er sonst „in gewisser Weise zum Sklaven“300 würde. Er 
wäre nicht mehr frei und würde an Gewalt, Herrschaft, Macht und Wohl­
stand einbüssen.301 Gerade das Gegenteil ist der Fall: Könige etwa wollen 
ihre Königreiche vergrössern, was nicht nur dem Wohlstand der Unterta­
nen zugutekommt, sondern natürlich auch ihnen selbst.302 Aus diesem 
Grundinteresse heraus ergibt sich, dass die Herrscher an einer möglichst 
positiven Reputation interessiert sind, sowohl bei ihren Untertanen als 
auch bei Regierenden und Untertanen anderer Herrschaften. Seine königli­
che Würde soll allen möglichst hoch gelten – ein standesgemässes Leben 
des Herrschers und seiner Familienangehörigen dient diesem Ziel.303

Herrscher sind daran interessiert, dass ihnen ihre Untertanen nicht ver­
tauscht werden durch andere Untertanen. Schliesslich wurde ihnen von 
ihrem Volk die Jurisdiktionsgewalt übertragen und nicht von einem ande­
ren Volk. Diesem würden sie lediglich als Tyrannen gelten – denn aus der 
Perspektive dieses anderen Volkes hätten sie den Herrschertitel und die 
Jurisdiktion gegen das natürliche Gesetz an sich gerissen oder erhalten. 
Der Herrscher würde zum illegitimen Tyrannen, weshalb solche Übertra­
gungen immer unrechtmässig und ungültig sind. Aus demselben Grund 
liegt es nicht nur im Interesse der Untertanen, durch die freie Wahl eine 
legitime Regierung einzusetzen, sondern auch im Interesse des Herrschers, 
dass er legitimerweise der Herrschende ist.304 Im „Traktat über die zwölf 
Zweifelsfälle“ („Doce Dudas“) schreibt Las Casas:

„Es ist tyrannisch, ungerecht und gottlos, derart über freie Menschen 
zu herrschen, daß ihre eigentlichen, laut Naturrecht und Völkerrecht 

300 LC WA 3/1, 285 = LC OC 11.1, 202: quia dominus temporalis liber existens, nulli 
subiectus, fit seruus quodammodo.

301 Vgl. LC WA 3/1, 285.
302 Dazu zitiert Las Casas Johannes de Terra Rubea (= Jean de Terre Rouge), der 

ca. 1420 gegen burgundische Rebellen anschrieb und die Praxis der männlichen 
Vererbungslinie des französischen Thrones nicht als eine Tradition, sondern als 
Teil des öffentlichen Rechts sah. Vgl. LC WA 3/2, 238: „Es ist Sache nämlich jedes 
Königs, das Königreich zu vergrößern, das fremde zu verkleinern“ (Johannes de 
Terre Rubea, Contra rebelles suorum regum, Lyon 1526, fol. 14).

303 Vgl. LC WA 3/2, 245–246.
304 Vgl. LC WA 3/1, 285–286.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

98

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legitimen Herrscher ihrer Staatsform, ihrer Würde, Jurisdiktion und 
Herrschaft sowie ihrer Vasallen und Untertanen beraubt werden.“305

Der legitime Leiter einer Menschenmenge leitet mit dem Gemeinwohl im 
Blick. Alle seine Handlungen als Leiter dieser Menschenmenge richtet er 
darauf aus; es liegt in seinem Interesse, dass seine Untergebenen seinen An­
weisungen und Befehlen folgen und ihn nicht behindern. Ansonsten kann 
er dieses Ziel nicht erreichen. Das gilt nicht nur für die weltlichen Leiter, 
sondern auch für die geistlichen in Bezug auf ihre Aufgabe, Menschen zum 
Heil zu leiten. Sie sind daran interessiert, dass ihren Anweisungen Folge 
geleistet wird.306 Um für das Wohl der Gemeinschaft die passenden Ent­
scheidungen treffen zu können, hat die Regierung ein Interesse daran, von 
ihren Beratern korrekt beraten zu werden. Dazu sind Berater zu bestellen, 
die nicht ihre Eigeninteressen vertreten, sondern dem Herrscher berichten, 
was faktisch ist, und zu jenem raten, was dem Gemeinwohl dient.

6.4.4 Administratoreninteressen

Die Legitimität der Beamten, Verwalter, Administratoren und Stellvertreter 
fusst auf der Legitimität des Herrschers. Ist der Herrscher illegitim, werden 
auch sie illegitim, denn sie haben ihre Befugnisse direkt vom Herrscher 
erhalten. Deswegen liegt es im Interesse der Beamten, dass die Herrschaft 
eine legitime Herrschaft und nicht eine illegitime ist. Genauso hängt auch 
das Ansehen der Beamten am Ansehen der Herrscher – wenn die Reputati­
on der Herrscher sinkt, sinkt auch die Reputation seiner Verwalter. Es liegt 
daher im Interesse der Verwalter, ihre Herrscher bestmöglich in ihrem Re­
gieren zugunsten des Gemeinwohls zu unterstützen. Zeitgleich sind die Ad­
ministratoren daran interessiert, für ihre Aufgaben entsprechend entlohnt 
zu werden.307

305 LC WA 3/2, 319 = LC OC 11.2, 91: aquella manera de governar hombres libres es 
tyránica, injusta e impía, que priva de sus estados, dignidad, jurisdicción y señoríos, 
y de sus vassallos y súbditos, a los que son verdaderos y legítimos señores de derecho 
natural y de las gentes.

306 Vgl. LC WA 3/2, 290–294.
307 Vgl. zu den Administratoren bzw. Beamten auch Eggensperger, Der Einfluss, 107–

108.

6 Herrschaftsstruktur

99

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.4.5 Wille der Jurisdiktion und Handlung der Administratoren und 
Untertanen

Die Interessenlagen von Herrscher, Administratoren und Untertanen haben 
das Potenzial auseinanderzudriften, was sich in den konkreten Handlun­
gen der jeweiligen Einzelpersonen zeigt. Der Herrscher kann beginnen, 
sein Handeln stärker an den eigenen Interessen als an jenen der Gemein­
schaft zu orientieren, und wird dadurch allmählich zu einem illegitimen 
Tyrannen, der seinen auferlegten Pflichten und Aufgaben nicht mehr nach­
kommt. Dies kann allerdings korrigiert werden, wozu es einige Bürger 
braucht, die besonders wohlhabend sind und beim Herrscher hohes Anse­
hen geniessen.308 Schwerer wiegt der zweite Fall des Auseinanderdriftens: 
Die Einzelinteressen der Administratoren und/oder Untertanen beginnen 
sich in ihren Handlungen gegensätzlich zum Gesamtinteresse zu positio­
nieren, das vom legitimen und gerechten Herrscher verkörpert und ver­
bindlich erlassen wird.309

Ein gerechter und legitimer Herrscher verfolgt das Gesamtinteresse – 
das Gemeinwohl. Besonders wenn ein solcher Herrscher von seinen Vasal­
len getrennt ist, tendieren diese dazu, den Willen des Herrschers hinter 
das Eigeninteresse zurücktreten zu lassen. Indem sie die Anweisungen des 
Herrschers bewusst missachten, schmälern sie in der Folge nicht nur des­
sen Reputation, sondern missachten ebenfalls den Urgrund, weshalb sie 
überhaupt ein bestimmtes Amt bekleiden: das Gemeinwohl des Volkes. 
Diese Ansicht gewinnt Las Casas aus der Eroberung der Neuen Welt durch 
Spanien, was er in seinen Schriften immer wieder beschreibt und was 
gleichzeitig den Grund für sein aktivistisches Engagement darstellt. Im 
Folgenden werden die lascasasianischen empirischen Beobachtungen dazu 
kurz anhand der „30 Rechtssätze“ dargelegt, die Las Casas als eine Art Zu­
sammenfassung bzw. Abstract der ausführlicheren Schrift zur „Begründung 
der kaiserlichen Gewalt“ für die Katholischen Könige konzipiert hat.310

308 Vgl. LC WA 3/2, 241.
309 Als Beispiel hierfür ein Ausschnitt aus dem „Traktat über die zwölf Zweifelsfälle“: 

„Folglich scheint es ja wohl wahr zu sein, daß die encomiendas und repartimentos 
immer gegen den Willen, die Anordnung und den Befehl der Könige Kastiliens 
verstoßen haben, weil sie tyrannisch und vernichtend für jene Völker waren; die 
Tyrannen haben sie mit List und Tücke unter Mißachtung und Unverschämtheit im 
Ungehorsam gegen die Befehle und Instruktionen ihres Königs ausgenutzt und sich 
mit den encomiendas stark gemacht. Besagte encomiendas waren aber keineswegs 
auch gegen den Willen der Statthalter und Beamten“ (LC WA 3/2, 370).

310 Vgl. LC WA 3/1, 181–192, insb. 181.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

100

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Las Casas führt aus, dass die von ihm immer wieder beobachteten Gräu­
eltaten der Spanier in Westindien311 entgegen den Anweisungen der spani­
schen Könige begangen wurden. Besonders die gelebte Praxis des Encomi­
enda- und Repartimento-Systems liegen ihm so schwer auf, dass er sie als 
teuflischer als des Teufels mögliche Erfindungen beschreibt.312 Diese Taten 
seien „von ihrem tyrannischen Anbeginn an niemals auf Befehl der Könige 
von Kastilien erfolgt“313, sondern gerade gegen die ausdrücklichen Befehle 
der Katholischen Könige. Die Könige von Kastilien und Léon hatten von 
Papst Alexander VI. in der Bulle „Inter caetera“ 1493 die Oberhoheit über 
Westindien erhalten in der Absicht, dass den dortigen Indios der Glaube 
an Jesus Christus gepredigt werde.314 Damit sei der Zweck dieser „Teilung 
und Belehnung […] mehr zum Wohl und Nutzen der Ungläubigen als der 
christlichen Fürsten“315. Diese Missionsaufgabe müsse allerdings in der Art 
und Weise geschehen, wie es selbst durch Jesus Christus vorgelebt worden 
sei, d. h. „friedfertig, liebevoll und nachgiebig, mildtätig und anlockend, 
durch Sanftheit, Bescheidenheit und gutes Beispiel“316, niemals aber mittels 
Gewalt und Krieg317. In den seltenen Fällen, in denen die spanischen Köni­
ge selber Gewalt und Krieg als Mittel angeordnet hätten, sei dies „aufgrund 
der ganz falschen und bösartigen heimlichen Meldungen“ der Konquista­
doren geschehen, die damit ihre materiellen Eigeninteressen nach Sklaven 
zu befriedigen gesucht hätten.318 „Denn eine solche böse, tyrannische, ver­
heerende und weite Gebiete entvölkernde Regierung […] verträgt sich nicht 

311 Ausführlich beschrieben in seiner „Geschichte Westindiens“ (LC WA 2, 139–324) 
und im „Ganz kurzen Bericht“ (LC WA 2, 25–138).

312 Vgl. LC WA 3/1, 189 (Rechtssatz Nr. 28).
313 LC WA 3/1, 189 (Rechtssatz Nr. 29) = LC OC 10, 212: Las dichas encomiendas y 

repartimiento de hombres que se hace y ha hecho, según dije, como si fueran bestias, 
nunca fue mandado hacer desde su tiránico principio por los reyes de Castilla, ni tal 
pensamiento tuvieron.

314 Die Bulle von Alexander VI., „Inter Caetera“ vom 3. Mai 1493 ist lateinisch und 
deutsch einzusehen in: Utz / Galen (Hgg.), Die katholische Sozialdoktrin, Bd. 3, 
2458–2465.

315 LC WA 3/1, 184 (Rechtssatz Nr. 8) = LC OC 10, 206: Por manera que más es la dicha 
división y encomienda para el bien y utilidad de los infieles que no de los cristianos 
príncipes.

316 LC WA 3/1, 187 (Rechtssatz Nr. 22) = LC OC 10, 210: Conviene a saber: pacífica y 
amorosa y dulce, caritativa y allectivamente, por mansedumbre y humildad y buenos 
ejemplos […].

317 Vgl. LC WA 3/1, 187–188 (Rechtssatz Nr. 23).
318 LC WA 3/1, 188 (Rechtssatz Nr. 25) = LC OC 10, 211: fue por las falsísimas e inicuas 

informaciones subrepticias, que los tiranos, por robar y hacer esclavos y hacerse ricos 
de la sangre de los indios, a los reyes hacían.

6 Herrschaftsstruktur

101

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der Rechtschaffenheit und Gerechtigkeit katholischer Christen, nicht 
einmal, wenn es ungläubige Völker wären, denen gegenüber sie staatsmän­
nische Gründe hätten.“319

Konsequenterweise unterscheidet Las Casas in seiner testamentarischen 
Spätschrift „Über die Schätze Perus“ begrifflich zwischen den Katholischen 
Königen und den tyrannischen Spaniern. Nun mag man Las Casas vor­
werfen, dass er selbstverständlich den spanischen Königen, um überhaupt 
Gehör zu finden, kein unchristliches oder moralisch schlechtes Verhalten 
vorwerfen darf, d. h., dass er diese strikte Unterscheidung zwischen dem 
tyrannischen Handeln der Spanier und den moralisch erhabenen Anwei­
sungen der spanischen Könige aus Eigeninteresse so stark betont. Diese 
Ansicht ist allerdings insofern zu relativieren, als Vorkommnisse der von 
ihm beschriebenen Art historisch dokumentiert und nachweisbar sind. 
Nicht nur haben die Katholischen Könige immer wieder die Indiosklaverei 
untersagt und zum Schutz der Indios Gesetze erlassen, die nicht oder nur 
marginal in Westindien umgesetzt wurden, sondern den Konquistadoren 
teilweise direkt Anweisungen erteilt, kriegerische Auseinandersetzungen zu 
unterlassen. Diese wurden jedoch nicht immer eingehalten. So ist etwa 
bekannt, dass Karl V. Hernán Cortés die Schenkung von Indigenen an 
Spanier in seinem Gefolge verboten hatte; Cortés ignorierte das und gab 
den Befehl, keine Encomiendas mehr einzurichten, nicht an die übrigen 
Spanier weiter.320

Gemeinsam ist Untertanen, Herrscher und Administratoren die Einhal­
tung der anthropologischen Wesensmerkmale, vor allem der Freiheit. Alle 
wollen so weit wie möglich frei sein. Daneben haben die in einer Herr­
schaft befindlichen Personen sowohl aufgrund ihrer Stellung als auch als 
Privatpersonen verschiedene Interessen. Vor allem wenn die privaten Inter­
essen von Herrschern und/oder ihren Administratoren überhandnehmen, 
widersprechen sie den Interessen der jeweils anderen Gruppierungen in 

319 LC WA 3/1, 190 (Rechtssatz Nr. 29) = LC OC 10, 212: Porque no se compadece 
tal gobernación inicua, tiránica, vastativa y despoblativa de tan grandes reinos, […] 
con la rectitud y justicia de ningunos que sean católicos cristianos, ni aunque fuesen 
gentiles infieles, con que tuviesen alguna razón de reyes.

320 Auf diese Cortés-Episode bezieht sich Las Casas in den „Zwölf Zweifelsfällen“. Las 
Casas zitiert den Unterlassungsbefehl an Cortés (1523) im Wortlaut (LC WA 3/2, 
368–369) und schliesst mit den Worten: „[A]ber der Tyrann [Cortés] hat sich 
ja nicht darum gekümmert, was ihm befohlen wurde, sondern hat das erste und 
beste für sich genommen und den Rest an die anderen Tyrannen [Konquistadoren] 
aufgeteilt, welche mit ihm jene Königreiche tyrannisierten.“

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

102

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Herrschaft, vor allem den Freiheits- und Wohlstandsinteressen der 
Untertanen.

6.5 Zweiter Halbschluss

Eine Herrschaft eines Menschen über Menschen wird für Las Casas durch 
die drei Elemente Untertanen, Herrscher und Verwalter bzw. Beamte be­
stimmt. Die Untertanen wählen zu Beginn jemanden aus ihren Reihen zum 
Leiter ihrer Gemeinschaft und übertragen ihm die Ausübung der Jurisdikti­
onsgewalt. Las Casas unterscheidet vier Typen von Untertanen: Wenn er 
Untertanen im Allgemeinen meint, spricht er von subditi. Subiecti wurden 
durch Gewalt einer Herrschaft unterworfen, Vasallen nutzten ihre Freiheit 
dafür, sich freiwillig an einen Herrscher zu binden. Die servi (Sklaven) 
schliesslich sind das vollkommene Gegenteil des freien Menschen.

Nur wenn die Herrscher mittels freier Wahl und im Konsens Jurisdiktion 
übertragen bekommen, besitzen sie Legitimät. Die Untertanen gehorchen 
nicht dem Herrscher als Person, sondern dem Gesetz, unter dem auch der 
Herrscher steht. Der Herrscher hat vier Güter: Jurisdiktion, Fiskalgüter, 
Erbgüter und Privatgüter. Las Casas votiert für eine strikte Trennung von 
Amt und Person: Es gilt immer zu unterscheiden, wann die Gemeingüter 
betroffen sind und wann die Privatgüter des Herrschers. Die Gemeingüter, 
die der Gemeinschaft als Ganzes gehören, verwaltet der Herrscher nur – 
so die Jurisdiktion, die Fiskalgüter und Teile der Erbgüter. Über sie darf 
er nicht nach persönlicher Willkür verfügen. Nur über seine Privatgüter 
hat er unumschränkte Verfügungsmacht. Privatgüter hat im Übrigen nicht 
nur der Herrscher legitimerweise, sondern alle Menschen. Da die Legiti­
mität der Verwalter und Administratoren direkt von der Legitimität des 
Herrschers abhängt, sind auch sie dem Gemeinwohl verpflichtet.

Allen drei Gruppen gemeinsam ist zunächst das Interesse, dass sie wei­
terhin frei sind und die Herrschaft als legitime Herrschaft in freier Wahl 
und Zustimmung zustande gekommen ist. Zudem sind alle in der Herr­
schaft daran interessiert, dass die Reputation des Herrschaftsverbandes bei 
anderen Herrschern hoch eingeschätzt wird. Die Untertanen sind beson­
ders daran interessiert, nicht mehr leisten zu müssen, als sie dies mit dem 
Herrscher vereinbart haben. Unter anderem deswegen möchten sie nicht 
einen anderen Herrscher als den von ihnen eingesetzten. Gleichsam ist 
auch der Herrscher daran interessiert, jene Untertanen zu regieren, die ihn 
gewählt haben. Die Beamten wiederum sind zwar daran interessiert, dass 

6 Herrschaftsstruktur

103

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Legitimität der Herrscher nicht schwindet. Allerdings missachten sie 
zeitweilen deren Anordnungen und geben ihren wirtschaftlichen Privatin­
teressen Vorrang vor dem Gemeinwohl, vor allem, wenn sich der Herrscher 
räumlich weit weg befindet. Dies war etwa bei den spanischen Konquista­
doren und Encomenderos der Fall – sie handelten teilweise bewusst gegen 
die Anweisungen ihrer Herrscher.

7 Vernünftige Herrschaft

Der Mensch ist frei und wie alles Geschaffene auf etwas hingeordnet. Als 
Ebenbild Gottes kann er mittels Vernunft erkennen und sein ebenfalls an­
thropologisches Bedürfnis nach Gemeinschaftlichkeit gemäss vernünftigen 
Kriterien organisieren. Aus diesem Grund wendet sich die Untersuchung 
im Folgenden der Vernunft des Menschen und dessen Begründung zu, 
um im Anschluss aufzuzeigen, nach welchen vernünftigen Massstäben der 
Mensch sich organisieren soll. Mit der Organisation des Zusammenlebens 
in menschlicher Gemeinschaft kommt auch das Recht in den Blick: Wenn 
der Mensch vernünftig ist, hat er auch ein vernünftiges Rechtssystem 
auszubilden. Welche Rechtsvorstellungen beeinflussen Las Casas’ Denken 
und mit welchem Rechtsverständnis argumentiert er? Abschliessend wird 
dargelegt, wie sich im lascasasianischen Sinne kirchliches und weltliches 
Rechtsdenken zueinander zu verhalten haben.

7.1 Vernunft

Über allen Überlegungen und Beweisführungen von Las Casas mit Blick 
auf die Indios schweben die anthropologischen Grundannahmen, die er 
aus dem stoisch-christlichen Naturrechtsdenken zieht: Freiheit, Finalität 
und Vernunft.321 Der Mensch ist nicht ohne Grund frei und als einziges von 
Gott geschaffenes Wesen auf nichts anderes Geschaffenes hingeordnet als 
auf sich selbst, sondern weil er das einzige von Gott geschaffene Wesen ist, 
das vernunftbegabt ist. Doch was versteht Las Casas unter einem vernunft­
begabten Geschöpf ? Was macht den Menschen vernunftbegabt? Gibt es 
nicht auch nicht-vernünftige Menschen?

321 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 63–66.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

104

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7.1.1 Vernunftbegabung des Menschen

In seiner „Kurzen apologetischen Geschichte“ („Apologética Historia 
Sumaria“) bestimmt Las Casas die Vernunftbegabung des Menschen mit 
Rekurs auf die Schöpfungstheologie (Genesiserzählungen) und den in der 
naturrechtlichen Traditionslinie von Aristoteles stehenden Stoiker Cicero 
(„De Legibus“322). Las Casas definiert:

„Alle Völker der Welt bestehen ja aus Menschen und für alle Menschen 
und jeden einzelnen gibt es nur eine Definition, und diese ist, daß sie 
vernunftbegabte Lebewesen sind; alle haben einen eigenen Verstand und 
Willen und Entscheidungsfreiheit, weil sie nach dem Ebenbild Gottes 
geschaffen sind. Alle Menschen haben fünf äußere und vier innere Sinne 
und werden von deren gleichen Zwecken angetrieben; alle haben die 
natürlichen oder samenartigen Prinzipien, um die Wissenschaften und 
die Dinge, die sie nicht kennen, zu verstehen, zu studieren und zu erken­
nen, und das gilt nicht nur für Menschen mit tugendhaften Neigungen, 
sondern ist auch bei jenen zu finden, die ihrer verderbten Sitten wegen 
böse sind […].“323

Gott ist vernünftig, und da der Mensch als einziges Lebewesen der Schöp­
fung als Ebenbild Gottes von diesem geschaffen worden ist, ist er folg­
lich ebenso vernunftbegabt – eine Eigenschaft, welche die ganze restliche 
Schöpfung nicht teilt, weil sie eben nicht als Ebenbild Gottes geschaffen 
wurde.324 Die Vernunft wird zum Proprium des Menschen, was ihr einen 

322 Vgl. Cicero, Marcus Tullius, De Legibus – Paradoxa Stoicorum I, 27, entnommen 
aus Ders., De Legibus – Paradoxa Stoicorum / Über die Gesetze – Stoische Parado­
xien, lateinisch und deutsch, hg., übers. u. erläutert v. Rainer Nickel, Sammlung 
Tusculum, 3. Aufl., München/Zürich 2004.

323 LC WA 2, 376–377 = LC OC 7, 536: porque todas las naciones del mundo son 
hombres y de todos los hombres y de cada uno dellos es una no más la definición, 
y ésta es que son racionales; todos tienen su entendimiento y su voluntad y su libre 
albedrío como sean formados a la imagen y semejanza de Dios. Todos los hombres 
tienen sus cinco sentidos exteriores y sus cuatro interiores y se mueven por los mismos 
objectos dellos; todos tienen los principios naturales o simientes para entender y 
para aprender y saber las sciencias y cosas que no saben, y esto no sólo en los bien 
inclinados, pero también se halla en los que por depravadas costumbres son malos 
[…].

324 Die Imago-Dei-Theologie und vor allem die Folgen dieses Menschenbildes dienten 
seit der Vorantike bis heute auch zur Begründung rechtlicher und ethischer Ansprü­
che sowie von Macht- und Herrschaftsverhältnissen. Während in der ägyptischen 
und mesopotamischen Herrschaftsideologie die Ebenbildlichkeit Gottes nur dem 

7 Vernünftige Herrschaft

105

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Stellenwert als der Freiheit einräumt.325 Zwar sind auch alle Men­
schen frei; die Eigenschaft der Freiheit kommt aber zunächst nicht nur 
dem Menschen, sondern auch der restlichen Schöpfung zu. Aufgrund der 
Gottesebenbildlichkeit des Menschen kommt die Eigenschaft der Freiheit 
aber der nicht-menschlichen Natur wieder abhanden: Mit der Schaffung 
des vernunftbegabten Wesens Mensch ordnet sich die nicht vernunftbegab­
te restliche Schöpfung auf diesen hin.

Las Casas erkennt die Vernunftbegabung des Menschen mit Cicero in 
dessen grundsätzlich vorhandener Wissenschafts-, Verständnis-, Studier- 
und Erkenntnispotenzialität. Aufgrund seines Menschseins wohnt diese 
Potenzialität jedem Menschen inne. Allerdings behauptet Las Casas damit 
nicht, dass jeder Mensch dieses Potenzial aktualisiert habe und somit 
von aussen bei jedem Menschen dessen Vernunftbegabung im gleichen 
Ausmass erkennbar sei. Er geht gar noch weiter und betont, dass hin und 
wieder auch Menschen zu beobachten seien, die „nicht in der Lage“ seien, 
„sich selbst und einige oder viele andere zu beherrschen.“326 Das heisst, es 
gibt in ganz seltenen Fällen auch Menschen, die nicht vernunftbegabt sind, 
denn die Ausstattung mit Vernunft ist die Voraussetzung dafür, nicht auf 
anderes als sich selbst als Ziel ausgerichtet zu sein. Derartige Menschen 
seien aber äusserst selten und, in den Worten von Mariano Delgado, „eine 
Art ‚Betriebsunfall‘“327. Die Regel ist hingegen die Ausstattung des Men­
schen mit Vernunft, Abweichungen davon bestätigen diese Regel im Grun­
de nur.328 Sie sind so selten, dass sie immer nur auf einzelne Menschen 

König (Pharao) zukam und dieser damit als über Menschen herrschaftsberechtigt 
galt, wird in der jüdisch-christlichen Tradition dem Menschen als Menschen zu­
nächst lediglich eine Herrschaftsberechtigung über die nicht-menschliche Umwelt 
zugesprochen. „Damit ist wenigstens implizit die Universalität der Gottebenbildlich­
keit ausgesagt, die keine Über- oder Unterordnung von Menschen im Allgemeinen 
[…] zulässt“ (Langenfeld, Aaron, Zur Frage nach der Ansprechbarkeit des Men­
schen für Gott, in: Ders. / Lerch, Magnus, Theologische Anthropologie, Stuttgart 
2018 (= Grundwissen Theologie, Uni-Taschenbücher, Bd. 4757), 145–166, hier 153).

325 Der Vorrang der Vernunft vor der Freiheit bzw. dem Willen unterscheidet die spani­
schen Klassiker des Naturrechts wesentlich von der voluntaristischen Strömung in 
der Rechtsphilosophie, die mit dem Scotismus besonders im 14. und 15. Jahrhundert 
prägend war. Die vernunftbestimmte Richtung sollte im 16. Jahrhundert, u. a. durch 
Las Casas, auch eine praktische Wirkung erzielen. Vgl. Böckenförde, Geschichte, 
274–276.

326 LC WA 2, 378 = LC OC 7, 538: que no sea capaz de doctrina y de ser puesto debajo de 
ley e orden y regimiento, y él a sí mismo y a otros pocos o muchos pueda y sepa regir.

327 LC WA 2, 379, Anm. 32 von Mariano Delgado.
328 Vgl. LC WA 2, 378–379.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

106

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zutreffen können; dass ein ganzes Volk davon betroffen sein könnte, ist un­
möglich.329 Da ein Volk aus einer Menge von Menschen besteht und diese 
wiederum einen Leiter gewählt haben, lässt sich die Vernunftfähigkeit nicht 
nur Einzelpersonen, sondern auch Kollektiven zuschreiben. Demgemäss ist 
denn bei Völkern die Vernunft graduell stärker oder schwächer ausgeprägt 
und umgesetzt.

Damit die Vernunft aus ihrer Potenzialität heraustreten kann, braucht 
der Mensch Führer und Lehrer, die ihn darin unterrichten, unterstützen 
und anleiten, die Vernunft praktisch umzusetzen. Auch dies betrifft im 
lascasasianischen Verständnis nicht nur die Vernunftfähigkeit von Indivi­
duen, sondern ebenso jene von Kollektiven: Alle Individuen und Völker 
haben „es nötig, anfangs von anderen, die vor uns geboren wurden, ge­
führt und unterstützt zu werden“330. Die Ausbildung von vernunftgeleiteten 
Handlungen benötigt allerdings viel mehr Zeit und Mühe als sinnliche und 
animalische Handlungen, wie sie z. B. das Essen und Trinken darstellen. 
Die letztgenannten eignen dem Menschen, wie den restlichen Geschöpfen, 
von Geburt auf. Für sie ist keine spezielle Ausbildung notwendig. Thomas 
von Aquin, einer der Hauptautoritäten für Las Casas, führte dazu in sei­
ner Summe der Theologie aus: „Im Menschen ist die sinnliche und die 
vernünftige Natur. Und weil der Mensch vermittelst der Thätigkeit der 
Sinne zur Thätigkeit der Vernunft kommt, insoweit durch die Sinne der 
Gegenstand für das vernünftige Erkennen vorbereitet wird; deshalb […] 
folgen vielmehr der sinnlichen Neigung wie der vernünftigen Regel.“331

Die Vernunftfähigkeit entfaltet im lascasasianischen Denken eine egali­
sierende Wirkung sowohl auf der Ebene der Individuen als auch auf der 
Ebene von Gesellschaftlichkeit: „So gibt es denn ein einziges Menschenge­
schlecht, und alle Menschen sind, was ihre Schöpfung und die natürlichen 
Bedingungen betrifft, einander ähnlich und niemand wird bereits unter­

329 Vgl. LC WA 2, 378–379.
330 LC WA 2, 377 = LC OC 7, 537: y así todos tenemos necesidad de a los principios ser de 

otros que nacieron primero guiados y ayudados.
331 STh I-II, q. 71, a. 2., ad 3., deutsch und lateinisch aus der „Bibliothek der Kirchenvä­

ter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1342
/summa-theologiae [24.6.2024]. Las Casas zitiert zwar diese konkrete Thomas-Stelle 
nicht, es scheint aber naheliegend, dass er sie zumindest kannte, schliesslich zitierte 
er andere Stellen derselben Quaestio in anderen Schriften, etwa: q. 71 a. 1c in 
„Principia Quaedam“ (LC WA 3/1, 48) oder q. 71, a. 5c in „Regia Potestate“ (LC WA 
3/2, 197).

7 Vernünftige Herrschaft

107

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1342/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1342/summa-theologiae


richtet geboren.“332 Kapitel 48 der „Kurzen apologetischen Geschichte“ 
wird vom Herausgeber der deutschsprachigen Werkauswahl mit der zwar 
nicht von Las Casas stammenden333, aber treffenden Überschrift „Von der 
Einheit des Menschengeschlechts“334 versehen. Aus Verstand und Willen 
schliesslich ergibt sich die Entscheidungsfreiheit, weshalb wiederum alle 
Völker und alle Menschen „die innere Kraft und Befähigung oder Eignung 
und den natürlichen Hang zum Guten [haben], um in Ordnung, Vernunft, 
Gesetzen, Tugend und allem Guten unterwiesen, für sie gewonnen und zu 
ihnen geführt zu werden“335.

Alle Menschen sind grundsätzlich vernunftbegabt; alle Völker waren 
ursprünglich nicht vernünftig geordnet, d. h., die Vernunft war nicht aktua­
lisiert; sie ändern dies aber später. Auf der Ebene der Völker kann allenfalls 
ein Unterschied festgestellt werden, wie weit die den Menschen innewoh­
nende Vernunft mithilfe eines Lehrers aktualisiert wurde. Auf der Ebene 
der Individuen kann es äusserst selten vorkommen, dass als Abweichung 
eine Person nicht lernfähig ist, womit dann dieser Einzelperson attestiert 
werden kann, nicht vernunftbegabt zu sein.

332 LC WA 2, 377 = LC OC 7, 537: Así que todo linaje de los hombres es uno y todos los 
hombres, cuanto a su creación y a las cosas naturales, son semejantes y ninguno nace 
enseñado;

333 Las Casas überschrieb die einzelnen Abschnitte und Kapitel in der „Kurzen apolo­
getischen Geschichte“ meist nicht, fügte aber Platzhalter für Zusammenfassungen 
ein. Das heisst, (fast) alle Überschriften stammen von Editoren. Unter diesen wiede­
rum gibt es zwei Strömungen: jene, die den Platzhaltern gemäss zusammenfassende 
(längere) Überschriften einfügen im Versuch, Las Casas’ Stil zu imitieren, und 
jene, die eigene Titel einsetzen. Zur ersten Herausgebergruppe gehören u. a. die 
Herausgeber der Erstausgabe, Serrano und Sanz (1909), dann auch Juan Pérez de 
Tudela und Emilio Lopez Oto („Obras escogidas de Fray Bartolome de las Casas“, 
Bde. 3–4, 1958; sie haben die Überschriften der Serrano/Sanz-Ausgabe übernom­
men) sowie die Herausgeber der „Obras Completas“ (Bde. 6–8, 1992); zur zweiten 
Gruppe zählen Edmundo O’Gorman (1967) und der Herausgeber der deutschen 
Werkauswahl Mariano Delgado (Bd. 2, 1995). Vgl. Abril Castelló, Vidal / Angel 
Barreda, Jesús / Ares Queja, Berta / Abril Stoffels, Miguel J., Presentación: 
Nuestra edición, in: LC OC 6, 11–14, 13 („5. Titulos“).

334 LC WA 2, 376. Der Las-Casas-Kenner Mariano Delgado sieht in diesem Kapitel das 
„‚Manifest‘ […] in Sachen Einheit des Menschengeschlechts und Menschenwürde“ 
(ebd.) im lascasasianischen Gesamtwerk. Die Überschrift stammt von ebendiesem.

335 LC WA 2, 377 = LC OC 7, 537: Todas las naciones del mundo tienen entendimiento y 
voluntad y lo que de ambas a dos estas potencias en el hombre resulta, que es el libre 
albedrío, y, por consiguiente, todas tienen virtud y habilidad o capacidad e a lo bueno 
inclinación natural para ser doctrinadas, persuadidas y atraídas a orden y razón y a 
leyes y a la virtud y a toda bondad.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

108

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7.1.2 Fehlende Vernunft? Aristotelische und christliche Barbaren

Der Nachweis dafür, dass alle Menschen grundsätzlich vernunftbegabt sind 
und nicht vernunftbegabte Individuen die äusserst seltene Ausnahme dar­
stellen, ist für Las Casas’ Einsatz für die Rechte der Indios von besonderer 
Bedeutung. Denn ebenso wie die nicht vernunftbegabte Schöpfung im 
Allgemeinen auf den vernunftbegabten Menschen hingeordnet ist, gilt dies 
auch für nicht vernunftbegabte Menschen. Sie sind kongruent mit dem 
aristotelischen Konstrukt des natürlichen Sklaven und werden deswegen 
Barbaren genannt. Die Vertreter der spanischen Klassiker des Naturrechts 
legen aus diesem Grund Wert darauf, dass die natürlichen Sklaven zwar 
theoretisch denkbar seien, der empirische Nachweis dafür aber noch nie 
erbracht werden konnte. Las Casas’ Ziel war bekanntermassen die Gleich­
behandlung der Indios, weshalb er eine Darlegung für notwendig erachtete, 
welche Menschen und Völker aus welchem Grund als Barbaren galten.336 

Denn die Gegenseite argumentierte damit, dass die Indios eben als Bar­
baren nicht vernunftbegabt seien und deswegen den Spaniern zu dienen 
hätten.

Fussend auf der damals gebräuchlichen Begriffsverwendung entwirft Las 
Casas in der „Kurzen apologetischen Geschichte“ eine Barbarentypologie. 
Er kommt dabei zum Ergebnis, dass es vier verschiedene Arten von Barba­
ren gebe. Allen davon wird attestiert, nicht oder weniger vernunftbegabt zu 
sein als Nicht-Barbaren, was sie legitimerweise zu Sklaven macht. Drei von 
diesen Typen leitet Las Casas von Aristoteles ab, der vierte wurde erst mit 
der Etablierung des Christentums geboren.337 Die vier Barbarentypen sind:

1. Qua Handeln gegen das Naturrecht: „der grausame und inhumane 
Mensch“338

In seiner Politik schildere Aristoteles339, dass der vernunft- und gesetz­
geleitete Mensch das „vorzüglichste und beste Lebewesen“340 sei, zeit­
gleich aber auch, dass der Mensch durch Zuwiderhandlung gegen die 
natürliche Vernunft und Ordnung zum schlimmsten und wildesten aller 

336 Vgl. LC WA 2, 495, Kommentar von Mariano Delgado.
337 Vgl. LC WA 2, 496–512. Vgl. dazu auch Tierney, The Idea of Natural Rights, 277–

278.
338 Gillner, Bartolomé de Las Casas, 160.
339 Vgl. Aristoteles, Politik I, 2, 1253a.
340 LC WA 2, 496 = LC OC 8, 1576: y desto dice el Philósopho en [el] libro 1°, capítulo 2° 

de República, que así como el hombre reglado por razón y por ley es el más excelente y 
bueno de los animales (eckige Klammern im Original).

7 Vernünftige Herrschaft

109

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebewesen werden könne. Die Zuschreibung Barbar oder barbarisch 
wird für ebenjene Menschen verwendet, d. h. „für alles Fremde, Wilde, 
Ordnungswidrige, Maßlose, jede Entartung der Vernunft, des Rechts, der 
guten Sitten und der Menschenliebe oder auch für irgendeine verworre­
ne oder übereilte, unsinnige, ungestüme oder unvernünftige Ansicht“341. 
Solche Barbaren sind in allen Völkern zu finden, wie Las Casas klarzu­
stellen nicht müde wird. So beschreibt er in seinen historischen Werken 
ausführlich die barbarischen Akte der Spanier in der Neuen Welt.342 

Auch Spanier wären also Barbaren dieses Typus.343

2. Qua Sprachdifferenzen: „der Fremde“344

Der zweite aristotelische Barbarentypus bezeichnet jene Menschen und 
Völker, „die keine Schriftsprache kennen, die zu ihrer Sprache gehört“345. 
Das Gegenbeispiel zu diesen wären etwa die Spanier, die mit der latei­
nischen Schriftsprache über Entsprechendes verfügen.346 Allerdings be­
zeichnen sich Menschen, die einander sprachlich nicht verstehen, auch 
gegenseitig als Barbaren. Deswegen haben die Griechen alle Nicht-Grie­
chen Barbaren genannt.347 In Bezug auf die Indios und Spanier im 
16. Jahrhundert lässt sich folgern, dass aus der Perspektive der Spanier 
selbstverständlich die Indios mit ihrer andersgearteten, fremden Sprache 
als Barbaren bezeichnet werden müssen; aus Perspektive der Indios sind 
aber die Spanier Barbaren, da sie ebenfalls eine den Indios fremde und 

341 LC WA 2, 496 = LC OC 8, 1576: por cualquiera extrañez, ferocidad, desorden, 
exorbitancia, degeneración de razón, de justicia y de buenas costumbres y de humana 
benignidad, o también por alguna opinión confusa o acelerada, furiosa, tumultuosa o 
fuera de razón.

342 Vgl. etwa den „Ganz kurzen Bericht über die Zerstörung Westindiens“, in: LC WA 2, 
63–138. Las Casas verwendet daher auch immer wieder die Bezeichnung „spanische 
Barbaren“.

343 Vgl. LC WA 2, 510–512.
344 Gillner, Bartolomé de Las Casas, 161.
345 LC WA 2, 497 = LC OC 8, 1577: y en ésta son aquellos que carecen de literal locución 

que responda a su lenguaje, como responde a la nuestra la lengua latina;
346 Vgl. LC WA 2, 497. Anders gemäss Las Casas die Engländer, die in diesem Sinne 

Barbaren seien (vgl. LC WA 2, 512).
347 Der französische Linguist Emile Benveniste (1993) vertritt gar die Ansicht, dass 

Sklaven im gesamten indoeuropäischen Raum notwendigerweise Fremde waren, 
was sich auch in der Bezeichnung für dieselben gezeigt habe, die aus einer jeweils 
anderen Sprache entlehnt worden sei (vgl. Benveniste, Emile, Indoeuropäische 
Institutionen. Wortschatz, Geschichte, Funktionen, aus dem Französischen von 
Wolfram Bayer, Dieter Hornig und Katharina Menke, hg. und mit einem Nachwort 
zur deutschen Ausgabe versehen von Stefan Zimmer, Frankfurt / New York / Paris 
1993, 280–286).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

110

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unverständliche Sprache sprechen.348 Zur Stützung dieser Ansicht kann 
Las Casas auch auf die Verwendung des Barbarenbegriffs durch Paulus 
zurückgreifen, der im 1. Korintherbrief schrieb: „Wenn ich nun den Sinn 
der Sprache nicht kenne, bin ich für den Sprecher ein Fremder, wie der 
Sprecher für mich.“349

3. Qua fehlender Vernunftbegabung: Der grausame Wilde
Die einzigen Barbaren, die im absoluten und strikten Sinne als solche 
bezeichnet werden können, sind jene, die gänzlich gegen und ohne jegli­
che Vernunft leben. Sie leben allein und nicht in Gemeinschaft, kennen 
keine Gesetze und Regeln, keine Ordnung und kümmern sich nicht um 
Freundschaften oder überhaupt um andere Menschen. Mit anderen Wor­
ten: Sie leben kaum anders als wilde Tiere. Diese Art von Barbaren sind 
die „‘wild men’ of medieval legend“350, wie Brian Tierney es ausdrückt. 
Laut Las Casas ist dies jene Art von Barbaren, die am ehesten mit der 
aristotelischen Kategorie der natürlichen Sklaven übereinstimmt.351 In 
der lascasasianischen Perspektive sind allerdings auch solche nicht ver­
nunftfähige Menschen nicht ohne Rechte. So wird sogar vernunftlosen 
Tieren das natürliche Recht auf Selbstverteidigung zuerkannt.352 Zudem 
seien solche Menschen äusserst selten anzutreffen.353 Dies mag auch 
daran liegen, dass solch niedrige Kreaturen, wie sie die aristotelischen 
natürlichen Sklaven darstellen, kaum als Menschen bezeichnet werden 
können.354

348 Vgl. LC WA 2, 497–499.
349 1 Kor 14,11. Vgl. auch Gillner, Bartholomé de Las Casas, 161–163.
350 Tierney, The Idea of Natural Rights, 277. Der ‚wilde Mann‘ als haariger Einzelgän­

ger, irgendwo zwischen Mensch und Tier, war das ganze Mittelalter hindurch ein 
Faszinosum in Erzählungen, der Idee nach hat er aber die ganze Gesellschaftsge­
schichte des Westens begleitet. Vgl. dazu Bernheimer, Richard, Wild Men in the 
Middle Ages. A study in art, sentiment, and demonology, Cambridge 1952; zur 
Darstellung in der Kunst ferner Husband, Timothy / Gilmore-House, Gloria, The 
wild man. Medieval Myth and Symbolism, New York 1980.

351 Vgl. LC WA 2, 500–501.
352 Vgl. LC WA 2, 218.
353 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 277.
354 Vgl. Tierney, Brian, Aristotle and the American Indians – Again: Two Critical 

Discussions (1990), in: Ders., Rights, Laws and Infallibility in Medieval Thought, 
New York 1997 (= Variorum Collected Studies Series, Vol. 578), 295–322, hier 306.

7 Vernünftige Herrschaft

111

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Qua Unglaube: „der nicht-christliche Mensch“355

Die vierte Art von Barbaren – und damit fügt Las Casas den aristoteli­
schen Kategorien eine „christliche“356 hinzu – sind Ungläubige. Ihnen 
fehlt der christliche Glaube, was sie zu Barbaren macht, „so vernünfti­
ge und kluge Philosophen und Staatsmänner sie auch sein mögen“357. 
Wenn aber alle Nicht-Christen als Barbaren gelten, dann müssten auch 
die römischen und griechischen Gelehrten, von denen die Bezeichnung 
Barbar ja überhaupt erst stammt, ebenfalls barbarisch sein.358 Zudem 
macht es für Las Casas einen Unterschied, ob sich Nicht-Christen fried­
fertig verhalten oder gegen das Christentum in den Kampf ziehen, d. h. 
den christlichen Glauben aktiv mit Gewalt bekämpfen.359 Letztere sind 
tatsächlich barbarisch. Allerdings sind auch Christen, die mit Gewalt auf 
andere Menschen losgehen, barbarisch – nämlich Barbaren des ersten 
Typus.360 Auch Christen können Barbaren des ersten und zweiten Typus 
sein.361

Die Typen 1, 2 und 4 sind lediglich Barbaren secundum quid, d. h., sie sind 
nicht Barbaren im engeren Sinne, sondern nur aufgrund eines bestimm­
ten Mangels: aufgrund fehlenden Glaubens (Typus 4), fehlenden Sprach- 
und Schriftgebrauchs (Typus 2) oder aufgrund einzelner grausamen und 
sittenlosen Handlungen (Typus 1).362 Sie können deswegen nicht als kon­
gruent mit dem natürlichen Sklaven von Aristoteles bezeichnet werden. Ein 
Barbar im engeren Sinne ist nur derjenige des dritten Typus. Da solche 
Barbaren aufgrund der Vernunftlosigkeit allerdings keine Gemeinschaften 
bilden, sind Völker, die eine Gesellschaftsordnung entwickeln, folglich nie 
als Kollektiv Barbaren im Sinne des natürlichen Sklaven. Dies hat für Las 
Casas und andere Denker der spanischen Naturrechtstradition die Konse­
quenz, dass auch die neu entdeckten Völker nicht barbarischer sein können 

355 Gillner, Bartolomé de Las Casas, 167.
356 LC WA 2, 502. Die Überschrift stammt nicht von Las Casas, sondern vom Überset­

zer und Herausgeber der Werkauswahl Mariano Delgado.
357 LC WA 2, 502 = LC OC 8, 1583: todos los infieles, por muy sabios y prudentes 

philósophos y políticos que sean.
358 Einige Las-Casas-Forscher sehen darin deswegen einen „verdeckte[n] Seitenhieb 

auf Sepúlveda“, wie es Matthias Gillner formulierte. Denn den grossen Philosophen 
und die Autoritätsperson Aristoteles als Barbar zu bezeichnen, „erscheint nicht nur 
jedem Renaissance-Humanisten grotesk“ (Gillner, Bartolomé de las Casas, 167).

359 Vgl. LC WA 2, 510–512.
360 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 277–278.
361 Vgl. LC WA 2, 510.
362 Vgl. LC WA 2, 510.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

112

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als andere,363 sondern gleichfalls vernunftbegabt sind.364 So schreibt denn 
auch Francisco de Vitoria: „Sie [sind] nicht in Wirklichkeit wahnsinnig 
[d. h. vernunftlos] […], sondern [verfügen] in ihrer Weise über Vernunftge­
brauch.“365 Denn die Indios besitzen ja ebenfalls bereits politische Systeme 
und leben in Gemeinschaft. Der Verweis, dass es sich um Barbaren des 
vierten Typus handelt, macht deren Herrschaft nicht illegitim, wie bereits 
Thomas von Aquin angedeutet habe: „Wie aber die Gnade die Natur nicht 
zerstört, so das göttliche Recht nicht das menschliche. Also der Unterschied 
von ‚gläubig‘ und ‚ungläubig‘ hebt an und für sich die Herrschaft Ungläubi­
ger über Gläubige nicht auf.“366

Jeder Mensch ist gleichermassen vernunftbegabt. Diese Vernunftbega­
bung ist jedoch nicht bei allen Menschen gleichermassen nach aussen 
sichtbar, denn die Menschen brauchen einen Lehrer oder Leiter, der sie 
in der praktischen Umsetzung ihrer Vernunftbegabung anleitet. So gibt 

363 „Die Indios sind nicht ‚barbarischer‘ als wir, wenn man vom Christentum absieht“ 
(LC WA 2, 510), so die Überschrift zum Epilog vom Übersetzer und Herausgeber 
Mariano Delgado.

364 Diese Einschätzung in Bezug auf die Vernunftbegabung der Indios vertrat auch 
Papst Paul III., der 1537 zunächst im Breve „Veritas ipsa“ vom 2. Mai an Kardinal 
Juan de Tavera und einen Monat später in der Bulle „Sublimis Deus“ festhielt, dass 
auch die Indios „als wirkliche Menschen“ fähig seien, „im Glauben unterwiesen 
zu werden“, und deswegen nicht „wie Tiere“ versklavt werden dürften. Damit wird 
den Indios implizit Vernunftbegabung zugesprochen (vgl. auch Eggensperger, 
Thomas, Bartolomé de Las Casas und Tomás de Berlanga. Dominikanisches Enga­
gement für die Rechte der Völker und der Indios, in: Delgado / Hodel (Hgg.), Huit 
siècles, 137–151, hier 148–149). Vgl. die Bulle von Paul III., „Sublimis Deus“, in der 
deutschen Übers. n. Jakob Baumgartner (1971), in: Sievernich, Michael / Camps, 
Arnulf / Müller, Andreas / Senner, Walter (Hgg.), Conquista und Evangelisation. 
Fünfhundert Jahre Orden in Lateinamerika, Mainz 1992, 475–476 (Zitate: 475.). Lat. 
abgedruckt in: Metzler, Josef (Hg.), America Pontificia: Primi Saeculi Evangeliza­
tionis 1493–1592. Documenta Pontificia ex registris et minutis praesertim in Archivo 
Secreto Vaticano existentibus, Bd. 1, Città del Vaticano 1991 (= Collectanea Archivi 
Vaticani 27/1 = Pontificio comtato di scienze storiche: Atti e Documenti 3/1), 364–
366; Paul III., „Veritas Ipsa“, lat. u. dt. abgedruckt in Utz / Galen, Die Sozialdoktrin, 
Bd. 1, 380–381.

365 De Vitoria, De Indis, 1, 15: Non sunt amentes, sed habent pro suo modo usum 
rationis (zit. n. Ders., Vorlesungen II (Relectiones): Völkerrecht, Politik, Kirche, 
lat.-dt., Einf., Übers. u. Anm. v. Joachim Stüben, hg. v. Ulrich Horst, Heinz-Gerhard 
Justenhoven und Joachim Stüben, Stuttgart 1997 (= Theologie und Frieden, Bd. 8), 
370–540, hier 402–403).

366 STh II-II q. 10, a. 10 co., lateinisch und deutsch entnommen aus der „Bibliothek der 
Kirchenväter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-the
ologie/1757/summa-theologiae [7.6.2024]; vgl. zudem Delgado, Die Zustimmung, 
158.

7 Vernünftige Herrschaft

113

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1757/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1757/summa-theologiae


es vier verschiedene Typen von weniger vernunftbegabten Menschen, die 
gemeinhin als Barbaren bezeichnet werden. Der einzige Typus, der aller­
dings tatsächlich nicht vernunftbegabt ist, ist zugleich jener, für den der 
empirische Nachweis noch nie gefunden werden konnte; er bleibt Theorie. 
Der absolut nicht-vernünftige Mensch bildet zudem keine Gemeinschaften 
aus, weswegen alle Völker gleichermassen vernunftgeleitet und barbarisch 
sind.

7.2 Vernünftiges Recht

Zweck einer Herrschaft ist im lascasasianischen Verständnis die Förderung 
und Wahrung des Gemeinwohls. Die natürlichen Veranlagungen und Inter­
essen des Menschen müssen mittels Herrschaft geschützt und gefördert 
werden. Wenn die Vernunftfähigkeit dem Menschen als Individuum und 
als Kollektiv qua seines Menschseins attestiert werden muss, von verein­
zelten potenziellen Ausnahmen abgesehen, so muss auch eine Herrschaft 
nicht nur nach vernünftigen Gesichtspunkten zustande kommen, sondern 
auch im alltäglichen Herrschaftsbetrieb der Vernunft gemäss ablaufen. Die 
Vernunft ist nicht nur für individuelle Handlungen, sondern auch für die 
Ordnung einer Gesellschaft die entscheidende Orientierungsgrösse: Wenn 
der einzelne Mensch vernunftbegabt ist, so hat er mit anderen Menschen 
ebenfalls nach vernünftigen Kriterien in vernünftigen Ordnungen zusam­
menzuleben. An dieser Stelle lohnt es sich noch einmal in den Blick zu neh­
men, weshalb der Mensch überhaupt mit Vernunft ausgestattet ist: „[A]lle 
[Menschen] haben einen eigenen Verstand und Willen und Entscheidungs­
freiheit, weil sie nach dem Ebenbild Gottes geschaffen sind.“367 Der Grund 
für die Vernunft, den Verstand, den Willen und die Entscheidungsfreiheit 
liegt in der Gottesebenbildlichkeit des Menschen. Entsprechend sollte auch 
die menschliche Gesellschaftsordnung nach Vernunftprinzipien gestaltet 
werden, die über die sinnliche Natur hinausgehen. Dies verlangt nach 
einem vernünftigen Recht, das die Menschen in ihrer Sozialität nach ver­
nünftigen – und damit gerechten – Prinzipien ordnet.368

Der Mensch soll sich also nach vernünftigen Kriterien organisieren. 
Las Casas als Kenner beider Rechte zeigt sich dabei beeinflusst vom römi­
schen Rechtsdenken und der thomasisch-scholastischen Rechtskonzeption. 

367 LC WA 2, 377 = LC OC 7, 536: todos tienen su entendimiento y su voluntad y su libre 
albedrío como sean formados a la imagen y semejanza de Dios.

368 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 65–66.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

114

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von diesen ausgehend wird im Folgenden herauskristallisiert, mit welchen 
Rechtsvorstellungen Las Casas in seinem Denken argumentiert hat und in­
wiefern sich diese vom römisch-rechtlichen und thomasischen Verständnis 
unterscheiden.

7.2.1 Vernünftiges Recht im römischen Kaiserrecht

Las Casas und seinen Zeitgenossen lag eine solche vernünftige Ordnung, 
oder zumindest die Anleitung, wie eine vernünftige Gesellschaftsordnung 
zustande kommen und aufrechterhalten werden kann, in schriftlicher Form 
vor. Im überlieferten römischen Recht zeigt sich die rechte Vernunft (rec­
ta ratio) als niedergeschriebene Vernunft (ratio scripta).369 Das römische 
Recht nahm damit „für die spanischen Klassiker des Naturrechts die Funk­
tion der praktischen Vernunft ein.“370 Mit dem römischen Recht war es 
möglich, logische Zusammenhänge zwischen den Handlungen sowohl ein­
zelner Individuen als auch korporativer Kollektive zu zeichnen und diese 
Handlungen zu beurteilen.371

Zu Las Casas’ Zeit verstand man unter dem römischen Recht den „Cor­
pus Iuris (Civilis)“372, der im Auftrag des byzantinischen (oströmischen) 
Kaisers Justinian zusammengestellt worden war. Obschon im Frühmittelal­
ter die Kenntnis der römischen Rechtswissenschaft markant zurückging, 
trug die Westkirche den römischen Rechtsgedanken weiter.373 Die Westkir­
che begann mit dem Verfassen eigener Rechtsbücher, wobei sie sich am 
römischen Recht orientierte und Anleihen aus diesem nahm – die Geburts­
stunde des kanonischen Rechts.374 Das kanonische Recht wurde so im 

369 Vgl. Brieskorn, Norbert, Las Casas und das römische Recht, in: LC WA 3/1, 13–32, 
hier 13–14.

370 Huser, Vernunft und Herrschaft, 39.
371 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 16–21.
372 Bestehend aus dem Rechtslehrbuch „Institutiones“, dem 4652 Gesetze umfassenden 

„Codex“, den rechtlichen Grundsatzentscheidungen des 2. und 3. Jh. in den „Diges­
ten“ bzw. „Pandekten“ sowie dem Kaiserrecht nach 534 in den „Novellen“.

373 Ecclesia vivit lege romana (dt.: „Die Kirche lebt nach den römischen Gesetzen“) 
lautet der Grundsatz im Frühmittelalter zur Organisation der Kirche, wie er bei­
spielsweise von den ribuarischen Franken im 7. Jh. in der Lex Ribuaria festgehalten 
wurde (vgl. Thier, Andreas, Ecclesia vivit lege Romana, in: Cordes, Albrecht et al. 
(Hgg.), Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte, Bd. 1, Lieferung 5, 2., 
völlig überarb. und erw. Aufl., Berlin 2004 ff., Sp. 1176–1177).

374 Das sog. „Corpus Iuris Canonici“ besteht seit 1582 aus dem „Decretum Gratiani“ 
und den Rechtsbüchern „Liber Extra“, „Liber Sextus“, „Clementinen“ und „Extrava­

7 Vernünftige Herrschaft

115

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Laufe des Mittelalters zu einer ganz spezifischen Anwendung des römischen 
Rechts. Das kirchliche und das weltliche Recht waren als „verschiedene 
Akzentsetzungen und Aspekte des einen und selben Rechtsdenkens“375 

miteinander kompatibel und konnten in Dialog miteinander treten. Las 
Casas selber dürfte dabei eher vom kanonischen auf das römische Recht 
geschlossen haben als umgekehrt, gab es doch ungleich mehr kanonistische 
Kommentierungen des römischen Rechts als legistische Kommentierungen 
des kanonischen Rechts.376 Sein Verständnis vom römischen Recht dürfte 
über allgemeine Beicht- und Rechtssummen, Rechtssummen zum „Liber 
Extra“ und „Liber Sextus“, Rechtsregelverzeichnisse der beiden kanonisti­
schen Rechtsbücher und zugehörige Glossen sowie über das justinianische 
Rechtslehrbuch („Institutiones“) zustande gekommen sein.377

Für Las Casas und die spanischen Klassiker des Naturrechts gab das 
römische Recht als verschriftlichte Vernunft das Naturrecht genauso wie­
der wie das aus diesem abgeleiteten Völkerrecht (ius gentium). Daneben 
begründete das römische Recht für Las Casas und seine Zeitgenossen „die 
Notwendigkeit des ius civile (bürgerliches Recht)“378, dem Gegenüber des 
ius gentium.379 Die Autorität, die dem römischen Recht zur Zeit des Las Ca­
sas zukam, entsprang einer Vielzahl von Gründen: Zum einen überzeugte 
es neben seiner historischen Bedeutung durch seine rechtsphilosophische 
Fundierung, die sich in der Ausgeglichenheit seiner Rechtsantworten zeigte 
(aequitas). Zum anderen – und dieses Argument war zur Zeit von Las 

ganten“. Zur Zeit von Las Casas sah dies anders aus; die Extravaganten beispiels­
weise erlangten erst zu seinen Lebzeiten allmählich Autorität, weshalb Las Casas 
weitaus weniger auf die Extravaganten zurückgreift als auf die anderen Bücher. Vgl. 
zur Geschichte und Zusammensetzung des Corpus Iuris Canonici Schmoeckel, 
Mathias, Kanonisches Recht. Geschichte und Inhalt des Corpus Iuris Canonici, 
Kurzlehrbücher für das juristische Studium, München 2020, 149–182, zu den Extra­
vaganten 180–182.

375 Brieskorn, Las Casas, 14.
376 Vgl. neben Brieskorn, Las Casas, v. a. Pennington Jr., Kenneth J., Bartolomé de 

Las Casas and the Tradition of Medieval Law, in: Church History, Vol. 39/2 (1970), 
149–161. Pennington vertritt gar die Position, dass Las Casas die Theologie lediglich 
als Supplement zu seinen juristischen Argumentationen verwendete. Brian Tierney 
wies darauf hin, dass dieser Artikel von Pennington Jr. in der späteren Las-Casas-Li­
teratur nicht die ihm gebührende Aufmerksamkeit erhielt (vgl. Tierney, The Idea of 
Natural Rights, 280 Anm. 114).

377 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 21–26; Pennington Jr., Bartolomé de Las Casas.
378 Huser, Vernunft und Herrschaft, 38
379 Das ius civile, so Las Casas mit CICiv I. 2, 1, 11, sei mit der Gründung von Städten 

und der Schaffung von Ämtern notwendig geworden (vgl. LC WA 3/2, 205).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

116

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Casas kaum zu überbieten – steht hinter dem römischen Recht kein gerin­
gerer als der Kaiser persönlich. Das römische Recht zog seine Legitimität, 
Geltungskraft und Autorität direkt aus der Legitimität und Autorität seines 
Erlassers: Eine höhere Instanz als den Kaiser gab es auf der Erde nicht.380

Daneben hatte es für Las Casas aber auch einen ganz pragmatischen 
Nutzen, mit dem römischen Recht anstelle anderer Rechtssysteme zu argu­
mentieren: Es war das Rechtssystem eines inzwischen untergegangenen 
Imperiums. Dies machte es ungefährlich, sich darauf zu berufen. Man 
geriet nicht in den Verdacht der Parteinahme zugunsten eines aktuellen 
politischen Herrschers.381 Anders als in der heutigen Wahrnehmung wur­
de das römische Recht zu Las Casas’ Zeit nicht als das Ergebnis eines 
langen gesellschaftlichen Prozesses mit seinen jeweiligen historischen Kon­
textualisierungen betrachtet, sondern war „der unhinterfragte Bezugspunkt, 
von dem her auch die Hauptadressaten, nämlich die königlichen Räte 
und andere Funktionäre, ihre Gutachten verfassen und Entscheidungen 
treffen“382 mussten. Als Kaiserrecht und verschriftlichtes Naturrecht steht 
das römische Recht allezeit über jedwedem menschengemachten Recht.383 

„Die Anwendung und Anwendungskraft der ratio [im römischen Recht] 
kann gar nicht storniert werden. Es handelt sich […] um ein ‚Durchrationa­
lisierungsprogramm‘.“384

Nun stellte aber genau die hohe Stellung des römischen Rechts zunächst 
eine Herausforderung für Las Casas’ Ziele der (politischen) Gleichstellung 
dar: Denn als Recht des römischen Imperiums stützte es eine straff hierar­
chische und zentralistische Gesellschaftsordnung und bejahte die Sklaverei. 
Las Casas musste für seine Argumentation im römischen Recht Argumente 
finden, die dem im untergegangenen Imperium gelebten Recht widerspra­
chen. Dies gelang ihm, indem er Kontroversen mit dem Recht vermied und 
sich eigene Argumentationsketten aus dem reichhaltigen römischen Recht 
zusammenbaute.385

Hier nur zwei konkrete Beispiele römisch-rechtlichen Denkens und sei­
nes Einflusses auf das Denken und Argumentieren von Las Casas:386

380 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 14–16.
381 Eine ähnliche Funktion also, wie sie zuweilen auch die lateinische Sprache als tote 

Sprache bis in das 20. Jahrhundert hinein erfüllte.
382 Brieskorn, Las Casas, 31.
383 Vgl. ebd., 13–32; Huser, Vernunft und Herrschaft, 107–167.
384 Brieskorn, Las Casas, 31.
385 Vgl. ebd., 30–32.
386 Zu den nachfolgenden beiden Punkten vgl. ebd., 18–20.

7 Vernünftige Herrschaft

117

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die drei Maximen der Gerechtigkeit:
Im römischen Recht – und in seinen in der Wahrnehmung des 16. Jahr­
hunderts im Laufe der Jahrhunderte herauskristallisierten und verfeiner­
ten Vernunftsätzen – sind von Ulpian drei Maximen der Gerechtigkeit 
niedergeschrieben.387 Sie zitiert Las Casas im „Traktat über die zwölf 
Zweifelsfälle“: „Laut den Rechtsgelehrten gibt es nun aber drei Gebote 
der Gerechtigkeit: erstens: ‚anständig und tugendhaft leben‘; zweitens: 
‚niemandem Böses oder Leid zufügen‘; drittens: ‚jedem das Seine ge­
ben‘.“388 Gegen alle diese drei Gebote haben die Spanier gemäss Las 
Casas in Westindien verstossen.389

Auf die drei Gebote der Gerechtigkeit nimmt Las Casas immer wie­
der auch einzeln in seinen Schriften Bezug. In „Das achte Heilmittel“ 
schreibt er beispielsweise zur Begründung gegen Doppelabgaben mit 
dem zweiten Gerechtigkeitsgebot: „Daß es wider die Gerechtigkeit ist, 
erhellt aus einer der Vorschriften, die die Gerechtigkeit enthält: ‚Das 
Recht anderer nicht verletzen‘, so Digesta (De iustitia et iure: 1. Iusti­
tia).“390 Mit dem ersten Gebot begründet er im „Traktat über die zwölf 
Zweifelsfälle“, dass Ehre nur jenen zukommen soll, die selber aktiv eh­
renhaft und barmherzig gegenüber anderen handeln.391 Das dritte Gebot 
der Gerechtigkeit führt er beispielsweise im Traktat über die einzige Art 
der Berufung zur Argumentation gegen den Krieg gegen die Indios an.392 

Im „Traktat über die Indiosklaverei“ („Tratado sobre los indios que se han 
hecho esclavos“) beschreibt Las Casas das dritte Gebot als Grundlage für 
ein friedliches Gemeinschaftsleben:

387 CICiv D. 1, 1, 10: „Gerechtigkeit ist der unwandelbare und dauerhafte Wille, jedem 
sein Recht zu gewähren. 1. Die Gebote des Rechts sind folgende: Ehrenhaft leben 
[honeste vivere], niemanden verletzen [alterum non laedere], jedem das Seine ge­
währen [suum cuique tribuere]. 2. Rechtswissenschaft ist die Kenntnis von den 
göttlichen und den menschlichen Dingen, das Wissen vom Rechten und Unrechten 
[iusti atque iniusti scientia].“

388 LC WA 3/2, 339 = LC OC 11.2, 114: Item, según los juristas, los preceptos de la justicia 
son tres: El primero, bivir honesta y virtuosamente. El 2°, a ninguno hazer mal ni 
daño. El 3°, dar a cada uno lo suyo.

389 Vgl. LC WA 3/2, 340.
390 LC WA 3/2, 118 = LC OC 10, 324: Que sea contra justicia, paresce porque uno de los 

preceptos, que contiene la justicia, es: Alium non ledere, Digesto, De iustitia et iure, 
ley Iustitia.

391 LC WA 3/2, 299: „Denn auch wenn diese Verpflichtung dem Naturrecht entstammt, 
verhält es sich mit ihr indes wie mit der gegenseitigen Verpflichtung, die ja auch in 
der natürlichen Gleichheit wurzelt und uns sagt, daß wir denen danken und Gutes 
tun sollen, die uns dergleichen tun.“

392 Vgl. LC WA 1, 310.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

118

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Da der Friede die geordnete Eintracht der Menschen ist und die 
geordnete Eintracht unter den Menschen sich, wie Thomas an der 
soeben genannten Stelle ausführt [STh I-II q. 99, a. 2 + 3], nur wahren 
läßt, wenn jedem das Seine gegeben wird, worin eben die Gerechtig­
keit besteht (deshalb sagt Jes 32,17: ‚das Werk der Gerechtigkeit wird 
Friede sein‘) […]“.393

Im „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen Herrschaft“394 

schliesslich sollte Las Casas das Gebot Jedem das Seine sogar heranzie­
hen, um zu zeigen, dass, was der christlichen Religion und der Gottesver­
ehrung diene, gegenüber dem Profanen Vorrang habe – so wird nicht 
nur der Mensch, sondern auch Gott in diesen Gerechtigkeitsgrundsatz 
miteinbezogen395: „‚Am stärksten ist der Grund, der zugunsten der Reli­
gion wirkt‘, wie es in Digesta (De religiosis et sumptibus funerum: 1. Sunt 
personae) heißt […].“396

2. Subjektive Anspruchsrechte:
Im römischen Recht sind bereits erste Hinweise dafür erkennbar, was 
später als unverlierbare subjektive Anspruchsrechte und unverlierbare 
Pflichten bekannt wurde.397 Dazu rekurrierte Las Casas beispielsweise im 
„Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen Herrschaft“398 auf 
die Digesten 48, 22, 3:

„Wenn der Vater sich vergeht, kann er den Kindern rechtens nichts 
wegnehmen, ausser dem, was von ihm als Erbe auf sie zu kommen 
hätte, wenn sie ihm ohne Testament nachfolgen würden. Das aber, was 
nicht vom Vater, sondern vom Stamm oder vom Staatswesen oder aus 
der Natur der Dinge den Kindern zugeteilt wird, verbleibt ihnen und 
geht ihnen nicht durch Vergehen verloren.“399

393 LC WA 3/1, 109 = LC OC 10, 267: Cum igitur pax sit ordinata concordia hominum, 
ordinata vero concordia tunc inter homines dumtaxat servetur, secundum sanctum 
Thomam, ubi inmediate supra, quando unicuique quod suum est redditur, quod est 
iustitie; propter quod dicitur Esa. 32: opus iustitie pax, ut supra dictum est.

394 Eigentlich: „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen Herrschaft und 
des universalen Fürstenamts der Könige von Kastilien und León über Westindien“ 
(„Tratado comprobatorio del imperio soberano …“). Fortan abgekürzt.

395 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 18.
396 LC WA 3/1, 245 = LC OC 10, 480: Potissima enim est ratio que pro religione facit, 

dice la ley Sunt persone, in Digesto, De religione et sumptibus funerum [= CICiv D. 11, 
7, 43]; (Hervorhebungen aus LC OC 10 getilgt).

397 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 20.
398 Vgl. LC WA 3/1, 226.
399 CICiv D. 48, 22, 3, zit. n. LC WA 3/1, 226. Lat. Original (CICiv D. 48, 22, 3): 

Eum, qui civitatem amitteret, nihil aliud iuris adimere liberis, nisi quod ab ipso 

7 Vernünftige Herrschaft

119

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weitere Beispiele wären das Recht auf politische Selbstbestimmung, das 
Recht auf Widerstand und Selbstverteidigung oder auch die Pflicht zum 
Einsatz zugunsten von Unterdrückten.400

7.2.2 Die thomasische Rechtskonzeption

Im Allgemeinen muss davon ausgegangen werden, dass auch Las Casas 
seinen Überlegungen die scholastisch-thomasische Vierteilung des Rechts 
bzw. Gesetzes401 zugrunde legte: das ewige Gesetz (lex aeterna), das natürli­
che Gesetz (lex naturalis), das menschliche Gesetz (lex humana) und das 
verschriftlichte göttliche Gesetz (lex divina).402 Die Verbindungen zwischen 
diesen sind wichtig für das Rechtsverständnis aller spanischen Spätscholas­
tiker, die das thomasische Erbe weiterentwickelten. Besonders bezüglich 
des Naturrechtsverständnisses gehen die spanischen Spätscholastiker und 
Las Casas über dasjenige des Aquinaten hinaus.403 Thomas von Aquin 
selber gewann sein Naturrechtsverständnis u. a. von Gratian und aus dem 
römischen Recht.404 Denn das christliche Naturrecht hatte „das von den 
scholastisch gebildeten Juristen angeeignete römische Recht im göttlichen 
Recht fundiert“405. Dies spiegelt sich auch in Las Casas’ Schriften wider, 
der seine Naturrechtsvorstellung v. a. inhaltlich nicht nur auf Thomas von 
Aquin abstellte.

perventurum esset ad eos, si intestatus in civitate moreretur: hoc est hereditatem eius 
et libertos et si quid aliud in hoc genere reperiri potest. Quae vero non a patre, sed 
a genere, a civitate, a rerum natura tribuerentur, ea manere eis incolumia. Itaque et 
fratres fratribus fore legitimos heredes et adgnatorum tutelas et hereditates habituros: 
non enim haec patrem, sed maiores eius eis dedisse.

400 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 20.
401 Die im Laufe des Mittelalters und der frühen Neuzeit immer stärkere Unterschei­

dung zwischen lex (Gesetz) und ius (Recht) konnte sich mit der Zeit durchsetzen. 
Zu dieser historischen Differenzierungsentwicklung vgl. den Sammelband Fidora, 
Alexander / Lutz-Bachmann, Matthias / Wagner, Andreas (Hgg.), Lex und ius. 
Beiträge zur Grundlegung des Rechts in der Philosophie des Mittelalters und der 
Frühen Neuzeit, Stuttgart 2010 (= Politische Philosophie und Rechtstheorie des 
Mittelalters und der Neuzeit. Texte und Untersuchungen, Reihe II, Bd. 1).

402 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 233–242.
403 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, hier v. a. 61–81.
404 Vgl. dazu Grabmann, Martin, Das Naturrecht der Scholastik von Gratian bis 

Thomas von Aquin. Nach den gedruckten und ungedruckten Quellen dargestellt, 
in: Archiv für Rechts- und Wirtschaftsphilosophie, Vol. 16/1 (1922/23), 12–53.

405 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 747.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

120

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der thomasischen Auffassung wird die lex aeterna als Ordnungsplan 
Gottes für die Welt gesehen.406 Sie ist nicht als Gesetz mit einzelnen Ge­
boten zu betrachten, sondern als die zu erkennende göttliche Vernunft 
schlechthin.407 In dieser Ordnung gehen alle anderen Ordnungen auf.408 

Mit der lex aeterna zusammenhängend, aber nicht kongruent, ist die lex 
divina. Beide haben den Ursprung bei Gott. Während die lex aeterna aber 
als göttliche ratio ohne klar ausformulierte Gebote arbeitet, umfasst die lex 
divina konkrete Anordnungen und Gebote Gottes, verschriftlicht festgehal­
ten im Alten und im Neuen Testament.409

Diesen göttlichen Ordnungsplan kann der Mensch aufgrund seiner Ver­
nunftbegabung erkennen und in seiner konkreten Gesellschaftsordnung 
abbilden. Als lex naturalis bestimmt Thomas von Aquin „das Gesetz in der 
Natur und Vernunft der Menschen“410 als Abbild des göttlichen Ordnungs­
plans. Thomas teilt im Wesentlichen die in der klassischen Interpretation 
des römischen Rechts eingeführte Unterscheidung zwischen Naturrecht 
(ius naturale) und Naturgesetz (lex naturalis). Beim Naturrecht handelt 
es sich demgemäss um Bestimmungen, welche die gesamte Schöpfung be­
treffen, während das Naturgesetz Bestimmungen enthält, die allein dem 

406 Anders Francisco Suárez, für den die lex aeterna nicht für die ganze Schöpfung gilt, 
sondern nur für den Menschen, da nur dieser als vernünftiges und freies Wesen 
zu moralischen Handlungen fähig sei: „Insoweit jedoch das ewige Gesetz auf mora­
lische und politische Weise die verstandesfähigen Geschöpfe lenkt, kommt ihm das 
Wesen des Gesetzes im eigentlichen Sinne zu […]. Folglich bezieht es sich in seiner 
eigentlichen Bezeichnung als Gesetz nicht auf unverständige Geschöpfe“ (Suárez, 
Francisco, De Legibus ac Deo Legislatore – Über die Gesetze und Gott den Ge­
setzgeber. Liber Secundus / Zweites Buch, Lateinisch-Deutsch, hg., eingeleitet u. 
übersetzt v. Oliver Bach, Norbert Brieskorn und Gideon Stiening, Stuttgart-Bad 
Cannstatt 2016 (= Politische Philosophie und Rechtstheorie des Mittelalters und 
der Neuzeit. Texte und Untersuchungen Reihe I, Bd. 9), 37 („De legibus, Liber 
Secundus, Caput 2.13)). Vgl. zusammenfassend auch Dies., Einleitung, in: ebd., xi–
xxxvi, hier xvi–xx.

407 Vgl. STh I-II q. 93 a. 1 co.: Lex aeterna nihil alius est quam ratio divinae sapientiae, 
secundum quod est directiva omnium actuum et motionum (dt.: „Das ewige Gesetz 
[lex aeterna] ist nichts anderes als der Ordnungsplan [ratio] der göttlichen Weisheit, 
insofern als sie alle Akte und Bewegungen lenkt“; deutsch zit. n. Böckenförde, Ge­
schichte, 234; lateinisch entnommen aus der „Bibliothek der Kirchenväter“, online: 
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1505/summa-the
ologiae [24.6.2024]).

408 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 234–235.
409 Vgl. ebd.
410 Ebd., 234.

7 Vernünftige Herrschaft

121

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1505/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1505/summa-theologiae


Vernunftwesen Mensch zukommen.411 Das erste Gebot, auf dem sämtliche 
anderen Gebote der lex naturalis gründen, lautet: „Das Gute ist zu tun 
und zu erstreben, das Böse ist zu meiden.“412 Mit der Vernunft kann der 
Mensch erkennen, was „Recht und Unrecht, Gut und Böse“413 ist, und er 
nimmt so gleichsam Anteil an der göttlichen Vernunft.414 Das Gute ist in 
die Tat umzusetzen, das Schlechte zu unterlassen.415 Das Naturgesetz ist 
damit nicht nur auf den Rechtsbereich beschränkt, sondern umfasst „den 
Gesamtbereich ethisch-sittlichen Verhaltens“416.

Die vierte Kategorie ist schliesslich die lex humana, das menschliche Ge­
setz. Das menschliche Gesetz umfasst das in der konkreten menschlichen 
Gemeinschaft geltende Recht. Dieses ordnet das Zusammenleben der Men­
schen in der Gemeinschaft. Das entscheidende normative Kriterium für 
die Geltung menschlicher Gesetze ist die Gerechtigkeit.417 Bereits Augusti­
nus418 bemerkte in den Worten des Aquinaten: „‚es scheine das ein Gesetz 
nicht zu sein, was nicht gerecht ist.‘“419 Zwischen menschlichem Recht 
und Naturrecht besteht insofern ein Zusammenhang, als Letzteres auf das 
menschliche Recht einwirkt, indem es „eine normative Grundausrichtung 

411 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 72–73, Anm. 76.
412 STh I-II q. 94 a. 2 co.: Hoc est ergo primum praeceptum legis, quod bonum est facien­

dum et prosequendum, et malum vitandum (lateinisch und deutsch entnommen aus 
der „Bibliothek der Kirchenväter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compa
re/summe-der-theologie/1514/summa-theologiae [7.6.2024]).

413 Huser, Vernunft und Herrschaft, 37.
414 Vgl. STh I-II q. 91 a. 2 co., lateinisch und deutsch entnommen aus der „Bibliothek 

der Kirchenväter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-t
heologie/1494/summa-theologiae [24.6.2024].

415 Vgl. STh I-II q. 94 a. 2 co.
416 Böckenförde, Geschichte, 241.
417 Zum Gerechtigkeitsverständnis von Thomas v. Aquin vgl. STh II-II, q. 61, lateinisch 

und deutsch entnehmbar aus der Bibliothek der Kirchenväter, online: https://bkv
.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/2138/summa-theologiae 
[10.6.2024].

418 Gemeint: Augustinus, De libero arbitrio voluntatis, 1.5.11.33: Num istas leges inius­
tas vel potius nullas dicere audebimus? Nam lex mihi esse non videtur, quae iusta 
non fuerit (dt. „Wagen wir es etwa zu sagen, diese Gesetze seien ungerecht, oder 
vielmehr sie seien gar keine Gesetze? Denn ein ungerechtes Gesetz scheint mir gar 
kein Gesetz zu sein“; Ders., De libero arbitrio – Der freie Wille, zweisprachige Aus­
gabe, eingel., übers. u. hg. v. Johannes Brachtendorf, Paderborn 2006 (= Augustinus, 
Omnia/Werke, Bd. 9), 86–87).

419 STh I-II q. 95 a. 2 co.: Respondeo dicendum quod, sicut Augustinus dicit, in I de Lib. 
Arb., non videtur esse lex, quae iusta non fuerit (deutsch und lateinisch entnommen 
aus der „Bibliothek der Kirchenväter“: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/
summe-der-theologie/1522/summa-theologiae [24.6.2024]).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

122

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1514/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1494/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/2138/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1522/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1514/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1494/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/2138/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1522/summa-theologiae


und ein entsprechendes Prinzip für die Gewinnung konkreter ethisch-sitt­
licher wie auch rechtlicher Ansprüche und Gebote durch die praktische 
Vernunft“420 zur Verfügung stellt. Das Naturrecht ist zwar nicht als ein 
dem menschlichen Gesetz übergeordnetes Recht zu verstehen, denn das 
menschliche Gesetz kann auch aus menschlichen Massstäben hervorgehen, 
dennoch bildet es für die Geltungsgründe des menschlichen Rechts die 
Orientierungsgrösse. Insofern das Gerechte das der Vernunft gemässe ist 
und „die erste Regel der Vernunft das Naturgesetz“421 ist, gibt das Natur­
gesetz bzw. Naturrecht vor, was gerecht ist und was nicht. „Wenngleich 
auf eigenen Festlegungen und Entscheidungen beruhend, erscheint die lex 
humana insofern als vernunftgemäßes, natur-richtiges Recht und hat […] 
Anteil an der lex naturalis.“422 So gibt es nach Thomas zwei unterschiedli­
che Arten menschlicher Gesetze, die sich im Wesentlichen durch die Quelle 
ihrer Geltungskraft unterscheiden: Bestimmungen (determinationes) und 
Folgesätze (conclusiones).423 Folgesätze folgen direkt aus dem Naturrecht 
und ziehen damit ihre Geltungskraft sowohl aus dem Naturrecht wie auch 
aus menschlichem Recht. Bestimmungen hingegen folgen stärker den Logi­
ken des menschlichen Gesetzes. Sie erhalten ihre Geltung nur „aus dem 
menschlichen Gesetz“424.

Zum positiven menschlichen Recht gehören sowohl das Zivilrecht (ius 
civile) als auch das Völkerrecht (ius gentium), wobei Bestimmungen des 
Völkerrechts näher am Naturrecht stehen.425 Auf diese Rechtskonzeptionen 
bauen die spanischen Spätscholastiker – und mit ihnen Las Casas – auf. 
Die bekannte Thomas-Definition von Gesetz und Recht lautet: „Das Gesetz 
ist nichts Anderes als eine Anordnung der Vernunft im Hinblick auf das 
Gemeingut, erlassen und öffentlich bekannt gegeben von dem, der die 

420 Böckenförde, Geschichte, 242. Zur Unterscheidung der natürlichen und der prak­
tischen Vernunft im Denken des Thomas v. Aquin vgl. Habermas, Auch eine Ge­
schichte, Bd. 1, 694–758.

421 STh I-II q. 95 a. 2 co: Rationis autem prima regula est lex naturae, ut ex supradictis 
patet (lateinisch entnommen aus der „Bibliothek der Kirchenväter“, online: https://
bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1522/summa-theologiae 
[7.6.2024]).

422 Böckenförde, Geschichte, 242.
423 Vgl. ebd.; STh I-II q. 95 a. 2 co.
424 Böckenförde, Geschichte, 242; vgl. STh I-II q. 95 a. 2 co.
425 Vgl. STh II-II q. 95 a. 4. Auf diese Thomasstelle verweist auch Las Casas in „Regia 

Potestate“. Vgl. allgemeiner auch Utz, Arthur Fridolin, Kommentar, in: Die Deut­
sche Thomas-Ausgabe, Bd. 18: Recht und Gerechtigkeit, Reprint Berlin 2022 (1953), 
423–561, 445–450.

7 Vernünftige Herrschaft

123

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1522/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1522/summa-theologiae


Sorge für die Gemeinschaft innehat.“426 Wie eng an dieser Gesetzesbestim­
mung Las Casas argumentiert hat, wird im nächsten Kapitel klar.

7.2.3 Zentrale Rechtskategorien in Las Casas’ Schriften

Die scholastische Vorstellung des Rechts schlägt sich nicht nur in der mit­
telalterlichen Rechtskonzeption im Allgemeinen nieder, sondern findet sich 
auch bei Las Casas implizit wieder.427 Anders aber als etwa Vitoria oder 
Suárez hat Las Casas nicht eine systematisch ausformulierte Rechtstheorie 
entwickelt, sondern formulierte diese in Reibung mit den beobachteten 
und teilweise miterlebten Vorgänge in der Neuen Welt Stück für Stück 
aus.428 So begründet Las Casas in seinen Schriften seine Forderungen nach 
einer Gleichbehandlung der Indios mit göttlicher Ordnung bzw. ewigem 
Gesetz (A), göttlichem Recht (B), Naturrecht (C) und menschlichem Recht 
bzw. Völkerrecht (D). Die Rechtskategorien unterscheiden sich allerdings in 
einigen Details sowohl von der scholastisch-thomasischen wie auch von der 
mittelalterlich-kanonistischen Rechtskonzeption. Im Folgenden werden die 
oben genannten Rechtskategorien im lascasasianischen Sinne aufgeschlüs­
selt.

(A) Göttliche Ordnung bzw. ewiges Gesetz (lex aeterna)

Wie Thomas von Aquin geht auch Las Casas von einer gerechten, vernünf­
tigen und von Gott gestifteten Ordnung der Welt aus, die es zu erkennen 
und nach der es zu trachten gilt. Es gibt eine „natürliche Ordnung, die Gott 
den Dingen eingestiftet hat“429. Diese gilt es zu erkennen und umzusetzen. 
„Niemandem ist es erlaubt, die göttliche Ordnung und das Natur- und Völ­

426 STh I-II q. 90 a. 4 co.: Et sic ex quatuor praedictis potest colligi definitio legis, quae 
nihil est aliud quam quaedam rationis ordinatio ad bonum commune, ab eo qui 
curam communitatis habet, promulgata (lateinisch entnommen aus der Bibliothek 
der Kirchenväter, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der
-theologie/1490/summa-theologiae [24.6.2024]). Übersetzung von Böckenförde, 
Geschichte, 244, Anm. 65.

427 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 160–161. Die expliziten Verweise sind hingegen 
rarer gesät (vgl. ebd.).

428 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 369–370.
429 LC WA 3/2, 214 = LC OC 12, 86: quicquid [...] est facere contra ordinem naturalem 

inditum divinitus rebus, et sic facit contra ius naturale.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

124

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1490/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1490/summa-theologiae


kerrecht zu verletzen“430, schreibt Las Casas in seinen „Rechtsprinzipien“ 
zum Thema des Diebstahls und Raubs. Die göttliche Ordnung spielt aller­
dings im Vergleich zu den restlichen Rechtskategorien kaum eine Rolle in 
Las Casas’ Argumentation. Er scheint es für sinnvoller zu erachten, mit den 
fassbareren Begriffen göttliches Recht, Naturrecht, menschliches Recht und 
Völkerrecht zu argumentieren.

(B) Göttliches Recht (ius divinum)

Das göttliche Recht ist für Las Casas jenes Recht, das in der Bibel niederge­
schrieben vorliegt. Im „Traktat über die Königliche Gewalt“ schreibt Las 
Casas: „Die Heilige Schrift, und damit das göttliche Gesetz, pflegt nicht 
an einer Stelle etwas zu billigen, was sie an einer anderen verwirft.“431 

Allerdings unterteilt er die scholastische Idee des göttlichen Rechts als aus 
der Bibel ableitbares Recht detaillierter, nämlich in das göttliche Recht 
aus dem Alten Testament (das „alte göttliche Recht“432) und das göttliche 
Recht aus dem Neuen Testament (d. h. „evangelisches Recht“ im Sinne 
eines Rechts aus den Evangelien433). Für Las Casas macht es einen Unter­
schied, ob eine Ansicht nur in einem der beiden göttlichen Rechte oder 
ob sie in beiden fusst. So ist es beispielsweise von Bedeutung, dass der 
von den Konquistadoren geführte Krieg „gegen das göttliche Recht beider 
Testamente“434 verstösst und nicht nur gegen eines von beiden. „Las Casas 
führt in seiner Argumentation zur Verdeutlichung entsprechende Schrift­
stellen an“435, schreibt Thomas Eggensperger bezüglich der Verwendung 
göttlichen Rechts zur Argumentation in „Regia Potestate“. Diese Aussage 
gilt nicht nur für das von Eggensperger untersuchte Traktat, sondern im 
Allgemeinen für das Verständnis und den Umgang Las Casas’ mit dem 
göttlichen Recht als in der Heiligen Schrift niedergeschriebenem Recht. In 
Kapitel 6 des „Traktats über die Schätze Perus“, einer für das zweifache Ver­
ständnis des göttlichen Rechts besonders klaren Stelle im lascasasianischen 

430 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: quia nemini licet [...] nec violare ordinationem 
divinam, vel ius naturale nec gentium.

431 LC WA 3/2, 248 = LC OC 12, 194: quod divina scriptura, et sic lex divina, non 
consuevit approbare in uno loco quod reprobat in alio.

432 Vgl. LC WA 1, 306.
433 Vgl. LC WA 1, 306–309; LC WA 3/1, 243.
434 LC WA 1, 309 = LC OC 2, 494: Unde patet bellum huiusmodi esse temerarium, quia 

contra omne ius naturale, divinum utriusque Testamenti et ius humanum.
435 Eggensperger, Der Einfluss, 167.

7 Vernünftige Herrschaft

125

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werk, schreibt Las Casas: „Bei den Ungläubigen gibt es aus Natur- und Völ­
kerrecht königliche Herrschaft, Jurisdiktion, Stand und Würde, durch bei­
derlei göttliches Recht, insbesondere durchs evangelische, bestätigt.“436 Im 
Anschluss437 führt Las Casas Stellen zunächst aus dem Alten Testament438 

und patristischer Exegeten desselben439 an, um daraufhin Stellen aus dem 
Neuen Testament440 anzuführen, inkl. entsprechender patristischer und 
scholastischer Exegeten441.

In Bezug auf Herrschaft kommt für Las Casas dem göttlichen Recht, vor 
allem demjenigen aus dem Neuen Testament, eine bestätigende Funktion 
zu. Das göttliche Recht kann eine Herrschaft nicht begründen, sondern 
nur bestätigen. Die Begründung für diese Sicht findet sich rechtlich im 
Naturrecht und im Völkerrecht. Las Casas schliesst sich dem thomasischen 
Verständnis an, dass die (göttliche) Gnade die Natur nicht bricht,442 wenn 
er beispielsweise im „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen 
Herrschaft“ schreibt: „[D]ie Gnade zerstört oder mindert nicht, sondern 
belebt, verdeutlicht und vervollkommnet das Naturgesetz, wie das theolo­
gische Axiom besagt“443. Dies ist nur konsequent, denn eines der Ziele 
von Las Casas war ja gerade aufzuzeigen, dass auch Nichtchristen legitime 
Herrschaften errichten.

436 LC WA 3/1, 277 = LC OC 11.1, 74–76: ‚Quod cum dominia et iuridictiones, status 
et dignitates regales sint apud infideles de iure gentium et naturali, et confirmata 
per utrumque ius diuinum, precipue per euangelicum, manifestum [...]‘. Ähnlich klar 
auch der zehnte Rechtssatz der 30 Rechtssätze: „Unter den Ungläubigen […] gibt 
es wahre Herren, Könige und Fürsten, und Herrschaft, Würde und Vorrang […] 
kommen ihnen aus dem Naturrecht und aus dem Völkerrecht zu […] und vom 
göttlichen Recht des Evangeliums bestätigt wird“ (LC WA 3/1, 184).

437 Vgl. LC OC 11.1, 76–88.
438 Las Casas zitiert: Gen 10 + 14; Num 33; Ez 26; Dan 2; Ps 148; Bar 1.
439 Las Casas zitiert v. a. Augustinus.
440 Las Casas zitiert: Röm 13; Mt 22; 1 Tim 6,1; Tit 3; 1 Tim 2; 1 Pe 2; Röm 3.
441 Las Casas zitiert: Augustinus; Thomas v. Aquin; Christostomus.
442 Vgl. etwa STh I, q. 1., a. 8 ad 2; I, q. 2, a. 2 ad 1.
443 LC WA 3/1, 232 = LC OC 10, 459: pues la gracia no destruye ni empeora, sino aviva y 

hace tener mayor claridad y perficiona la ley de natura (como es máxima en teología) 
[…]. Auf eine ähnliche Weise zieht Las Casas auch in anderen Schriften ethische 
Konsequenzen aus dem scholastischen Axiom. Hier sei nur beispielhaft auf eine 
weitere Stelle verwiesen: In den „Zwölf Zweifelsfällen“ schreibt Las Casas: „Denn 
Gott zerstört sein Werk nicht, will sagen, er hebt das Naturrecht nicht auf, das er 
von Anfang an so geordnet und unwandelbar eingerichtet hat“ (LC WA 3/2, 303).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

126

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(C) Naturrecht (ius naturale)

Die Definition des Naturrechts, des wohl zentralsten Rechtssystems in Las 
Casas’ Argumentationen, übernimmt Las Casas von Thomas von Aquin. So 
heisst es im „Traktat über die Schätze Perus“:

„Wie gemäss dem Heiligen Thomas in seiner Summe der Theologie I-II, 
q. 96 a. 4 und q. 95 a. 2 und 3: ‚Es gibt aber ein natürliches Gesetz in uns: 
eine gewisse Teilhabe am ewigen Gesetz lenkt die Menschen auf eine 
so beschaffene Erkenntnis, durch die sie zum angemessenen Handeln in 
ihren eigenen Handlungen hingelenkt werden.‘“444

Die Bestimmungen dessen, was genau zum Naturrecht gehört, gewinnt 
Las Casas dann allerdings nicht nur von Thomas und den etablierten 
philosophischen und theologischen Autoritäten seiner Zeit wie Aristoteles, 
Augustinus und Cicero, sondern insbesondere aus juristischen Quellen, aus 
dem zur verschriftlichten Vernunft geronnenen römischen Recht, dessen 
Kommentatoren und dem auf diesem aufbauenden kanonischen Recht.445 

Mit den universalistisch angelegten Naturrechtstraditionen der Antike ar­
gumentierte im Übrigen nicht nur Las Casas, sondern ebenso seine Zeitge­
nossen mit gegenteiligen sowie ähnlichen Ansichten.

In der Ausarbeitung seiner Traktate und Schriften ging Las Casas – 
wie auch andere von ihm teilweise zitierten Vertreter seiner Zeit446 – 
über das mittelalterliche und vor allem thomasische und gratianische Na­
turrechtsverständnis hinaus. Das Naturrecht lieferte den „Maßstab und die 
Grundlage des Ansatzes von Las Casas und bestimmt auch die weiteren 
genannten Varianten von Recht“447. Aus dem Naturrecht fliessen gemäss 
Las Casas die menschliche Freiheit und menschliche Würde ebenso wie an­
thropologische Anspruchsrechte gegenüber der nicht-menschlichen Natur. 

444 LC OC 11.1, 90: De quo S. Thomas 1.2 q. 96 a. 4 et q. 95 a. 2 et 3 in corpore 
questionis: ‚Est autem lex naturalis in nobis quaedam participatio legis eterne que 
talem conceptionem hominibus indidit qua dirigi possent ad conuenientter agendum 
in actionibus propriis‘ (Übersetzung mit Beirat v. Martina Tollkühn).

445 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 280–281.
446 Zum Beispiel Francisco de Vitoria und Dominico de Soto, auf die sich Las Casas 

im „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen Herrschaft“ bezieht (vgl. 
LC WA 3/1, 213).

447 Eggensperger, Der Einfluss, 164. Eggensperger nimmt hier zwar aufgrund seines 
Forschungsgegenstandes nur Bezug auf die weiteren Rechtsvarianten im Traktat 
„De imperatoria vel regia potestate“, die Aussage lässt sich allerdings auf die anderen 
lascasasianischen Texte verallgemeinern, wie im Folgenden klar werden wird.

7 Vernünftige Herrschaft

127

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unter Naturrecht versteht Las Casas, kurz gesagt, alles, was den Menschen 
als Menschen ausmacht – denn all dies ist auch sein Recht. So ist die 
menschliche Freiheit nicht nur eine Beschreibung des Menschen, sondern 
auch zeitgleich ein einzuhaltendes (subjektives) Recht. Gleichsam stammt 
auch „die Herrschaft eines einzigen Menschen über andere, insoweit die 
Aufgabe des Beratens und Leitens sie einschließt, vom Naturrecht“448.

Das Naturrecht, so Las Casas mit dem kanonischen Recht in seinen 
„Rechtsprinzipien“, sei jenes Recht, das „allen Nationen gemeinsam“449

sei. Das Naturrecht kann also universelle Gültigkeit einfordern. Zu den 
naturrechtlichen Bestimmungen gehört all jenes, was den Menschen, egal 
wo und in welcher Herrschaftsform auf der Welt diese sich befinden, ge­
meinsam ist. Neben den politischen und sozialen Rechten gehören dazu 
auch Institutionen gemeinschaftlichen Lebens wie die Ehe.450 In ihm sind 
vernünftige Anspruchsrechte und Pflichten definiert, aus dem Naturrecht 
fliesst insbesondere die Pflicht, „für das Gemeinwohl, die Freiheit und 
Erhaltung ihres Vaterlandes und dessen öffentlicher Ordnung zu sorgen wie 
es sich aus Digesta – De iustitia et iure: I. Veluti – ergibt.“451

Im lascasasianischen Denken kommt dem Naturrecht aufgrund seines 
universalen Geltungsanspruchs eine prominente Stellung zu: Wichtiger als 
die beiden göttlichen Rechte, wichtiger auch als die übergeordnete Schöp­
fungsordnung und wichtiger als das Völkerrecht oder das Zivilrecht war 
für Las Casas’ Einsatz zugunsten der unterdrückten Indios das Argumentie­
ren mit dem Naturrecht. Dieser Vorzug des Naturrechts vor den anderen 
Rechtssystemen zeigt sich auch an der Verwendung der expliziten Nennun­
gen von göttlichem Recht und Völkerrecht: Wenn Las Casas explizit auf 
das göttliche Recht und/oder das Völkerrecht Bezug nimmt, nennt er häufig 
im selben Atemzug das Naturrecht. Wesentlich häufiger, als göttliches Recht 
und Völkerrecht alleine explizit benannt werden, wird das Naturrecht allein­
stehend zur Begründung der Argumentation verwendet. Hier nur je zwei 

448 LC WA 3/1, 44 = LC OC 10, 556: Ergo dominium unius hominis super alios, in 
quantum importat officium consulendi et dirigendi, est de iure naturali.

449 LC WA 3/1, 46 = LC OC 10, 560: ius naturale et ius gentium est commune omnibus 
hominibus et apud omnes generale, ut 1a distinctione, Cap. Ius naturale, ubi dicitur: 
ius naturale est commune omnium nationum, et ca. Ius gentium dicit hec: idem ius 
gentium appelletur, quia eo iure omnes fere gentes utuntur. Las Casas zitiert an dieser 
Stelle aus dem Decretum Gratiani zum Naturrecht und zum Völkerrecht (CICan 
Decretum D. 1, c. 7 (Naturrecht) und c. 9 (Völkerrecht)).

450 Vgl. LC WA 2, 186.
451 LC WA 2, 190 = LC OC 4, 919: considerada la obligación que de ley natural todos 

los hombres tienen al bien común y a la libertad y conservación de su patria y estado 
público della (como parece por la ley Veluti, párrafo De iustitia et iure (2) […].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

128

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beispiele, bewusst aus jeweils unterschiedlichen Traktaten gewählt, für die 
Nutzung des Naturrechts mit dem Völkerrecht und dem göttlichen Recht 
unter Ausschluss des jeweils anderen:

• Gemeinsame Nennung von Naturrecht und Völkerrecht:
Im zweiten Prinzip von „Principia Quaedam“ verweist Las Casas auf 
die Begründung für eine Herrschaft aus dem Natur- und Völkerrecht: 
„Die Herrschaft eines Menschen über andere Menschen […] stammt 
vom Natur- und Völkerrecht.“452 Ähnlich auch im zehnten Rechtssatz 
der „30 Rechtssätze“453 und im „Traktat zur Begründung der souveränen 
kaiserlichen Herrschaft“, in dem er schreibt:

„Die Wahl der Könige und derer, die freie Menschen und Völker 
regieren sollen, ist Sache just derer, die regiert werden sollen, und 
zwar kraft natürlichen und kraft Völkerrechts, unterwerfen sie sich 
doch dem Gewählten aus eigener Zustimmung, die ein Willensakt ist, 
der auf keine Weise […] erzwungen werden darf […].“454

• Gemeinsame Nennung von Naturrecht und göttlichem Recht:
Im „Traktat über die Indiosklaverei“ spricht Las Casas von der Pflicht, 
sich für die Unterdrückten einzusetzen. Diese Pflicht wiege besonders 
stark für die Bischöfe. Er schreibt: „Alle Menschen sind kraft natürlichen 
und göttlichen Rechts verpflichtet, soweit sie können, den Not, Unrecht 
und Unterdrückung Leidenden zu Hilfe zu kommen.“455 Alle Menschen 
sind froh, wenn ihnen in ihrer Not Unterstützung zukommt. Bischöfe 
sind aber noch einmal stärker gefordert, weil für sie als Verantwortliche 
für die Verbreitung des christlichen Glaubens die jesuanische Goldene 
Regel besonders gilt.456 Mit dem Naturrecht und dem göttlichen Recht 
lassen sich aber auch anerkannte Rechtsautoritäten korrigieren. In „Re­
gia Potestate“ zeigt Las Casas einen Irrtum des Kanonisten und Kardi­
nals Hostiensis auf und begründet seine Beweisführung mit den Worten: 

452 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: Dominium unius hominis super alios homines […] 
est de iure naturali et gentium.

453 Vgl. LC WA 3/1, 184.
454 LC WA 3/1, 226 = LC OC 10, 447: la elección de los reyes e de quien hobiere de regir 

los hombres y pueblos libres, pertenece a los mismos que han de ser regidos, de ley 
natural y derecho de las gentes, sometiéndose ellos mismos al elegido por su proprio 
consentimiento, que es acto voluntad, que en ninguna manera puede ser (como fue 
dicho arriba) forzada, comoquiera que los hombres todos al principio nasciesen a 
fuesen libres, y todas las otras cosas también […].

455 LC WA 3/1, 105 = LC OC 10, 262: omnes homines obligantur iure nature et divino 
subvenire, in quantum possunt, iniuriam et oppresionem passis vel patientibus.

456 Vgl. LC WA 3/1, 305.

7 Vernünftige Herrschaft

129

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„[S]o wie er [Hostiensis] auch an anderer Stelle […] völlig gegen die 
Vernunft, das Naturrecht und das göttliche Recht geirrt hat“.457

(D) Völkerrecht (ius gentium) bzw. menschliches Recht (ius humana)

Las Casas verwendet zur Untermauerung seiner Argumentation, wenn er 
sich auf Herrschaften bezieht, neben dem Naturrecht häufig das Völker­
recht (ius gentium). In den „30 Rechtssätzen“ schreibt er beispielsweise, 
dass es auch bei Nichtchristen „wahre Herren, Könige und Fürsten, und 
Herrschaft, Würde und Vorrang von Königen“ gebe, welche „ihnen aus 
dem Naturrecht und aus dem Völkerrecht zu[kommen]“458. Bestätigt werde 
dies aus dem göttlichen Recht, so Las Casas. Die starke Betonung des 
Völkerrechts unterstreicht die besondere Nähe Las Casas’ zum römischen 
Rechtsdenken459: Das römische Recht, das „als juristischer Niederschlag 
der höheren naturrechtlichen Ordnung die Grundprinzipien menschlichen 
Seins reflektiert“460, gibt Las Casas nicht nur den Inhalt des Naturrechts 
vor, sondern auch das aus diesem gebildete Völkerrecht und begründete für 
Las Casas die Notwendigkeit des zivilen Rechts.461 Wie das Naturrecht ein 
Recht sei, das allen zukomme, so gelte dies auch für das Völkerrecht: „Eben 
dies wird Völkerrecht genannt, weil sich dieses Rechts beinahe alle Völker 
bedienen.“462 Das Völkerrecht als Recht zwischen den Völkern sollte sich 
erst später etablieren, vorderhand gilt für Las Casas noch die Definition 
aus dem römischen Recht, nach dem das Völkerrecht jene Bestimmungen 

457 LC WA 3/2, 203 = LC OC 12, 54: Si intellexit, inquam, Hostiensis secundum praedic­
ta, magnus error suus fuit loquens contra sententiam omnium doctorum, sicut alias 
maxime erravit contra rationem et etiam ius naturale et divinum [...].

458 LC WA 3/1, 184 = LC OC 10, 206: Entre los infieles que tienen reinos apartados 
[…] hay verdaderos señores, reyes y príncipes, y el señorío y dignidad y priminencia 
real les compete de derecho natural y de derecho de las gentes […] confirmado per el 
derecho divino evangélico.

459 Vgl. Brieskorn, Las Casas.
460 Huser, Vernunft und Herrschaft, 99.
461 Vgl. zum zivilen Recht bei Las Casas LC WA 3/1, 225–228, 225: „weil ziviles Recht 

jenes heisst, ‚das ein Gemeinwesen oder ein Volk sich selbst als Recht setzt und 
das also des Volkes oder Gemeinwesens selbst ist und ziviles Recht heißt es, weil es 
Gesetz der civitas oder des Volkes ist […] das nach Codex […] gemeindliches Recht 
genannt wird“ (LC WA 3/1, 225).

462 LC WA 3/1, 46 = LC OC 10, 560: idem ius gentium appelletur, quia eo iure omnes fere 
gentes utuntur. Las Casas zitiert, wie beim Naturrecht, aus dem Decretum Gratiani 
(CICan Decretum D. 1, C. 9).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

130

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umfasst, die bei fast allen Völkern anzutreffen sind. Las Casas stimmt in 
dieser Ansicht mit Isidor von Sevilla und dem Decretum Gratiani überein, 
wie er im „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen Herrschaft“ 
explizit macht.463 Das zivile Recht hingegen ist bei Las Casas – wie im 
römischen Recht – plural zu verstehen als jenes Recht, das sich die Völker 
und Gemeinschaften je selber gegeben haben.464

Es fällt auf, dass Las Casas in den seltenen Fällen, in denen er den 
Oberbegriff ius humana verwendet und nicht auf das ius gentium oder 
ius civile spezifiziert, dieses inhaltlich eher mit völkerrechtlichen denn 
zivilrechtlichen Bestimmungen und Grundsätzen füllt. Er gebraucht die 
Bezeichnung menschliches Recht im Vergleich selten, und wenn, verwendet 
er sie inhaltlich nahe an seinem Völkerrechtsbegriff. Es geht Las Casas eher 
um die „Rechte des menschlichen Zusammenlebens“465, wie er im „Traktat 
über die einzige Art der Berufung“ mit Cicero formuliert, wozu auch das 
Zusammenleben unterschiedlicher Völker gehört. In Kapitel 41 des „Trak­
tats über die Schätze Perus“ wird dies dem Leser vor Augen geführt, indem 
Las Casas schreibt:

„Es war und ist, sage ich, niemals die Absicht des Stellvertreters Christi, 
daß unsere Könige alle göttlichen, natürlichen und menschlichen Rech­
te übertreten […]; vielmehr sollten sie in ihrem gesamten Verhalten 
gegenüber jenen Völkern die Ordnung des natürlichen, göttlichen und 
menschlichen Rechts aufs genaueste einhalten, also sowohl bei der Ent­
sendung ihrer Botschafter in die Länder jener Welt als auch bei deren 
Betreten, bei der Erklärung der Zielursache ihres Kommens, beim Aufruf 
zur gemeinsamen Anhörung, vor allem aber beim Warten auf die Zu­
stimmung jener Könige und Völker […], damit alles rite ac recte geschehe 
[…].“466

463 Vgl. LC WA 3/1, 231.
464 Vgl. LC WA 3/1, 225–226. Las Casas führt hier zur Begründung Stellen aus Codex 

(CICiv C. 8, 48, 1), den Digesten (CICiv D. 1, 1, 11) und aus den Institutionen (CICiv 
I. 1, 2, 2) an: „Und so gab es viele verschiedene zivile Rechte, wie ausdrücklich gesagt 
in Digesta (De iustitia et iure: 1. Pluribus modis) und Institutiones (De iure naturale, 
gentium et civile: 1. Sed ius quidem civile), wo das Recht der Athener und das der 
Römer unterschieden wird“ (LC WA 3/1, 226).

465 LC WA 1, 321 = LC OC 2, 524: Si quis autem voluerit sibi plus usurpare, violabit ius 
humanae societatis.

466 LC WA 3/1, 308–309 = LC OC 11.1, 450: Non fuit, inquam, nec unquam erit inten­
tionis Uicarii Christi quod Reges nostri omnia iura, diuina, naturalia et humana 
transgrederentur [… ] nisi ut in omnibus que circa gentes illas agenda sibi erant, 
uidelicet, applicatione nuntiorum suorum ad terras et orbem illum, in eorum ingres­

7 Vernünftige Herrschaft

131

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn Las Casas das menschliche Recht eher mit Inhalten aus dem ius 
gentium denn mit Inhalten aus dem ius civile füllt, kombiniert mit der 
Tatsache, dass er auch Nichtchristen dieselben natürlichen Rechte wie den 
Christen zuspricht, so bedeutet dies: In der Verwendung von Las Casas 
ähnelt bereits die Bezeichnung menschliches Recht (lat.: ius humana, span.: 
derecho humano) inhaltlich eher dem heutigen Begriff Menschenrecht denn 
dem thomasischen Verständnis.467 Entsprechend übersetzt die deutschspra­
chige Werkauswahl die Pluralform derechos humanos mit Menschenrechte 
und nicht mit menschliche Rechte.468

Das Völkerrecht leitet sich direkt aus dem Naturrecht, seinen Prinzipien 
und aus der Vernunft ab. So definiert Las Casas mit Thomas von Aquin 
das Völkerrecht im „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen 
Herrschaft“ wie folgt:

„Und so heißt es denn, daß das Völkerrecht dem Menschen natürlich sei, 
weil es aus der Vernunft und aus dem Naturgesetz erfließt und ebenso 
Kraft und Verbindlichkeit hat wie das Naturrecht, weil es eben aus ge­
meinsamen Schlußfolgerungen stammt, die sich wiederum unmittelbar 

su, in significatione cause finalis sui aduentus et sic in uocatione seu citatione ad 
audiendum, potissimum in consensu expectando illorum regum et populorum et in 
apprehensione possessionis regnorum illorum, et exercitii regie siue imperatorie iuris­
dictionis, ordinem naturalis et diuini ac humani iuris seruarent ad unguem, quatenus 
rete ac recte omnia fierent […]. Weitere Stellen in der Verwendung menschlichen 
Rechts mit Inhalten des Naturrechts und Völkerrechts (Auswahl; Inhaltliche Zu­
sammenfassungen in Klammern durch d. Vf.): LC WA 1, 305–306 (Die Conquista 
verstösst gegen natürliches, göttliches und menschliches Recht); WA 3/1, 309 (Die 
Bezahlung des Lohns für Missionare und Prediger ist natürlichen und göttlichen, 
aber auch menschlichen Rechts); LC WA 3/1, 313 (Die Mutter eines Halbwaisen 
muss die Kosten für die Suche nach einer Adoptivmutter kraft natürlichen und 
menschlichen Rechts selber tragen); LC WA 3/1, 315 (Die spanischen Könige müs­
sen kraft göttlichen, natürlichen und menschlichen Rechts die von ihren Beamten 
und Untertanen verursachten Schäden wiedergutmachen).

467 Vgl. dazu ausführlich: Perez Luño, Antonio-Enrique, Demokratie und Menschen­
rechte bei Bartolomé de Las Casas, in: Ders. (Hg.), Die klassische spanische Na­
turrechtslehre in fünf Jahrhunderten, Berlin 1994 (= Schriften zur Rechtstheorie, 
Bd. 165), 163–209; Hafner / Loretan / Spenlé, Naturrecht und Menschenrecht. 
Michael Sievernich und andere sehen bei Las Casas gar die erstmalige Verwendung 
des Begriffs Menschenrecht (vgl. Sievernich, Michael, Einleitung: Las Casas und 
die Sklavenfrage, in: LC WA 3/1, 61–66).

468 Vgl. LC WA 3/1, 82.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

132

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus dem Naturrecht und aus seinen Prinzipien ergeben; gemäß der Lehre 
des hl. Thomas (STh I-II q. 95, a. 4c ad 1um; STh II-II q. 52, a. 3).“469

Interessanterweise kritisiert Thomas von Aquin in der von Las Casas zitier­
ten Stelle STh I-II q. 95 a. 4 exakt jene Stelle in Isidors Werk, die etwas 
später Las Casas zur Begründung der Universalität des Völkerrechts heran­
zieht.470

Wie es zwei Arten von göttlichem Recht gibt, so gibt es für Las Ca­
sas auch zwei Arten des Völkerrechts: das primäre und das sekundäre 
Völkerrecht. Die Unterscheidung der beiden Völkerrechtssysteme ist theo­
logisch-historisch zu verstehen und eine Konsequenz aus Las Casas’ Natur­
zustandsprämissen. Das primäre Völkerrecht ist jenes, das historisch dem 
sekundären Völkerrecht vorgeht.471

Im primären Völkerrecht ist all jenes gefasst, was die Menschen zuerst als 
vernunftbegabte, freie Geschöpfe entwickelten und anerkannten, vor allem 
„die gemeinsame Freiheit aller, sowohl der Dinge wie der Menschen“472. 
Zum primären Völkerrecht gehört auch all jenes, was die Menschen, „bald 
nachdem die Menschen zu existieren begonnen haben“, hervorbrachten, 
nämlich „Treue und Verträge zu wahren, die gemeinsame Freiheit aller und 
ähnliches.“473

Zum sekundären Völkerrecht hingegen gehören jene Ordnungssysteme 
und Rechtsgrundsätze, die nach der Zunahme der „Schlechtigkeit der Men­
schen“474 von diesen geschaffen wurde: „Sklaverei, Kriege, Gefangenschaft 

469 LC WA 3/1, 231 = LC OC 10, 455: Y así el derecho de las gentes se dice ser al 
hombre natural, porque se deriva de la razón y ley natural, e tiene la fuerza y vigor 
quel derecho natural, porque es de aquellas conclusiones comunes, que se derivan del 
derecho natural inmediatamente, como de sus principios, según enseña Sancto Tomás, 
1a 2e, cuestión 95, art. 4, in corpore et ad 1, et 2a 2e, cuestión 52, art. 3.

470 Isidor von Sevilla nahm eine Einteilung der menschlichen Gesetze vor und be­
stimmte das Völkerrecht als jenes Recht, von dem fast alle Völker Gebrauch 
machen, und als Naturrecht jenes, das allen Völkern gemeinsam ist (vgl. CICan. 
Decretum D. 1, C. 7 und C. 9).

471 Vgl. auch Huser, Vernunft und Herrschaft, 99–100.
472 LC WA 3/1, 50 = LC OC 10, 566: Ergo ex primevo iure fuit tan rerum quam 

hominum una omnium libertas. Ea namque sunt de iure gentium primevo, que ab 
exordio rationalis creature et, mox ut homines esse ceperunt, producta sunt in esse, ut 
sunt fidem et pacta servare, et omnium una libertas et similia. Et hoc appellatur ius 
gentium primevum.

473 LC WA 3/1, 50.
474 LC WA 3/1, 50 = LC OC 10, 566: Alia vero que ab exordio creature rationalis 

producta non sunt in esse, sed fuerunt statuta postea, excrescente hominum malitia, ut 
servitutes, bella, captivitates et huiusmodi, hoc vocatur ius gentium secundarium.

7 Vernünftige Herrschaft

133

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und solches“475 wurden mit dem Ziel der Schadensbegrenzung rechtlich 
näher umrissen. So wurde beispielsweise die „Knechtschaft oder auch Ver­
pflichtung sowohl der Dinge wie der Menschen und auch der Treueeid 
des Menschen zu einem Menschen“476 eingeführt. Auch die Prinzipien 
des gerechten Krieges gehören dazu.477 „[E]s ist sozusagen die historische 
Schadensbegrenzung des primären, von der menschlichen Freiheit her den­
kenden Völkerrechts“478, fasst Patrick Huser zusammen.

Las Casas knüpft an die Rechtsvorstellungen aus der Scholastik und aus 
dem römischen Recht an, das ihm wohl durch die Kanonistik vermittelt 
wurde. Diese brachte ihm zeitgleich auch aristotelische Ideen näher. So 
argumentiert Las Casas, wie schon Thomas von Aquin, mit dem ewigen 
Gesetz, dem göttlichen Recht aus dem Alten und dem Neuen Testament, 
dem Naturrecht als jenem Recht, das allen Menschen gemeinsam ist, und 
dem Völkerrecht als jenem Recht, das bei fast allen Völkern gilt. Wenn 
Las Casas von menschlichem Recht spricht und nicht spezifisch vom Völ­
kerrecht oder vom bürgerlichen Recht, lädt er dieses zumeist mit eher völ­
kerrechtlichen denn mit zivilrechtlichen Inhalten auf. In Kombination mit 
seiner radikalen Freiheitsvermutung für alle Menschen entwickelt er ein 
dem modernen Menschenrechtsbegriff nahestehendes subjektives Rechts­
verständnis.

7.3 Verhältnis von weltlichem und kanonischem Recht

Die beiden wichtigsten Rechtssysteme ausbildenden Herrschaftsgebilde, 
welche die Umsetzung und Einhaltung ihres Rechts geboten, waren zur 
Zeit von Las Casas die weltlichen, politischen Herrschaften und die kirchli­
che, hierokratische Autorität. Deren Interessen und ihr Verhältnis zueinan­
der bestimmten, wann für wen welches Rechtssystem galt. Wie stehen nun 
aber weltliche und geistliche Herrschaft zueinander und welchen Einfluss 

475 LC WA 3/1, 50.
476 LC WA 3/1, 50.
477 Zur Argumentation des Las Casas zum gerechten Krieg vgl. Gillner, Bartolomé 

de Las Casas, 207–254. Mit dem Nachweis eines gerechten Krieges ist noch im 
16. Jahrhundert die Bedingung erfüllt, legitimerweise über die Verlierer desselben 
Krieges zu herrschen und deren Bevölkerung zu versklaven. Aus diesem Grund 
hatte Las Casas sich darum bemüht, aufzuzeigen, dass die Eroberung der neuen 
Überseegebiete nicht die Merkmale eines gerechten Krieges aufwiesen und folglich 
die Herrschaft der Spanier über die Indios als illegitim zu betrachten sei.

478 Huser, Vernunft und Herrschaft, 99.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

134

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat dieses Verhältnis für Las Casas im Hinblick auf den Geltungsanspruch 
der Rechtsordnungen? Dazu wird zunächst geklärt, welche Herrschaft ge­
mäss Las Casas wofür und für wen zuständig ist. Es wird sich zeigen, dass 
Las Casas als Rechtsgelehrter beider Rechte verschiedentlich die Geltung 
kanonisch-rechtlicher Prinzipien in den weltlichen Herrschaftsgebieten 
einforderte. Dies wird anhand des kanonischen Rechtsprinzips „Quod om­
nes tangit, debet ab omnibus approbari“ in Las Casas’ Schriften illustriert.

7.3.1 Die Zuständigkeiten der weltlichen und kirchlichen Herrschaften

Im Verhältnis von kirchlicher und politischer Autorität plädiert Las Casas 
dafür, die jeweiligen Kompetenzen aufgrund ihrer Ziele im Blick zu behal­
ten: So habe der geistliche Herrscher für das Seelenheil zu sorgen, der welt­
liche Herrscher für das weltliche Wohl. Auf dieser Basis war für Las Casas 
klar, dass der Papst den Katholischen Königen die Herrschaft in Westindien 
nicht im vollen Sinne übertragen habe, sondern nur im Hinblick auf das 
seelisch-geistliche Wohl der Indios. Die Indios sollen zwar zum christlichen 
Glauben gebracht werden, aber im Einklang mit den Forderungen des 
göttlichen, des natürlichen und des Völkerrechts. Davon handelt das „Trak­
tat über die Indiosklaverei“, das zwischen 1547 und 1552 entstanden sein 
dürfte.479 Das grundlegende Ziel des Traktates war es, aufzuzeigen, dass die 
damals geltenden rechtlichen Bedingungen für die Versklavung im Falle der 
Indiosklaverei nicht erfüllt seien. Dazu wiederum musste Las Casas nach­
weisen, dass die spanischen Eroberungskriege die Kriterien eines gerechten 
Krieges nicht erfüllten und die von Indioherrschern abgekauften Indios vor 
dem Handel keine Sklaven waren.480

In den Korollaren dieses Traktates erinnert Las Casas zum einen die 
weltlichen Herrscher an ihre Verpflichtungen, für das weltliche Wohl ihrer 
Untertanen und die Gerechtigkeit zu sorgen. Zum anderen zeigt er auf, 
dass auch die Indios grundsätzlich freie Menschen sind.481 Die kirchlichen 
Leitungspersonen erinnert Las Casas an ihre Aufgabe und ihr Ziel, sich 
um das Seelenheil der ihnen anvertrauten Personen zu kümmern, zu denen 
in geistlichen Dingen auch die weltlichen Herrscher gehören. Die geistli­
chen Leiter und Priester sind es, so die lascasasianische Interpretation des 

479 Vgl. Sievernich, Las Casas und die Sklavenfrage, 62–63.
480 Vgl. ebd., 63–65.
481 Vgl. ebd.

7 Vernünftige Herrschaft

135

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Decretum Gratiani, die am Schluss gegenüber Gott Rechenschaft ablegen 
müssten für die Herrscher und Menschen.482 Die Bischöfe haben deswegen 
schon aus Eigeninteresse die Pflicht, die weltlichen Herrscher immer wie­
der daran zu erinnern, dass sich die weltlichen Gesetze in geistlichen Be­
langen an den kirchlichen Regelungen zu orientieren haben. „Wann immer 
leibliche und seelische Not oder Nutzen ihrer Untertanen es erfordert“483, 
haben die Bischöfe und Priester auf die weltlichen Herrscher einzuwirken. 
Zur seelischen Not gehöre eben auch die Sklaverei, denn durch diese drohe 
den Spaniern und ihren Herrschern „die Gefahr des geistlichen Todes 
und der ewigen Verdammnis“484. Wenn eine Angelegenheit nicht in den Be­
reich des weltlichen, sondern in den Bereich des seelischen Wohlergehens 
gehört, muss sich der weltliche Herrscher dem geistlichen, das weltliche 
Recht dem kanonischen beugen. Die christlichen Könige, schreibt Las Ca­
sas an den königlichen Indienrat, sollen „die kirchlichen und geistlichen 
Diener unterstützen, schützen, unterhalten und verteidigen“485. Diese Hin­
ordnung und Orientierung des weltlichen am geistlichen Herrscher hat 
ein politphilosophisches System im Hintergrund: Während in weltlichen 
Angelegenheiten der weltliche Herrscher der erste Agens ohne einen ande­
ren legitimen Herrscher über sich ist, ist der oberste geistliche Leiter – 
der Papst – in der Auffassung nach Las Casas lediglich an zweiter Stelle. 
Über dem Papst steht immer noch Gott als Erst-Agens. In seinem Sinne 
hat der Papst zu handeln. Ursprung der Jurisdiktionsgewalt des weltlichen 
Herrschers ist das Volk, Ursprung der päpstlichen Jurisdiktion aber ist 
Gott, der eine Vernunftordnung vorsieht.486 Las Casas folgert in seinen 
„Rechtsprinzipien“:

„Jede weltliche Macht muß sich in den Dingen, die sich auf das geistliche 
Ziel beziehen, der geistlichen Macht unterwerfen. Sie muß von dieser die 

482 Las Casas (LC WA 3/1, 110) zitiert beispielsweise CICan Decretum D. 96, c. 10 mit 
den Worten: „Im Decretum D. 96 (c. Duo sunt) heißt es, je größer die Aufgabe der 
Priester sei, desto genauere Rechenschaft würden sie vor dem göttlichen Gericht 
über die Könige und die Gesetze der Menschen geben müssen.“

483 LC WA 3/1, 111 = LC OC 10, 269: quoties necessitas vel utilitas subditorum expetierit 
corporum et animarum.

484 LC WA 3/1, 111 = LC OC 10, 269: Quia ibi intervenit spiritualis mortis damnum et 
eterne damnationis opprimentium, scilicet, hispanorum, cum sint semper in peccato 
mortali [...].

485 LC WA 3/1, 183 = LC OC 10, 205: muy necesarios los reyes cristianos en la Iglesia, 
para que con su brazo y fuerzas reales y riquezas temporales ayuden, amparen, 
conserven y defiendan los ministros ecclesiásticos y espirituales […].

486 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 84–93.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

136

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetze und Regeln nehmen, nach denen sie ihre weltliche Regierung 
ausrichtet, um dem geistlichen Ziel angemessen zu sein und diejenigen, 
die zu ihm streben, nicht zu behindern.“487

Wenn gezeigt werden kann, dass eine bestimmte Angelegenheit nicht bloss 
den weltlichen Bereich, sondern auch den geistlich-seelischen Bereich der 
Menschen tangiert, müssen die geistlichen Regeln angewandt werden.

7.3.2 Was in der Kirche angewandt wird, soll auch ausserhalb gelten

Verstärkt seit dem 11./12. Jahrhundert haben sich in der Kirche Verfahrens- 
und Organisationsregeln entwickelt, die dem Individuum mehr Mitsprache 
garantierten als jene, die im weltlichen Bereich ausformuliert waren. Die 
Geltung dieser Prinzipien beginnt Las Casas in seinem Kampf zugunsten 
der Indios nun auch von den weltlichen Herrschern einzufordern. Das, was 
in der Kirche zu gelten habe, soll auch ausserhalb der Kirche gelten. Im 
„Traktat über die königliche Gewalt“ vergleicht Las Casas den weltlichen 
Fürsten direkt mit dem Bischof: Da ein Bischof Kirchengüter nicht veräus­
sern dürfe, dürfe auch ein Fürst die Fiskalgüter nicht veräussern.488 Wie 
die Kirchengüter nicht dem Bischof, sondern der Kirche als mystischem 
Leib Christi gehören, gehören die Fiskalgüter nicht dem Fürsten, sondern 
dem Königreich als mystischem Leib des Königs.489 Las Casas’ Forderun­
gen sind einerseits an jene adressiert, die Machtausübung über die Indios 
für sich reklamieren (Spanier), andererseits an jene, die Machtausübung 
über die Indios anderen zusprechen (kirchliche Autoritäten490). Von den 
kirchlichen Organisationsprinzipien soll, so Las Casas, darauf geschlossen 
werden, was auch in den weltlichen Instituten angewendet werden soll: 
„Indem man von den kirchlichen auf die weltlichen Bestallungen schließt, 

487 LC WA 3/1, 56 = LC OC 10, 578: Postestas quecumque temporalis subdi debet 
potestati spirituali in his que ad spiritualem finem pertinent, et illam ab ista oportet 
sumere leges et regulas, quibus regimen suum tendentibus ad illum, impedimentum 
non existat.

488 Vgl. LC WA 3/2, 228. Las Casas führt rechtliche Begründungen aus dem kanoni­
schen und dem römischen Recht an, so Codex 1, 2, 10 (CICiv C. 1, 2, 10), Extrava­
ganten (CICan Extrav. Ioann. XXII 3, 1, 4) und Novellen (CICiv Nov. c. 2, 1, 7).

489 Vgl. LC WA 3/2, 232–234.
490 Vgl. die Bullen von Alexander VI. im Jahr nach der europäischen Erstbetretung 

Westindiens (1493): „Inter caetera“, „Eximiae devotionis“, „Piis fidelium“, „Dudum 
siquidem“ (alle lat. abgedruckt in: Metzler (Hg.), America Pontificia, 71–91).

7 Vernünftige Herrschaft

137

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was ein gutes Argument ist, da es von Hieronymus im Decretum (C. 8, q. 1, 
c. Licet ergo) gebraucht wird und die Kirche es noch an vielen anderen 
Stellen einsetzt.“491

Im Folgenden wird mit dem Prinzip „Quod omnes tangit debet ab omni­
bus approbari“ (kurz: Quod-omnes-tangit-Prinzip) eines jener kanonischen 
Rechtsprinzipien, die Las Casas immer wieder auch für die weltliche Herr­
schaft einfordert, überblickshaft dargestellt.

7.3.3 Quod omnes tangit, debet ab omnibus approbari

Der Rechtsgrundsatz „Quod omnes tangit, debet ab omnibus approbrari“ 
(dt.: „Was alle angeht, muss auch von allen gebilligt werden“)492 war zur 
Zeit von Las Casas dank dem kanonischen Recht weitherum bekannt. Zum 
ersten Mal verwendete Las Casas diese Rechtsregel aus dem kanonischen 
Recht in einer Denkschrift, die er wohl um 1543 herum verfasst haben dürf­
te.493 Um Rechtssicherheit zu schaffen und das Verhältnis der spanischen 
zur indigenen Jurisdiktion legitim zu bestimmen,

„sollen sie alle zusammenrufen, damit sie aus eigenem Willen und in 
aller Freiheit (denn es betrifft alle, und um der Unterwerfung unter 
E. M. willen dürfen sie nicht dessen beraubt werden, was ihnen nach 
dem natürlichen Gesetz zukommt, nämlich der Freiheit und eigener 
Zustimmung) der Art von weltlicher Gewalt und Regierung zustimmen 
mögen […].“494

Die Rechtsregel Quod omnes tangit war ursprünglich eine Bestimmung 
des römischen Privatrechts. Sie kam in jenen Fällen zur Anwendung, in 
denen sich mehrere Personen die gemeinsame Sorge um eine Sache teil­
ten. Im klassischen und wohl auch ursprünglichen Sinne ging es um die 

491 LC WA 3/1, 288 = LC OC 11.1, 230: Per argumentum ab institutionibus ecclesiasticis 
ad seculares; quod est bonum argumentum, quia eo utitur Hiernoymus, in d. c. licet, 
8, q. 1, et in multis aliis locis eo Ecclesia usa est.

492 CICan VI 5, 12, 29.
493 Vgl. LC WA 3/1, 402, Anm. 42 von Mariano Delgado. Auf diese Denkschrift seien 

fünf zusätzliche Gesetze in den Leyes Nuevas zugunsten der Indios zurückzuführen.
494 LC WA 3/1, 404 = LC OC 13, 135: pueblos llamándolos a todos que consientan de 

su propria voluntad y con libertad pues a todos toca y no pueden ser privados de lo 
que de ley natural les compete que es la libertad y propio consentimiento porque se 
subjecten a vuestra magestad sobre la manera del regimiento y governación temporal 
[…].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

138

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vormundschaft über eine unmündige Person (tutela) und die Verwaltung 
ihres Vermögens. In diesem Fall, so die römisch-rechtliche Regel im Codex 
Justinians,495 sollten alle von einer Änderung betroffenen Tutoren zustim­
men müssen. Ursprünglich beschränkte sich die Bestimmung wohl auf die 
Beendigung der gemeinsamen Verwaltung.496

Im 13. Jahrhundert wurde die Regelung von Kanonisten – v. a. von den 
Juristenpäpsten Innozenz III.497 und Bonifaz VIII.498 – aufgegriffen, mit 
anderen Bestimmungen des römischen Rechts kombiniert und so zu einer 
neuen Bedeutung umgeformt.499 Das Ergebnis davon war, dass die Maxime 
der Zustimmung aller von einem Entscheid Betroffenen von den Kanonis­
ten auf zweifache Weise angewandt wurde: als eine Verfahrensregel als Teil 
privatrechtlicher Bestimmungen und als „allgemeines Prinzip der Beratung 
und Übereinkunft der Beteiligten“500, womit das Quod-omnes-tangit-Prin­
zip in die Nähe dessen rückt, was heute als öffentliches Recht bezeichnet 
wird.501 Die Maxime diente den Kanonisten sowohl zur Regelung konkreter 
Verhältnisbestimmungen unterschiedlicher kirchlicher Hierarchiestufen502 

495 Vgl. CICiv C. 5, 59, 5, 2.
496 Vgl. Condorelli, Orazio, Quod omnes tangit, debet ab omnibus approbari, in: 

Jørn Øyrehagen Sunde (Ed.), Constitutionalism before 1789. Constitutional arrange­
mentes from the High Middle Ages to the French Revolution, Oslo 2014 (= Nye 
Perspektiver på Grunnloven 1814–2014, Bd. 6), 60–77, hier 60.

497 Innozenz III. dürfte in seinem Studium in Bologna die Regelung kennengelernt 
haben. Vgl. Congar, Yves M.-J., Quod omnes tangit, ab omnibus tractari debet 
(1958), in: Rausch, Heinz (Hg.), Die geschichtlichen Grundlagen der modernen 
Volksvertretung. Die Entwicklung von den mittelalterlichen Korporationen zu den 
modernen Parlamenten. Bd. 1: Allgemeine Fragen und europäischer Überblick, 
Darmstadt 1980 (= Wege der Forschung, Bd. 196), 115–182, hier 116–117.

498 In der Amtszeit von Bonifaz VIII. wurde das Prinzip 1298 in den Kanon der Rechts­
regeln am Ende des „Liber Sextus“ aufgenommen (CICan VI, 5, 12, 29).

499 Vgl. Post, Gaines, Studies in Medieval Legal Thought. Public Law and the State, 
1100–1322, Princeton 1964, 163–238, hier 168–180; Congar, Quod omnes, 115–182; 
etwas fokussierter und an konkreten Beispielen Condorelli, Quod omnes, 60–77. 
In der Las-Casas-Lektüre begegnen der Leserschaft einige dieser Stellen. So argu­
mentiert er beispielsweise in „Regia Potestate“ § 4.5: „‚Was allen nutzen soll‘, aber 
auch schaden kann, ‚ist mit der Zustimmung aller zu tun‘, so Codex [11, 59, 7 § 2]. 
Deshalb ist in einer solchen Angelegenheit die Zustimmung aller freien Menschen 
einzuholen. Also mußte das ganze Volk zusammengerufen werden“ (LC WA 3/2, 
206).

500 Congar, Quod omnes, 117.
501 Vgl. ebd., 116–117.
502 Innozenz III. begründete mit diesem Prinzip (CICan X, 1, 23, 7), dass zur Ernen­

nung eines Landdekans sowohl der Bischof als auch der Archdiakon zustimmen 
müssen (vgl. Post, Studies, 171).

7 Vernünftige Herrschaft

139

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als auch als Orientierungsmaxime für Good Governance der Kirche. Das 
Prinzip wurde in der kirchlichen Selbstorganisation auf allen Ebenen ange­
wandt, typischerweise aber bei Wahlen in kirchlichen Korporationen.503 

Durch den Dialog zwischen Legisten und Kanonisten, der vor allem in 
glossatorischen Schriften intensiv betrieben wurde, fand die Maxime auch 
Eingang in das weltliche Recht.504 So gewann die Maxime im Anschluss an 
die kirchliche Rezeption zunehmend auch im politischen Bereich an Ein­
fluss. Zu Beginn des 14. Jahrhunderts war sie bereits zu solcher Bekanntheit 
gelangt, dass Könige in ganz Europa regelmässig ihre Adligen, Kleriker und 
Bürger zur Beratung zusammenriefen mit der Begründung, dass das, was 
alle betreffe, von allen goutiert werden müsse.505 Im Rahmen des Konzilia­
rismus und Parlamentarismus nahm die Rechtsregel mehr und mehr den 
Charakter eines leitenden Verfassungsprinzips an und avancierte sowohl im 
kirchlichen wie auch im politischen Bereich zu einem als allgemein gültig 
anerkannten Grundsatz.506 Mit dem Quod-omnes-tangit-Prinzip argumen­
tierten, um nur einige Beispiele aus der praktischen Philosophie jener Zeit 
zu nennen, Marsilius von Padua (der Berater Ludwigs des Bayern)507, 
Wilhelm von Ockham, Johannes Gerson, Alvarus Pelagius und Nikolaus 
von Kues. Letzterer schreibt in Bezug auf den Gesetzgebungsakt: „Was alle 
angeht, muß von allen gebilligt werden, und eine allgemeine Regel kann 
nur durch die Zustimmung aller, oder zumindest der Mehrheit, zustande 
kommen.“508

503 Vgl. Condorelli, Quod omnes, 60–77.
504 Darauf hat Jasmin Hauck aufmerksam gemacht: vgl. Hauck, Jasmin, Quod omnes 

tangit debet ab omnibus approbari – Eine Rechtsregel im Dialog der beiden Rechte, 
in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte – Kanonistische Abteilung, 
Bd. 99/1 (2013), 398–417. Die Geschichte der Quod-omnes-tangit-Regelung kann so 
gleichsam als Beispiel dafür gelesen werden, was dieser Dialog alles hervorgebracht 
hat.

505 Vgl. Pennington Jr., Bartolomé de Las Casas, 157; zur Rezeption als politischer 
Grundsatz im 14. Jh. vgl. Morongiu, Antonio, Das Prinzip der Demokratie und der 
Zustimmung (quod omnes tangit, ab omnibus approbari debet) im 14. Jahrhundert 
(1962), in: Rausch (Hg.), Die geschichtlichen Grundlagen, 183–211.

506 Vgl. Congar, Quod omnes, 160–161.
507 So z. B. in Marsilius v. Padua, Defensor Pacis I, 12 § 7, entnommen aus Ders., 

Defensor Pacis – Verteidiger des Friedens, lateinisch u. deutsch, übers., bearbeitet 
u. kommentiert v. Horst Kusch, neu eingeleitet u. hg. v. Jürgen Miethke, Darmstadt 
2017 (= Ausgewählte Quellen zur Geschichte des Mittelalters. Freiherr-vom-Stein-
Gedächtnisausgabe, Bd. 50), 126–127.

508 Cusanus, Nikolaus, De concordantia catholica III, Proemium, Nr. 276, deutsch 
zit. n. Congar, Quod omnes, 159; lateinisch entnehmbar aus dem Cusanus-Portal, 

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

140

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Las Casas verwendete alle drei Formen (Verfahrensregel, Beratungsprin­
zip, Verfassungsprinzip) des mittelalterlichen Einsatzes des Quod-omnes-
tangit-Prinzips zur Argumentation in seinen späteren Traktaten. Neben 
der expliziten Zitation in der bereits erwähnten Denkschrift nimmt er 
allerdings auf die Regelung aus dem „Liber Sextus“ nur in den beiden 
später abgefassten Traktaten über die „Zwölf Zweifelsfälle“ und über „die 
Schätze Perus“ direkt Bezug.509 Dennoch ist Orazio Condorelli zuzustim­
men, der Las Casas nicht nur hinsichtlich spezifischer Traktate, sondern 
im Allgemeinen in die Traditionslinie dieses Prinzips stellt.510 Ähnliche 
Formulierungen tauchen fast schon gebetsmühlenartig immer wieder bei 
Las Casas auf. Sehr deutlich wird das beispielsweise in „Regia Potestate“, 
wo er in § 4.5 die Überschrift wählt: „Was allen nutzen oder schaden kann, 
erfordert die Zustimmung aller.“511

In den „Zwölf Zweifelsfällen“ wie auch im „Traktat über die Schätze 
Perus“ versucht Las Casas mit dem Prinzip zu begründen, „daß diejenigen, 
welche (von der Einwilligung in eine neue Jurisdiktion) betroffen sind“512, 
diesem Jurisdiktionswechsel zustimmen müssen. „Denn im Recht heißt 
es, daß alle von der Sache Betroffenen herbeizitiert werden müssen, und 
in den Rechtsregeln folgt: ‚Alle müssen zustimmen oder ablehnen‘.“513 Im 
„Traktat über die Schätze Perus“ beschreibt Las Casas, wie er diese Regel 
konkret versteht: Die Zustimmung muss von jenen eingeholt werden, die 

online: http://www.cusanus-portal.de/content/werke.php?id=DeConcCath_274 
[24.6.2024].

509 In der Sekundärliteratur ist v. a. die Verwendung im „Traktat über die Schätze Perus“ 
bereits gut herausgearbeitet worden. Zu nennen in diesem Zusammenhang sind 
etwa Condorelli, Quod omnes, 70–73; Tierney, The Idea of Natural Rights, 284–
285; Huser, Vernunft und Herrschaft, 97, Anm. 217; LC WA 3/1, 283–284, Anm. 26 
von Mariano Delgado.

510 Vgl. Condorelli, Quod omnes, 70–73. Das Prinzip des freien Konsenses ist gewis­
sermassen ein Dauerthema in Las Casas’ Argumentation und begegnet einem in all 
seinen Schriften immer wieder in verschiedenen Formulierungen. Zu dieser Ansicht 
gelangte u. a. auch Bryan Tierney in seinen Untersuchungen (vgl. Tierney, The 
Idea of Natural Rights, 283).

511 LC WA 3/2, 205 = LC OC 12, 60: Quod omnibus est profuturum et nocere potest, 
omnium consensu requiritur.

512 LC WA 3/2, 301 = LC OC 11.2, 66: Ergo necesse est ut omnes quibus prejudicatur 
simul et libere consentiant, ut in cap. cum omnes, De constiutionibus, et in Regula 
‚Quod omnes tangit‘, De regulis iuris, Lib. VI: ergo ad hoc quod rite ac recte, incliti 
Reges nostri sumi Indiarum principatus justam possessionem orbis prefati, etc…

513 LC WA 3/2, 302 = LC OC 11.2, 68: Quia notum est in iure, citandos fore omnes 
quoscumque negotium tangit principaliter, ut in regula iuris: ‚et ab omnibus debet 
approbari vel repprobari‘ [...].

7 Vernünftige Herrschaft

141

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.cusanus-portal.de/content/werke.php?id=DeConcCath_274
https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.cusanus-portal.de/content/werke.php?id=DeConcCath_274


negative Konsequenzen der Änderung erdulden müssten und in ihren 
bisherigen Rechten beschränkt würden.514 Diese Ansicht untermauert er 
mit einem Digesten-Kommentar von Baldus de Ubaldis, in dem dieser 
für das Recht auf Gerichtsanhörung von jenen plädiert, die durch eine 
Adoption geschädigt würden.515 Daneben, und dies scheint für Las Casas 
noch wichtiger zu sein, da er sie im Gegensatz zum Balduskommentar 
sowohl im „Traktat über die Schätze Perus“ als auch im „Traktat über 
die zwölf Zweifelsfälle“ anführt, bezieht er sich auf eine andere Stelle im 
kanonischen Recht: Im Dekret „Cum Omnes“516 hatten Innozenz III. und 
an ihn anschliessend andere Kommentatoren unterschieden, ob jemand 
als Individualperson oder als korporative Gemeinschaft (in corpore) Eigen­
tumsrechte und Interessen an einer Sache besitzt. Die Frage bezieht sich 
auf Chorherrenstifte: In einem Chorherrenstift können sowohl das Stift 
als Kollegiat Eigentum als auch die einzelnen Chorherren alleine oder 
gemeinsam Privateigentum halten. Im ersten Fall – jenem des korporativen 
Besitzens – sei ein Mehrheitsbeschluss ausreichend, im zweiten Fall müsse 
jedoch jedes einzelne Mitglied, dessen Besitz betroffen ist, einer Änderung 
oder Veräusserung zustimmen. Von dort ausgehend führt Las Casas im 
„Traktat über die Schätze Perus“ weitere Beispiele aus der Alltagsorganisati­
on an, bevor er rhetorisch festhält:

„Wenn selbst bei der Einräumung des Brunnenrechts alle Rechtsinhaber 
zusammenzurufen sind und ebenso bei der Bestätigung einer Adoption, 
wo es um eine Rechtsbeeinträchtigung für die einzelnen und um ein Prä­
judiz für jeden geht: um wieviel mehr müssen sie dann einberufen und 
muß von Großen und Kleinen die Zustimmung eingeholt werden, wenn 
den Rechten aller ein so weit gehender Eintrag getan wird, büßen doch 
die bestehenden freien Völker und Fürsten […], Fürsten wie Untertanen, 

514 Vgl. LC WA 3/1, 283–284.
515 CICiv D. 1, 7, 39: Nam ita divus marcus eutychiano rescripsit: ‚quod desideras an 

impetrare debeas, aestimabunt iudices adhibitis etiam his, qui contra dicent, id est 
qui laederentur confirmatione adoptionis‘ (dt.: „Denn der vergöttlichte Kaiser Mark 
Aurel hat den Eutychianus wie folgt beschieden: ‚Ob du mit dem durchdringen 
wirst, was du verlangst, darüber werden die Richter unter Hinzuziehung auch derer 
entscheiden, die dir widersprechen werden, das heisst, die durch eine Bestätigung 
der Adoption benachteiligt würden‘“). Vgl. dazu auch den Kommentar von Baldus 
de Ubaldis, Commentaria super Digestum, Vol. 1/1, Lyon 1585, fol. 47rv. (Lex 
XXXIX, „Na ita diuus“), zit. in der Interpretation von Las Casas: „Ihnen ist kraft 
natürlichen, göttlichen und menschlichen Rechts Vollmacht gegeben, zuzustimmen 
oder zu widersprechen“ (WA 3/1, 284).

516 CICan X 1, 2, 6.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

142

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Große wie Kleine ihre geliebte Freiheit ein und werden zum Gehorsam 
und zur Unterwerfung auf Dauer […] verpflichtet!“517

Durch den Herrschaftswechsel würden die Indios sowohl als Individuen 
wie auch als Volk in ihren Rechten und in ihrem materiellen Wohlbefinden 
geschädigt – sie müssten deswegen alle dem Herrschaftswechsel zustim­
men. Ein Majoritätsbeschluss reicht auf solcher Ebene nicht aus.

„Wann immer ein freier Mensch und erst recht ein freies Volk oder 
Gemeinwesen sich verpflichtet sieht, eine Belastung auf sich zu nehmen 
[…] und zumal wenn es, ganz allgemein, um eine Beeinträchtigung für 
viele geht, müssen alle, die die Sache angeht, zusammengerufen und um 
ihre freie Zustimmung ersucht werden […].“518

Die Regierung betrifft sowohl das Kollektiv als auch die einzelnen Indivi­
duen, da die Freiheit aller davon betroffen ist.

Mit dem Quod-omnes-tangit-Prinzip verknüpft Las Casas im weiteren 
Verlauf des „Traktats über die Schätze Perus“ geschickt andere Regelungen. 
Ein weiteres Beispiel einer kanonisch-rechtlichen Regelung, die Las Casas 
nun auch im weltlichen Recht zugunsten der Indios einfordert und mit dem 
Quod-omnes-tangit-Prinzip verknüpft, entstammt der kirchlichen Wahl- 
und Ernennungspraxis. Las Casas führt zur argumentativen Unterstützung 
die Unterscheidung zwischen einem Recht an einer Sache (ius ad rem) 
und einem Recht in einer Sache (ius in re) ein. Ziel an dieser Stelle ist es, 
zu zeigen, dass der Papst mit der Konzessionsbulle „Inter caetera“ (1493) 
die spanische Herrschaft in Neuindien nur sehr begrenzt legitimierte. Las 
Casas führt aus, dass Prälaten (z. B. ein Bischof oder ein Abt) bei der Wahl 
in ein Amt zunächst lediglich ein Recht auf das Amt erhielten.519 Die mit 
dem Amt einhergehenden Rechte tatsächlich ausüben durfte der gewählte 
Prälat allerdings nach der Ernennung vorerst noch nicht; erst nach der 

517 LC WA 3/1, 285 = LC OC 11.1, 200–202: Nam si, in concedendo haustum aque, 
uocandi sunt omnes qui ius habent; et in confirmatione adoptionis, eo quod detrahi­
tur iuri uniuscuiusque uel singulorum, et tractatur de singulorum preiudicio, ut in 
iuribus preallegatis; quam fortiori ratione uocandi essent, et ab eis magnis et paruis, 
uoluntarium consensum expetendum; quorum omnium iuri adeo detrahitur [...] reges 
principes et subditi, magni et parui, perdant suam amabilem libertatem, obligentur ad 
obedientiam [...].

518 LC WA 3/1, 282 = LC OC 11.1, 196: Quandocunque homo liber et, fortius, liber popu­
lus uel communitas habet obligari ad aliquod onus subeundum […] et generaliter 
quando tractatur de preiudicio potissime multorum, oportet omnes quos res tangit 
uocari et consensum liberum ab eis obtineri [...].

519 Vgl. LC WA 3/1, 288–292.

7 Vernünftige Herrschaft

143

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestätigung der Wahl kam ihm das Recht in der Sache (ius in re) zu.520 

Genauso habe der Papst in der Bulle den Katholischen Königen lediglich 
ein Recht auf das Herrscheramt in Westindien gegeben – nicht aber das 
Recht in der Sache. Dieses könne der Papst den spanischen Königen nicht 
geben, da die Jurisdiktion schliesslich vom Volk gegeben und bestätigt 
werden müsse. Gleich so also, wie für die Einsetzung eines Bischofs in der 
mittelalterlichen Kirche die Einsetzung durch den Papst nicht ausreichte, 
sondern dieser Entscheid durch freie Wahl oder zumindest Zustimmung al­
ler Betroffenen in der Diözese bestätigt werden muss, geht es nun ebenfalls 
den spanischen Herrschern: Wenn auch ein Bischof erst mit der Zustim­
mung der Gläubigen in der Diözese legitimerweise Bischof wird, so hat 
die Bestimmung „Quod omnes tangit debet ab omnibus approbari“ erst 
recht für die Herrschaft über ein ganzes Volk zu gelten.521 „Und weil diese 
rechtliche Ordnung nur in der Provinz Verapaz (Guatemala) eingehalten 
worden ist, ist Las Casas der Meinung, daß das übertragene ius ad rem nur 
in dieser winzigen Region zu einem legitimen ius in re umgewandelt wur­
de“522. Ein Wechsel des Herrschers benötigt immer die Zustimmung des 
ganzen Volkes. Für Las Casas gilt dies nicht nur für die Entstehung einer 
Herrschaft eines Menschen über Menschen, sondern auch beim Wechsel 
der Herrschaftsspitze. Dabei betrifft es analog zu den kirchlichen auch 
weltliche Herrschende:

„Wenn der Bischof den Leuten nicht gegen ihren Willen gegeben werden 
darf […], dann darf noch viel weniger einem freien, fremden, heidni­
schen oder ungläubigen Volke, das seine eigenen, natürlichen Könige hat 
[…], ein weltlicher Regent oder König gegeben werden […].“523

Las Casas ist der Ansicht, dass sich der weltliche Herrscher um das weltli­
che Wohl, der geistliche Herrscher um das seelische Wohl zu kümmern 
hat. Da häufig auch das seelische Wohl im weltlichen Herrschen tangiert 

520 Historisch ausführlicher zur Unterscheidung ius ad rem und ius in re vgl. Landau, 
Peter, Zum Ursprung des ‚ius ad rem‘ in der Kanonistik, in: Ders. (Hg.), Europäi­
sche Rechtsgeschichte und kanonisches Recht im Mittelalter. Ausgewählte Aufsätze 
aus den Jahren 1967 bis 2006 mit Addenda des Autors und Register versehen, 
Badenweiler 2013, 829–851.

521 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 283–284.
522 Delgado, Mariano, Universalmonarchie, translatio imperii und Volkssouveranität 

bei Las Casas oder Das prozeßhafte Entstehen einer politischen Theorie zwischen 
Mittelalter und Neuzeit, in: LC WA 3/1, 161–179, hier 173.

523 LC WA 3/1, 289 = LC OC 11.1, 232: Si ergo episcopus dari non debet inuitis populis 
[…] longe minus rector uel rex temporalis populo libero, extraneo, gentili et infideli, 
proprios habenti et naturales reges [...].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

144

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, haben weltliche Herrscher Prinzipien aus dem kanonischen Recht 
anzuwenden. In diesem fanden sich zur lascasasianischen Zeit Mitsprache- 
und Partizipationsrechte wieder, wie sie im weltlichen Herrschaftsbereich 
nicht denkbar waren.

7.4 Dritter Halbschluss

Der Mensch unterscheidet sich von der restlichen Schöpfung durch seine 
Vernunftausstattung. Las Casas schliesst an die aristotelische Argumentati­
on an, gemäss der zum Herrschen Vernunftbegabung gehört. Das nicht 
vernunftbegabte Geschöpf wird vom vernunftbegabten beherrscht, so Aris­
toteles. Las Casas zeigt auf, dass nicht vernunftbegabte Menschen zwar in 
der Theorie denkbar sind, in der Realität aber noch nie gefunden werden 
konnten. Zudem wären auch nicht vernunftbegabte Menschen nicht ohne 
Rechte, denn auch Tiere sind nicht rechtlos.

Wenn jeder Mensch grundsätzlich vernunftbegabt ist, hat er sich in der 
Gemeinschaft nach vernünftigen Regeln zu organisieren. Las Casas baut 
seine Überlegungen aus dem vernünftigen Recht des römischen Rechts 
und der scholastisch-thomasischen Vierteilung des Rechts auf: lex aeternae, 
lex divinum, lex naturalis und lex humana. Die für Las Casas zentralen 
Rechtskategorien waren die göttliche Ordnung bzw. das ewige Gesetz, das 
göttliche Recht des Alten und des Neuen Testaments, das Naturrecht und 
das primäre und sekundäre Völkerrecht bzw. menschliche Recht. Das Na­
turrecht unterscheidet sich von dem aus ihm abgeleiteten Völkerrecht da­
durch, dass es überall gilt, während das Völkerrecht lediglich jene Bestim­
mungen enthält, die bei fast allen Völkern anzutreffen sind. Dies entspricht 
sowohl der römisch-rechtlichen wie auch der kanonischen Bestimmung.

Aus dem Fundus des mittelalterlichen kanonischen Rechts nimmt Las 
Casas in seinem Kampf zugunsten der Indios Forderungen nach mehr 
Selbst- und Mitbestimmung auf und fordert dessen Einhaltung nun auch 
vom weltlichen Herrscher ein. Besonders exemplarisch dafür ist das 
Rechtsprinzip „Quod omnes tangit, debet ab omnnibus approbari“, das 
Las Casas mit anderen Rechtsprinzipien wie etwa der Unterscheidung zwi­
schen ius ad rem und ius in re verknüpft und für die Indios einfordert.

7 Vernünftige Herrschaft

145

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Legitime Herrschaft und Tyrannei

In Las Casas’ Schriften können grundsätzlich zwei Typen von Herrschaft 
eines Menschen über Menschen ausgemacht werden: Eine Herrschaft kann 
entweder legitim oder tyrannisch sein. Eine legitime Herrschaft ist dabei 
stets auch rechtens, vernünftig und gerecht, eine Tyrannei als nicht-legitime 
Herrschaftsform hingegen ist immer gegen die Vernunft, Gerechtigkeit und 
das Recht. Nachfolgend wird aufgrund der immensen Bedeutung der typo­
logischen Herrschaftsdichotomie für die Bewertung einer Herrschaft im 
lascasasianischen Denken klarer umrissen, was unter legitimer Herrschaft 
und was unter einer Tyrannei zu verstehen ist. Abschliessend, und damit 
endet die Untersuchung des lascasasianischen Rechts- und Herrschaftsver­
ständnisses, wird dargelegt, inwiefern Tyrannei und legitime Herrschaft 
zeitgleich vorzukommen vermögen.

8.1 Legitime Herrschaft als Herrschaft des Gesetzes

Die Eigenschaft der Legitimität kommt einer Herrschaft aufgrund der Be­
rücksichtigung des Rechts zu. Eine Herrschaft muss sowohl gemäss dem 
Recht zustande gekommen sein als auch bei der Ausübung der Jurisdikti­
onsgewalt dem Recht und den Gesetzen folgen. Allerdings fordert Las Ca­
sas nicht bloss die Einhaltung des positiven – das heisst des vom Herrscher 
erlassenen –Rechts ein, sondern bindet diese an andere bekannte und allge­
mein anerkannte Rechtssysteme. Die menschlichen Gesetze haben sich am 
Naturrecht, Völkerrecht und göttlichen Recht zu messen. Wenn diese alle 
beachtet werden, so ist eine legitime Herrschaft zeitgleich auch gerecht und 
vernünftig. Schliesslich kann der Mensch mit seiner Vernunft die rechtlich 
richtigen Vorgaben erfassen und umsetzen, was zur Gerechtigkeit führt.524

Den Gesetzen und dem Recht sind nicht nur die Untertanen unterwor­
fen, sondern auch die vom Volk eingesetzten Leiter und Herrscher. Dies 
rührt daher, dass das Volk naturrechtlich der eigentliche Jurisdiktionsinha­
ber ist und der Herrscher lediglich der sekundäre. Die Bürger sind nicht 
die Untertanen des Herrschers als Person, sondern Untertanen der Herr­
schaft als eines selbst gewählten Systems. Schliesslich waren sie es, die den 
Herrscher eingesetzt und ihm seine Kompetenzen zugewiesen hatten. Die 

524 Noch einmal Augustinus in den Worten von Thomas: „‚es scheine das ein Gesetz 
nicht zu sein, was nicht gerecht ist‘“ (STh I-II q. 95 a. 2).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

146

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Untertanen gehorchen folglich eigentlich nicht dem Herrscher, sondern 
den Gesetzen.

So ist etwa in einer gerechten, legitim zustande gekommenen und ge­
führten Herrschaft das Privat- und Gemeineigentum voneinander getrennt. 
Dies ist insbesondere für das Handeln der Herrschenden und ihrer Admi­
nistratoren wichtig: Sie dürfen mit dem Gemeineigentum nicht auf die 
gleiche Art und Weise umspringen wie mit ihrem Privateigentum. Allen 
gemeinsam gehörendes Eigentum ist zugunsten aller einzusetzen, während 
es Sache des Willens der Einzelnen ist, mit ihrem Privateigentum zu ver­
fahren, wie auch immer der Einzelne es für angemessen empfindet.525 

Die Voraussetzung dafür wiederum ist die aus dem Naturrecht abgeleitete 
Trennung von Jurisdiktion und Eigentum. Der Herrschende hat weder 
Verfügungsvollmacht über seine Untertanen abseits dessen, was bei der 
Etablierung der Herrschaft vereinbart wurde, noch hat er Zugriff auf das 
private Eigentum seiner Untertanen. In Privatangelegenheiten – wozu auch 
das Privateigentum gehört – hat der Herrschende schlicht nie Befehls- 
und Verfügungsgewalt, würden doch sonst die Untertanen zu Sklaven, was 
gegen die menschliche Natur wäre, entspricht dieser doch die Freiheit. 
Deswegen ist es Las Casas zufolge höchst unwahrscheinlich, dass die Unter­
tanen dem Herrschenden bei der Errichtung der Herrschaft so weite Befug­
nisse eingeräumt haben, dass sie selber zu Unfreien degradiert werden.526 

Der Herrscher ist nur der Herr über seine Untertanen, soweit dies die Juris­
diktion betrifft. „In den privaten Dingen und Gütern hat der Fürst keine 
Kompetenz.“527 Der Herrscher kann insbesondere seine Untertanen nicht 
veräussern, auch nicht, wenn er lediglich die Jurisdiktion einem anderen 
überträgt und nicht die Person als Sache verkauft. Ein Volk ohne dessen 
freie Zustimmung einem anderen Herrscher zu unterstellen, widerspricht 
nach Las Casas dem Naturrecht.528

Der legitime Herrscher, gewählt und eingesetzt vom versammelten freien 
Volk, hat von diesem die Jurisdiktion und damit Teile der Freiheit der 
einzelnen Personen übertragen erhalten. Das Gemeineigentum und die 

525 Vgl. LC WA 3/2, 207–208. Im „Traktat über die zwölf Zweifelsfälle“ schreibt Las 
Casas: „Denn es kann ja auch jeder Privatmann, der sein Eigentum veräußern will, 
aufgrund eben dieser natürlichen Vernunft die Bestimmungen und Konditionen 
festlegen, welche ihm gut scheinen, sofern sie vernünftig sind“ (LC WA 3/2, 308).

526 Vgl. LC WA 3/2, 206–207.
527 LC WA 3/2, 217 = LC OC 12, 98: In rebus et bonis singulorum princeps nihil agere 

potest.
528 Vgl. LC WA 3/2, 217.

8 Legitime Herrschaft und Tyrannei

147

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erhaltenen Kompetenzen und Gewalten gehören den Herrschenden und 
ihren Administratoren allerdings nicht, sondern das Volk als Ganzes bleibt 
deren Eigentümer. Die Herrscher selbst sind lediglich die Verwalter der 
Gemeingüter und der Jurisdiktion.529 Das Mittel, das der Herrscher zur 
Verwaltung anwendet, ist das Gesetz. Die Herrscher haben, so Las Casas’ 
naturrechtliche Überzeugung, diese Güter derart zu verwalten, dass aus der 
Regierungstätigkeit Positives für das Volk als eigentlichen Inhaber fliesst. 
Wenn die Handlungen des Herrschers negative Auswirkungen für das Volk 
haben, so handelt der Herrscher gegen die göttliche Ordnung und damit 
auch gegen das Recht. In der Folge wäre er nicht mehr legitimerweise Herr­
scher, sondern Tyrann. Ziel der Verwaltungstätigkeit durch den Herrscher 
und die Administratoren ist also wiederum das Gemeinwohl (bonum com­
mune). Die Regierenden sind selber in einem gewissen Sinne Untertanen – 
wie die Untertanen müssen auch sie dem Gesetz gehorchen. Das zentrale 
Argument dafür gewinnt Las Casas aus dem römischen Recht. „Von daher 
‚herrscht‘ er nicht im eigentlichen Sinne, sondern verwaltet das Volk durch 
die Gesetze, so Codex (De legibus: 1. Digna vox).“530

Für Las Casas ist es unerheblich, um was für ein konkretes Herrschafts­
gebilde es sich handelt – der legitime Herrscher „irgendeiner Gemeinschaft, 
wie hochgestellt auch immer er sein mag“, kann lediglich in Übereinstim­
mung mit den politischen Gesetzen handeln.531 Er ist nicht befugt, nach 
eigenem Ermessen und Gutdünken willkürlich zu handeln und Gesetze zu 
erlassen, sondern nur im Rahmen des vom Volk erlaubten und vom Natur­
recht gebilligten. Dadurch wird der legitime Herrscher selber folgerichtig 

529 Ein Schluss, den Las Casas aus dem Sentenzenkommentar des Thomas von Aquin 
zieht (vgl. dazu Eggensperger, Der Einfluss, 151).

530 LC WA 3/2, 213 = LC OC 12, 84: Quia rex vel princeps non imperat subditis ut 
homo, sed sicut minister legis. Unde non dominatur, sed administrat populum per 
leges (l. digna vox, C. De legibus). Im Corpus Iuris Civilis ist zu lesen (CICiv, C. 1, 
14, 4): Digna vox maiestate regnantis legibus aligatum se principem profiteri: adeo 
de auctoritate iuris nostra pendet auctoritas. Et re vera maius imperio est submittere 
legibus principatum. Et oraculo praesentis edicti quod nobis licere non patimur indi­
camus (dt.: „Der Majestät eines Herrschers ist der Ausspruch würdig, wodurch sich 
derselbe an die Gesetze gebunden erklärt und deshalb hängt von dem Ansehn des 
Rechtes Unser eignes ab. Und wirklich deutet es mehr Grösse an, die Gewalt des 
Herrschers dem Gesetze unterzuordnen, als (unbegrenzt) zu herrschen.“)

531 LC WA 3/2, 213 = LC OC 12, 84: Item quilibet rector, rex vel princeps, cuiuscumque 
regni vel cummunitatis, quamtumcumque sit supremus, non habet libertatem aut 
potestatem imperandi civibus prout vult et secundum libitum suae voluntatis, sed 
solum secundum leges politicas.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

148

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu einem „Diener des Gesetzes“532, eine Folgerung aus dem römischen 
Recht.533

Wenn der einzelne Untergebene nicht dem Herrscher als Person, son­
dern nur dem Gesetz zu gehorchen hat, stellt sich die Frage, ob nicht 
umgekehrt der Herrscher eigentlich dem einzelnen Untertanen unterstellt 
ist. Dies ist in Las Casas’ Sinne zu verneinen: Zum einen hat der Herr­
scher seine Verfügungsgewalten nicht von einem Einzelnen, sondern vom 
gesammten Volk übertragen erhalten; zum anderen gehorcht der Herrscher, 
so wenig wie der Untertan dem Herrscher als Person gehorcht, nicht den 
Personen im Volk, sondern dem Gesetz. Der legitime Herrscher macht, was 
ihm im Gesellschaftsvertrag vom Volk zu tun übertragen wurde. „Der Fürst 
kann von den Untertanen nichts fordern, es sei denn, daß er [oder seine 
Vorgänger] diesbezüglich mit dem Volk eine Vereinbarung getroffen hat.“534

8.2 Tyrannei

Eine Tyrannei wendet sich im Gegensatz zu einer legitimen Herrschaft 
gegen die rechtlichen Bestimmungen aus dem Natur- und Völkerrecht 
und damit auch gegen die Gerechtigkeit, Vernunft und göttliche Ordnung. 
Die Missachtung natur- und völkerrechtlicher Grundsätze wird zu Unge­
rechtigkeiten führen, wie sie Las Casas in den Taten der Spanier im neu 
entdeckten Westindien ausmacht. Beispiele und Schilderungen für solche 
Herrschaftsausübungen finden sich in fast allen Schriften des Dominika­
ner-Juristen. Seine historischen Abhandlungen können durchwegs als Bei­
spielsammlung dafür gelesen werden, was nicht-legitim und tyrannisch 
sei.535 Es gibt zwei unterschiedliche Gründe, weswegen eine Tyrannei kon­
statiert werden muss: entweder, weil (A) die Herrschaft von ihrem Beginn 

532 LC WA 3/2, 213 = LC OC 12, 84: Princeps imperat subditis sicut minister legis.
533 Vgl. CICiv. C. 1, 14, 4.
534 LC WA 3/2, 205 = LC OC 12, 60: Princeps non potest petere quicquam a subditis, nisi 

de quibus cum populo convenit.
535 Die historischen Schriften lassen sich, so Mariano Delgado, in zwei Themenblöcke 

einteilen: „[D]ie Historia zeigt die Untaten der Spanier nach der Entdeckung, die 
Apologética die ‚gute Regierung‘ der Indios in der vorspanischen Zeit, an die die 
anzustrebende Evangelisierung anknüpfen sollte“ (LC WA 2, 512, Anm. 36 von Ma­
riano Delgado). Vgl. zur Diskussion von Las Casas als Historiker König, Hans-Joa­
chim, Bartolomé de Las Casas der Historiker: Objektiver Betrachter oder bewußter 
Verleumder? Historiker oder Apologet?, in: LC WA 2, 15–24.

8 Legitime Herrschaft und Tyrannei

149

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an eine Tyrannei war, oder, weil (B) die legitime Herrschaft im Laufe ihres 
Bestehens zur Tyrannei wurde.536

A) Tyrannei von Beginn an (tyrannus ex defecto tituli)

Eine Herrschaft kann von ihrem Beginn an bereits tyrannisch sein. Dies 
ist dann der Fall, wenn der Herrscher oder das Herrscherkollektiv nicht 
gemäss den Vorgaben aus dem Natur- und Völkerrecht zu ihrem Herrscher­
titel gelangt ist. Wenn gezeigt werden kann, dass die Herrschenden von 
Anfang an keinen legitimen Herrschertitel und Herrschaftsanspruch stellen 
konnten, kann auch die daraus erwachsene Herrschaft nicht legitim sein. 
Gemäss dieser Ansicht ist eine Herrschaft, die nicht mittels freier Wahl 
und Zustimmung des ganzen Volkes errichtet wurde, wie es das Naturrecht 
vorsieht, eine Tyrannei.537 In den „Zwölf Zweifelsfällen“ schreibt Las Casas:

„Es ist tyrannisch, ungerecht und gottlos, derart über freie Menschen 
zu herrschen, daß ihre eigentlichen, laut Naturrecht und Völkerrecht 
legitimen Herrscher ihrer Staatsform, ihrer Würde, Jurisdiktion und 
Herrschaft sowie ihrer Vasallen und Untertanen beraubt werden.“538

Auch wenn das Volk nicht frei von Zwang der Herrschaft zustimmte, ist 
die Wahl als illegitim zu betrachten. Wenn ein Volk unter Zwang, Furcht 
und Drohung dazu gebracht wird, zuzustimmen, ist eine Herrschaft ebenso 
tyrannisch zustande gekommen, wie wenn gar keine Wahl stattgefunden 
hätte.539 Mit dieser Argumentation zeigt Las Casas auf, dass Spanien von 

536 Vgl. zu den folgenden beiden Punkten: Delgado, Mariano, Das Recht der Völ­
ker und der Menschen nach Bartolomé de Las Casas, in: Kaufmann, Matthias / 
Schnepf, Robert (Hgg.), Politische Metaphysik. Die Entstehung moderner Rechts­
konzeptionen in der Spanischen Scholastik, Frankfurt a. M. 2007 (= Treffpunkt 
Philosophie, Bd. 8), 177–204.

537 In diesem Sinne wäre für Las Casas eine Demokratie, die mittels Majoritätsprinzips 
die Regierenden wählt, das, wovor später Tocqueville nach seiner Amerikareise 
warnen wird: eine Tyrannei der Mehrheit.

538 LC WA 3/2, 319 = LC OC 11.2, 91: aquella manera de governar hombres libres es 
tyránica, injusta e impía, que priva de sus estados, dignidad, jurisdicción y señoríos, 
y de sus vassallos y súbditos, a los que son verdaderos y legítimos señores de derecho 
natural y de las gentes.

539 Beispielhaft hier nur eine Stelle aus dem „Ganz kurzen Bericht“ betreffend Neuspa­
nien: „Und mögen jene Völker oder irgendein anderes Volk der Welt sich auch 
durch die erwähnten Ängste und Drohungen bewegen lassen, die Herrschaft eines 
fremden Königs anzuerkennen und ihm zu gehorchen, so übersehen doch diese 

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

150

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anfang an keine legitime Herrschaft in Westindien hatte. Genau gleich ar­
gumentierte allerdings auch Las Casas’ Gegnerschaft, die behaupteten, dass 
vor der Ankunft der christlichen Spanier in Westindien niemals legitime 
Herrschaften bestanden hätten. Die Konsequenz dieser zweiten Ansicht wä­
re, dass durch die Konquistadoren Tyranneien beendet worden wären, was 
auch die Conquista zu einem gerechten Krieg machen und den Einsatz von 
Gewalt rechtfertigen würde. Sehr deutlich argumentierte in dieser Linie der 
Vizekönig von Peru, der in der „Denkschrift von Yucai“ als Antwort auf 
Las Casas ausführte, wie sich der Inkaherrscher Túpac Inka mit Gewalt 
zum Herrscher aufgeschwungen und alle Herren in Peru selbstherrlich und 
ohne jegliche Zustimmung der Völker eingesetzt habe.540

B) Umwandlung einer legitimen Herrschaft in eine Tyrannei (tyrannus quo 
ad exercitum)

Eine an sich legitim zustande gekommene Herrschaft, in der die Herr­
schenden legitime Herrschaftstitel besitzen, kann im Laufe der Zeit illegi­
tim werden und zur Tyrannei verkommen. Dies ist dann der Fall, wenn 
die Regierung nicht mehr zugunsten des Ursprungs der ihr verliehenen 
Jurisdiktion, dem Volk, sondern zu deren Nachteil handelt. In diesen 
Fällen übertritt der Herrscher seine zu Beginn der Herrschaft vom Volk 
übertragen erhaltenen Kompetenzen. Die Freiheit des Volkes und der Ein­
zelmenschen wird unterdrückt.541 Empirisch äussert sich dies darin, dass 
der Tyrann willkürlich über die Untertanen herrscht. Er ist gewalttätig 
und seine Handlungen sind nicht oder nur schwer vorhersehbar. Seine 
Herrschaftshandlungen sind nicht auf das Wohl aller ausgerichtet, sondern 
allein auf sein eigenes Wohl und seinen Machterhalt – eine Ansicht, die 
Las Casas von Aristoteles gewinnt.542 Las Casas betont, dass die spanische 

verblendeten, von Gier und teuflischer Habsucht betäubten, entarteten und gänzlich 
haltlosen Männer, daß sie hierdurch nicht den geringsten Anschein des Rechts 
erwerben, weil es sich in Wahrheit um Ängste und Schrecken handelt, so daß nach 
natürlichem, menschlichem und göttlichem Recht alles Haschen nach Wind ist, was 
sie unternehmen, damit dies Gültigkeit erlangt“ (LC WA 2, 92).

540 Vgl. Anonymus, Die Denkschrift von Yucay, übersetzt in: LC WA 3/2, 439–474, hier 
454–464.

541 Las Casas begründet dies u. a. mit dem Thomas-Kommentar zum 2. Korintherbrief, 
also mit dem göttlichen Gesetz (vgl. dazu Eggensperger, Der Einfluss, 152–153).

542 Vgl. LC WA 3/1, 55. Las Casas interpretiert Aristoteles, Nikomachische Ethik 
VIII, 12, 1160b, wo dieser die Tyrannis als Ausartung der Monarchie beschreibt, wie 

8 Legitime Herrschaft und Tyrannei

151

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaft über die Indios nicht nur von Anfang an nicht legitim zustande 
kam, sondern auch, dass die Spanier ihre Herrschaft tyrannisch ausübten. 
Als Beispiel hier nur eine Stelle aus dem „Traktat über die zwölf Zweifelsfäl­
le“, an der dies verdeutlicht wird:

„Jene Herrschaftsform ist ungerecht, tyrannisch und verabscheuenswert, 
in der alle Untertanen, Groß oder Klein, Männer wie Frauen, Kinder wie 
Alte, eigentliche Herrscher wie ihre Untertanen und Sklaven ohne Unter­
schied der härtesten, bittersten und dauerhaften Knechtschaft unterwor­
fen werden und für ihre Unterdrücker sämtliche Arbeiten und niedrige 
Dienste ausführen müssen. Nun funktionieren aber die encomiendas 
und repartimientos genau so mit den obgenannten Folgen. Also sind sie 
tyrannisch, und insofern ist auch jene Regierungsform tyrannisch und 
äußerst ruchlos.“543

8.3 Mischformen von legitimer Herrschaft und Tyrannei

Zwischen den Formen der Tyrannei und einer legitimen Herrschaft beste­
hen verschiedentlich Bezüge. Zum einen kann eine Herrschaft in manchen 
Teilen legitim, in anderen tyrannisch sein. Als Beispiel dafür lässt sich 
in Las Casas’ Schriften Rom ausmachen: Zwar errichtete zu Beginn das 
versammelte römische Volk in Übereinstimmung mit dem Naturrecht und 
in freier Willensäusserung seine Herrschaft, indem es dem römischen Herr­
scher die Jurisdiktion übertrug; diese naturrechtliche Legitimität blieb auch 
so für das ursprüngliche Herrschaftsgebiet, das römische Volk.544 Die im 
Laufe der Geschichte neu hinzugekommenen Herrschaftsgebiete allerdings 
seien zunächst römische Tyrannei gewesen, da sie meist mit Gewalt erobert 

folgt: „Ein König nämlich ordnet sein Amt und seine Regierung auf das Wohl des 
Volkes hin, dem er vorsteht, indem er Satzungen und Gesetze zu dessen Nutzen 
erläßt. Der Tyrann dagegen ordnet seine Regierung nur auf seinen eignen Nutzen 
hin“ (LC WA 3/1, 55).

543 LC WA 3/2, 319 = LC OC 11.2, 91: aquel govierno es injusto, tyránico y abominable 
que de todos los súbditos, así grandes como chicos, hombres y mugeres, mozos y 
viejos, señores naturales y sus súbditos y siervos, indifferentemente, son puestos en 
duríssima y amarga y perpetua servidumbre, y en todos los trabajos y servicios viles 
que se offrecen a los que los opprimen. Pues, estas encomiendas y repartimientos son 
desta manera, y causan lo susodicho; luego son tyránicas, y tal modo de governar es 
tyránico, eniquíssimo.

544 Vgl. LC WA 3/1, 45, 231.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

152

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


worden seien.545 Usurpatoren, so Las Casas’ aristotelische Ansicht, sind 
immer Tyrannen.546 Genauso verhält es sich auch mit der spanischen Herr­
schaft: In Spanien ist sie legitim, in Westindien tyrannisch.

Eine weitere Schwierigkeit, auf die Las Casas hinweist, ist, dass das 
Volk in einer Tyrannei dazu neigt, dieser scheinbar zuzustimmen. Leicht 
entsteht der Eindruck, als ob es gar keine Tyrannei sei, da der Herrscher 
ja mit Zustimmung des Volkes zu regieren und das Volk ganz zufrieden 
zu sein scheint. Der Grund dafür liegt darin, dass das Volk in einer tyran­
nischen Herrschaft derart unterdrückt wird und unter Furcht leben muss, 
dass es sich nicht getraut, aktiv zu widersprechen oder auch nur passiv 
nicht zuzustimmen:

„Es scheint gemäß den Gesetzen547 eine sichere oder doch zumindest 
wahrscheinliche Vermutung, daß Menschen, die unter der Unterdrü­
ckung einer Tyrannei leben, immer berechtigterweise Furcht haben; 
folglich läuft alles, was die Tyrannen mit ihnen anstellen und was sie 
nicht aus der Tyrannei befreit, ihrem Willen zuwider, obwohl sie in Wort 
und Tat scheinbar zustimmen.“548

8.4 Vierter Halbschluss

Für Las Casas ist eine Herrschaft dann legitim, wenn sie rechtens ist. 
Damit meint Las Casas aber nicht eine simple Einhaltung menschlicher 
Gesetze, sondern die Einhaltung von Bestimmungen natur- und völker­
rechtlicher Art. Insbesondere muss die Herrschaft nicht nur mittels der 
freien Zustimmung aller zustande gekommen sein, sondern der Herrscher 
als Verwalter des Gemeingutes mit dem Instrument der Gesetzsetzung hat 
sich am Natur- und Völkerrecht zu orientieren. So steht in einer legitimen 
Herrschaft nicht der Herrscher als Person an oberster Stelle, sondern das 
Gesetz. Die Orientierung am Natur- und Völkerrecht macht eine legitime 

545 Vgl. LC WA 3/1, 187, 195.
546 Vgl. LC WA 3/1, 219–220.
547 Las Casas zitiert anschliessend CICiv D., 50, 17, 66 (zit. n. Las Casas (LC OC 11.2, 

172): Nihil enim consensui tam contrarium qui bone fidei iudicia sustinet quam vis 
aut metus que comprobare contra bonos mores est) und verweist auf CICiv D., 5, 1, 2.

548 LC WA 3/2, 388 = LC OC 11.2, 172: cierta o probable presumpción es, según los 
derechos, que los que biven oppressos debaxo de tyranía siempre tienen justo miedo, 
y por consiguiente a quanto cerca dellos por los tyranos se haze, della no los libra, 
siempre repugna su voluntad, puesto que por obras o por palabras parezca que 
consienten en aquello.

8 Legitime Herrschaft und Tyrannei

153

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaft vernünftig und gerecht. Das Gegenteil der legitimen Herrschaft 
ist die Tyrannei. Sie ist nicht legitim und kann auf zwei Weisen zustande 
kommen: entweder, indem die Herrschaft von Beginn an nicht gemäss dem 
Naturrecht, sondern durch Gewalt und Zwang errichtet wurde, oder, indem 
sie zwar ursprünglich legitim war, der Herrscher in seinen Handlungen 
aber den Gesellschaftsvertrag, das Natur- und das Völkerrecht gebrochen 
hat. Der Herrscher ist in diesem Fall meist gewalttätig und verliert den 
Zweck der Herrschaft – für das Gemeinwohl zu sorgen – aus den Augen 
zugunsten des persönlichen Herrscherwohls.

Ein Herrscher kann in einigen Teilen seines Herrschaftsgebietes legitim 
sein, in anderen aber illegitim und tyrannisch. Letzteres gilt für jede ge­
walttätige Unterwerfung fremder Völker. Zudem kann es bei genügend 
Zwang, Druck und Gewalt auch so erscheinen, als ob ein Volk dem Herr­
scher zustimmen würde, weil es sich nicht getraut, anders zu handeln. Das 
macht eine Herrschaft aber noch lange nicht legitim; eine Zustimmung 
unter Zwang, Gewalt und Furcht ist dasselbe wie keine Zustimmung.

9 Erstes Zwischenspiel

Bartolomé de Las Casas entwickelte sein Rechts- und Herrschaftsverständ­
nis ausgehend vom Erlebnis der ungerechten Behandlung der Indigenen im 
Zuge der spanischen Eroberung der Neuen Welt. Unter einer Herrschaft 
versteht er zunächst ein bestimmtes Eigentum. Der Mensch ist als Mensch 
befugt, die nicht-menschlichen Dinge in seinen Besitz zu nehmen. Diese 
waren vor der Inbesitznahme frei, sind aber auf den Menschen als ver­
nunftbegabtes Geschöpf hingeordnet. Die Herrschaft eines Menschen über 
Menschen hingegen ist eigentlich ungewöhnlich, da ein vernunftbegabtes 
Geschöpf, wie es der Mensch als einziges ist, sich eigentlich nicht auf 
ein anderes hinordnet. Eine Herrschaft eines Menschen über Menschen 
ist denn auch weniger Eigentum als vielmehr eine Übertragung von be­
schränkter Jurisdiktion einer Menge an Menschen auf andere Menschen 
mit dem Ziel, das Gemeinwohl und die Individualinteressen zu stärken, zu 
beschützen und zu fördern.

Eine Herrschaft besteht aus den drei Strukturelementen Untertanen, 
Herrscher und Administratoren. Die Untertanen wählen in Freiheit und 
Konsens einen oder einige unter ihnen zum Herrscher und statten ihn 
mit Jurisdiktionsgewalt über sie aus. Die Befugnisse des so gemäss dem 
Naturrecht eingesetzten Herrschers reichen aber nur so weit, wie sie ihm 

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

154

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vom Volk übertragen wurden. So hat der Herrscher insbesondere in priva­
ten Belangen keine Bestimmungsgewalt über die einzelnen Bürger. Genau 
dasselbe trifft auch auf die Administratoren zu. Las Casas plädiert in diesem 
Sinne bereits im 16. Jahrhundert für eine strikte Trennung zwischen Privat- 
und Gemeineigentum. Da die Herrscher nicht die eigentlichen Inhaber und 
Ursprung der Jurisdiktion sind, gehorchen die Untertanen eigentlich auch 
nicht dem Herrscher, sondern dem Gesetz. Diesem ist im Übrigen auch der 
Herrscher unterworfen; wenn er gegen es handelt, wird er illegitim.

Aus der Freiheit und der Finalität folgt die Herrschaft. Die dritte anthro­
pologische Konstante ist die Vernunft, die Las Casas jedem Menschen und 
jedem Volk attestiert. Weil die Menschen Vernunftwesen sind, können sie 
auch in vernünftigen Ordnungen zusammenleben. Diese werden rechtlich 
bestimmt, wobei Las Casas stark vom römischen Recht und thomasischen 
Rechtsverständnis geleitet ist. Die zentralsten Rechtskategorien sind für ihn 
jedoch das Naturrecht und das Völkerrecht: Ob eine Herrschaft gemäss Na­
tur- und Völkerrecht zustande gekommen und ausgeübt wird, determiniert 
für ihn, ob es sich um eine legitime Herrschaft oder um dessen Gegen­
teil, eine Tyrannei, handelt. Eine legitime Herrschaft ist immer vernünftig 
und gerecht, während eine Tyrannei immer unvernünftig, ungerecht und 
gewaltsam ist.

Las Casas schliesst sich der Ansicht an, dass kanonisches Recht auch von 
den Herrschern beachtet werden muss. So fordert er von diesen etwa ein, 
dass das, was alle betrifft, auch von allen gebilligt werden muss. Er macht 
sich in diesem Sinne auf der Basis kanonischen Rechts aus dem Mittelalter 
für eine radikale demokratische Ordnung stark.

9 Erstes Zwischenspiel

155

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748954101-27 - am 21.01.2026, 08:01:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung
	4.1 Sozial- und polithistorischer Kontext
	4.2 Geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umgebung
	4.3 Biographische Notizen
	4.4 Bemerkungen zur Las-Casas-Rezeption
	4.4.1 Phase 1: Tod 1566 bis 19. Jahrhundert
	4.4.2 Phase 2: 19. Jahrhundert bis zweite Hälfte des 20. Jahrhundert
	4.4.3 Phase 3: Ende des 20. Jahrhunderts bis heute
	4.4.4 Die Rezeption in der zweiten und dritten Phase (ab 1800) im deutschsprachigen Raum und Verortung der Untersuchung


	5 Herrschaft
	5.1 Herrschaft und Eigentum
	5.1.1 Herrschaft des Menschen über Dinge (dominium)
	5.1.2 Herrschaft von Menschen über Menschen (officium)
	(A) Ableitung aus dem Naturrecht
	(B) Realisierung durch das Völkerrecht


	5.2 Herrschaftsursprung: Freiheit und Übereinkunft
	5.2.1 Freiheit (libertas)
	(A) Freiheit nicht-menschlicher Dinge
	(B) Freiheit des Menschen

	5.2.2 Übereinkunft (consensus)
	(A) Wahl (electio)
	(B) Übertragung (translatio)


	5.3 Herrschaftszweck: Gemeinwohl
	5.4 Erster Halbschluss

	6 Herrschaftsstruktur
	6.1 Untertanen
	6.1.1 Freiheit und Konsens
	6.1.2 Untertanentypologie
	6.1.3 Stadtgemeinschaft und Königreich (civitas und regnum)

	6.2 Herrscher
	6.2.1 Wahl und Zustimmung
	6.2.2 Typen der fürstlichen Güter
	(A) Jurisdiktion (iurisdictio)
	(B) Fiskalgüter (bona fiscalia)
	(C) Erbgüter (bona patrimonialia)
	(D) Privatgüter (bona singulorum)


	6.3 Verwalter und Administratoren
	6.4 Interessenlagen
	6.4.1 Gemeinsames Interesse aller
	6.4.2 Untertaneninteressen
	6.4.3 Herrscherinteressen
	6.4.4 Administratoreninteressen
	6.4.5 Wille der Jurisdiktion und Handlung der Administratoren und Untertanen

	6.5 Zweiter Halbschluss

	7 Vernünftige Herrschaft
	7.1 Vernunft
	7.1.1 Vernunftbegabung des Menschen
	7.1.2 Fehlende Vernunft? Aristotelische und christliche Barbaren

	7.2 Vernünftiges Recht
	7.2.1 Vernünftiges Recht im römischen Kaiserrecht
	7.2.2 Die thomasische Rechtskonzeption
	7.2.3 Zentrale Rechtskategorien in Las Casas’ Schriften
	(A) Göttliche Ordnung bzw. ewiges Gesetz (lex aeterna)
	(B) Göttliches Recht (ius divinum)
	(C) Naturrecht (ius naturale)
	(D) Völkerrecht (ius gentium) bzw. menschliches Recht (ius humana)


	7.3 Verhältnis von weltlichem und kanonischem Recht
	7.3.1 Die Zuständigkeiten der weltlichen und kirchlichen Herrschaften
	7.3.2 Was in der Kirche angewandt wird, soll auch ausserhalb gelten
	7.3.3 Quod omnes tangit, debet ab omnibus approbari

	7.4 Dritter Halbschluss

	8 Legitime Herrschaft und Tyrannei
	8.1 Legitime Herrschaft als Herrschaft des Gesetzes
	8.2 Tyrannei
	A) Tyrannei von Beginn an (tyrannus ex defecto tituli)
	B) Umwandlung einer legitimen Herrschaft in eine Tyrannei (tyrannus quo ad exercitum)

	8.3 Mischformen von legitimer Herrschaft und Tyrannei
	8.4 Vierter Halbschluss

	9 Erstes Zwischenspiel

