Resiimee

Mitleid kann auf verschiedene Weise verunsichern. Ziel dieser Arbeit war es nicht,
solche Irritationen zu beseitigen, sondern ihnen nachzugehen. Sie sollten klarer
hervortreten, und zwar infolge einer Analyse der sprachlichen Verwendung von
Mitleidsbegriffen — in all ihrer Komplexitit und Widerspriichlichkeit. Impulsge-
ber war dabei Ludwig Wittgenstein. Ausgehend von Uberlegungen seiner spiteren
Philosophie, vor allem aus den 40er Jahren, konnten folgende Kldrungen gefunden
werden:

1. Familiendhnlichkeit
»Mitleid« ist ein familiendhnlicher Begriff: Es gibt keine hinreichende Gruppe
von notwendigen Mitleidsmerkmalen, welche fiir alle Mitleidskontexte verwendet
werden. Mit anderen Kontexten werden auch andere Merkmale bestimmend.
Exemplarisch zeigt sich das etwa bei Aristoteles, Augustinus und Nietzsche: Aris-
toteles formuliert zwar eine ausflihrliche Definition von eleos, diese ist jedoch fiir
den rhetorischen Gebrauch vor der Gerichtsversammlung bestimmt. Fiir einen an-
deren Kontext, ndmlich die Tragddie, verwendet er einen etwas anderen Mitleids-
begriff, und das wohl auch bewusst. Ganz dhnlich gibt es bei Augustinus verschie-
dene Verwendungen von misericordia. Je nachdem, ob dieser Begriff fiir eine
christliche Tugend, ein gottliches Attribut oder fiir die Rithrung des Theaterpubli-
kums verwendet wird, verschiebt sich die Bedeutung. Nietzsche schlieSlich kiim-
mert sich gar nicht erst um Definitionen. Wenn er in seiner Kritik am Mitleid im-
mer neue Angriffsflichen findet, benutzt er ganz verschiedene Mitleidsbegriffe.
Er wirft allerdings selbst die Frage auf, ob wir nicht einer Illusion nachhéngen,
wenn wir glauben, das Wort »Mitleid« wire eine klare Bezeichnung fiir ein klares
Phénomen.

Nach Wittgenstein konnen auch unscharfe, familiendhnliche Begriffe ihren
Dienst tun — wichtig ist nur, die Variationen ihrer Bedeutung von Sprachspiel zu
Sprachspiel im Auge zu behalten. Sogar Definitionen sind moglich, jedoch nicht

14.02.2026, 11:55:14. https://wwwinlibra.com/defagb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | Unsicheres Mitleid

mit Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit, sondern nur in Hinblick auf einen be-
stimmten Zweck (bzw. auf ein bestimmtes Sprachspiel). Werden Mitleidsbegriffe
als familiendhnlich verstanden, so muss als Konsequenz die Vorstellung aufgege-
ben werden, es gibe ein Wesen des Mitleids oder auch ein klar eingrenzbares Phé-
nomen, auf das sich Mitleidsbegriffe beziehen (— damit 16st sich z.B. das soge-
nannte »Paradox der Fiktion« auf). Auch beim Empathiebegriff in der Psychologie
und Neuropsychologie muss es sich um einen familiendhnlichen Begriff handeln:
In der Theory-of-Mind-Debatte wurde das immer dann {ibersehen, wenn zu erklé-
ren versucht wurde, was Empathie wirklich sei.

2. Mitleid als »Zustand«

Mitleidsbegriffe sind auch deshalb familiendhnlich, weil Mitleid nicht immer in
derselben Form als Zustand verstanden wird. Von welcher Art von Zustand wir
sprechen, hdngt schon davon ab, ob ein Mitleid als akute Gemiitsbewegung oder
als Disposition gemeint ist, denn eine Disposition kann zwar als Zustand, nicht
jedoch als Bewusstseinszustand bezeichnet werden. Aber auch bei Bewusstseins-
zustdnden ist noch einmal eine Unterscheidung hin zu empirisch feststellbaren
Tatsachen zu treffen, denn diese konnen wir in einem anderen Sinn beobachten
und beschreiben. Das muss bei Fremdzuschreibungen und Selbstzuschreibungen
berticksichtigt werden.

Fiir Fremdzuschreibungen gilt: Vom Mitleid einer anderen Person zu sprechen
ist etwas anderes, als von ihrer kdrperlichen Erscheinung zu sprechen, es handelt
sich hier um zwei verschiedene Arten von Objekten. Das Besondere daran ist, dass
wir manchmal das eine Objekt durch das andere wahrnehmen. Wir sehen mit der
Korperhaltung auch das Mitleid und nicht beides nebeneinander. Die Anspriiche
an Exaktheit der jeweiligen Beobachtungen sind allerdings verschieden: Wéhrend
physikalische Objekte sehr prazise beschrieben werden konnen, stellen Gefiihle
(in den Worten Wittgensteins) »Muster im Lebensteppich« dar, sie sind eingebet-
tet in eine groBere rdumliche und zeitliche Umgebung, ihre Zuschreibung funkti-
oniert nicht wie eine Momentaufnahme.

3. Die Unmédglichkeit von Introspektion

Wenn wir von unserem eigenen akuten Mitleid hingegen im Rahmen einer Selbst-
zuschreibung sprechen, berichten wir — nach Wittgenstein — gar keinen Bewusst-
seinszustand. So etwas ist in unseren Sprachspielen gar nicht vorgesehen. Die je-
weiligen Sitze in der ersten Person Présens sind nur oberfldchlich betrachtet »Be-
schreibungen, ihre eigentliche Funktion ist eine expressive. Sie bringen ein Ge-
fiihl zum Ausdruck und sind damit zwar »Signale«, aber keine Berichte aufgrund
von (Selbst-)Beobachtung. Die Vorstellung einer derartigen Beobachtung lésst

14.02.2026, 11:55:14. https://wwwinlibra.com/defagb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Resumee | 241

sich nicht aufrechterhalten; »Introspektion« ist ein irrefithrender Begriff, dessen
Bedeutung selbst alles andere als klar ist. Dass wir die Moglichkeit von Introspek-
tion in unseren Sprachspielen gar nicht ernsthaft voraussetzen, zeigt sich auch da-
ran, dass wir uns bei der »Uberpriifung« unserer Gefiihle nicht auf irgendeinen
Teil unseres Inneren konzentrieren, sondern auf die Objekte unserer Gefiihle. Des-
halb kann auch unsere Auskunft {iber das Objekt als Auskunft iiber unseren Ge-
fithlszustand gewertet werden.

Wittgenstein duflert seine Bedenken gegeniiber der Moglichkeit von Intro-
spektion schon in den 30er Jahren (in den Philosophischen Untersuchungen),
wenn er sich mit dem »Bild vom privaten Inneren« befasst. Ein solches Bild hat
fiir ihn zwar als Bild in gewissen Sprachspielen seine Berechtigung, darf aber
nicht zur Grundlage fiir metaphysische oder epistemologische Theorien verwen-
det werden.

Der unterschiedliche Umgang mit Selbst- und Fremdzuschreibungen muss
nach Wittgenstein als sprachliches Phdanomen aufgefasst werden. Es ldsst sich aus
solchen Sprachgewohnheiten keine epistemologische »Autoritit der ersten Per-
son« ableiten. SchlieBlich sind sprachliche Phdnomene — eingebettet in die Le-
bensform — bei ihm so etwas wie der »harte Fels«, an dem sich der Spaten zuriick-
biegt (PU, § 217): Weitere Erklarungen fiithren zu nichts, es bedarf bei der Asym-
metrie zwischen der ersten Person Prasens und der dritten Person keiner Theorie,
welche einen privilegierten kognitiven Zugang zu den eigenen mentalen Zustin-
den systematisch aufzuzeigen versucht. Wittgenstein vertrat in diesem Punkt eine
Position, die spéter als Deflationismus bezeichnet wurde.

Es ist uns zwar nicht méglich, in der ersten Person Prdsens unsere eigenen
Bewusstseinszustiande zu beschreiben, doch ein Satz wie »Er tut mir leid!« kann
ganz verschiedene Funktionen haben. Dazu gehért sicherlich der unvermittelte
Ausdruck des eigenen Gefiihls, aber auch die abschitzige Degradierung des ande-
ren oder die augenzwinkernde, humorvolle Solidarisierung. Daneben gibt es aber
noch mindestens drei andere Funktionen dieses Satzes, und zwar solche, bei denen
die Gefahr der Verwechslung mit einer Beschreibung des eigenen Bewusstseins-
zustandes besonders grof3 ist: a) Das Schwelgen im eigenen Gefiihl, welches so
zur Sentimentalitdt wird (hier gibt es zwar die Beschreibung eines Gefiihls, aber
nur in dem Sinne, dass das Gefiihl durch die Beschreibung erst geschaffen wird),
b) die Beschreibung des eigenen Mitleids als Disposition (bei Dispositionen han-
delt es sich allerdings nicht um einen Bewusstseinszustand) und c¢) der Ausdruck
eines Aspekterlebnisses, welches im Staunen iliber die Kombination zweier ver-
schiedener Aspekte besteht, wobei sich das Mitleid sich nur auf einen der beiden
Aspekte bezieht. — In keinem dieser drei Fille kann von Introspektion gesprochen
werden, da keine akuten Bewusstseinszustdnde beschrieben werden.

14.02.2026, 11:55:14. https://wwwinlibra.com/defagb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | Unsicheres Mitleid

4. Irritiertes Mitleid

Die gerade genannte dritte Moglichkeit kann als irritiertes Mitleid bezeichnet wer-
den — oder mit Wittgenstein auch als ein Mitleid, das zum » Aspekt-Erleben« wird.
Im Unterschied zum »stetigen Aspekt-Wahrnehmen« bemerkt das Aspekt-Erleben
nidmlich den Aspektwechsel. Das Objekt des Aspekterlebnisses ist nicht der Ge-
genstand oder sein Aspekt (wie beim stetigen Aspekt-Wahrnehmen), sondern die
Relation zwischen verschiedenen Aspekten desselben Gegenstandes. Es ist das
Staunen dariiber, dass dieser Gegenstand unter zwei verschiedenen Blickwinkeln
betrachtet werden kann und beide Blickwinkel berechtigt, ja sogar konstitutiv sind
fiir den Gegenstand.

Ganz dhnlich verhdlt es sich nach Wittgenstein bei Bedeutungserlebnissen.
Auch sie diirfen — wie Aspekterlebnisse — nicht mit dem alltidglichen und selbst-
verstindlichen Erfassen von Bedeutung gleichgestellt werden. Der Unterschied
zeigt sich am deutlichsten an den Sprachspielen: Nur im Sprachspiel des Aspekt-
Erlebens oder des Bedeutungserlebnisses haben Sitze wie »Ich sehe es jetzt als
...« oder »Das Wort bedeutet fiir mich jetzt ...« einen Platz. Im Sprachspiel des
stetigen Erfassens eines Aspektes oder einer Bedeutung wiren solche Sitze Un-
sinn. Ubersieht man den Unterschied, kann leicht eine philosophische Theorie im
schlechten Sinn daraus entstehen: Wer z.B. davon ausgeht, dass das Verstehen
von Bedeutung generell ein spezifisches Erlebnis sei, macht genau einen solchen
Fehler. Das Bedeutungserlebnis (bzw. das Aspekt-Erleben) darf nicht zum Modell
fiir das alltdgliche Auffassen von Bedeutung (bzw. von Aspekten) gemacht wer-
den, unser »normales« Regelfolgen ist von einem bewussten Aspekt-Erleben weit
entfernt.

Menschliche Gefiihle werden bei Wittgenstein stindig in einen Zusammen-
hang sowohl mit Aspektwahrnehmung als auch mit dem Verstehen von Bedeu-
tung gebracht. Zwar stellt er eine Verbindung zwischen dem Mitleid und As-
pekterlebnissen nicht ausdriicklich her, doch legt der ganze Rahmen seiner Uber-
legungen eine solche Anwendung durchaus nahe. Was in dieser Arbeit als unsi-
cheres oder irritiertes Mitleid bezeichnet wurde, beruht im Gegensatz zu einem
»stetigen« Mitleid auf einem Aspekterlebnis. Es gibt hier ein Schwanken zwi-
schen widerspriichlichen Blickwinkeln, welches mit dem Bemerken eines Aspekt-
wechsels gleichzusetzen ist. Dabei handelt es sich hiufig nur bei einem dieser
Blickwinkel um den des Mitleids. Der andere Blickwinkel sieht das Objekt ent-
weder als nicht wirklich leidend an oder betrachtet dieses Leiden als in gewisser
Hinsicht gerechtfertigt — oder er relativiert das Leiden, indem er es in einen gro-
Beren Zusammenhang stellt.

14.02.2026, 11:55:14. https://wwwinlibra.com/defagb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Resumee | 243

Unsicher ist das Mitleid also insofern, als ihm eine Irritation iiber die Gleich-
zeitigkeit der verschiedenen Blickwinkel zugrunde liegt. Das »Kippen« der As-
pekte 10st ein Staunen aus, und gerade dieses Staunen wird mit Sétzen wie »Ich
empfinde so gesehen Mitleid fiir sie!« (oder »Ich empfinde so gesehen kein Mit-
leid mit ihr!«) zum Ausdruck gebracht. Bei Sprachspielen »stetigen« Mitleids ha-
ben solche AuBerungen keinen Platz — sie erscheinen unsinnig. Der Unterschied
der Sprachspiele ist also folgender: Wihrend beim stetigen Mitleid als Gemiitsbe-
wegung eine deskriptive Selbstzuschreibung nicht vorgesehen ist, kann es diese
beim irritierten Mitleid der Form nach durchaus geben (allerdings besteht die
wahre Funktion dann darin, das Staunen tiber den Aspektwechsel zum Ausdruck
zu bringen). Gerade mit der Unterscheidung von Sprachspielen wird deutlich, dass
unsicheres Mitleid keine defizitdre Form eines sicheren (stetigen) Mitleids ist,
sondern ein Erlebnis von ganz anderer Kategorie.

5. Die sekundéare Bedeutung von »Mitleid«

Wittgensteins Beispiele flir Aspekterlebnisse reichen von Kippbildern (etwa dem
Hasen-Enten-Kopf) bis zu Bedeutungserlebnissen im Zusammenhang mit einzel-
nen Wortern — bis hin zu besonderen Wahrnehmungen von GefiihlsduBerungen
anderer Personen. Immer geht es ihm darum, die jeweiligen Sprachspiele eines
stetigen Aspekt-Wahrnehmens von denen eines Staunens iiber das Kippen zu un-
terscheiden. Diese Unterscheidung ergibt sich u.a. dadurch, dass bei Aspekt- und
Bedeutungserlebnissen bestimmte Begriffe eine »sekundére Verwendung« erhal-
ten. Gemeint sind zum Beispiel die Begriffe des Sekens oder der Bedeutung.

In der Literatur iiber Wittgenstein findet sich eine verbreitete Interpretation
der »sekundiren Bedeutung«, die zu hinterfragen ist: Sekundire Bedeutung wird
dort ndmlich im Sinne eines zusitzlichen Aspektes neben dem vertrauten Aspekt
verstanden. Oder, bezogen auf Bedeutung: Die sekundére Bedeutung ist eben jene
Bedeutung, die durch das Bedeutungserlebnis erschlossen wird. Diese Interpreta-
tion ldsst sich mit den entsprechenden Passagen bei Wittgenstein jedoch nicht in
Einklang bringen, denn hier ist es der Begriff »Bedeutung« selbst, der im Zusam-
menhang mit Aspekt- oder Bedeutungserlebnissen sekundir verwendet wird. Be-
zogen auf das Mitleid kann das heiflen, dass der Begriff »Mitleid« (beim unsiche-
ren oder irritierten Mitleid) sekundar verwendet wird.

6. Unsicheres Mitleid und Wirde

Es besteht allerdings keine Notwendigkeit, »Mitleid« auf diese Weise sekundar zu
verwenden. Brecht und Arendt machen das zum Beispiel nicht, obwohl beide je-
weils Varianten eines irritierten Mitleids kennen. Brecht strebt eine solche Hal-

14.02.2026, 11:55:14. https://wwwinlibra.com/defagb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | Unsicheres Mitleid

tung beim Theaterpublikum an, Arendt spricht von Solidaritit gegeniiber Men-
schen, deren Freiheit in Gefahr ist. Dass beide fiir ihre Anliegen den Begriff des
Mitleids nur ansatzweise verwenden, liegt wohl daran, dass sie davor zuriickschre-
cken, Menschen allzu einseitig unter dem Blickwinkel ihres Leidens wahrzuneh-
men und sie gerade deshalb nicht in ihrer Wiirde ernst zu nehmen. Der Begriff
eines irritierten Mitleids kdnnte die Position von Brecht und Arendt allerdings ko-
hérenter machen, denn bei ihm gibt es zusétzlich zum Mitleid noch einen weiteren
Blickwinkel, und der verbietet es, das Objekt zum passiven Opfer zu machen. Ge-
rade mit Brecht und Arendt lésst sich zeigen, dass eine bestimmte Form von irri-
tiertem Mitleid dem Objekt mehr Wiirde zugestehen kann als stetiges Mitleid.

Das muss nicht fiir alle Varianten von irritiertem Mitleid gelten, schlieBlich
gibt es unsicheres Mitleid ja zum Beispiel auch gegeniiber einer Fliege. Nur weil
wir in unserer Beurteilung der Schmerzfahigkeit der Fliege schwanken, verleihen
wir dieser nicht mehr Wiirde. Grundsétzlich gilt aber: Je mehr wir uns mit dem
Aspektwechsel beschéftigen, desto mehr auch mit dem Objekt insgesamt, da die
Aspekte doch zu »internen Eigenschaften« des Objekts werden. Wir iiberfahren
das Objekt nicht mit unserem sicheren Gefiihl, sondern bleiben in unserer Unsi-
cherheit gewissermaf3en vor ihm stehen. Es gibt eine Kombination von Aufmerk-
samkeit und Distanz, deren Ergebnis durchaus eine Haltung des Respekts sein
kann. Wenn wir z.B. schwanken zwischen der Einstufung einer Person als Opfer
und als Téter, ermdglichen wir ihr auf diese Weise mehr Autonomie oder die Frei-
heit, sich einem kategorisierenden Verstindnis zu entziehen.! Und genau das kann
als Wiirde bezeichnet werden.

Von irritiertem Mitleid kdnnen wir erst dann sprechen, wenn das Verhéltnis
der beiden Blickwinkel nicht beliebig ist, sondern uns als »interne Relation« be-
schéftigt. Stiinden die Blickwinkel mit ihren moglichen Aspekten in einem kon-
tingenten Nebeneinander, wire unser Wunsch nach Kategorisierung nicht ernst-
haft irritiert. Die Widerspriichlichkeit konnte durch den Hinweis auf unterschied-
liche Zeitpunkte oder auf unterschiedliche Betrachter sofort entschérft werden.
Beim unsicheren, irritierten Mitleid gibt es hingegen ein Staunen iiber die Wider-
spriichlichkeit der Formen, die Ambiguitit ist im Objekt selbst angelegt. Das
macht uns unfahig, die andere Person als Exemplar einer Gruppe einzuordnen
bzw. zu bestimmen. Die sich einer eindeutigen Bestimmung entziechende Person
erfahren wir so als potentiell selbstbestimmtes (autonomes) Wesen.

1 In Abwandlung von Kants kategorischem Imperativ liee sich vielleicht sagen: »Be-
trachte einen Menschen jederzeit zugleich als Tater und niemals blof3 als Opfer, wenn

du seine Wiirde respektieren willst«.

14.02.2026, 11:55:14. https://wwwinlibra.com/defagb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Resumee | 245

7. Wittgenstein und die Neuropsychologie

Zwischen Wittgenstein und der Neuropsychologie gibt es durchaus inhaltliche Ge-
meinsamkeiten: Beim Verstehen mentaler Zusténde anderer Personen existiert fiir
beide grundsétzlich keine deutende Instanz zwischen Wahrnehmung und Reak-
tion. Diese geschehen in einem. Das gilt sowohl fiir Wittgensteins Beschreibung
eines »blinden« Verstehens als auch fiir die »geteilten Netzwerke« (die sogenann-
ten Spiegelneuronen) in der Neuropsychologie. Zu beachten ist jedoch, dass der
Forschungsgegenstand bei Wittgenstein die Sprache ist, in den Neurowissenschaf-
ten hingegen erklértermafBen neuronale Aktivititen.

Wittgenstein weist in diesem Zusammenhang auf ein Spannungsverhiltnis
zwischen psychologischer Alltagssprache und wissenschaftlicher Terminologie
hin. Diese Spannung ist auch durch den inzwischen erzielten Fortschritt der Neu-
ropsychologie nicht Geschichte. Im Gegenteil: Die neurowissenschaftliche Suche
nach Entsprechungen geht davon aus, dass psychologische Alltagsbegriffe »Zu-
stande« bezeichnen, beriicksichtigt aber nicht die Vielfalt einer solchen Zustands-
haftigkeit. Die Zusténde, von denen unsere alltdglichen Sprachspiele rund um Ge-
fiihle und Dispositionen sprechen, sind keine direkt beobachtbaren Zustdnde; und
zwar nicht aus Mangel an Instrumenten, sondern in logischer Hinsicht. Uber den
psychischen Zustand entscheidet nicht die momentane Verfassung der Person,
sondern die Moglichkeit der Zuschreibung aufgrund einer raumlichen und zeitli-
chen Umgebung. Diese Umgebung gibt uns nicht nur indirekte Hinweise auf ein
verstecktes Faktum, sondern sie entscheidet tatsichlich iiber die Korrektheit der
Zuschreibung. Der Satz »Gott, wenn er in unsere Seelen geblickt hétte, hétte dort
nicht sehen kdnnen, von wem wir sprachen« (PU 11, S. 558) gilt auch fiir die Neu-
rologie: auch sie kann nicht an der Umgebung vorbei (mit dem allwissenden Blick
in unseren Korper) Zuschreibungen fiir mentale Zustdnde vornehmen.

Auch die Neurowissenschaften verwenden Begriffe, welche in alltdglichen
Sprachspielen beheimatet sind, schlieBlich wollen sie in einem allgemeinen ge-
sellschaftlichen Diskurs verstanden werden. Die Funktion dieser Begriffe ist in
den alltdglichen Sprachspielen jedoch eine andere als die der Bezeichnung fiir em-
pirisch erfassbare Zustinde. Es bedarf daher verschiedener Sprachanalysen, um
zu vermeiden, dass Begriffe voreilig aus ihren Sprachspielen extrahiert werden.
Kldrungsbediirftig ist im Rahmen wissenschaftlicher Aussagen z.B. der Begriff
des »Wissens«. Die Uberlegungen Wittgensteins konnten hier von Nutzen sein.

8. Unbestimmtheit und Anteilnahme als Lebensform

Steht das Bemiihen um eine moglichst exakte empirische Bestimmung psychi-
scher Zustdnde im Zeichen des Wunsches, jegliche »Unschérfen« der beteiligten
Sprachspiele zu beseitigen, stellt sich noch eine weitere Frage: Wollen wir eine

14.02.2026, 11:55:14. https://wwwinlibra.com/defagb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | Unsicheres Mitleid

solche Eindeutigkeit iiberhaupt? Wittgenstein hat darauf hingewiesen, dass zu un-
serer Lebensform neben der »Ungleichformigkeit des Verhaltens« auch die »un-
wigbare Evidenz« bei der Zuschreibung von psychischen Zustinden gehort. Fiir
das Urteil tiber die Gefiihle anderer Menschen gibt es keine zwingenden Argu-
mente, unsere psychologischen Sprachspiele sind geprigt von einer grundsitzli-
chen »Unsicherheit«. Diese ist aber erstens keine Unsicherheit des permanenten
Zweifelns, denn meist werden Gefiihlszustéinde mit groer Gewissheit zugeschrie-
ben. Zweitens handelt es sich auch nicht um eine Unsicherheit aufgrund einer feh-
lenden Information: Beim tatsdchlichen Schwanken zwischen zwei moglichen Zu-
schreibungen kann jede noch so grofle Evidenz nur eine »unwigbare« sein. Wir
stellen in psychologischen Sprachspielen keine verifizierbaren Vermutungen an,
wie wir es bei einem Schitzspiel machen, wo es etwa darum geht, die Zahl der
Nudeln in einem Glas richtig zu bestimmen. Es kann bei der Beurteilung des Ge-
fithlszustandes anderer Menschen kein »Nachschauen« geben, mit dem alle offe-
nen Fragen beseitigt werden konnten.

Damit hingt auch jene Haltung zusammen, die wir meist als Empathie be-
zeichnen. Wittgenstein selbst hat die »spontane Zustimmung« oder »spontane
Sympathie« gerade mit der Unbestimmtheit psychologischer Sprachspiele ver-
kniipft und als Teil unserer Lebensform beschrieben. Wenn wir im Rahmen unse-
rer »Einfithlung« die Zustdnde anderer Menschen in einem gewissen Sinn erleben,
so gibt es dabei keine letzte Exaktheit. Es ist nicht so wie beim »Gefiihl«, dass
dieser Tisch mehr als einen Meter lang ist. Die Mdglichkeit einer Uberpriifung
fehlt bei der Einfiihlung nicht aus zufélligen Griinden — da wir eben rnoch nicht die
technischen Moglichkeiten haben, in die Gehirne anderer Menschen hineinzu-
schauen —, sondern sie muss fehlen. Streben wir somit Eindeutigkeit ohne un-
scharfe Rénder und Unbestimmtheiten an, so miissen wir uns auch im Klaren dar-
iiber sein, dass wir damit bereit sind, auf sehr vieles zu verzichten, was unser zwi-
schenmenschliches Leben pragt. »yEmpathie« erzeugt in einer haufigen Wortver-
wendung zwei Dinge gleichzeitig: unsere Uberzeugung beziiglich des psychi-
schen Zustandes anderer Menschen und dazu noch eine Form der Anteilnahme (da
uns dieser Zustand des anderen ja »etwas angeht«). Es ist gerade diese Kombina-
tion, welche es unmoglich macht, Empathie durch blofe Informationen zu erset-
zen. Eine solche Verdnderung wiirde tatséchlich unsere »Lebensform« auf den
Kopf stellen.

Was hat dieser letzte Punkt mit dem Mitleid zu tun? Es soll hier nicht der Feh-
ler gemacht werden, den Begriff des Mitleids allzu sehr zu strapazieren. Empathie
ist noch lange nicht Mitleid und wenn Empathie auch grundlegend fiir unsere zwi-
schenmenschliche Kommunikation ist, so darf deshalb nicht gleich einer bestimm-
ten Form von Mitleid universale Bedeutung beigemessen werden. Doch auch vom

14.02.2026, 11:55:14. https://wwwinlibra.com/defagb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Resumee | 247

Mitleid kann gesagt werden, dass in ihm Information und Anteilnahme kombiniert
sind. Diese beiden Elemente kdnnen hier sogar in einen ganz spezifischen Kon-
flikt geraten: Es gibt Konstellationen, in denen wir einerseits verstehen wollen
bzw. nach Zusammenhéngen und groBraumigen Handlungsmoglichkeiten suchen,
in denen wir aber andererseits das Leiden des ganz individuellen Anderen fiihlen
und ihm ganz nahe sein wollen. Der Wunsch nach Verstehen und Handeln kann
sich gegen den Wunsch nach erlebter Néhe stellen, trotzdem ist er auf ihn ange-
wiesen. Umgekehrt mochte vielleicht das bloe Mitfiihlen den Aspekt der Infor-
mationen ausblenden, doch auch hier gilt: es ist auf ihn angewiesen, weil es sonst
aufhort, sich selbst ernst zu nehmen (am Ende des vierten Kapitels wurde eine
solche Aspekt-Kombination als Form eines irritierten Mitleids aufgezeigt).

Mit diesen Uberlegungen sind wir jedoch iiber die Zielsetzung der vorliegen-
den Arbeit hinausgelangt. Sie konnen hier nur angedeutet werden und bediirften
einer detaillierteren Untersuchung anhand konkreter Sprachspiele. Es zeigt sich,
dass fiir eine sprachphilosophische Erkundung rund um das Mitleid noch vieles
iibrig bleibt: So gewinnbringend es war, von Wittgenstein auszugehen, so sehr
bestand darin auch eine thematische Einschriankung. Vieles blieb ausgeklammert,
weil sich bei Wittgenstein keine unmittelbare Ankniipfung ergab. Allerdings
miisste sein anti-essentialistischer Ansatz fiir weitere Untersuchungen das Leit-
prinzip bleiben. Denn nicht darum geht es, Wesentliches iiber das Mitleid auszu-
sagen, sondern Neues iiber bestehende Sprachspiele mit Mitleidsbegriffen. Die
Suche ist eine Begriffssuche.

14.02.2026, 11:55:14. https://wwwinlibra.com/defagb - Open Access - [Tz


https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

