
 

Resümee 

 

 

 

Mitleid kann auf verschiedene Weise verunsichern. Ziel dieser Arbeit war es nicht, 

solche Irritationen zu beseitigen, sondern ihnen nachzugehen. Sie sollten klarer 

hervortreten, und zwar infolge einer Analyse der sprachlichen Verwendung von 

Mitleidsbegriffen – in all ihrer Komplexität und Widersprüchlichkeit. Impulsge-

ber war dabei Ludwig Wittgenstein. Ausgehend von Überlegungen seiner späteren 

Philosophie, vor allem aus den 40er Jahren, konnten folgende Klärungen gefunden 

werden: 

 

1. Familienähnlichkeit 

»Mitleid« ist ein familienähnlicher Begriff: Es gibt keine hinreichende Gruppe 

von notwendigen Mitleidsmerkmalen, welche für alle Mitleidskontexte verwendet 

werden. Mit anderen Kontexten werden auch andere Merkmale bestimmend. 

Exemplarisch zeigt sich das etwa bei Aristoteles, Augustinus und Nietzsche: Aris-

toteles formuliert zwar eine ausführliche Definition von eleos, diese ist jedoch für 

den rhetorischen Gebrauch vor der Gerichtsversammlung bestimmt. Für einen an-

deren Kontext, nämlich die Tragödie, verwendet er einen etwas anderen Mitleids-

begriff, und das wohl auch bewusst. Ganz ähnlich gibt es bei Augustinus verschie-

dene Verwendungen von misericordia. Je nachdem, ob dieser Begriff für eine 

christliche Tugend, ein göttliches Attribut oder für die Rührung des Theaterpubli-

kums verwendet wird, verschiebt sich die Bedeutung. Nietzsche schließlich küm-

mert sich gar nicht erst um Definitionen. Wenn er in seiner Kritik am Mitleid im-

mer neue Angriffsflächen findet, benutzt er ganz verschiedene Mitleidsbegriffe. 

Er wirft allerdings selbst die Frage auf, ob wir nicht einer Illusion nachhängen, 

wenn wir glauben, das Wort »Mitleid« wäre eine klare Bezeichnung für ein klares 

Phänomen. 

Nach Wittgenstein können auch unscharfe, familienähnliche Begriffe ihren 

Dienst tun – wichtig ist nur, die Variationen ihrer Bedeutung von Sprachspiel zu 

Sprachspiel im Auge zu behalten. Sogar Definitionen sind möglich, jedoch nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006 - am 14.02.2026, 11:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 | Unsicheres Mitleid 

mit Anspruch auf Allgemeingültigkeit, sondern nur in Hinblick auf einen be-

stimmten Zweck (bzw. auf ein bestimmtes Sprachspiel). Werden Mitleidsbegriffe 

als familienähnlich verstanden, so muss als Konsequenz die Vorstellung aufgege-

ben werden, es gäbe ein Wesen des Mitleids oder auch ein klar eingrenzbares Phä-

nomen, auf das sich Mitleidsbegriffe beziehen (– damit löst sich z.B. das soge-

nannte »Paradox der Fiktion« auf). Auch beim Empathiebegriff in der Psychologie 

und Neuropsychologie muss es sich um einen familienähnlichen Begriff handeln: 

In der Theory-of-Mind-Debatte wurde das immer dann übersehen, wenn zu erklä-

ren versucht wurde, was Empathie wirklich sei. 

 

2. Mitleid als »Zustand« 

Mitleidsbegriffe sind auch deshalb familienähnlich, weil Mitleid nicht immer in 

derselben Form als Zustand verstanden wird. Von welcher Art von Zustand wir 

sprechen, hängt schon davon ab, ob ein Mitleid als akute Gemütsbewegung oder 

als Disposition gemeint ist, denn eine Disposition kann zwar als Zustand, nicht 

jedoch als Bewusstseinszustand bezeichnet werden. Aber auch bei Bewusstseins-

zuständen ist noch einmal eine Unterscheidung hin zu empirisch feststellbaren 

Tatsachen zu treffen, denn diese können wir in einem anderen Sinn beobachten 

und beschreiben. Das muss bei Fremdzuschreibungen und Selbstzuschreibungen 

berücksichtigt werden. 

Für Fremdzuschreibungen gilt: Vom Mitleid einer anderen Person zu sprechen 

ist etwas anderes, als von ihrer körperlichen Erscheinung zu sprechen, es handelt 

sich hier um zwei verschiedene Arten von Objekten. Das Besondere daran ist, dass 

wir manchmal das eine Objekt durch das andere wahrnehmen. Wir sehen mit der 

Körperhaltung auch das Mitleid und nicht beides nebeneinander. Die Ansprüche 

an Exaktheit der jeweiligen Beobachtungen sind allerdings verschieden: Während 

physikalische Objekte sehr präzise beschrieben werden können, stellen Gefühle 

(in den Worten Wittgensteins) »Muster im Lebensteppich« dar, sie sind eingebet-

tet in eine größere räumliche und zeitliche Umgebung, ihre Zuschreibung funkti-

oniert nicht wie eine Momentaufnahme. 

 

3. Die Unmöglichkeit von Introspektion 

Wenn wir von unserem eigenen akuten Mitleid hingegen im Rahmen einer Selbst-

zuschreibung sprechen, berichten wir – nach Wittgenstein – gar keinen Bewusst-

seinszustand. So etwas ist in unseren Sprachspielen gar nicht vorgesehen. Die je-

weiligen Sätze in der ersten Person Präsens sind nur oberflächlich betrachtet »Be-

schreibungen«, ihre eigentliche Funktion ist eine expressive. Sie bringen ein Ge-

fühl zum Ausdruck und sind damit zwar »Signale«, aber keine Berichte aufgrund 

von (Selbst-)Beobachtung. Die Vorstellung einer derartigen Beobachtung lässt 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006 - am 14.02.2026, 11:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resümee | 241 

sich nicht aufrechterhalten; »Introspektion« ist ein irreführender Begriff, dessen 

Bedeutung selbst alles andere als klar ist. Dass wir die Möglichkeit von Introspek-

tion in unseren Sprachspielen gar nicht ernsthaft voraussetzen, zeigt sich auch da-

ran, dass wir uns bei der »Überprüfung« unserer Gefühle nicht auf irgendeinen 

Teil unseres Inneren konzentrieren, sondern auf die Objekte unserer Gefühle. Des-

halb kann auch unsere Auskunft über das Objekt als Auskunft über unseren Ge-

fühlszustand gewertet werden. 

Wittgenstein äußert seine Bedenken gegenüber der Möglichkeit von Intro-

spektion schon in den 30er Jahren (in den Philosophischen Untersuchungen), 

wenn er sich mit dem »Bild vom privaten Inneren« befasst. Ein solches Bild hat 

für ihn zwar als Bild in gewissen Sprachspielen seine Berechtigung, darf aber 

nicht zur Grundlage für metaphysische oder epistemologische Theorien verwen-

det werden. 

Der unterschiedliche Umgang mit Selbst- und Fremdzuschreibungen muss 

nach Wittgenstein als sprachliches Phänomen aufgefasst werden. Es lässt sich aus 

solchen Sprachgewohnheiten keine epistemologische »Autorität der ersten Per-

son« ableiten. Schließlich sind sprachliche Phänomene – eingebettet in die Le-

bensform – bei ihm so etwas wie der »harte Fels«, an dem sich der Spaten zurück-

biegt (PU, § 217): Weitere Erklärungen führen zu nichts, es bedarf bei der Asym-

metrie zwischen der ersten Person Präsens und der dritten Person keiner Theorie, 

welche einen privilegierten kognitiven Zugang zu den eigenen mentalen Zustän-

den systematisch aufzuzeigen versucht. Wittgenstein vertrat in diesem Punkt eine 

Position, die später als Deflationismus bezeichnet wurde. 

Es ist uns zwar nicht möglich, in der ersten Person Präsens unsere eigenen 

Bewusstseinszustände zu beschreiben, doch ein Satz wie »Er tut mir leid!« kann 

ganz verschiedene Funktionen haben. Dazu gehört sicherlich der unvermittelte 

Ausdruck des eigenen Gefühls, aber auch die abschätzige Degradierung des ande-

ren oder die augenzwinkernde, humorvolle Solidarisierung. Daneben gibt es aber 

noch mindestens drei andere Funktionen dieses Satzes, und zwar solche, bei denen 

die Gefahr der Verwechslung mit einer Beschreibung des eigenen Bewusstseins-

zustandes besonders groß ist: a) Das Schwelgen im eigenen Gefühl, welches so 

zur Sentimentalität wird (hier gibt es zwar die Beschreibung eines Gefühls, aber 

nur in dem Sinne, dass das Gefühl durch die Beschreibung erst geschaffen wird), 

b) die Beschreibung des eigenen Mitleids als Disposition (bei Dispositionen han-

delt es sich allerdings nicht um einen Bewusstseinszustand) und c) der Ausdruck 

eines Aspekterlebnisses, welches im Staunen über die Kombination zweier ver-

schiedener Aspekte besteht, wobei sich das Mitleid sich nur auf einen der beiden 

Aspekte bezieht. – In keinem dieser drei Fälle kann von Introspektion gesprochen 

werden, da keine akuten Bewusstseinszustände beschrieben werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006 - am 14.02.2026, 11:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | Unsicheres Mitleid 

4. Irritiertes Mitleid 

Die gerade genannte dritte Möglichkeit kann als irritiertes Mitleid bezeichnet wer-

den – oder mit Wittgenstein auch als ein Mitleid, das zum »Aspekt-Erleben« wird. 

Im Unterschied zum »stetigen Aspekt-Wahrnehmen« bemerkt das Aspekt-Erleben 

nämlich den Aspektwechsel. Das Objekt des Aspekterlebnisses ist nicht der Ge-

genstand oder sein Aspekt (wie beim stetigen Aspekt-Wahrnehmen), sondern die 

Relation zwischen verschiedenen Aspekten desselben Gegenstandes. Es ist das 

Staunen darüber, dass dieser Gegenstand unter zwei verschiedenen Blickwinkeln 

betrachtet werden kann und beide Blickwinkel berechtigt, ja sogar konstitutiv sind 

für den Gegenstand. 

Ganz ähnlich verhält es sich nach Wittgenstein bei Bedeutungserlebnissen. 

Auch sie dürfen – wie Aspekterlebnisse – nicht mit dem alltäglichen und selbst-

verständlichen Erfassen von Bedeutung gleichgestellt werden. Der Unterschied 

zeigt sich am deutlichsten an den Sprachspielen: Nur im Sprachspiel des Aspekt-

Erlebens oder des Bedeutungserlebnisses haben Sätze wie »Ich sehe es jetzt als 

...« oder »Das Wort bedeutet für mich jetzt ...« einen Platz. Im Sprachspiel des 

stetigen Erfassens eines Aspektes oder einer Bedeutung wären solche Sätze Un-

sinn. Übersieht man den Unterschied, kann leicht eine philosophische Theorie im 

schlechten Sinn daraus entstehen: Wer z.B. davon ausgeht, dass das Verstehen 

von Bedeutung generell ein spezifisches Erlebnis sei, macht genau einen solchen 

Fehler. Das Bedeutungserlebnis (bzw. das Aspekt-Erleben) darf nicht zum Modell 

für das alltägliche Auffassen von Bedeutung (bzw. von Aspekten) gemacht wer-

den, unser »normales« Regelfolgen ist von einem bewussten Aspekt-Erleben weit 

entfernt. 

Menschliche Gefühle werden bei Wittgenstein ständig in einen Zusammen-

hang sowohl mit Aspektwahrnehmung als auch mit dem Verstehen von Bedeu-

tung gebracht. Zwar stellt er eine Verbindung zwischen dem Mitleid und As-

pekterlebnissen nicht ausdrücklich her, doch legt der ganze Rahmen seiner Über-

legungen eine solche Anwendung durchaus nahe. Was in dieser Arbeit als unsi-

cheres oder irritiertes Mitleid bezeichnet wurde, beruht im Gegensatz zu einem 

»stetigen« Mitleid auf einem Aspekterlebnis. Es gibt hier ein Schwanken zwi-

schen widersprüchlichen Blickwinkeln, welches mit dem Bemerken eines Aspekt-

wechsels gleichzusetzen ist. Dabei handelt es sich häufig nur bei einem dieser 

Blickwinkel um den des Mitleids. Der andere Blickwinkel sieht das Objekt ent-

weder als nicht wirklich leidend an oder betrachtet dieses Leiden als in gewisser 

Hinsicht gerechtfertigt – oder er relativiert das Leiden, indem er es in einen grö-

ßeren Zusammenhang stellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006 - am 14.02.2026, 11:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resümee | 243 

Unsicher ist das Mitleid also insofern, als ihm eine Irritation über die Gleich-

zeitigkeit der verschiedenen Blickwinkel zugrunde liegt. Das »Kippen« der As-

pekte löst ein Staunen aus, und gerade dieses Staunen wird mit Sätzen wie »Ich 

empfinde so gesehen Mitleid für sie!« (oder »Ich empfinde so gesehen kein Mit-

leid mit ihr!«) zum Ausdruck gebracht. Bei Sprachspielen »stetigen« Mitleids ha-

ben solche Äußerungen keinen Platz – sie erscheinen unsinnig. Der Unterschied 

der Sprachspiele ist also folgender: Während beim stetigen Mitleid als Gemütsbe-

wegung eine deskriptive Selbstzuschreibung nicht vorgesehen ist, kann es diese 

beim irritierten Mitleid der Form nach durchaus geben (allerdings besteht die 

wahre Funktion dann darin, das Staunen über den Aspektwechsel zum Ausdruck 

zu bringen). Gerade mit der Unterscheidung von Sprachspielen wird deutlich, dass 

unsicheres Mitleid keine defizitäre Form eines sicheren (stetigen) Mitleids ist, 

sondern ein Erlebnis von ganz anderer Kategorie. 

 

5. Die sekundäre Bedeutung von »Mitleid« 

Wittgensteins Beispiele für Aspekterlebnisse reichen von Kippbildern (etwa dem 

Hasen-Enten-Kopf) bis zu Bedeutungserlebnissen im Zusammenhang mit einzel-

nen Wörtern – bis hin zu besonderen Wahrnehmungen von Gefühlsäußerungen 

anderer Personen. Immer geht es ihm darum, die jeweiligen Sprachspiele eines 

stetigen Aspekt-Wahrnehmens von denen eines Staunens über das Kippen zu un-

terscheiden. Diese Unterscheidung ergibt sich u.a. dadurch, dass bei Aspekt- und 

Bedeutungserlebnissen bestimmte Begriffe eine »sekundäre Verwendung« erhal-

ten. Gemeint sind zum Beispiel die Begriffe des Sehens oder der Bedeutung. 

In der Literatur über Wittgenstein findet sich eine verbreitete Interpretation 

der »sekundären Bedeutung«, die zu hinterfragen ist: Sekundäre Bedeutung wird 

dort nämlich im Sinne eines zusätzlichen Aspektes neben dem vertrauten Aspekt 

verstanden. Oder, bezogen auf Bedeutung: Die sekundäre Bedeutung ist eben jene 

Bedeutung, die durch das Bedeutungserlebnis erschlossen wird. Diese Interpreta-

tion lässt sich mit den entsprechenden Passagen bei Wittgenstein jedoch nicht in 

Einklang bringen, denn hier ist es der Begriff »Bedeutung« selbst, der im Zusam-

menhang mit Aspekt- oder Bedeutungserlebnissen sekundär verwendet wird. Be-

zogen auf das Mitleid kann das heißen, dass der Begriff »Mitleid« (beim unsiche-

ren oder irritierten Mitleid) sekundär verwendet wird. 

 

6. Unsicheres Mitleid und Würde 

Es besteht allerdings keine Notwendigkeit, »Mitleid« auf diese Weise sekundär zu 

verwenden. Brecht und Arendt machen das zum Beispiel nicht, obwohl beide je-

weils Varianten eines irritierten Mitleids kennen. Brecht strebt eine solche Hal-

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006 - am 14.02.2026, 11:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | Unsicheres Mitleid 

tung beim Theaterpublikum an, Arendt spricht von Solidarität gegenüber Men-

schen, deren Freiheit in Gefahr ist. Dass beide für ihre Anliegen den Begriff des 

Mitleids nur ansatzweise verwenden, liegt wohl daran, dass sie davor zurückschre-

cken, Menschen allzu einseitig unter dem Blickwinkel ihres Leidens wahrzuneh-

men und sie gerade deshalb nicht in ihrer Würde ernst zu nehmen. Der Begriff 

eines irritierten Mitleids könnte die Position von Brecht und Arendt allerdings ko-

härenter machen, denn bei ihm gibt es zusätzlich zum Mitleid noch einen weiteren 

Blickwinkel, und der verbietet es, das Objekt zum passiven Opfer zu machen. Ge-

rade mit Brecht und Arendt lässt sich zeigen, dass eine bestimmte Form von irri-

tiertem Mitleid dem Objekt mehr Würde zugestehen kann als stetiges Mitleid. 

Das muss nicht für alle Varianten von irritiertem Mitleid gelten, schließlich 

gibt es unsicheres Mitleid ja zum Beispiel auch gegenüber einer Fliege. Nur weil 

wir in unserer Beurteilung der Schmerzfähigkeit der Fliege schwanken, verleihen 

wir dieser nicht mehr Würde. Grundsätzlich gilt aber: Je mehr wir uns mit dem 

Aspektwechsel beschäftigen, desto mehr auch mit dem Objekt insgesamt, da die 

Aspekte doch zu »internen Eigenschaften« des Objekts werden. Wir überfahren 

das Objekt nicht mit unserem sicheren Gefühl, sondern bleiben in unserer Unsi-

cherheit gewissermaßen vor ihm stehen. Es gibt eine Kombination von Aufmerk-

samkeit und Distanz, deren Ergebnis durchaus eine Haltung des Respekts sein 

kann. Wenn wir z.B. schwanken zwischen der Einstufung einer Person als Opfer 

und als Täter, ermöglichen wir ihr auf diese Weise mehr Autonomie oder die Frei-

heit, sich einem kategorisierenden Verständnis zu entziehen.1 Und genau das kann 

als Würde bezeichnet werden. 

Von irritiertem Mitleid können wir erst dann sprechen, wenn das Verhältnis 

der beiden Blickwinkel nicht beliebig ist, sondern uns als »interne Relation« be-

schäftigt. Stünden die Blickwinkel mit ihren möglichen Aspekten in einem kon-

tingenten Nebeneinander, wäre unser Wunsch nach Kategorisierung nicht ernst-

haft irritiert. Die Widersprüchlichkeit könnte durch den Hinweis auf unterschied-

liche Zeitpunkte oder auf unterschiedliche Betrachter sofort entschärft werden. 

Beim unsicheren, irritierten Mitleid gibt es hingegen ein Staunen über die Wider-

sprüchlichkeit der Formen, die Ambiguität ist im Objekt selbst angelegt. Das 

macht uns unfähig, die andere Person als Exemplar einer Gruppe einzuordnen 

bzw. zu bestimmen. Die sich einer eindeutigen Bestimmung entziehende Person 

erfahren wir so als potentiell selbstbestimmtes (autonomes) Wesen. 

 

                                                             

1  In Abwandlung von Kants kategorischem Imperativ ließe sich vielleicht sagen: »Be-

trachte einen Menschen jederzeit zugleich als Täter und niemals bloß als Opfer, wenn 

du seine Würde respektieren willst«. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006 - am 14.02.2026, 11:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resümee | 245 

7. Wittgenstein und die Neuropsychologie 

Zwischen Wittgenstein und der Neuropsychologie gibt es durchaus inhaltliche Ge-

meinsamkeiten: Beim Verstehen mentaler Zustände anderer Personen existiert für 

beide grundsätzlich keine deutende Instanz zwischen Wahrnehmung und Reak-

tion. Diese geschehen in einem. Das gilt sowohl für Wittgensteins Beschreibung 

eines »blinden« Verstehens als auch für die »geteilten Netzwerke« (die sogenann-

ten Spiegelneuronen) in der Neuropsychologie. Zu beachten ist jedoch, dass der 

Forschungsgegenstand bei Wittgenstein die Sprache ist, in den Neurowissenschaf-

ten hingegen erklärtermaßen neuronale Aktivitäten. 

Wittgenstein weist in diesem Zusammenhang auf ein Spannungsverhältnis 

zwischen psychologischer Alltagssprache und wissenschaftlicher Terminologie 

hin. Diese Spannung ist auch durch den inzwischen erzielten Fortschritt der Neu-

ropsychologie nicht Geschichte. Im Gegenteil: Die neurowissenschaftliche Suche 

nach Entsprechungen geht davon aus, dass psychologische Alltagsbegriffe »Zu-

stände« bezeichnen, berücksichtigt aber nicht die Vielfalt einer solchen Zustands-

haftigkeit. Die Zustände, von denen unsere alltäglichen Sprachspiele rund um Ge-

fühle und Dispositionen sprechen, sind keine direkt beobachtbaren Zustände; und 

zwar nicht aus Mangel an Instrumenten, sondern in logischer Hinsicht. Über den 

psychischen Zustand entscheidet nicht die momentane Verfassung der Person, 

sondern die Möglichkeit der Zuschreibung aufgrund einer räumlichen und zeitli-

chen Umgebung. Diese Umgebung gibt uns nicht nur indirekte Hinweise auf ein 

verstecktes Faktum, sondern sie entscheidet tatsächlich über die Korrektheit der 

Zuschreibung. Der Satz »Gott, wenn er in unsere Seelen geblickt hätte, hätte dort 

nicht sehen können, von wem wir sprachen« (PU II, S. 558) gilt auch für die Neu-

rologie: auch sie kann nicht an der Umgebung vorbei (mit dem allwissenden Blick 

in unseren Körper) Zuschreibungen für mentale Zustände vornehmen. 

Auch die Neurowissenschaften verwenden Begriffe, welche in alltäglichen 

Sprachspielen beheimatet sind, schließlich wollen sie in einem allgemeinen ge-

sellschaftlichen Diskurs verstanden werden. Die Funktion dieser Begriffe ist in 

den alltäglichen Sprachspielen jedoch eine andere als die der Bezeichnung für em-

pirisch erfassbare Zustände. Es bedarf daher verschiedener Sprachanalysen, um 

zu vermeiden, dass Begriffe voreilig aus ihren Sprachspielen extrahiert werden. 

Klärungsbedürftig ist im Rahmen wissenschaftlicher Aussagen z.B. der Begriff 

des »Wissens«. Die Überlegungen Wittgensteins könnten hier von Nutzen sein. 

 

8. Unbestimmtheit und Anteilnahme als Lebensform 

Steht das Bemühen um eine möglichst exakte empirische Bestimmung psychi-

scher Zustände im Zeichen des Wunsches, jegliche »Unschärfen« der beteiligten 

Sprachspiele zu beseitigen, stellt sich noch eine weitere Frage: Wollen wir eine 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006 - am 14.02.2026, 11:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 | Unsicheres Mitleid 

solche Eindeutigkeit überhaupt? Wittgenstein hat darauf hingewiesen, dass zu un-

serer Lebensform neben der »Ungleichförmigkeit des Verhaltens« auch die »un-

wägbare Evidenz« bei der Zuschreibung von psychischen Zuständen gehört. Für 

das Urteil über die Gefühle anderer Menschen gibt es keine zwingenden Argu-

mente, unsere psychologischen Sprachspiele sind geprägt von einer grundsätzli-

chen »Unsicherheit«. Diese ist aber erstens keine Unsicherheit des permanenten 

Zweifelns, denn meist werden Gefühlszustände mit großer Gewissheit zugeschrie-

ben. Zweitens handelt es sich auch nicht um eine Unsicherheit aufgrund einer feh-

lenden Information: Beim tatsächlichen Schwanken zwischen zwei möglichen Zu-

schreibungen kann jede noch so große Evidenz nur eine »unwägbare« sein. Wir 

stellen in psychologischen Sprachspielen keine verifizierbaren Vermutungen an, 

wie wir es bei einem Schätzspiel machen, wo es etwa darum geht, die Zahl der 

Nudeln in einem Glas richtig zu bestimmen. Es kann bei der Beurteilung des Ge-

fühlszustandes anderer Menschen kein »Nachschauen« geben, mit dem alle offe-

nen Fragen beseitigt werden könnten. 

Damit hängt auch jene Haltung zusammen, die wir meist als Empathie be-

zeichnen. Wittgenstein selbst hat die »spontane Zustimmung« oder »spontane 

Sympathie« gerade mit der Unbestimmtheit psychologischer Sprachspiele ver-

knüpft und als Teil unserer Lebensform beschrieben. Wenn wir im Rahmen unse-

rer »Einfühlung« die Zustände anderer Menschen in einem gewissen Sinn erleben, 

so gibt es dabei keine letzte Exaktheit. Es ist nicht so wie beim »Gefühl«, dass 

dieser Tisch mehr als einen Meter lang ist. Die Möglichkeit einer Überprüfung 

fehlt bei der Einfühlung nicht aus zufälligen Gründen – da wir eben noch nicht die 

technischen Möglichkeiten haben, in die Gehirne anderer Menschen hineinzu-

schauen –, sondern sie muss fehlen. Streben wir somit Eindeutigkeit ohne un-

scharfe Ränder und Unbestimmtheiten an, so müssen wir uns auch im Klaren dar-

über sein, dass wir damit bereit sind, auf sehr vieles zu verzichten, was unser zwi-

schenmenschliches Leben prägt. »Empathie« erzeugt in einer häufigen Wortver-

wendung zwei Dinge gleichzeitig: unsere Überzeugung bezüglich des psychi-

schen Zustandes anderer Menschen und dazu noch eine Form der Anteilnahme (da 

uns dieser Zustand des anderen ja »etwas angeht«). Es ist gerade diese Kombina-

tion, welche es unmöglich macht, Empathie durch bloße Informationen zu erset-

zen. Eine solche Veränderung würde tatsächlich unsere »Lebensform« auf den 

Kopf stellen. 

Was hat dieser letzte Punkt mit dem Mitleid zu tun? Es soll hier nicht der Feh-

ler gemacht werden, den Begriff des Mitleids allzu sehr zu strapazieren. Empathie 

ist noch lange nicht Mitleid und wenn Empathie auch grundlegend für unsere zwi-

schenmenschliche Kommunikation ist, so darf deshalb nicht gleich einer bestimm-

ten Form von Mitleid universale Bedeutung beigemessen werden. Doch auch vom 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006 - am 14.02.2026, 11:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resümee | 247 

Mitleid kann gesagt werden, dass in ihm Information und Anteilnahme kombiniert 

sind. Diese beiden Elemente können hier sogar in einen ganz spezifischen Kon-

flikt geraten: Es gibt Konstellationen, in denen wir einerseits verstehen wollen 

bzw. nach Zusammenhängen und großräumigen Handlungsmöglichkeiten suchen, 

in denen wir aber andererseits das Leiden des ganz individuellen Anderen fühlen 

und ihm ganz nahe sein wollen. Der Wunsch nach Verstehen und Handeln kann 

sich gegen den Wunsch nach erlebter Nähe stellen, trotzdem ist er auf ihn ange-

wiesen. Umgekehrt möchte vielleicht das bloße Mitfühlen den Aspekt der Infor-

mationen ausblenden, doch auch hier gilt: es ist auf ihn angewiesen, weil es sonst 

aufhört, sich selbst ernst zu nehmen (am Ende des vierten Kapitels wurde eine 

solche Aspekt-Kombination als Form eines irritierten Mitleids aufgezeigt). 

Mit diesen Überlegungen sind wir jedoch über die Zielsetzung der vorliegen-

den Arbeit hinausgelangt. Sie können hier nur angedeutet werden und bedürften 

einer detaillierteren Untersuchung anhand konkreter Sprachspiele. Es zeigt sich, 

dass für eine sprachphilosophische Erkundung rund um das Mitleid noch vieles 

übrig bleibt: So gewinnbringend es war, von Wittgenstein auszugehen, so sehr 

bestand darin auch eine thematische Einschränkung. Vieles blieb ausgeklammert, 

weil sich bei Wittgenstein keine unmittelbare Anknüpfung ergab. Allerdings 

müsste sein anti-essentialistischer Ansatz für weitere Untersuchungen das Leit-

prinzip bleiben. Denn nicht darum geht es, Wesentliches über das Mitleid auszu-

sagen, sondern Neues über bestehende Sprachspiele mit Mitleidsbegriffen. Die 

Suche ist eine Begriffssuche. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006 - am 14.02.2026, 11:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443224-006 - am 14.02.2026, 11:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

