
it does not capture the mainstream of ecological anthro-
pology today. Even within the distinguished universe of
documenting Evenki-knowledge there could have been
room to explore the almost 150 years of documentation
of Evenki linear notations to denote topography and hy-
drology. Prince Kropotkin’s hydrological sketch maps
drawn together with his Tungus-Evenki guide Maksi-
mov in 1866 arguably formed an early foundation for
contemporary topographic maps. Bruno Adler’s thick
1910 volume on the maps of “primitive people” docu-
mented many examples of Evenki sketch maps with an
analysis of their notation. In this version of what is an
distinguished and entangled mapping tradition, comput-
er imaging is overlaid overtop of a digital photograph.
This creates a new platform but also new questions. For
example, when the warming rays of the sun are repre-
sented as yellow arrows – is this a feature of the graph-
ics programme on the computer or the way that the
sun’s warmth is understood? If it were easy to produce
wavy lines would these have been preferable. How
would one draw on a computer more prosaic accounts
that (some) Evenkis use to describe how the land
breathes, and thus distributes cold, warmth, and air
pockets across space? Finally as a work within the ex-
panding genre of research into traditional ecological
knowledge (represented here with the acronym TEK)
the work reads as preliminary and not quite fully edited.
There are literally hundreds of studies of this type from
around the world and especially representing Arctic and
sub-Arctic peoples of North America. This work also
has a history, and even a set of stock criticism about the
desirability of “translating” knowledge into texts. Some
of these debates go back to the 1970s but none are real-
ly referenced here. The theoretical work of the volume
is devoted to explaining the flexible way Evenki herders
approach the idea of adaptation and resilience. One is
tempted to think of Shirokogoroff’s early 20th-century
“Tungus hypothesis” as an example of how Evenki
worldviews do not mesh with those of urban academics.
Or, there might have been room to link to how this issue
has been extensively addressed in other TEK studies
from Inuit, to Saami, to Gwich’in. Much of these dis-
cussions focus on how knowledge is often re-embedded
in new contexts and is not really very “traditional.”
There are hints at that in this book in the above men-
tioned discussion of snowtypes that assist in the con-
struction of snowmobile roads, or the intricate knowl-
edge of the midwinter ulan overflow. In all of these cas-
es one has to take as given the heavy Soviet-designed
buran snowmobile which is particularly vulnerable to
thin ice. Perhaps one or two generations ago, ulan-
knowledge might have been different since travelling
with reindeer and sleds over overflows does not pose
the same problems (and in my experience is often quite
fun). Similarly, the Canadian Arctic, industrialized with
the lightweight Bombardier Elan skidoo, posed entirely
different questions of keeping one’s eyes open for soft,
crumbly snow which could drown the machine on dry
land.

In short, this detailed and authoritative work presents
an excellent example of advantages of collaborative
fieldwork. It represents the beginning of a conversation
and will likely spark future reflection on the best tech-
niques for talking about troubling ecological issues.

David G. Anderson (david.anderson@abdn.ac.uk)

Loyen, Ulrich van: Neapels Unterwelt. Über die
Möglichkeit einer Stadt. Eine Ethnografie. Berlin:
Matthes & Seitz, 2018. 454 pp. ISBN 978-3-95757-
471-8. Preis: € 28,00

In seinem neuen Buch versucht der Ethnologe, Lite-
ratur- und Medienwissenschaftler Ulrich van Loyen
eine historische und ethnografische Annäherung an
Neapel, eine Stadt, die bis heute die Imagination und
Todessehnsucht von Nordeuropäern beschäftigt. Neapel
liegt unterhalb des immer noch aktiven Vesuv, in einer
Zone der Unsicherheit, der Gefahr und des Todes. Auf
diese besondere Bedrohung sowie auf eine Geschichte
gewalttätiger Unterwerfungen hat die Stadt mit vielfälti-
gen rituellen Inszenierungen von Liminalität geantwor-
tet, die nicht zufällig in der Unterwelt stattfinden. Unter
Kirchen, insbesondere in den Stadtvierteln der Armen,
in Grüften, Krypten und Höhlen werden Totenkulte ge-
feiert, die van Loyen als teilnehmender Beobachter un-
tersucht hat. So erhalten im “Kult der Seelen im Fege-
feuer” anonyme Tote Sichtbarkeit und Medialität durch
die in der Unterwelt aufbewahrten Knochen. Die Leben-
den, meist Frauen, “adoptieren” zum Beispiel den Schä-
del eines Unbekannten, reinigen ihn, bis er glänzt, und
betten ihn in einen Karton. Sie beten für den von ihnen
erwählten Toten, damit er aus dem Fegefeuer springe
und in den Himmel komme, um dann von dort aus, als
Gegengabe, seinen Segen zu spenden. Auf diese Weise
arbeiten sie, wie van Loyen schreibt, mit den Toten am
Leben.

Van Loyens Darstellung von Neapels Unterwelt und
ihren Kulten beschränkt sich nicht nur auf das Toten-
reich mit seinen Knochen, Untoten, Wiedergängern und
Geistern, sondern schließt auch die Mafia und die viel-
fältigen Beziehungen einiger Kulte zum Drogenhandel,
zur Prostitution und Kleinkriminalität mit ein. Weil die
Unterwelt jedoch nur in ihrem Bezug zur Oberwelt ver-
standen werden kann, analysiert van Loyen auch die
Spannungen zwischen der katholischen Kirche und den
protestantischen Pfingstkirchen sowie die Konflikte in-
nerhalb der katholischen Kirche zwischen Priestern und
Charismatikern. Während Priester der Amtskirche ver-
suchen, den äußerst erfindungsreichen charismatischen
Frauen und Männern Grenzen zu setzen und die Kno-
chenkulte einzudämmen, entwickeln die Unterweltler
dramatische Inszenierungen, in denen sie ihr Leiden und
ihre Schmerzen über die eher unorthodoxen Beziehun-
gen zu den Knochen der Toten zum Ausdruck bringen
und zum Wohl der Lebenden zu wenden suchen. Von
daher liefert van Loyens Buch auch einen wichtigen
Beitrag zur Ethnografie der globalen katholischen Kir-

612 Rezensionen

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-612 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:44:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-612


che und ihrer spezifischen lokalen Ausprägung in Nea-
pel.

Im Gegensatz zu den klassischen Ethnografien, in de-
nen der Ethnograf in einer objektivierenden Sprache im
Text verschwindet, gibt es in van Loyens Buch
ein “Ich”, das sowohl in Zitaten aus dem Feldtagebuch
wie im restlichen Text immer wieder die eigene Position
in den Interaktionen mit den Gesprächspartnern reflek-
tiert. In Zeiten vor dem Computer besaß das Feldtage-
buch unter Ethnologen eine geradezu fetischistische
Qualität, weil die ethnografische Arbeit hier ihre erste
schriftliche Fixierung erfuhr. Feldnotizen sind meist
fragmentarisch und roh, und sie bilden die Basis für
spätere Reflexionen, Analysen und Synthesen. Vom
schrecklichen Verlust, von verlorenen, gestohlenen oder
verbrannten Feldtagebüchern erzählen denn auch Anek-
doten, Berichte und Träume von Ethnografen, wie sie
Roger Sanjek (1990) gesammelt hat.

In van Loyens Buch geben die Zitate aus dem Feldta-
gebuch, die sich durch kursive Schrift abgrenzen, sich
aber meist bruchlos in den weiteren Text fügen, keinen
Einblick in das intime Leben des Ethnografen wie etwa
in Malinowskis posthum veröffentlichtem Tagebuch.
Sie sind auch nicht fragmentarisch oder roh, sondern
geben Auskunft über die Menschen, denen er während
der Forschung begegnete. In den Zitaten charakterisiert
er sie, liefert biografische Details und beschreibt, in
welcher Weise sie an der Macht der Liminalität ihres je-
weiligen Kultes teilhaben. Er gibt ihre Aussagen in be-
reits bearbeiteter Form wieder, als indirekte Rede. Da-
bei verschmelzen die Aussagen der Gesprächspartner
mit van Loyens Bearbeitung zu einem gemeinsamen
Projekt der Übersetzung.

Die Tagebucheintragungen, die in den Anmerkungen
datiert werden, formulieren auch Vermutungen, Gedan-
ken und theoretische Ansätze. Doch sie unterscheiden
sich nicht wesentlich vom übrigen Text. Ihnen kommt
kein besonderer Status zu, außer dass sie eine erste Fas-
sung liefern, die aber oft bereits ein hohes Reflexionsni-
veau aufweist. Die Zitate aus dem Tagebuch beanspru-
chen also keinen “authentischeren” Status als der Rest
des Buches. Sie versuchen auch nicht, den Ethnogra-
fen “durchsichtig” zu machen. Beide Textsorten stehen
gleichberechtigt nebeneinander und bilden eine wunder-
bar produktive Collage, die höchst konkrete Interaktio-
nen und Ereignisse mit theoretischen Reflexionen ver-
bindet.

In “Neapels Unterwelt” gibt van Loyen auch Einblick
in eine umgekehrte Ethnografie, in die Art und Weise,
wie er und seine Forschung von Frauen und Männern,
mit denen er zusammenarbeitete, wahrgenommen wur-
den. So erkennt zum Beispiel eine Katholikin auf den
ersten Blick, dass er voll des Heiligen Geistes sei; ande-
re Frauen sind skeptisch und sehen ihn als “Professor”
und damit als eher suspekte Person. Diese Zuschreibun-
gen gewähren Einblick in fremde Fremderfahrung und
zeigen, wie die Subjekte seiner Forschung ihn in ihren
Kategorien in Besitz genommen haben. Gegen die
Selbstwahrnehmung, Intentionen und Forschungspläne

des Ethnografen vervielfachen sie Versionen von ihm,
die nicht immer schmeichelhaft sind. Offensichtlich er-
möglichen aber gerade diese eher destabilisierenden Er-
fahrungen ein Verständnis des Differenten.

Van Loyen beschreibt auch, wie die Subjekte seiner
Forschung ihn nicht als außenstehenden Beobachter ak-
zeptieren, sondern mit allen Mitteln in ihr (religiöses)
Leben einzubinden suchen. Als Agnostiker zwingen sie
ihn, vor der Madonna niederzuknien und Bibeltexte vor-
zulesen; er wird, ob er will oder nicht, gesegnet und ge-
heilt. Sie erzählen ihm, dass sie ihn erwartet haben und
sein Auftauchen in der Krypta bereits als Antwort auf
die Toten zu verstehen sei. Nicht nur die Lebenden, of-
fensichtlich auch die Toten haben ein Interesse daran,
ihn zu vereinnahmen, manchmal ein bisschen auszunut-
zen und nach ihren Vorstellungen zu formen.

Weder in den Zitaten aus dem Feldtagebuch noch im
restlichen Text erscheint der Ethnograf als Allwissen-
der, sondern stets als einer, der immer wieder verunsi-
chert ist, der zweifelt, Fehler begeht, ein bisschen lügt
und in Konflikte gerät, die ihn bis in seine Träume ver-
folgen. Eine Demontage ethnografischer Autorität fin-
det statt, die sich mit einem epistemologischen Gewinn
verbindet. Denn es gelingt van Loyen, ethnografische
Forschung als einen Prozess darzustellen, der nicht ei-
gentlich planbar ist, sondern sich aus mehr oder weniger
zufälligen Begegnungen mit verschiedenen Personen er-
gibt. Mit jeder neuen Bekanntschaft oder Freundschaft
eröffnen sich neue Wissens- und Forschungsfelder, neue
Argumente, ein anderer Kult, ein anderes Leiden, weite-
re Knochen, Tote und Heilige und überraschende Heils-
versprechen. Der enorme Anteil, den diese Frauen und
Männer an der Produktion ethnografischen Wissens und
theoretischer Reflexion haben, findet auf diese Weise
Anerkennung. Und dies erlaubt dem Leser seinerseits,
eingebunden in das Spiel wechselseitiger Interpretatio-
nen, an der Produktion ethnografischen Wissens teilzu-
haben und den manchmal verschlungenen Wegen der
Forschung zu folgen.

Dazu gehört auch, dass van Loyen eben nicht nur eth-
nografische Feldforschung “vor Ort” betreibt, sondern
auch Medien wie Film, Literatur und Fotografie mit in
die wechselseitigen Interpretationen einbezieht. Das
wiederum ermöglicht ihm, in seinen Begegnungen her-
auszuarbeiten, wie sehr das Selbstbild der Neapolitaner
sich auf Fremdbilder stützt, zum Beispiel auf Francis
Ford Coppolas Film “Der Pate” (1972), Ridley
Scotts “Der Gladiator”“ (2000) oder Carlo Le-
vis “Christus kam nur bis Eboli” (1946). Das lokale
Wissen erscheint also in seiner transkulturellen Ver-
flechtung, als Resultat und Feedback von unzähligen ei-
genen und fremden Erzählungen, die Transformationen
voneinander sind und Zeugnis geben von einer geteil-
ten, niemals endenden Reflexivität.

Unbedingt erwähnen möchte ich schließlich die aus-
gezeichneten Fotografien, die die Ethnologin, Fotogra-
fin und Filmemacherin Anja Dreschke zum Text beige-
steuert hat. Sie geben Einblick in die außerordentliche
Bilderbegeisterung des neapolitanischen Katholizismus

Rezensionen 613

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-612 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:44:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-612


und illustrieren den Reichtum an Votivgaben, unzählige
Fotoportraits, vergoldete Nadeln für den (beendeten)
Drogenkonsum, verkleinerte Nachbildungen von Ge-
fängnistüren und Handschellen.

Das große Verdienst dieses Buches besteht darin, die
neapolitanische Unterwelt mit ihrer Oberwelt in zahlrei-
chen Facetten, Ambivalenzen und Verstrickungen nach
innen und nach außen zur Darstellung gebracht zu ha-
ben, inklusive dem darin eingeschlossenen, sich immer
wieder in Frage stellenden Ethnografen. Neapels Unter-
welt ist ein gelungenes Beispiel für eine symmetrische
und transkulturelle Ethnografie, der es nicht um einen
ethnografischen Monolog, sondern um wechselseitige
Relationen, Austauschprozesse und Spiegelungen geht.

Heike Behrend (ama06@uni-koeln.de)

Mageo, Jeannette, and Elfriede Hermann (eds.):
Mimesis and Pacific Transcultural Encounters. Making
Likenesses in Time, Trade, and Ritual Reconfigurations.
New York: Berghahn Books, 2017. 278 pp. ISBN
978-1-78533-624-9. (ASAO Studies in Pacific Anthro-
pology, 8) Price: $ 130.00

The concept of mimesis has long gained currency in
anthropological literature. In her “Introduction,” Mageo
teases out the volume’s overarching theme of mimesis
as a communicative and heuristic devise through which
processes of othering and self-fashioning are performed,
proposing a suggestive tripartite typology that accounts
for shifting power relations between colonizers and col-
onized. The essays in the volume, presenting a wide-
ranging exploration of mimetic behaviors in Oceania,
partially corroborate such a classificatory attempt, at the
same time pointing at its fuzzy boundaries.

Merlan’s close reading of encounters between Aus-
tralian Aborigines and early explorers (chap. 1) pro-
vides a compelling example of the communicative di-
mension of mimetic behavior, at once universal and
“culturally available and highly developed framework
for sociability” (45). Contrasting the mimetic behavior
of the early encounters with more recent forms of
mimesis-as-mockery of Europeans, Merlan reminds us
of the necessity to historically contextualize these per-
formances.

Several chapters address the issue of mimetic
practices in the global market. Hammond (chap. 4)
shows how the tourist market of “Tahitian Weddings”
rests upon an array of colonial images that feed on one
hand the tourists’ imagination of the exotic while on the
other fuel a local cultural Renaissance. The complex
mirroring of images of the Self produced by Others is
also explored by Pearson (chap. 3), who shows how
some Māori communities took the occasion of the en-
counter with Native Americans (who were touring New
Zealand to promote the Paramount movie “The Vanish-
ing Race”) to articulate a common grammar of White/
Indigenous relations in settler societies. While well
aware “they were represented by commercial and cul-
tural forces far away and beyond their control,” both in-

digenous groups “chose to simultaneously acknowledge
the power of these forces and defy them by expressing
their indigenous affinity and themselves as modern
agents in the global cultural economy” (102).
Lohmann’s analysis of trade-stores in Asabano villages
(Papua New Guinea) shows the structural limits of the
mimetic appropriation of capitalism in this area. Despite
their mimesis of capitalist forms, Asabano en-
trepreneurs are bound to fail because the local egalitari-
an ethos and gift economy prevent storeowners to make
profit from their own kin. The remoteness of the area
exacerbates this situation by making impossible to reach
out for non-intimate consumers, thus turning their busi-
ness to profits. Ultimately “in order [for these trade
stores] to work, unacceptable and possibly unfeasible
cultural and social changes to relational schemas would
have to be made” (178).

Jarillo de la Torre (chap. 5) turns his gaze on mimesis
by engaging with the production of tourist art in the
Trobriand. The chapter shows how local carvers incor-
porate foreign images (expressing a locally valued inno-
vation) into such art while maintaining a distinctive
“traditional” character that appeals to the foreign buyer.
Drawing on the rich literature on the object/person rela-
tion in Melanesia, Jarillo de la Torre argues that such in-
novations aim at establishing potential relations with an
external and powerful Other, thus making “the mimetic
image [into] … a tool of intercultural and intracultural
comprehension” (158).

Objects are often catalysts for the appreciation of
how mimesis manifests. Mageo (chap. 2) draws on a
rich archive of 19th-20th-centuries photographs of colo-
nial Samoa, which provide a tableau of mimetic
practices involving combs, hairstyles, and cloths. These
images are used to track the history of changing cultural
schemas over time in colonial Samoa, showing how acts
of mimesis on both side of the colonial world created
“collaborative mental spaces …” (52) in which novel
cultural and social forms could be explored. Hermann
(chap. 7) too looks at objects to show how mimesis
works in the context of Banabans’ birthday celebrations.
In her rich description of one of such celebrations, she
shows how several dresses are used as ethnic signifiers
to trace connections between them and their Other,
throughout the troubled history of Banabans’ relocation
to Fiji from their home island and its subsequent incor-
poration into the Kiribati nation-state. By displaying
different dress-signifiers “to achieve mimetic equality
with powerful others, … [Banabans] show they are ca-
pable of bridging the cultural … distances separating …
[Banabans and their Others] and demonstrate the agen-
cy they need in intercultural negotiations” (204).

Two chapters insert the relation between mimesis and
change into recent debates over continuity and change
raised by the Anthropology of Christianity. Carucci
(chap. 8) argues against the idea of a possible rupture
with previous cultural forms, using his rich material on
Marshall Islanders’ Christmas celebrations to analyze
the mimetic reminders to past practices and images as

614 Rezensionen

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-612 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:44:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-2-612

