
 

5.  Abschweifung: Gemeinsinn 

 
Ich gehe auch hier wieder von der Annahme aus, 
dass niemand dafür plädieren wird, Vereinigun-
gen von Kopfjägern zu subventionieren oder 
auch nur zu dulden.1  
CORNELIUS CASTORIADIS  

 
 
 
Mit den bisherigen Ausführungen zum Begriff der Autonomie zeigte sich ein 
grundlegendes Verständnis von Freiheit, das nur im engen Zusammenhang mit 
der gemeinsamen Praxis begriffen werden konnte. Um diesem Verständnis nä-
herzukommen, soll in diesem Abschnitt eine konzeptuelle Verbindung zum Be-
griff des Gemeinsinns erarbeitet werden. Insofern wird sich auch beispielhaft 
zeigen lassen, dass damit ein Problem, mit dem heutige Staaten zu schaffen ha-
ben, durch eine Radikalisierung des demokratischen Verständnisses lösen liesse 
bzw. auflöste. Die These ist, dass der hergebrachte Begriff des Gemeinsinns im 
Sinne einer autonomen Praxis aller verstanden werden kann und so eine neue 
Wendung erfährt. Damit wird der Begriff aus seiner liberal-bürgerlichen Traditi-
on gelöst und im Sinne der Autonomie von Castoriadis interpretiert. Der Begriff 
soll insofern aus seinem bisherigen Zusammenhang »entwendet« werden.2 Das 
Ziel mit der Re-aktualisierung ist, das Konzept von Castoriadis einerseits in die 
Tradition der politischen Theorie einzubinden und andererseits sein Konzept zu 
erweitern.  
 
 

                                                           
1  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 249. 
2  Gilcher-Holtey, Ingrid: Transformation durch Subversion, S. 205f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


172 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

5.1  GEMEINSINN UND SEINE BEDEUTUNG 
 
Gemeinsinn bezeichnet eine meistens »spezifisch soziale Haltung«.3 Die von 
Kohler aktualisierte positiv gewertete Bedeutung dieses Gemeinsinns wird hier 
aufgenommen. Damit ist gemeint, dass nicht – das soll hier systematisch ausge-
schlossen werden – von Gemeinwohl gesprochen wird, sondern ganz gezielt nur 
von Gemeinsinn. Der Begriff des Gemeinwohls birgt zu viele – zu oft bediente – 
politische Fallstricke, die es hier auszuschließen gilt. Kohler bietet entsprechen-
de Ansatzpunkte, indem er die Begriffe systematisch unterscheidet:  
 
»Während der Begriff des ›Gemeinwohls‹ auf die objektiven Inhalte zielt, die das für die 
Gemeinschaft und die sie bildenden Menschen Zuträgliche formulieren, meint der Aus-
druck ›Gemeinsinn‹ normalerweise eine motivationale Bereitschaft, nämlich die Neigung 
Einzelner oder eines Kollektivs zugunsten der anderen Gemeinschaftsangehörigen bzw. 
der Gemeinschaft als solcher etwas zu leisten, was für die Handlenden mit Belastungen, 
vielleicht sogar mit lebensbedrohlichen Pflichten verbunden ist.«4 
 
Neben dieser Definition geht Kohler im Laufe seines Essays Bürgertugend und 
Willensnation auch genauer auf die Bedeutung des Gemeinsinns ein, wenn er 
schreibt, dass drei Dinge wesentlich seien. Erstens beziehe sich dieser Gemein-
sinn, der größtmögliche Autonomie anstrebe, auf »eine öffentliche, plurale und 
zugleich gemeinsame Welt«.5 Zweitens sei der Gemeinsinn nicht bloß Ausdruck 
einer »gefühlsmässigen, quasifamilialen und sozialpsychologisch gut erklärbaren 
Kollektivempfindung, sondern die Wurzel eines vernünftig-diskursiven Wir-
Bewusstseins«.6 Drittens sei die »staatsbürgerliche Wir-Intelligenz und diskursiv 
berührbare Wir-Empfindung« eine zu lernende Instanz.7 Entsprechend dieser 
Präzisierung bedarf es einer minimalen Identifikation mit den Institutionen, um 
überhaupt das Befolgen und den praktischen Weiterbestand dieser auch subjektiv 
zu verwirklichen: »[G]ut geht das Ganze jedenfalls nur, wenn die objektiv-
institutionelle Struktur und die subjektiv-bewusstseinsmässige Moral aufeinan-
der Bezug nehmen«.8 Dem entspricht weitergehend eine Verschränkung wie sie 
Münkler und Bluhm schildern, welche die Handlungsorientierung und Repro-

                                                           
3  Kohler: Bürgertugend und Willensnation, S. 15. 
4  Ebd., S. 19. [Herv. i.O.] 
5  Ebd., S. 27. 
6  Ebd., S. 28. 
7  Ebd. 
8  Ebd., S. 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 173 

duktion der Institutionen betrifft: »Zurecht sind für Dahl und Scharpf Gemein-
wohl und Gemeinsinn nicht nur als einfache Handlungsorientierung wichtig, 
sondern sie zielen zugleich auf die Reproduktion zentraler subjektiver Voraus-
setzungen der Demokratie und demokratischer Institutionen.«9 Ein letzter Kern-
gedanke zum Gemeinsinn, auf den hier Bezug genommen werden kann, ist die 
von Kohler referierte »Urteilskraft«10. Erst der selbstverantwortliche Vollzug 
von Selberdenken sei jene praktische Stellungnahme, auf die es ankomme. Sie 
sei die »subjektive Basisvoraussetzung gelingender Demokratie«.11  

An dieser Stelle lässt sich der Begriff der Autonomie von Castoriadis auf-
nehmen. Insofern wird im Folgenden auf die Subjektgenese, die Entfremdung, 
Autonomie als Norm und den revolutionären Entwurf zurückzukommen sein. 
Allerdings nimmt unsere Bezugnahme auf Kohler damit ihr Ende. Seine Weiter-
führung bezieht sich auf die Begriffe des Bürgers, der Liberalität, freier Markt-
wirtschaft12, Patriotismus, Nation und Staat, die erstens grundsätzlich nicht mit 
dem Konzept von Castoriadis vereinbar sind und zweitens entsprechend nicht zu 
einem veränderten Verständnis des Gemeinsinns passen. Die These ist, dass die-
se Teile nicht zwingend zu diesem Begriff gehören, ohne dass damit Gemeinsinn 
in völlig anderer Weise verstanden würde. Mit einer alternativen Begriffsbe-
schreibung lässt sich das Autonomie-Verständnis von Castoriadis weiter erhel-
len.  
 
 

                                                           
9  Münkler, Herfried / Bluhm, Harald: »Einleitung: Gemeinwohl und Gemeinsinn als 

politisch-soziale Leitbegriffe«, in: Dies. (Hg.), Gemeinwohl und Gemeinsinn: histori-
sche Semantiken politischer Leitbegriffe, Berlin: Akademie Verlag 2001, S. 9-30, hier 
S. 11f. 

10  Kohler: Bürgertugend und Willensnation, S. 60. 
11  Ebd., S. 61. 
12  Gerade jene positiv beurteilte Dimension der Konflikte, die Hirschmann für die 

Marktwirtschaft sprechen lässt, muss umgekehrt werden: Die Konflikte, die durch 
marktwirtschaftliche Ungerechtigkeiten hervorgerufen werden, perpetuieren Un-
gleichheiten. Es mag sein, dass sich durch Reformen und die entsprechende Verarbei-
tung, anders gesagt, das Austragen der Konflikte, Lösungen erreichen lassen. Es än-
dert dies nichts am Umstand, dass die von der Ungerechtigkeit Betroffenen so gut wie 
immer in einer schlechteren Position beim Austragen und der Lösung des Konflikts 
sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


174 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

5.2  GEMEINSINN DURCH ANERKENNUNG 
 
»[D]er G[emeinsinn hat; nc] eine gesellschaftlich-ethische Funktion. Er ist nicht nur eine 
Quelle der Erkenntnis für das dem ›Gemeinwesen‹ Nützliche, sondern eine Ursache gesel-
lig-gesellschaftlichen menschlichen Verhaltens.«13  
 
Diese zweite von drei Grundbestimmungen dessen, was mit Gemeinsinn gemeint 
ist, ist vor allem als Ursache des gesellig-gesellschaftlichen menschlichen Ver-
haltens interessant. Diese Ursache ist noch unklar und wird im Artikel auch nicht 
näher bestimmt, obwohl eine Traditionslinie zum aristotelisch-stoischen Denken 
gezogen wird. Allerdings soll hier nicht dieser Spur nachgegangen werden. 
Vielmehr soll diese Bestimmung des Gemeinsinns als Ausgangspunkt für eine 
autonome gemeinschaftliche Praxis gedacht werden. Insofern kommt ihm nur 
scheinbar eine funktionale Bedeutung zu, die, zieht man Parallelen, bei Castoria-
dis mit dem Verständnis der Autonomie als Norm zusammenhängt. Dieser Be-
zug ist so zu verstehen, dass das Verständnis von Freiheit bei Castoriadis sich 
auf einen normativen Begriff der Anerkennung zurückbeziehen muss. Sofern 
meine Freiheit dort beginne, wo jene des anderen beginnt, kann Castoriadis gar 
nicht anders, wie weiter oben erläutert, als von einer wechselseitigen Anerken-
nung ausgehen.14 Diese Anerkennung begründet zugleich die Autonomie als 
Norm, aus der sich die Bedeutsamkeit eines neuinterpretierten Gemeinsinns 
ergibt. Denn erst aus dieser Anerkennung und dem so – positiv verstanden – ver-
strickten Freiheitsbegriff, ergibt sich der Gemeinsinn als Ursache einer gemein-
samen Praxis. Wenn gefragt wird, wie gemeinsames Handeln vor sich gehen 
kann, ist die Bedingung gesetzt, die – gemäß einem autonom-demokratischen 
Verständnis – eine gleichgestellte, und zwar nicht zuerst institutionelle, sondern 
moralische Position aller Beteiligten bedeutet. Diese moralische Voraussetzung 
darf nicht wiederum auf einen intersubjektiven Kommunikationsvorgang redu-
ziert werden, obwohl dieser auch betroffen ist. Es gilt: Castoriadis lehnt nicht In-
stitutionen ab, sondern deren Verhärtung und Perpetuierung trotz einem Verlust 
gesellschaftlicher Funktionalität, die in einer scheinbaren Unabänderlichkeit 
mündet.15 Dazu bedarf es neben der Grundlage einer ständigen Veränderung eine 
normative Sicherung. Letztere bildet gewissermaßen das Bewusstsein der not-

                                                           
13  Maydell, A. v. / Wiehl, R.: »Gemeinsinn«, in: Ritter, Joachim (Hg.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 3 G-H, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 1974, S. 243-247, hier S. 244. 

14  Vgl. Abs. 3.2. 
15  Vgl. Abs. 3.1.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 175 

wendigen gemeinsamen Praxis. Das Verständnis der Autonomie durch die Aner-
kennung bietet entsprechend die normative Rückversicherung des Konzepts. 
Diese Rückversicherung bedeutet – ich muss nochmals auf die Subjektgenese 
zurückkommen – dass mit der erwähnten Ur-Teilung16 die psychische Monade 
ein Subjekt bildet, indem gesellschaftliche imaginäre Bedeutungen einfließen 
können und müssen. Das Kleinkind müsse bemerken, dass es Objekte in einer 
Sphäre gebe, der es angehöre und über die es keine vollumfängliche Macht ha-
be.17 Zugleich findet aber die eigentliche Sozialisierung statt, die eine Reziprozi-
tät anhand der geteilten gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen beinhaltet. 
Entsprechend ist der gemeinsame Erfahrungshorizont einer geteilten Welt durch 
die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen die Rückversicherung. Da nun 
das radikal Imaginäre als Bedingung der Möglichkeit überhaupt einer Sozialisa-
tion – ein Vermögen nimmt die gesellschaftlichen Vorstellungen auf – zu verste-
hen ist, ist diese ›öffentliche Welt‹ niemals abgeschlossen, was ihre Möglichkei-
ten und ihre Gestaltbarkeit betrifft. Umso stärker betont das Verständnis von Au-
tonomie mit der vorausgesetzten reziproken Anerkennung, dass diese öffentliche 
Welt bzw. ihre imaginären Bedeutungen durch eine gemeinsame autonome Pra-
xis veränderbar bleiben. Das betrifft gerade auch Konflikte, die aufgrund der 
Konfrontation unterschiedlicher Vorstellungen, sprich gesellschaftlicher imagi-
närer Bedeutungen, entstehen können.  

Insofern rückt der Begriff des Gemeinsinns wieder in den Vordergrund. Ge-
meinsinn ist nur in Bezug auf eine Gemeine bzw. Gemeinde denkbar. Diese 
Verpflichtung muss sich allerdings nicht bewusst vollziehen. Genauso gut kann 
eine unreflektierte Identifikation dieses Engagement begründen. Allerdings 
meint Castoriadis gerade dies nicht. Insofern sind Begriffe wie Nation, die im-
mer exkludierenden Charakter haben, abzulehnen. Inwiefern nun ein aktualisier-
tes positives Verständnis von Gemeinsinn überhaupt mit Castoriadis vereinbar 
ist, wird sich zeigen lassen, indem es zuerst auf die Bedeutung der Logik des re-
volutionären Entwurfs zurückbezogen wird.18  
 
 

                                                           
16  Vgl. Abs. 2.2.1. 
17  Reitter spricht von der öffentlichen Welt. Vgl. Reitter: Perspektiven der Freud-Re-

zeption, S. 125.  
18  Vgl. Abs. 2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


176 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

5.3  REVOLUTIONÄRER ENTWURF ALS GEMEINSINN 
 
Was in der bisherigen Aktualisierung des Gemeinsinns stören musste, war des-
sen scheinbar versöhnlicher Unterton, der dem ›gesunden Menschenverstand‹ 
und einer allfälligen Konkordanz zuzuschreiben ist. Eine solche kann, so müsste 
man meinen, gerade nicht revolutionär, sondern bloß reformistisch – oder sogar 
opportunistisch – sein. Deshalb muss für eine plausible Aktualisierung des Be-
griffs nochmals verdeutlicht werden, unter welcher Voraussetzung Gemeinsinn 
im Zusammenhang mit Castoriadis aktualisierbar ist. Dazu gehören auch seine 
Ausführungen in der Gesellschaft als imaginäre Institution, die ausdrücklich von 
einem revolutionären Entwurf handeln. Im Abschnitt zum revolutionären Ent-
wurf kommt der Praxis eine zentrale Bedeutung zu. Die entsprechende Definiti-
on bezieht sich auf die anderen »als autonome Wesen«19, die – dies wurde be-
reits im Abschnitt zur Autonomie als Norm genauer erläutert – für das eigene 
Handeln wichtig werden. Damit wird dem gemeinsamen Tun eine besondere 
Bedeutung gegeben. Diesem gemeinsamen Tun kommt eine dreifache Relevanz 
zu, erstens als aktuale Verwirklichung der Autonomie der anderen, zweitens als 
performativer, man könnte sagen pränormativer Rückbezug auf die Bedingung 
des erfüllten Anspruchs einer Anerkennung der anderen und damit deren Freiheit 
und drittens prospektiv als gemeinsames Projekt der weiteren und immer weiter-
gehenden Erfüllung von Autonomie in der Gesellschaft. Der Charakter des Ent-
wurfs ist als gemeinsames Entwerfen zu verstehen. Unter den Bedingungen einer 
heteronomen Institution einer Gesellschaft gibt diese Anlass mit dieser autono-
men Praxis dagegen anzugehen wie auch in letzter Konsequenz diese Institutio-
nen zu bekämpfen. Da dies alle betrifft, können nur alle in dieser Praxis mitein-
bezogen sein – ohne Ausschluss. Der Entwurf hat allerdings eine konkretere 
Komponente, gegen die man einwenden könnte, dass sie dem Anspruch, die an-
deren in ihrer Autonomie vollständig anzuerkennen, widerspräche. Denn nicht 
jede_r wird mit dem Entwurf oder Teilen davon einverstanden sein. Diese inso-
fern inkommensurablen Ansprüche gesellschaftlicher Ausgestaltung von Institu-
tionen kann man zweierlei entgegnen: Einerseits behauptet Castoriadis nicht, 
dass sein Entwurf unangefochtene Geltung habe, sondern zur Diskussion stehe: 
»Eine Bewegung, die den Aufbau einer autonomen Gesellschaft anstrebt, kann 
nicht ohne Diskussion und Vergleich der Vorschläge vieler verschiedener Bürger 
auskommen. Ich bin einer dieser Bürger, also unterbreite ich meine Vorschlä-
ge.«20 Man kann dem Einwand zweitens soweit begegnen, als jene kritischen 

                                                           
19  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 128. 
20  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 251. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 177 

Kritiker gerade nicht an der Verwirklichung der Autonomie aller interessiert 
sind. Daran lässt sich die Antwort anschließen, inwiefern überhaupt noch von ei-
nem revolutionären Entwurf zu sprechen ist. Entgegen der von Honneth behaup-
teten ontologischen Rettung der Revolution21 behauptet Castoriadis in letzter 
Konsequenz nichts anderes, als dass von Revolution im eigentlichen Sinne nur 
zu sprechen ist, wenn die Revolution als Projekt der Autonomie aller für alle zu 
verstehen ist.22 Castoriadis Verständnis ist also nicht mit einem hergebrachten li-
beralen Verständnis von Gemeinsinn gleichzusetzen. Dennoch kann der Begriff 
produktiv entwendet und erweitert werden. Nicht mehr eine beschränkte starre 
Gemeinde kann gemeint sein, wenn alle betroffen sind. Aber auch die Grenze 
des Kampfes ist nicht mehr einfach auszumachen – aufgelöst ist diese nicht. Nur 
zeigt sich diese Grenze erst in der jeweiligen Praxis, dort und dann, wenn die 
Autonomie Einzelner keine Anerkennung mehr findet. Wer gegen eine so ver-
standene Praxis ist, widerstrebt einem Anspruch der Gleichstellung. Das heißt, 
wer einen im Sinne von Castoriadis erweiterten Gemeinsinn ablehnt, lehnt die 
grundlegende wechselseitige Anerkennung der autonomen Ansprüche in einer 
gemeinsamen Praxis ab. Dieser Widerspruch der Verwirklichung von Autono-
mie in diesem normativen Sinn wird durch den Begriff der Revolution eingeholt. 
Indem die bisherigen Institutionen negiert werden, entspricht ein Kampf im re-
volutionären Sinn einerseits der Autonomie als Norm und andererseits der Ver-
wirklichung einer autonomen Gesellschaft als Ziel.  

Damit kommt Gemeinsinn in Bewegung. Man kann also die Definition des 
Gemeinsinns stärker formulieren als Kohler, material, indem man nicht nur von 
einer »motivationalen Bereitschaft«23 spricht, sondern von einer Art kantischen 
regulativen Idee, welche die Bedingung der Möglichkeit der eigenen Freiheit 
zum Ausdruck bringt. Insofern könnte man sich auch auf Hannah Arendts Be-
griff des Politischen beziehen, wo Freiheit erst dort verwirklicht wird, wo es Po-
litik gibt, republikanisch im alten Wortsinn verstanden. Politik aber bedarf eines 
gemeinsamen Nenners, der erst im Gemeinsinn eine Charakterisierung findet. 
Damit wird aus der bloßen Neigung eine notwendige Bedingung, politische Ge-
meinschaft überhaupt vorzustellen, wie sie Kohler in den späteren Definitionen 
aufnimmt. Ich plädiere entsprechend für eine weniger altruistisch aufgeladene 

                                                           
21  Honneth, Axel: »Eine ontologische Rettung der Revolution. Zur Gesellschaftstheorie 

von Cornelius Castoriadis«, in: Ders. (Hg.), Die zerrissene Welt des Sozialen. Sozial-
philosophische Aufsätze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1990, S. 123-143, hier S. 
142f. 

22  Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 183-269. 
23  Kohler: Bürgertugend und Willensnation, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


178 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Begriffsbestimmung, als für eine – aus der materialen Änderung der Definition – 
sich ergebende formale Bedeutung des Begriffs des Gemeinsinns für autonome 
Praxis. Diese veränderte Definition wirkt sich unmittelbar auf die Antwort aus, 
wer wo Herrschaft ausübt. Diese Herrschaftsausübung wiederum äußert sich ent-
sprechend in einem gemeinsamen Raum.  
 
 
5.4  OIKOS, AGORA, EKKLESIA 
 
»Die erste Existenzbedingung einer autonomen Gesellschaft – einer demokrati-
schen Gesellschaft – ist, dass die öffentlich / öffentliche Sphäre tatsächlich öf-
fentlich wird, zu einer ekklesia wird und nicht zum privaten Beutegut von Parti-
kulargruppen.«24 Castoriadis Ausführungen zum Begriff der ekklesia stellen da-
bei eine erste Spur dar. Dieser Begriff steht in einem Zusammenhang von drei 
Sphären:  
 
»Man kann abstrakt drei Sphären unterscheiden, innerhalb derer sich die Beziehungen der 
Individuen und der Gemeinschaft untereinander sowie zu ihrer politischen Institution ab-
spielen: die private Sphäre – oikos; die privat / öffentliche Sphäre – agora; die öffentlich / 
öffentliche Sphäre, die ich im Fall einer demokratischen Gesellschaft der Kürze halber ek-
klesia nennen werde.«25  
 
Castoriadis versteht diese Sphären nicht als vollkommen voneinander getrennt. 
Es müsse immer Fälle geben, in denen die ekklesia in den oikos eingreife26, ob-
wohl – und das ist entscheidend – das Verhältnis der drei Sphären in einer auto-
nomen Gesellschaft so organisiert sein müsse, dass die öffentlich / öffentliche 
Sphäre die größtmögliche Ausdehnung der privaten und privat / öffentlichen 
Sphäre »garantiert und fördert«27. Dabei ist die agora jener Ort, an dem Men-
schen sich nicht notwendig politischen Geschäften widmeten, sondern in jeder 
Hinsicht zusammenkämen. Auch und vor allem bei der agora als Marktplatz 
verstanden. Diese Unterscheidung ist deshalb bemerkenswert, da sie den Bezug 
– vor allem wenn es um Castoriadis’ Verständnis der ekklesia geht – zu einer 
Aktualisierung des Gemeinsinns in weiterer Form ermöglicht.  
 

                                                           
24  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 242. [Herv. i.O.] 
25  Ebd., S. 240. [Herv. i.O.] 
26  Ebd., S. 246. 
27  Ebd., S. 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 179 

»Die liberalen Oligarchien der Gegenwart – die sogenannten ›Demokratien‹ – behaupten, 
die öffentlich / öffentliche Sphäre weitestgehend zu begrenzen oder auf ein unvermeidli-
ches Minimum zu reduzieren. Die Behauptung ist offenkundig irreführend. Die ›liberals-
ten‹ Regime der Gegenwart (Vereinigte Staaten, England oder die Schweiz) sind zutiefst 
etatistische Gesellschaften [...].«28  
 
Damit stellt sich die Frage, wie dieses Öffentlich-Werden vorzustellen ist? Cas-
toriadis hat in verschiedener Hinsicht bereits sehr früh auf Möglichkeiten der 
Verwirklichung von Autonomie hingewiesen.29 Darauf wird hier nicht weiter 
eingegangen. Im Rahmen dieser Arbeit wurde auf die moralische Bedingung 
hingewiesen, jene Norm, die uns der Anerkennung der anderen als Bedingung 
der Möglichkeit der Verwirklichung von Autonomie erst zuführt. Entsprechend 
wird hier die Möglichkeitsbedingung dieser ekklesia zu verstehen sein. Es stellt 
sich wiederum die Frage – damit wird die Auseinandersetzung mit Honneth 
nochmals aktuell – inwiefern nicht unterschiedliche imaginäre Bedeutungen 
durch die Sozialisation ein Hindernis darstellen, wenn es um diese normative 
Voraussetzung geht. Die Antwort verweist auf zwei wesentliche Aspekte: Die 
Ausgestaltung der privaten Sphäre ist allen unumschränkt überlassen, das betrifft 
zum Beispiel die Ausübung des Glaubens. Diese Ausübung ist in zweifacher 
Weise an das normative Anerkennungsgebot gebunden, einerseits, indem die 
freie Ausübung dadurch gewährleistet wird und andererseits, indem damit die 
Einmischung in die Ausübung privater Angelegenheiten von anderen unterlassen 
wird. Eine grundlegende Ausnahme bilden Belange von öffentlichem Interesse 
und dazu gehört gerade auch die Möglichkeitsbedingung, was Castoriadis wie 
immer polemisch bemerkt:  
 
»Eine autonome Gesellschaft wird eine Unantastbarkeit der Privatsphäre garantieren müs-
sen, die das Strafrecht nicht suspendiert (ich glaube nicht, dass jemand dafür plädieren 
wird, Mord unter Eheleuten oder den Missbrauch von Kindern durch ihre Eltern für un-
wichtig zu erachten, auch wenn deren Bestrafung einen dem Geschehen im oikos Grenzen 
setzenden Eingriff der ekklesia darstellt).«30  
 
Wenn Konflikte auftauchen, dann müssen diese in der öffentlich / öffentlichen 
Sphäre verhandelbar sein. Aber nicht unter den Honneth’schen Bedingungen, 
dass Ansprüche in einem Kampf um Anerkennung erstritten werden, sondern als 

                                                           
28  Ebd., S. 241f. 
29  Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1. 
30  Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 246. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


180 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Belange unter Gleichgestellten. Diese Belange treffen immer die minimale Vo-
raussetzung der Verwirklichung der Autonomie einer jeden und eines jeden, die 
– so die Behauptung – bei Konflikten noch nicht in vollem Umfang verwirklicht 
ist. Dies soll anhand des Begriffs der Bürger_in rudimentär verdeutlicht werden.  
 
 
5.5  ABSCHIED VOM ALTEN BÜRGER 
 
Zur aktualisierten, wenn auch entwendeten, Bedeutung von Gemeinsinn gehört 
grundlegend die Anerkennung aller Menschen in ihrer Autonomie und mit dieser 
auch einer Wechselseitigkeit, welche meine Anerkennung bzw. jene meines Ge-
genübers jeweils umgekehrt bedeutsam macht. Diese Anerkennung kann nicht 
ausschließlich sein, sondern nur universal. Die Vorstellung, dass Bürger_innen 
einer Gemeinschaft besondere Rechte (und Pflichten) qua ihres nationalen oder 
identitären Status’ inne haben, ist zu verabschieden. Damit wird die Exklusion 
oder Exklusivität, was politische Entscheidungen betrifft, aufgelöst. Die öfters 
behauptete notwendige Identifikation für ein Gemeinwesen und die damit ver-
bundene Formulierung eines Wir-Gefühls muss nicht an imaginäre Vorstellun-
gen von Nationen gebunden sein. Es wäre allerdings kurzsichtig, kulturelle Hin-
tergründe auszublenden. Diese werden mit der Neuformulierung auch nicht ab-
gestritten, sondern es wird lediglich behauptet, dass diese – was bisher national-
staatliche Rechte und Zuschreibungen betraf – irrelevant sind, wenn es um die 
aktuale Beschäftigung mit gesellschaftlichen Belangen geht – sofern, diese Re-
gel gilt immer, dieser Hintergrund nicht gegen die Möglichkeitsbedingung der 
Autonomie verstößt. Vorstellbar beispielsweise bei der Unterdrückung von 
Frauen oder LGBT durch patriarchale Strukturen oder fundamentalistisch-
religiöse Gruppen. Das heißt also, dass ein Wir weniger als Gefühl, denn im 
Bewusstsein der Verantwortlichkeit für die öffentlich / öffentliche Sphäre zum 
Ausdruck kommen könnte. Insofern sollte Bürger_in so verstanden werden, dass 
es sich um jene handelt, die sich um die ekklesia kümmern. Das sind aber gemäß 
dem Verständnis von Castoriadis alle. Es ist also nicht mehr möglich Mitbe-
stimmung von der Identität wie einer nationalen Staatszugehörigkeit abhängig zu 
machen. Wer will, kann sich um die öffentliche gemeinsame Sache sorgen und 
sie mitbestimmen.  
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ABSCHWEIFUNG: GEMEINSINN | 181 

5.6  FAZIT 
 
Ausgehend von der funktionalen und strukturellen Bedeutung des Begriffs Ge-
meinsinn, reduzierte ich dessen liberal aufgeladenen Komponenten und präzi-
sierte ihn im Sinne von Castoriadis, was bedeutet, dass das radikalisierte Kon-
zept den Konflikt sucht und austrägt. Trotzdem bleibt der Logik des revolutionä-
ren Entwurfs ein normativer Bezugspunkt, entgegen dem Verständnis von bloß 
gutbürgerlicher Klugheit. Zugleich ist der Anspruch auf Einbezug mit einem er-
neuerten Verständnis von Gemeinsinn grundsätzlicher, da nicht mehr von einem 
Verständnis nationaler Identität ausgegangen werden muss. Es wird im Gegen-
teil von einer Perspektive ausgegangen, die allen Differenzen zum Trotz das Zu-
sammenleben selbst organisieren will. Insofern ist Autonomie als Ausgang aus 
der Heteronomie bei Castoriadis zu verstehen: Zu der entsprechenden Grundlage 
gehört die politische Partizipation aller und auch die entsprechende Demokrati-
sierung des Wirtschaftens, allgemeiner der Wirtschaft.31 Über den Anspruch hin-
ausgehend, welcher Bürger-Sein zuspricht und insofern immer vor dem Problem 
steht, welche Subjekte legitime Rechtssubjekte sind, könnte der Begriff der Bür-
ger_innen zugunsten einer stärkeren Gewichtung des Gemeinsinns aufgelöst 
werden. Dieser Begriff fokussiert die gemeinsame Autonomie als gemeinsame 
Sache, früher res publica, statt der problematischen und veralteten Institution 
von nationalstaatlichen Eigenschaften, die assimiliert werden müssen. Castoria-
dis’ Begriff der Autonomie als gemeinsamer freier Praxis kann ein sozial-
libertärer Begriff heutigen Gemeinsinns beigestellt werden, der das Anliegen 
verdeutlicht. Damit verschiebt sich die Frage der Legitimität der ›Bewer-
ber_innen‹ auf Mitbestimmung auf die Frage der Struktur der Kooperation, die 
selber schon integrativen Charakter hat. Damit wird Gemeinschaft performativ 
gebildet, wobei keine zwingende Beteiligung als aktiver Teilnahme daraus abge-
leitet werden darf. Autonomie, nicht Interesse, rückte in den Vordergrund.  

 

                                                           
31  Vgl. dazu Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431894-005 - am 14.02.2026, 09:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

