
https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag
Reihe Pädagogik

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag

Reihe Pädagogik
Band 45

Véronique Bintener

Embodiment als Wirkmechanismus  
des Waldorfunterrichts
Die Sinneslehre Rudolf Steiners in ihrem Bezug  
zur physischen, sozial-emotionalen und kognitiven 
Entwicklung des Menschen 

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Véronique Bintener
Embodiment als Wirkmechanismus des Waldorfunterrichts
Die Sinneslehre Rudolf Steiners in ihrem Bezug  
zur physischen, sozial-emotionalen und kognitiven  
Entwicklung des Menschen
Reihe: Pädagogik; Bd. 45

© Tectum Verlag – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017
ISBN: 978-3-8288-3940-3
eISBN: 978-3-8288-6853-3
ePub: 978-3-8288-6854-0
ISSN: 1861-7638

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung des Bildes # 55072212  
von freshidea, www.fotolia.com

Druck und Bindung: CPI buchbücher.de, Birkach
Printed in Germany
Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Die vorliegende Arbeit wurde vom Fachbereich 02 – Sozialwissenschaften, Medien und 
Sport der Johannes Gutenberg-Universität Mainz im Jahr 2016 als Dissertation zur Erlan-
gung des akademischen Grades eines Doktors der Philosophie (Dr. phil.) angenommen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


„Wenn ich […] erwachte und mein Geist geschäftig und erfolglos zu ermitteln versuchte,
wo ich war, kreiste in der Finsternis alles um mich her, die Dinge, die Länder, die Jahre.
Noch zu steif um sich zu rühren, suchte mein Körper je nach der Art der Ermüdung sich
die Lage seiner Glieder bewusst zu machen, um daraus die Richtung der Wand, die Stel-
lung der Möbel abzuleiten und die Behausung, in der er sich befand, zu rekonstruieren
und zu benennen. Sein Gedächtnis, das Gedächtnis seiner Seiten, seiner Knie, seiner
Schultern bot ihm nacheinander eine Reihe von Zimmern, in denen er schon geschlafen
hatte, an […]. Und bevor mein Denken, was an der Schwelle der Zeiten und Formen zö-
gerte, die Wohnung durch ein Vergleichen der Umstände eindeutig festgestellt hatte, erin-
nerte er – mein Körper – sich von einem jeden an die Art des Bettes, die Lage der Türen,
die Fensteröffnungen, das Vorhandensein eines Flurs, gleichzeitig mit dem Gedanken,
den ich beim Einschlummern gehabt hatte und beim Erwachen wiederfand“
(Proust 1953, 13)

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Der Mensch als theoretisches Modell . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .I.  15

Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 16
Die Darstellung nach außen – die Wahrnehmung von innen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1. 16

Wissen und Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1.1. 17
Vorstellung – Intellektualismus – Gott . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1.2. 20
Anthroposophie und Waldorfpädagogik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1.3. 24

Anthroposophie als Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2. 29
Das Leib-Seele Problem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2.1. 30
Ganzheitlichkeit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2.2. 35
Die Rolle der Sprache. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2.3. 39

Das anthroposophische Weltbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 47
Der viergliedrige Mensch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1. 48
Der dreigliedrige Mensch. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2. 51
Das anthroposophische Selbstmodell. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3. 54
Die Psychologie der Lebensalter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.4. 63
Das Temperament – eine Interpretation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.5. 70
Klassenlehrer und Karma. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.6. 77

Philosophie, Neurologie und Anthroposophie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 83
Das Selbst in der Philosophie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1. 85
Ein neuropsychologischer Ansatz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2. 93
Die Rolle der Leiber im anthroposophischen Selbstmodell. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3. 105

Der Mensch als leibliches Sinneswesen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .II.  115

Das Sein und das Haben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 116
Die Sinne. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 123

Die Willenssinne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1. 125
Der Tastsinn. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1.1. 127
Der Lebenssinn. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1.2. 131
Der Eigenbewegungssinn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1.3. 134
Gleichgewichtssinn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1.4. 137

Die Gefühlssinne. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2. 142
Der Geruchsinn. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2.1. 143
Der Geschmackssinn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2.2. 145
Der Sehsinn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2.3. 147
Der Temperatursinn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2.4. 152

VII

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Die vorstellungsverwandten Sinne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3. 155
Der Gehörsinn. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.1. 155
Der Wort- oder Sprachsinn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.2. 159
Der Gedankensinn. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.3. 164
Der Ichsinn. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.4. 166

Das Zusammenwirken der Sinne. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 170

Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .III.  179

Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 180
Eine Beschreibung des Tagesablaufs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.1. 181
Denken, Fühlen, Wollen – die drei Phasen des Unterrichts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2. 186

Der rhythmische Teil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2.1. 187
Der Lernteil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2.2. 190
Der Erzählteil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2.3. 197

Embodiment an Waldorfschulen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 201
Embodied Cognition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.1. 202
Embodiment im Sprachunterricht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2. 208

Sprache und Gestik. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2.1. 209
Erinnerung als Verkörperung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2.2. 212
Verkörpertes Sprachgefühl? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.2.3. 214

Kunst und Embodiment . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3. 217
Kunst als angewandtes Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.1. 217
Die Beziehung zwischen Mensch und Objekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.2. 220
Kunst als Arbeit an der Leiblichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.3. 222
Formenzeichnen als Metamorphose . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.3.4. 224

Gesundheit durch Unterricht. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 230
Bedingungen, die krankmachen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.1. 230
Salutogenese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.2. 236
Die Wirkung der Sprache auf die Gesundheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.3. 240
Die Praxis der Stressbewältigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3.4. 243

Vom Stampfen und Klatschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4. 250
Die Wirkung von rhythmischen Bewegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1 252

Die Vernetzung des Gehirns . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1.1. 254
Die Auswirkung persistierender Reflexe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1.2. 259
Die Wirkung der Rhythmik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.1.3. 265

Das rhythmische Verständnis der Waldorfpädagogik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4.2. 269

Schlussfolgerung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285

Nachwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297

Dank. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 299

Literaturverzeichnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301

Bildnachweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317

Inhaltsverzeichnis

VIII

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Einleitung

Ich kann meinen Namen tanzen; Kurz, Kurz, Laaaaaang oder ALLOW ME TO EX-
PLAIN IT THROUGH EURYTHMY sind nur einige Beispiele für die Aufdrucke auf
verschiedenen Kleidungsstücken von der Internetseite Waldorfbazar.de. Die Motive
spielen mit dem oft nur rudimentären Wissen über die Praktiken an Waldorfschulen,
verdeutlichen aber auch, dass jener Unterricht Inhalte vermittelt, deren Sinn nicht je-
dem sofort einsichtig erscheint. Warum stampfen und klatschen Waldorfschüler1?
Kann dieses Tun den Kindern tatsächlich helfen, oder ist es eine Praxis, die vom Be-
gründer der Waldorfschule, Rudolf Steiner, entwickelt wurde und sich nun einfach tra-
diert hat? Warum wird so großen Wert darauf gelegt, dass Lauten eine spezifische Be-
wegungsentsprechung (Laut-Eurythmie) zukommt, sodass aus jenen Bewegungen
wieder rückwirkend Worte und Namen getanzt werden können? Warum werden Ge-
dichte und Melodien im Unterricht durch das Schreiten des Taktes oder des Versfußes
untermalt (kurz, kurz, laaaang entspricht dem Anapäst)? Dass die Schüler an Waldorf-
schulen künstlerisch sehr aktiv sind, beim Malen keine Außenlinien um die Figuren
ziehen dürfen und ihr Wissen in den ersten Schuljahren oft nicht abrufbar zu sein
scheint, sind Erscheinungen, die je nach Schule unterschiedlich ausfallen können, dass
aber jeden Morgen zunächst zwischen 15 und 30 Minuten lang gestampft, geklatscht,
gesungen, geflötet, rezitiert und Theater gespielt wird, ist Teil des festgelegten Lehr-
plans. Diese morgendliche Praxis wird meist als rhythmischer Teil bezeichnet, und ob-
wohl die Lehrer an Waldorfschulen ihren Unterricht fast völlig frei gestalten dürfen, ist
doch jener erste Teil eng mit dem Selbstbild der Waldorfpädagogik verbunden. Der
rhythmische Teil kann somit zwar kürzer ausfallen, oder der Schwerpunkt wird auf
das Rezitieren gesetzt, wodurch das Flötenspiel beispielsweise wegfallen kann, aber er
wird niemals ganz gestrichen, sodass in ihm eine Möglichkeit gefunden wurde, den
Waldorfunterricht als solchen zu charakterisieren. Weiter werden verschiedene Vorge-
hensweisen dieses Teils auch in anderen Schulstunden als Methode aufgegriffen, sind
jedoch in einem geringeren Maß verpflichtend, was sicherlich mit darin begründet
liegt, dass ihre Wirkmechanismen nicht klar kommuniziert werden. Wenn die Ant-
wort auf die Frage nach dem Sinn jener Betätigung lautet, dass Rudolf Steiner es so
gesagt habe und es deshalb so gemacht werde oder dass die Durchdringung der We-
sensglieder des Menschen dadurch gekräftigt werden würden, dann ist dem Verständ-
nis damit nicht unbedingt gedient. Durch eine solche Aussage muss angenommen
werden, dass diese Praxis einer Tradition entspricht, darüber hinaus jedoch höchstens
eine dem Weltbild entsprechende, okkult anmutende Bedeutung habe.

Welche Rolle kommt jenem tätigen Unterricht zu, zu dem die Autorin noch unter-
schiedliche künstlerische Betätigungen wie die Eurythmie, das Formenzeichnen oder
verschiedene lehrplanspezifische Inhalte (wie Hausbau, Werken, Theateraufführungen
u. a.) zählt? Rudolf Steiner sah im Waldorfunterricht nicht nur einen Weg der Bil-

1 Aufgrund der besseren Lesbarkeit wird im Folgenden nur die maskuline Form verwendet.

9

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


dungsvermittlung, für ihn ist der Lehrer gleichzeitig ein Heiler, der zum einen an der
Gesundheit der Kinder arbeitet, zum anderen jedoch auch die Welt oder die Kultur in
diesen heilenden Prozess mit einschließt. Waldorfschulen wären damit Quellen der
Gesundung für Mensch und Erde. Im Hinblick auf die Vernetzung zwischen der Wal-
dorfpädagogik als anthroposophische Erziehungsmethode und der biologisch-dyna-
mischen Bewirtschaftung der Natur, deren Grundlagen ebenfalls auf Rudolf Steiner
zurückgehen, scheint der gesundende Umgang mit der Welt zunächst hinreichend er-
sichtlich. Doch in welchem Maß kann der persönlichen Gesundheit des Menschen
durch jenen Unterricht gedient werden? Einen Hinweis liefert das Buch Das erschöpfte
Selbst (1998) von Alain Ehrenberg, in dem er darlegt, dass verschiedene psychische
Krankheiten – wie die Depression – aus der Verpflichtung des Einzelnen herrühren
können, seine Individualität zu konstruieren und aufrechtzuerhalten. Ehrenberg
schreibt, dass die Depression eine Krankheit der Verantwortlichkeit sei, in der ein Ge-
fühl der Minderwertigkeit vorherrsche. „Der Depressive ist nicht voll auf der Höhe, er
ist erschöpft von der Anstrengung, er selbst werden zu müssen“ (Ehrenberg 2008,15).
Es ist besonders die Kindheit und Jugend, in welcher der Mensch sich als Selbst findet
und seine Identität aufbaut. Verschiedene Phasen, Krisen oder Lebensabschnitte
durchlaufend, erkennt der Heranwachsende immer deutlicher, wer er ist, wie er sich
von seinen Mitmenschen unterscheidet und welchen Platz er in der Gesellschaft ein-
nehmen möchte. Da die Freiheit des Werdens an immer geringere Vorgaben gebunden
zu sein scheint, wodurch die Verantwortung für die Gestaltung des eigenen Lebens
immer mehr an das Individuum gebunden wird, kann es von Vorteil sein, wenn insti-
tutionsspezifische Praktiken den Menschen in seinem Individualisierungsprozess un-
terstützen. Das Vorgehen der Waldorfschule könnte durch ihr besonderes Weltbild
eine Basis erschaffen, durch welche die Schüler die Stärke beziehen, unter anderen In-
dividuen eine selbstbewusste Identität zu entwickeln. Kann Unterricht die Resilienz
der Schüler stärken und somit im Sinne von Aaron Antonovsky salutogenetisch, also
gesundheiterhaltend, wirksam sein? Die Autorin geht in dieser Arbeit davon aus, dass
die Entwicklung eines kohärenten, also in sich geschlossenen Selbst(-Modells) ein
wichtiger Teil des Individualisierungsprozesses und der Erhaltung von Gesundheit ist.
Dieses Selbst ist kein aus sich selbst hervorgehender Prozess, sondern wird durch die
soziale und physische Umwelt insofern bedingt, dass eine Wechselwirkung besteht
zwischen den angeborenen sozialen Bedürfnissen nach Liebe, Zuwendung, Verständ-
nis und Wachstumsmöglichkeit und äußeren Begebenheiten, in die das Leben des
Menschen eingebettet ist (materieller und sozialer Status, körperliche Verfassung, Fa-
milienstruktur u. a.). Die Familie, der Freundeskreis, der Arbeitsplatz oder die Schule
können nun als Orte definiert werden, an denen an jenen Beziehungen gearbeitet wird.
In diesem Sinne könnten die Strukturen der Waldorfschule die Gesundheit erhalten
oder fördern, weswegen in dieser Arbeit auch ein besonderes Augenmerk auf die Be-
ziehungspflege im Unterricht geworfen wird.

Die Waldorfpädagogik ist heute eine Praxis, die in rund 1.000 Schulen weltweit
gelebt wird, davon befinden sich allein über 230 in Deutschland.2 Die Autorin ist der
Ansicht, dass somit nicht guten Gewissens behauptet werden kann, es handele sich
hier um eine zu vernachlässigende Randerscheinung, die ob ihrer magisch anmuten-

2 Die Zahlen können eingesehen werden unter: http://www.freunde-waldorf.de/fileadmin/
user_upload/images/Waldorf_World_List/Waldorf_World_List.pdf (5.2. 2015)

Einleitung

10

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


den Weltsicht aus dem naturwissenschaftlichen Diskurs ausgeschlossen werden dürfte.
Waldorfschulen gründen sich meist aus einer Elterninitiative, aus einem Gefühl vieler
Eltern heraus, ihr Kind sei in der normalen Schule nicht gut aufgehoben. Doch nicht
alle Eltern vertreten gleichzeitig das anthroposophische Weltbild, welches bekannter-
maßen von der naturwissenschaftlichen Sicht auf die Welt abweicht. Die Autorin ist
bestrebt, sich mit den tätigen Praktiken der Waldorfpädagogik wissenschaftlich zu be-
fassen, wobei die anthroposophische Begründung jener Praxis zwar dargestellt, jedoch
als nicht hinreichend für eine Begründung derselben erachtet wird. Dabei ist die Auto-
rin jedoch keinesfalls bestrebt, die anthroposophischen Vorstellungen zu bewerten, da
es sich ihrer Meinung nach hierbei um ein Glaubenssystem handelt, welches, wie alle
anderen Glaubensrichtungen, respektiert werden sollte. Der wissenschaftliche Diskurs
in dieser Arbeit bezieht sich somit auf die zu beobachtende Praxis des Unterrichts und
nicht auf die Glaubensvorstellungen des einzelnen Individuums.

In einem ersten Teil der Arbeit wird die Waldorfpädagogik zunächst in ihrer Be-
ziehung zur Erziehungswissenschaft analysiert. Dabei gilt es zu beachten, dass diese
Pädagogik durch die Anthroposophie gerechtfertigt wird. Da es sich hierbei jedoch
um eine Glaubensrichtung handelt, welche von Rudolf Steiner behauptete Wahrheiten
unhinterfragt hinnimmt und deren Weltbild um ein vielfaches belebter ist, als dem na-
turwissenschaftlich zugestimmt werden kann, ergeben sich bereits in der Definition
des Gebietes die ersten Probleme. Während die Anthroposophie sich selbst als Wis-
senschaft versteht, kann sie von außen nur als esoterisches Dogma bezeichnet werden.
Um der Frage nach dem Wahrheitsgehalt eines solchen Glaubenssatzes zu entgehen, –
denn eine solche Diskussion ist vom wissenschaftlichen Standpunkt aus unnütz, da
sich Glauben nicht nach Beweisbarkeit richtet –, wird die Anthroposophie im weiteren
Verlauf als philosophische Idee behandelt, welche untersucht werden kann, ohne dass
ihr zugestimmt werden muss. Als philosophisches Konstrukt betrachtet, finden sich in
der Anthroposophie auch mehrere Selbst-Modelle, welche beschreiben, was den Men-
schen unter dieser Perspektive betrachtet ausmacht. Die Autorin findet diese Modelle
deshalb von Interesse, da sie, anders als beispielsweise das christliche Menschenbild,
die Rolle des Körpers für die Entwicklung eines selbstbewussten Ichs stark hervorhe-
ben. Daraus ergeben sich dann auch für den konkreten Unterricht verschiedene Vor-
gaben, wie das Kind als leibliches Sinneswesen zu behandeln ist. Durch die Verknüp-
fung mit der Embodiment-Theorie, welche ebenfalls davon ausgeht, dass das Vorhan-
denseins eines Körpers für das Entstehen einer selbstbewussten Intelligenz unabding-
bar ist, kann das Geschehen im Unterricht neu beleuchtet werden. Dabei geht es kei-
nesfalls um eine Rechtfertigung der Anthroposophie, vielmehr soll anhand einer aus-
führlichen Beschreibung derselben deutlich werden, dass jene Praxis nicht wegen mo-
derner Analysen des menschlichen Verhaltens oder der Neurowissenschaften aufge-
kommen ist, sondern ihren Ursprung in einem okkulten Denken hat. Ohne dass die-
ser Punkt hinreichend deutlich wird, könnte eine Betrachtung der anthroposophi-
schen Praxis und der Versuch zu verstehen, welche Wirkmechanismen durch dieses
Tun aktiviert werden, als Rechtfertigung eines dogmatischen Vorgehens verstanden
werden. Um nun auf die Bedeutung des Körpers zurückzukommen, wird als letzter
Punkt der Mensch aus einer zeitgenössischen naturwissenschaftlichen Perspektive be-
schrieben, wodurch die Relevanz der Beschreibung der anthroposophischen Sichtwei-
se klarer wird. Es handelt sich somit um ein analytisches Vorgehen, welches aus einer
Dritte-Person-Perspektive die Frage nach dem Wesen des Menschen beantwortet. Wie

Einleitung

11

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


begründet sich die Praxis an Waldorfschulen selbst? Welches Modell vom Menschen liegt
dem zugrunde, und wie verträgt sich diese Sichtweise mit wissenschaftlich fundierten
Annahmen?

In Erweiterung dieser theoretischen Sicht auf den Menschen wird dieser im zwei-
ten Teil der Arbeit unter einer phänomenologischen, auf das persönliche Erleben ge-
richteten Perspektive betrachtet. Der Mensch ist dazu in der Lage, sich einmal über
das Haben und einmal über das Sein zu definieren, indem er sich einmal als Besitzer
eines Körpers erlebt, durch den er die Welt sinnlich erfährt, und er sich zum anderen
selbst als dieser Körper empfindet. Einige dieser an die Sinne gebundenen Erfahrungs-
möglichkeiten führen dazu, dass der Mensch ein inneres, körperliches Selbstbild er-
schafft, welches zur Grundlage seines Selbstmodells als distinkte Entität wird. Da die
tätigen Praktiken als primär sinnliche Erfahrungen gesehen werden können, kann ge-
schlussfolgert werden, dass sie damit auch an der Erschaffung jenes Selbstmodells be-
teiligt sind. Rudolf Steiner unterscheidet nun nicht nur zwischen sehen, hören, tasten,
riechen und schmecken, sondern postuliert zwölf Sinne, welche als zwölf Tore zur
Welt mit einem spezifischen Qualitätsraum definiert werden. Diese aufgeschlüsselten
Funktionsbereiche, welche nicht immer an ein bestimmtes Organ geknüpft werden,
sondern sich eher an funktionsspezifische Hirnareale anlehnen, führen nach der An-
sicht der Anthroposophie dazu, dass der Mensch ein Ich ausbildet. Die zwölf Sinne,
die im zweiten Teil detailliert dargestellt werden, ermöglichen es dem Menschen, be-
stimmte Erfahrungen mit der Welt zu machen, welche bildend auf das Selbst wirken
und ihm dabei behilflich sind, sich in der Welt als Individuum zu verorten, sich hier
heimisch und geborgen zu fühlen. Der Lehrer unterstützt durch seinen Unterricht die-
sen Prozess, wobei manche Praktiken und Aufgaben an Elemente einer Psychothera-
pie erinnern, welche zum Ziel hat, das Selbst des Patienten zu stabilisieren und zu stär-
ken. Wird diese Idee konsequent vom Lehrer ausgearbeitet und angewendet, kann die
Waldorfschule tatsächlich einen Anspruch erheben, dass ihr Unterricht auf das seeli-
sche und damit auch das körperliche Wohl der Kinder wirkt. Die in diesem zweiten
Teil zu beantwortende Frage lautet: Welche Rolle spielt die sinnliche Wahrnehmung bei
der Entstehung der Identität oder des Selbst des Kindes, und welche Möglichkeiten des
Wirkens ergeben sich dadurch für den Erzieher?

Im dritten Teil wird zunächst der Unterricht als Praxis vorgestellt, der Tagesablauf
wird beschrieben und einige besondere Methoden werden vorgestellt. Anschließend
wird dieser Unterricht hinsichtlich einer bestimmten Art des Umgangs untersucht, in-
dem der Körper in seinen sinnlichen Erfahrungsbereichen in die Wissensvermittlung
mit einbezogen wird. Kann ein verkörpertes Wissen durch diesen sinnlichen Unterricht
erreicht werden und welche Vorteile würden dadurch entstehen? Wie wirkt sich jener
sinnliche Umgang auf die Kognition, die Sozialität und die Emotionalität aus, drei Be-
reiche die Steiner auch über das Denken, Fühlen und Wollen in seinen Unterricht mit
einbeziehen möchte? Es geht dabei nicht um die speziellen Lehrinhalte, denn über die-
se besteht kein so deutlicher Konsens, dass nicht große Unterschiede selbst innerhalb
der Klassen der gleichen Schule anzutreffen sind. Waldorfklassen könnten als Kollek-
tivsingular beschrieben werden, als autonome Einheiten, die in sich stark differenzie-
ren, jedoch durch das Weltbild in bestimmtem Maße verknüpft sind. Die Autorin ist
der Ansicht, dass jede Klasse so individuell ist, dass durch evaluative Studien höchs-
tens Tendenzen sichtbar würden, jedoch wenig Aufschluss über die Wirkmechanis-
men erlangt werden könnte, die durch die Anthroposophie etabliert wurden, aber

Einleitung

12

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


durch andere Wissenschaften gerechtfertigt werden können. Ebenfalls sollte bemerkt
werden, dass die Inhalte sich stark am anthroposophischen Weltbild orientieren und
dadurch in wissenschaftlicher Hinsicht als sehr problematisch gelten müssen. Die Au-
torin ist jedoch der Meinung, dass die Methode, welche geeignet ist, Aufschluss über
die Wirkmechanismen eines tätigen Unterrichts zu liefern, sich mit Beispielen und
Praktiken aus dem Schulalltag beschäftigen muss, die in ähnlicher Form an jeder Wal-
dorfschule Teil des Geschehens sind. Die entsprechenden Elemente müssen identifi-
ziert, analysiert und durch fachfremde Quellen überprüft werden. Die im tätigen Un-
terricht theoretisch begründeten Praktiken werden auf ihre gesundheitliche Funktion und
ihre Auswirkung auf die Entwicklung des Gehirns hin untersucht, und die Frage wird be-
antwortet, ob das Stampfen und Klatschen, das Schreiten und Tanzen tatsächlich neuro-
nale und biologische Prozesse unterstützt. Der dritte Teil der Arbeit unternimmt damit
einen Perspektivwechsel von den inneren Vorgängen zur äußeren Umwelt der Kinder.
Dabei wird die von den Vertretern der Embodiment-Theorie postulierte Vorstellung
aufgegriffen, dass Wissen und Erfahrung inkorporiert seien, also zu einem Teil des
Selbst als Leibes würden und später durch bestimmte Erlebnisse in die abstrakte Ko-
gnition zurücktreten könnten.

Das Explanandum wäre damit die beobachtbare Praxis an Waldorschulen hin-
sichtlich des rhythmischen Teils oder des tätigen Unterrichts im weitesten Sinne. Wie
kann dieses Vorgehen bei der kognitiven, sozial-emotionalen und physischen Ent-
wicklung helfen, welche ebenfalls die Gesundheit mit einschließt?

Die gewählte Methode ist zunächst eine Analyse des theoretischen Hintergrunds
des Wirkungsbereichs jener Praxis, sprich der Waldorfschulen und ihrer Weltsicht.
Weiter ein Vergleich ihres Menschenbildes mit naturwissenschaftlichen Modellen des
Menschen, insbesondere was die Entwicklung der Identität oder des Selbst anbelangt.
Im Anschluss wird diesem analytischen Vorgehen eine phänomenologische Sichtweise
angeschlossen, in welcher anhand von Textbeispielen herausgearbeitet wird, wie die
Innenperspektive des Menschen zur Welt gestaltet werden kann. In einem letzten
Schritt werden Unterrichtsbeispiele aufgegriffen, in ihrer Wirkung dargestellt und an-
hand verschiedener wissenschaftlicher Studien begründet.

Das Ziel der Arbeit besteht darin, die Wirkmechanismen dieses Vorgehens genau
zu identifizieren und zu analysieren, welches in besonderer Weise den Körper mit ein-
bezieht und anhand von fächerübergreifender Literatur Belege für dessen Effekt zu
finden. Die Autorin hofft, durch die Analyse jener Praktiken und die Verknüpfung mit
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen einerseits eine Hilfe zu bieten, gezielter eine
Auswahl förderlicher Praktiken auswählen zu können, andererseits aber auch den Dia-
log zwischen den Fachkreisen und den interessierten Laien (wie beispielsweise den El-
tern) zu vereinfachen. Gerade in Anbetracht der Tatsache, dass Schulen zur Inklusion
aufgerufen werden, erscheint es wichtig, sich Unterrichtsmodelle anzusehen, welche
bereits seit Langem mit einer sehr heterogenen Schülerschaft umgehen und ihren Fo-
kus zunächst nicht auf das kognitive Lernen setzen. Ein weiterer aktueller Anlass für
diese Arbeit wird ebenfalls darin gesehen, dass die Waldorfschulen gerade die Schul-
landschaft Deutschlands deutlich mitstrukturieren, aber auch weltweit immer mehr
Boden gewinnen. „Kein anderer Schultyp erfüllt in Deutschland heute so umfassend
die Funktion einer profilierten Alternative zum staatlichen oder konfessionell getrage-
nen allgemeinbildenden Schulwesen wie die Freie Waldorfschule“ (Ullrich 2012, 182).

Einleitung

13

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Da die Praxis an Waldorfschulen durch die Anthroposophie gerechtfertigt wird,
sind die Wirkmechanismen des tätigen Unterrichts nur in geringem Maß wissen-
schaftlich untersucht worden und können somit nicht als Anreiz dienen, sie als Tech-
nik des Unterrichtens umzusetzen. Was bleibt letztlich von einem Waldorfunterricht
übrig, wenn ihm die weltanschauliche Grundlage entzogen wird? Durch eine Beschäf-
tigung mit der Waldorfpädagogik, die explizit das esoterische Weltverständnis der An-
throposophie ausklammert, möchte die Autorin dazu beitragen, verschiedene Metho-
den zielgerichtet anwenden zu können, ohne dass der weltanschauliche Überbau in
diese mit einfließt.

Die Autorin ist sich bewusst, dass diese Arbeit nur einen Standpunkt aufzeigen
kann, durch den auf eine spezielle Form des Unterrichtens geblickt werden kann. Eine
konkrete Untersuchung und Evaluation der gelebten Praktiken und das tatsächliche
Ausarbeiten einer Methode, welche die Ideen des verkörperten Wissens für den Schul-
unterricht nutzbar macht, stehen noch an.

Einleitung

14

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Der Mensch als theoretisches Modell

Die Frage danach, was den Menschen als solchen charakterisiert, wurde im Laufe der
Geschichte auf unterschiedliche Weise beantwortet: Ist der Mensch ein Tier mit be-
sonderen Fähigkeiten? Zeichnet er sich durch sein selbstreflexives Bewusstsein aus?
Besteht seine Einzigartigkeit darin, dass er Seele und Geist besitzt? Diese Fragen nach
der Natur des Menschen konnten erst zu einem Zeitpunkt aktuell werden, „wo sich die
überlieferte und bis dahin selbstverständliche Wesensbestimmung des Menschen als
eines animal rationale, als eines vernunftbestimmten Lebewesens, aufgelöst hatte“
(Bollnow 2009, 7). Erst dadurch, dass eine angenommene Selbstverständlichkeit plötz-
lich zur Diskussion gestellt wurde, konnte der Mensch unter verschiedenen Blickwin-
keln neu betrachtet werden. Gerade das 19. Jahrhundert, welches als die Lebenswelt
Rudolf Steiners gesehen werden muss, gebar viele Antworten, welche den Menschen
zwar zutreffend, aber nicht umfassend beschreiben konnten: „Der Mensch ist eine
Maschine – ein Bündel von Trieben – ein Glied in der Entwicklung der organischen
Natur – ein soziales Wesen“ (ebd. 7). Bedingt durch die Fokussierung auf je einen As-
pekt, kamen die einzelnen Wissenschaften zu Antworten, die eher die Fachkreise an-
sprachen, nicht jedoch den Menschen in seinem Selbstverständnis. Der wissenschaftli-
che Diskurs konnte denjenigen Menschen keine Orientierung mehr liefern, welche in
der Befürchtung lebten, durch eine äußere Analyse des Menschen dessen inneres We-
sen zu zerstören. Durch den stetigen Fortschritt der Technik entstand auch die Angst
vor einer Mechanisierung der Welt, in welcher der Mensch und die Natur zu einer Sa-
che erklärt werden würden. Die Furcht, dass der Mensch nur unter einem bestimmten
Aspekt oder in einer bestimmten, sehr begrenzten Rolle gesehen werde, hat bis heute
zur Folge, dass Theorien geschätzt werden, die versprechen, den ganzen Menschen zu
berücksichtigen. Doch was ist das Surplus einer solchen Theorie und was wird unter
dem ganzen Menschen verstanden?

Die Anthroposophie geht davon aus, dass Rudolf Steiner eine zutreffende und ge-
naue Anthropologie und Entwicklungspsychologie aufgestellt hat, die bis heute ande-
ren Theorien überlegen ist, da sie den ganzen Menschen mit einbezieht. Aus diesem
Grund ist es zwingend, zunächst die Strukturen zu betrachten, durch welche sich die
Waldorfpädagogik zu legitimieren versucht. Da diese erwiesenermaßen auf der an-
throposophischen Weltsicht aufbaut, die nicht mit der naturwissenschaftlichen Sicht-
weise übereinstimmt, wird zunächst ihre Position innerhalb der Erziehungswissen-
schaft überprüft. Durch diese Betrachtung wird ersichtlich, welche Bereiche jener Päd-
agogik in einem Dialog angesprochen werden können und wo es prinzipielle Hürden
gibt. Ist die Waldorfpädagogik demnach ein interessanter Sonderfall, der als Modell
einer zeitgemäßen Schulpraxis gewertet werden kann, oder muss auf die kritischen
Stimmen gehört werden, welche die Anthroposophie, wie das beispielsweise in Frank-
reich der Fall ist, als esoterische Sekte behandeln? Es geht somit zunächst darum zu
klären, auf welchen logischen Strukturen die Waldorfpädagogik aufbaut.

I. 

15

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Anschließend wird das anthroposophische Modell des Menschen in seinen unter-
schiedlichen Ausprägungen genauer untersucht, wobei die Besonderheiten, durch die
es sich auszeichnen möchte, einzeln hervorgehoben werden. Erst hier wird sich näher
mit dem konkreten Inhalt und den daraus entstehenden Konsequenzen beschäftigt. In
einem dritten Schritt wird der anthroposophischen Menschenkunde ein modernes
neurowissenschaftliches Modell gegenübergestellt, welches ebenfalls die Rolle des Kör-
pers und der Sinne mitberücksichtigt.

Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

Obwohl der Begriff Waldorfschule im Alltag hinreichend bekannt ist, bleibt er doch in-
haltlich oft nur vage gefüllt und wird, wie eingangs erwähnt, nicht selten mit einer
zum Teil merkwürdig anmutenden Kunstpraxis assoziiert. Bei der Waldorfpädagogik
scheint es sich auf den ersten Blick um eine spezielle Art der Pädagogik zu handeln,
die besonderen Wert auf einen kreativen Ausdruck legt und die, ähnlich wie die auf
Maria Montessori zurückgehenden Montessori-Schulen oder die auf den Vorstellungen
Peter Petersons aufbauenden Jenaplan-Schulen, in der Tradition der reformpädagogi-
schen Bewegung steht. Doch dieser Eindruck täuscht: Die Waldorfpädagogik ist inner-
halb der Erziehungswissenschaft ein sehr kontrovers diskutiertes Thema, in welcher
sich die Wissenschaftler in einem Feld zwischen kompromissloser Ablehnung und den
milden Versuchen, die Ansichten jener Pädagogik in einem naturwissenschaftlichen
Bezug zu setzen, positionieren (vgl. Frielingsdorf 2012). Um die Diskussion um die
Rolle (vielleicht sogar die Berechtigung) der Waldorfpädagogik innerhalb der Erzie-
hungswissenschaften verständlich zu machen und diese Arbeit in eine Tradition ein-
zubetten, wird zunächst ein kritischer Blick auf einige Problemfelder dieser Theorie
geworfen.

Die Darstellung nach außen – die Wahrnehmung von innen

Waldorfschulen suchen Lehrer – werden sie Waldorflehrer ist auf den Flyern zu lesen,
welche die Akademie für Waldorfpädagogik jüngst auch in Mainz hat verteilen lassen.
Interessierte Personen werden hier darüber informiert, dass in Mannheim verschiede-
ne Studiengänge angeboten werden, die, unter der Berücksichtigung von Zulassungs-
voraussetzungen, nach einer Studiendauer von zwei bis vier Semestern zu einem qua-
lifizierten Abschluss als Lehrer führen. Die Annahme, dass es sich bei der Waldorf-
pädagogik um eine fundierte pädagogische Richtung handelt, wird dadurch unter-
mauert, dass weitere Hochschulen oder Seminare (Köln, Stuttgart, Witten-Annen
u. a.) einen staatlich anerkannten Bachelor- oder Masterabschluss anbieten, in dem
der Studierende in zwei bis fünf Jahren zum Waldorflehrer ausgebildet wird. Das nach
außen hin vermittelte Bild dieser Ausbildung und die Aufgaben eines Waldorflehrers
werden detaillierter in einem offiziellen Werbevideo1 Waldorfschule – Waldorflehrer

1.

1.1.

1 Werbevideo: Waldorfschule – Waldorflehrer werden: https://www.youtube.com/watch?v=yBWw-
b8tdP8E

I. Der Mensch als theoretisches Modell

16

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


werden vom Bund der Freien Waldorfschulen vorstellt. Dabei werden besonders die
Freiheiten in der Unterrichtsgestaltung und die Beziehungsmöglichkeit der Lehrer zu
ihrer Klasse hervorgehoben. Dr. Thomas Zdrazil, Juniorprofessor an der Freien Hoch-
schule Stuttgart, charakterisiert in dem Video den Waldorflehrer als eine Person, für
den die Beziehung zwischen ihm selbst, dem Kind und dessen Familie die Grundlage
für das Zusammenleben in der Schule, die Entwicklung des Schülers und dessen Lern-
erfolg sei. Dabei wird deutlich betont, dass Waldorflehrer nicht nur wissenschaftlich
gesichertes Wissen und Lernkompetenzen vermitteln, sondern gleichermaßen intel-
lektuelle, kreative, künstlerische, praktische und soziale Fähigkeiten bei den einzelnen
Schülern fördern. Daraus ergibt sich zwingend, dass es verschiedene Fächer geben
muss, die ihren Schwerpunkt in jenen Bereichen sehen – wie Theater, Werken, Hand-
arbeit oder Eurythmie. Zunächst scheint diese Aussage keine neuen Erkenntnisse be-
züglich der Stellung der Waldorfpädagogik in der Erziehungswissenschaft zu liefern,
denn auch andere reformpädagogische Schulen befürworten das freie Lernen, die Be-
ziehungen zwischen den einzelnen Bezugsgruppen sowie die Ausbildung künstleri-
scher Fähigkeiten. Dennoch muss die Waldorfpädagogik in einem etwas anderen Licht
betrachtet werden. Ein erster Hinweis auf das Problem, das sich zwischen der Erzie-
hungswissenschaft und der Waldorfpädagogik aufgebaut hat, findet sich tatsächlich
bei genauerer Betrachtung in den wenigen aus dem Werbevideo übernommenen Wor-
ten, denn hier heißt es explizit, dass es Waldorfschulen nicht um die Vermittlung wis-
senschaftlich gesicherten Wissens gehe, wie das in den meisten anderen Schulen der Fall
sei (vgl. Werbevideo Minute 1:14–1:22). Der Ausdruck wissenschaftlich gesichertes
Wissen lässt vermuten, dass eine interne Selbstdefinition über den Begriff des Wissens
existiert, und gleichzeitig ergibt sich die Frage, ob es weitere, bessere (?) Formen des
Wissens geben könne, die hier gelehrt werden. Die Formulierung die „meisten anderen
Schulen“ deutet ebenfalls darauf hin, dass sich Waldorfschulen in einer gewissen Son-
derrolle sehen. Doch welches Wissen könnte nun das wissenschaftlich gesicherte Wis-
sen ergänzen, und inwiefern spielt diese Beziehung zum Wissensbegriff eine Rolle für
die Pädagogik?

Wissen und Wahrheit

Professor Heiner Ullrich, einer der bekanntesten Kritiker der Waldorfpädagogik und
der Anthroposophie, hat sich bereits 1986 mit dem Verhältnis zwischen jener Pädago-
gik und der auf der Anthroposophie basierenden Weltanschauung auseinandergesetzt
(Ullrich 1986). Er stellte fest, dass Waldorfschulen ein gewisses Maß an okkultem Wis-
sen tradieren (beispielsweise die Lehre von den vier Temperamenten) und sich teilwei-
se gegen aktuelle wissenschaftliche Erkenntnisse, besonders hinsichtlich ihrer Ent-
wicklungstheorie, abschotten. In seiner 2011 erschienenen Steiner-Biografie (Ullrich
2011) weist Ullrich auf die von „Max Scheler eingeführte systematische Unterschei-
dung dreier Arten des Wissens mit jeweils unterschiedlichen Erkenntnisinteressen“
hin (Ullrich 2011, 191/ vgl. Scheler 2008). In dieser Unterteilung wird zwischen (a)
Herrschafts- oder Leistungswissen, (b) Bildungswissen und (c) Heils- oder Erlösungs-
wissen unterschieden, wobei das naturwissenschaftlich fundierte, funktionale Wissen
a zugeordnet werden kann. Durch das Bildungswissen b kann der Mensch seine Per-
sönlichkeit an der Vielfallt seiner natürlichen und kulturellen Umwelt entfalten (vgl.
Ullrich 2011, 191), wohingegen „das Heilswissen […] ein Wissen vom Ursprung, vom

1.1.1.

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

17

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Wert oder Ziel des Daseins sein [will], wie es zum Beispiel in der metaphysischen
Denkform der Gnosis und Mystik zum Ausdruck kommt“ (ebd. 192). Die Beantwor-
tung der Frage, ob es einen übergeordneten Sinn des Lebens geben könnte und ob je-
der Mensch eine besondere, gottgegebene Aufgabe im Leben erfüllen soll, fällt somit
unter die letzte Wissenskategorie. Da dieses Wissen meist in Form einer Offenbarung
vorliegt, ist sie resistent gegenüber Veränderungen und damit statisch. Das wissen-
schaftlich gesicherte Wissen (a) bezieht sich dahingegen allein auf wiederholbare Be-
obachtungen oder logische Schlussfolgerungen, sodass keine Aussagen über metaphy-
sische Sachverhalte gemacht werden können. Damit können verschiedene Gegen-
standsbereiche, wie die Frage, ob ein transzendentes, unsterbliches Selbst existieren
könne, hier allein als logische Modelle untersucht werden. Das wissenschaftliche Wissen
zeichnet sich durch eine besondere Offenheit aus und kann, Karl R. Popper zufolge,
nur falsifiziert, jedoch nie verifiziert werden. Damit finden sich in diesem Bereich kei-
ne Gewissheiten, sondern es gibt nur sehr gut belegte Fakten, die ein zeitgenössisches
Bild der Realität zeichnen. Heilswissen verspricht hingegen eine auf dem Glauben be-
ruhende Gewissheit, welche sich nicht durch die Erkenntnisse der jeweiligen Zeit ver-
ändern lässt. Diese dritte Wissensform fließt auch in den Waldorfunterricht mit ein,
sodass gerade für die Schüler nicht immer klar erkennbar ist, auf welche Wissensform
sich gerade bezogen wird (worauf im Laufe der Arbeit noch näher eingegangen wird).
Das statische Heilswissen wird so zu einer geistigen Perspektive, von der aus auf die
Welt zugegriffen wird.

Professor Ullrich zeigt auf, dass diese Praxis der Vergeistigung nicht nur in der
Waldorfpädagogik zu finden ist, sondern sich auf diverse andere Bereiche mit aus-
dehnt.

„Als Wiedervereinigung des Menschen mit dem Geistigen drängt die Anthroposophie
zum kultischen Vollzug – nicht nur auf dem Gebiet der christlichen Religion. Rudolf
Steiner hat auf Grundlage seiner Erkenntnisse über die geistige Welt einen umfassen-
den Vergeistigungskult entwickelt, der von der Tanzkunst und Architektur über die
Wirtschaft, Heilskunst und Landwirtschaft bis zur Pädagogik reicht und für jedes die-
ser Handlungsfelder ein verbindliches Modell ‚geistgemäßer‘ Lebensführung vor-
schreibt“ (Ullrich 2011, 195).

Der Konflikt wird jedoch durch eine weitere Annahme Rudolf Steiners verschärft: Er
definiert die Anthroposophie nicht als Welteinstellung oder religiöse Überzeugung,
sondern als eine Philosophie, welche mit wissenschaftlichen Methoden Aussagen über
eine übersinnliche Welt treffen könne. Durch diese Behauptung stellt er das sich aus
jenen Erkenntnissen ergebende Menschenbild als wissenschaftlich legitimiert hin. In
Rudolf Steiners 1892 erschienenem Buch Wahrheit und Wissenschaft. Vorspiel einer
„Philosophie der Freiheit“ wollte er die Grundlagen für sein weiteres Vorgehen festle-
gen und schrieb: „Die Erkenntnistheorie soll eine wissenschaftliche Untersuchung
desjenigen sein, was alle übrigen Wissenschaften ungeprüft voraussetzen: des Erken-
nens selbst“ (Steiner, GA2 003, 8). Hier zeigt sich Steiners Überzeugung, einen Beitrag
zur philosophischen Epistemologie zu leisten (vgl. Barz 1994).

Waldorfschulen vermitteln damit nicht nur Leistungs- und Bildungswissen, son-
dern betten den Einzelnen in eine mythische Welt ein, die ihre Fixpunkte nicht nur in

2 Im Folgenden wird sich bei den Zitaten immer auf die Nummer der Gesamtausgabe bezogen.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

18

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


den Überlieferungen alter Kulturen hat, sondern auch im konkreten Alltag der Men-
schen vorgefunden wird. Auch in religiös geprägten Schulformen fließt ein solches
Wissen in den Unterricht mit ein, problematisch wird der Fall der Waldorfschule je-
doch dadurch, dass sie zum einen bestreitet, dass das hier als Heilswissen definierte
Wissen kein wissenschaftlich gesichertes Wissen ist, zum anderen Leistungswissen als
materialistische Irrung abwerten. Da sich die Erziehungswissenschaft als Wissenschaft
definiert, ist bereits der von ihr bearbeitete Gegenstandsbereich ein anderer als derje-
nige, der sich auf die anthroposophische Erkenntnis berufenden Waldorfpädagogik.

Wenn gefragt wird, welche wahre Form des Wissens an Schulen unterrichtet wird,
so muss ein Blick darauf geworfen werden, wie das jeweilige Wissen entsteht: Rudolf
Steiner sah sich in der Tradition Goethes und meinte in Anlehnung an dessen Natur-
spekulationen, eine feste Definition von Begriffen ablehnen zu müssen. Für Goethe
zeigte sich besonders die lebendige Welt als in ständiger Metamorphose begriffen, so-
dass eine zu festgelegte Definition dem lebendigen Begriff nicht gerecht werden würde
und eine solche damit zwangsläufig offen für Veränderungen bleiben müsse (Goethea-
nismus). Goethes Wahrheitsbegriff zielte dahin, dass nicht das tatsächlich Zutreffende
als wahr bezeichnet wurde, sondern dass Wahrheit in Verbindung mit Vertrauen gese-
hen werden müsse (vgl. Barz 1994, 75). Vertrauen zu können, sei damit eine Art,
Mensch zu sein, und stehe dem Misstrauen, der Verborgenheit, der Lüge und dem Irr-
tum gegenüber. Steiner wollte demnach mit dem Goetheanismus den Begriff der
Wahrheit nicht – wie das heute eher üblich ist – im Rahmen einer Kohärenz- oder
einer intersubjektiven Konsenstheorie diskutieren, sondern Wahrheit solle in einer
vertrauensvollen Beziehung zur lebendigen Natur erlebbar werden. Auch hier zeigt
sich, dass Steiner nicht mit denen in der Naturwissenschaft üblichen Definitionen
übereingestimmt hat, sondern größeren Wert auf das zwischenmenschliche Erleben
gelegt hat, und gerade diese Beziehung zwischen Subjekt und Welt muss genauer ge-
fasst werden, denn sie bildet eine der Grundlagen, um den Ansatzpunkt des anthropo-
sophischen Weltverständnisses in seiner Abgrenzung zur Naturwissenschaft zu verste-
hen. Steiner ging demnach mit Goethe davon aus, dass Begriffe in direkter Verbin-
dung mit den Eigenschaften eines Gegenstands stehen müssten, und vertrat damit
einen auf Korrespondenz basierenden Wahrheitsbegriff, wodurch dem Subjekt beim
Rezipieren von Welt eine Relevanzverschiebung zukommt: Es ist nicht der Mensch,
durch den die Welt in Erscheinung tritt, sondern die Welt zeigt sich objektiv für den
Menschen in dieser Form. Mit dieser Ansicht hat sich Rudolf Steiner in direkte Oppo-
sition zu der Erkenntnis von Immanuel Kant gestellt, der das Ding an sich als außer-
halb jeder Erkenntnis positioniert hat.

Steiner hat seinen Fokus auf das innere Erleben dieser Welt gesetzt, ging dabei je-
doch davon aus, dass diese objektiv erkannt werden könnte. Erkenntnis war für ihn
mit einer Wesensschau verbunden, womit er dem rationalen Denken eher kritisch be-
gegnete.3 Somit hielt er auch René Descartes’ cogito, ergo sum für den größten Irrtum
der neueren Weltanschauung (vgl. Steiner GA293, 31) und konnte die von Kant ge-
setzten epistemologischen Grenzen des Menschen nicht akzeptieren (vgl. Steiner GA
003). Nicht durch das Denken sollte das Geistige erkannt, sondern durch das richtige
Schauen offensichtlich werden. Durch seine Überlegungen versuchte Steiner, einen

3 Erleben gehört mehr zum Fühlen, während sich das Denken bereits wieder einen Schritt von die-
ser innigen Beziehung entfernt.

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

19

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Weg zu finden, übersinnliche Erfahrungen in den Kanon der Wissenschaften mit auf-
zunehmen: Dazu musste er jedoch zunächst postulieren, dass es eine solche geistige
Welt überhaupt gäbe, die der normalen (alltäglichen laienhaften) Erkenntnis nicht zu-
gängig sei, in welche jedoch – nach einem besonderen Schulungsweg – hineingeschaut
werden könne. Bereits an dieser ersten Voraussetzung zeigt sich, dass Steiner Kant auf
eine sehr eigenwillige Weise interpretiert hat: Die Wende hin zum Subjekt (vgl.
Schneider 1996, 7ff; Kruft 1991, 159 f.), welches die Welt nur durch seine Sinne wahr-
nehmen kann, hat Steiner in gewissem Sinne nicht vollzogen. Für ihn findet sich die
Wahrheit über ein Objekt weiterhin im Gegenstand selbst,4 ist demnach objektiv er-
kennbar und für jeden Menschen gleich. Nur die Annahme, die Welt würde auf eine
einheitliche Art zu den Menschen sprechen, bietet die Grundlage für das anthroposo-
phische Analogiedenken, den Glauben daran, dass sich durch die Gestalten verborge-
ne Botschaften mitteilen (vgl. Kranich 1996).

Die Hypothese, die Eigenschaften eines Gegenstands würden allein vom Objekt
ausgehen, sodass ein richtiges Arrangement der Umwelt einen biologisch-geistig ange-
legten Reifeprozess des Kindes unterstützen müsste, ohne dass die individuelle Inter-
aktion zwischen Subjekt und Welt in diese Überlegung mit einfließt, ist somit ein wei-
terer Umstand, der zu den Dialogschwierigkeiten zwischen Wissenschaft und Anthro-
posophie beigetragen hat. Die Eigenschaften und Wirkungen, die von der Umwelt auf
den Menschen ausgehen (Gestaltung der Räume, Auftreten der Lehrer, Wirkung von
Farbe etc.), werden gemäß der anthroposophischen Weltanschauung eher determinis-
tisch interpretiert, sodass sie als feste Größen in die Entwicklungsbiografie der Kinder
integriert werden. Obwohl sich in der philosophischen Ästhetik, der Kunst oder der
Architektur mit der Wirkung von Atmosphären5 (vgl. Böhme 2013, 94ff.) beschäftigt
wird und die doppelte Qualität von innerer, vom Selbst ausgehender, und äußerer, von
der Umgebung verursachter Stimmung hervorgehoben wird, kann hier nur von Wahr-
scheinlichkeiten, nicht aber von genau festgelegten Wirkungen ausgegangen werden.
Es zeigt sich somit, dass selbst unscheinbar wirkende Grundannahmen eine Implikati-
on auf die pädagogische Praxis und den Dialog mit der Umwelt haben können.

Vorstellung – Intellektualismus – Gott

Wie bereits am Begriff der Wahrheit deutlich wurde, gibt es einige von Steiner ver-
wendete Begriffe, welche sowohl für die anthroposophische Erkenntnislehre als auch
für das Verständnis der Waldorfpädagogik wichtig sind. Ein oft auftauchender Begriff
ist derjenige der Vorstellung, dieser kann auf mindestens drei Arten verstanden wer-
den, als
a) Erinnerungsbild: Auf die Vergangenheit oder die Zukunft gerichtete Phantasie.
b) Verbindung verschiedene Begriffe zu einem neuen Bild (geflügeltes Pferd, Einhorn,

Greif…).

1.1.2.

4 Der Ort einer Qualität ist demnach hier das Objekt: Diese Annahme vernachlässigt die Wechsel-
wirkung zwischen dem Menschen als Sinneswesen und der Welt, denn die Eigenschaft der Röte
beispielsweise, ist weder der roten Blume immanent, noch dem Auge oder dem Gehirn (vgl.
Schönhammer 2013; Metzinger 2005 [1], Metzinger 2006).

5 Ein zeitgenössischer Forscher, der sich mit Atmosphären beschäftigt, ist beispielsweise der deut-
sche Philosoph Gernot Böhme.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

20

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


c) Erscheinungsbild der Realität in Abhängigkeit der Sinne und der Kategorien der
Wahrnehmung (Raum und Zeit).

Die in c dargestellte Bedeutung des Begriffes der Vorstellung ist in der Philosophie ge-
bräuchlich, sie weist auf den Umstand hin, dass die Welt in ihrer Erscheinung durch
verschiedene Faktoren konstruiert wird. So gehört die schon erwähnte Frage nach
dem Ort von bestimmten Qualitätseigenschaften (beispielsweise der Farbe) in diese
Tradition. Erstaunlich ist nun, dass sich Steiner von dieser Definition des Begriffs dis-
tanziert und ihn 1919 in der Allgemeinen Menschenkunde (GA 293) wie folgt be-
stimmt:

„Sehen wir einmal auf das, was man gewöhnlich die Vorstellung nennt. Wir müssen ja
Vorstellen, Fühlen und Wollen bei den Kindern entwickeln. Also wir müssen zunächst
für uns einen deutlichen Begriff gewinnen von dem, was Vorstellung ist. Wer wirklich
unbefangen das anschaut, was als Vorstellung im Menschen lebt, dem wird wohl so-
gleich der Bildcharakter der Vorstellung auffallen: Vorstellung hat einen Bildcharakter.
Und wer einen Seins-Charakter in der Vorstellung sucht, wer eine wirkliche Existenz
in der Vorstellung sucht, der gibt sich einer großen Illusion hin“ (Steiner GA 293, 31).

Damit könnte angenommen werden, dass Steiner eher auf die Definition von a oder b
verweist, also nicht auf die philosophische Tradition eingeht. Doch wenige Zeilen spä-
ter zerschlägt sich diese Vermutung, wenn Steiner genau erklärt, um welche Bilder es
sich beim Vorstellen handelt:

„Vorstellen ist Bild von all den Erlebnissen, die vorgeburtlich beziehungsweise vor der
Empfängnis von uns erlebt sind. Sie kommen nicht anders zu einem wirklichen Be-
greifen des Vorstellens, als wenn Sie sich darüber klar sind, dass Sie ein Leben vor der
Geburt, vor der Empfängnis durchlebt haben“ (Steiner GA 293, 32).

Die Vorstellung wird in dieser Definition zum Tor für das Übersinnliche, welches aus
der Vergangenheit in das Leben des Individuums hineinspielt. Vorstellungen sind da-
mit wahre Bilder aus einer Vergangenheit, welche das Selbst nicht in der jetzigen Form
erlebt hat. Der Begriff bietet die Grundlage für den Glauben an eine zweite, geistige
Realität, in welcher das Selbst unabhängig vom physischen Körper ewig existiert. Der
von Steiner festgelegte Gegenbegriff zur Vorstellung ist der des Willens: In der Päd-
agogik Steiners bilden die Vorstellung oder das Denken zusammen mit dem Wollen
und Fühlen eine Trias, der sich der ganze Unterricht unterordnet.

„Vorstellung auf der einen Seite, die wir als Bild aufzufassen haben vom vorgeburtli-
chen Leben; Willen auf der anderen Seite, den wir als Keim aufzufassen haben für spä-
teres. Ich bitte, den Unterschied zwischen Keim und Bild recht ins Auge zu fassen.
Denn ein Keim ist etwas Überreales, ein Bild ist etwas Unterreales; ein Keim wird spä-
ter erst zu einem Realen, trägt also der Anlage nach das spätere Reale in sich, so dass
der Wille in der Tat sehr geistiger Natur ist. Das hat Schopenhauer geahnt; aber er
konnte natürlich nicht bis zu der Erkenntnis vordringen, dass der Wille der Keim des
Geistig-Seelischen ist, wie dieses Geistig-Seelische sich nach dem Tode in der geistigen
Welt entfaltet“ (Steiner GA 293, 34).

In der Philosophie wurde die Vorstellung als Bewusstseinsinhalt ein wichtiger Teil der
Erkenntnistheorie. Arthur Schopenhauer spricht beispielsweise von der Welt als Wille
und Vorstellung (1819) und bezieht sich dabei grob verkürzt auf die Tatsache, dass uns
die Welt subjektiv durch unseren Verstand, die Vernunft, die Sinne und das Selbstbe-
wusstsein erscheint, sie somit durch unsere mentalen Funktionen vor uns gestellt sei

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

21

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


(vgl. Schopenhauer 1986). Er postuliert, dass die Welt als Vorstellung der in Erschei-
nung getretene Wille sei und bezeichnet die einzelnen Erscheinungen des Willens als
Objektivation. Es handelt sich dabei um die Manifestation eines unteilbaren Willens,
der in den Dingen unterschiedlich stark auftritt. Im Menschen ist er am meisten, in
anorganischer Materie am wenigsten vertreten: So steht der Mensch auf der höchsten,
die unbelebte Materie auf der untersten Stufe, ohne dass diesem Bild eine Wertung in-
härent ist. Obwohl der Wille somit auf eine lange philosophische Tradition zurückbli-
cken kann, versteht Steiner weder diesen noch den Begriff der Vorstellung im Sinne
Schopenhauers.

Rudolf Steiner wollte nicht nur Begriffe wie Wissen, Vorstellung oder Wille in
einer neuen Weise benutzen, ihm ging es auch darum, den Menschen wieder als wan-
delbaren Teil der Natur zu sehen. Dieser Wunsch führte zu der Erschaffung einer Ge-
genrealität, in welcher der von ihm gefürchtete Intellektualismus keine so dominante
Rolle mehr spielen sollte. Das Denken oder die Vorstellung stammen in diesem Kon-
zept aus der Vergangenheit und hängen, wie noch gezeigt werden wird, mit den ab-
bauenden Nerven-Sinnes-Kräften zusammen. Der in die Zukunft gerichtete Wille ma-
nifestiert sich im Gliedmaßenmenschen, im Tun und in der Bewegung, sodass das Un-
terrichtskonzept der Waldorfschule bereits in dieser Grundannahme zu finden ist. Das
Unbehagen Steiners gegenüber dem Intellektualismus muss aus dem Zeitgeschehen
heraus verstanden werden: Die technischen Errungenschaften des beginnenden In-
dustriezeitalters wären ohne einen wissenschaftlichen Blick nicht denkbar gewesen,
führten aber dazu, dass der Mensch sich selbst zu verlieren glaubte. Er suchte nach
Geheimnissen und fand sie in seinem Innenleben, in seiner Psyche und seinen Emo-
tionen. Diese schon in der Romantik beginnende Tendenz sieht in der raschen Verän-
derung der Lebensumstände eine Gefährdung des Menschen, welcher sich durch das
Denken von seinen Seelenkräften zu entfremden scheint. Diese Angst aufgreifend, die
bis heute die Gemüter einiger Eltern bewegt, versucht die Waldorfschule, Wert darauf
zu legen, die Kräfte des Denkens nicht zu früh zu kultivieren.

„Die Gegenwart ist die Zeit des Intellektualismus. Der Intellekt ist diejenige Seelen-
kraft, bei deren Betätigung der Mensch am wenigsten mit dem Inneren seines Wesens
beteiligt ist“ (Steiner 1975, 11).

Besonders das Verlangen der Naturwissenschaft, feste Begriffe zu gebrauchen, hielt
Steiner, wie bereits oben angeführt, für eine Untugend. Er empfand es als Beschnei-
dung des Wesens der Dinge, diese mit Definitionen zu belegen. Demgegenüber steht
die Auffassung der Neuzeit, welche durch die Benennung und das Hinterfragen dazu
aufgerufen hat, die Welt wissenschaftlich zu erklären, wodurch letztendlich ein kausal
geschlossenes Weltbild entstehen konnte. „Die Neuzeit ist die Epoche geworden, die
abschließend für alles einen Namen gefunden hat“ (Blumenberg 2006, 45). Gerade
weil Steiner auf eine solche verzichtet und die Wirkung einer geistigen Welt postuliert,
kann eine Parallele zur Zeit der Romantik gezogen werden, in welcher Versuche unter-
nommen wurden, im Denken Tore in andere Realitäten zu finden. Gerade in der Lite-
ratur finden sich viele Hinweise, welche in ihrer Verarbeitung der Geschehnisse jener
Zeit der anthroposophischen Gedankenwelt ähneln. Besonders deutlich wird diese Po-
larität zwischen Mensch und Technik im Werk von E. T. A. Hoffmann (1776–1822).

I. Der Mensch als theoretisches Modell

22

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Hier sind es die dunklen Innenwelten der Menschen, die mit den noch unbekannten
Möglichkeiten der Technik6 konkurrieren (vgl. Hoffmann 2008).

Nahm auf der einen Seite die Technik eine immer wichtigere Rolle ein, so verän-
derte sich auf der anderen Seite auch der Glaube an Gott. Der Gottesglaube wurde in
der Romantik zu einer pantheistischen Gotteserfahrung, sodass Gott und Natur zu
einer Einheit zerflossen. Gerade hinsichtlich des Gottesverständnisses zeigt sich bis
heute sehr deutlich eine Dissonanz zwischen der Gedankenwelt Goethes und der
Theorie Steiners (vgl. Barz 1994, 62ff.). Für Steiner waltete in der Natur nicht ein
Geist, sondern viele unterschiedliche geistige Wesen, weshalb er sich von einer pan-
theistischen Auffassung distanzierte, in welcher Gott nicht die Rolle einnehmen konn-
te, die Steiner in seinem christlich geprägten Konzept für ihn vorgesehen hatte:

„Aber für den Geistesforscher ist der Pantheismus gerade dasselbe, wie wenn man je-
mand in die Natur führt und sagt zu ihm: Schau nur, das alles, was dich hier umgibt,
es ist Natur! wenn man ihm nicht sagt: Das sind Bäume, das sind Wolken, das ist eine
Lilie, das ist eine Rose, sondern: das ist alles Natur! Wenn man den Menschen also von
einem Vorgang zum anderen Vorgang, von einem Wesen zum anderen Wesen führt
und ihm sagt: Es ist das alles Natur! – damit ist ja nichts gesagt. Im einzelnen, im Kon-
kreten muß auf die Tatsachen eingegangen werden. Es wird einem heute verziehen,
wenn man von einem Geiste spricht, der in allem darinnen ist. Der Geistesforscher
kann sich aber damit nicht zufrieden geben“ (Steiner GA155, 226).

An dieser Aussage Steiners zeigt sich erneut die besondere Bedeutung, welche in der
Anthroposophie Analogien und Bildern zugesprochen wird. Mit solchen Sinnbildern
wird ebenfalls in der Literatur gearbeitet: So erklärte der emeritierte Professor für
Neue Deutsche Literaturwissenschaft, Peter von Matt, in seiner Abschiedsvorlesung
vom 1.7.2002, dass jede Beschreibung in der Literatur ein Zeichen sei; dass jede Hand-
lung oder Geste mehr sei als diese allein und immer stellvertretend für eine andere
Idee stehe und deutet beispielsweise das Im-Gras-Liegen von Goethes Werther als Zei-
chen für eine veränderte, pantheistische Weltsicht:

„Die metaphysische Kante seines Daliegens ist die ekstatische Erfahrung des in der
Natur ausgeschütteten Gottes, jene Goethesche Revolution, die den Vatergott behut-
sam vom Thron holt und mit der mütterlichen Erde vereint zur allgegenwärtigen an-
drogynen Gottheit“ (Matt 2006, 129).

Ein anderes Bild ist das Stolpern bei E. T. A. Hoffmann. Seine Helden rennen und stol-
pern und sind „gänzlich unfähig zu bürgerlich-gemessener Fortbewegung“ (ebd. 131),
und so straucheln sie in ihr Schicksal hinein.

„Dieses Schicksal aber ist der Weg zu sich selbst, der Weg zur Erkenntnis der wahren
Beschaffenheit der Welt. Die rennenden, stolpernden, strauchelnden jungen Leute bei
Hoffmann sind Auserwählte, die von ihrer Erwählung nichts wissen“ (ebd.).

Dieses Vorwärtsschreiten, das Rennen und Stolpern finden eine Analogie im anthro-
posophischen Bewegungssinn (vgl. Teil II dieser Arbeit). Die Bereiche Literatur und
Anthroposophie sind nicht willkürlich miteinander verknüpft, sondern hier zeigt sich

6 Ein bekanntes Beispiel findet sich in Der Sandmann. Ein mechanischer Mensch löst beim Protago-
nisten einen schon vorher angedeuteten Wahnsinn aus, wobei dem Leser nicht klar wird, ob es
sich bei den diesen provozierenden Ereignissen um eine Verkettung von Zufällen oder böse Ab-
sicht handelt.

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

23

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


eine besondere Form des Erkenntnisgewinns, welche bis heute die Identität der Wal-
dorfbewegung prägt: Die ursprüngliche Theosophie (aus der sich die Anthroposophie
entwickelt hat) wollte ihr Wissen aus literarischen Quellen schöpfen und hat die hier
benutzten Bilder als Zeichen eines höheren, verborgenen Wissens interpretiert. Durch
ein geschultes Analogieverständnis sollte es nun möglich werden, in den Erscheinun-
gen der Welt wie einem offenen Buch zu lesen (vgl. Teil I, Kapitel 1.1.3.). Was in der
Theosophie auf Texte bezogen war, wird in der Anthroposophie auf die ganze Welt
ausgedehnt. Die Umwelt wird zu einer göttlichen Offenbarung, welche vom hellsichti-
gen Menschen gelesen werden kann. Doch nicht nur die den Menschen umgebende
Natur wurde als Offenbarungsmedium betrachtet, auch im Menschen selbst zeigt sich
dieses intendierte Wirken, indem davon ausgegangen wird, dass den verschiedenen
Sinnen nicht nur eine weltliche Erkenntnisfähigkeit zukommt, sondern dass diese Tore
sind, welche das Individuum mit der vorausgesetzten, übersinnlichen Welt verbinden.

Das Weltverständnis der Anthroposophie beruht letztendlich auf einem Dogma
Rudolf Steiners. Dogma soll hier als Lehrsatz definiert werden, „dessen Wahrheitsge-
halt nur gläubig hingenommen als unanfechtbar gilt“ (Schischkoff 1991, 147). Viele
der Versuche, die Anthroposophie vom Stand einer Glaubensrichtung in den Rang
einer Wissenschaft zu heben, spielen letztendlich mit den Bedeutungsverschiebungen,
die in diesem Kapitel kurz angerissen wurden.

Anthroposophie und Waldorfpädagogik

Anhand der vorangegangenen Darstellung wird ersichtlich, dass es sich bei Waldorf-
schulen nicht einfach um eine besondere Art der Reformschule handelt. Waldorfschu-
len weisen sicherlich verschiedene Ähnlichkeiten mit diesen auf, begründen ihr Han-
deln jedoch mit dem anthroposophischen Welt- und Menschenbild. Die Anhänger der
Anthroposophie sind davon überzeugt, dass ihre Deutung der Welt den Unterricht
nicht beeinflusst und auch den Kindern keine diesbezügliche Sichtweise vermittelt
würde. Dies muss jedoch angezweifelt werden, wenn die Auswahl von Texten und Ge-
dichten oder die bildliche Darstellung von Unterrichtsinhalten betrachtet werden,
denn in ihnen wird ersichtlich, dass bestimmte anthroposophische Vorstellungen wie
die Existenz eines Gottesgeists, der Glaube an die Reinkarnation oder der daran ge-
knüpften überzeitlichen Begriff des Menschen, in welchem von einer kosmischen Ent-
wicklungslehre ausgegangen wird, in der sich die Erziehungslehre wiederspiegelt, in
den Unterricht mit einfließen (vgl. Abbildung 9 und 10 in dieser Arbeit). Somit klafft
zwischen der Selbstwahrnehmung der Waldorfschulen und der äußeren Einschätzung
durch die Erziehungswissenschaft eine Lücke, welche den Dialog sehr erschwert. Wür-
den sich die Waldorfschulen selbst als Weltanschauungsschule ähnlich einer klerikalen
Institution definieren, würde damit vielleicht eine Hürde bei der gegenseitigen Ver-
ständigung hinfällig. Stattdessen bezeichnen sie sich selbst als Gesamtschule eigener
Prägung, eine Formulierung, die auf einen Beitrag vom ehemaligen Leiter des Stuttgar-
ter Waldorfseminars Ernst-Michael Kranich aus dem im Jahr 1971 im Klett Verlag er-
schienen Band Freie Schulen zurückgeht (vgl. Frielingsdorf 2012, 34). Auffällig ist, dass
durch diese Wortwahl die besondere Ausrichtung und Begründung der Lehrinhalte
zunächst nicht ersichtlich wird. Gesetzlich fallen Waldorfschulen als Schulen in freier
Trägerschaft unter den Sammelbegriff Ersatzschulen. So heißt es beispielsweise im Ge-
setz für die Schulen in freier Trägerschaft (Privatschulgesetz) in der Fassung vom

1.1.3.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

24

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


1.1.1990 aus Baden-Württemberg in Abschnitt 2 § 3 (vgl. Schulgesetz Baden-Würt-
temberg):

(1) Eine Schule in freier Trägerschaft ist Ersatzschule, wenn im Lande entspre-
chende öffentliche Schulen bestehen.
(2) Die Freien Waldorfschulen als Schulen besonderer pädagogischer Prägung,
die in einem einheitlichen Bildungsgang von Klasse 1 bis Klasse 12 Schüler un-
terschiedlicher Begabungsrichtungen nach dem Waldorflehrplan (Pädagogik
Rudolf Steiner) zu den dort festgelegten Bildungszielen führen und die in ihrer
Klasse 13 auf der Klasse 12 der Waldorfschule aufbauend auf die Hochschulrei-
fe vorbereiten, sind Ersatzschulen. Darüber hinaus kann die Landesregierung,
insbesondere für den Bereich der Sonderschulen und der Schulen zur Ausbil-
dung für soziale und sozialpädagogische Berufe, durch Rechtsverordnung wei-
tere Schulen in freier Trägerschaft zu Ersatzschulen erklären, wenn ein wichti-
ges öffentliches Interesse besteht.

Auch dieser Gesetzestext macht nicht deutlich, dass die besondere, auf den Ideen Ru-
dolf Steiners aufbauende pädagogische Prägung ihre Legitimation aus einer offenbar-
ten Weltanschauung bezieht, sodass die hier vorzufindende Praxis nicht wissenschaft-
lich untermauert ist, sondern auf dem Glauben an die Worte ihres Begründers beruht.
Da die Quelle jener pädagogischen Erkenntnis ihr Wissen nicht primär aus empiri-
schen Untersuchungen schöpfte, sondern die Entwicklung des Kindes als Analogie zur
angenommenen Weltentwicklung betrachtet hat, trägt sich die Waldorfpädagogik bis
heute mit einer starren, endogenistischen Entwicklungstheorie, welche eine Reifung
des Menschen in Jahrsiebten postuliert. Diese Auffassung wird innerhalb der Erzie-
hungswissenschaft heute kaum noch vertreten, findet sich jedoch in verschiedenen
Ausprägungen bei einigen wichtigen Klassiker der Entwicklungspsychologie wie bei
Sigmund Freud oder Erik Erikson. In dieser Vorstellung von Entwicklung nehmen so-
wohl das Subjekt als auch die Umwelt eine eher passive Rolle ein,7 während aktuelle
Theorien (interaktionistische oder transaktional systemische Theorien) davon ausge-
hen, dass beiden ein aktiver Part zukommt.

„Gemeinsame Kernannahme dieser [neueren] Modelle ist, dass der Mensch und seine
Umwelt ein Gesamtsystem bilden, in dem sowohl das Entwicklungssubjekt als auch
seine Umwelt aktiv und miteinander verschränkt aufeinander einwirken. Die Verände-
rungen eines Teils führen zu Veränderungen auch anderer Teile und/oder des Gesamt-
systems und wirken wieder zurück“ (Schneider/Lindenberge 2012, 34).

In endogenischen Modellen bestimmt hingegen die Entwicklung selbst, „wann und in-
wiefern Einflüsse von außen veränderungswirksam werden, da spezifische äußere
Faktoren nur bei einem bestimmten Entwicklungsstand einwirken können“ (Schnei-
der/Lindenberge 2012, 33). Sozialpsychologische Entwicklungstheorien, die heute
noch zu den wichtigen Klassikern gehören, zeichnen sich vor allen durch ihre empiri-
sche Forschung aus, sodass aufgrund von Beobachtungen Hypothesen entwickelt wer-
den konnten, die heute noch in ihrer Entstehungsgeschichte nachvollziehbar sind (vgl.
Garz 2008). Dies gilt jedoch nicht für die Theorie Rudolf Steiners, der betonte, dass
die wahre Erkenntnis über die Entwicklung des Kindes nicht an empirischen Untersu-

7 Phasen oder Krisen werden stufenweise durchlaufen, dabei können Problemen auftreten.

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

25

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


chungen festgemacht werden dürfe, sondern sich aus der Menschenerkenntnis erge-
ben müsse (vgl. Steiner GA 311):

„Es ist etwas sehr eigentümliches mit der sogenannten experimentellen Pädagogik von
heute. In der experimentellen Pädagogik stellt man fest, wann ein Kind durch irgend-
eine geistige Tätigkeit müde wird. Daraus schließt man dann, wie lange man ein Kind
beschäftigen soll mit irgendeinem Gegenstande, damit es eben nicht müde werde. Die-
se ganze Anschauung ist falsch, durch und durch falsch!“ (Steiner GA 311,116).

Die Waldorfpädagogik begründet sich somit durch ihre Sicht auf die Welt und geht
von einem geheimen Wissen aus, welches Steiner durch ein übersinnliches Schauen in
die postulierte geistige Welt offenbart hat und das sich beispielsweise in Form einer
bestimmte Zahlenmystik zeigt (Jahrsiebte, dreigliedriger oder viergliedriger Mensch,
zwölf Sinne etc.) oder durch Analogien, welche den Reinkarnationsgedanke plausibili-
sieren. Damit wurde sie nicht anhand einer erkannten Problematik entwickelt, dem
Wunsch nach einer Reform der Schule, sondern als eine Art Heilsweg, der den Men-
schen im Sinne der offenbarten Erkenntnisse, gesundend in das Erwachsenenalten
hinein begleiten sollte. Obwohl die Waldorfpädagogik zur Zeit der reformpädagogi-
schen Bewegungen entstanden ist und viele Merkmale dieser Schulkultur teilt, ist sie
nicht aus der gleichen Gesinnung heraus entstanden und kann ihr damit auch nicht
zugeordnet werden (vgl. Ullrich 2012, 182ff.). Heiner Ullrich kommt zu dem Schluss,
dass Waldorfschulen zwar aus formaler Sicht alle Kriterien des reformpädagogischen
Ursprungsdenken erfüllen, inhaltlich findet sich jedoch „eine dogmatische Prägung,
welche dem reformpädagogischen Impuls im Grunde widerstreitet“ (Ullrich 2012,
186). Derjenige, der Waldorfschulen nur als Alternativschule betrachtet, verkennt, wie
tief die Weltanschauung tatsächlich in der täglichen Praxis verankert ist. Dies gilt
nicht nur für die goetheanische Methode, sondern auch für den Unterrichtsaufbau
und den persönlichen Umgang mit den Kindern (vgl. Kapitel 2.6 im ersten Teil dieser
Arbeit).

Eine Bestätigung dieser Annahme findet sich bei dem, in der Anthroposophie
zum Teil umstrittenen Valentin Tomberg. Dieser äußert sich in seinen Sieben Vorträ-
gen über die innere Entwicklung des Menschen (Tomberg 1993) zum Thema Goethea-
nismus und sieht in ihm eine Möglichkeit zur Harmonisierung der drei Wesensglieder
(Leib, Seele, Geist) gemäß ihrer Natur. Die Arbeit an einer solchen führe zum wahren
Glück. „Dieses Harmonischwerden der drei Glieder des menschlichen Wesens ist, was
man mit Goetheanismus bezeichnen kann“ (Tomberg 1993, 54). Demnach ist der
Goetheanismus nicht nur eine phänomenologische Methode der Welterschließung,
sondern soll gleichzeitig zum psychischen und physischen Wohlergehen beitragen.
Damit zeigt sich, dass die phänomenologische Methode der Waldorfschulen aufs
Engste mit ihrer Weltanschauung verknüpft ist. Professor Heiner Ullrich untersuchte
in seinem Beitrag zur Reihe Reformpädagogische Schulkonzepte – Waldorfpädagogik
den Goetheanismus als Methode des Lernens. Dazu wählte er zwei Bereiche des Wal-
dorfunterrichts aus: die Pflanzenkunde und die Chemie. Beiden Unterrichtsfächer
geht es weniger um ein Vermitteln besonderer Kenntnisse als vielmehr um ein Hinein-
leben in verschiedene Aspekte der Natur. So geht die Anthroposophie davon aus, dass
besonders Blütenpflanzen seelische Stimmungen ausdrücken, welche objektiv, also un-
abhängig vom Subjekt, immer eine ähnliche Gestimmtheit im Betrachter auslösen
würden (vgl. Ullrich 2012, Kranich 1996). Da im Unterricht jener Gedanke lebt, zählt

I. Der Mensch als theoretisches Modell

26

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Ullrich drei Voraussetzungen auf, von denen die Lehrenden ausgehen müssen: So
muss angenommen werden, dass (1) in allem Naturdasein ein Geistig-Seelisches lebe,
welches der Mensch erkennen könne, weil er (2) als Mikrokosmos alle Seinsbestand-
teile auch in sich trage und da (3) die Seele der Erde, welche sich in den Gestalten der
Pflanzenwelt zeige, aufs Engste mit ihm verwandt sei (vgl. Ullrich 2012, 208). Die Bio-
logie wird damit zu einer kosmischen Pflanzen-Seelenkunde, in welche die Vorstel-
lungswelt der Anthroposophie eingeflochten ist und welche sich damit auch (indirekt)
auf die Schüler überträgt. Im phänomenologischen Chemieunterricht wird vom Feuer
ausgegangen; die Welt wird eingeteilt in aufsteigende, rauchartige und schwere, asche-
artige Kräfte. Das Leichte oder Luftige, das Schwere oder Erdenhafte, das Warme oder
Feurige und das Lösliche oder Wässrige sollen als Ur-Eigenschaften festgehalten wer-
den. Der als goetheanisch bezeichnete Chemie-Unterricht der Waldorfschule „führt
die Schüler geschichtlich zurück zur metaphysischen Weltanschauung der Alchemie.
[…] In einer Art Heilswissenschaft sucht der Alchemist – wie letztlich auch der An-
throposoph Steiner – hinter den Erscheinungen das Ganze, den Sinn, welchen die ex-
akt-experimentelle Wissenschaft der Chemie in ihrer selbstgewählten Beschränkung
niemals geben will und kann“ (Ullrich 2012, 210 f.). Wenn demnach der Goetheanis-
mus die Lehrmetode der Waldorfschule sein möchte, werden über ihn „zugleich auch
spirituelle Auffassungen vermittelt werden, welche direkt der anthroposophischen
Weltanschauung entstammen“ (ebd. 212).

Diese mystischen Elemente, welche als Selbstverständlichkeiten das Leben in den
anthroposophischen Kreisen bestimmen, fordern dazu auf, die Anthroposophie ge-
nauer zu betrachten. Der bekannte Forscher Helmut Zander, der sich zu Beginn des
neuen Jahrtausends der Aufgabe gewidmet hat, das Thema Anthroposophie in seinen
historischen Bezügen zu beleuchten, bezeichnet in seinem 2007 erschienen Werk An-
throposophie in Deutschland jene als eine Spielart der Theosophie (vgl. Zander 2008).
Zander macht deutlich, dass die Theosophie aus dem Interesse heraus gegründet wur-
de, sich vom Spiritismus abzuwenden, der während des 19. Jahrhunderts sehr en
vogue war, jedoch durch verschiedene Betrügereien immer mehr an Ansehen verloren
hatte. Die Gemeinschaft der Theosophen wollte einen objektiven, wissenschaftlichen
Weg finden, um sich mit übersinnlichen Phänomenen zu beschäftigen. Da die Metho-
den des Spiritismus, wie die Beschwörung von Geistern, sich letztlich als Schwindel
entpuppt hatten, sollte nun versucht werden, Erkenntnisse aus der Auslegung okkulter
Texte zu gewinnen, wobei besonders alte Dokumente aus Ägypten oder Indien sowie
die gnostischen Evangelien als gute Quellen angesehen wurden. „Der Anspruch auf
religiösen Universalismus und die Hoffnung auf ‚objektive‘ Erkenntnis sind Transfor-
mationsprodukte der ‚Universalien‘ des Spiritismus, mit der die Theosophie […] in
einer Art Haßliebe verbunden blieb“ (Zander 2008, 78). In Anlehnung an den spiritis-
tischen Glauben wurde weiterhin von einer geistigen Welt und verborgenen Wahrhei-
ten ausgegangen, nur dass der Zugang zu diesem Wissen nun ein anderer sein sollte.
Die Anhänger der Theosophie nahmen an, dass frühere Generationen ihr Wissen in
den besagten Schriften verborgen hätten, sodass die Aufgabe nun darin bestünde, jene
geheimen Wahrheiten wieder zu entschlüsseln (vgl. Zander 2008, 86 f.).

Helmut Zander versuchte zu klären, ob die Theosophie und damit auch die An-
throposophie als Esoterik definiert werden könne. Dabei stellt Zander fest, dass dieser
Begriff auf unterschiedliche Weise umrissen werden kann. Ein recht übersichtlicher
Vorschlag für eine Definition findet sich bei Antoine Faivre, der Zander zufolge vier

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

27

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


notwendige und hinreichende Kriterien benannt hat, die jedoch um weitere Punkte
ergänzt werden könnten (vgl. Zander 2008, 17):
– Zusammenhänge werden als Entsprechung gedeutet
– Natur wird als lebende Natur betrachtet
– Durch Imagination und Meditation können Erkenntnisse gewonnen werden
– Durch diese Erkenntnis verändert sich der Mensch und wird erleuchtet
Obwohl diese vier Denkformen nur die Basis für eine Definition des Begriffs Esoterik
liefern können, muss mit Zander festgestellt werden, dass jedes dieser Elemente auf
die Anthroposophie angewendet werden kann (vgl. Zander 2008, 20 f.). Damit zeigt
sich erneut, dass eine sich auf die Anthroposophie beziehende Pädagogik nicht als
Wissenschaft diskutiert werden kann, sondern in ihrer Begründung in den Bereich
der Esoterik fällt. Eine solche Schule vermittelt den Schülern durch die speziellen
Lehrmethoden ein esoterisches Weltbild, das konträr zu den wissenschaftlichen Vor-
stellungen aufgebaut ist, was die Kinder in eine bestimmte In-Gruppe hineinerzieht,
die sich von großen Teilen der Welt abgrenzt. Dennoch zeigen sich auch positive Ef-
fekte, welche durch die besondere Strukturierung des Umfelds bedingt werden und
welche in Teil 3 gesondert behandelt werden.

Wie kann nun eine solche Theorie in einem wissenschaftlichen Rahmen unter-
sucht werden? Die Autorin ist der Ansicht, dass die Idee Rudolf Steiners zunächst als
philosophische Konstruktion definiert werden muss. Obwohl Steiner durch seine
wechselnde und uneinheitliche Begrifflichkeit sowie durch die religiös dogmatische
Färbung seiner Ansichten nicht uneingeschränkt in dieses Feld eingeordnet werden
darf, kann hier ein Punkt gefunden werden, der eine nähere Betrachtung durchaus
lohnend macht: das Bild vom Subjekt oder das Selbst-Modell.

In der philosophischen Diskussion um das Leib-Seele-Problem, welche der Embo-
diment-Theorie übergeordnet ist, wird die Frage gestellt, was das Selbst eines Men-
schen sei: Der Dualismus postuliert hier zwei voneinander unabhängige Substanzen,
die miteinander wechselwirken oder seit Anbeginn der Zeit miteinander synchroni-
siert worden sind, wie es der berühmte Philosoph Gottfried Wilhelm Leibniz in sei-
nem Uhrengleichnis vorgeschlagen hat. Auf der anderen Seite kann der Geist auch als
ein Epiphänomen des Körpers postuliert werden, als unbeabsichtigtes Nebenprodukt
ohne Rückwirkung auf den Willen, wodurch dem bewussten Erleben und dem Selbst
eine eher marginale Bedeutung zukommt. Monistische Theorien befassen sich stärker
mit der Frage danach, was einen solchen Geist überhaupt ausmacht, wie das Gefühl,
ein Selbst zu sein, biologisch realisiert wurde, wozu ein Selbst dient und wie ein Kör-
per aufgebaut sein muss, damit die Illusion eines selbstständigen Ichs überhaupt ent-
steht. Das anthroposophische Selbst-Modell kann dabei auf verschiedene Weise inter-
pretiert werden, und selbst die Entscheidung, ob es sich um eine dualistische oder eine
monistische Position handelt, bleibt eine Auslegungssache. Der Großteil der zeitgenös-
sischen wissenschaftlichen Theorien bezüglich des Leib-Seele-Problems steht in einer
monistischen Tradition, dualistische Ansätze werden höchstens noch als Eigenschafts-
dualismus diskutiert, substanzdualistische Positionen finden sich eher im Bereich der
Religion. Damit zeigt sich, dass bereits diese erste Positionierung zu einer grundsätzli-
chen Barriere im Dialog zwischen Wissenschaft und Anthroposophie führen kann.
Wenn die Anthroposophie im wissenschaftlichen Diskurs ernst genommen werden
will, muss sie sich hinsichtlich einer monistischen Position öffnen. Im weiteren Ver-

I. Der Mensch als theoretisches Modell

28

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


lauf wird das Selbst-Modell der Anthroposophie deshalb als monistisch interpretiert,
damit es möglich wird, ein Arbeitsmodell zu erschaffen, das mit anderen wissen-
schaftlichen Theorien verglichen werden kann.

Obwohl diesem Vorgehen nicht unbedingt zugestimmt werden muss, bleibt es auf
diese Weise möglich, sich nicht in die Auseinandersetzung zwischen der Anthroposo-
phie und der Erziehungswissenschaft einzureihen, in welcher es zwangsläufig zu Strei-
tigkeiten kommen muss, da beide einen unterschiedlichen Diskurs pflegen. Geht es
der Erziehungswissenschaft um neue, durch empirische Forschung bestätigte Erkennt-
nisse, so möchte die Anthroposophie ihre offenbarte Einstellung nur durch eine be-
stimmte Auslegung neuerer Fakten bestätigen. Diese Arbeit möchte sich aus dieser
Streitigkeit heraushalten und die Anthroposophie als Theorie betrachten, in welcher
ein Theorie des Geistes angelegt wird, welche zum einen als Idee untersucht werden
kann und sich zum anderen in der pädagogischen Praxis wiederspiegelt.

Das weitere Vorgehen steht somit in einer Verbindung zur Philosophie des Geistes,
weswegen es nun wichtig wird festzustellen, inwiefern die Anthroposophie als Philo-
sophie definiert werden und in welcher Form ein solches Arbeitsmodell aus diesem
okkulten Ideenkonstrukt herausdestilliert werden kann.

Anthroposophie als Philosophie

Wie im ersten Teil dieses Kapitels gezeigt wurde, fußt die Waldorfpädagogik auf einem
gedanklichen Konstrukt, welches nur in geringerem Maß durch empirische Forschung
legitimiert wurde. Sicherlich wird versucht, auf die Bedingungen der Zeit einzugehen
(veränderte familiäre Strukturen, Bewegungsmöglichkeiten oder Mediennutzung in
der Kindheit), doch werden diese neuen Bedingungen eher als Problem eines materia-
listischen Zeitalters aufgefasst, dem entgegengewirkt werden muss, damit der Mensch
sich im Sinne der Anthroposophie ganzheitlich entwickeln kann. Steiner sah in diesem
fest konstruierten Weltbild jedoch keine Religion, welche eine besondere Haltung oder
Lebensführung von seinen Anhänger fordert, sondern bezeichnet die Anthroposophie
als eine Philosophie, welche eine bestimmte Lebensweise logisch mit sich brächte und
dadurch den Menschen zur Freiheit führen würde. Tatsächlich lassen sich einige phi-
losophische Bereiche innerhalb der Anthroposophie finden, in welchen Antworten auf
Fragen gefunden wurden, die das Gerüst jener Weltsicht bilden. Für die Anthroposo-
phie sind die Fragen, welche diese Gebiete bestimmen, durch Rudolf Steiner beant-
wortet worden, sodass die philosophische Aufgabe weniger in der Klärung oder der
Ausarbeitung möglicher Modelle liegt, sondern eher versucht wird, eine Rechtferti-
gung der Ideen Steiners durch die moderne Wissenschaft zu finden. Damit erschwert
sich die Aufgabe, die Waldorfpädagogik von einem wissenschaftlichen Standpunkt aus
zu betrachten, da diesem Versuch immer der Vorwurf der Legitimation esoterischer
Praxis inhärent zu sein scheint. Im Folgenden werden nun drei, für diese Arbeit rele-
vante Bereiche kurz skizziert, in welchen die Anthroposophie versucht hat, sich als
Philosophie zu charakterisieren: Das Leib-Seele-Problem, die Idee der Ganzheitlich-
keit und die Rolle der Sprache für die Erkenntnis.

1.2.

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

29

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Das Leib-Seele Problem

Die Frage, welche sich hinter diesem philosophischen Problem verbirgt, ergibt sich aus
dem alltäglichen Erleben, in welchem das Denken meist als mit dem Selbst identisch
empfunden wird,8 während der Körper eher als Instrument erscheint, durch welchen
sich jenes Selbst in der Welt ausdrücken kann. Aus dieser zweifachen Wahrnehmung –
der des Seins und der des Habens – ergeben sich unterschiedliche Vorstellungen da-
von, was einen Menschen ausmacht (vgl. Teil II dieser Arbeit).

Wer sich mit der anthroposophischen Sichtweise auf die Welt befasst, stößt bald
auf ein Denken, das in seinem Aufbau zunächst an Aristoteles erinnert. Aristoteles
entwickelte seine Philosophie in Wechselwirkung mit seinem Erleben der Umwelt. Ihn
beschäftigten noch vor allem die Physis, das organische Wachstum und der Aufbau
der Natur. Artefakte, also vom Menschen hergestellte Objekte, waren für ihn kein Ge-
genstand der Philosophie. Für ihn zählte die Lebendigkeit als Eigenschaft noch zum
Physischen mit dazu, wodurch zwangsläufig dem lebendigen Menschen auch eine Seele
immanent war, die im Tod mit dem Körper zerfallen musste. Die Trennung zwischen
Geist und Körper verlief somit nicht durch den Menschen hindurch, sondern trennte
ihn vielmehr von der Welt der Gebrauchsgegenstände. Durch die im 16 Jahrhundert
aufkommende Mechanik, der Mensch jedoch an, sich selbst auch als mechanisch zu
begreifen. Er entdeckte im Körper mechanische Prozesse und stellte sich bald die Fra-
ge, welche Natur das Geistige habe und wie dieses in die Strukturen des Körperlichen
eingreifen könne. Der Mensch wird sich damit selbst zum Gegenstand, der sich jedoch
durch sein Denken, durch sein Bewusstsein von sich selbst als ein in der Welt seiendes
Ding erkennt. Prägnant wird diese Frage von Descartes in seinen Meditationen ge-
stellt, in welchen er alles sinnlich Wahrnehmbare vom Menschsein subtrahiert hat als
etwas, was auch eine mechanische Gaukelei sein könnte, und hat am Ende das Denken
im Moment des Denkens selbst als einzige Sicherheit der eigenen Existenz bestimmt.
In diesen Überlegungen verfestigt sich die dualistische Ansicht, welche von zwei Sub-
stanzen ausgeht, die in ihrer Art gänzlich verschieden sein müssen. Während die eine
Substanz zeitlich und räumlich ausgedehnt erscheint, ist die andere nicht an jene Di-
mensionen gebunden, sondern zeigt sich als Denken. Obwohl diese Definition der
beiden Substanzen zeigt, dass beiden eine völlig andere Natur zukommt, geht Descar-
tes davon aus, dass sie dazu in der Lage sind, an einem Ort miteinander in Interaktion
zu treten (vgl. Descartes 2002). Dieser besondere Ort war für Descartes die Zirbeldrü-
se, da sie nur einmal im Kopf vorhanden war, in einem sonst eher symmetrischen und
spiegelbildlich aufgebauten Leib. Da die res cogitans, die denkende Substanz weder
zeitlich noch räumlich definiert war, sondern ewig und nicht physisch, rückte sie in
eine besondere Nähe zu der Vorstellung eines Göttlich-Geistigen.

Dass das Physische von seiner Art her etwas völlig anderes sein müsse als das
Geistige, scheint heute noch den meisten Menschen intuitiv richtig zu sein. Auf diese
intuitive Gewissheit bezieht sich die Anthroposophie, wenn sie auf das Problem der
Exklusivität der Erste-Person-Perspektive aufmerksam macht: Dass das innere Gefühl
vom Selbst nicht durch eine Betrachtung von außen umfassend beschrieben werden
kann, macht diese Vermutung so intelligibel, dass es sich hier um zwei verschiedene

1.2.1.

8 Hier kann es beispielsweise durch Krankheiten zu Abweichungen kommen (vgl. Teil I, Kapitel 3 in
dieser Arbeit)

I. Der Mensch als theoretisches Modell

30

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Dinge handeln muss; denn was einer Dritte-Person-Perspektive notwendig immer feh-
len muss, ist der Erlebnischarakter der Situation. Aus diesem Wiederstreit der Per-
spektiven zum Selbst entwickelte sich die besondere Haltung des Menschen zur Welt:
Die Gegensätzlichkeit des Gefühls, einen Körper zu haben, der Dritten von außen zu-
gänglich ist, und ein Leib zu sein, der persönliche qualitative Erfahrungen macht,
Wünschen und Zielen nachgeht und sich emotional mit der Welt verbindet, ist somit
der Grund, warum die Debatte um das Leib-Seele Problem mit dem Selbstverständnis
des Menschen so eng verbunden ist. Hier wird die Relevanz festgelegt, welche dem
eigenen Urteil zukommt: Was bedeutet es, dass ich der Verursacher meiner Intentionen
bin? Steure ich meinen Willen oder glaube ich nur, eine Entscheidung bewusst und
selbstständig getroffen zu haben? Die Debatte darum, welche Rolle dem empfundenen
Selbst zukommt, scheint fast unauflöslich mit einer Abwertung eines Bereichen des
Menschen verbunden zu sein: Sind das Innenleben nur ein Wiederhall physischer Pro-
zesse und das Selbst eine Illusion? Regelt das Selbst von oben den Körper, sodass die-
ser zu einer auswechselbaren Maschine wird? Beide monistischen Positionen bergen
das gleiche Risiko, während Theorien, die von einer gegenseitigen Wechselwirkung
ausgehen, sich dem Vorwurf des überholten Dualismus stellen müssen. Denn alle dua-
listischen Weltanschauungen stoßen über kurz oder lang auf das Problem des Interak-
tionsortes der beiden unterschiedlichen Substanzen. Sah Descartes – wie erwähnt –
noch die Zirbeldrüse als einen solchen Interaktionsort an, so kann beobachtet werden,
wie sich die Anthroposophie im Laufe der Jahre und bedingt durch aktuelle For-
schungsergebnisse immer wieder um eine plausible Auflösung dieses aus der dualisti-
schen Sichtweise resultierenden Problems bemüht. Zwei Beispiele sollen die Evolution
dieses Problems illustrieren: Im Jahr 1985 publizierte die englische Heilpädagogin Au-
drey McAllen ihr bis heute in den anthroposophischen Kreisen geschätztes Buch Die
Extrastunde (erschienen 1985 in Großbritannien unter dem Titel The Extra Lesson), in
dem sie beschreibt, dass der Mensch über den synaptischen Spalt, über die Lücke zwi-
schen den Nervenzellen, an die geistige Welt angeschlossen sei (vgl. McAllen 1996,
17). Da McAllen hier den Beweis für ein geistiges Einwirken zu erkennen glaubt,
schlussfolgert sie, dass alle Bewegungsübungen sowie das Malen und Zeichnen die
geisteswissenschaftlichen Gesetzmäßigkeiten berücksichtigen sollten. „Dann kann
sich ein gesunder Atemprozess zwischen dem Geistig-Seelischen der sich inkarnieren-
den Individualität und ihrem physischen Leib und Lebensleib vollziehen“ (ebd.). Eine
aktuelle Überlegung zum gleichen Thema findet sich bei Andreas Neider. In seinem
Beitrag Medienwirksamkeit und Empathiekräfte aus dem von ihm herausgegebenen
Buch Wie lernen Kinder Empathie und Solidarität? (Neider 2012) findet sich folgende
Erklärung für die Interaktion zwischen Geist und Körper:

„Das Ich, unser eigentlich geistiges Wesen, ist nicht räumlich, sondern geistig mit den
Dingen verbunden, da es selbst geistiger Natur ist. Auch unser Astralleib ist nichts
Räumliches. In den Raum treten beide erst durch die Verbindung mit den in zeitlich-
rhythmischen Prozessen lebenden freien Kräften des Ätherleibs ein, die dann über den
Liquor mit unserem physischen Leib, dem Nerven-Sinnes-System, verbunden werden“
(Neider 2012, 81 f.).

Liquor wird bei diesem Gedankengang als eine Art glasklares Blut definiert, welches
die gebundenen Kräfte des Ätherleibs nun frei verwalten kann (vgl. ebd. 78 f.). Die an-
throposophische Erklärung sieht Neider gleichfalls in der Analogie zwischen dem sich

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

31

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ständig neu bildendem Liquor und dem Schlaf-Wach-Rhythmus des menschlichen
Organismus. Innerhalb des Gehirns, so Neider, würde der Druck nach oben hin im-
mer mehr abnehmen, wohingegen er nach unten hin immer mehr zunehme. „Unser
Wachbewusstsein ist an diese Leichte- und Schwereverhältnisse, die im Organismus
durch den Flüssigkeitshaushalt geregelt sind, gebunden“ (ebd. 83). Dadurch, dass der
Mensch nun im Schlaf horizontal liegt, können diese Druckverhältnisse ausgeglichen
werden. Erst durch das Wechselspiel zwischen horizontaler und vertikaler Lage9 könn-
ten die Eindrücke des Tages, das Gelernte und die seelischen Eindrücke dem Leib
„eingebildet werden“ (ebd.). An beiden Beispielen wird deutlich, dass durch ein Ana-
logiedenker versucht wird, eine wissenschaftlich anmutende Erklärung für ein zentra-
les Problem bei einer substanzdualistischen Position zu finden. Birgt der synaptische
Spalt heute keine Leerstelle mehr, durch die das Geistige in den Körper eingreifen
könnte, so wird nach einer neuen Erklärung gesucht, die gut in das antike Bild des
Leichten, Schweren, Warmen oder Flüssigen hineinpasst. Wer an einer dualistischen
Weltanschauung festhalten möchte, muss sich somit um eine Erklärung verschiedener
Probleme bemühen.

Die Anthroposophie misstraut besonders den durch die moderne Neurowissen-
schaft formulierten Menschenbildern und hat ein Gegenmodell entwickelt, welches
sich wissenschaftlich so nicht rechtfertigen lässt, jedoch in der gelebten Praxis erfolg-
reich angewendet wird und sich damit eine Berechtigung als Arbeitsmodell erworben
hat. Damit jedoch ein solches Arbeitsmodell in den wissenschaftlichen Diskurs aufge-
nommen werden kann, muss zunächst geklärt werden, auf welche Annahmen sich
dieses Modell beruft und wie es sich innerhalb der wissenschaftlichen Philosophie po-
sitionieren kann, denn das Leib-Seele-Problem bleibt auch in dieser nicht ausgeklam-
mert, sondern wird von der Philosophie des Geistes in unterschiedliche Richtungen
angegangen. Dadurch gibt es hier nicht nur Bemühungen, eine Position immer neu zu
untermauern, sondern eine Vielzahl von möglichen Ansätzen, die immer weiter aus-
gebaut werden (vgl. Metzinger 2007).

Ausgehend von dem im Jahre 1981 von dem Berner Philosophen und Schriftstel-
ler Peter Bieri in seinem Buch Analytische Philosophie des Geistes (Bieri 1997, 9) ausge-
arbeiteten Bieri-Trilemma lassen sich folgende drei Prämissen finden, von denen im-
mer nur zwei gleichzeitig wahr sein können.
1. Mentale Phänomene sind nichtphysikalische Phänomene.
2. Mentale Phänomene sind im Bereich physikalischer Phänomene kausal wirksam.
3. Der Bereich physikalischer Phänomene ist kausal geschlossen.
Die beiden im Folgenden vorgestellten Weltbilder würden jeweils einer anderen Prä-
misse nicht zustimmen. Gehen materialistisch monistische Auffassungen davon aus,
dass die erste Prämisse nicht zutrifft, es sich bei mentalen Phänomenen durchaus um
physikalische Phänomene handelt, sie nur von ihrem qualitativen Gehalt her unter-
schiedlich beschrieben werden können, so müsste die Anthroposophie das Trilemma
durch das Streichen der dritten Prämisse auflösen. Sie geht davon aus, dass unsere

9 Sowohl der Schlaf-Wach-Rhythmus als auch die Horizontale und Vertikale nehmen in der An-
throposophie, in der Sinneslehre von Rudolf Steiner und in der Unterrichtspraxis eine wichtige
Rolle ein und werden im Laufe der Arbeit noch öfter angeführt.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

32

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Welt nicht kausal geschlossen ist, dass also geistige Wesen wie Engel oder Elementar-
wesen lenkend in die Welt eingreifen können.

Eine andere zulässige Möglichkeit der Anthroposophie, die jedoch nicht angewen-
det wird, wäre es zu behaupten, dass es sich bei jenen geistigen Wesen um mentale
Phänomene handele. Dadurch könnten diese als physikalisches Phänomen betrachtet
werden, wodurch die Welt kausal geschlossen bliebe. Die Vorstellung von Engeln wür-
de sich nun so darstellen, dass es sich hierbei um mental wirksame Bilder handeln
würde, mit denen die Sprache operieren könnte, die jedoch nicht mehr als unabhängi-
ge geistige Entitäten angesehen werden müssten. Sie wären zu einer Beschreibung
oder zu einer bildlichen Erklärung für ein Phänomen geworden, welches Teil der psy-
chischen Realität wäre. Der Glaube an die Hilfe eines Engels gibt dem Menschen Zu-
versicht bei der Lösung seiner Probleme, sagt jedoch nichts darüber aus, ob eine der-
artige geistige Entität wirklich existiert. Da Wirkungen jedoch meist einem Verursa-
cher zugesprochen werden, müsste dieser physisch nicht sichtbar sein, aber dennoch
Dinge in der physikalischen Welt verändern können. Dass sich der Verursacher der
Wirkung dabei in der eigenen Einstellung finden könnte, lässt die Zuversicht in die er-
folgreiche Lösung eines Problems oft bereits wieder schwinden. Weltbilder, welche kei-
ne kausal geschlossene Weltsicht vertreten, sind somit nicht zwingend unlogisch, sie
steigern lediglich die Zuversicht in den Erfolg einer Handlung, indem sie von einer vi-
suell nicht sichtbaren Entität ausgehen. Manche Menschen behaupten jedoch über an-
dere Sinneseindrücke, wie über das Fühlen oder ein inneres Sehen, Gewissheit über
die tatsächliche Existenz jener Wesen zu haben, bisher gibt es jedoch keine Messin-
strumente, welche solche körperlosen frei beweglichen Energien10 detektieren konn-
ten.

Wenn in einem Welt- und Menschenbild Ideen als etwas Existierendes betrachtet
werden, welche eine gewisse Macht auf die Handlungen ihrer Träger ausüben, so müs-
sen diese als Größe in die einzelnen Aktionen mit einbezogen werden. Ein Begriff, der
in der Anthroposophie häufig verwendet wird und an anderer Stelle noch näher erläu-
tert wird, ist der des Ätherleibs. Der Ätherleib hat als Idee in der anthroposophischen
Weltsicht demnach eine mentale Existenz, ist also verbunden mit einem bestimmten
Hirnzustand, der auf die folgenden Hirnzustände eine Auswirkung haben kann. Die
geringste Wirkung, die angenommen werden kann, wäre ein bestimmter Hirnzustand
beim Denken dieser Idee. Dieser Hirnzustand müsste sich in verschiedenen Punkten
von anderen Hirnzuständen unterscheiden, gehört jedoch wahrscheinlich zu einer be-
stimmten Klasse von Zuständen. Da allerdings der Gebrauch des Gehirns die Struktur
desselben bestimmt, also dem Denken eine tatsächlich physische Wirkung zugeschrie-
ben werden kann, müssten Gehirne, die öfter über den Ätherleib nachdenken, auch
besonders geschickt sein im Umgang mit Gedanken dieses Typs. Daraus ließe sich
schlussfolgern, dass die Idee des Ätherleibs eine die physische Realität mitgestaltende
Entität ist, die somit auch wieder auf die weiteren Gedanken dieses Gehirns wirken
wird. Wenn dem anthroposophischen Weltentwurf auf diese Weise zugestimmt wer-

10 Es könnte sich dabei unter Umständen um eine Art nicht barionische Materieform handeln, wel-
che dennoch mit barionischer Materie interagieren könnte. Es ist jedoch nicht die Aufgabe dieses
Textes, einen Beweis für die Richtigkeit eines Weltbilds zu erarbeiten, sondern es geht lediglich
um deren Darstellung.

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

33

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


den könnte, so ergäben sich damit vielleicht Wege für eine gegenseitige Kommunikati-
on.

Obwohl eine solche Wirkung von geistigen Entitäten in Form von Gedanken heu-
te als wahrscheinlich gilt (vgl. I. 3. in dieser Arbeit), ist es nicht das, was in der An-
throposophie als geistige Wirkung definiert wird. Geistige und physische Welt werden
hier als zwei getrennte Bereiche angesehen, die durch Tore verbunden sind, wobei die
Wirkrichtung eher als von oben nach unten gerichtet definiert ist. Um dieser geistigen
Realität mehr Bestand zu verleihen, finden sich in den Texten Steiners viele Bilder und
praktische Übungen, die einen solchen Übergang ermöglichen sollen.

„Die Sinne müssen vollständig frei werden von allen Eindrücken der Außenwelt. Das
Auge darf so wenig sehen wie im Schlafe; das Ohr so wenig hören wie im Schlafe und
so weiter. Dann wird das ganze Seelenleben zusammengenommen und auf eine Vor-
stellung konzentriert; das ist der radikale Unterschied vom Schlafe. Man könnte den
Zustand nennen ein bewußtes Schlafen, ein voll bewußtes Schlafen“ (Steiner GA155,
221).

Nach Steiners Auffassung wechselt der Mensch (das Ich und der Astralleib) im Schlaf
in die geistige Welt hinüber, doch geschieht dies noch ohne lenkendes Bewusstsein.
Durch die einzelnen Praktiken kann es nun dem Geistesschüler gelingen, seinen Weg
durch diese geistige Welt zu kontrollieren. Das Ziel all jener Mühen liegt in einer teleo-
logisch begründeten Weiterentwicklung des Menschen, welche er durch die Vertiefung
in die Rätsel der Welt und die Erfahrung wiederholter Erdenleben erreichen kann.

„Dann aber, wenn die Menschenseele sich immer mehr und mehr vertieft, wenn die
Menschenseele immer wieder und wiederum durch wiederholte Erdenleben geht,
dann wird sie immer selbständiger und selbständiger, immer innerlich freier und frei-
er“ ( ebd. 238).

Auf diese Weise kann er neue Wahrnehmungsinstrumente entwickeln, vom Ich ver-
wandelte Wesensglieder, die erst in zukünftigen Perioden wichtig werden (vgl. Steiner
GA 13). Da jedoch einige Wesen (Menschen) auf den vorhergegangenen Entwick-
lungsstufen der Menschheit zurückgeblieben sind, hat dieser Aufruf, sich möglichst
schnell weiterzuentwickeln, den Charakter eines Wettstreits, in welchem die Letzten
(oder Schwachen) einfach zurückgelassen werden. Der vorausgesetzte Aufbau des
Menschen impliziert damit schon eine Praxis, indem der Mensch auf Erden versuchen
muss, möglichst viel an sich zu arbeiten, damit er sich im Sinne der Weltsicht weiter-
entwickelt. Diese Entwicklung ist jedoch nur auf vorbestimmten Wegen zu erreichen
und birgt verschiedene Gefahren. Die Bevorzugung einer naturwissenschaftlichen
Sicht auf den Menschen wird häufig als materialistische Verblendung gedeutet, die
durch ahrimanische Kräfte (materialistische) verursacht wurde. Ahriman herrscht
über alles Weltlich-Materielle, er ist in der anthroposophischen Überzeugung der Herr
der Finsternis, welcher Krankheit, Lüge und Irrtum in die Welt bringt. Sein Gegen-
spieler ist Luzifer, welcher den Menschen durch hedonistische Kräfte zu verführen ver-
sucht.

Steiner umgibt den Menschen mit kosmischen Kräften und Wesenheiten, wo-
durch er verschiedene gedankliche Bilder (das Gute, das Böse, das Lebendige) zu rea-
len Entitäten verdichtet. Obwohl diese Darstellungsweise immer wieder gewählt wird,
bleibt die Frage offen, ob es sich dabei nicht doch um Sinnbilder handelt. Im zweiten
Kapitel wird das Selbstmodell der Anthroposophie genauer betrachtet, wodurch auch

I. Der Mensch als theoretisches Modell

34

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


die dualistische Problematik noch einmal aufgerollt wird. Denn obwohl vieles darauf
hindeutet, dass Steiner auf eine Trennung zwischen dem Geistigen und dem Physi-
schen beharrt, kann die anthroposophische Weltsicht auch monistisch interpretiert
werden. Je nach Sichtweise lässt sich dann auch unterschiedlich an die jeweiligen Mo-
delle anknüpfen.

Das Leib-Seele-Problem zeigt sich in seiner Brisanz nicht nur an den Fakten selbst,
sondern auch an der Art der Kommunikation. Erst durch die Sicht auf die Welt defi-
niert sich das, was als Seele oder Geist gedeutet wird. Durch logisch aufeinander bezo-
gene Sätze offenbart sich erst das Problem – oder zeigt sich ein Lösungsansatz. Diese
Analyse des Menschen macht zwei weitere Problembereiche deutlich, die im Folgen-
den angesprochen werden: Die Frage nach der Ganzheitlichkeit und die Rolle der
Sprache.

Ganzheitlichkeit

„Das Wahre ist das Ganze“, schrieb Georg Wilhelm Friedrich Hegel in seiner Phäno-
menologie des Geistes (Hegel 1970, 22), und auch der von Steiner so bewunderte Jo-
hann Wolfgang von Goethe wollte die Welt als Ganzes begreifen und meinte: „In der
lebendigen Natur geschieht nichts, was nicht in einer Verbindung mit dem Ganzen
stehe, und wenn uns die Erfahrungen nur isoliert erscheinen […] so wird dadurch
nicht gesagt, daß sie isoliert seien“ (Goethe 1981, 17). Auch die von Georgi Schisch-
koff zusammengefasste Aussage Aristoteles’, dass das Ganze mehr sei als die Summe
seiner Teile (vgl. Schischkoff 1991, 211), kann in dieser Tradition gesehen werde.
Demgegenüber steht die Analyse, in welcher das Ganze in seine Teile zergliedert, jedes
Einzelne untersucht und beschrieben wird. Dieser Form der Betrachtung wird jedoch
vorgeworfen, dass durch die Untersuchung der einzelnen Aspekte einer Sache, das
Ganze aus dem Blick verloren wird. Die Frage nach der Ganzheitlichkeit tangiert auch
das Leib-Seele-Problem in der Form, dass beispielsweise der Hirnforschung zugesagt
wird, dass ihre gesammelten und interpretierten Daten nichts darüber aussagen könn-
ten, wie jeder einzelne Hirnzustand in das erlebende Subjekt eingebettet sei. Die Wal-
dorfpädagogik möchte den ganzen Menschen sehen und postuliert durch ihre Praxis
eine ganzheitliche Erziehung zu gewährleisten, welche im besonderen Maße durch das
Verständnis für das von Steiner dargestellte Wesen des Menschen geprägt ist (vgl.
Teil I Kapitel 2 in dieser Arbeit).

Ohne zu diesem Zeitpunkt genauer auf die Details jener Theorie einzugehen, soll
ein von Steiner geschildertes Erlebnis angeführt werden, dem die Anthroposophie bis
heute einen Großteil seiner Popularität schuldet: Am 23.10.1909 wandte sich Steiner
in Berlin an sein Publikum und verdeutlichte ihm den Unterschied zwischen Anthro-
pologie, Anthroposophie und Theosophie anhand eines Bildes. Die Anthropologie
verortete er dabei am Fuß eines imaginären Berges, von wo aus sie die Details gut er-
kennen könne, jedoch nicht dazu in der Lage sei, einen Überblick über die Gesamtsi-
tuation zu gewinnen. Die Theosophie, zu der er sich lange Zeit hingezogen fühlte,
empfand er als eine Lehre, welche auf dem Gipfel jenes Berges throne; damit könne sie
das Leben der Menschen zwar beobachten, hätte jedoch keinen Zugang zur Lebens-
welt des Individuums. Diesen Standpunkt einzunehmen, ginge mit einem Verlust
wichtiger Details einher, hätte allerdings den Vorteil, dass größere Zusammenhänge
erkennbar würden. Seine Kritik an den Theorien, welche von der Mikro- oder Makro-

1.2.2.

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

35

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ebene ausgingen, brachte ihn dazu die Anthroposophie auf eine Meso-Ebene, in die
Mitte jenes Berges zu stellen. Er sah sich als Mittler zwischen der Erde und dem Him-
mel, beides berücksichtigend, beides verbindend (vgl. Steiner 2004 [2], 57ff.). Durch
diesen Schritt erschloss sich für Steiner die Möglichkeit, sich zum einen von der bishe-
rigen Gruppe und Teilen ihrer Vorstellung zu lösen, zum anderen bezog er den christ-
lichen Glauben nun immer mehr in sein Denken mit ein, wodurch die Anthroposo-
phie eine besondere Prägung und Mystik bekommen hat. Durch die Neuorientierung
als Anthroposophie erstarkte jedoch auch wieder die Frage nach dem Jenseits, nach
dem Schicksal oder Karma sowie nach der Reinkarnation und der Rolle von Christus
in der Entwicklung der Welt. Der Wunsch nach Wissenschaftlichkeit, von der die
Theosophie in ihrer Gründungsphase getragen wurde, entwickelt sich mit Steiner im-
mer mehr in eine christlich orientierte Heilslehre, die auf persönliche Lebensfragen
eine Antwort bereithalten konnte. Zum einen will die Anthroposophie den einzelnen
Menschen in seiner Einzigartigkeit berücksichtigen, zum anderen stellt er ihn in einen
Raum und Zeit übergreifenden Kontext, gibt ihm einen Platz innerhalb eines Welten-
plans.

Rudolf Steiner zufolge, und dies ist sicherlich zum Teil dem Misstrauen gegenüber
der immer präsenter werdende Technik geschuldet, wollte er eine Möglichkeit finden,
den Menschen detailliert zu beschreiben, ohne ihn in technische Daten zergliedern zu
müssen. In einer solchen Darstellung schien ihm etwas Wesentliches verloren zu ge-
hen, was er als das Geistige bezeichnete. Er befürchtete, die Welt könne ganz zu einem
Ort der Mechanik werden, an welchem der Mensch nur noch in seinen Funktionstei-
len, nicht aber mehr als Ganzes gesehen werde. In Mein Lebensgang (GA 28) hat Stei-
ner versucht, seine Sichtweise auf die Natur und seine Befürchtungen bezüglich einer
unreflektierten Mechanisierung der Welt in Worte zu fassen:

„Ich wollte zum Ausdrucke bringen, dass die Natur in Wahrheit geistig ist. Das lag da-
rin begründet, dass mich mein Schicksal zu einer Auseinandersetzung mit den Er-
kenntnistheoretikern der damaligen Zeit geführt hat. Diese stellten sich als ihre Vor-
aussetzung eine geistlose Natur vor und hatten demgemäß die Aufgabe, zu zeigen, in-
wiefern der Mensch berechtigt ist, sich in seinem Geiste ein geistiges Bild der Natur zu
gestalten. Ich wollte dem eine ganz andere Erkenntnistheorie gegenüberstellen.“ (Stei-
ner GA 28, 165).

Steiner wehrte sich somit gegen eine mechanische Erklärung der Natur und des Men-
schen, er wollte den ganzen Menschen im Blick behalten und konnte sich durch dieses
Versprechen bis heute eine beachtliche Anhängerschaft sichern.11 Die Auffassung der
Ganzheitlichkeit findet sich in seinen Werken in Form vieler Analogien wieder, in wel-
chen betont wird, dass nichts ohne seine Bezüge wirklich zu verstehen sei. Obwohl
Steiner hier vor allem sein metaphysisches Weltbild vor Augen hatte, macht er damit
schon früh auf die Importanz des Kontextes aufmerksam und vertritt die Idee, dass

11 Gerade die im zweiten Teil ausgearbeitete Differenz zwischen dem Haben eines Körpers und
dem Sein eines Leibes hat bis heute nichts an seiner Aktualität verloren. Der Körper wird zum
Objekt, welches durch verschiedene Maßnahmen geformt und gestaltet werden kann, sei das
durch Kleidung, Sport, chirurgische Eingriffe etc. Trotz der Gefahr, dass der Mensch seinen Kör-
per als Funktionseinheit interpretiert, hat diese Sichtweise besonders der Medizin zu großen
Fortschritten verholfen. Dennoch existiert die Befürchtung, dass durch die Analyse des Men-
schen und ein auf diese begründetes Miteinander etwas Wichtiges nicht mitberücksichtigt wird.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

36

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


das Umfeld in die Überlegungen mit einfließen müsse. Dabei ist er jedoch davon über-
zeugt, dass die Umwelt auf eine bestimmte Art dem jeweiligen Lebensalter entspre-
chend arrangiert werden müsse, um dann eine festgelegte, moralische Wirkung entfal-
ten zu können. Als Funktionsmechanismen dieser von ihm beobachteten Wirkung,
machte Steiner eine geistige Macht verantwortlich. Das Geistige, der Gottesgeist, Engel
oder das Elementarwesen teilten Steiner zufolge den Menschen Botschaften mit und
könnten reziprok durch Bitten dazu gebracht werden, wiederum auf einzelne Pro-
blembereiche zu wirken. In der anthroposophischen Tradition lässt sich dieses Den-
ken bis heute beispielsweise in den Büchern von Hennig Köhler wiederfinden (vgl.
Köhler 2009). Steiner hat in seiner Erkenntnistheorie den Versuch gemacht, Wirkun-
gen mit einzubeziehen (wie Gefühle des Guten, Wahren oder Schönen), die bei einer
mechanischen Analyse des Menschen an Relevanz verloren hatten und die zum Teil
erst heute wieder in den Fokus der Wissenschaft treten. Für eine wissenschaftliche Be-
trachtung der Waldorfpädagogik als Praxis dürfen die Wirkmechanismen der Umwelt
nicht anhand von geistigen Wesenheiten erklärt werden, weshalb an dieser Stelle auf
einen Theoretiker zurückgegriffen werden soll, der versucht hat, die unsichtbaren Wir-
kungen sozialer Bezüge innerhalb der Gesellschaft auf eine weltliche Art zu erklären.
Der berühmte Soziologe Niklas Luhmann wird von der Anthroposophie dabei meist
kritisch gesehen, da seine Theorie den Menschen als Bewusstseinssystem beschreibt
und ihn damit zu entpersonalisieren scheint. Obwohl seine Welt der Systeme zunächst
determiniert und mechanisch wirkt, betont Luhmann in seinem Werk Die Gesellschaft
der Gesellschaft, dass die Welt kein Riesenmechanismus sei, sondern ein unermessli-
ches Potenzial für Überraschungen darstelle, welches jedoch Systeme benötige, um
ausgewählten Irritationen den Sinn von Informationen zu geben (vgl. Luhmann 1998,
46). Um nun die Wirkmechanismen, welche Rudolf Steiner auf geistige Wesen zurück-
geführt hat, anders zu erklären, wird es wichtig, die Systemtheorie etwas genauer zu
betrachten, welche ebenfalls die Rolle der Sprache als Medium mit einschließt und so-
mit auch relevant für das darauffolgende Kapitel sein wird.

Niklas Luhmann teilte die Welt im Sinne der funktionalen Differenzierung in un-
terschiedliche Funktionssysteme auf, die in sich selbst wieder Untereinheiten bilden
können. Die Gesellschaft besteht somit aus verschiedenen Systemen mit jeweiligen
Subsystemen, die gemeinsam das Soziale System bilden. Dieses besteht nicht aus Indi-
viduen, sondern aus Kommunikationen. Eine Kommunikation erfordert immer min-
destens zwei gemeinsam Kommunizierende, Alter und Ego; diese können dann in
Form von Sprache, Gesten, Zeichen oder Körpersprache miteinander in Beziehung
treten. Das Leitprinzip aller Systeme stellt dabei die System-Umwelt-Differenz dar,
durch welche ein System erkennen kann, was zu ihnen selbst und was zu seiner Um-
welt gehört. Dazu bildet das System diese Grenze in sich selbst noch einmal ab (re-
entry) und vergleicht seine Beobachtungen mit dem schon gewonnenen Wissen. Ein
System „braucht deshalb ein Gedächtnis, eine ‚memory function‘, die ihm die Resulta-
te vergangener Selektionen als gegenwärtigen Zustand verfügbar machen“ (Luhmann
1998, 45). Obwohl die Zukunft für jedes System unbestimmt bleibt, kann es sich an-
hand von Erfahrung entscheiden und Konsequenzen voraussehen. Niklas Luhmann
bezeichnete das für das System sichtbare Resultat dieser Konsequenzen als Sinn. Die
Begriffe Gedächtnis und Sinn gelten nicht nur für soziale Systeme, sondern sind auch
im Hinblick auf Bewusstseinssysteme, also Menschen, wichtig. Ein zweiter Punkt, der
allen Systemen gemein ist, ist die Autopoiesis, die operative Geschlossenheit oder Selbst-

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

37

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


referenzialität. Damit verdeutlichte Luhmann, dass Systeme sich in ihren Prozessen auf
sich selbst beziehen und sich aus sich selbst heraus reproduzieren könnten. Sie sind
somit nicht auf vorgefertigte Fremdteile für den Erhalt oder die Erschaffung eines
neuen Systems angewiesen. Systeme operieren fortwährend und erzeugen damit An-
schlussfähigkeiten an das Vorangegangene. Eine Unterbrechung dieser Prozesse führe
dazu, dass das System als Ganzes aufhört zu existieren. Das kleinste soziale System be-
steht aus Ego und Alter und kann, laut dem Soziologen Peter Fuchs, als Intimsystem
bezeichnet werden (vgl. Fuchs 2003). Die Bedingung dafür, dass Ego und Alter zusam-
men ein soziales System bilden, ist Kommunikation; hört diese auf, so hört auch das
System auf zu existieren.

Für jedes System ist alles andere Umwelt. Umwelt gibt es deshalb nur in Bezug auf
ein System und wird vom System selbst in einer spezifischen Form generiert. Welt ist
damit nur als konstruierte Sichtweise eines Systems erlebbar, nie als Wirklichkeit. Um-
welt ist als dasjenige definiert, was außerhalb des Systems liegt, sie durchströmt dieses
jedoch, wodurch sie vom System selbst ergriffen werden und Wirkung entfalten kann.
Eine willkürliche, immer gleiche und kalkulierbare Einwirkung ist jedoch nicht mög-
lich. Die Welt ist für Luhmann die Voraussetzung dafür, dass Systeme überhaupt ent-
stehen können. Sie bildet somit das Ausgangsmaterial, bleibt aber ein unerreichbarer
Horizont und das Wissen um ihre Beschaffenheit wird zu einer standpunktbezogenen
Sichtweise. Es wurde im Lauf der Geschichte immer deutlicher, dass es mehrere
gleichzeitig existierende Sichtweisen auf die Welt geben kann, die ebenfalls alle als
wahr bezeichnet werden könnten. „Die ungefähr mit dem Beginn des 20. Jahrhunderts
einsetzende Moderne zeichnet sich als kultur- und geistesgeschichtliche Periode durch
zunehmende Erkenntnisskepsis und den Verlust von Einheitsvisionen aus“ (Kresic
2006, 106). Durch die immer vielfältiger werdenden Möglichkeiten, auf die Welt zuzu-
greifen, wurde der Menschen vor die Aufgabe gestellt, sich seine Weltanschauung
selbstständig zu erarbeiten.

„Während in der Wissenschaft z. B. das Nebeneinander konkurrierender Paradigmen
zum Normalfall wird, stellen im sozialen Miteinander vielfältige, teils subversive Le-
bensformen und Sprachspiele traditionelle Normen in Frage. Zunehmend wird das
Kontingente, Heterogene und Widersprüchliche der uns umgebenden Wirklichkeit
betont, die Existenz der einen Wahrheit bzw. des einen richtigen Weges in Zweifel ge-
zogen“ (ebd. 107).

Die Waldorfpädagogik sieht die Welt nun ebenfalls von einem bestimmten Stand-
punkt aus und kann als System innerhalb der Gesellschaft beschrieben werden. Der
Anspruch der Ganzheitlichkeit liegt für das System zum Teil darin begründet, dass
sich einzelne Funktionssysteme der Anthroposophie in vielen Bereichen der Gesell-
schaft wiederfinden. Im Bildungssystem finden sich die Waldorfschulen, in der Religi-
on zeigt sich das Subsystem als Christengemeinschaft, im Wirtschaftssystem in Form
von verschiedenen Geldinstituten (GLS Bank) oder Geschäften (dm) und im Gesund-
heitssystem als anthroposophische Ärzteschaft, ganzheitliche Medizin, Naturkosmetik
(Weleda, Dr. Hauschka) oder spezieller Demeter-Nahrungsmittel. Alle diese Produkte
werben damit, dass sie zwar einen bestimmten Bereich abdecken und klar einem Sys-
tem zugeordnet werden können, doch dabei den ganzen Menschen mitberücksichti-
gen. Oft ist das Soziale oder die Seele das verbindende Element, durch welches die
Grenzen der Systeme überschritten werden sollen. Ganzheitlich bedeutet somit, dass

I. Der Mensch als theoretisches Modell

38

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


die verschiedenen Wesensglieder möglichst gemeinsam angesprochen werden: Neben
dem Körper und seinen physischen Bedürfnissen sollen also auch die Lebendigkeit,
die Natur oder Umwelt mitberücksichtigt werden; die Gefühle, die durch das Schöne
oder Gute charakterisiert werden, sind ebenso wichtig wie der individuelle Geist, der
durch die Möglichkeit selbstwirksam zu werden, in den Fokus gerückt wird. An die-
sem Punkt verknüpft sich die Sinneslehre Steiners mit der Idee der Ganzheitlichkeit,
da durch sie dem Menschen physische Organe zugesprochen werden, durch die die
Welt in ihrer Ganzheit erlebt werden kann. Auf sie verweist auch der emeritierte Pro-
fessor für Staatsrecht und Anthroposophie in seinem Werk Hegels Phänomenologie des
Geistes und die Sinneslehre Rudolf Steiners (Kirn 1989), in dem er die Ganzheitlichkeit
durch die Funktion der einzelnen Wesensglieder des Menschen definiert (vgl. Kirn
1989, 60ff.). Kirn meint, dass der Mensch erst durch sie in der anthroposophischen
Weise begriffen werden und so in seiner Ganzheit erfasst werden könne. Er ist davon
überzeugt, dass Steiner in seinem Denken über Hegel hinausgegangen ist, und
schreibt: „Meine These ist, daß diese Stufenfolge [der Selbsterziehung] sich in der Ka-
pitelfolge der Hegel’schen Phänomenologie wiederspiegelt, daß darin aber wiederum
nur sozusagen der Vordergrund der Sache besteht, in deren Hintergrund sich noch ein
Bezug auf das menschliche Sinneswesen ergibt, den Hegel selbst, obwohl er ihn in sei-
nem Gedankengang fast durchweg folgt, nicht voll durchschaut hat“ (Kirn 1989, 61).
Kirn ist der Meinung, dass Steiners Theorie die Ganzheitlichkeit des Menschen am
treffendsten erfasst hat, indem er den Reifeprozess oder die Entwicklungsstufen des
Menschen, die Möglichkeit der Selbsterziehung und den Bezug zur Natur der Leib-
lichkeit miteinander verbunden hat (vgl. ebd.).

Ganzheitlichkeit ist damit zu einem Konstrukt geworden, welches verschiedene
Aspekte von Steiners Denken miteinander verbindet und bis heute ein Schlagwort ge-
blieben ist, durch das eine zum Teil veraltete und esoterisch anmutende Pädagogik ge-
rechtfertigt wird. Andererseits kann der Ruf nach einer ganzheitlichen Erziehung auch
als Tor gesehen werden, durch welche neue Ideen in die pädagogische Arbeit mit ein-
fließen können. Denn der Wunsch nach einer ganzheitlichen Erziehung ist weiterhin
sehr aktuell.

Die Rolle der Sprache

Wie bereits an anderer Stelle angemerkt, hat die Anthroposophie eine besondere Affi-
nität zur Sprache: Die Lauteurythmie, die Sprachgestaltung, der Wort- oder Sprach-
sinn sowie der große Anteil an in den Unterricht eingeflochtene Lyrik und Prosa ma-
chen diesen Umstand schon bei einer ersten Betrachtung auffällig. Der Unterricht an
Waldorfschulen lebt von der Sprachkunst des Klassenlehrers, da dieses Medium allen
anderen Medien (Bild, Schrift in Form von fertigen Texten oder elektronische Medien)
vorgezogen wird. Der Klassenlehrer ist ein Erzähler, welcher den Schülern die Augen
und Ohren für die Schönheit und den Zauber der Welt öffnen möchte. Dabei scheint
die anthroposophische Welt durch den Glauben an Engel und Elementarwesen tat-
sächlich magischer zu sein, als dies zunächst scheinen mag. Die Welt wird zu einem
Buch der Offenbarung, in welchem der Eingeweihte zu lesen vermag. Doch was be-
deutet es, etwas lesen zu können? Beim Lesen geht es auch um das Verstehen, um die
Interpretation. Der Leser tritt in eine Kommunikation mit dem Autor des Textes; bei-
de müssen dieselbe Sprache beherrschen, damit eine solche erfolgreich sein kann.

1.2.3.

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

39

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Wie bereits im vorherigen Kapitel deutlich wurde, bestimmt Niklas Luhmann
Kommunikation als die kleinste Systemeinheit: Systeme generieren sich damit aus
Kommunikationen, wobei eine Kommunikation immer durch Information, Mittei-
lung und Verstehen gekennzeichnet ist und somit mindestens zwei Teilnehmer vor-
aussetzt. Sprache ist ein Kommunikationsmedium, sie bildet die Realität auf einer an-
deren Ebene in Begriffen ab, wobei durch sie Dinge mitgeteilt werden können, die in
der realen Welt so nicht existent sind: Obwohl sich die Dinge in der Welt häufig erheb-
lich voneinander unterscheiden, werden sie in verschiedenen Kategorien und Oberbe-
griffen zusammengefasst. Ein bestimmter Baum kann im Aussehen von anderen Bäu-
men stark abweichen, kann jedoch immer noch als Baum bezeichnet werden. Dass
vom Konkreten abstrahiert werden kann, erleichtert die Kommunikation oder macht
sie sogar erst möglich. Der zugrunde liegende Begriff kann sprachlich ausdifferenziert
werden, sodass der konkrete Baum wieder in seiner Einzigartigkeit hervortreten kann.
Dennoch ist diese Beschreibung nicht identisch mit der Sache selbst: Reale Realität
und durch Sprache konstruierte Realität weichen voneinander ab, es entsteht eine Dif-
ferenz zwischen der Welt und der sprachlichen Realität (vgl. Berghaus 2003, 133 f.).
Diese Differenz lässt zu, dass etwas beobachtet und danach beschrieben werden kann
(vgl. ebd.). So entsteht mit der Sprache gleichzeitig ein Gefühl für die Zeit. Ohne Spra-
che ist ein Ereignis flüchtig. Es kann nur in dem Moment wahrgenommen werden, in
dem es passiert (vgl. Luhmann 1997, 214 f.).

„Die operativ bedingte Gleichzeitigkeit der Beobachtung mit der Welt, die beobachtet
wird, kann nicht durchbrochen werden [...]. Erst Sprache ermöglicht eine Durchbre-
chung dieser Gleichzeitigkeitsprämisse“ (ebd.).

Sprache ist damit sowohl von der Welt als reale, unmittelbare Realität als auch vom
ständigen jetzt, also dem Zeitfaktor, abgekoppelt. Der Mensch fängt an, eine von sei-
ner Gegenwart abgetrennte Vergangenheit und Zukunft zu haben – ein durch die
Sprache entstandener Gewinn, auf den später noch zurückgekommen wird. Ein ande-
rer Umstand muss ebenfalls hervorgehoben werden:

„Erst diese Ausdifferenzierung einer Eigenzeit sprachlicher Kommunikation führt zu
der Errungenschaft, die man für den wichtigsten evolutionären Zugewinn sprachlicher
Kommunikation halten muß. Mit Hilfe von Sprache kann etwas gesagt werden, was
noch nie gesagt worden ist“ (ebd. 215).

Es ist nun nicht mehr nötig, dass das Objekt oder Thema räumlich anwesend ist, es
bedarf nur noch der gleichzeitigen räumlichen Anwesenheit von Sender und Empfän-
ger. Durch die Sprache wird es möglich, sich nicht anwesende Dinge vorzustellen, Fan-
tasien zu entwickeln, Synthesen aus benannten Objekten zu bilden und so eine geistige
Welt zu erschaffen, die nicht länger an die konkrete Umgebung gebunden ist. Doch
das durch die Entstehung der Sprache bedingte Wegfallen des räumlichen Kontextes
erleichtert auch das Vergessen: Die Sprache „entlastet das soziale Gedächtnis und
dient insofern dem ständigen Freimachen von Kapazität für neue Kommunikationen“
(ebd. 216). Eine Sprache zu haben, setzt somit nach Luhmann auch ein Gedächtnis
voraus, da es nur durch das Erinnerungsvermögen möglich wird, mit Worten zu ope-
rieren. Der Sinn der Worte muss in einen nicht unmittelbar sinnlich wahrgenommen
Kontext gesetzt werden, wodurch es wichtig wird, sich sowohl Bedeutungen zu verge-
genwärtigen, als auch das Gesagte mit der Hilfe des Vorstellungsvermögens in einen

I. Der Mensch als theoretisches Modell

40

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Zusammenhang bringen zu können. So entsteht durch die Fähigkeit des Erinnerns die
Geschichtlichkeit. Dadurch, dass Sprache von Dingen berichten konnte, die sich in
fernen Ländern oder vergangenen Zeiten zugetragen haben, jedoch auch zukünftige
Ereignisse voraussagen konnte, kann sie als von Zeit und Raum losgekoppelt beschrie-
ben werden. Durch dieses zeitlose Medium können wichtige Ereignisse weitererzählt
und von immer neuen anderen behalten werden, wobei im Laufe der Zeit immer neue
Techniken entwickelt wurden, die dieses Erinnern erleichterten sollten. Eine dieser
Möglichkeiten besteht bis heute darin, das zu Erzählende an Rhythmen und Reime zu
binden. Eine der berühmtesten Texte die in dieser Form überliefert wurden, ist die Ed-
da, aber auch die Märchen der Gebrüder Grimm waren ursprünglich an einen genau-
en Wortlaut gebunden, der eine bestimmte Stimmung beim Erzählen heraufbeschwor,
sodass das Erlebnis einen rituellen Charakter bekam. Dieses gemeinsame Erinnern
förderte das Gemeinschaftsgefühl und machte deutlich, wer zur Gruppe gehörte und
wer nicht (vgl. Keppler 1995). Die Waldorfpädagogik nimmt diesen Aspekt der Spra-
che im Besonderen wahr und spricht ihm eine therapeutische Wirkung zu.

Eine besondere Neuerung bringt die Sprache auch durch das Phänomen der Ver-
neinung, durch welche es möglich wird, jeden beliebigen sinnvollen Satz zu bejahen
oder zu verneinen. Der binäre Code der Sprache „besteht darin, dass die Sprache für
alles, was gesagt wird, eine positive und eine negative Fassung zur Verfügung stellt“
(Luhmann 1997, 221). Die Welt kann damit auch negativ beschrieben werden, indem
auf Abwesendes hingewiesen wird. Ohne Sprache ist die Welt immer nur unmittelbar
gegeben, sie ist positiv, also etwas Daseiendes. Erst dadurch, dass vor die positive Fas-
sung eine Negation gesetzt werden konnte, entstand ein neuer Zugriff auf die Realität.
Diese Möglichkeit war die Voraussetzung für die Vorstellung vom Nichts als Gegensatz
zum Sein, hier zeigt sich das Fundament für dem Aufbau einer Polarität, die in der
Anthroposophie ebenfalls einen großen Stellenwert hat, da der Mensch sich in einer
Art dialektischen Position zwischen zwei Extremen halten muss. In der Sinneslehre
findet sich dieser Gedanke sowohl beim Lebens- als auch beim Gleichgewichtssinn,
welche ihr Pendant im anthroposophischen Sprach- und Gedankensinn haben.

An dem bisher Dargestellten sollte ersichtlich geworden sein, dass die Sprache den
Menschen aus den direkten Weltbezügen heraushebt und zulässt, dass die Realität zu
seiner Vorstellung wird. Es sollte auch deutlich geworden sein, dass durch die Struktur
der Sprache erst Begriffe wie das Nichts oder das Gute entstehen konnten. Sie bezeich-
nen damit nicht unbedingt existierende Sachverhalte, sondern haben sich durch das
Erleben von Welt im Laufe der Zeit ergeben.

Für Steiner stellte sich jedoch die Realität anders dar: Er war davon überzeugt,
dass die Welt in ihrer Erscheinungsform ein Medium sei, welches Botschaften aus
übersinnlichen Welten mitteilen könne. Um den genauen Stellenwert dieses Glaubens
für den Schulunterricht ersichtlich zu machen, bedarf es eines kurzen Exkurses zum
Thema Medienwahrnehmung: Medien haben eine besondere Bewandtnis, sie machen
wahrnehmbar, bleiben dabei jedoch selbst transparent. Beim Lesen einer Geschichte
bleiben die Buchstaben unsichtbar, in der Musik verschwinden die einzelnen Noten
und werden zu einer Melodie.

„Wenn Sie eine Anzahl von Tönen hören würden, würden Sie keine Melodie hören.
Die Melodie ist dasjenige, was zwischen den Tönen entsteht. Und um das hören zu
können, müssen Sie die einzelnen Töne wegwischen“ (Soesman 1998, 203).

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

41

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Es findet sich somit für den Rezipienten wieder eine Ganzheit in Form einer Melodie
oder einer Geschichte, welche in ihrer Erlebnisform erkannt werden. Verschiedene
Schallwellen erlebt der Mensch als Töne und kann diese wiederum im Notensystem
verschriftlichen. Diese Analyse oder das Identifizieren von einzelnen Lauten, respekti-
ve der Noten, ist zunächst schwieriger, es handelt sich dabei um eine Kulturtechnik,
eine artifizielle Fähigkeit, welche erst durch viel Übung erworben wird. Es ist somit
zuerst das Ganze, was wahrgenommen wird, während die jeweilige Analyse des Medi-
ums eine höhere Abstraktionsebene abverlangt. Durch die Analyse oder durch eine
Störung werden Medien somit wieder sichtbar, ihre Selbstverständlichkeit wird hinter-
fragt, was ihre Transparenz aufhebt. Transparente Medien übermitteln demnach Infor-
mationen oder Botschaften wie Melodien, Worte, Geschichten oder Bilder. Ob diese
Informationen wahr oder falsch, intendiert oder unabsichtlich zustande kamen, muss
dabei keine Rolle spielen. Werden Medien opak, kann dadurch zum einen Wissen
über ihre Existenz und Funktion erlangt werden, zum anderen wird es dadurch mög-
lich, die Nutzung des Mediums zu erlernen.

Die Anthroposophie berücksichtigt diese Eigenschaften der Medien nun auch in
der Methode des Unterrichtens, indem sie davon ausgeht, dass der Mensch in dreifa-
cher Weise mit einem Medium in Beziehung treten kann. Wenn davon ausgegangen
wird, dass zu jedem Sinn oder Wahrnehmungsorgan mindestens ein Medium gehört,
ergibt sich dadurch ein in drei Teile gegliedertes Erlebnisfeld: Das Gefühl, das ange-
sprochen wird, wenn das Medium zugunsten des Inhaltes verschwindet (Fühlen); die
Möglichkeit zu verstehen, wie das Medium funktioniert oder gebraucht werden kann
(Denken), und als drittes der Gebrauch oder die Anwendung selbst, das selbstständige
Ergreifen des Mediums (tätiger Wille). Dies soll am Beispiel einer erzählten Geschich-
te verdeutlicht werden:

Fühlen:
Der Inhalt der Geschich-
te ist spannend, weckt
vielleicht Neugierde beim
Zuhörer.
Erweiterung des eigenen
Sinnhorizonts.

Denken:
Eine Geschichte kann nur
verstanden werden, wenn
die Lautfolgen mit Sinn
belegt werden können, al-
so wenn der Hörer bereits
die Kulturtechnik Sprache
versteht. (Buchstaben,
Rechtschreibung, Gram-
matik)

Tätiger Wille:
Sich selbst eine Geschichte
ausdenken, sein inneres Erle-
ben in Worte fassen, die wie-
derum erzählt werden kön-
nen.
Erst jetzt wird der Umgang
mit dem Medium Sprache in
vollem Umfang beherrscht

Jede Wahrnehmung ist damit über das Medium wieder in eine Trias eingebunden, die
verschiedene Wege des Umgangs ermöglicht.12 Wird ein Blick auf die Waldorfpädago-
gik geworfen, so ließe sich sagen, dass das Primat hier auf die Qualität gelegt wird, die
über ein Medium vermittelt werden kann. Es geht zunächst um das Gefühl, da dieses
die Abstraktionsleistung noch nicht voraussetzt, die benötigt wird, um sich begreifend

12 Ein anderes Beispiel bietet der anthroposophische Wärmesinn: Im Denken kann die Wärmeleit-
fähigkeit, im Willen die Bearbeitung verschiedener Materialien und im Fühlen die Wirkung der
Berührung erfasst werden.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

42

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


oder kreierend mit einem Medium zu beschäftigen. Durch das Gefühl entsteht erst der
Wunsch danach, etwas auch zu können. Vor dem Können wiederum steht das Auspro-
bieren, das Erforschen und Verstehen eines Sachverhalts. Die Methode, sich zunächst
in etwas hineinzufühlen, ist somit nicht willkürlich entstanden. Konsequent weiter ge-
dacht, wird sie in der Anthroposophie zum Motor oder zur Motivationsquelle allen
Handelns. In der Waldorfpädagogik wird zunächst darauf verzichtet, alles wissen-
schaftlich zu erklären, dies wird erst ab der Oberstufe relevant, es geht in den Grund-
schuljahren zunächst darum, sich mit der Welt durch das Erleben zu verbinden. Als
Exempel können das Malen und die häufige Beschäftigung mit der Wirkung von einer
oder von zwei Farben angeführt werden.13 Das Kultivieren der Gefühlsoffenheit steht
in Verbindung mit der anthroposophischen Vorstellung des Erkenntnisvermögens,
bleibt jedoch insofern problematisch, da angenommen wird, das Objekt trüge bereits
ein bestimmtes, festes Gefühl in sich. In seiner geschichtlichen Entwicklung kann die-
ser Gedanke am Beispiel der Schönheit illustriert werden: Der französische Architekt
Claude Perrault (1613–1688) beschäftigte sich beispielsweise eingehend mit dieser
Thematik und entwickelte ein zweigliedriges System der Schönheit, in welchem er
zwischen einer beauté positive und einer beauté arbitraire unterschied. Als beauté posi-
tive bezeichnete er das, was als grundlegendes Prinzip der Schönheit verstanden wer-
den kann, während beauté arbitraire die willkürliche, aus dem eigenen Ermessen ent-
stehende Schönheit beschrieb. Dieses Vorgehen ermöglichte erstmals einen künstleri-
schen Freiraum innerhalb der Prinzipien. Lange Zeit war Schönheit noch an die Ratio
geknüpft, der Gebildete erkannte die Schönheit, da sie als ein objektives Merkmal der
Welt definiert wurde. Eine deutliche Veränderung dieser Ansicht findet sich jedoch
bei Immanuel Kant in seiner noch heute oft zitierten Kritik der Urteilskraft (1790).
Hier greift dieser den Gedanken auf, dass jedem Menschen, unabhängig von dessen
Bildungsstand oder Herkunft, eine ästhetische Urteilskraft innewohne. Damit war es
nicht mehr möglich, die Schönheit an ein Objekt oder an die Auffassung der Experten
zu knüpfen, die Schönheit entwickelte sich zu einer Beziehung zwischen Betrachter
und Objekt, zu einer Wechselwirkung zwischen dem Objekt und dem Betrachter, in
Abhängigkeit mit dessen gemachten Erfahrungen und in etwa zu vergleichen mit dem
von Niklas Luhmann beschriebenen Sinnhorizont. Der Unterricht an Waldorfschulen
geht jedoch davon aus, dass Schönheit oder bestimmte Gefühle an ein Objekt, eine
Farbe oder einen Laut gebunden seien:

„Denn, sehen Sie, was ist A? – Also das gehört nicht zum Unterricht, das dient nur
dazu, dass Sie es wissen! – Was ist A? Ich stehe, wenn die Sonne aufgeht, bewundernd
vor der aufgehenden Sonne: Ah! A ist immer der Ausdruck des Erstaunens, der Ver-
wunderung. Eine Fliege setzt sich auf meine Stirne, ich mache: E. Das ist der Ausdruck
des Abwehrens, des Wegmachens: E“ (GA 311, 106).

Ah ist in dieser Theorie immer Ausdruck des Erstaunens, geht mit einer besonderen
Stimmung einher, und sollte diese Stimmung nicht entstehen, so liegt das nicht an
einem Fehler im Gedanken selbst, sondern an dem Menschen, der dieses Gefühl nicht
hat – pädagogisch gesehen eine schwierige Einstellung, besonders da die Hinwendung
zum Subjekt bereits vor Steiners Wirkungszeit vollzogen worden ist.

13 Beispielsweise ist eine der ersten Übungen in der ersten Klasse das vom Blau umschlossene Rot
zu malen, später folgen Abwandlungen des gleichen Themas.

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

43

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Unabhängig von allen wissenschaftlichen Betrachtungen findet sich schon in der
Literatur des 19. Jahrhunderts eine subjektive Färbung, die Ahnung, dass die Welt je-
dem persönlich gegeben ist und Objektivität vielleicht nur auf einen Konsens zwi-
schen den einzelnen Individuen beruhen könnte. In Erzählungen wird dem Leser
durch ein personenbezogenes Welterleben bewusst, dass jeder Mensch die Welt nur
durch seine eigenen Sinneseindrücke erfährt, wodurch der Anspruch nach einer rei-
nen Objektivität immer mehr infrage gestellt werden muss. Einer der Vorreiter dieser
Erzählform war der englische Autor Charles Dickens (1812-1870): In Great Expectati-
ons beschreibt er die Realität durch den Blickwinkel eines zeitgenössischen Betrachters
und wendet dabei eine Erzähltechnik an, die später als Stream of Consciousness oder
Bewusstseinsstrom bekannt werden würde (vgl. Dickens 2012). Es wurde ersichtlich,
dass die Welt nur in Wechselwirkung mit den persönlichen Interessen und durch das
jeweilige Vorwissen des Einzelnen Gestalt annehmen könne. Das Rationale, auch oft
verstanden als ein objektives und kühles Herangehen an einen Sachverhalt, wurde er-
setzt durch ein auf das Sinnliche gerichtetes Erleben, das durch subjektive und emotio-
nal geprägte Sichtweisen gekennzeichnet war. Damit klafft ein merkwürdig anmuten-
der Riss zwischen dieser Hervorhebung der Emotion und der fest definierten Wirkung,
welche die Welt auf die jeweiligen Gefühle haben sollte. Die Betonung auf das indivi-
duelle Fühlen mit der gleichzeitigen Starre in der Wechselwirkung zwischen Subjekt
und Objekt, welche zum Teil aus der Vorstellung der Welt als Medium eines Gottes
beruhen, tragen zu dem indoktrinierenden Charakter der Anthroposophie mit bei.

Obwohl es zunächst ein wenig inkonsequent erscheint, birgt das Beharren auf die-
se feste Wechselwirkung zwischen Welt und Mensch eine notwendige Bedingung für
das Überleben der Anthroposophie. Wäre der Mensch frei bezüglich der Wirkung ei-
nes bestimmten Objekts, könnte sich hinter der Erscheinung der Welt kein Medium
der Erkenntnis verbergen. Damit Botschaften in den Erscheinungsformen gelesen
werden können, muss es eine Schrift geben, die entweder richtig oder falsch gelesen
werden kann. Der Leseunkundige mag Kringel sehen, die ihn anziehen oder abstoßen,
der Leser hingegen weiß, was eine bestimmte Erscheinung bedeutet. Der Initiierte
kann nach Rudolf Steiner in der Welt wie in einem Buch lesen. Die Welt wird damit
zum Medium einer göttlichen Botschaft. Steiner unterscheidet nun drei Stufen der hö-
heren Erkenntnis, die Imagination, die Inspiration und die Intuition (vgl. Steiner GA
012). Als Imagination bezeichnet er ein geistiges Schauen, ein Sehen von einzelnen Bil-
dern, die der alltäglichen Wahrnehmung noch gleichen, die jedoch als Teil des eigenen
Seins erlebt werden. Steiner spricht davon, dass der Mensch hier innerhalb der erleb-
ten Farbbilder fühlt, welche Eigenschaften geistiger Wesen sind. Die Inspiration geht
einen Schritt tiefer und ist mit einem geistigen Hören zu vergleichen, da hier die ge-
machten Erfahrungen innerlicher sind, eher einen kreativen Prozess im Menschen
darstellen, der dasjenige wiederspiegelt, was in der geistigen Welt lebt. Steiner be-
schreibt die Inspiration, indem er erklärt, der Beobachter lebe dann in den Eigen-
schaften der Wesen der höheren Welten. Er werde sich bewusst, dass er eins würde mit
deren Taten und den Offenbarungen ihres Willens. Als Intuition wird in der Anthro-
posophie eine Erkenntnis bezeichnet, die an Klarheit die Verstandeserkenntnis über-
ragt, sie ist damit der allgemeinen Begrifflichkeit, die darunter ein dumpfes Ahnen
versteht, genau entgegengesetzt. In der Intuition verschmelze der Mensch mit jenen
geistigen Wesen selbst.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

44

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Wird dieses Vorgehen nun genauer betrachtet, so ergeben sich einige Schwierig-
keiten. In einer Kommunikation verfügt jeder Akteur über einen bestimmten Sinnho-
rizont, über ein persönliches Vorwissen, über eigene Erfahrungen und eine spezifi-
schen Position innerhalb der Zeit. Dieses Vorwissen spielt eine Rolle bei der Codie-
rung einer Botschaft, genauso wie es auch beim Lesen derselben für die anderen Ak-
teure von Bedeutung ist, welche die Mittelung nur aufgrund ihres eigenen Sinnhori-
zonts verstehen. Egos Information muss somit nicht exakt der Information von Alter
entsprechen, dies ist sogar eher unwahrscheinlich, da beide einen differenten Sinnho-
rizont besitzen. Dennoch gehen die Akteure in der alltäglichen Kommunikation da-
von aus, dass beide dasselbe verstanden haben. Dies erleichtert die Kommunikation
und bietet größere Anschlussmöglichkeiten. Rudolf Steiner hat jedoch betont, dass der
Zugang zu offenbartem Wissen durch eine besondere Schulung jedem zugänglich ge-
macht werden könne, diese Erkenntnis somit intersubjektive Gültigkeit besäße und
nicht nur geglaubt werden müsse. Damit umgeht er jedoch nicht das Problem der In-
terpretation jener Erkenntnisse, die ihm, seinen Angaben zufolge, weniger in Worten
als vielmehr in Bildern zugetragen wurden (vgl. Steiner 1996). Selbst wenn Rudolf
Steiner Zugang zu einem geheimen wahren Wissen gehabt hätte, müsste er seine Er-
lebnisse durch Sprache beschreiben, um sie anderen zugänglich zu machen. Die dabei
verwendeten Begriffe und Bilder sind damit zwangsläufig durch sein Vorwissen und
seinen historischen Kontext gekennzeichnet. Der Mensch Steiner ist dem anthroposo-
phischen Glauben zufolge zum Boten eines Weltwissens geworden. Seine Erkenntnisse
wurden durch erlebte Bilder transportiert und in Sprache weiter vermittelt, sodass al-
lein die Übersetzung der Offenbarung einen Effekt auf die Botschaft gehabt haben
müsste. Eine genauere Analyse zum Thema Boten wurde von der Universitätsprofes-
sorin Sybille Krämer unter dem Stichwort Engel erarbeitet, in welcher deutlich wird,
dass der Anspruch auf Wahrheit, welche die Anthroposophie in die Worte Steiners
hineininterpretiert, so nicht erhoben werden kann (vgl. Krämer 2008). Steiner selbst
war jedoch davon überzeugt, dass er durch das richtige Schauen die Geheimnisse der
Natur in ihrem sinnvollen Zusammenspiel erkannt habe, wodurch die Wahrheiten
über die Welt bereits durch ihn ergründet und mitgeteilt wurden. Für die Anhänger
seiner Lehre besteht die Antwort auf eine Frage nicht aus einer Suche nach einem
noch unbekannten Wissen, sondern es geht darum, den Lösungsweg zu ermitteln, der
zu der schon gefundenen Antwort führt. Abweichende Ergebnisse zeigen nur, dass der
Schüler bisher den richtigen Weg noch nicht gefunden hat, sind jedoch nicht als Hin-
weis dafür zu verstehen, dass die übermittelte Antwort vielleicht nicht wahr sei. Die
Welt wird durch Medien erfahrbar, sie sind die Träger von Informationen, die über
unterschiedliche Wege auf den Menschen wirken können, allerdings ist die Vermu-
tung, die Natur diene als Medium von geheimen himmlischen Botschaften, eine wis-
senschaftlich nicht zulässige Ausdehnung des Medienverständnisses.

Die Anthroposophie und mit ihr die Waldorfpädagogik haben eine Art, zu Er-
kenntnissen zu gelangen, die nur von Personen innerhalb dieser Gruppe unterstützt
wird. Wenn Anthroposophie als System betrachtet wird, so muss neues Wissen als Teil
seiner Umwelt gesehen werden. Damit diese aufgenommen werden kann, muss im
System eine Anschlussmöglichkeit vorliegen. Ein Hinweis darauf, dass dies der Fall ist,
findet sich in der oft gehörten Bemerkung, dass Steiner dies sicherlich auch so gesehen
hätte, würde er noch leben oder wäre er nicht so früh gestorben. Hier entsteht immer
eine besondere Problematik: Entweder nimmt die Anthroposophie als System eine

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik

45

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Neuerung nicht an oder integriert sie und interpretiert sie anschließend als eine Bestä-
tigung des eigenen Glaubens. Durch diese Zwickmühle wird es wissenschaftlich sehr
schwierig, sich dem Thema zu nähern, da entweder der Konflikt zwischen Anthropo-
sophie und Wissenschaft weiter erhärtet oder die Aussage als Versuch einer Bekräfti-
gung jener Sichtweise gewertet wird. Die Autorin möchte sich jedoch von beiden Posi-
tionen distanzieren, und obwohl sie das Weltverständnis der Anthroposophie nicht
teilt, ist sie der Ansicht, dass eine Auseinandersetzung mit derselben nicht darauf zie-
len darf, dieses Glaubenssystem als solches zu zerstören. Deshalb ist es ihr wichtig, in
dieser Arbeit sowohl eine Innen- als auch eine Außenperspektive zu beschreiben, um
dadurch vielleicht einen gangbaren Weg für die Zukunft zu markieren.

Abschließend kann gesagt werden, dass die Anthroposophie weder eine Philoso-
phie noch die Waldorfpädagogik eine Richtung innerhalb der Erziehungswissenschaft
ist, vielmehr wird hier eine Art zweite Realität durch ein besonderes Sprachspiel gebil-
det. Die Ideen, welche innerhalb der Anthroposophie vertreten werden, decken sich
nicht mit der naturwissenschaftlichen Weltanschauung der Wissenschaft, weswegen
die Erklärungen ihres Handelns auch nicht als Begründung ihrer Praxis herangezogen
werden können. Spannend bleibt jedoch die Tatsache, dass der Unterricht an Waldorf-
schulen oft sehr erfolgreich ist und von den Schülern rückblickend in vielen Punkten
geschätzt wurde. Dennoch soll hier, wie schon erwähnt, keine Rechtfertigung einer in
Teilen doch nicht unbedenklichen Praxis vorgenommen werden, sondern es ist der
Autorin ein Anliegen, einen Blick in dieses Realitätssystem zu werfen, welches sich in
so vielen Funktionssystemen manifestiert. Innerhalb des anthroposophischen Systems
herrscht eine Form des Denkens, in welchem Analogien wie etwa die Magie der Sterne
oder die Lehre der Jahrsiebte zu einer Selbstverständlichkeit geworden sind. Die ver-
tretenen Ideen bereiten auf vielfältige Weise die Wege des Denkens eines Menschen
und gestalten damit letztlich seine Identität. Aus einer Außenperspektive erscheint die
anthroposophische Weltauffassung wie eine Märchenerzählung, aus Sicht der Anthro-
posophie wirkt der Weg der wissenschaftlichen Welt wie eine materialistische Verfüh-
rung durch den Teufel. Diese unterschiedlichen Sichtweisen berücksichtigend, er-
scheint es der Autorin für das weitere Vorgehen wichtig, zunächst die Ideenwelt ken-
nenzulernen, in welcher die Praxis der Waldorfpädagogik gelebt wird. Ohne die Er-
kenntnis, welche unsichtbaren Prägungen je nach Weltsicht die Gedanken zu einem
Thema mit beeinflussen, kann eine gelebte Praxis nicht untersucht werden. Auf der
anderen Seite wird auch ein naturwissenschaftliches Menschenbild vorgestellt, welches
so gewählt wurde, dass eine größtmögliche Distanz zwischen den beiden Auffassun-
gen liegt. Die Gegensätzlichkeit der vorgestellten Weltbilder soll zu einer gewissen per-
spektivischen Weitung gegenüber der von Rudolf Steiner aufgestellten Sinneslehre bei-
tragen und es ermöglichen, auf der einen Seite ein Verständnis für das Vorgehen an
Waldorfschulen zu entwickeln, auf der anderen Seite jedoch auch die Überschnei-
dungspunkte mit anderen Anthropologien aufzeigen, durch die es möglich werden
könnte, einem esoterischen Glauben eine weltliche Komponente zu verleihen.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

46

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Das anthroposophische Weltbild

Um die Bedeutung des Körpers in der Anthroposophie besser einschätzen zu können
und somit auch eine Basis für das Verständnis des tätigen Unterrichts zu schaffen, wird
dieses Kapitel sich mit dem von Rudolf Steiner entwickelten Selbstmodell beschäftigen.
Dabei wird deutlich werden, dass die Konstruktion des Selbst zwar in enger Verbin-
dung zum Körper gesehen wird, jedoch basiert jenes Modell vorwiegend auf mystisch
anmutenden Annahmen, die wissenschaftlich keinen Geltungsanspruch erheben kön-
nen. Wenn im späteren Verlauf der Arbeit auf verschiedene, körperbezogene Lehrme-
thoden aufmerksam gemacht wird, so muss immer mitberücksichtigt werden, dass
diese Tätigkeiten durch das esoterische Weltbild begründet werden, sodass sie nicht
vorbehaltlos extrahiert und in andere Schulformen übernommen werden können.
Wichtig ist es, zunächst die Differenz zwischen den von der Anthroposophie postu-
lierten und den wissenschaftlich wahrscheinlichen Wirkmechanismen zu erkennen.
Erst wenn ein hinreichender Grund gefunden wurde, eine Praxis als möglicherweise
wirkungsvoll anzusehen, könnte diese auch außerhalb der Waldorfpädagogik zum
Einsatz kommen. Es wird damit zunächst davon ausgegangen, dass aus einem be-
stimmten Weltbild eine Praxis entstanden ist, welche eine Wirkung aufzuweisen
scheint, die bisher jedoch nur innerhalb des anthroposophischen Weltverständnisses
begründet wurde. Der Autorin ist es nun ein Anliegen zu ergründen, welche Mecha-
nismen hier tatsächlich eine Wirkung erzielen oder erzielen könnten. Zu diesem
Zweck werden im Verlauf der Arbeit verschiedene Theorien herangezogen, welche
sich explizit mit dem Körperlichen beschäftigen und die Wechselwirkung14 zwischen
der Physis und der Psyche mit einbeziehen. Die Autorin geht davon aus, dass durch
eine genaue Illustration des anthroposophischen Welt- und Menschenbilds zum einen
die Wurzeln der Praxis deutlich werden, zum anderen jedoch auch demonstriert wird,
wie sehr jene Sichtweise in einer religiös-esoterischen Tradition steht, in welcher es
um Glauben und nicht um wissenschaftliche Beweisbarkeit geht, wodurch sich die an-
throposophieinternen Erklärungsansätze von vornherein für eine wissenschaftliche
Auseinandersetzung disqualifizieren.

Das anthroposophische Welt- und Menschenbild gründet sich auf der christlichen
Vorstellung vom Menschen, ergänzt diese jedoch um verschiedene Teile anderer kul-
tureller Definitionen, wie beispielsweise den Reinkarnation- und Karma-Gedanken,
der eher mit der Auffassung des Hinduismus oder Buddhismus verwandt ist. Aber
auch ein Einfluss der Antike lässt sich sowohl in der Bedeutung der menschlichen
Entwicklung in Jahrsiebten als auch in der Lehre der Temperamente und der mit ihr
zusammenhängenden Heilkunde finden. Wie im ersten Kapitel gezeigt wurde, geht die
Anthroposophie von einem Reifeprozess aus, durch welchen sich das Kind zum Er-
wachsenen bildet. Im Laufe der ersten 21 Jahre entwickeln sich unterschiedliche Teil-
bereiche im Menschen, welche jeweils aufeinander aufbauen.

Die Anthroposophie schlüsselt diese Teilbereiche nun in verschiedenen Modellen
auf, wodurch unterschiedliche Sichtweisen auf den Menschen möglich werden. Durch
diese Konstellation ergibt sich eine gewisse Flexibilität, die zum einen bezeugt, dass es

2.

14 Obwohl die Autorin keine dualistische Position vertritt, scheint eine Trennung zwischen dem
Körperlichen und dem Geistigen im Erleben zu existieren. Dieser Aspekt wird in Teil II genauer
analysiert, ohne dass dadurch eine substanzdualistische Position untermauert werden soll.

2. Das anthroposophische Weltbild

47

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


sich in der Darstellung auch um Gleichnisse handeln kann, die nur einen Teil der Zu-
sammenhänge illustrieren und die es zum anderen dem Pädagogen ermöglichen, diese
verschiedenen Gliederungen als Arbeitsmodelle zu nutzen. Im Folgenden werden eini-
ge dieser Einteilungen genauer betrachtet und in ihrer Bedeutung charakterisiert. An-
schließend wird ein Blick auf die Bedeutung der Jahrsiebte, das Temperament und die
Karma-Lehre geworfen.

Der viergliedrige Mensch

Eine Auffassung der Anthroposophie geht davon aus, dass der Mensch aus vier Lei-
bern besteht: dem physischen Leib, dem Ätherleib oder Lebensleib, dem Astralleib
oder Seelenleib und dem Ich. Dabei muss betont werden, dass diese vier Leiber weni-
ger so zu denken sind, dass sie wie eine heterogene Mischung miteinander vermengt
sind, sondern eher dem Zustand einer homogenen Verbindung entsprechen, in wel-
cher sich durch das Ineinanderwirken etwas Neues gebildet hat.

In seinem Buch Die Geheimwissenschaft im Umriss (GA 13) stellt Rudolf Steiner
fest, dass das Lebendige erst im Tod den Weg der Zersetzung oder Mineralischen geht,
sich als lebende Materie jedoch stets selbst erneuert.

„Denn während des Lebens muss ein Verborgenes einen fortwährenden Kampf führen
gegen die Stoffe und Kräfte des Mineralischen im physischen Leib. Hört dieser Kampf
auf, so tritt die mineralische Wirksamkeit auf “ (Steiner GA 13, 46).

Steiner geht davon aus, dass diese Wirkung durch etwas gehemmt wird, was durch die
Sinne nicht wahrnehmbar sei und nur wenige Menschen durch eine übersinnliche An-
schauung sehen könnten. Dasjenige, was so beobachtet wird, kann als Entität oder
selbstständiges Glied des menschlichen Wesens beschrieben werden. Dasjenige, „was
die physischen Stoffe und Kräfte während des Lebens hindert, ihre eigenen Wege zu
gehen, welche zur Auflösung des physischen Leibes führen [würden]“, soll nun Äther-
leib oder Lebensleib genannt werden (ebd. 47). Alles Lebendige besitzt demnach einen
Ätherleib, alle Pflanzen, Tiere und Menschen; Steine haben demgegenüber nur einen
physischen Leib. Wichtig ist es zu wissen, dass nicht alles Lebendige den gleichen Le-
bensleib hat, es ist jeweils ein anderer Prozess, der dem Ätherleib der Pflanze, dem des
Tieres oder des Menschen zugrunde liegt. Der Ätherleib durchsetzt dabei den physi-
schen Leib und wird durch das Leben hindurch zu seinem Architekten (vgl. ebd. 49).
Daraus muss logisch folgen, dass jede physische Form einen eigenen Bauplan und
Baumeister hat.

„Alle Organe werden in Form und Gestalt durch die Strömungen und Bewegungen
des Ätherleibes gehalten. Dem physischen Herzen liegt ein ‚Ätherherz‘ zugrunde, dem
physischen Gehirn ein ‚Äthergehirn‘ “ (ebd. 49 f.).

Der ganze Ätherleib entspricht vom Aufbau dem physischen Leib, ist jedoch in einer
nicht definierten Art komplizierter. Pflanzen bestehen nach der anthroposophischen
Vorstellung aus physischem Leib und Ätherleib. Die Anwesenheit des Letzteren ist
eine notwendige Bedingung für Lebendigkeit, eine Abwesenheit desselbigen führt zum
Tod. So ist das Ätherische als Vorstellung auch mit Leben und Tod verbunden.

2.1.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

48

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Das dritte Glied des Menschen ist der Astralleib, die Funktion dieses Gliedes ist
als Erscheinung mit dem Zustand des Schlafens und Wachens verbunden.

„Alles menschliche Schaffen beruht auf der Tätigkeit im Wachen […]. Diese Tätigkeit
ist aber nur möglich, wenn der Mensch die Erstarkung seiner erschöpften Kräfte sich
immer wieder aus dem Schlaf holt. Handeln und Denken schwinden dahin im Schlaf,
aller Schmerz, alle Lust versinken für das bewusste Leben“ (ebd. 50).

Hier werden bereits einige Eigenschaften dieses dritten Wesensgliedes deutlich: das
Handeln, das Denken, der Schmerz, die Lust und das Bewusstsein. Steiner schreibt,
der alleingelassene Ätherleib würde fortwährend schlafen, ein wacher Ätherleib sei
immer von einem Astralleib durchleuchtet (vgl. ebd. 50 f.). Durch den Astralleib erlan-
gen der Mensch und das Tier demnach erst das Wachbewusstsein. Doch nicht nur das
Bewusstsein ist dem Menschen durch ihn gegeben, auch die Fähigkeit zu lernen sowie
die Erfahrung eines qualitativen und emotionalen Erlebnischarakters einer Situation.
Die Welt der Emotionen, das ungute Gefühl beim Schmerz und die Freude an lustvol-
len Erlebnissen sind Eigenschaften dieses Seelenleibes. Hardwig Schiller hat sich ge-
nauer mit der anthroposophischen Vorstellung vom Astralleib beschäftigt und schrieb:

„Mit dem Astralleib ist auf die Wesensschicht des Menschen hingewiesen, durch die
der Mensch innere Erlebnisse hat. Durch sie stellt er der äußeren Welt gleichsam eine
eigene entgegen. Dies gilt schon für die an der äußeren Welt gewonnenen Sinnesemp-
findungen […] umfasst aber auch den ganzen Kosmos der Gefühle, der in der Seele
durch die besondere Erregbarkeit des persönlichen Seelenvermögens beispielsweise in
der Wirkung von Trieben, Leidenschaften und Begierden aufsteigen kann. Der Astral-
leib ermöglicht also jenen Qualitätssprung, der das bloß vegetativ-lebendige Verhältnis
zur Welt zum seelisch-erlebten macht“ (Schiller 1992, 28).

Obwohl Pflanzen auf Umweltreize reagieren können, wie beispielsweise die Mimose,
welche sich bei einer Berührung zusammenzieht, haben sie wahrscheinlich dennoch
keine inneren Erlebnisse. Es geht um die Erfahrung von Qualia, um durch Reize aus-
gelöste Qualitäten, welche der Mensch in sich selbst erlebt (vgl. Steiner GA13, 51). „In
demselben Sinne, wie der Mensch seinen physischen Leib mit den Mineralien, seinen
Ätherleib mit den Pflanzen gemein hat, ist er in Bezug auf seinen Astralleib gleicher
Art mit den Tieren“ (ebd. 51).

Doch der Mensch erhebt sich in seinem Wesen noch eine Stufe über das Tier, in-
dem er diese qualitativen Erlebnisse als Selbst erlebt. Der Mensch ist fähig, seine Auf-
merksamkeit so auf diese Erfahrungen zu lenken, „dass er im wachen Zustande […]
fortwährend in der Mitte von Erlebnissen steht […]“ (ebd. 52). Der Mensch konstru-
iert sich seine eigene Geschichte, er ist Herr über seinen Willen, schafft es, seine Ge-
fühle zu beherrschen und ist damit den Umwelteinflüssen nicht machtlos ausgeliefert.
„Wäre der Astralleib sich selbst überlassen, es würden sich Lust und Schmerz, Hunger
und Durstgefühl in ihm abspielen; was aber dann nicht zustande käme, ist die Emp-
findung: es sei etwas Bleibendes in alle dem“ (ebd.). Diese Fähigkeit, sich zu erinnern,
wichtige Etappen des Lebens als innere Bilder zu bewahren und sie chronologisch zu
ordnen, ist die Voraussetzung für das Gefühl, ein kohärentes Selbst zu besitzen. Die
neurologischen Bedingungen der Möglichkeit, ein solches zu entwickeln, zeigen auf
eine Schnittmenge zwischen den Ansichten Steiners und der modernen Philosophie
des Geistes. Dem Wissen darüber, ein Selbst zu sein, liegen bestimmte Hirnfunktionen
zugrunde. Eine Störung dieser Bedingungen kann zum Verlust des phänomenales

2. Das anthroposophische Weltbild

49

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Selbstmodells führen (vgl. Metzinger 1997). Steiner verbindet verschiedene Funktions-
bereiche in seinem Leibmodell:

„Wie der physische Leib zerfällt, wenn ihn nicht der Ätherleib zusammenhält, wie der
Ätherleib in die Bewusstlosigkeit sinkt, wenn ihn nicht der Astralleib durchleuchtet, so
müsste der Astralleib das Vergangene immer wieder in Vergessenheit sinken lassen,
wenn dieses nicht vom ‚Ich‘ in die Gegenwart herübergerettet würde. Was für den phy-
sischen Leib der Tod, für den Ätherleib der Schlaf, das ist für den Astralleib das Verges-
sen. Man kann auch sagen: dem Ätherleib ist das Lebendige eigen, dem Astralleib das
Bewusstsein und dem Ich die Erinnerung“ (Steiner 2005, GA13, 53).

Es gibt demnach drei Leiber, welchen das Ich als Ergänzung zugefügt wird. Das Ich je-
doch ist autonomer und kann die unterschiedlichen Leiber verwandeln.

Die durch die Leiber vertretenen Fähigkeiten sind auch für den schulischen Un-
terricht wichtig: So spielt beim Lernen nicht nur das Erinnern eine Rolle, sondern es
ist ebenfalls nötig, diesen Prozess des Aneignens wieder zu vergessen. Die Kenntnis
muss im Inneren versinken, muss zur Selbstverständlichkeit werden, denn erst dadurch
kann etwas wie im Schlaf beherrscht werden. Besonders deutlich wird dieser Prozess
beim Autofahren; gute Autofahrer fahren automatisch, reagieren unbewusst auf wich-
tige Signale und sind nach der Fahrt weniger müde als Fahranfänger, welche bewusst
alle Reize analysieren müssen, was nicht selten zu Fehlern in ihrer Reaktion führt (vgl.
Schönhammer 2013). Auch Steiner schildert ein für den Unterricht relevantes Beispiel:

„Alle Einzelheiten, welche das Kind zu durchleben hat, um schreiben zu lernen, wer-
den vergessen. Was bleibt, ist die Fähigkeit des Schreibens“ (Steiner GA13, 55).

Dieser Vorgang des Verinnerlichens oder Vergessens, auf welchen das Wiederauftreten
in neuer Form folgt, findet sich im Waldorfunterricht unter der Bezeichnung Drei-
schritt.

Vergessen und Erinnern hat ebenfalls mit dem Begriff der Vorstellung zu tun, wo-
bei die Erklärung dieses Sachverhalts zuerst an die Funktion der Objektpermanenz
denken lässt. So ist es die Vorstellung, welche es uns erlaubt, uns an bereits gesehene
Dinge zu erinnern. Auch wenn etwas nicht anwesend ist, ist es für den Menschen
möglich, sich daran zu erinnern. Die Vorstellung ist für Steiner ein Prozess, der sich
zwischen dem Astralleib und dem Ich abspielt.

„Der Astralleib hat den äußeren Eindruck von dem Gegenstande bewusst gemacht.
Doch würde das Wissen von dem Gegenstande nur so lange dauern, als er gegenwärtig
ist, wenn das Ich nicht das Wissen in sich aufnehmen und zu seinem Besitz machen
würde“ (Steiner GA13, 55 f.).

Steiner ist sich bewusst, dass verschiedene Kinder Probleme damit haben, sich wieder
an etwas zu erinnern. In seinem Heilpädagogischen Kurs (GA 317) weist er besonders
auf die Wirkung des rhythmischen Wiederholens hin:

„Es wird also sich vorzugsweise darum handeln, daß man für solche Kinder, bei denen
Eindrücke verschwinden, durch rhythmische Wiederholung hervorruft bestimmte
Eindrücke, die man etwa alle drei bis vier Wochen wechseln kann, daß man immer
wieder von außen solche Eindrücke bringt und dadurch das Innere freilegt, so daß
auch das Eiweiß sich allmählich seinen höheren Schwefelgehalt abgewöhnt“ (Steiner
GA 317, 85).

I. Der Mensch als theoretisches Modell

50

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Steiner war der Ansicht, dass ein zu hoher Schwefelgehalt die Kinder daran hindere,
Erinnertes wieder wachzurufen, während eine Neigung zur Zwanghaftigkeit auf einen
Mangel an Schwefel beruhe. Steiner empfiehlt, schon bei der Ernährung der Kinder
auf diese Hinweise zu achten. Das Rhythmische hilft dem Vergesslichen; neigen Kin-
der jedoch dazu, einen Gedanken nicht mehr loslassen zu können, soll der Lehrer dem
Kind die Sätze zuraunen. Beide Elemente tauchen im Unterricht auf, als rhythmischer
Teil, im Zeugnisspruch und im Erzählteil.

Es gab somit Probleme, welche über die Vorstellung eines viergliedrigen Menschen
für Steiner zugänglich wurden. Dies war jedoch nur ein Modell, das von der Anthro-
posophie als Blickwinkel auf den Menschen herangezogen werden konnte. Einen wei-
teren Zugang erschließt sich durch den dreigliedrigen Menschen.

Der dreigliedrige Mensch

Rudolf Steiner geht in seinem Menschenverständnis davon aus, dass das Ich jedes
Menschen immer aufs Neue auf die Erde zurückkehrt um in einem physischen Körper
eine Entwicklung durchzumachen. Dieser Vorgang wird als Reinkarnation bezeichnet;
die Aufgaben, die aus dem vorherigen Leben mit in das neue Erdendasein genommen
werden, tragen die Bezeichnung Karma. Dem Verständnis der Anthroposophie zufol-
ge kann die Form des Kopfes Aufschluss über das Karma geben, da dieser in seiner
runden Abgeschlossenheit die Vorgänge der Vergangenheit in sich trägt, während der
restliche Leib jeweils neu ist und zum Teil durch die biologischen Vererbung, zum Teil
aus einem persönlichen Gestaltungsprozess, heraus entsteht.

Der Mensch besteht, wie bereits bekannt ist, aus vier Wesensgliedern: dem physi-
schen Leib, dem Ätherleib, dem Astralleib und dem Ich. Diese vier Entitäten sind bei
der Geburt noch nicht in der Form entwickelt, wie dies beim Erwachsenen der Fall ist,
sie bilden zunächst ein Ganzes, welches sich im Laufe der ersten 21 Jahren differen-
ziert und mit dem physischen Leib in Beziehung tritt. In dem Modell des dreigliedri-
gen Menschen verknüpft Rudolf Steiner nun das Ätherische mit dem Wollen, das As-
tralische mit dem Fühlen und das Ich mit dem Denken. Dabei unterscheidet er zwi-
schen drei biologischen Systemen, welche den viergliedrigen Menschen durchwirken
und jeweils andere Aufgaben und Ausdrucksweisen haben: „Der Mensch besteht ja
aus den drei Gliedern, aus dem Nerven-Sinnes-Menschen […], das ist alles dasjenige,
was den Menschen geistig in seiner Tätigkeit stützt, dem rhythmischen Menschen,
worinnen aller Atmungsrhythmus, alle Blutzirkulation und so weiter enthalten ist, und
dem Stoffwechsel-Gliedmaßen-Menschen, worinnen alles enthalten ist, was durch die
Stoffe umgewandelt wird“ (Steiner GA 311, 116). Diese drei Teile korrespondieren da-
mit als Gliedmaßenmensch auf das Wollen oder das Ätherische, als rhythmisches Sys-
tem (Stoffwechsel-Gliedmaßenmensch) auf das Fühlen oder das Astralische und als
Nerven-Sinnessystem auf das Denken oder das Ich. Dem Wollen sind durch die Le-
bendigkeit oder Vitalität aufbauende, dem Denken hingegen – durch Steiners Vorstel-
lung vom Aufbau der Nerven als starre, leere Kanäle – abbauende oder absterbende
Kräfte immanent. Durch das Fühlen soll eine Harmonisierung bewirkt werden, ein
zeitliches Zusammenschwingen, weswegen das Rhythmische im Waldorfunterricht

2.2.

2. Das anthroposophische Weltbild

51

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


auch einen besonderen Stellenwert einnimmt und in dieser Arbeit bevorzugt behan-
delt wird.

Die drei Systeme und die mit diesen verbundenen Eigenschaften finden eine Ent-
sprechung in den ersten drei Jahrsiebten; so ist in den Jahren 0–7 das Nerven-Sinnes-
System am hervorstechendsten, für Steiner deutlich sichtbar an dem Verhältnis der
Proportionen des kindlichen Kopfes zum Rumpf.

„Wenn man die Entwickelung des Kindes von der Geburt bis zum Zahnwechsel nimmt,
so ist es insbesondere die Kopforganisation, die Nerven-Sinnes-Organisation, die da
wirkt. Das Kind entwickelt sich vom Kopf aus in der ersten Zeit seines Lebens“ (ebd.).

Dieses System hängt auch mit dem Tagesbewusstsein zusammen, am Tag ist es das
Werkzeug fürs Denken und baut durch diesen Vorgang Kräfte ab, die es dann bei-
spielsweise nachts regenerieren kann. Von sieben bis 14 Jahren, in der Klassenlehrer-
zeit, sollte dann das rhythmische System am deutlichsten angesprochen werden, wel-
ches in der Atmung, dem Herzrhythmus und dem Gefühlsleben seine physische Ent-
sprechung hat. Der aus- und einströmende Atem und das rhythmische Schlagen des
Herzens charakterisieren als zwei unterschiedliche Teile den oberen Brustmenschen,
also das Gefühlsleben des Menschen. Schon der Sprachgebrauch macht deutlich, dass
Stimmungen Einfluss auf beide Systeme haben: Der Herzschlag (Puls) rast, die At-
mung kann in emotional belastenden Situationen ins Stocken kommen. Steiner sieht
im lebendig strömenden Atem und in der tönenden menschlichen Sprache einen Aus-
druck des rhythmischen-Systems. Das dritte Jahrsiebt steht unter dem Zeichen des
völlig unbewussten Stoffwechsel-Gliedmaßen-Systems, welches insbesondere bei der
Entfaltung des Willens zum Tragen kommt. Der wirkende Wille zeigt sich besonders
im Gleichgewichtssinn und in der aufrechten Haltung des Menschen. Das bewusste
Empfinden dieses Aufrichtens, das im Unterricht täglich geübt wird, ist damit Wil-
lensübung und Selbsterfahrung zugleich. Zunächst scheint diese Aufteilung kontrain-
tuitiv, da das Denken erst im dritten Jahrsiebt im schulischen Bereich gefördert wer-
den soll und bis zum 14. Lebensjahr eher eine untergeordnete Rolle spielt. Beim Klein-
kind bildet sich zunächst das Bewusstsein, welches mit dem Nerven-Sinnes-System
verbunden ist, sodass die Entwicklung des Denkens als organisches Kennzeichen für
das erste Jahrsiebt gesehen werden kann. Bei der Geburt sei das Nerven-Sinnes-Sys-
tem schon in einem weiteren Entwicklungszustand als die beiden anderen Systeme,
schreiben die anthroposophisch orientierten Mediziner Stefan und Nathalie Rosen-
hauer von Löwensprung (vgl. Rosenhauer von Löwensprung 2013, 46ff.). Diesem bio-
logisch gereiften System kann in der pädagogischen Arbeit das Wollen entgegengesetzt
werden, durch welches die abbauende Tendenz des Denkens durch die Aufbaukräfte
des Wollens ausgeglichen werden kann. Das entstehende Selbstbewusstsein entwickelt
sich in Verbindung mit dem physischen Körpermodell, sodass über das sinnliche Erle-
ben und über das am Erwachsenen orientierte Aufrichten ein Ausgleich zwischen
Denken und Wollen erzielt werden kann. Beim Jugendlichen entwickelt sich hingegen
der Gliedmaßenmensch, also das Willenssystem: Er möchte sich beweisen und in die
Welt hinausgehen. Gleichzeitig kommt es zu einem Wachstumsschub, durch den sich
der Heranwachsende ein neues Körpermodell erschließen muss. Deshalb ist es ange-
bracht, dieser drängenden Tendenz des Wollens das ruhige Denken entgegenzustellen,
so soll Besonnenheit beim Handeln erreicht und die Fähigkeit, sich selbst entscheiden
zu können, gestärkt werden. Diese Trias der Systeme steht in Verbindung mit den Be-

I. Der Mensch als theoretisches Modell

52

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


griffen Denken, Fühlen und Wollen. Das Denken setzt Steiner in Bezug mit dem für
ihn eher leblosen Nervensystem und dem abgeschlossenen Kopf, das Fühlen als rhyth-
misches Geschehen verortet er im Rumpf, und das Wollen erkennt er als Stoffwechsel-
tätigkeit mit besonderem Ausdruck in den Gliedmaßen (vgl. ebd.). Doch die drei Sys-
teme dürfen nicht als völlig getrennt vorgestellt werden, denn die Stoffwechseltätigkeit
ist nach Steiner im ganzen Organismus vorhanden und durchdringt die Organe des
Rhythmus und diejenigen der Nerventätigkeit (vgl. Steiner GA 21, 156).

Wie Abbildung 1 zeigt, wirken in einem sich gegenseitig bedingenden Kreislauf
die drei Instanzen des Denkens, Fühlens und Wollens aufeinander.

Das Denken oder Vorstellen ist ganz wach,
in ihm erlebt der Mensch die Welt. Jene Erleb-
nisse berühren wiederum das Fühlen. Dieses ist
für Steiner inspiriert, träumend und eher unbe-
wusst. Durch dieses Gefühl wird wiederum der
Wille angesprochen. Er ist schlafend, intuitiv,
kann nicht über klare Vorschriften angesprochen
oder gebildet werden. Er wirkt dann wieder zu-
rück auf das Denken. Die rückwärtige Richtung
funktioniert nicht, der Wille kann beispielsweise
nicht durch das Denken beeinflusst werden.

Im Willen schläft der Mensch: Der Wille
holt jedoch die Vorstellungen aus dem Unbe-
wussten des Menschen nach oben ins Bewusst-
sein. Aus der Kraft des Willens kommt die Erin-
nerung. Der Wille kann nicht durch Ermahnung

angesprochen werden, sondern nur durch Regelmäßigkeit und durch das vom Gefühl
geweckte Interesse an der Welt. „Nur dadurch, dass Sie auf das Habituelle des Men-
schen, auf das Gewohnheitsmäßige wirken, bringen Sie seinen Willen und damit auch
seine Erinnerungskraft in Ordnung“ (Steiner GA 293, 122). Die „Gedächtniskraft
muss man heben vom Gefühl und Willen aus, nicht etwa durch bloße intellektuelle
Gedächtnisübungen“ (ebd.). Das Kind soll somit nicht durch Sittengesetze belehrt
werden, sondern sein werdender Wille, sein Gefühl muss geweckt werden durch das
wiederholende Tun. Das Kind soll wiederholend Dinge tun, die in ihm ein Gefühl der
Richtigkeit wecken. Dabei soll darauf geachtet werden, dass jene Dinge eher als Selbst-
verständlichkeiten erscheinen als eine unbewusste Wiederholung (z. B. Gedichte, die
immer zur selben Zeit gesagt werden, einzelne Wochentage, die gleich gestaltet wer-
den, eine Aufgabe oder Handlung, die jeden Tag selbstverständlich über einen langen
Zeitraum hinweg übernommen wird). Die drei im Menschen wirkenden Instanzen
sollen durch die Erziehung harmonisiert werden: Kopf- und Gliedmaßenmensch ver-
einen sich im Brustmenschen.

Diese Idee berücksichtigend wird es verständlich, dass in Waldorfschulen das
Rhythmische (der verbindende Brustmensch) als besonders wichtig angesehen wird.
In seinem Werk Von Seelenrätseln (GA 21) aus dem Jahr 1907 macht Steiner deutlich,
dass eine Fokussierung auf die Wichtigkeit des Denkens immer eine Einseitigkeit dar-
stellt, denn im Leben des Menschen käme zu diesem das Fühlen und Wollen mit hinzu.
Erst durch die Verbindung dieser drei Komponenten wird der Mensch zu einem Gan-
zen. „Der Leib als Ganzes, nicht bloß die in ihm eingeschlossene Nerventätigkeit ist

Abbildung 1: Prozesse des Abstei-
gens in den Leib und des Aufstei-
gens ins Bewusstsein. (Steiner GA
293, 103).

2. Das anthroposophische Weltbild

53

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


physische Grundlage des Seelenlebens“ (ebd. 158). Wenn unter Seelenleben die Her-
ausbildung eines in der Welt tätigen Selbst verstanden wird, so kann die Waldorfschu-
le als Institution beschrieben werden, dessen Pädagogik explizit Wert darauf legt, im
Menschen ein gefestigtes Selbst (als phänomenales Konstrukt oder als gelungene In-
karnation eines Ichs) zu erzeugen. Die Hirnforschung liefert immer mehr Erkenntnis-
se über die wichtige Rolle des limbischen Systems und dessen Verzahnung mit motori-
schen und kognitiven Zentren, was durch Autoren wie Joachim Bauer, Gerald Hüther,
Antonio R. Damasio oder Daniel Goleman auch für die breite Öffentlichkeit zugäng-
lich gemacht wurde.

Steiners Vorgehen erlaubt es dem Pädagogen nunmehr, an das Kind unter ver-
schiedenen Gesichtspunkten heranzutreten, ohne dass dabei eine Einseitigkeit zu ent-
stehen braucht. Die zum Teil ungewohnt anmutende Begrifflichkeit kann teilweise in
eine zeitgenössische Sprache umformuliert und mithilfe der in den letzten 100 Jahren
gewonnenen Kenntnis neu interpretiert werden. Dabei muss darauf geachtet werden,
dass das Denksystem der Anthroposophie nicht einfach durch eine moderne natur-
wissenschaftliche Sicht überformt wird. In der anthroposophischen Haltung sind zum
Teil Momente enthalten, die im System selbst eine Wirkung erzielen und deren leicht-
fertige Extraktion die ganze Praxis obsolet werden lassen. Einige dieser Umstände
werden im Laufe dieses ersten Teiles genauer betrachtet.

Das anthroposophische Selbstmodell

In seinem Werk Theosophie (GA 009) beschreibt Steiner eine weitere Einteilung des
Menschen in ein Wesen mit drei Seelen: Die Empfindungsseele, die Verstandes- oder
Gemütsseele und die Bewusstseinsseele.

„So hätte man, wie im Leib, auch in der Seele drei Glieder zu unterscheiden: die Emp-
findungsseele, die Verstandesseele und die Bewusstseinsseele. Und wie von unten herauf
die Leiblichkeit auf die Seele begrenzend wirkt, so wirkt von oben herunter die Geistig-
keit auf sie erweiternd“ (Steiner GA 009, 38).

Die Empfindungsseele ist dabei am stärksten mit den Gefühlen verbunden und re-
agiert auf ihre Umwelt. Dieser Teil der Seele steht damit dem Physischen am nächsten,
sie ist der eigentliche Seelenleib. Die Verstandesseele lernt aus den Erfahrungen, welche
durch die Sinne zu ihr kommen und ist mit dem Lebendigen in der Seele zu verglei-
chen. Durch die Bewusstseinsseele erlangt der Mensch ein inneres Wissen von sich
selbst. „Der Kern des menschlichen Bewusstseins, also die Seele in der Seele, ist hier
mit Bewusstseinsseele gemeint“ (ebd. 37). Letztere birgt in sich bereits eine Ahnung
der höheren Stufe, von dem, was die Funktion des Ichs ist.

„Obwohl das menschliche ‚Ich‘ in der Bewusstseinsseele aufleuchtet, so durchdringt es
doch das ganze seelische Wesen. Die Teile dieses seelischen Wesens sind überhaupt
nicht so scharf gesondert wie die Leibesglieder“ (ebd. 46).

Das Ich kann die einzelnen Leiber zu Seelen umwandeln. So wird der durch das Ich
umgestaltete Astral- oder Empfindungsleib zur Empfindungsseele, der Ätherleib zur
Verstandesseele und der umgeformte physische Leib zur Bewusstseinsseele.

2.3.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

54

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


„Man darf sich aber nicht etwa vorstellen, dass die Umwandlung dieser drei Glieder
nacheinander erfolge. Sie geschieht an allen drei Leibern vom Aufblitzen des Ich an
gleichzeitig“ (Steiner GA a121, 24).

Das Ich scheint damit eine besondere Position einzunehmen, da es sich jeweils mit
den Leibern und den einzelnen Seelengliedern verbinden kann. Das Ich schildert Stei-
ner als das Göttliche im Menschen, welches sich zu Gott so verhält wie der Wasser-
tropfen zum Meer. Das Ich sei mit dem Göttlichen von einer Art und Weise, so Steiner
(vgl. Steiner GA 13, 57). Diese Ahnung um die Beschaffenheit des Ichs und das Gefühl
für die Dinge, welche die Natur dem Menschen offenbart, bezeichnet Steiner als den
Geist (vgl. ebd. 60). Wenn der Mensch diesen Offenbarungscharakter des Geistigen in
seinem ganzen Wesen ausweitet, arbeitet er an der Weiterentwicklung seiner selbst, an
seinen neuen Wesensgliedern. In dieser Arbeit liegt für Steiner das Ziel der Mensch-
heitsentwicklung:

„Im Grunde besteht alles Kulturleben und alles geistige Streben der Menschen aus
einer Arbeit, welche diese Herrschaft des Ich zum Ziele hat. Jeder gegenwärtig lebende
Mensch ist in dieser Arbeit begriffen: er mag wollen oder nicht, er mag von dieser Tat-
sache ein Bewusstsein haben oder nicht“ (ebd.).

Eine bewusstere und weitreichendere Umarbeitung der Leiber in andere Wesensglie-
der führt laut Steiner zum Geistselbst (Manas), Lebensgeist (Buddhi) und dem Geist-
menschen (Atma). Die Arbeit des Ichs am Astralleib führt bei Erfolg zum Geistselbst.
Dies ist die einfachste geistige Arbeit, da sie allein darin besteht, Gewohnheiten wil-
lentlich zu verändern. „Diese Umgestaltung beruht im wesentlichen auf einem Lernen,
auf einem Bereichern des Innern mit höheren Ideen und Anschauungen“ (Steiner, GA
a121, 23). Die Umwandlung des Lebensleibs ist schwieriger: „Die Arbeit an diesem
Ätherleibe ist aber eine intensivere als die am Astralleibe; denn was sich in dem erste-
ren verbirgt, das ist in zwei, das Verborgene des Astralleibes jedoch nur in einen
Schleier gehüllt“ (Steiner GA13, 61). Derjenige, der sich in diesem Bereich vervoll-
kommnen möchte, muss an seinen Gewohnheiten, seinem Temperament und Charak-
ter arbeiten und dabei ebenfalls versuchen, seine Gedächtnisleistungen zu erweitern
(vgl. Steiner, GA a121, 23ff.). Gelingt ihm dies, so hat er seinen Lebensleib in Lebens-
geist umgewandelt. Nun kann der Mensch auch an seinem physischen Leib arbeiten,
am Puls oder Blutkreislauf. „Soviel auf diese Art vom physischen Leib umgestaltet ist,
wird Geistmensch […] genannt“ (ebd. 24).

An diesen Ausführungen wird deutlich, dass die einzelnen Leiber nichts Festes
oder Statisches sind, sie können verwandelt oder durchleuchtet werden. Besonders in
seinem 1904 erschienenen und mehrfach veränderten Werk Theosophie beschreibt Ru-
dolf Steiner genauer den Aufbau des Menschen.

„Will man den ganzen Menschen erfassen, so muß man ihn aus den genannten Be-
standteilen zusammengesetzt denken. Der Leib baut sich aus der physischen Stoffwelt
auf, so daß dieser Bau auf das denkende Ich hingeordnet ist. Er ist von Lebenskraft
durchdrungen und wird dadurch zum Ätherleib oder Lebensleib. Als solcher schließt
er sich in den Sinnesorganen nach außen auf und wird zum Seelenleib. Diesen durch-
dringt die Empfindungsseele und wird eine Einheit mit ihm. Die Empfindungsseele
empfängt nicht bloß die Eindrücke der Außenwelt als Empfindungen; sie hat ihr eige-
nes Leben, das sich durch das Denken auf der andern Seite ebenso befruchtet wie
durch die Empfindungen auf der einen. So wird sie zur Verstandesseele. Sie kann das

2. Das anthroposophische Weltbild

55

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


dadurch, daß sie sich nach oben hin den Intuitionen erschließt wie nach unten hin den
Empfindungen. Dadurch ist sie Bewußtseinsseele“ (Steiner GA 009, 45).

Es geht Steiner um den ganzen Menschen; dies bedeutet, dass er die physischen Eigen-
schaften des Menschen in Zusammenhang mit seinen emotionalen und geistigen Fä-
higkeiten bringen will. Ihm scheint dabei die Seele das Bindeglied zwischen der mate-
riellen und der geistigen Welt zu sein. Diese Möglichkeit, zwischen diesen beiden Wel-
ten zu vermitteln, ist der Seele durch das Intuitionsorgan gegeben, durch welche der
Geist in ihr Intuitionen hervorrufen kann. Damit beruht die Vermittlung zwischen
geistiger und physischer Welt in einer Eigenschaft der Seele oder eines seelischen Or-
gans. Dieses überträgt die geistigen Phänomene in den Körper. Problematisch bleibt
dabei, dass es sich anscheinend zunächst lediglich um top-down-Prozesse handelt, wel-
che vom Geistigen auf das Physische wirken, da sich der Bau des Körpers auf das Ich
hinrichtet. Dies widerspricht jedoch der weiteren Aussage Steiners, die jeweils von in-
neren und äußeren Einflüssen im Hinblick auf die Entwicklung der einzelnen Seelen
spricht. Der Körper wird damit zur notwendigen Bedingung für die Erlangung eines
Selbstbewusstseins, denn nach der Vorstellung von Rudolf Steiner ist es der Mensch-
heit erst auf der Erde möglich, ein Ich durch das Vorhandensein eines physischen Kör-
pers als reflexives Selbst auszubilden (vgl. Steiner GA 013, 115ff.). Die Rolle des Kör-
pers wird auch von Thomas Metzinger angesprochen, wenn es um die Kriterien für
das Entstehen eines phänomenalen Selbst geht, denn die Voraussetzung für die Ent-
wicklung eines solchen Selbstmodells ist die Erfahrung eines mentalen Körperbildes
(vgl. Metzinger 1997, 169ff.).

Wird die von der Anthroposophie postulierte Verbindung zwischen physischer
und geistiger Welt genauer betrachtet, so zeigt sich, dass die Einteilung der Wesens-
glieder auf unterschiedliche Weise beschrieben werden kann. Als einfachste Möglich-
keit kann der Mensch so angesehen werden, dass das denkende Ich die übrigen Leiber
ergreifen und verwandeln kann. Der von der Lebenskraft durchdrungene Körper wird
zum Ätherleib. Das Hinzutreten von Sinneseindrücken lässt ihn zum Seelenleib (As-
tralleib) werden. Dieser Prozess ist damit zunächst vom Äußeren her betrachtet, denn
zum Physischen tritt jeweils eine Eigenschaft hinzu. Vom Inneren wirkt jedoch das
Geistige, die Empfindungsseele auf den Seelenleib. In ihr wirken sowohl die Empfin-
dung von außen als auch das Denken von innen als zwei verschiedene Instanzen zu-
sammen. Der denkende Teil der Seele wird nun zur Verstandesseele. Öffnet diese sich
der von oben kommenden Intuition, so verändert sie sich zur Bewusstseinsseele. Das
Intuitionsorgan wird zum geistigen Pendant der äußeren Sinnesorgane. Geistselbst,
Lebensgeist und Geistmensch sind weitere Verwandlungen der Wesensglieder durch
das Ich; diese dürfen jedoch nicht gesondert betrachtet werden, sondern müssen als
Bereiche gesehen werden, die jeweils eine andere Balance des geistigen und des physi-
schen Einflusses besitzen (vgl. Steiner GA 009, 45).
A. Physischer Körper
B. Ätherleib oder Lebensleib
C. Seelenleib
D. Empfindungssee1 e
E. Verstandesseele
F. Bewusstseinsseele
G. Geistselbst

I. Der Mensch als theoretisches Modell

56

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


H. Lebensgeist
I. Geistesmensch.
Ist der Mensch als irdisches Wesen auf der Erde inkarniert, muss er anders betrachtet
werden, da hier der Seelenleib (C) und die Empfindungsseele (D) noch zusammenfal-
len, ebenso wie die Bewusstseinsseele (F) und das Geistselbst (G) noch eine Einheit
bilden. Dadurch ergibt sich eine siebenteilige Gliederung:
1. Der physische Körper
2. Der Äther- oder Lebensleib
3. Der empfindende Seelenleib
4. Die Verstandesseele
5. Die geisterfüllte Bewusstseinsseele
6. Der Lebensgeist
7. Der Geistesmensch.
Wird nun der Mensch unter besonderer Berücksichtigung des Ichs und dessen Fähig-
keit der Verwandlung beschrieben, so fallen der Seele durch die Eigenschaften des Ichs
geistige Qualitäten zu. Damit hat das Ich die Möglichkeit, eine Verbindung zwischen
drei Welten, der physischen, der seelischen und der geistigen, zu generieren. Der
Mensch ist dann vergleichbar mit einer Pflanze, welche zu der einen Seite ihr Wurzel-
geflecht, zu der anderen ihre Blüte hin ausbildet. Der Stamm, als Verbindungsstück
zwischen den beiden so verschiedenen Enden, bildet die Seele. Die Wurzeln hat der
Mensch im physischen Körper, wozu der Ätherleib (Lebensleib) und Astralleib (See-
lenleib) als Teile der physischen Welt gehören, durch das Geistselbst, den Lebensgeist
und Geistesmenschen blüht er hingegen in die geistige Welt hinauf (vgl. ebd. 46).

Sowohl die Verstandesseele als auch die Bewusstseinsseele können als die zwei zu-
sammengehörigen Hüllen des Ichs gesehen werden, wobei dieses dann den Kern des
Ganzen bildet. Werden auch der Seelenleib und die Empfindungsseele als Astralleib
zusammen genommen, so ergibt sich folgende Einteilung: physischer Leib, Lebensleib,
Seelenleib und Ich (vgl. ebd.).

„Wenn nun das Ich sich mit dem Geistselbst durchdringt, so tritt dieses Geistselbst so
auf, daß der Astralleib von dem Seelischen aus umgearbeitet wird. In dem Astralleib
wirken zunächst des Menschen Triebe, Begierden, Leidenschaften, insofern diese emp-
funden werden; und es wirken in ihm die sinnlichen Wahrnehmungen. Die sinnlichen
Wahrnehmungen entstehen durch den Seelenleib als ein Glied im Menschen, das ihm
von der äußeren Welt zukommt. Die Triebe, Begierden, Leidenschaften und so weiter
entstehen in der Empfindungsseele, insofern diese vom Innern durchkraftet wird, be-
vor dieses Innere sich dem Geistselbst hingegeben hat. Durchdringt sich das ‚Ich‘ mit
dem Geistselbst, so durchkraftet die Seele den Astralleib wieder mit diesem Geist-
selbst. Es drückt sich dies so aus, daß dann die Triebe, Begierden und Leidenschaften
durchleuchtet sind von dem, was das Ich aus dem Geiste empfangen hat. Das Ich ist
dann vermöge seines Anteiles an der geistigen Welt Herr geworden in der Welt der
Triebe, Begierden und so weiter. In dem Maße, als es dies geworden ist, erscheint das
Geistselbst im Astralleib. Und dieser selbst wird dadurch verwandelt. Der Astralleib
erscheint dann selbst als zweigliedrige Wesenheit, als zum Teil unverwandelt, zum Teil
verwandelt. Daher kann man das Geistselbst in seiner Offenbarung am Menschen als
den verwandelten Astralleib bezeichnen. Ein ähnliches geht in dem Menschen vor,
wenn er in sein Ich den Lebensgeist aufnimmt. Dann verwandelt sich der Lebensleib.
Er wird durchdrungen von dem Lebensgeist. Dieser offenbart sich in der Art, daß der

2. Das anthroposophische Weltbild

57

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Lebensleib ein anderer wird. Daher kann man auch sagen, daß der Lebensgeist der
verwandelte Lebensleib ist“ (ebd. 47).

Aus dieser Auffassung des Menschen ergibt sich dann eine weitere Gliederung, die da-
von ausgeht, dass den äußeren Sinnen das vom Geistigen durchdrungene Physische
ebenfalls nur sinnlich erscheint.
1. Physischer Leib
2. Ätherleib/Lebensleib
3. Astralleib/Seelenleib
4. Ich als Seelenker
5. Geistselbst als verwandelter Astralleib
6. Lebensgeist als verwandelter Lebensleib
7. Geistesmensch als verwandelter physischer Leib
Aus diesen unterschiedlichen Darstellungen der Gliederung des Menschen geht her-
vor, dass es sich bei Steiner nicht um einen tatsächlichen Substanzdualismus handeln
kann. Sollte auch die physische und die geistige Substanz im Sinne von Descartes res
cogitans und res extensa völlig voneinander verschieden sein, so müsste die Seele eine
Substanz bilden, welche zwischen beiden Substanzen vermitteln könnte, müsste also
sowohl geistige als auch physische Eigenschaften in sich verbinden. Baruch Spinoza
versteht unter Substanz jedoch etwas, „was in sich ist und durch sich begriffen wird;
d. h. etwas, dessen Begriff nicht den Begriff eines anderen Dinges nötig hat, um daraus
gebildet zu werden“ (Spinoza 2014, 7). Wenn nun jedoch das Ich, welches als Kern des
Verstandes- und des Bewusstseinsteil des Seelischen gesehen werden kann, eher die
Funktion eines Vermittlers einnimmt, zeigt dies, dass alle von Rudolf Steiner geschie-
denen Bereiche im Grunde nicht als unabhängige Substanzen beschrieben werden
können. Das Physische und das Geistige könnten damit als Eigenschaftsbereiche des
Seelischen definiert werden, welche gewisse gemeinsame Begriffe aufweisen. Da es
sich somit bei Steiners Entwurf nicht um einen klassischen Dualismus handeln kann,
bleibt noch zu klären, ob es sich um eine Emergenz handeln kann. Durch verschiede-
ne Wechselwirkungen scheint jeweils eine neue, durch andere Eigenschaften auffallen-
de Entität zu entstehen, doch es ist nicht der Ätherleib, der aus dem physischen Leib
emporsteigt, sondern es bilden sich sowohl von oben als auch von unten neue Berei-
che heraus, die dann wiederum interagieren. Es ergibt sich damit sowohl eine Wirk-
kraft vom Physischen als auch vom Geistigen aus.

Dass die Bereiche des Menschen nun nicht im herkömmlichen Sinne als getrennt
betrachtet werden können, schließt nicht aus, dass das Modell nach Grenzen durch-
sucht werden kann. Wenn demnach die Frage nach dem substanziellen Aufbau der
einzelnen Bereiche des Menschen zurückgenommen wird und das einfache Modell
vom viergliedrigen Menschen auf seine tatsächlichen Eigenschaften hin geprüft wird,
so zeigt sich ein interessanter Aufbau hinsichtlich des Erlebens von Zeit und Raum:

I. Der Mensch als theoretisches Modell

58

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


A Physischer Leib Ausdehnung  in Raum und Zeit existieren, Form haben, Kör-
per im geometrischen Sinne sein, Naturgesetzen unterworfen
sein.

 Zeitlichkeit als: einer äußeren Zeit unterworfen sein

B Ätherleib Lebendigkeit, einer inneren Zeit unterworfen sein, wodurch
eine Veränderung durch sich selbst erst möglich wird. Manifes-
tation eines Willens  Wachstum.

 Zeitlichkeit als: autonome Veränderungsmöglichkeit, im eigenen Zeitfluss sein

C Astralleib Emotionen, das Erleben von Gefühlen, wodurch eine Verhal-
tensänderung bewirkt wird, Empfindungen, evtl. moralisches
Verhalten. Lernen.

 Zeitlichkeit als: Verortung im Jetzt, Aufmerksamkeit auf einen Punkt gerichtet.

D Ich Denken, Ideen, Selbstbewusstsein als reflexivem Bewusstsein,
Erinnerung (Vergangenheit) und Vorstellung (Zukunft), Spra-
che.

 Zeitlichkeit als: Bewusstsein als Bewusstsein von etwas, als Intentionalität

Der auf diese Weise zergliederte Mensch weist nun eine Auffälligkeit auf, die den An-
spruch der Ganzheit, welche Rudolf Steiner an sein Menschenbild knüpft, deutlicher
werden lässt. Die Anthroposophie legt besonderen Wert darauf, den Menschen mit
dem Göttlichen zu verbinden. In Form des Ichs wirkt das Göttlich-Geistige in die irdi-
sche Erscheinung des Menschen mit hinein. Doch nicht nur als Ich, sondern in allen
vier Ausprägungen des Menschen finden sich nun Eigenschaften, die auch Gott zuge-
sprochen werden. Wenn von Gott ausgegangen wird, so ist er A: seiend, B: lebendig,
C: gütig oder zornig, ein Vater, also der Besitzer verschiedener emotionaler Zustände,
D: das Wort, Sein erschaffend durch Benennung, ein Kreateur. Diese vier Eigen-
schaftsbereiche Gottes finden sich in Steiners viergliedrigem Menschen wieder. In
einer Zeit, in welcher die Idee Gottes durch die immer größer werdende Mechanisie-
rung der der Welt mehr und mehr an Gewicht zu verlieren drohte, konnte diese nun
im Menschen selbst eine Renaissance feiern. Gott war nicht mehr allein in der Außen-
welt als mächtige Kraft der Natur zu finden, sondern wurde zum Kern des Menschen
selbst, zu seinem zweiten Ich, durch welches das Göttliche von oben auf den Men-
schen wirken konnte. Durch die erschaffende Macht des Wortes stehen das Sein und
die Benennung in einer direkten Verbindung, was ebenfalls den besonderen Wert der
Sprache in der Anthroposophie deutlich macht, auf den im Laufe der Arbeit genauer
eingegangen wird.

Der Aufbau des Menschen in vier Leiber umreißt in dieser Betrachtung Grenzen
der Zeitlichkeit. Mit jedem Leib tritt eine neue Erscheinung derselben zum Menschen
hinzu. Zeitlichkeit ist eine Dimension, welche immer mit dem Raum zusammen ge-
dacht werden muss. Raum und Zeit können nicht unabhängig auftreten, sondern sind
seit Einsteins Relativitätstheorie nur noch als Raum/Zeit vorzufinden. Somit ist alles,
was physisch existiert, also im Raum ist, auch in der Zeit. Der Zeit ist alles Sein unter-

2. Das anthroposophische Weltbild

59

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


worfen, jedoch ist nur der lebendigen Existenz ebenfalls eine innere Zeit gegeben. Sie
wächst, verändert sich und löst sich wieder in anorganische Materie auf. Lebendige
Materie hat damit eine Art doppelte Zeit. Auf der zweiten Ebene ist dieses Zeiterleben
noch einmal untergliedert; mit dem Hinzutreten von Emotionen, also der Kraft auf
äußere Reize durch Verhaltensveränderung zu reagieren, bildet sich das Gefühl heraus,
in einem Jetzt anwesend zu sein. Mit diesem Jetzt geht immer auch ein Hier, also eine
Bestimmung des Ortes einher. Ich bin Hier und Jetzt. Kommt also zu dieser zeitlichen
und räumlichen Punktierung ein Ich, ein selbstreflexives Bewusstsein hinzu, so ent-
steht die Fähigkeit, dieses Jetzt in einer Kette von Ereignissen gedanklich zu verorten.
Das Ich hat damit immer eine Geschichte in Raum und Zeit. Alle vier Ebenen besitzen
somit ihre eigene Zeitlichkeit, die ohne die darunterliegende Anlage nicht möglich wä-
re. Selbstbewusstsein ist an die Fähigkeit gebunden, Zeit und Raum in einer bestimm-
ten Art wahrzunehmen. Die vier von Steiner postulierten Leiber weisen einen ähnli-
chen Charakter auf wie die von verschiedenen Autoren der Philosophie des Geistes
formulierten Bedingungen für die Entstehung eines Selbstmodells (vgl. Damasio 2004,
Metzinger 2003). Durch das Ich und in geringerem Maß durch die Bewusstseinsseele
zeigt sich bei Steiner bereits die Relevanz des Bewusstseins als Eigenschaft für den
Menschen. Die philosophischen Fragen, die mit diesem Problem verbunden sind,
könnten lauten:

„Wie ist in einem physikalischen Universum die Entstehung von Bewusstsein möglich?
Kann man sich überhaupt vorstellen, dass so etwas wie bewusstes Erleben auf der
Grundlage physikalischer Vorgänge entstehen konnte? Sind subjektive Empfindungen
und das Entstehen einer Innenperspektive überhaupt als Bestandteil der natürlichen
Ordnung der Dinge denkbar – oder werden wir an dieser Stelle mit einem letztlich un-
auflöslichen Mysterium konfrontiert, mit einem weißen Fleck auf der Landkarte des
wissenschaftlichen Weltbildes, der vielleicht aus prinzipiellen Gründen immer ein wei-
ßer Fleck bleiben muss?“ (Metzinger 2005 [1], 15)

Bis heute befassen sich verschiedene Wissenschaften mit dem Problem des Bewusst-
seins, ohne dass eine befriedigende Antwort gefunden worden sei. Die Aussagen Ru-
dolf Steiners können damit als Versuch interpretiert werden, sich diesem Thema zu
nähern. Über die Hervorhebung der an den Körper gebundenen Sinne möchte Steiner
verdeutlichen, dass die Menschheit sich als physisches Wesen auf der Erde inkarniert
habe, um die Fähigkeit des selbstbewussten Ichs zu entwickeln. Denn ohne einen
räumlich und zeitlich gebundenen Leib wäre es allein logisch nicht möglich, sich
selbst als Ich zu finden. Damit wäre mit der Zeitlichkeit eine Eigenschaft gefunden, die
allen vier Ebenen gemein wäre.

Der Geist, und somit auch das sich immer aufs neue inkarnierende Ich, ist jedoch
auch bei Steiner dadurch gekennzeichnet, dass er ewig ist, also außerhalb von Zeit und
Raum existieren kann. Tritt das Ich nun beim Tod des Körpers aus dem räumlich-zeit-
lichen Kontext heraus, so müsste es zwangsläufig seine Eigenschaften als Ich aufgeben
und zerfallen. Die Reinkarnation des gleichen Ichs wäre damit nicht mehr logisch
möglich. Steiner löst dieses Problem, indem er sagt, dass das persönliche Ich im Tod
zu einem Gedanken eines geistigen Wesens wird.

„Können wir uns nicht selber halten im Tod, entfällt uns dasjenige, was wir uns im
Dasein zwischen Geburt und Tod als inneres Erleben durch die äußere Natur haben
schaffen können, so gehen wir durch die Pforte des Todes durch und sehen dann aus
den Ergebnissen der Geisteswissenschaft, dass dasjenige, was an uns unabhängig ist

I. Der Mensch als theoretisches Modell

60

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


vom Leib, im Grunde genommen Gedanke von höheren Wesenheiten ist“ (Steiner
2004 [1], 17).

Das Ich, als Teil des Bereiches, welcher die Raum-Zeit angehört, bräuchte damit einen
anderen Träger, in welchem es ruhen, sich jedoch nicht in der gleichen Art wie auf der
Erde entwickeln könnte. Denn für Steiner sind der Tod oder Schlaf notwendige Bedin-
gung, um verändert wieder weiterwachsen, sich weiter entwickeln zu können (vgl.
ebd.). Immer wieder findet sich das Bild des Keimes, der in die Erde gelegt wird, dort
vergeht (oder auch ruht), um im Frühling die Kraft zu haben, zu einer neuen Pflanze
zu werden (vgl. ebd. 15). Es ist das gleiche Motiv, welches mit der Wiederauferstehung
im christlichen Osterfest gefeiert wird. Ein Vergleich aus der Technik bemühend,
könnte behauptet werden, das Ich als Programm werde nach dem Tod auf einer exter-
nen Festplatte gespeichert. Erst indem es auf einen neuen Rechner gespielt werde,
könnte es wieder wie gewohnt operieren und sich verbessern. Durch die neue Hard-
ware muss es sich selbst jedoch anpassen, vielleicht eine neue Version von sich bilden.
Diese Idee, dass sich der Geist wie die Software zur Hardware verhält, ist eine der
Theorien in der Leib-Seele-Forschung, die jedoch als unbefriedigend gilt, da die Soft-
ware die Hardware nicht verändern kann, der menschliche Leib jedoch durch mentale
Prozesse verändert werden kann, was durch die Entdeckung der Plastizität des Ge-
hirns offensichtlich geworden ist. Obwohl die Seele bei Steiner eine mittlere Position
einnimmt, als Vermittler zwischen dem Physischen und dem Mentalen oder Geistigen
auftritt, wird doch durch die immer neuen Aufteilungen des ganzen Menschen er-
sichtlich, dass die seelische Substanz sich eher durch ihre Funktion als durch ihr We-
sen von den beiden Extremen absondert. Rudolf Steiner macht dies deutlich, wenn er
schreibt, dass dasjenige, was „wir erkennen als physischen Leib, Ätherleib und so wei-
ter […] mit dem Kosmos, mit der ganzen um uns sich ausbreitenden Welt“ zusam-
menhängt (Steiner GA 107, 149). Die einzelnen Wesensglieder des Menschen sieht
Steiner somit nicht als voneinander getrennt an, sondern betont explizit deren gegen-
seitige Wechselwirkung:

„Diese vier Glieder der Menschennatur stehen in den mannigfaltigsten Beziehungen
und gegenseitigen Abhängigkeiten. Jedes Glied wirkt auf das andere und somit wirken
sie durchaus im Zusammenhang miteinander“ (ebd.).

Bisher wurde gezeigt, dass sich das Selbstmodell des Menschen als einem viergliedri-
gen Wesen an vier Dimensionen der Zeitlichkeit orientiert: Der Mensch ist als Körper
physisch, in Raum und Zeit existent. Die Umwelt übt Einfluss auf den Körper aus,
durch die Zeit verändert er sich von außen nach innen. Als zweite Dimension kommt
dem Selbstmodell die Vitalität zu, das Wachsende, aufbauende Lebendige, das Steiner
als ätherische Kraft bezeichnet. Diese Kraft findet sich für Steiner besonders in der
Pflanzenwelt, sie ist ständig werdender Wille. Als dritte Dimension finden sich die
Emotionen, das Sein, im Jetzt. Der Wille wird durch das Fühlen ergänzt und zeigt sich
in dieser Zusammensetzung im Tierreich. Tiere sind Akteure ihres Lebens, können
handeln, sind aber nur im geringen Maße reflexiv. Dieser Umstand kommt dann als
vierte Zeitdimension beim Bewusstsein hinzu. Der Mensch hat Zukunft und Vergan-
genheit, verortet sein Selbst als Punkt auf einer für ihn wahrnehmbaren Zeitachse.
Durch das Denken werden die Emotionen zu Gefühlen, die kommuniziert werden
können und auf die der Mensch Einfluss ausüben kann, denen er, anders als das Tier,
nicht mehr wehrlos unterworfen ist. Gerade der Umstand, dass sich höhere Tiere nur

2. Das anthroposophische Weltbild

61

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


graduell vom Menschen unterscheiden, weist darauf hin, dass die jeweils dazu treten-
de Eigenschaft nicht an den Begriff einer Substanz gebunden ist.

Der viergliedrige Mensch ist demnach ein Eigenschaftsmodell, welches besonders
auf den Faktor der Zeitlichkeit eingeht. Eine weitere Dimension tritt dem Modell
durch den Reinkarnationsgedanken hinzu: Erst durch ihn wird das Ich zu einer unab-
hängigen Entität, die sich immer aufs Neue materialisieren kann. Der Mensch kann
sich, dem Gedanken Steiners folgend, durch Übung an andere Perioden der Zeitlich-
keit in Form von früheren Leben erinnern und kann weiter ebenfalls gedanklichen
Zugang zu unverkörperten Phasen seiner Existenz erhalten. Das Modell der Zeitlich-
keit müsste demnach um zwei Aspekte erweitert werden, die in der Lehre Rudolf Stei-
ners mit den Begriffen Imagination, Inspiration und Intuition verbunden sind. Diese
letzten beiden Dimensionen bleiben bei dieser Arbeit jedoch zum größten Teil ausge-
klammert, nur da, wo diese Vorstellung eine direkte Implikation auf die Pädagogik hat,
wird darauf zurückgekommen.

Für den konkreten Unterricht lässt sich nun festhalten, dass Steiner in seiner Psy-
chologie davon ausgeht, dass im kindlichen Körper noch eine Einheit der einzelnen
Wesensglieder vorliegt, welche sich erst im Laufe der Entwicklung bis zum 21. Jahr in
ihrer Individualität herausbildet. Während dieses Reifungsprozesses soll der Mensch
nicht nur sich selbst, sondern auch seine Umwelt und seine Mitmenschen besser ken-
nenlernen. Ein bekannter Spruch von Steiner, der oft zum Unterrichtsstoff gehört, ver-
bildlicht diesen Prozess und weist in gewissem Sinne auf Ziele hin, die durch die Er-
ziehung realisiert werden sollten.

 Das Schöne bewundern,
Das Wahre behüten,
Das Edle verehren,
Das Gute beschließen;
Es führet den Menschen,
Im Leben zu Zielen,
Im Handeln zum Rechten,
Im Fühlen zum Frieden,

Im Denken zum Lichte;
Und lehret ihn vertrauen
Auf göttliches Walten
In allem, was ist:
Im Weltenall,
Im Seelengrund.
  

(Steiner GA 40, 324)

 

In dem Gedicht wird deutlich Bezug genommen auf die in der Entwicklungspsycholo-
gie Steiners wichtigen Größen wie das Schöne, das Wahre oder das Gute, auf das Han-
deln, Fühlen und Denken sowie auf die Gegenseitigkeit von äußerer und innere Welt.
Weiter zeigt sich ganz deutlich die Nähe zum anthroposophischen Denken und zum
Wahrheitsverständnis Goethes, wenn vom Vertrauen auf das göttliche Walten die Re-
de ist. Nicht nur dieses Gedicht, sondern auch die beiden von Steiner entwickelten
Morgensprüche, lassen das Gefühl entstehen, dass es sich beim Unterricht um eine Art
kultischen Vollzug handelt. Der Mensch steht nach Steiner zwischen zwei Polen: Der
geistigen Seite, durch welche Gott und die Engel von Oben wirken, und der materiel-
len Seite, wo die Welt den Menschen durch seinen Leib und die Sinne prägt. Die geisti-
ge Seite gehört in den Bereich der Religion, sie ist eine Glaubenssache und ist somit
kein Bereich einer wissenschaftlichen Untersuchung, weswegen sie zwar hier genannt,
jedoch ansonsten außen vor gelassen wird. Der zweite von Steiner festgelegte Pol, das

I. Der Mensch als theoretisches Modell

62

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Leiblich-Sinnliche, wird in seiner Implikation auf die Entwicklung des Menschen in
Teil II dieser Arbeit genauer untersucht.

Das anthroposophische Modell vom Menschen wird nun zur besseren Veran-
schaulichung, tabellarisch in seinen Kernbereichen zusammengefasst:

Das Physische Das Ätherische Das Astralische Das Ich im Men-
schen

Der physische Körper
wird zum Minerali-
schen gehörig emp-
funden. Er ist einer
äußeren Zeit unter-

worfen, Sonne, Wind
und Regen verändern

seine Gestalt.

In der Pflanze kommt
die innere Lebens-

kraft hinzu, das Prin-
zip des Ätherischen
oder der Lebensleib.
Durch dieses erhält

der Körper eine inne-
re Zeit, kann wach-
sen, sich entfalten

und wieder vergehen.

Beim Tier tritt das
Astralische durch die
Emotionen mit hinzu.

Das Tier wird zum
Akteur in seiner Welt,
empfindet sich selbst
im Jetzt und hat seine
Vergangenheit als Ge-

fühlszustände im
Körper gespeichert.
Diese verkörperten
Gefühle können im-
mer wieder erlebt
werden und zur

Grundlage der Be-
wertung einer Situati-

on dienen.

Als letzte Instanz tritt
beim Menschen das
Ich als viertes Glied

mit hinzu. Durch das
Ich erlebt sich der

Mensch als geschicht-
liches Wesen. Emotio-
nen werden noch im-
mer in verkörperter

Form gespeichert,
sind aber als Gefühl
kognitiv zugänglich.

Das abstrakte Denken
oder Vorstellen ver-

bindet den Menschen
mit seinem sozialen

Umfeld.

 Aufbauende Kräfte  Harmonisie-
rung

Abbauende Kräfte

Der vom Ich umgear-
beitete physische

Leib wird als Geist-
mensch (Atma) be-

zeichnet.

Der vom Ich umgear-
beitete Ätherleib wird
als Lebensgeist (Bud-

dhi) bezeichnet.

Der vom Ich umgear-
beitete Astralleib

wird als Geistselbst
(Manas) bezeichnet.

Das Ich kann jeden
Bereich des Men-

schen durchdringen.


(Denken)  Wollen  Fühlen  Denken  (Wollen)

Die Psychologie der Lebensalter

Rudolf Steiners Bemühungen um eine für ihn kohärente Darstellung des Menschen
wurden von dem Wunsch motiviert, eine Entwicklungspsychologie zu formulieren,
welche nicht kategorisiert, sondern allein eine Beschreibung der emotionalen Fähig-
keiten und Weltergreifungsmechanismen des Kindes liefert. Anhand dieser Vorgaben

2.4.

2. Das anthroposophische Weltbild

63

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


gelänge es den Erwachsenen leichter, sich in das Seelenleben der Heranwachsenden
hineinzuversetzen und sowohl die Methode als auch den Inhalt des Lehrstoffes auf das
jeweilige Alter abzustimmen. Steiner empfand die zu seiner Zeit gängigen Theorien
von Johann Friedrich Herbart oder Franz Brentano als ungenügend oder falsch (vgl.
Steiner GA 29). Eine für die Praxis gedachte Zusammenfassung seiner eigenen Ideen
findet sich in den gesammelten Vorträgen der Allgemeinen Menschenkunde (GA 293),
welche er als Vorbereitung für die kommende Schularbeit vor den Gründungslehrern
der ersten Waldorfschule hielt. Seine Erfahrungen hatte er bis dahin zum größten Teil
bei der Arbeit mit einem retardierten Jungen gesammelt, der es zunächst nicht schaffte,
sich auch nur für kurze Zeit auf einen Lerninhalt zu konzentrieren. So stellte Steiner,
inspiriert durch die Praxis, erste theoretische Überlegungen über das Zusammenspiel
zwischen Körper, Seele und Geist an. Durch Bewegung, Musizieren und einen regel-
mäßigen, rhythmischen Tagesablauf schaffte es Steiner, einen Zugang zu dem Jungen
zu entwickeln und mit ihm zu arbeiten. Seine in dieser Zeit gemachten Beobachtun-
gen verdeutlichten ihm, dass beim Lernen sowohl der Körper als auch die Emotionen
angesprochen werden müssen, damit sich der Geist oder die kognitiven Fähigkeiten
entfalten können.

Die Entwicklung des Kindes wird nach der anthroposophischen Vorstellung
durch Jahrsiebte bestimmt, die sich jeweils in Abschnitte von zwei Jahren und drei
Monaten untergliedern lassen. Jede dieser Schwellen markiert eine weitere Entwick-
lungsstufe. Dabei wird eingeräumt, dass manche Kinder etwas langsamer oder schnel-
ler sind, wobei besonders die verfrühte intellektuelle Entfaltung als problematisch be-
trachtet wird. Professor August Flammer erklärt in seinem Werk über die verschiede-
nen pädagogischen Theorien die Vorbehalte, die aus einer solchen Einstellung resul-
tieren, folgendermaßen: „Pädagogische Verfrühung ist gefährlich, weil sie die Ent-
wicklung der vorausgehenden Phase stört und ohnehin auf ungenügende Vorausset-
zung aufbauen muss“ (Flammer 2009, 50). Da die Vorstellung einer in Phasen ablau-
fenden Ontogenese in der anthroposophischen Weltanschauung stark verwurzelt ist,
kann in Anlehnung an das aristotelische Modell auch von einer Entelechie gesprochen
werden, „eine dem Lebensprozess innewohnende Zielorientierung, die auf das Errei-
chen einer reifen Form angelegt ist“ (ebd. 49). Steiner geht von einer zyklischen Wie-
dergeburt aller Individuen aus; das Erreichen einer reiferen Form kann zwar zum Teil
in diesem Leben stattfinden, ist jedoch ebenso Ziel für die Gesamtzeit aller Inkarna-
tionen des Menschen auf der Erde. Das von Steiner dargestellte Ziel ist, wie schon ge-
zeigt wurde, die Entwicklung weiterer Wesensglieder, welche durch eine bestimmte
Arbeit am Selbst geformt werden können. Die anthroposophische Entwicklungstheo-
rie kann somit als evolutionsorientierte, endogenistische Entwicklungstheorie bezeich-
net werden, da sie die Individualentwicklung mit einer Wiederholung der Phylogenese
verbindet. „Endogenistische Entwicklungstheorien sind solche, die Entwicklung vor
allem als Reifung verstehen, als einen Entfaltungsprozess, der aus dem Innern des Or-
ganismus gesteuert ist“ (Flammer 2009, 49). Dabei muss nochmals darauf hingewie-
sen werden, dass diese Theorien ihre Aufmerksamkeit besonders auf die inneren Pro-
zesse fokussieren, jedoch nicht davon ausgehen, dass äußere Entwicklungsanregungen
völlig bedeutungslos seien.

Der anthroposophischen Auffassung folgend, soll dem Kind im ersten Jahrsiebt
sein Körper zur Heimat werden. Die äußere Geborgenheit der ersten Jahre sollte zum
Teil des inneren Erlebens des Kindes werden. Die Erfahrungen des ersten Jahrsiebts

I. Der Mensch als theoretisches Modell

64

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


sollten in dem Ausdruck Die Welt ist gut zusammengefasst werden können, sie ist ein
Ort, an dem Zukunft möglich und wünschenswert ist. Das Kind arbeitet während die-
ser Zeit daran, seinen Leib zu erfassen, es lernt, ihn zu benutzen, Körperfertigkeiten zu
erwerben. Daraus ergeben sich zwei Haltungen: Die Erfahrung des Habens als Besitzer
eines Körpers und materieller Gegenstände und des Fühlens des eigenen Seins als
wachsender und alternder Leib (vgl. Teil II). Die Sinne, welche den eigenen Körper or-
ganisieren helfen, entwickeln sich nach und nach, das Sich-ein-finden in den Leib und
die nächste Umgebung stehen für das Kind im Fokus. In dieser Zeit wandelt sich nach
Steiner die Ätherhülle zum Ätherleib um. Einen Hinweis darauf, dass dieser Prozess
abgeschlossen ist, bietet der Zahnwechsel. Nun sind im Menschen Kräfte frei gewor-
den, die auf anderem Gebiet tätig werden können.

Zwischen sieben und 14 Jahren führt der Weg des Kindes durch die Naturspekula-
tion zur Naturwissenschaft. Das Kind beginnt, Fragen zu stellen, weil es genau hinzu-
sehen lernt, es wird aufmerksamer und sucht nach Antworten, weil die Welt ihm nun
zum Gegenüber wird – sie ist kompliziert, jedoch nicht unerklärlich. Durch die Praxis
wird ihm ersichtlich, dass manche Hypothesen an der Realität scheitern und nach
neuen Antworten gesucht werden muss. Es ist somit keine große Menge an Stoff, wel-
che der Schüler lernen soll, sondern es sind die Möglichkeiten, an der Welt zu lernen,
die im Mittelpunkt stehen. Diese Vorstellung erinnert auf den ersten Blick an das Kon-
zept von Jean-Jaques Rousseaus, welcher seinen Emil ebenfalls durch die Natur und
einen ihm in Wohlwollen verbundenen Mentor hat erziehen lassen (vgl. Rousseau
2004). Doch anders als Rousseau möchte Steiner seine Zöglinge nicht von der Gesell-
schaft der Menschen fernhalten, für ihn steht in der Zeit der astralischen Entwicklung
das Fühlen im Mittelpunkt, durch welches sich das Kind mit den Menschen, den Tie-
ren und der Welt verbinden soll. Die Welt ist schön lautet der Satz, unter dem jene Zeit
in ihrem Charakter zusammengefasst wird.

Die Jahre zwischen 14 und 21 sind gekennzeichnet durch das Denken. Jetzt erst ist
der Mensch so weit in die Welt eingebunden, dass seine kognitiven Fähigkeiten richtig
zur Geltung kommen können. Doch nicht nur das Denken wird hier wichtiger, auch
die sozialen Fähigkeiten treten nun deutlicher in den Blick. War die emotionale Ent-
wicklung bisher eher auf die Liebe zur Welt gerichtet, so spielen nun die zwischen-
menschlichen Gefühle und die Beweggründe für das Handeln eine wichtige Rolle. Das
dritte Jahrsiebt ist die Zeit der Ich-Entwicklung, welche in der Anthroposophie unter
dem Gedanken Die Welt ist wahr zusammengefasst ist und zum Ziel das liebevolle
Wahrnehmen des anderen hat. Im Heilpädagogischen Kurs (GA 317) zeigt Steiner, dass
diese verschiedenen Entwicklungen durch unterschiedliche Ursachen gestört werden
können, sodass das Zusammenspiel der einzelnen Wesensglieder nicht mehr möglich
ist oder Prozesse (wie der Rubikon), durch die das Kind hindurchgehen muss, um zu
reifen, nicht vollzogen werden können. Tabelle 1 fasst das Dargestellte zusammen:

2. Das anthroposophische Weltbild

65

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Nachahmung
1. Jahrsiebt: Entwicklung
der Basis-Sinne
Die Welt ist gut.

Rhythmus
2. Jahrsiebt: Entwicklung
der Umwelt-Sinne
Die Welt ist schön.

Denken
3. Jahrsiebt: Entwicklung
der Sozial-Sinne
Die Welt ist wahr.

bis
zwei
Jahre
und
vier
Mona-
te

bis vier
Jahre
und
acht
Monate

bis sie-
ben Jah-
re

bis neun
Jahre
und vier
Monate
(Rubi-
kon)

bis elf
Jahre
und acht
Monate

bis 14
Jahre

bis 16
Jahre
und vier
Monate

bis 18
Jahre
und
acht
Monate

bis 21
Jahre

 

          
Das Nerven-Sinnes-Sys-
tem ist in der Entwick-
lung dominant, den ab-
bauenden Kräften müssen
die aufbauenden Kräfte
des Wollens entgegenge-
setzt werden. Das Kind
lernt über die Interaktion,
über das Wollen, was es
an seinem Gegenüber
entwickeln kann.

Das rhythmische System
harmonisiert das Denken
und das Wollen. Die erleb-
ten Übergänge sind in die-
sem Jahrsiebt sehr deutlich.
Gefühle werden wichtiger,
Vorlieben und Abneigun-
gen bleiben beständiger.
Die Zeit lebt in Polaritäten,
sodass die harmonisieren-
de Wirkung des Rhythmi-
schen geübt werden kann.

Das Stoffwechsel-Glied-
maßen-System wird von
aufbauenden Kräften be-
herrscht. In der Pädagogik
wird dieser Tendenz das
abstrakte Denken entge-
gengesetzt. Würde dieses
Denken vorher zu sehr in
den Mittelpunkt treten,
würde die Gesundheit des
Menschen durch einen zu
großen Abbau gefährdet.

Die Jahrsiebte und ihre Unterteilungen

Wie durch Tabelle 1 ersichtlich wird, entwickelt sich das Kind nach dem anthro-
posophischen Menschenbild in Jahrsiebten. Jedes Jahrsiebt hat ein Hauptthema, wel-
ches sich in den ersten 21 Jahren auch untergeordnet immer wieder findet. So ist der
Mensch während seiner ersten sieben Jahre ein Wesen der Nachahmung (Wille), zwi-
schen sieben und 14 Jahren ist das Rhythmische wichtig (Gefühle), und ab 14 findet
sich das Denken als zentraler Punkt in der Erziehung. Jedes Jahrsiebt ist gleichzeitig
wieder in drei Schritte unterteilt, in denen einer dieser drei Welterschließungstenden-
zen im Vordergrund steht. Die deutlichste Veränderung, die erlebt wird, findet mit
neun Jahren und vier Monaten statt. In Anlehnung an Julius Cäsars Marsch auf Rom
und die Überquerung des Grenzflusses Rubikon wird dieser Entwicklungsschritt der
Kinder Rubikon genannt (vgl. Koepke 2010). Es wird beschrieben, dass Kinder sich
um diesen Zeitpunkt herum erstmals selbst als Person in dem Sinn wahrnähmen, dass
ihnen ihre Frisur auffiele oder sie keine Mütze mehr tragen wollten, weil dies zu kind-
lich wirke (vgl. ebd.).

Als Ziel des ersten Jahrsiebtes ist das liebevolle Wahrnehmen des eigenen Leibes
formuliert worden. Dieses Ziel findet jedoch an keinem Punkt der Entwicklung ein
abruptes Ende, sondern ist als ein weitergehender Prozess zu verstehen, der nur am
Anfang des Lebens am relevantesten ist. Der Mensch lernt, sich aufzurichten, lernt zu

Tabelle 1:

I. Der Mensch als theoretisches Modell

66

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


gehen und seine Stimme zu benutzen. Bis zum Alter von sieben Jahren verarbeiten
Kinder ihre Umwelt direkt über die Empfindungen, ohne dass sie diese weiter reflek-
tieren. Gegenstände lösen im Kind Gefühle aus, die wiederum in Beziehung zum Kör-
per gesetzt werden. Es ist die Zeit der sensomotorischen Entwicklung (vgl. Ayres 2002,
11). „Die meisten Aktivitäten der ersten sieben Lebensjahre sind Teil eines einzigen
Prozesses: Dem Prozess der Organisation, d. h. der Einordnung von Empfindungen
und Eindrücken im gesamten Nervensystem“ (ebd. 21). In dieser Zeit lernt das Kind
auch, seine Aufmerksamkeit auf Dinge zu richten und andere Eindrücke zu ignorieren.
Weiter besteht eine große Aufgabe in dieser Zeit darin, komplizierte Muskelbewegun-
gen zu koordinieren, die beispielsweise fürs Sprechen benötigt werden. „Indem es sei-
ne Sinneswahrnehmung im Gehirn ordnen lernt, gewinnt es Einfluss auf die Beherr-
schung seiner Gefühle“ (ebd.).

Da die Waldorfschule so geplant war, dass die Kinder erst im Alter von fast sieben
Jahren eingeschult werden, musste die Unterrichtsform sich den Vorgaben der neue-
ren Zeit anpassen, in welcher die Einschulung immer früher angesetzt wurde. Viele
Kinder haben zu der Zeit ihren Leib noch nicht vollständig ergriffen, und so entsteht
der Verdacht, dass Entwicklungsauffälligkeiten (Aggressivität, Hyperaktivität, Schüch-
ternheit, Traurigkeit) eine Folge dieses nicht ganz durchlebten Prozesses sind. Durch
eine gezielte Schulung der Sinneswahrnehmung soll hier geholfen werden. Da der
Lehrer die Kinder individuell emotional und motorisch im Moment ansprechen soll,
weist der Lehrplan der Waldorfschule eine große Offenheit auf, die vom Lehrer kon-
kret gestaltet werden kann (vgl. Steiner GA 295; Stockmeyer 1976; Richter 2010). Da-
durch wird es auch möglich, auf die unterschiedlichen Bedürfnisse der Schüler Rück-
sicht zu nehmen. Der Unterricht soll so aufgebaut werden, dass auf die Fragen, die in
den Gemütern der Kinder je nach Umgebung oder Situation aufkommen, auch einge-
gangen werden kann.

Im zweiten Jahrsiebt wird der rhythmische Mensch angesprochen:

„Man muss dazu kommen, für das Kind in der Volksschule nur das rhythmische Sys-
tem zu beanspruchen. Und für dieses rhythmische System, das nie ermüdet, das gar
nicht angestrengt wird, wenn man es in der entsprechenden Weise beschäftigt, braucht
man nicht das Intellektuelle, sondern das Bildhafte, das, was aus der Phantasie kommt.
Daher müssen Sie in der Schule unbedingt die Phantasie walten lassen. Auch noch in
den letzten Jahren, von 11 2/3 bis zum 14. Jahre, auch da noch das Tote durch die
Phantasie lebendig machen, an das Leben anknüpfen!“ (Steiner GA 311, 118).

In diesen sieben Jahren erschließt sich das Kind durch sein leibliches Sein die materi-
elle Welt. Kunst kann als Arbeit an dieser Welt betrachtet werden, als Quelle der Moti-
vation, seine inneren Bilder und Emotionen nach außen zu tragen. Der Astralleib ent-
wickelt sich zu der Zeit, wodurch sich die Gefühlswelt des Kindes innerlich differen-
ziert.

„Der physische Leib wird mit der Geburt geboren, da entwickelt er sich in jener leibli-
chen Religiosität, jenem Nachahmen bis zum Zahnwechsel hin; der Ätherleib und alles
übrige arbeitet da noch in ihm. Das sind die Kräfte, die in ihm geistig-seelisch arbeiten.
Mit dem Zahnwechsel wird der Ätherleib geboren; der arbeitet dann selbständig in
dem Menschen. Der Astralleib wird erst geboren mit der Geschlechtsreife; dann arbei-
tet auch der Astralleib selbständig im Menschen. Und das Ich […] wird nämlich erst
nach dem 20. Lehensjahre wirklich geboren“ (Steiner GA306, 102).

2. Das anthroposophische Weltbild

67

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Steiners Angaben zur Entwicklung des Kindes werden zur Veranschaulichung in einer
Tabelle zusammengefasst, in welcher verdeutlicht wird, wie das Ich sich durch die
Jahrsiebte hindurch den Leib aneignet. Es wird ersichtlich, dass auch hier die Perspek-
tive des Ichs eingenommen wird, welches in die Welt hineinwächst. Die Entwicklungs-
psychologie Steiners kann damit als Theorie aufgefasst werden, welche sich fragt, wie
sich das subjektive Ich-Empfinden mit dem Körper-und Welterleben verbindet. Dabei
ging Steiner davon aus, dass jenes Gefühl, ein Selbst zu sein, im Laufe der Entwick-
lungsjahre konstruiert wird und erst im frühen Erwachsenenalter eine stabilere Form
annehmen würde. Durch die entsprechende Weiterentwicklung (vgl. Steiner GA12)
kann jedoch auch der Erwachsene an seinem Selbstempfinden arbeiten. Dieser Vor-
gang der Selbsterziehung ist jedoch kein Reifeprozess mehr und führt zur Entwicklung
der höheren Wesensglieder und der Erkenntnis einer höheren Welt. Damit gehört die-
ser Vorgang nicht mehr in den Bereich der Wissenschaft und bleibt hier größtenteils
ausgeklammert.

Vorgeburtlich 0-7 Jahre 7-14 Jahre 14-21 Jahre 21+

Entwicklung
des physischen
Leibes

Entwicklung des
Ätherleibs

Entwicklung des
Astralleibs

Entwicklung
des Ichs

Geburt des
Ich-Leibes

Der physische
Leib wird nach
den geneti-
schen Mustern
der Eltern ge-
bildet.

Physischer Leib
wird frei.

Kräfte des vege-
tativen Äther-
leibs werden frei.

Kräfte des ani-
malischen As-
tralleibs wer-
den frei.

 

 Ätherleib arbei-
tet im Menschen
und wandelt den
physischen Leib
um.

Astralleib arbei-
tet am Men-
schen:
Vorstellungswelt
entwickelt sich
am Bilde.

Das Ich arbeitet
am Menschen:
intellektuelle
und soziale
Kompetenz,
Mündigkeit.

 

Endet mit der
Geburt

Endet mit dem
Zahnwechsel

Endet mit der
Pubertät

  

 Weisheit des
Leibes
 Nachdenken

Weisheit der
Seele

Weisheit des
Geistes
Freies Den-
ken

 

Die Entwicklung zum Ich

Der Waldorfunterricht soll nun dieser von Steiner entworfenen Entwicklungspsy-
chologie Rechnung tragen, indem die jeweiligen Inhalte mit der Seelenstimmung der
Kinder korrelieren. Dies ist auch einer der Gründe, weswegen die Wiederholung eines

Tabelle 2:

I. Der Mensch als theoretisches Modell

68

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Schuljahres oder das Überspringen einer Klasse nur nach reiflicher Überlegung als
Maßnahme ergriffen wird. Der Einschulungstest soll zeigen, ob das Kind in den rhyth-
mischen Lebensabschnitt eingetreten ist, ob seine Basissinne entwickelt sind und es
von seiner inneren Gestimmtheit in eine erste Klasse passt. Beim Wiederholen oder
Überspringen muss ebenfalls untersucht werden, ob das Kind von seiner ganzen Ent-
wicklung in eine andere Klasse gehört oder ob es nur das Denken ist, ihm der Stoff
demnach zu leicht oder schwer ist, weswegen ein Wechsel vorgeschlagen wurde. Letz-
teres wäre kein hinreichender Grund, da der Klassenlehrer die Aufgabe hat, eine sehr
heterogene Gruppe zu leiten und diese Unterschiede im Lernen in eine Chance für die
Klassengemeinschaft zu verwandeln. Besonders das zweite Jahrsiebt, die Zeit des Klas-
senlehrers, steht weniger unter dem Anspruch, nur Wissen zu vermitteln oder die
Klasse auf ein Lernniveau zu bringen, als darunter, die Kinder emotional und mora-
lisch reifen zu lassen. Der Lehrer ist ihnen Vorbild in seiner Haltung zur Welt, in der
Art, wie er neuen Stoff an seine Schülerschaft heranträgt, im Hinblick auf seine Ge-
rechtigkeit und Güte oder seine sozialen Fähigkeiten im Umgang mit seinen Kollegen,
den Eltern oder den Kindern selbst. Ein Kind aus dieser Klassengemeinschaft heraus-
zunehmen, bedeutet somit mehr als nur eine Anpassung des kognitiven Anspruchs an
die Fähigkeiten des Schülers. Es stellt sich dabei den Lehrern vielmehr die Frage, ob
das von einer anderen Person geschaffene Umfeld für den Schüler förderlicher wäre
und ob die hier durch Erzählungen gestaltete Atmosphäre15 mehr dem entspräche,
was diesem speziellen Kind in seiner Entwicklung fehle. Dabei ist es immer wichtig,
die Meinung des Betroffenen zu kennen und mit zu berücksichtigen. Dass der Waldor-
funterricht einen Schwerpunkt auf die Entwicklung der Persönlichkeit des Kindes
setzt, bedeutet nicht, dass die Klasse aus einem Konglomerat von Individualisten be-
stehen sollte, sondern dass jene Fähigkeiten in den Kindern gestärkt werden, die es ih-
nen später ermöglichen, selbstständig Entscheidungen treffen zu können, sich in der
Welt geborgen zu fühlen und handlungsfähig zu bleiben. Diese Kompetenzen gelten
heute als ausschlaggebende Faktoren für den Erhalt von der psychischen und physi-
schen Gesundheit, da durch sie das Leben sinnvoll und machbar erscheint. „Psychi-
sche Erkrankung ist […] immer auch in irgendeiner Weise soziale Krankheit“ (Marcel
1985, 25). Diese Fähigkeiten werden heute unter den Begriffen Resilienz, Salutogenese
oder Psychoneuroimmunologie weiter erforscht (vgl. Antonovsky 1997; Schubert
2011; Zander 2011).

Ob nun gesagt wird, der physische Leib müsse noch vollständig vom Ätherleib
durchdrungen werden, oder ob es heißt, dass das Gehirn genügend Reize sammeln
müsse, damit das Kind angemessen in der Welt agieren könne, soll hier nicht als schei-
dende Differenz betrachtet werden. Wichtig bleibt es jedoch festzuhalten, dass die Ar-
beit an einer gelingenden Verkörperung oder das Zusammenspiel zwischen Körper-
selbst und psychischem Selbstmodell Teil des täglichen Unterrichts sind. Denn das
Vokabular der Anthroposophie kann, obwohl viele inhaltliche Aussagen wissenschaft-
lich umstritten sind, als Beschreibungsmöglichkeit für bestimmte Beobachtungen ge-
nutzt werden. Dadurch, dass die Grenzen, die im Laufe der Jahrsiebte überschritten
werden, genau beschrieben wurden und Entwicklung als Reifung und Harmonisie-

15 Als Beispiel kann das Wettkämpferische der Antike aufgezählt werden (5. Klasse), oder die tech-
nische und hedonistische Haltung der Menschen des römischen Imperiums, welche als Stim-
mung in der 6. Klasse lebt.

2. Das anthroposophische Weltbild

69

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


rung extremer Tendenzen betrachtet wird, ergibt sich die Möglichkeit einer relativ
leicht zu beherrschenden Beobachtung vonseiten der Bezugspersonen, Kommunikati-
onsmöglichkeiten bei Auffälligkeiten und das Gefühl, diese Probleme auch angehen zu
können, da sie einem bestimmten Bereich zugeordnet werden können. Es bleibt dabei
zu erörtern, wie sich das anthroposophische Weltbild auf den direkten Umgang mit
den Schülern auswirkt. Ein solcher Versuch wird im folgenden Kapitel gewagt.

Das Temperament – eine Interpretation

Neben der Vorstellung einer stufenförmigen Reifung ist Waldorfpädagogik noch stark
von der antiken Lehre der vier Temperamente16 beeinflusst (vgl. Steiner 1980). Dieses
sehr einfach aufgebaute Modell geht davon aus, dass es bestimmte Verhaltensstile gibt,
nach denen Menschen agieren. Sowohl die Lehrer als auch die Schüler werden nach
diesen Maßstäben charakterisiert. Um wissenschaftlich über den weitgefassten Begriff
Temperament reden zu können, muss der Gegenstandsbereich zunächst geklärt wer-
den. Unter der etwas antiquiert anmutenden Begrifflichkeit wird im Allgemeinen ein
überdauerndes (eventuell vererbtes oder sehr früh erworbenes) Verhaltensmerkmal
verstanden, welches jedoch nicht klar von anderen Persönlichkeitsmerkmalen (die
eher dem kognitiven Bereich zugeschrieben sind) zu unterscheiden ist. Steiner ging
davon aus, dass je nach Individuum ein Temperament besonders ausgeprägt sei, doch
fänden sich oft auch Mischverhältnisse jener vier Anlagen. Im Jahr 1919 spricht Stei-
ner in seinen Seminarbesprechungen (GA295) zu der angehenden Lehrerschaft der ers-
ten Waldorfschule über jene Einteilung:

„Nun lässt sich diese Vielartigkeit zurückführen auf vier Grundtypen, und es ist die
wichtigste Aufgabe des Erziehers und Lehrers, diese vier Grundtypen, die man die
Temperamente nennt, wirklich zu kennen. Seit alters unterscheidet man die vier
Grundtypen des sanguinischen, des melancholischen, des phlegmatischen und des
cholerischen Temperamentes“ (Steiner GA 295, 1).

Die vier Temperamente stehen jeweils sowohl im Bezug zu einem der vier Elemente
(Feuer, Erde, Wasser und Luft) als auch zu einem der Leiber bzw. dem Ich. Tritt beim
Kind Letzteres zu deutlich hervor, entsteht das melancholische Temperament, ist der
Astralleib vorherrschend, dann tritt einem das cholerische Temperament entgegen.
Beim sanguinischen Temperament ist es der Ätherleib, beim phlegmatischen Tempe-
rament der physische Leib, der zu dominant ist (vgl. ebd. 4). Ziel der Erziehung ist

2.5.

16 Obwohl die Autorin nicht der Ansicht ist, dass begründet durch das physische Erscheinungsbild
Rückschlüsse auf den Charakter oder das Verhalten einer Person zulässig sind, möchte sie beto-
nen, dass ein solches Vorgehen nicht nur ein Merkmal der anthroposophischen Pädagogik ist,
sondern auch an anderen Stellen die Beziehung zwischen dem körperlichen Erscheinungsbild
und der psychischen Verfassung eines Menschen thematisiert werden. Es handelt sich in diesem
Kapitel nicht um eine Rechtfertigung einer solchen Praxis, sondern es geht allein darum zu ver-
deutlichen, dass ein solches Vorgehen nicht als veraltete, esoterische Spinnerei abgetan werden
sollte. Fraglich bleiben jedoch immer die Konsequenzen für den Beurteilten und die Klärung der
Parameter, auf die sich die Beurteilung stützt. Hier hält die Autorin die den Temperamenten zu-
geschriebenen Körpermerkmale für unzureichend und zu unbegründet festgelegt, sodass es zu
leicht zu einer Stigmatisierung einzelner Individuen kommen kann, die ihrer Entwicklung damit
(freundlich ausgedrückt) hinderlich wäre.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

70

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


eine Harmonisierung der Temperamente, sodass der Mensch Herr seiner selbst sein
kann, ohne durch seinen Wesenszug bestimmt zu werden. Steiner formuliert das Er-
ziehungsziel, dass der Sanguiniker lernen soll, Liebe und Anhänglichkeit zu entwi-
ckeln, der Choleriker hingegen soll die Leistungen anderer schätzen und achten lernen.
Der Melancholiker soll ein mitfühlendes Herz für das Schicksal anderer entwickeln,
dem Phlegmatiker soll beigebracht werden, sich für andere zu interessieren (vgl. Stei-
ner 1980, 39). Aufgabe der Lehrer ist es somit zunächst, das Temperament richtig ein-
zuschätzen, dabei gibt Steiner folgende Richtlinien vor:

„Wenn ein Kind sich für alles mögliche nur kurz interessiert, sein Interesse rasch wie-
der zurückzieht, dann werden wir es als sanguinisch bezeichnen müssen. […] Dann
sollten wir genau wissen, welche Kinder zum inneren Grübeln, zum Brüten neigen;
das sind die melancholischen Kinder. Sie sind nicht leicht zu haben für Eindrücke der
Außenwelt. Sie brüten still in sich hinein, aber wir haben niemals den Eindruck, dass
sie eigentlich innerlich unbeschäftigt sind. […] Haben wir den anderen Eindruck, dass
Kinder innerlich unbeschäftigt sind, dass sie in sich versunken sind und doch auch
keine Teilnahme nach außen zeigen, dann haben wir es mit den phlegmatischen Kin-
dern zu tun. Kinder, die stark ihren Willen durch eine Art von Toben zum Ausdruck
bringen, das sind die cholerischen Kinder“ (Steiner GA 295, 3).

Steiner erklärt demnach das jeweilige Temperament durch die oft nur temporäre Do-
minanz eines einzelnen Wesensgliedes des Menschen. Diese Anschauung wird in der
Fachwelt ob ihrer Wissenschaftlichkeit sehr kontrovers diskutiert. Es finden sich
gleichwohl einige Strömungen, welche die antike Idee der Temperamente neu aufge-
griffen haben und neue Vorschläge und Forschungsergebnisse in diesem Bereich vor-
trugen (vgl. Flammer 2009). Einige dieser Überlegungen sollen hier aufgegriffen wer-
den, um das Potenzial dieser an Waldorfschulen üblichen Einteilung erkennen zu kön-
nen. Zunächst wird jedoch auf die Ausführung Steiners eingegangen.

Die Temperamente können
zunächst so dargestellt werden,
dass dem melancholischen Tem-
perament der Sanguiniker, dem
Choleriker der Phlegmatiker ent-
gegengestellt wird. Eine Unter-
scheidung wird insbesondere
durch die Intensität der inneren
Stärke und der äußere Erregbarkeit
gemacht (vgl. Steiner GA 295; El-
ler 2012, 69ff.).

Seinen Vorstellungen folgend,
dass sich Wahrheiten hinter dem
Erscheinungsbild verstecken
müssten, ging Rudolf Steiner da-
von aus, dass das Aussehen des
Kindes Hinweise auf dessen We-
senszüge liefern müsse.

Steiner unterscheidet zunächst
zwischen zwei unterschiedlichen
Konstitutionstypen, zwischen

Abbildung 2: Einteilung der Temperamente nach
Rudolf Steiner (Steiner GA 295, 8).

2. Das anthroposophische Weltbild

71

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


großköpfigen und kleinköpfigen Kindern (vgl. Klawiz 2005 [1]). Weitere, damit z. T.
in Bezug stehende Polaritäten sind die Attribute kosmisch und irdisch (vgl. Klawiz
2005 [2]) sowie fantasiereich und fantasiearm (vgl. Klawiz 2005 [3]). Erstere seien ver-
träumter und fantasievoller, während die Zweiteren eher als intellektuell, nüchtern
und weltorientiert beschrieben würden. Großköpfige Kinder zeichneten sich durch
einen im Verhältnis zum Körper als groß erscheinenden Kopf aus, sie blieben vom Ge-
müt her länger kindlich, ergriffen ihren Leib nicht so rasch und machten sich ihn so
durch ihre Persönlichkeit weniger schnell zu eigen. Sie seien vom Temperament eher
phlegmatisch oder sanguinisch. Kleinköpfige Kinder stellen nun das genaue Gegenteil
dar.

„Diese Kinder sind blass und schmal, sie stehen immer ein wenig unter Spannung.
Ihre Haut ist trocken und kühl. Sie fokussieren ihren Blick manchmal so krampfhaft
auf das Ziel ihres Interesses, dass man den Eindruck gewinnen kann, sie würden ein-
wärts schielen. Vor allem aber zeigt ihr Gestaltwandel im Laufe der Kindheit eine der
großköpfigen Konstitution entgegengesetzte Dynamik: in ihrem Erscheinungsbild tritt
der Kopf in seiner beherrschenden Proportionalität gegenüber Rumpf und Gliedern
viel zu früh zurück und erweckt einen weit vorgealterten Eindruck“ (Kalwitz 2005 [1],
43).

In der Literatur finden sich jedoch noch weit konkretere Körpermerkmale, die als an
das jeweilige Temperament gekoppelt scheinen (vgl. Streit 1989, 16ff.; Steinmetz/Zell
2012). Der Sanguiniker wird bei Steinmetz und Zell beispielsweise wie folgt beschrie-
ben:

„Sanguiniker haben eine ovale Gesichts- und Kopfform, elegant gezeichnete, aber volle
Lippen und einen ausgesprochen schönen Mund. Die Augen sind mandelförmig und
oft von brauner Farbe. Sie haben einen schlanken, gleichsam ‚schwanenhaften‘ Nacken.
Die Statur ist in der Jugend gut proportioniert und weist einen guten Muskelansatz auf.
Die Gelenke sind kräftig ausgebildet; die Knochen und Venen zeichnen sich kaum ab“
(Steinmetz/ Zell 2012, 20).

Auch Beschwerden im Alter, der Stoffwechsel (Verdauung und Ernährung), der Schlaf,
die Sozialkompetenz und mögliche Krankheiten werden an das Temperament gebun-
den. Der Choleriker ist eher sportlich, neigt zu Haarausfall oder störrischem Haar,
während der Melancholiker als fragil mit kleinen Augen und zarten Lippen beschrie-
ben wird. Phlegmatiker haben ein rundes Gesicht und eine stattliche Figur sowie eine
Tendenz zu kalter, feuchter Haut (vgl. ebd. 20ff.). Die Beschreibungen sind immer in-
terpretativ recht offen gehalten, zeigen jedoch, dass der Mensch dazu neigt, die physi-
sche Erscheinung mit bestimmten Verhaltensmustern zu verknüpfen.

Da dieses Vorgehen leider auch eine sehr düstere Tradition hat, muss die Begrün-
dung, wieso ein körperliches Merkmal überhaupt eine spezifische psychische Relevanz
haben kann, sehr gut belegt werden. Einen ersten Ansatz liefert Margareta Berg
Brodén, die Leiterin einer Behandlungseinrichtung für gestörte Kinder in Schweden.
Sie beschrieb die Charakterzüge von Kindern, die unter permanentem, nicht regulier-
tem Stress leiden, und unterschied dabei drei unterschiedliche Typen (vgl. Bentzen
2007, 307 f.). Die übermäßig passiven Typen sind auf sich selbst fixiert, laden wenig
zum Kontakt ein und fühlen sich dabei auch eher unwohl. Ihr Interesse ist nur schwer
zu wecken, weder an Aktivitäten noch an Nahrung. Als stabil charakterisierte Kinder
zeichnen sich oft durch einen etwas längeren, steif wirkenden Hals aus, der daraus re-

I. Der Mensch als theoretisches Modell

72

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


sultiert, dass sie eine hohe Muskelanspannung aufweisen. Ansonsten sind sie eher zu-
vorkommend, übernehmen gern auf unangemessene Weise Verantwortung, scheinen
sich im Alltag jedoch kaum entspannen zu können. Der dritte Typ wird als überaktive
Kinder bezeichnet und ist gekennzeichnet durch extreme und diffuse Bewegungsmus-
ter. Sie wirken unzufrieden, meiden Augenkontakt und haben eine geringe Frustrati-
onstoleranz. Oft weinen oder schreien sie scheinbar grundlos und lassen sich nur
schwer beruhigen. Selbst wenn hier pathologische Erscheinungsformen beschrieben
werden, finden sich ähnliche Ansätze auch bei anthroposophischen Autoren. So rät
Heinz Müller, einer der ersten Waldorflehrer, dazu, zunächst zu beobachten, welche
Kinder sich durch ihre Mitmenschen anregen lassen und welche nicht. Diese beiden
Typen können für ihn auch in Extremformen auftreten, als überlustig und als humor-
los (vgl. Müller 1995, 37). Diese bestimmten Haltungen zur Welt könnten durch eine,
im Körper erzeugte Anspannung auch auf die Körperhaltung wirken und hätten damit
eine physische Entsprechung. Benita Cantieni hat den Versuch gewagt, mithilfe der In-
frarot-Thermographie durch eine Reihe von Bildern körperlich-psychische Zusam-
menhänge sichtbar zu machen (vgl. Cantieni 2011, 101ff.). Dabei versetzte sie sich je-
weils in eine andere seelische Stimmung und nahm eine Körperhaltung ein, welche für
sie diesem Gefühl entsprach. Auf den so entstandenen Bildern zeigten sich deutliche
Unterschiede in der Wärmeverteilung. Eine zur Gewohnheit gewordene Körperhal-
tung müsste somit auch die Wärmeverteilung des Organismus beeinflussen und hätte
nach Cantieni auch Einfluss auf die Emotionen und das Lebensgefühl (vgl. ebd.).
Auch aktuelle Studien deuten darauf hin, dass sich eine aufrechte Haltung und ein an-
gehobenes Brustbein, eine Haltung, die den Menschen größer erscheinen lässt, auf die
emotionale Befindlichkeit auswirken (vgl. Wilhelm 2014, 26ff.). Wird eine solche Pose
für zwei Minuten eingenommen, erhöht sich der Testosteron- und senkt sich der Cor-
tisolspiegel (vgl. ebd. 29). Die Auswirkung dieser kurz eingenommenen Haltung zeigt
sich darin, dass der Mensch anschließend mehr Enthusiasmus, Authentizität und Zu-
versicht ausstrahlt und sich auch selbstsicherer fühlt. Dieses Zusammenspiel von Kör-
per und Psyche wird in Teil III vertieft. Hier soll nur deutlich werden, dass die Beach-
tung der körperlichen Statur und Haltung durchaus dazu beitragen kann, sich in das
Lebensgefühl eines anderen hineinzuversetzen und dadurch möglicherweise Auf-
schluss über Schwierigkeiten zu erhalten, mit denen der andere zu kämpfen hat. In der
anthroposophischen Kinderbesprechung ist dieses Vorgehen fester Bestandteil der
Lehrerarbeit (vgl. Seydel 2009).

Eine Möglichkeit, mit dem Begriff des Temperaments heute noch arbeiten zu kön-
nen, entwickelte Christian Rittelmeyer. Er veröffentlichte 2010 einen Aufsatz, in dem
er ein Modell nach Buss und Plomin mit den Vorgaben Steiners in Bezug setzte. Das
untersuchte EAS-System ging von drei Einflussfaktoren aus: von Emotionalität (emo-
tionale Erregbarkeit), Aktivität (Tempo und Energie des Verhaltens) und Soziabilität
(Bezugnahme zur Gegenwart anderer), die jeweils stark oder schwach ausgeprägt sein
konnten. Um diese sechs Unterscheidungsmöglichkeiten mit den vier Temperamenten
zu vergleichen, wurden die Eigenschaften in ein dreidimensionales Koordinatensys-
tem eingetragen, sodass sich Choleriker nun durch eine hohe Emotionalität und Akti-
vität bei geringer Soziabilität auszeichnen. „Phlegmatiker weisen hohe Soziabilitäts-
werte, aber niedrige Emotionalitäts- und Aktivitätswerte auf, Melancholiker sind emo-
tional eher stark erregbar, bewegen sich jedoch in den Dimensionen Aktivität und So-
ziabilität eher auf niedrigem Niveau, Sanguiniker sind aktiv, aber emotional nicht so

2. Das anthroposophische Weltbild

73

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


tiefgehend ansprechbar und erregbar wie die Melancholiker“ (Rittelmeyer 2010,86).
Dieses Modell macht deutlich, dass die Temperamente in ihrer reinen Ausprägung nur
ein Extrem von gewöhnlich auftretenden Mischformen darstellen. Als einfaches Mo-
dell können sie dem Pädagogen als Richtlinie dienen, die ihm dabei behilflich sein
kann, die Kinder in ihrer Individualität wahrzunehmen und zu weiteren Beobachtun-
gen einladen (vgl. Eller 2012, 90ff.).

Eine sehr aktuelle Herangehensweise an die Temperamente bietet eine Theorie
von Richard Davidson, einem der weltweit führenden Gehirnforscher, der seit 1984 an
der University of Wisconsin-Madison lehrt. Davidson unterscheidet in seiner Theorie
sechs Dimensionen, durch die sich das definiert, was er als den emotionalen Stil be-
zeichnet. Davidson verknüpft die jeweiligen Dimensionen mit der Aktivität verschie-
dener Hirnbereiche und fixiert ein psychisches Charakteristikum damit direkt in der
Leiblichkeit. Er ist von seinem Konzept überzeugt und meint, dieses auf andere Per-
sönlichkeitsmodelle übertragen zu können. Seine Dimensionen zeichnen sich dadurch
aus, dass sie nicht wertend sind, sondern lediglich versuchen, ein Bild zu vermitteln,
an dem nach Wunsch gearbeitet werden kann. Das Modell zeigt, wie der betreffende
Mensch auf seine Umwelt reagiert, was nach Davidson eine direkte Konsequenz auf
dessen Wohlbefinden hat und damit auf die Möglichkeiten, ein gutes Leben führen zu
können. Er untersuchte die Auswirkungen einer Förderung von Freundlichkeit und
Achtsamkeit im Umgang mit Schülern und suchte nach Effekten bei deren schulischen
Leistungen und verschiedenen Sozialkompetenzen wie Aufmerksamkeit, Mitgefühl
oder Teamfähigkeit. Eines seiner anderen Projekte beschäftigte sich mit der Beziehung
zwischen Atem-und Meditationstraining und der Bewältigung von Stress nach einem
traumatischen Erlebnis (vgl. Davidson 2012, 11). Meditation scheint ihm in vieler
Hinsicht ein gutes Mittel zu sein, um an seinem emotionalen Stil zu arbeiten, überdies
scheint auch das Immunsystem dadurch gestärkt zu werden, was den Ergebnissen der
Psychoneuroimmunologie entspricht (vgl. Teil III).

Davidson stellt also die These auf, dass jeder Mensch einen individuellen emotio-
nalen Stil hat. Dieser ist nicht so flüchtig wie die Stimmung oder Laune, sondern ist
charakterisiert durch „eine konsequente Art und Weise, auf das Leben zu reagieren“
(Davidson 2012, 12). Die sechs von Richard Davidson gefundenen Dimensionen las-
sen sich wie folgt zusammenfassen (vgl. Davidson 2012 und 2013, 20ff.):
1. Resilienz: Wie gehe ich mit belastenden Situationen um?
2. Grundeinstellung: Wie lange bleiben positive Gefühle erhalten?
3. Soziale Intuition: Wie gut kann ich das Verhalten anderer interpretieren?
4. Selbstwahrnehmung: Wie gut kann ich meine eigenen Emotionen wahrnehmen

und ausdrücken?
5. Kontextsensibilität: Wie gut kann ich meine emotionalen Reaktionen auf meine

soziale Umwelt anpassen?
6. Aufmerksamkeit: Wie gut und lange kann ich mich auf etwas konzentrieren?
Jedes Temperament lässt sich nun, den Angaben Davidsons entsprechend, nach diesen
sechs Punkten aufschlüsseln. Der Choleriker scheint über eine höhere Resilienzfähig-
keit zu verfügen, er ist schnell wütend, doch sein Zorn verraucht auch wieder rasch.
Da er sich nicht so leicht demotivieren lässt, scheint er eine gewisse Immunität gegen-
über schwierigen Aufgaben zu haben. Obwohl er seinen Gefühlen Aufmerksamkeit
entgegenbringt, muss er lernen, diese auch angemessen auszudrücken. Den Melancho-

I. Der Mensch als theoretisches Modell

74

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


liker hingegen wirft fast alles aus der Bahn und lässt ihn lange in diesen schlechten Ge-
fühlen ausharren. Er wird sich selbst sehr genau kennen, ob er sich jedoch immer in
einer von ihm erhofften Art einbringen kann, bleibt offen. Den Phlegmatiker bringt
nichts aus der Ruhe, auch auf ihn trifft eine hohe Resilienz zu, doch eine hohe Kon-
zentrationsfähigkeit gehört vielleicht nicht zu seinen Stärken. Der Sanguiniker hat
ebenfalls kein Problem bezüglich seiner Resilienz, sie scheint sogar in so hohem Maße
vorhanden zu sein, dass er die Sorgen der anderen kaum nachvollziehen kann. In so-
zialen Kontexten kann er sich gut bewegen, schießt mit seiner Art jedoch gelegentlich
über das Ziel hinaus.

Der persönliche Stil eines Menschen wird auch im weiteren Verlauf der Arbeit an-
klingen, denn die einzelnen Dimensionen können auch in der Sinnesschulung gefun-
den werden (vgl. Teil II). So können z. B. die Resilienz und die Grundeinstellung durch
den Lebenssinn gefördert werden, da hier Belastbarkeit geübt wird und die Gegensätz-
lichkeit zwischen Anstrengung und Entspannung bewusst gemacht wird. Das Gefühl
aufrechtzuerhalten, etwas nach viel Mühe geschafft zu haben und sich mit seinen
Klassenkameraden darüber zu freuen, ist Teil der durch den Lebenssinn gemachten
Erfahrung. Die Soziale Intuition als zweite Dimension findet ihr Pendant im Ich-Sinn,
dem Sinn, der mir etwas über das Innenleben der anderen sagt, jedoch auch der Ge-
hörsinn, der das Unsichtbare durch den Klang erfahrbar macht, darf dazu gezählt wer-
den. Dieser Sinn umfasst gleichzeitig die Selbstwahrnehmung (indem der Schüler lernt,
in sich hineinzuhören) und die Aufmerksamkeit, die das Kind beim Zuhören üben
kann. Die Kontextsensibilität könnte durch das Wahrnehmen einer Stimmung gezielt
angesprochen werden, aber auch durch alle Übungen, welche gezielt das Zusammen-
spiel der Gruppe ansprechen (Stabreim, Eurythmie, Stampfen und Klatschen). Im
Temperament finden sich Ansatzpunkte dafür, welcher Schwerpunkt in der Erziehung
gesetzt werden muss, welche Dimensionen vielleicht noch deutlicher angesprochen
werden müssen, damit sich der Mensch gut in eine soziale Gruppe einfügen kann. Da-
vidson betonte, dass es bezüglich der Dimensionen kein Ideal gäbe, dass es aber sinn-
voll sei, sich selbst einschätzen zu können, um an sich zu arbeiten, falls einem dies als
notwendig erscheine.

Auf der einen Seite wird das Temperament zur Bestimmung der Kinderpersön-
lichkeit genommen, als möglicher Ausgangspunkt für bestimmte Unterrichtsgestal-
tungen. Auf der anderen Seite findet sich das Lehrer-Temperament, welches als Um-
welt auf die Reifung der Kinder wirkt. Beim Erwachsenen ist die Beziehung zwischen
den Wesensgliedern und dem Temperament eine andere als bei den Kindern. Damit
ergeben sich für den Erwachsenen auch andere Möglichkeiten, an seinem Tempera-
ment oder persönlichen Stil zu arbeiten. Das Ziel der Bemühungen bleibt aber eine
Harmonisierung, eine Bewusstwerdung bestehender Extreme und deren Abmilderung.
Neigt der Lehrer dazu, einem bestimmten Temperament stark zuzuneigen, so hat dies
nach Steiner tiefgehende Konsequenzen auf seine Schülerschaft.

Wenn im Lehrer das cholerische Temperament vorherrscht, er heftig und emotio-
nal redet oder gestikuliert, die Kinder vielleicht sehr stark zu motivieren versucht, so
kann dies unter Umständen Angst auslösen (vgl. Steiner GA 308, 62 f.). Obwohl der
Lehrer nicht absichtlich eine furchteinflößende Atmosphäre generiert, kann dies dazu
führen, dass sich die Kinder unbewusst bedrückt oder als nicht wirklich wahrgenom-
men fühlen und den Lehrer als bedrängend erleben. Diese fortwährende Grundstim-
mung wirkt sich nach Steiner bis in das Körperliche hinein aus.

2. Das anthroposophische Weltbild

75

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


„Da liegt das Eigentümliche vor, daß es in die Untergründe des Daseins hinuntergeht
und das, was in des werdenden Menschen Leib hineinversetzt wird, später zum Vor-
schein kommt. So […] kommt das, was in das Kind im achten, neunten Jahre hinein-
versetzt wird, im fünfundvierzigsten, fünfzigsten Lebensjahre heraus, und wir sehen
die Folgen des cholerischen Temperamentes des Lehrers, der sich gehen läßt, in den
Stoffwechselkrankheiten nicht nur des erwachsenen, sondern des alt gewordenen
Menschen zutage treten“ (Steiner GA 308, 64).

Steiner postuliert, dass die cholerische Art des Lehrers bei den Kindern im späteren
Leben zu rheumatischen Erkrankungen führen werde, dass bei ihnen Stoffwechsel-
und Verdauungsprobleme auftreten werden oder sie frühzeitig an Gicht leiden würden.
Obwohl diese Vorhersagen bisher nicht nachgeprüft werden konnten, erscheint es
nicht völlig unbegründet, auf die durch den Klassenlehrer mitgestaltete Atmosphäre
im Klassenzimmer zu achten. Im phlegmatischen Lehrer sieht Steiner eine Figur, wel-
che die moderne, materialistische Welt repräsentiert: „Die materialistische Weltauffas-
sung hat Interessen, die vom Menschen ablenken, die eine ungeheure Gleichgültigkeit
entwickeln bei dem Erziehenden gegenüber den eigentlichen intimeren Seelenregun-
gen des zu erziehenden Menschen“ (GA308, 66). Die gleichgültige Haltung zu anderen
und zur Welt führe bei den Kindern zu einer inneren Atemnot, welche wiederum als
Nervosität und einer allgemeinen Desorganisation des Nervensystems in Erscheinung
träte. Interessant ist diese Aussage im Hinblick darauf, dass Waldorfschulen oft erklä-
ren, weniger Probleme mit zappeligen oder ADHS-Kindern zu haben. In seinem Buch
Neues vom Zappelphilipp gehen Gerald Hüther und Helmut Bonney (2002) auf die
Möglichkeiten ein, wie der mangelnden Impulskontrolle, dem übersteigerten Bewe-
gungsdrang und der Aufmerksamkeitsstörungen auch ohne medikamentöse Behand-
lung begegnet werden kann. Auch Konzepte anderer Autoren wie Blomberg (2012)
oder Klöppel (2012) gehen davon aus, dass psychische Auffälligkeiten durch ein Bewe-
gungstraining verbessert werden können, da sie eine direkte Auswirkung auf die Ent-
wicklung verschiedener Hirnbereiche haben (vgl. Teil III). Der übermäßig sanguini-
sche Lehrer zeichnet sich dadurch aus, dass er nicht in die Tiefe eines Problems vorzu-
dringen vermag. Er wechselt rasch von einer interessanten Sache zur nächsten und
verbindet die Gegenstände wenig miteinander. Das ständige kurze Schenken von Auf-
merksamkeit, die dann rasch wieder entzogen wird, könnte im Kind selbst ein Gefühl
des Mangels hervorrufen, das sich in einem Verlust der Lebensfreude, der Vitalität
oder geringer willentlicher Motivation wiederspiegelt (vgl. GA 308, 68). Derjenige
Lehrer, welcher sich unreflektiert seinen melancholischen Anlagen hingibt, sich also
zu sehr mit sich selbst beschäftigt und die Kinder nur wenig wahrnimmt, wird dazu
beitragen, dass diese ihre Gefühle vor ihm verbergen, sich ganz vor ihm verschließen.
Herzerkrankungen könnten nach Steiner die Folge sein, aber auch allgemeine Proble-
me mit der Atmung und der Blutzirkulation (vgl. ebd. 67).

Rudolf Steiner wollte in seiner Auflistung der Folgen, die eine bestimmte Haltung
zur Welt auf andere haben kann, darauf aufmerksam machen, dass das „Ineinander-
spielen von Physischem und Psychischem durchschaut [werden muss]“ (GA 308, 65),
damit eine kindgerechte Methodik des Lehrens entwickelt werden kann. Heute wird
immer deutlicher, dass das Lernen kein rein kognitiver Prozess ist, sondern mit emo-
tionalen, sozialen und körperlichen Faktoren zusammenhängt. So scheint es auch
wichtig, sich bewusst zu machen, welche Stimmung durch den persönlichen Stil kre-
iert werden kann, denn sie wirkt über die Empfindung auf den ganzen Menschen. Die

I. Der Mensch als theoretisches Modell

76

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Praktiken der Waldorfschule sind zu einer Zeit entstanden, als die Wissenschaft teil-
weise noch in den Kinderschuhen steckte. Deshalb ist es auch nicht ungewöhnlich,
dass manche traditionellen Vorstellungen hier noch ihre Gestalt bewahrt haben. Der
Autorin ist es jedoch wichtig zu zeigen, dass manchen Beobachtungen, die auch Stei-
ner gemacht hat, heute ein wissenschaftliches Forschungsinteresse entgegengebracht
wird. Da Theorien einfach aufgebaut sein sollten, also auf Zusatzannahmen möglichst
zu verzichten ist, kann beispielsweise auf die Wirkungsannahme übersinnlicher Wesen
verzichtet werden, wenn ergründet wurde, wie der gleiche Effekt auch ohne sie zustan-
de kommt. Obwohl die Lehre von den vier Temperamenten durch die Entwicklung
von genaueren Modellen obsolet geworden ist, scheint es möglich zu sein, sie pro-
blemlos in andere Modelle zu überführen. Bedenklicher scheint der Autorin eine an-
dere Grundannahme der Anthroposophie zu sein, die Reinkarnations- und Karma-
Lehre.

Klassenlehrer und Karma

Waldorfschulen werben damit, dass sie auf den ganzen Menschen eingehen, dass sie
das Kind nicht nur in seiner Rolle als Schüler wahrnehmen, sondern in seiner Ganz-
heit. Rudolf Steiner bezieht sich mit diesem Begriff auf die Kenntnisnahme des Men-
schen als drei- und viergliedriges Wesen. Welche Voraussetzungen und Folgen dieser
Umstand mit sich bringt, soll durch einen kleinen Exkurs in die Systemtheorie näher
erläutert werden.

In der Systemtheorie wird zwischen psychischen und sozialen Systemen getrennt,
der Mensch wird nicht in seinen individuellen Beziehungen betrachtet, sondern die
Kommunikationen, welche die Systeme generieren, werden analysiert. Damit kommt
die Frage auf, wie der von der Waldorfschule geforderte Anspruch nach individueller
Ganzheit vom System realisiert werden kann.

Peter Fuchs hat sich auf die Systemtheorie von dem berühmten Soziologen Niklas
Luhmann bezogen, um die Konstitution moderner Intimsysteme zu entschlüsseln. Das
Intimsystem bildet innerhalb der Systemtheorie ein Kollektivsingular, das aus vielen
einzelnen Zweier- Konstellationen besteht, welche alle nach dem gleichen Muster
funktionieren, aber nicht miteinander verbunden sind (vgl. Fuchs 2003, 55). Der Un-
terschied zu einem System wie dem Wirtschaftssystem oder dem politischen System
besteht darin, dass „die Autopoiesis dieser Systeme ein Netzwerk von Operationen be-
treibt, wohingegen Intimsysteme nicht ein großes Netzwerk realisieren, sondern eine
Pluralität kleiner Vernetzungen, die gegeneinander geschlossen operieren, aber intern
jeweils dieselbe Form von Autopoiesis betreiben“ (ebd. 54). Intimsysteme bestehen wie
alle sozialen Systeme aus Kommunikationen: In diesem Fall sind die beiden Kommu-
nizierenden zwei erlebende Systeme, welche nach außen geschlossen sind, d. h. Alter
weiß nicht, was Ego denkt, fühlt, versteht, da er nicht in dessen Erleben eindringen
kann. Beide wiederum wissen, dass sie erlebende Systeme sind. Sie können über ihr
Handeln reflektieren und sich selbst als ein Handelnder oder ein Erlebender wahrneh-
men. Systeme haben dabei immer einen Nutzen, eine spezialisierte Aufgabe, die durch
das System gelöst wird, eine Zuständigkeit für einen Bereich, der von anderen Syste-
men nicht abgedeckt wird. Peter Fuchs gibt die Antwort, dass die funktional differen-

2.6.

2. Das anthroposophische Weltbild

77

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


zierte Welt ein Bedürfnis geschaffen hat, das nur noch in einem solchen System befrie-
digt werden kann: das Bedürfnis nach Komplettberücksichtigung. Die Systemtheorie
geht davon aus, dass die heutige Gesellschaft funktional differenziert ist, die Welt also
untergliedert ist in einzelne Systeme, welche sich spezifiziert haben und klar abge-
steckte Grenzen besitzen. Solche Systeme sehen ihre Funktion beispielsweise in der
Bildung (Bildungssystem), dem seelischen Wohlergehen (Religion), dem körperlichen
Wohlergehen (Gesundheitssystem), in Politik oder Handel, um nur einige Beispiele zu
nennen. Jedes dieser Systeme dominiert somit einen Teilausschnitt der kompletten
Wirklichkeit und sieht die Welt von seinem Standpunkt aus. „Die Welt ist für sie nicht
alles, was der Fall ist, sondern alles, was für sie der Fall ist“ (ebd. 23 f.). Für jedes Sys-
tem manifestiert sich die Welt somit auf eine andere Weise. Dies reduziert die Kom-
plexität, doch geht mit diesem Gewinn ein Verlust von Einheitlichkeit einher sowie die
Tatsache, dass es kein übergeordnetes System gibt, „das nun wüsste, was die einzelnen
Systeme nicht wissen, niemanden, der das Schnittmuster überblickt, kein Superbeob-
achter, der die Einheit des Verschiedenen noch formulieren könnte“ (ebd. 22). Dieses
Phänomen bezeichnet Fuchs als Polykontexturalität. Dieser Umstand bleibt für Fuchs
nicht folgenlos, da er davon ausgeht, dass das menschliche Bewusstsein in einem
koevolutionären Verhältnis mit seiner Umwelt, also der Gesellschaft, steht. Vom
Standpunkt eines jeden einzelnen Systems (auch eines Bewusstseinssystems) aus be-
trachtet, repräsentieren alle anderen Systeme für dieses seine Umwelt, welche wiede-
rum auf es selbst zurückwirkt. Diese Wechselseitigkeit von Gesellschaft und Bewusst-
sein, lässt Fuchs zu folgendem Schluss gelangen:

„Wenn es aber so ist, dass die moderne Gesellschaft polykontextural ist, also keine Ein-
heit in sich hat außer der bloßen Operation der Kommunikation, dann können wir
zügig durchschließen, dass das Bewusstsein, das mit solchen Verhältnissen zu tun be-
kommt, ebenfalls uneinheitlich sein müsste. Es dürfte nicht in der EINS verrechenbar
sein“ (ebd. 23).

Menschen oder auch Bewusstseinssysteme haben sich an die Umstände der Umwelt
angepasst, sehen sich selbst jeweils in ihren Rollen oder sind sich zumindest bewusst,
dass nur verschiedene Seiten ihres ganzen Selbst jeweils zur Sprache kommen. Bewegt
sich der Mensch im Wirtschaftssystem, ist er beispielsweise Verkäufer oder Kunde, im
Gesundheitssystem kann sein Körper als Patient thematisiert werden, im Bildungssys-
tem misst sich der Mensch an seinen kognitiven Leistungen. Das Programm des In-
timsystems besteht nun daraus, den anderen zu lieben: Dies bedeutet, sich eine rezi-
proke Höchstrelevanz zuzugestehen und eine gegenseitige Komplettberücksichtigung,
einhergehend mit dem Anspruch, den anderen als EINS zu erleben und mit allen sei-
nen unterschiedlichen Seiten zu verstehen und zu akzeptieren.

„Ganz oder gar nicht lieben, diese Forderung lässt sich nun in ein Problem übersetzen,
mit der wir der Form von Intimsystemen näher kommen. Denn durch diesen Totali-
tätsanspruch wird etwas erzwungen, das wir das Ausblenden von Idiosynkrasien nen-
nen wollen“ (ebd. 28).

Im Intimsystem soll der andere als Ganzheit, mit allen Fehlern und Schwächen, ange-
nommen und geliebt werden. Bei der Inanspruchnahme von Hilfeleistungen kann auf

I. Der Mensch als theoretisches Modell

78

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


diese Liebe rekurriert werden.17 Liebe wird damit zum symbolisch generierten Kom-
munikationsmedium:

„Liebe ist nichts weiter als ein symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium.
Die Referenz auf Liebe ratifiziert unwahrscheinliche Sinnzumutungen wie das Ertra-
gen von Idiosynkrasien etc. [...] Alle Schwierigkeiten sind zu ertragen im Namen der
Liebe [...]“ (ebd. 52).

Dass der andere als Ganzheit geliebt werden muss, führt jedoch auch zu Schwierigkei-
ten:

„Die Anforderung, den Anderen in seiner Totalität (also auch mit seinen Idiosynkrasi-
en) zu lieben, ist extrem anspruchsvoll und extrem belastend. Sie ist es vor allem des-
wegen, weil sie die Evidenz der Wahrnehmung überbrücken muss“ (ebd. 29).

Da der andere so nahe und bekannt ist, entsteht ein Dilemma, alle Fehler (Körperge-
rüche, Schnarchen, Marotten) werden wahrgenommen, dürfen jedoch gleichzeitig
nicht geltend gemacht werden. Was bleibt, ist die Verschwiegenheit, ein gewisses Takt-
gefühl, was zu einem Problem bezüglich einer absoluten Offenheit und Ehrlichkeit
führen muss. Denn Liebe verpflichtet zur Ehrlichkeit, sie realisiert ein System, „in dem
nicht alles gesagt werden darf, obwohl (entsprechend der Vorschrift) alles gesagt wer-
den kann, ja soll“ (ebd. 30). Im Laufe einer Beziehung entwickelt sich ein Systemge-
dächtnis, welches speichert, was gesagt und was verschwiegen wurde, und „je länger
das System stabil bleibt, desto schwieriger wird es zu vermeiden, dass die Täuschung,
das Verschwiegene zum Vorschein kommt und entlarvt wird“ (ebd. 31). Die Wahr-
scheinlichkeit, dass das System trotz dieser widersprüchlichen Anforderungen beste-
hen bleibt, wird dadurch weiter verringert, dass Liebe ebenfalls nicht erzwungen wer-
den darf, sie muss freiwillig geschenkt werden; würde dafür Geld verlangt, wäre sie
Teil des Wirtschaftssystems und es müsste daran gezweifelt werden, ob es sich wirklich
um Liebe handelt (vgl. ebd. 58ff.). Fuchs identifiziert weiter die Sexualität als symbioti-
schen Mechanismus des Intimsystems. „Symbiotische Mechanismen finden sich in den
Funktionssystemen der Gesellschaft als Körperbezüge, die in Krisensituationen akti-
viert werden“ (ebd. 46). Hier zeigen sich immer die Anzeichen für eine sich anbahnen-
de Krise zuerst, es kommt zu einer Thematisierung, die im Normalfall gar nicht not-
wendig gewesen wäre.

Die Überlegungen hinsichtlich des Intimsystems sind an dieser Stelle insoweit re-
levant, als dass jene Systeme die Ursprungssituation von Familien markieren. Familien
sind erweiterte Intimsysteme, welche nicht mehr unterscheiden zwischen WIR ZWEI
versus Rest der Welt, sondern die ZWEI zugunsten eines WIRs streichen. WIR, das ist
die Familie, der Rest der Welt ist die Umwelt des Systems. Fuchs hat damit gezeigt, wie
aus dem Intimsystem das Familiensystem werden kann. Eine Familie beruft sich wei-
terhin auf die Liebe als symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium, anders
als im Intimsystem beruht diese jedoch nicht mehr auf Freiwilligkeit.

„Die These ist, dass dieses Medium [Liebe] auch die Unwahrscheinlichkeiten über-
brückt, die in Familien unter der Bedingung der Komplettberücksichtigung von Perso-

17 Im Sinne von: „Kannst du mir zuliebe bitte den Müll runter tragen, meine Wäsche mitwaschen,
dich um den Hund kümmern?“ Dadurch, dass auf die Liebe verwiesen wird, werden geforderte
Leistungen wahrscheinlicher. Geld und Macht sind die symbolisch generierten Kommunikati-
onsmedien vom Wirtschafts- und vom politischen System.

2. Das anthroposophische Weltbild

79

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


nen auftreten, aber dabei […] wird die Form der Liebe verändert […]. Diese Verände-
rung würde ich obligatorische Liebe nennen. Die Familie verpflichtet zur Liebe, es gibt
da den Moment des Zwangs, dem sich kein Familienmitglied entziehen kann, auch
und gerade dann nicht, wenn es psychisch nicht den mindesten Grund zur Liebe ent-
decken kann“ (ebd. 91).

Eigene Kinder dürfen nicht nicht-geliebt werden. Selbst wenn dies so kommuniziert
wird, zeigen die entsprechenden Handlungen (den Kindern wird Nahrung gegeben,
für sie wird die Wäsche gemacht etc.) meistens doch, dass dies nicht wirklich so ist
(vgl. ebd. 83ff.). Fuchs stellt weiter fest, dass der symbiotische Mechanismus des Intim-
systems nicht in die Familie kopiert wird, sondern dass bei aufkommenden Schwierig-
keiten die Blutsverwandtschaft thematisiert wird (vgl. ebd. 103). Es wird im Krisenfall
oft zwischen deinen und meinen Kindern unterschieden, oder Kinder überlegen sich,
dass sie wohl als Baby vertauscht worden sein müssten oder vielleicht adoptiert wur-
den.

Dieses System der Familie kann in seiner Struktur nun auch auf die Waldorfschule
projiziert werden. Der Klassenlehrer ist hier nicht irgendein Lehrer, sondern er ist
vielmehr ein Mentor, er muss sich in einer vollkommenen Art der Klasse hingeben,
sein Beruf muss zu seiner Berufung werden. Steiner charakterisiert die Fähigkeiten des
Lehrers wie folgt:

„Denn der Lehrer braucht eine umfassende Lebensauffassung. Der Lehrer braucht ein
lebendiges Vollhineingestelltsein ins Leben. Der Lehrer braucht nicht bloß ein fach-
männisch ihm Zugeführtes in Pädagogik und Didaktik, wie man es hat – er braucht
nicht bloß ein Zugerichtetsein auf das Unterrichten in diesem oder jenem Lehrfach,
sondern er braucht vor allen Dingen etwas, was sich in ihm selbst jederzeit erneuert.
Er braucht eine ihn durchseelende Lebensauffassung. Ein tiefes Verständnis des Le-
bens überhaupt braucht er. […] Der Lehrer ist für eine umfassende Weltanschauung
ebenso ein Heiler, wie der Arzt ein Heiler ist“ (Steiner GA306, 123ff.).

Der Klassenlehrer in einer Waldorfschule hat nicht nur zur Aufgabe, Wissen zu ver-
mitteln, sondern auch eine Atmosphäre zu schaffen, welche die Kinder trägt, ja heilt.
Er ist aufgefordert, in ein besonderes Verhältnis zu seinen Schülern zu treten und sie
über acht Jahre lang zu begleiten. Otto Friedrich Bollnow beschreibt in seinem Buch
Die pädagogische Atmosphäre eine Haltung des Kindes gegen seinen Erzieher, die auch
der Auffassung der Waldorfschule entspricht:

„Auch die hier unter dem Namen der Verehrung zusammengefaßten Gefühle gehören
zu den notwendigen Bedingungen einer gedeihenden Erziehung, selbst in den nüch-
ternsten Formen des Schulunterrichts. Es will seinen Lehrer bewundern und verehren.
Es will Bewunderung vor seinen Kenntnissen und seinem fachlichen Können haben.
Achtung vor seiner charakterlichen Festigkeit und darüber hinaus Verehrung gegen-
über seiner menschlichen Größe. […] Das Kind will stolz auf seinen Lehrer sein. […]
Es will ja lernen, aber es ist nur bei einem bewunderten und verehrten Lehrer auch
bereit, ohne Widerstreben zu lernen“ (Bollnow 2001, 42 f.).

Rudolf Steiner formuliert in seiner Schrift Erziehung und Unterricht aus Menschener-
kenntnis einen ganz ähnlichen Satz:

„Wird die rechte Liebe hineingetragen, bringen wir es fertig, dem Kinde die richtige
Liebe beizubringen, dann entwickelt sich in dem Kinde etwas anderes als Freude, dann
entwickelt sich die Anhänglichkeit an den Lehrer, dann hat das Kind ein anderes Emp-

I. Der Mensch als theoretisches Modell

80

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


finden. Dann hat das Kind die Empfindung: Manches ist schwer, aber bei dem Lehrer
oder bei der Lehrerin da mache ich auch das, was schwer ist“ (Steiner GA 302 a, 70 f.).

Das Kind muss nach Bollnow Vertrauen entwickeln in seine Bezugspersonen, es sollte
eine fröhliche, frische und erwartungsvolle Stimmung verspüren und seiner Umwelt
nebst Liebe und Verehrung auch Dankbarkeit und Gehorsam entgegenbringen. Da
diese Anforderungen nicht einseitig nur das Kind betreffen, betrachtet Bollnow das
Verhältnis auch von der Erzieher- oder Lehrerperspektive aus. Dieser muss eine be-
stimmte Haltung gegenüber dem Kind einnehmen, um die atmosphärischen oder ge-
fühlsmäßigen Bedingungen zu schaffen, in welchen dieses sich entwickeln und lernen
kann. Zunächst muss der Erzieher Vertrauen in das Kind haben, an es glauben, selbst
wenn es keinen direkten Anlass dazu zu geben scheint. „Der Glaube der Umwelt kann
in der Tat den Menschen verändern, zum Guten wie zum Bösen, je nach der Natur
seines Glaubens“ (ebd. 46). Bollnow trägt dem Erzieher auf, im anderen Menschen
„betont positiv gewertete Eigenschaften“ (ebd. 47) vorauszusetzen und sich im Zusam-
menleben auf diese zu stützen, denn ist dies nicht der Fall, so entziehen sich damit die
tragenden Grundlagen dieses Zusammenlebens. Weiter soll der Erzieher dem Kind
eine pädagogische Liebe entgegenbringen, die weder Eros noch Caritas ist, es ist „eine
strahlende, freudige, von aller Bedrücktheit […] befreite Liebe“ (ebd. 54). Auf die Be-
deutung dieser besonderen Art der Liebe dem Kind gegenüber hat auch Steiner auf-
merksam gemacht, und sie ist die Voraussetzung dafür, das Schul- und das Familien-
system miteinander vergleichen zu können. Für Steiner kommt zur Liebe noch der As-
pekt des Gesundens hinzu, er möchte den Lehrer als Heiler oder Geistesarzt verstan-
den haben, welcher nur als solcher im richtigen Sinne Lehrender und Erziehender sein
kann (vgl. Steiner GA 301, 231). So wie Familie die Pflicht hat, sich um ihre Angehöri-
gen zu kümmern, die Kinder zu versorgen und zu ernähren, so hat auch der Waldorf-
lehrer die Pflicht, dem Kind geistige Nahrung darzubieten, es in seinem Sinne zum
Teil einer Kulturgemeinschaft zu machen. Aus diesem Grund vermittelt die Waldorf-
schule nicht allein Bildung, sondern hat auch einen Erziehungsauftrag, der sich auf
das christliche Menschenbild gründet. Steiner fordert die Lehrer dazu auf, Christus im
Unterricht wirken zu lassen.

„Aber indem […] wir fühlen, was der Christus ist, lernen wir, was andere Wohltäter
sein können. Und seht ihr, eure Lehrer werden so gute Lehrer sein zu euch, weil sie
sich bemüht haben, den Christus kennenzulernen, weil sie sich bemüht haben, zur
Frühlings-Osterzeit in der richtigen Weise ihre Gefühle zu dem Christus hinlenken zu
können. Das ist dasjenige, was euch aber von Anfang an vorschweben soll, daß eure
Lehrer erfüllt sind von der Kraft, die ausgeht von diesem größten Wohltäter der
Menschheit. Und […], daß Ihr, meine lieben Lehrer, diese Kinder heranzieht und un-
terrichtet in dem Sinne, daß sie von Euch wirklich ihr ganzes Leben hindurch empfin-
den werden, Ihr seid diejenigen Wohltäter, die das selbst sein können durch die Kraft,
welche in Ihre Herzen dringt von dem Mysterium von Golgatha“ (Steiner GA 298,
169).

Bollnow bleibt in seinen Anforderungen eher weltlich orientiert, für ihn dürfen aller-
dings auch Tugenden wie Geduld, Hoffnung, Heiterkeit, Humor und Güte nicht fehlen.

„Aber die Güte ist als solche auch mit der Strenge durchaus vereinbar. Ja, echte Güte
ist zugleich notwendig unerbittlich in ihrer Anforderung, wo es um die innere Wahr-
haftigkeit und dem Festhalten an dem für sich sittlich richtig Erkanntem geht“
(ebd. 72).

2. Das anthroposophische Weltbild

81

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Die hier aufgelisteten Qualitäten eines Lehrers sieht Steiner begründet in einem kar-
mischen Verstehen des Kindes (vgl. Steiner GA 301, 67). Nur wenn er es fertig bringt,
den Kindern auf diese Weise zu begegnen, wird er die nötige Ruhe und Gelassenheit
finden, wirklich auf sie einzugehen. In gewissem Sinne ähneln sich die Überlegungen
beider, was die Voraussetzungen für den Erzieher anbelangen, beide gehen von einem
Beziehungsverhältnis aus, davon, dass der Lehrer zur geliebten Autorität für das Kind
wird. Doch gibt es einen entscheidenden Unterschied, welches den anthroposophi-
schen Waldorflehrer gänzlich von anderen Lehren unterscheidet: Der vom anthropo-
sophischen Weltbild überzeugte Lehrer sieht in seiner Verbindung mit den Schulkin-
dern eine Schicksalsgemeinschaft. Genau wie die Familie beruft sich der Waldorfleh-
rer auf die Liebe als symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium, selbst das
unwillige Kind lernt für seinen Lehrer, weil es ihn lieb hat:

„Was sollt ihr, wenn ihr wißt, daß ein Lehrer ein Mensch ist, der die Kinder lieb hat,
was sollt ihr tun? Das können die sagen, die schon dagewesen sind. Fragt daher die
Schüler und Schülerinnen: Habt ihr eure Lehrer lieb? [Die Kinder rufen laut: Ja!] Seht
ihr, die haben die Lehrer lieb. Euer Lehrer wird sein euer zweiter Wohltäter (Steiner
GA 298, 168).

Die gegenseitige Liebe und Sorge des Lehrers um die Schülerschaft sind sicher not-
wendige Bedingungen, um die Ähnlichkeiten zwischen einer Familie und der Wal-
dorfgemeinschaft zu unterstreichen, es fehlt jedoch noch die Herausarbeitung einer
letzten Bedingung – des symbiotischen Mechanismus. Was hält eine Waldorfgemein-
schaft zusammen? Welche Fragen werden bei Problemen aktuell? Die Autorin ist der
Meinung, dass es sich hier um das Karma handelt. Ein Lehrer findet seine Kinder
nicht zufällig in der Welt, es sind vielmehr die Fäden des Schicksals, welche ihn genau
zur richtigen Zeit gewisse Entscheidungen treffen lassen, die ihn dann an den richti-
gen Ort führen. Er muss wie erwähnt, die Kinder karmisch erkennen, um ihnen ein
guter Lehrer sein zu können. Der Lehrer muss, wenn er das Kind verstehen will, „hin-
einschauen […] in das Karma“ (Steiner GA 317, 13). Über dieses Gefühl der Fügung
verbinden sich die Lehrer besonders stark mit ihren Kindern. Doch nicht nur die Kin-
der sind somit in eine Struktur eingebettet, welche ihnen garantiert, dass sie hier ihren
Platz, ihre Bestimmung haben, auch die Eltern sind Teil dieser Gemeinschaft. Zwei
Krisenerlebnisse können auftreten, in welchen das Karma als symbiotischer Mechanis-
mus thematisiert wird: Zum einen kann ein Lehrer Probleme mit der ganzen Klasse
bekommen, was dazu führt, dass er zu der Überlegung gebracht wird, ob er vielleicht
nicht am falschen Ort sein könnte, nicht wirklich auf seinen Karma-Sinn (vgl. Eigen-
bewegungssinn) gehört hat. Eine solche Thematik führt meist dazu, dass der Lehrer
die Gemeinschaft verlässt und sich um eine andere Stelle an einer anderen Schule be-
müht.18 Der andere Fall, welcher oft zu Kontroversen führt, ist der Ausschluss eines
Schülers aus der Schulgemeinschaft: Es könnte schließlich die Aufgabe der Schule
oder des Lehrers sein, gerade dieses Kind durch jene schwierige Zeit zu begleiten. Aus
diesem Grund müssen anthroposophisch geführte Waldorfschulen über ein Netz an
therapeutischen Möglichkeiten verfügen, welche im Notfall eingeschaltet werden kön-

18 Wobei es auffallend ist, dass manche Schulen in dieser Hinsicht sehr viel Pech haben und häufig
nach neuen Lehrern suchen müssen, während andere Schulen über Jahre hinweg das gleiche Kol-
legium haben.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

82

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


nen, damit das Kind weiterhin die Schule besuchen kann. Da davon ausgegangen
wird, dass das Kind in größerem Maß von seinem Karma bestimmt wird,19 geht die
Schule meist davon aus, dass die Probleme des Kindes von ihnen oder ihren Helfern,
gelöst werden können. Die Idee des Karmas hält damit die Gemeinschaft stabil zusam-
men und hilft über Probleme hinweg, kann aber in Krisen aktualisiert werden und
verdeutlichen, wer zum WIR und wer zur Umwelt gehört. Die Autorin ist deshalb der
Meinung, dass die psychischen Wirkmechanismen, die aus der Haltung des Lehrers
resultieren, nicht ohne die Vorstellung einer Schicksalsverbundenheit erzielt werden
können. Damit Waldorfpädagogik ohne Anthroposophie möglich werden kann, muss
ein Ersatz für den bisher gültigen symbiotischen Mechanismus gefunden werden, wel-
cher die gleichen Effekte nach sich zieht, ohne auf eine okkulte Vorstellung zurück-
greifen zu müssen. Die andere Möglichkeit könnte darin bestehen, die Schule nicht
weiter als eine an das Familiensystem angelehnte Struktur zu betreiben. Fraglich bleibt
jedoch auch hier, welche Wirkmechanismen dadurch wegfallen würden. Obwohl die
Frage nach dem Karma nichts ist, was in direkter Weise im Schulunterricht themati-
siert wird, ist dieses dennoch ein geheimer Bestandteil der anthroposophisch orientier-
ten Schulgemeinschaft. Weiter hängt das Karma auch mit der oben beschriebenen Di-
mension der Zeitlichkeit zusammen. Indem das Karma erkannt wird, hat der Mensch
bereits einen Schritt in die Richtung getan, die ihn zu einem Wesen werden lässt, das
zusätzlich zum Ich-Bewusstsein auch ein Wissen über das Selbst in einem sich wieder-
holenden Zyklus hat. Die gerade Zeitachse des Bewusstseins wird durch die Reinkar-
nation zu einem Teil eines Kreises. Die pädagogische Relevanz besteht darin, dass die-
se Auffassung den Lehrinhalt der ersten vier Schulwochen bildet, in welcher der Leh-
rer im ersten Formenzeichnen-Unterricht die Gerade und die Krumme vorstellt und
dazu übergeht, wie die Gerade in die Krumme verwandelt werden kann. Es wird da-
mit eine gewisse Affinität für diese Analogie zum Leben angelegt, die sicherlich nicht
als problematisch gesehen werden darf, die es aber lohnt, dass sich ihrer bewusst ge-
macht wird.

Im folgenden Kapitel wird nun ein aktuelles wissenschaftliches Selbstmodell un-
tersucht, welches das Selbst oder Ich nicht geistig, sondern körperlich begründet. Es
kann dadurch gezeigt werden, dass von vielen geistigen Postulaten abgesehen werden
kann, um die Wirkung einer Sinnesförderung zu bekräftigen. Auch ohne geistige Sub-
stanz braucht der Körper sinnliche Erfahrung, um sich selbst als Selbst zu erleben.

Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

Die Frage danach, was der Mensch ist, ist verknüpft mit der Frage danach, was das Ich
des Menschen ausmacht. Wer bin Ich, nicht als Person, sondern: Was ist die Natur die-
ses Subjekts, das ich bin? Die Bearbeitung dieser Thematik impliziert eine Auseinan-
dersetzung mit der Rolle des Gehirns bei der Entstehung eines Selbst. Wurde dem Ge-
hirn in früherer Zeit wenig Bedeutung zugemessen, indem davon ausgegangen wurde,
es diene der Kühlung des Blutes (vgl. Carter 2010), so lässt sich festhalten, dass jenes

3.

19 Bis zum 28. Lebensjahr steht dem Menschen sein Schutzengel helfend bei, welcher ihm hilft, im
Leben zur richtigen Zeit am richtigen Ort zu sein und über den auch therapeutische Interventio-
nen möglich sind (vgl. Köhler 2009).

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

83

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Organ heute zu einem zentralen Gegenstand der Bewusstseins-Forschung geworden
ist. Dennoch würden die Wenigsten mit der Aussage Ich bin ein Gehirn übereinstim-
men. Die Aussage Ich habe ein Gehirn, nicht ich bin ein Gehirn, scheint uns intuitiv
zutreffender zu sein. Das Ich erlebt sich demnach als Besitzer eines Gehirns und
kommt damit zu der zentralen Unterscheidung zwischen Sein und Haben. Der
Mensch empfindet sich selbst in seinem Subjekt-Sein als eine Art geistige Entität, wel-
che einen Körper besitzt. Diese intuitive Vorstellung führt zu der Frage, was das Geisti-
ge, zu dem der Mensch sein Selbst zählt, und was bei Rudolf Steiner eine so große Rol-
le spielt, überhaupt ist.

Das Problem des phänomenalen Bewusstseins beschäftigt heute nicht nur die Phi-
losophie des Geistes, sondern auch die KI-Forschung. Letztere arbeitet bereits seit der
Mitte des vorigen Jahrhunderts daran, eine künstliche Intelligenz zu kreieren, also eine
artifizielle Art des Bewusstseins innerhalb einer Maschine zu erschaffen. Obwohl die
heutigen PCs enorme Rechenaufgaben bewältigen können, sind sie dennoch nicht in
der Lage, neue Gedanken hervorzubringen. Nicht nur die Naturwissenschaften, son-
dern auch verschiedene Zweige der Geisteswissenschaften haben in diesem Scheitern
einen Grund gefunden, das Problem des Geistes (also des eigenständigen, selbstbe-
wussten Denkens) noch einmal neu aufzurollen. Die Philosophie des Geistes oder die
philosophy of mind, wie die englische Bezeichnung dieser Teildisziplin lautet (hier ge-
hört auch die philosophische Embodiment-Forschung dazu), beschäftigt sich mit Fra-
gen über die Natur mentaler Vorgänge. Was sind mentale Vorgänge, wie lassen sich die
Wechselwirkung zwischen den mentalen Vorgängen und ihrem Träger vorstellen und
worum handelt es sich beim Träger? Mit diesen Fragen gehen heute Überlegungen zur
Intentionalität, zum Bewusstsein und zur personalen Identität einher (vgl. Metzinger
2006). Anders formuliert lautet die Frage: Wie ist unser innerer Raum aufgebaut und
wie steht er in Verbindung mit dem Besitzer dieses Raumes? Wenn der Mensch der
Besitzer eines Objekts namens Gehirn ist, so ist er in seiner Eigenschaft etwas anderes
als dieses Etwas. Diesem Gehirn wird jedoch nachgesagt, dass es denken würde und
Bewusstsein erzeuge, dass jedoch auch viele Entscheidungen unbewusst getroffen wür-
den, ja, dass das Bewusstsein vielleicht gar keine Funktion habe, dass es sich dabei um
ein Epiphänomen handele, ein Zusatzphänomen ähnlich der Abgabe von Wärme bei
einer normalen Glühlampe. Was ist nun das Selbst, wenn es keine geistige Entität ist
und auch kein Organ sein möchte, weil dies einer gefühlten Reduktion des Menschen
gleichkäme? Wird das Gehirn als Teil eines Ganzen betrachtet, so eröffnet sich eine
neue Perspektive: die des Leibes.20 Das mittelhochdeutsche Wort lîp, welches den Ur-
sprung des Begriffs Leib bildet, unterschied in seiner Bedeutung Leib noch nicht von
Leben. Durch die begrifflich implizierte Lebendigkeit vereinen sich so die beiden Ge-
gensätze von Selbst und Gehirn wieder. Das Ich kann in keinem einzelnen Organ ge-
funden werden, es ist immer ein Ganzes, eingebettet in eine Außenwelt. Mein Gehirn
ist ein Teil meines Leibes, der gemeinsam – in Wechselwirkung mit meiner Umwelt –
mein Selbst erzeugt.

Was macht nun Intelligenz und Bewusstsein aus? Wie kann etwas, sei es Mensch
oder Maschine, eigenständig denken und Lösungen für Probleme finden? Sich in einer
Welt zurechtfinden, welche sich beständig wandelt – in einem Körper, der wächst, al-

20 Mit Leib soll hier nicht auf die unterschiedlichen Leiber des Menschen in der Anthroposophie
hingedeutet werden, sondern nur auf die Lebendigkeit des Körpers (vgl. Teil II).

I. Der Mensch als theoretisches Modell

84

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


tert oder durch Unfälle verändert wird? Was ist also der Mensch, wenn er als leibliches
Wesen gesehen wird? Gerald Hüther beantwortet diese Frage, indem er betont, der
Mensch sei zunächst ein Wunder (vgl. Hüther 2012 [3]). Hüther versucht, ein Be-
wusstsein dafür zu wecken, dass sich im Menschen eine enorme Komplexität vereint,
die im pädagogischen Sinne zunächst gewürdigt werden müsse, damit nicht das Defi-
zit den Fokus bildet, von dem aus der Mensch betrachtet werden würde. Das, was ein
Mensch lernt, sitzt nicht isoliert in seinem Kopf. Was ihn ausmacht, ist nicht reine
Vernunft. Der Mensch steht vielmehr in einem Wechselspiel zwischen verschiedenen
Sinneseindrücken und individuellen neuronalen Verarbeitungsmechanismen. In ihm
entstehen Verhaltensmodulationen, Bewertungen und Emotionen – all diese Struktu-
rierungsprozesse verändern sein Gehirn, formen es durch die Benutzung und wandeln
damit die Materie durch den geistigen Vorgang des Denkens um. Das Gehirn ist dem-
nach plastisch und steht in Bezug zur Umwelt, wodurch der Mensch als solcher nicht
isoliert, sondern immer innerhalb einer Lebenswelt definiert werden muss (vgl.
Teil III).

Das Selbst in der Philosophie

Wie bereits angedeutet wurde, gehen wir sprachlich mindestens von einem Dualismus,
vom Körperlichen (Physischen) und vom Seelischen (Mentalen), aus. Alltagspsycholo-
gisch reden wir so, als handele es sich hierbei um zwei unterschiedliche Substanzen,
welche nicht selten noch von einem dritten oder vierten Wesensbestandteil begleitet
werden wie dem Geist und dem Ich, welche dem Mentalen von ihren Eigenschaften
jedoch näher stehen als dem Physischen. In der Philosophie des Geistes gibt es unter-
schiedliche Theorien, wie diese beiden Bereiche zusammenhängen könnten. Ein be-
deutender Ansatzpunkt findet sich bei Descartes, welcher die geistigen Vorgänge, das
Fühlen und Denken, der Res cogitans zusprach, die über die Zirbeldrüse mit der Res
extensa, der ausgedehnten Substanz, also dem Körper, interagiere (vgl. Descartes
2002). Descartes vertrat demnach eine dualistische Position. Diese ging davon aus,
dass eine von oben nach unten gerichtete Kausalität vorliegen müsse, der Geist also
von oben den Körper lenke und so auch ohne ihn existieren könne. Auch heute wird
alltagssprachlich nach diesem bekannten Muster vorgegangen und zwischen Psyche
oder Selbst und Körper unterschieden; dabei wird einmal dem einen, einmal dem an-
deren der Vorzug gegeben. Eine von dieser traditionellen Denkweise abweichende
Meinung vertrat jedoch der bereits erwähnte Baruch Spinoza (1632–1677) in seiner
Ethik, in welcher er Gott, Substanz und Natur als eine Einheit betrachtete. Die unend-
liche Substanz (Gott) kommt dabei in zwei unterschiedlichen Formen oder Eigen-
schaften vor, als Denken und als Ausdehnung (Eigenschaftsdualismus). Ausdehnung
wurde im Gegensatz zum Denken als beschränkt definiert, da der Körper immer eine
bestimmte Ausdehnung im Raum habe, während sich das Denken über alle Schranken
hinwegheben könne. Diese eine Substanz kann sich somit auf zwei Arten manifestie-
ren, als Körper und als Denken, was der dualistischen Sichtweise von Descartes eine
monistische Auffassung entgegensetzte (vgl. Spinoza 2014; Störig 1991). Schien es
Descartes noch logisch völlig richtig, den Menschen sowohl aus ausgedehnter Sub-
stanz (Körper) als auch aus denkender Substanz (Geist, Seele, Ich) bestehend zu defi-

3.1.

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

85

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


nieren, so wird dieser dualistische Standpunkt mittlerweile weitgehend zugunsten ver-
schiedener monistischen Formen abgelehnt (vgl. Metzinger 2007). Dabei wird häufig
der Fehler gemacht, eine der beiden Substanzen abzuwerten und die Interaktion, die
beim Dualismus noch möglich war (jedoch oft nur als nach unten gerichtet gedacht
wurde), nicht mehr zuzulassen. Die Überlegungen zum Eigenschaftsdualismus führ-
ten dazu, dass Geist als Epiphänomen behandelt wurde, als eine Erscheinung des Ma-
teriellen, welche jedoch ohne Wirkmächtigkeit sei und damit quasi ignoriert werden
könne. Das Selbst, welches früher oft mit dem Begriff der Seele zusammenfiel und uns
von Natur aus eine unverwechselbare Identität zugesichert hat, uns vom Tier unter-
schieden und dem Menschen eine besondere Stellung in der Welt gegeben hat (vgl.
Scheler 1962), scheint nun dem Menschen plötzlich wissenschaftlich abgesprochen zu
werden.

Besonders durch die immer dominanter werdende Technik entwickelte sich im
Laufe der Zeit ein Menschenbild, das sich an der Industrie mit ihren komplexen Ma-
schinen orientierte. So finden sich beispielsweise bei dem berühmten Arzt und Autor
Fritz Kahn (1888–1968) Modelle, welche den Menschen als eine Art Fabrik, als einen
Industriepalast darstellten (vgl. Abbildung 3).

Der Mensch als Industriepalast (Poster von 1926)

Im 20. Jahrhundert kam der Gedanke auf, den Menschen als intelligenten Roboter zu
betrachten und den intelligiblen Dualismus auf ein Software-Hardware-Verhältnis zu
degradieren (vgl. Metzinger 2006). Doch diese Erklärung befriedigte den Menschen
nicht lange, und so rückte das Interesse der Naturwissenschaften für das Thema Be-
wusstsein und die mit diesem einhergehenden Erforschung der Entstehung eines kon-
tingenten Selbstmodells bald in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit (vgl. Damasio
1994; Hofstadter/Dennett 2002; Metzinger 2005 [1]). Obwohl eine substanzdualisti-
sche Position nur noch selten vertreten wird, kann doch nicht weiter von einer rein

Abbildung 3:

I. Der Mensch als theoretisches Modell

86

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


materialistischen Weltsicht ausgegangen werden, da der Begriff der Materie für be-
stimmte Überlegungen zu eng gefasst scheint. Materie und Geist sind keine Antago-
nisten, sondern zwei gleichberechtigte Partner, deren kausale Gerichtetheit nicht mehr
linear in eine Richtung gesehen werden darf, sondern zyklisch, als in einer Wechsel-
wirkung stehend, gedacht werden muss. Durch die Erkenntnis der neuronalen Plasti-
zität des Gehirns, dass sich sowohl die Strukturen verfestigen, die häufig benutzt wer-
den, (vgl. Hebb 1949) als auch durch die Entdeckung der pluripotenten Stammzellen
in Gehirn und Rückenmark durch Fred Harrison Gage, der damit die strukturelle und
funktionelle Plastizität des Gehirns auch beim Erwachsenen noch weiter bestätigt hat
(vgl. Gage et al. 2008), konnte der Gedanke Raum gewinnen, dass der als immateriell
empfundene Akt des Denkens eine physikalische Veränderung hervorruft. Die Frage
danach, was als materiell betrachtet werden kann oder in welchem Sinne dieser mate-
rielle kausale Raum auf geistige Prozesse ausgedehnt werden muss, wird sich in zu-
künftigen Debatten zeigen und kann in dieser Arbeit nicht aufgegriffen werden.

Die Gegenseitigkeit einer Körper-Geist-Beziehung findet sich auch in dem schon
erwähnten deutschen Begriff der Leiblichkeit, der im Verlauf dieser Arbeit immer wie-
der aufgegriffen wird. Der Begriff versucht auf die Einheit von Seele und Körper ein-
zugehen, verhindert jedoch keine einseitige Betrachtung, in welcher die unterschiedli-
chen Qualitäten des Leibes jeweils gefördert oder vernachlässigt werden. Dieser Punkt
wiederholt sich auch historisch: Einmal wird der körperliche (Empirismus, Anatomie,
Medizin), einmal der geistige Pol (Rationalismus, Idealismus, Psychologie, Religion)
des Leibes hervorgehoben. Problematisch an dieser Vorstellung, die schlussendlich
wieder in einer Teilung endete, waren die Bewertungen der einzelnen Wesensqualitä-
ten des Menschen.

„Ausgerechnet das Christentum hat eine schwere Mitgift mit sich herumzuschleppen:
Im Laufe seiner Geschichte kam es immer wieder zu einer Abwertung des Leibes, […]
weil man meinte, der Leib sei das Einfallstor des Bösen und der Sünde, die Triebe wä-
ren vor allem Triebkräfte, die den Menschen nach unten ziehen und seinen Geist tö-
ten“ (Betz 1991, 24 f.).

Körper, Geist und Seele wurden zu unterschiedlichen Entitäten, welche zu Gegenspie-
lern heranwuchsen, anstelle dass sie zu einer Einheit zusammenwachsen konnten.

„Eine solche Auffassung führte dazu, den Menschen als gespaltenes Wesen zu betrach-
ten, in dem ein gutes Prinzip (seine Geistseele) mit einem bösen Prinzip (seiner trie-
borientierten Körperlichkeit) kämpft“ (ebd. 26).

Friedrich Nietzsche meinte, es gäbe keine gefährlichere Verirrung als die Verachtung
des Leibes, und so ist es Wilhelm Schmid zufolge sinnvoll, eine solche Beziehung un-
ter dem Aspekt einer Freundschaft mit sich selbst zu betrachten (Schmid 2007). Es
geht also weder darum, in sich selbst eine Trennung zwischen geistigen und körperli-
chen Merkmalen vorzunehmen, noch um eine Wertung dieser beiden Prinzipien.
Wird der Fokus vom Nachdenken über die tatsächliche Beschaffenheit des menschli-
chen Wesens auf dessen Umgang mit sich selbst als einem leiblichen Wesen verscho-
ben, so zeigt sich, dass Psyche und Körper nicht als getrennt betrachtet werden kön-
nen, da sich das psychische Erleben oft auch körperlich niederschlägt (z. B. bei psy-
chosomatischen Erkrankungen oder Stress). Die Überlegung, Körper und Geist als
Ausdruck verschiedener Qualitäten der Selbstwahrnehmung zu betrachten, erscheint

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

87

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


angemessen, auch wenn der genaue Aufbau dieser Einheit bisher noch nicht hinrei-
chend erforscht werden konnte.

Da der westliche Mensch in der Tradition lebt, sich Geist/Seele und Körper als
voneinander getrennt vorzustellen, verknüpft er diese Vorstellung, wenn auch unbe-
wusst, mit seinem Selbstbild. Er erlebt sich als Ich oder Selbst in einem Körper. Dieses
Erleben wird als phänomenales Bewusstsein bezeichnet. „Wenn man vom phänomena-
len Bewusstsein spricht, dann meint man immer den Aspekt des puren, subjektiven
Erlebens“ (Metzinger 2005 [1], 22). Doch warum ist diese Form des Bewusstseins wis-
senschaftlich so schwer zugänglich? Zunächst muss definiert werden, was eigentlich
das Explanandum ist: Was soll überhaupt erforscht werden? Was ist überhaupt ein
phänomenaler Zustand, in dem sich das Bewusstsein befinden kann? Wenn wir einen
roten Apfel anschauen, so handelt es sich bei der Röte um eine Qualität des Apfels, um
eine phänomenale Eigenschaft. Doch wie oder wo findet sich Röte in unserem Auge
oder Gehirn? Ist Röte eine Eigenschaft der Welt? Eine Relation zwischen dem Objekt
und dem Gehirn? Oder könnte sie auch ohne Wahrnehmungsgegenstand in uns simu-
liert werden, so wie dies im Traum oder bei einer Halluzination der Fall ist?

„Sind phänomenale Zustände die Zustände der Seele oder des Ichs? Sind phänomenale
Zustände einfach bloß Gehirnzustände? Oder sind phänomenale Zustände etwas, das
irgendwo in der Mitte liegt: Informationsverarbeitungszustände im zentralen Nerven-
system, vielleicht die Zustände einer sehr großen Datenstruktur, die von unserem Ge-
hirn in Wach- und Traumzuständen vorübergehend aktiviert wird? (ebd. 24).

Doch wer hat dann diese Zustände? Wo bleibt das Selbst? Das erlebende Subjekt? So
gesehen sind phänomenale Zustände insofern komplizierter zu bearbeiten, weil die
Außenperspektive auf das Phänomen nicht mit dem inneren Erleben zusammen passt.
Es geht nicht um uns selbst unter dem Gesichtspunkt des Habens, sondern des Seins.

„Phänomenale Zustände sind nämlich etwas ganz anderes als physikalische, chemi-
sche, biologische oder neurobiologische Zustände: Sie sind transparent, sie sind per-
spektivisch und sie sind präsent“ (ebd. 25).

Wenn der Mensch und sein phänomenales Erleben nun von außen betrachtet werden
sollen, so muss diese Feststellung als Ausgangspunkt genommen werden: Das Selbst ist
blind für sich selbst, kann sich selbst nicht auf die gleiche Weise sehen, wie es bei-
spielsweise möglich, ist die Leber zu betrachten.

„Dass die meisten phänomenalen Zustände durchsichtig sind, bedeutet demnach, dass
wir sie nicht als phänomenale Zustände erleben, sondern dass wir durch diese Zustän-
de hindurch schauen und ihren Gehalt im Modus der direkten Gegebenheit wahrneh-
men. Sie scheinen uns in einen direkten Kontakt mit der Welt zu bringen“ (ebd.).

Der Philosoph Thomas Metzinger entwickelte eine Selbstmodell-Theorie (SMT), die
davon ausgeht, dass das bewusst erlebte Ich-Gefühl samt seiner wechselnden Inhalte
des Selbstbewusstseins das Resultat von Informationsprozessen und Darstellungsvor-
gängen im Gehirn ist (vgl. Metzinger 1997; Metzinger 2003, Metzinger 2005 [2], Met-
zinger 2010). „Ein Selbstmodell ist eine episodisch aktive repräsentationale Entität, de-
ren Gehalt durch Eigenschaften des Systems selbst gebildet wird“ (Metzinger 1997,
172). Die Theorie möchte nun die minimalen repräsentationalen und funktionalen Ei-
genschaften isolieren, die notwendig sind, um ein Bewusstsein seiner selbst als Selbst
überhaupt erst zu ermöglichen. Das Phänomenale Selbst ist dabei die Bezeichnung für

I. Der Mensch als theoretisches Modell

88

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


das, was alltagssprachlich (also nicht in der Anthroposophie) als das Ich begriffen
wird. Das Selbst zeichnet sich dabei durch mehrere Merkmale aus, die nach Metzinger
weiter aufgeschlüsselt werden müssen, um überhaupt zu verstehen, was gemeint wird,
wenn vom Ich die Rede ist.

Die Fähigkeit, sich selbst als Ich zu sehen, welche sich bei Kindern wahrscheinlich
erst ab dem zweiten Lebensjahr entwickelt, ist somit keine Selbstverständlichkeit, son-
dern besteht aus einer Zusammenarbeit vieler unterschiedlicher Hirnareale. Metzinger
geht davon aus, dass plastische und immer komplexere Selbstmodelle nicht nur eine
fortlaufende Optimierung somatomotorischer, perzeptiver und kognitiver Funktionen
erlaubten, sondern dass durch sie auch soziale Kognition und damit die Entwicklung
von kooperativem Verhalten entstanden ist (vgl. Metzinger 2005 [2], 248). Das Selbst-
modell kann als Voraussetzung für Perspektivenübernahmen, Empathie oder Schuld-
bewusstsein betrachtet werden, wodurch eine Beschäftigung mit den Bedingungen
seines Entstehens auch für die Pädagogik gerechtfertigt erscheint. Das Ich-Gefühl, Ich-
Erleben oder Ich-Bewusstsein kann sich durch Hirnläsionen oder psychische Leiden
verändern, kann aber auch nicht pathologisch durch den Gebrauch von psychoaktiven
Substanzen beeinflusst werden. Metzinger sieht nun im Ich-Bewusstsein drei Kompo-
nenten, die gegeben sein müssen, um ein distinktes Ich-Erlebnis haben zu können:
Meinigkeit, Selbstheit und Perspektivität.

Meinigkeit beschreibt das Gefühl, das wir haben, wenn wir etwas als zu uns gehö-
rig empfinden: Mein Bein oder meine Gedanken sind Teil meiner selbst, es besteht
kein Zweifel daran, dass ich es bin, zu dem diese Dinge gehören. „Subjektive Empfin-
dungen sind immer meine Empfindungen, sie besitzen ihren spezifischen Erlebnischa-
rakter für mich“ (Metzinger 2005 [1], 27). Verschiedene Krankheiten haben Einfluss
auf diese Gewissheit, lassen sie schwinden oder vergrößern sie. Oliver Sachs beschreibt
in seinem Buch Der Mann, der seine Frau mit einem Hut verwechselte den Fall eines
Patienten, der sein eigenes Bein als Fremdkörper erlebte, der zufällig an ihm festge-
wachsen war (vgl. Sachs 2010, 90ff.). Es ist somit möglich, Teile seines Körpers als
nicht mehr zugehörig zum eigenen Selbst zu empfinden (Unilateraler Hemi-Neglekt).
Auch die eigenen Gedanken können uns als fremde Gedanken erscheinen (Floride
Schizophrenie), genau wie das Gefühl verloren gehen kann, der Akteur der eigenen
Handlungen zu sein (Depersonalisierung) oder dass die Verursachung von Gescheh-
nissen, welche von unserem Willen unabhängige sind, dem eigenen Selbst zugeschrie-
ben werden (Manien). Gerade in diesem Bereich können psychoaktive Substanzen
ähnlich starke Gefühle auslösen, Probleme dieser Kategorie müssen demnach nicht
zwangsläufig pathologisch sein.

Selbstheit oder präreflexive Selbstvertrautheit zielt auf den Fakt ab, dass wir uns
selbst über die Zeit hindurch als identisch erleben, sogar wenn wir uns in den Augen
anderer deutlich verändert haben. Wir sind wir selbst, immer, und darüber sind wir
uns auch gewiss. Hier wird der Zustand der Durchsichtigkeit sehr deutlich: Wir sehen
kein Modell der Welt, sondern die Wirklichkeit. Doch auch bei dieser so sicheren Rea-
litätsempfindung können Störungen beobachtet werden, beispielsweise beim Verleum-
den eines Defizits. So ist es möglich, dass blinde Patienten davon überzeugt sind, se-
hen zu können. Stoßen sie sich oder können keine Angaben zu ihrer Umgebung ma-
chen, schreiben sie das ihrer Unachtsamkeit oder einer kurzen Konzentrationsschwä-
che zu. Auch bei Ich-Störungen oder dissoziativen Identitätsstörungen, die durch trau-

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

89

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


matische Situationen verursacht wurden, wird dieser Teil unseres Selbstgefühls verän-
dert.

Perspektivität meint, dass wir als bewusstes Selbst eine individuelle Innenperspek-
tive haben, dass wir die Welt und uns selbst von einem bestimmten Standpunkt aus
betrachten. Der Zugang zur Welt entsteht also durch eine Erste-Person-Perspektive,
dabei erlebt das Ich seine eigenen Zustände und bildet selbst den Mittelpunkt seines
Bewusstseinsraums. Das Selbst ist damit präsent in einem Hier und einem Jetzt, es hat
einen phänomenalen Standpunkt des Erlebens. Bei einer vollständigen Depersonali-
sierung verliert der Mensch diese Erste-Person-Perspektive (Angstvolle Ich-Auflösung)
ebenso wie bei mystischen Erfahrungen, die ein Gefühl der ozeanischen Selbstent-
grenzung mit sich bringen. Hier muss auch die Situiertheit erwähnt werden: Unser be-
wusstes Erleben ist an eine Situation, einen Kontext gebunden. Wir sind verkörperte
Bewusstseine in einem sich verändernden Leib und somit ständigen Veränderungen
unterworfen, die wir selbst oftmals gar nicht wahrnehmen, die jedoch von Dritten
leicht zu erkennen sind (Alterungsprozesse, wechselnde Stimmungen, etc.).

Diese drei Bedingungen müssen erfüllt sein, um sich selbst als Ich erleben zu kön-
nen. Nur durch ein stabiles Selbstmodell können wir unsere momentane Wirklichkeit,
aber auch uns selbst als einzig, kohärent und zeitlich stabil erfahren. Der Mensch wird
zu einem erlebenden Subjekt zu einem klar definierten Zeitpunkt, dem Jetzt, von dem
aus sich alle weiteren Erlebnisse als Erinnerungen in einer zeitlichen Abfolge aufreihen.
Durch diese besondere Art des inneren Selbst bekommt der Mensch eine persönliche
Geschichte. „Das System muss in jedem Fall eine kohärente Selbstrepräsentation besit-
zen, ein zusammenhängendes inneres Modell von sich selbst als einer Ganzheit“ (Met-
zinger 2005 [2], 246). Dieses Gefühl der Ganzheit könnte in der Waldorfpädagogik
durch die Einbeziehung der verschiedenen Sinnesqualitäten gefördert werden, wobei
das wahrgenommene Körperselbst mit dem mentalen Körperbild interagiert und das
phänomenale Selbstmodell bildet. So entsteht durch eine synästhetische Verschmel-
zung von Schwere-, Bewegungs-, Tast-, Wärme- und Gleichgewichtsempfinden ein
Modell des eigenen Körpers, das sich besonders dadurch auszeichnet, dass es sich
selbst als einziges Objekt besitzt (vgl. Metzinger 1997, 174). Das phänomenale Selbst-
modell hat damit eine leibliche Verankerung, denn immer dann, „wenn es überhaupt
zu bewusstem Erleben kommt (also zur Aktivierung eines stabilen, integrierten Mo-
dells der Wirklichkeit), existiert auch diese kontinuierliche Quelle internen, proprio-
zeptiven Inputs“ (Metzinger 2005 [2], 256). Das Selbstmodell ist nach Thomas Metzin-
ger damit „die einzige repräsentationale Struktur, die im Gehirn durch eine kontinu-
ierliche Quelle intern generierten Inputs verankert ist“ (ebd.). Das phänomenale Erle-
ben der einzelnen Sinneseindrücke führt damit zu jenem transparenten Selbstmodell,
durch welches wir uns als Akteure innerhalb einer Welt empfinden. Allein durch unse-
re Vernunft können wir theoretisch von dieser so nahen Form des puren Erlebens Ab-
stand gewinnen und kommen damit in die gefühlte Unvereinbarkeit zwischen Erste-
und Dritte-Person-Perspektive. Es ist somit lohnend, sich weiter mit der von innen
empfundenen Wirklichkeit zu beschäftigen, ohne den Umstand der Transparenz aus
dem Blick zu verlieren, der das Phänomen des Selbstbewusstseins von anderen Proble-
men unterscheidet.

Die permanenten, aus dem Inneren kommenden Informationen, unterteilt
Thomas Metzinger in vier Bereiche: In Input aus dem Gleichgewichtssinn (Vestibulär-
organ) sowie in Informationen, welche aus dem unveränderlichen Teil des Körpers

I. Der Mensch als theoretisches Modell

90

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


stammen und sich als Hintergrundgefühl manifestieren. Weiter kommen Informatio-
nen aus den Eingeweiden und Blutgefäßen dazu sowie aus dem Hirnstamm und dem
Hypothalamus, welche Aufschluss über die emotionale Stimmung liefern. Es scheint
einen Teil des menschlichen Selbstmodells zu geben, „der hochgradig stimuluskorre-
liert ist und ausschließlich auf intern erzeugter Information beruht. Die konstante Ak-
tivität derjenigen Regionen des Körperselbst, die unabhängig von externem Input
sind, wird […] zum funktionalen Mittelpunkt des phänomenalen Darstellungsraums“
(ebd. 257). Diese Idee berücksichtigend kann auf Rudolf Steiner geblickt werden, der
in einem ersten Entwurf seiner Sinneslehre, in Anthroposophie (GA 115), zunächst von
drei Körpersinnen ausging: dem Gleichgewichtssinn, dem Lebenssinn und dem Eigen-
bewegungssinn. Er verzichtete zunächst auf den Tastsinn, um den aus dem Inneren
des Körpers kommenden Sensationen ein Primat bei der Entstehung eines Selbst zu-
zugestehen. Genau wie die modernen wissenschaftlichen Theorien wird die Entste-
hung eines Selbst an die Wahrnehmung des Körpers gekoppelt. Es ist wichtig, in der
Kindheit zunächst ein sehr beständiges Bild des eigenen Körpers in sich zu realisieren,
das als Modell später auch vom Erleben abgekoppelt werden kann. So bleibt das Mo-
dell des Körperselbst oft noch bestehen, auch wenn ein Teil des Körpers durch einen
Unfall oder durch Krankheit verändert wird. Das interne Modell des Körpers scheint
jedoch nicht nur an die Umweltreize gebunden, sondern auch genetisch angelegt zu
sein, denn über „20 Prozent der Kinder, die ohne Arme oder Beine geboren wurden,
haben später ein realistisches und bewusst erlebtes Phantomglied“ (Metzinger 2005
[2], 258). Als Phantomglied bleibt das Modell bestehen, auch wenn es keine Tastinfor-
mation mehr empfängt. Das Selbst (als Modell eines Leibes) ist noch an einem Ort, an
dem jedoch kein Körper mehr existiert. Der Mensch wird so zu einem körperlosen
Wesen, einer Art Geist. In dem Fall, in welchem das Körperselbst verloren geht, wird
der Leib zu einem Anhängsel, der nicht mehr zum Selbst zu gehören scheint (Sachs
2010, 74ff.). Das erlebte Körperselbst und der Körper selbst sind somit zwei verschie-
dene Dinge, die meist aneinander gekoppelt sind, jedoch nicht immer zusammenfal-
len.

Genau wie Steiner seinen Sinnen nicht nur eine rein physische Wahrnehmungsfä-
higkeit zuschreibt, sondern auch eine emotionale Erkenntnisqualität in ihnen veran-
kert, ist die Wissenschaft heute davon überzeugt, dass Gefühle wahrscheinlich eine
Notwendigkeit sind, um ein erweitertes Bewusstsein und damit ein selbstbewusstes
Selbst entwickeln zu können.

„Denn der Körper spielt zweifellos eine zentrale Rolle bei der Verarbeitung von Emo-
tionen, von denen man bereits seit geraumer Zeit weiß, dass sie in der Phänomenolo-
gie unserer Wahrnehmungen sowie den psychotherapeutischen Restrukturierungspro-
zessen berücksichtigt werden müssen. Hilfreich ist dabei die Unterscheidung von Da-
masio […], der Emotionen als Körperzustände und Gefühle als bewusstes Wahrneh-
men dieser Zustände bezeichnet. Damasio hat früh erkannt, dass emotionalen Prozes-
sen körperliche Prozesse zu Grunde liegen“ (Küchenhoff, Agarwalla 2013, 6).

Für den berühmten Wissenschaftler Antonio Damasio ist das Bewusstsein nicht zu
trennen von der Emotion (vgl. Damasio 2011, 28ff.). Auch der deutsche Psychiater
und Psychologe Manfred Spitzer interessierte sich für die Relevanz von Emotionen
und schlüsselte diese in zwei Merkmale auf, in Stärke (viel oder wenig) und in Valenz
(negativ oder positiv). „Sie können einen kognitiven, einen qualitativ-gefühlsmäßigen

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

91

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


und einen körperlichen Aspekt [haben], bei dem sich wiederum (Ausdrucks-) Bewe-
gung und Effekt des willkürlichen (autonomen) Nervensystems (einschließlich des
Hormonsystems) unterscheiden lassen“ (Spitzer 2012, 157). Emotionen wirken damit
in verschiedenen Bereichen, was die Bewusstseinsfrage wiederum mit der Leiblichkeit
verbindet. Das Kernbewusstsein erlebt Damasio zufolge nur das Hier und Jetzt, hat
demnach keine Biografie und kann sich weder Zukunft noch Vergangenheit vorstellen.
Dieses einfache Bewusstsein teilt der Mensch mit den Tieren. In der Sprache Steiners
könnte diese Fähigkeit mit dem Astralleib verglichen werden. Das erweiterte Bewusst-
sein hingegen vermittelt „dem Organismus einen höheren Selbst-Sinn – Identität und
Persönlichkeit […] und verortet ihn an einem bestimmten Punkt in der individuellen
historischen Zeit“ (Damasio 2011, 29). Der von Damasio eingeführte Selbst-Sinn ist
nicht identisch mit Steiners Ich-Sinn, sondern benennt eher die Instanz, welche Stei-
ner das Ich nennt, also den vierten Teil des viergliedrigen Menschen, der ihn von an-
deren Tieren unterscheidet. Damasio geht davon aus, dass jene höchste Form des Be-
wusstseins exklusiv beim Menschen zu finden ist, andere Tierarten jedoch durchaus
einfachere Formen des erweiterten Bewusstseins haben können. Diese Feststellung lie-
ße sich in Steiners Aufteilung in eine Bewusstseins-, Verstandes- und Gefühlsseele
wiederfinden, welche ebenfalls darauf aufmerksam macht, dass die Trennlinien flie-
ßend sein können. Das selbstbewusste Ich kann jedoch nicht mehr in die Kategorie
des rein Seelischen fallen, da es das Leben des Besitzers deutlich verändert. Durch die-
se Art des bewussten Erlebens bekommt jeder Mensch das Gefühl von Substanzialität
(eine eigene autonome Entität zu sein), von Essenzialität (eine transtemporale Identi-
tät zu sein) und von Individualität (von Einzigartigkeit und Unteilbarkeit) (vgl. Met-
zinger 2006, 248 f.).

Um nun nicht wieder in die cartesianische Falle zu tappen, muss das Selbstmodell
als solches ein weiteres Mal betrachtet werden. Anders als erwartet scheint es keinen
Ort im Gehirn zu geben, zu dem alle Informationen hinströmen, der somit die eintref-
fenden Informationen wieder bündelt und zu einem Ganzen zusammensetzt. Viel-
mehr stehen die einzelnen Hirnbereiche miteinander in Wechselwirkung, haben keine
lineare Gerichtetheit und somit auch kein Ziel. Obwohl der präfrontale Kortex eine
wichtige Rolle bei der Entstehung eines inneren Selbstmodells spielt, scheint es kein
neuronales Korrelat für das Bewusstsein oder das Selbst zu geben. Der Philosoph Da-
niel Dennett hat bereits in den frühen 1990er-Jahren die Idee des im Kopf sitzenden
Homunculus (z. B. die Seele oder das Ich) untersucht und diese noch von vielen Men-
schen geteilte Ansicht als cartesianisches Theater bezeichnet. Damasio versuchte später
zu beschreiben, welche Hirnprozesse dabei ablaufen, wenn ein Mensch sich selbst als
erlebendes Subjekt wahrnimmt. Dabei hat sich gezeigt, dass es sich nicht um eine
räumliche Integration von einströmenden Signalen handelt, sondern um ein zeitlich
synchronisiertes Feuern verschiedenster Hirnareale.

„Wenn das Gehirn separate Prozesse mit Hilfe der Zeit zu sinnvollen Kombinationen
zusammenfasst, so ist das eine vernünftige und ökonomische Lösung, die aber auch
ihre Risiken und Probleme hat. […] Mit anderen Worten, die Zeitbindung setzt leis-
tungsfähige Mechanismen der Aufmerksamkeit und des Arbeitsgedächtnisses voraus,
und die Natur scheint sie geliefert zu haben“ (Damasio 2004, 139).

Es ist möglich, dass verschiedene Krankheiten (z. B. Schizophrenie) zur Ursache ha-
ben, dass nicht alle zu einem Gedanken gehörenden Prozesse zeitlich synchronisiert

I. Der Mensch als theoretisches Modell

92

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


werden konnten. Dadurch würden verschiedene Wahrnehmungen als nicht zu dem
Ganzen zugehörig empfunden, sie wären fremd, außerhalb des Selbst und entsprächen
der Beschreibung einer Halluzination.

Die Konsequenz, ob ein solches Bild vom Selbst problematisch für das anthropo-
logische Selbstverständnis wäre, kann hier nur marginal thematisiert werden. Sicher
ist, dass das jeweilige Selbstkonzept im Laufe der Geschichte immer wieder neu defi-
niert wurde, was stets dazu geführt hat, dass in verschiedenen Bereichen Stimmen laut
wurden, die behaupteten, nun sei der Mensch in seiner Würde bedroht. Die Entde-
ckungen Darwins und die damit einhergehende Evolutionstheorie scheinen bis heute
ein solches Ereignis darzustellen. Die Frage, ob gelebte Werte und Normen noch ge-
sellschaftlichen Bestand haben, wenn der Mensch in seinem Selbst von einem tran-
szendenten Thron heruntersteigen muss, kann nur insoweit beantwortet werden, als
dass Werte, die von außen durch eine höheres Wesen gesetzt werden, immer denjeni-
gen unterlegen bleiben müssen, die intrinsisch aus dem Wunsch entstehen, eine soli-
dere Weltgesellschaft zu gründen. Da zurzeit die verschiedenen Weltvorstellungen
miteinander um die Wahrheit im Konkurrenzkampf stehen, wird ein wissenschaftli-
ches Umdefinieren des Selbst höchstens einen weiteren Mitspieler um die Frage nach
der Wahrheit mit ins Spiel bringen. Nichtsdestotrotz ist es möglich, dass ein solches
Selbstverständnis vorübergehend negative Konsequenzen für die Gesundheit mit sich
bringen könnte, da diese Einstellung mit einem Gefühl der Sinnlosigkeit einhergehen
könnte, dem Gefühl, dass weder die eigene Person noch andere Menschen besonders
wichtig wären. Ein Gefühl der Leere könnte entstehen, welches an den Zustand einer
Depression erinnert, der wiederum nicht ohne seine Folgen für ein gut funktionieren-
des Immunsystem gesehen werden kann (vgl. Antonovsky 1997, Bauer 2004, Krause/
Lorenz 2009, Marti 2006, Schubert 2014).

Das angenommene Selbstmodell steht somit in Bezug zum leiblichen Empfinden.
Thomas Metzinger geht davon aus, dass sich das phänomenale Selbstmodell dadurch
auszeichnet, dass es ein dynamischer Vorgang ist, eine spezielle Art von repräsentatio-
nalem Inhalt in einem besonderen informationsverarbeitenden System. Dieser Inhalt
wird jedoch introspektiv vom System nicht als Modell erkannt (vgl. Metzinger 2003,
Metzinger 2006). Der Mensch ist damit blind dafür, dass sein Selbst nur ein Modell ist,
dass die Realität eine Repräsentation in diesem Modell ist und dass alles, was seine
Welt ist, im Grunde von seiner Körperlichkeit abhängig ist. Obwohl nicht gesagt wer-
den kann, dass das Gehirn allein das Selbst erzeuge, soll dieses Organ im Folgenden
genauer untersucht werden.

Ein neuropsychologischer Ansatz

Der renommierte klinische Professor für Neurologie Elkhonon Goldberg vergleicht in
seinem Buch The Executive Brain (Die Regie im Gehirn) den präfrontalen Kortex mit
einem Generaldirektor, Dirigenten oder General. Der präfrontale Kortex ist ein Teil
des Frontallappens und ist für die Koordination des ganzen Gehirns verantwortlich.
Hier läuft das Wissen um die an unterschiedlichen Stellen verarbeiteten Signale in ge-
wissem Sinne zusammen (vgl. Goldberg 2002, 45 f.). Die Frontallappen gelten als Sitz
des bewussten Handelns, der Voraussicht und des Planens, durch sie wird es möglich,

3.2.

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

93

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Ziele zu verfolgen, einzelne Schritte in der richtigen Reihenfolge zu vollziehen und die
erfolgte Handlung am Ende auf ihren Erfolg hin zu bewerten (vgl. ebd. 47). Der prä-
frontale Kortex ist der Gehirnbereich, der es dem Menschen ermöglicht, in die Zu-
kunft zu blicken, Handlungsstrategien zu entwerfen und sich damit über den Moment
zu erheben. „Die Frontallappen verleihen dem Organismus die Fähigkeit, neuronale
Modelle von Dingen zu entwickeln, die als Voraussetzung dafür dienen, dass diese
Dinge auch in die Realität umgesetzt werden; es handelt sich um Modelle von etwas,
das noch nicht existiert, das wir aber erschaffen wollen“ (ebd.). Der Mensch entwickelt
Vorstellungen über seine Zukunft und versucht, diese in die Tat umzusetzen, er er-
schafft in der Vorstellung Gegenstände, die es bisher noch nicht gegeben hat und fin-
det allein durch sein Nachdenken Lösungen für Probleme. Daraus ergibt sich die Fra-
ge, wie die Informationen über die Welt im Gehirn vorliegen. Einfache Identitätsmo-
delle gingen davon aus, dass jede Erfahrung im Gehirn gespeichert würde, ähnlich den
Informationen auf einem Rechner. Zum Problem wird diese These, wenn bedacht
werden muss, dass keine zwei Situationen je gleich sind – selbst wenn sich nur der
Blickwinkel oder der Lichteinfall ändern, die Umstände wären nicht mehr genau
gleich, sodass das Gehirn von einer neuen Situation ausgehen müsste. Da dem jedoch
nicht so ist, muss das Gehirn in der Lage sein, die inneren Repräsentationen der Welt
zu manipulieren und neu zu kombinieren (vgl. ebd. 48). Erst dadurch entsteht etwas
Neues; erst dadurch kann Neues als Abstraktion des Bekannten verarbeitet werden.
Die Idee, das Gedächtnis bestehe aus gespeicherten Strukturen (memory as stored
structures), ist bis heute eine geläufige Alltagsmeinung (vgl. Leuzinger-Bohleber/Pfei-
fer 2013, 45). Dass diese Auffassung eine zu große Vereinfachung darstellt, kann daran
ersichtlich werden, dass der Mensch beispielsweise ein Musikstück als gleich erkennt,
auch wenn es von unterschiedlichen Instrumenten gespielt wird, „das heißt, dass es
sich bei dieser Gedächtnisleistung nicht um einfaches Wiedererkennen im Sinne des
Abrufens einer statisch gespeicherten Informationsstruktur […] handeln kann, son-
dern um einen kreativen inneren Erkennungsprozess, der das Neue mit dem schon
Bekannten in noch nie dagewesene Beziehung setzt“ (ebd. 45 f.). Dieser Vorgang kann
nicht einfach automatisch passieren, er muss aktiv durchgeführt und an die Situation
adaptiert werden. Das gleiche gilt für Bewegungsabläufe – die Füße müssen sich an
den Grund, über den sie laufen, anpassen, der Tennisspieler muss sowohl Arm als
auch Körper mit der Ballsituation koordinieren. Selbst bei einem Spaziergang durch
die Stadt verändern sich jedes Mal die Variablen, und trotzdem bleibt der Mensch in
der Lage, sich ohne große Schwierigkeiten an die Situationen anzupassen (wie anderen
Menschen auszuweichen, Hindernisse zu umgehen oder auf Autos zu achten). Obwohl
sich diese Situationen laufend verändern, bereitet es dem Erwachsenen keine nen-
nenswerten Probleme, adäquat zu handeln (vgl. ebd.). Würde das Speichermodell zu-
treffen, so müsste ebenfalls geklärt werden, wie das Gedächtnis das Symbol-Groun-
ding-Problem zu lösen vermag, die Schwierigkeit, die es bereiten müsste, einen neuen
Gegenstand in eine bestimmte Kategorie einzuordnen (z. B. eine pinke Plastikerdbeere
mit Gesicht als eine Abwandlung von der Erdbeere als Frucht zu erkennen). „Ein Spei-
chermodell […] kann solche Zuordnungen nicht spontan vornehmen, es kann nur
Objekte (z. B. einen grünen Apfel) einordnen, die genau jenem entsprechen, die es be-
reits unter einem bestimmten Symbol (grüner Apfel), gespeichert hat (ist der Apfel
aber rot und aus Plastik, wird es nicht als Symbol Apfel zugehörig erkannt)“ (ebd. 47).
Ein weiteres Problem besteht seitens der laufenden Anpassung an eine sich ändernde

I. Der Mensch als theoretisches Modell

94

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Umwelt (Frame-Problem). Jede Situation muss neu bewertet werden, es muss entschie-
den werden, welche sich verändernden Umstände auch relevant sind. Eine letzte
Schwierigkeit, die sich im Hinblick auf dieses Modell ergibt, wäre das schon bekannte
Homunculus-Problem, die Frage danach, wer denn diese gespeicherte Gedächtnis-
struktur überhaupt anschaut. Die Antwort auf diese Frage schien lange „der präfronta-
le Kortex“ zu lauten, da dieser mit allen Teilen des Gehirns verknüpft ist und eine Art
Landkarte zu besitzen scheint, die es ihm erlaubt, die einzelnen Informationen als
Ganzes zu verarbeiten (vgl. Goldberg 2002, 61). Bisher scheinen sich jedoch die Hin-
weise zu verdichten, dass die Informationen zwar koordiniert, jedoch nicht mehr zu-
sammengefügt werden. Das bewusste Selbst ist an keinem besonderen Ort, es gibt le-
diglich hinreichende und notwendige Bedingungen für ein Selbstbewusstsein. Da der
Homunculus selbst wieder auf eine bestimmte Art aufgebaut sein müsste, führt diese
Annahme zu einem unendlichen Zirkelschluss, der keine Erkenntnis ermöglicht (vgl.
Leuzinger-Bohleber/ Pfeifer 2013, 47.).

Wird das menschliche Gehirn genauer untersucht, so finden sich darin zunächst
um die 180 Milliarden Neuronen. Für die neuronalen Verarbeitungsprozesse ist je-
doch nicht die Masse der Neuronen ausschlaggebend, sondern ihre Vernetzung, ihre
Integration in einen Verbund. Dabei kann ein einzelnes Neuron mit bis zu 1000 ande-
ren Neuronen in synaptischer Verbindung stehen, sodass sein Verhalten von Signalen
abhängt, die aus unterschiedlichsten Quellen stammen können (Goldstein 2007,
47ff.). Das Gehirn besteht somit aus einer schier unendlichen Anzahl an Neuronen
und Gliazellen, die durch Dendriten und Axonen miteinander verknüpft sind. Es gibt
unterschiedliche Arten von Neuronen und Gliazellen, manche bilden lokale Netze, an-
dere stehen mit weit entfernten Strukturen in Kontakt. Die langen Nervenbahnen sind
mit einer Myelinschicht überzogen, welche eine bessere Durchleitung der in den Neu-
ronen erzeugten elektrischen Signale gewährleistet (Aktionspotenziale). Die Kommu-
nikation zwischen den Neuronen findet auf chemischem Wege über Neurotransmitter
und Neuromodulatoren statt (vgl. Goldberg 2002, 50ff.). Einige der wichtigsten Neu-
rotransmitter im zentralen Nervensystem (ZNS) sind Glutamat, Gammaaminobutter-
säure (GABA), Glycin, Serotonin und Dopamin sowie Acetylcholin und Noradrenalin.
„Einige Neurotransmitter wie Glutamat oder GABA sind fast überall im Gehirn vor-
handen. Andere […] wie das Dopamin kommen nur in bestimmten Teilen des Ge-
hirns vor“ (ebd. 51). Es gibt unterschiedliche Dopamin-Systeme im Gehirn, ein Be-
reich, der durch ein solches definiert werden kann, ist der präfrontale Kortex (vgl.
ebd. 59). Das Gehirn ist somit eine Verbindung zwischen zwei komplexen Systemen,
einem strukturellen und einem chemischen, was zu einem exponentiellen Anstieg der
Gesamtkomplexität führt. Durch Feedback-Schleifen wird die Aktivität der Signal-
quelle durch das Ziel modifiziert, was dazu beiträgt, dass das Gehirn eine „unbegrenz-
te Anzahl unterschiedlicher Aktivierungsmuster bilden kann“ (ebd. 52).

Zwei wichtige Strukturen im Gehirn sind der Thalamus und die Basalganglien.
Ersterer war schon historisch früh für „das Empfangen und Verarbeiten von Informa-
tionen aus der Außenwelt zuständig und die Ganglien für Motorik und Aktion“
(ebd. 53). Dem Wahrnehmen und dem Agieren waren damit zwei unterschiedliche
Bereiche zugewiesen, welche fundamental für die Hirnarchitektur waren. Der Thala-
mus, welcher als Beobachter der Außenwelt beschrieben werden kann, ist mit dem
Hypothalamus verbunden, der Informationen über die inneren Zustände verarbeitet
(Körpertemperatur, Flüssigkeitshaushalt, Nahrungsbedarf). Zu den Basalganglien

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

95

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


wird auch die Amygdala gezählt, welche die Interaktionen des Organismus mit der
Außenwelt reguliert. „Sie liefert eine rasche, präkognitive, affektive Bewertung einer
Situation hinsichtlich ihrer Bedeutung für das Überleben“ (ebd. 55). Grob ausgedrückt
ist es die Amygdala, die über Kampf oder Flucht entscheidet. Das Kleinhirn (Zerebel-
lum) ist zuständig für Bewegungen, besonders der Feinmotorik, und ist eng mit dem
präfrontalen Kortex verbunden. Für den Menschen von besonderer Bedeutung ist
noch der Hippocampus, der für das Gedächtnis und die Erinnerungen zuständig ist.
Der zinguläre Kortex, der bei der Verarbeitung von Emotionen eine Rolle spielt, bildet
zusammen mit dem Hippocampus und der Amygdala das limbische System. Eine der
jüngsten Gehirnstrukturen ist der Neokortex, er besteht aus einer dünnen Ummante-
lung, „die das Gehirn umhüllt und in walnussartige Windungen gekräuselt ist. […]
Der Neokortex besteht im Wesentlichen aus vier Lappen, von denen jeder jeweils mit
seinem eigenen Informationstypus verbunden ist. Der Hinterhauptlappen ist für visu-
elle Informationen zuständig, der Schläfenlappen für Geräusche, der Scheitellappen für
taktile Empfindungen und der Frontallappen für Bewegungen“ (ebd. 56 f.). Der Kortex
ist wiederum in zwei Hemisphären geteilt und hat je nach Seite unterschiedliche Be-
reiche; so finden sich beispielsweise die Sprachzentren (das Wernicke- und das Broca-
Areal) nur auf der linken Seite, sodass davon ausgegangen wird, dass jede Hemisphäre
eine unterschiedliche Spezialisierung hat. Links scheint eher mit der Sprache, rechts
eher mit der räumlichen Vorstellung verknüpft zu sein. Diese Verschiedenheit der He-
misphäre wurde zum immer wichtigeren Forschungsgegenstand und wird noch ge-
nauer beleuchtet.

Zusammenfassend lässt sich bisher sagen, dass der präfrontale Kortex sowohl mit
motorischen Bereichen wie dem Zerebellum, dem prämotorischen Kortex und den
Basalganglien verbunden ist als auch mit dem zingulären Kortex und der Amygdala,
welche die Emotionen und den Umgang mit Unsicherheiten regeln. Des Weiteren be-
stehen Verbindungen zum Hippocampus, der beim Gedächtnis eine Rolle spielt, sowie
zum Hypothalamus und dem Hirnstamm, welche die lebenswichtigen homöostati-
schen Funktionen sowie die Aktivierung und Erregung kontrollieren (vgl. ebd. 60).
Obwohl das Gehirn durch seine einzelnen Funktionsbereiche differenziert ist, finden
sich noch andere Unterscheidungsebenen, die im Folgenden kurz angesprochen wer-
den.

Das Gehirn ist sowohl von seinem biologischen Aufbau als auch von seiner Bio-
chemie her asymmetrisch (vgl. ebd. 68). Dopamin scheint eine etwas höhere Konzen-
tration in der linken Hemisphäre zu haben, wohingegen dies auf der rechten Seite für
den Neurotransmitter Norepinephrin zutrifft. Goldberg ist ebenfalls der Auffassung,
dass in der ganzen Entwicklung ein Transfer von Funktionen von der rechten zur lin-
ken Hemisphäre stattfindet, woraus er schließt, dass die rechte Hälfte eher für Neues
zuständig sei, während die linke Seite besser bekannte, als Routine gespeicherte Infor-
mation verarbeiten kann (vgl. ebd. 79ff.). Wird das Gehirn unter dieser Prämisse be-
trachtet, so bestünde das Üben aus einem Transfer zwischen rechter und linker Hemi-
sphäre. Um eine Routine in einer Fähigkeit zu entwickeln (z. B. dem Lesen oder Fahr-
radfahren), müsste ein stabiler Austausch zwischen den beiden Hemisphären gewähr-
leistet sein. Dieser Austausch erfolgt weitestgehend über den Corpus callosum, der
beide Hemisphären miteinander verbindet. Daraus ergibt sich die Frage, ob nicht
Übungen, welche diesen Hirnbereich ansprechen und damit stärken (z. B. Überschrei-

I. Der Mensch als theoretisches Modell

96

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


tungen der Mittellinie), auch das generelle Üben einer Fähigkeit vereinfachen (vgl. Teil
III).

Bei der Erforschung des Erinnerungsvermögens ist Goldberg auf eine wichtige
Tatsache gestoßen: „In den meisten Situationen des richtigen Lebens speichern und
behalten wir Informationen nicht um ihrer selbst willen, sondern als Voraussetzung
für die Lösung anstehender Probleme“ (Goldberg 2002, 107). Schulsituationen, die
Wissen abfragen, ohne dass eine praktische Notwendigkeit für dieses Wissen besteht,
erscheinen in diesem Zusammenhang künstlich. Dazu kommt, dass die meisten Erin-
nerungsakte im Leben eine Entscheidung mit einschließen, dass die Antwort auf eine
Frage nicht aus einer konkreten Antwort besteht, sondern ein Abwägen zwischen ver-
schiedenen Möglichkeiten beinhaltet, die je nach Vorliebe alle richtig oder falsch sein
können. Das Arbeitsgedächtnis wählt laut Goldberg die Informationen aus, die in
einer bestimmten Situation wichtig sind. Aus diesen Informationen generiert es einen
Handlungsablauf, setzt Prioritäten und verortet die einzelnen Schritte auf einer linea-
ren Zeitlinie. Goldberg beobachtete, dass bei Demenz die Fähigkeit der Frontallappen
verloren geht, „die passende Information für die jeweilige Aufgabe auszuwählen und
damit online zu gehen“ (ebd. 112). Dies führt bald in einen Zustand der Verwirrung
und zeigt, wie wichtig das Treffen von Entscheidungen für die Aufrechterhaltung eines
Bewusstseins in der Zeit ist.

Die Schule lehrt die Schüler nun, eher wahre Antworten auf gestellte Fragen zu
finden, jedoch weniger adaptive Entscheidungen zu fällen (vgl. ebd. 122). Leistung
wird oft so bemessen, dass der Schüler in der Lage ist, intrinsisch richtige Lösungen
für Probleme aus dem Gedächtnis zu holen oder auf abweichende Problemstellungen
anzuwenden. In deterministischen Situationen kann zur Lösung des Problems oft ein
Hilfsmittel wie der Computer hinzugezogen werden, aber die Entscheidung in Situa-
tionen, die nicht nach diesem Muster aufgebaut sind, muss der Mensch immer noch
selbst treffen. Die Freiheit zur Wahl ist nur dann möglich, wenn in der Aufgabe eine
gewisse Ambivalenz mitschwingt (vgl. ebd. 115). Interessant ist in diesem Kontext das
Rechnen in der Waldorfschule, denn hier wird durch die Frage danach, was alles die
Sieben sein kann, die Möglichkeit eröffnet, zwischen den verschiedenen Variablen21

zu wählen (vgl. Teil II). Der Mensch kann die Frage auf unterschiedliche Weise inter-
pretieren und erschafft sich damit eine Freiheit im Denken. Die von Steiner ge-
wünschte Erziehung zur Freiheit würde damit zum Werkzeug werden, durch welches
der Schüler sich darin üben kann, einen zwiespältigen Möglichkeitsraum auf eine kon-
krete Aufgabe hin zu reduzieren. Diese Fähigkeit, im Rahmen des Kontextes eine Fra-
ge auszuwählen und zu bearbeiten, führt im Leben dazu, unentschlossenes, unsicheres
und unbeständiges Verhalten zu vermeiden. Sie ermöglicht es dem Menschen, ob
einer Pluralität von Handlungsmöglichkeiten eine auszuwählen und zu bestreiten, oh-
ne das bittere Gefühl der Opportunitätskosten aufkommen zu lassen, die schlussend-
lich eher zu einer Lähmung bezüglich der konkreten Handlungsfreiheit führen, als
dass sie wirklich eine solche beinhalten. Waldorfschulen nehmen den Kindern zu-
nächst alle Entscheidungen ab: Es gibt die gleichen Hefte für alle, die jeweilige Stiftfar-
be wird bestimmt, die Materialien im Aquarellmalen auf zwei Farben und einen Pinsel
reduziert. Innerhalb dieses engen Rahmens kann die Freiheit erprobt werden, und ge-

21 Sieben ist sowohl 2x3+1 als auch 2+9-4, oder 9/3+4

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

97

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


rade in der Kunst wird deutlich, wie vielfältig die Resultate selbst mit einem geringen
Spielraum sein können.22 Nach und nach soll auf diese Weise eine Sicherheit entste-
hen, die auf dem Erleben beruht, dass Entscheidungen selbstverständlich (von den Er-
wachsenen) getroffen werden. Erst durch die strengen Gesetze entsteht der Wunsch,
selbst eine solche Entscheidung treffen zu können, doch darf die Autorität nicht unter-
drücken, sondern nur Leitbild sein. Würde der Unterricht auf diese Art geführt (was
nicht immer der Fall ist, da jeder Lehrer seinen persönlichen Stil in den Unterricht
hineinbringen darf), könnte dadurch der präfrontale Kortex in Sinne der Entschei-
dungsfindungs- und Planungsprozesse gestärkt werden, was schlussendlich die Le-
bensqualität erhöhen müsste, da eine erhöhte Sicherheit bezüglich des eigenen Han-
dels, damit einhergehen müsste.

Der präfrontale Kortex hilft dabei, Entscheidungen zu treffen, planvoll in die Zu-
kunft hinein zu handeln und Ziele vor dem inneren Auge aufrechtzuerhalten. Er er-
möglicht jedoch nicht nur, einen Kurs beizubehalten, durch ihn wird es auch möglich,
ein vorgefasstes Ziel zu verändern, situationsbedingt zu handeln, flexibel zu sein und
damit einen Gedanken auch wieder loslassen zu können (vgl. ebd. 182). Untersuchun-
gen an Menschen, deren präfrontaler Kortex geschädigt wurde, zeigen deren Unfähig-
keit, ihre Aufmerksamkeit auf ein bestimmtes Ziel hin zu richten, jeder zufällige Reiz
aus der Umwelt wird von ihnen aufgenommen und nimmt sie völlig gefangen (vgl.
ebd. 181). Goldberg unterscheidet noch zwischen Erkrankungen im orbitofrontalen
und dorsolateralen Frontallappen. Ein Patient mit einer dorsolateralen Schädigung
zeigt als auffälligstes Merkmal eine Unfähigkeit, in irgendeiner Form aktiv zu werden,
bei gleichzeitigem Unvermögen, eine Handlung, wenn sie denn doch zustande kam,
wieder abzubrechen (vgl. ebd. 169). Gleichzeitig ist er sich seines Unvermögens kaum
bewusst, er scheint seine Intentionalität verloren zu haben, die Fähigkeit, Ziele zu for-
mulieren und Wünsche zu empfinden. Seine ganze Persönlichkeit geht durch die Be-
einträchtigung verloren. Bei einer orbitofrontalen Schädigung tritt fast das Gegenteil
ein, der Patient ist emotional enthemmt, schwankt zwischen Euphorie und Wut und
hat gleichzeitig eine geringe bis gar keine Impulskontrolle. Seine Persönlichkeit er-
scheint unreif und er neigt zu derben Witzen (vgl. ebd. 193 f.). Diese Beispiele machen
deutlich, was für eine Vielzahl von Funktionen durch den präfrontalen Kortex bedingt
sind, nicht zuletzt die Bewertung von Situation, die Fähigkeit, Verantwortung zu über-
nehmen, und die Einschätzung von sozialen Interaktionen. Rudolf Steiner beschrieb
in seinem Heilpädagogischen Kurs (GA 317) zwei Arten von Kindern, die er manisch
und schwachsinnig nannte. Ihre Symptome erinnern dabei an die Darstellung einer
Schädigung des präfrontalen Kortex:

„Daß […] das Kind schwachsinnig erscheint, das merken wir am ehesten, wenn wir
Schwierigkeiten finden beim Kinde, wenn wir ihm etwas befehlen, was durch die Bei-
ne ausgeführt werden soll, und das Kind zögert, seine Beine überhaupt in Bewegung

22 Unterschiedliche Bilder können nur dann entstehen, wenn das Blatt, der zu bespielende Raum,
freigelassen wird. Aber auch bei der Auswahl von Referatsthemen lernt das Kind, sich zu ent-
scheiden (z. B. kann in der 5. Klasse jedes Kind seine Lieblingstierart in einem Portfolio mit Re-
ferat vorstellen), und im Rechnen können die selbst gestellten Aufgaben zunächst im Leben ge-
funden und in der Komplexität variiert werden. Entscheidungen werden mit den Jahren immer
selbstverständlicher, sie sind zunächst noch an den Rat des Lehrers gekoppelt, jedoch nimmt der
Eigenanteil immer mehr zu.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

98

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


zu setzen. Solche Zustände werden dann, […] seelisch begleitet sein von depressiv-
melancholischen Stimmungen. Dagegen, wenn die Beine gar nicht abwarten irgendei-
ne Aufforderung, sondern immer laufen wollen, dann haben wir im Kinde die Anlage
zum Maniakalischen“ (Steiner GA 317, 79 f.).

Unabhängig von der übergeordneten Anthroposophie kann Rudolf Steiner als Beob-
achter bestimmter Verhaltensmuster ins Feld geführt werden. Er erkannte, dass man-
chen Kindern der Antrieb fehlt, während andere eine Tätigkeit nicht mehr unterbre-
chen können. Selbst in seiner Beschreibung der Temperamente ist der Phlegmatiker
der Antriebslose, während der Sanguiniker seine Aufmerksamkeit nicht gezielt auf
einen Gegenstand richten kann und von jedem Reiz abgelenkt wird. Es ist nun uner-
heblich für diese Arbeit, ob die Beschreibungen für den einzelnen Menschen unzutref-
fend oder veraltet sind, wichtig ist, dass diese Einteilung nach wie vor in der Waldorf-
praxis gelebt wird und dadurch auch Ideen entwickelt werden,23 wie diesen Zügen be-
gegnet werden kann (vgl. Fischer 2004). Für die Forschung wäre es interessant zu
untersuchen, welche Folgen ein bestimmter Unterricht oder eine bestimmte Art der
Fragestellung auf die entsprechenden Gehirnregionen hat. Durch eine solche Untersu-
chung könnte die Methode der Waldorfschulen wissenschaftlich greifbarer werden.

Ein Hirnforscher, der nach einer Verbindung zwischen den einzelnen Funktions-
bereichen des Gehirns und persönlichen Charakterzügen gesucht hat, ist der schon er-
wähnte Richard Davidson. Davidson hat, wie bereits an früherer Stelle erwähnt, die
sechs Dimensionen des emotionalen Stils versucht herauszukristallisieren, die er je-
weils mit den beobachtbaren Verarbeitungsprozessen einzelner Hirnbereiche ver-
knüpfte. Zum Ausgangspunkt seiner Forschung machte er eine Beobachtung, die da-
rauf hinwies, dass die linke Gehirnhälfte eher auf positive, die rechte eher auf negative
Emotionen anspricht (vgl. Davidson et al. 2012, 55ff.). Angeregt durch die Untersu-
chungen von Jerry Kegan, der anhand von Studien zu dem Schluss kam, dass sich die
Art und Weise, wie ein Mensch auf die Welt zugeht (z. B. schüchtern/mutig), angebo-
ren sei und sich im Laufe des Lebens nur wenig verändert, stellte Davidson eine Reihe
unterschiedlicher Experimente an (vgl. ebd. 154ff.). Er kam zu dem Ergebnis, dass die
Haltung zur Welt und die mit dieser verbundenen Hirntätigkeit das Produkt der sozia-
len Erfahrung und damit nicht genetisch determiniert seien. Lebenserfahrung wirkt
sich auf die Expression der einzelnen Gene aus, eine angeborene Veranlagung muss
damit nicht zum Ausdruck kommen (ebd. 162ff.). Wenn somit die Erfahrungen eines
Menschen seine Haltung determinieren, kann diese sich im Laufe des Lebens auch
verändern, so die These, der Davidson nachgegangen ist. Die Auswertung seiner em-
pirischen Forschungsergebnisse ergab, dass im Verhalten von Kindern im Laufe der
Jahre mehr Veränderung als Stabilität beobachtet werden konnte. Dabei war es nicht
so, dass das Grundtemperament durch Training überlagert wurde, sondern das Gehirn
der Kinder hatte sich verändert (vgl. ebd. 178). Davidsons Beobachtungen hatten erge-
ben, dass es eine neuronale Basis des emotionalen Stils gäbe (vgl. ebd. 116ff.). „Das
eigentlich überraschende ist, dass ein Großteil der neuronalen Netze, auf denen die
sechs Dimensionen basieren, weit von den Gehirnregionen entfernt sind, in denen das
Emotionsgeschehen bislang verortet wurde, nämlich im limbischen System und dem
Hypothalamus“ (ebd. 117). Es ist beispielsweise der präfrontale Kortex, der Sitz hand-

23 Dazu genauer im Teil III.

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

99

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


lungssteuernder Funktionen, des Planens und Urteilens, der die Resilienz als eine Di-
mension des emotionalen Stils des Menschen bestimmt. Eine hohe Belastbarkeit kor-
reliert mit einer stärkeren linksseitigen Aktivität des präfrontalen Kortex, eine geringe
Resilienz hingegen mit einer erhöhten Aktivität auf der rechten Seite. Davidson ist der
Ansicht, dass Teile des präfrontalen Kortex, die durch ein großes Neuronenbündel mit
der Amygdala (schnelle Bewertung von negativen Situationen) verbunden sind, auf
diese eine dämpfende Wirkung haben könnten, wodurch eine schnellere Regeneration
nach belastenden Situationen gewährleistet würde. „Aktivität im linken präfrontalen
Kortex verkürzt die Dauer der Amygdala-Aktivität, sodass das Gehirn nach einem ver-
störenden Erlebnis rasch wieder in seinen Normalzustand zurückkehren kann“
(ebd. 122). Braucht ein Mensch länger, um sich wieder zu erholen, kann dies an einer
allgemeinen geringeren Aktivität des präfrontalen Kortex oder an einer schwächeren
Verknüpfung (struktureller oder biochemischer Art) zwischen Kortex und Amygdala
liegen. Soziale Intuition als zweite Dimension des emotionalen Stils ist eng verbunden
mit der Fähigkeit, Blickkontakt mit anderen Menschen auszuhalten. Über den Blick
und die die Augen umgebende Muskelregion lassen sich viele Hinweise über die emo-
tionale Verfassung des Gegenübers sammeln. Davidson schlussfolgerte daraus, dass
sich eine Entsprechung dieser Dimension in der Sehrinde finden lassen müsse. Er kam
zu dem Schluss, dass ein niedriges Aktivitätsniveau im Gyrus fusiformis, einem Teil
der Sehrinde, und ein hohes in der Amygdala kennzeichnend für den intuitionsschwa-
chen Typus seien, wohingegen der umgedrehte Fall mit dem intuitionsstarken Typus
korreliere (vgl. ebd. 125). In diesen Kreislauf ist ebenfalls das Hormon Oxytocin invol-
viert, welches durch das Gefühl von Liebe und Zugehörigkeit ausgeschüttet wird (und
nicht umgekehrt). Es hat nachweislich eine dämpfende Wirkung auf die Amygdala, so-
dass durch eine wohlwollende Atmosphäre deren Aktivität und damit ein Gefühl von
Stress reduziert werden kann. Die dritte Dimension ist die Kontextsensibilität, die Fä-
higkeit also, einen sozialen Kontext richtig einzuschätzen und sich damit leicht in un-
terschiedlichen Situationen zurechtzufinden, ohne negativ aufzufallen. „Die Fähigkeit,
einen vertrauten von einem unvertrauten Kontext zu unterscheiden, beziehen wir aus
dem Hippocampus“ (ebd. 129). Obwohl der Hippocampus eher für die Bildung von
Langzeiterinnerungen im biografischen Kontext bekannt ist, konnte nachgewiesen
werden, dass der vordere Hippocampus, der sehr dicht an der Amygdala liegt, „gleich-
zeitig an der Regulierung der Verhaltenshemmung in Reaktion auf unterschiedliche
Kontexte beteiligt ist“ (ebd.). Je deutlicher und ausgeprägter die Aktivität im Hippo-
campus ist, umso kontextaffiner ist der Mensch. Davidson merkt dabei immer an, dass
mehr nicht gleichbedeutend mit besser zu setzen ist, sondern dass es eher darum gehe,
sich selbst einschätzen zu können. Nur im Falle, dass eine besondere Ausprägung in
eine Richtung zu Problemen im Leben geführt habe, könne der Einzelne darüber
nachdenken und gegebenenfalls Schritte einleiten, um seinen emotionalen Stil zu ver-
ändern,24 denn dieser ist ja nicht genetisch determiniert, sondern durch die Erfahrung
geprägt und ist somit variabel. Die Selbstwahrnehmung findet ihre neuronale Basis im
Inselkortex, einem Bereich zwischen dem Schläfen- und Stirnlappen, der eine Art vis-
zerale, den inneren Organe entsprechende Landkarte enthält. Davidson vergleicht den
Inselkortex mit einer Kontrollstation für alles, was sich im Körper unterhalb des Hal-

24 Davidson schlägt hierzu verschiedene Arten der Meditation vor (Davidson 2012, 347ff.).

I. Der Mensch als theoretisches Modell

100

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ses abspielt. „Der Inselkortex ist nicht nur Empfänger, sondern auch Sender von Si-
gnalen: So weist er beispielsweise das Herz an, schneller zu schlagen, oder die Lunge,
rascher einzuatmen“ (ebd. 135). Auch der somatosensorische Kortex spielt eine Rolle
bei der Wahrnehmung von organbezogenen Empfindungen. Beide Areale hängen so-
mit mit der Selbstwahrnehmung zusammen. „Interessanterweise geht eine hohe Akti-
vität im Inselkortex nicht nur mit einer größeren Sensibilität für körperliche Empfin-
dungen, sondern auch für Emotionen einher“ (ebd.). Dem von Steiner postulierten
Lebenssinn könnte damit ein Wahrnehmungsorgan zukommen, und ein Training in
diesem Bereich wäre damit auch dem Erkennen und Benennen von eigenen Emotio-
nen zuträglich, was wiederum eine Auswirkung auf die Wahrnehmung von fremden
Emotionen haben müsste. Die Korrelation zwischen Lebenssinn und Gedankensinn
(dem Verstehen/Wahrnehmen von Ideen oder Gedanken anderer) wäre damit um ein
Stück plausibler geworden, da die Selbstwahrnehmung in der Emotion eine soziale
Komponente aufweist (vgl. Teil II). Der Gedankensinn hätte insofern nichts mit einer
okkulten Praxis des Gedankenlesens zu tun, sondern mit dem emotionalen Erspüren
der Stimmung des Gegenübers und der Fähigkeit, die nonverbalen Signale mit den
sprachlichen Äußerungen zu verknüpfen. Eine weitere von Davidson gefundene Di-
mension ist die Grundeinstellung, die Fähigkeit, eine positive Emotion möglichst lange
aufrechtzuerhalten. Hier spielen der präfrontale Kortex und der Nucleus accumbens
eine gemeinsame Rolle, da sie zusammen das Belohnungssystem bilden. „Signale aus
dem Präfrontalbereich sorgen für die Aufrechterhaltung eines hohen Aktivitätsniveaus
im bauchseitigen Striatum, einer Region, die in der Erzeugung von Glücksgefühlen
und damit einer positiven Grundeinstellung zum Leben eine zentrale Rolle spielt“
(ebd. 141). Davidson geht davon aus, dass es möglich ist, sich willentlich in ein
Glücksgefühl zu versetzen und zu lernen, dieses aufrechtzuerhalten. Ein dauerhafter
Zustrom von Signalen aus dem präfrontalen Kortex vermittelt dem Nucleus accum-
bens, weiterhin ein gutes Gefühl zu erzeugen oder eben dieses aufrechtzuerhalten. „Je
aktiver der Nucleus accumbens ist […], desto mehr tendiert der Mensch zum positi-
ven Skalenende der Dimension Grundeinstellung“ (ebd. 143). Es wäre interessant zu
beobachten, ob durch das Erzählen von Geschichten, welche die Zuhörer emotional
mitnehmen, diese Fähigkeit gestärkt werden könnte. Das Erzählen einer nicht zu kur-
zen Geschichte und das spätere Daran-Erinnern und Ausbauen in seinem emotiona-
len Gehalt25 könnten eine Auswirkung auf diese Wechselwirkung zwischen dem prä-

25 Der Lehrer könnte fragen: Wenn wir uns nun heute an die Geschichte von Ikarus und Dädalus er-
innern, an den Moment oben auf der hohen Mauer, die Flügel bereits angelegt und bereit zum
Sprung, was muss nun in ihnen vorgegangen sein ...? Solche Übungen holen die Gefühle immer
wieder hervor und machen sie für eine ganze Weile zum Inhalt des Unterrichts. Selbst wenn die
Schüler zunächst noch wenig zu einer solchen Beschreibung beitragen, werden sie als Modell er-
leben, welche Gefühle in ihnen und anderen bestehen können. Steiner schreibt, dass nicht eine
Geschichte der nächsten folgen soll, sondern dass sich an der Geschichte Fragen entwickeln soll-
ten: „Es ist ja auch notwendig, dass man nicht unausgesetzt wie mit einer Dampfpumpe fortwäh-
rend in die Kinder hineinpumpt […]sondern es handelt sich darum, […] dass man das Kind zu-
nächst fragen lässt […]. Man lässt es fragen und unterhält sich dann über die Frage mit dem Kin-
de in Anlehnung an die eben gegebene Erzählung“ (Steiner GA 311,66). Diese Fragen sollen lan-
ge in den Kindern wirken und könnten damit eine Möglichkeit darstellen, auf die Grundeinstel-
lung Einfluss zu gewinnen.

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

101

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


frontalen Kortex und dem Nucleus accumbens haben. Die sechste Dimension ist die
Aufmerksamkeit:

„Dass der Mensch zur Konzentration auf eine Sache fähig ist, ist zwei miteinander ver-
wandten Mechanismen zu verdanken. Der eine verstärkt die Signale des Kanals, den
wir gerade empfanden wollen. […] Der zweite blockiert die Signale in den Kanälen,
die wir ignorieren. Oft nutzen wir beide Strategien gleichzeitig“ (ebd. 143 f.).

Davidson unterteilt zwei Formen von Aufmerksamkeit, die selektive Wahrnehmung
und das offene Gewahrsein (Vigilanz). Fehlt die Fähigkeit, seine Aufmerksamkeit be-
wusst und gezielt auf etwas zu richten, hat dies eine Auswirkung auf die Dimensionen
Selbstwahrnehmung und Kontextsensibilität. Das offene Gewahrsein erlaubt dem
Menschen, seine Aufmerksamkeit sehr breit zu fächern und so offen für subtile Verän-
derungen zu sein. Es wurde belegt, dass dem präfrontalen Kortex eine wichtige Rolle
bei der Steuerung der selektiven Wahrnehmung zukommt, durch ihn werden Signale
verstärkt oder abgeschwächt. Das offene, nicht wertende Gewahrsein hat seine neuro-
nale Entsprechung in einem ereignisspezifischen Potenzial namens P300 (vgl.
ebd. 147 f.). Die allgemeine Wachheit oder Vigilanz betrifft die Aktivierung des Ge-
hirns im Allgemeinen und kann für einen bestimmten Zeitpunkt festgestellt werden,
während die selektive Aufmerksamkeit jeweils auf einen bestimmten Ort oder Gegen-
stand gerichtet ist und dabei eine erhöhte Aktivität in den Hirnarealen gemessen wer-
den kann, die spezifisch zu dem jeweiliges Aspekt passen. Beide Arten der Aufmerk-
samkeit braucht der Mensch in seinem Leben, und gerade in der Schule wird gefordert,
dass der Schüler sich über einen langen Zeitraum auf eine Fragestellung konzentriert.
Dabei gilt Aufmerksamkeit als die Voraussetzung dafür, dass ein Lerninhalt überhaupt
gelernt wird. Manfred Spitzer hat Aufmerksamkeit als den Mechanismus definiert, der
eine notwendige Bedingung dafür darstellt, dass sich unser Gehirn überhaupt verän-
dert. Lernen bedeutet damit nicht einfach nur, dass Erfahrungen gemacht werden, die-
se Erfahrungen müssen auch ins Bewusstsein treten, der Mensch muss seine Aufmerk-
samkeit auf sie richten.

„Ohne Hinwendung der Aufmerksamkeit zu den zu lernenden Reizen geschieht –
auch bei massiver ‚Bombardierung‘ des Gehirns mit diesen Reizen – nichts. Der
Grund hierfür liegt in mangelnder selektiver Aufmerksamkeit und damit in der gerin-
gen Aktivierung derjenigen Areale, die für das Lernen der entsprechenden Inhalte zu-
ständig gewesen wären“ (Spitzer 2012, 154).

Wenn das Gehirn arbeitet, denkt oder lernt, dann bedeutet dies, dass bestimmte Erre-
gungsmuster in den einzelnen Teilen des Gehirns auftreten. Dieses Feuern der Neuro-
nen stärkt wiederum die Verbindungen, welche zwischen den einzelnen Neuronen
oder Teilen des Gehirns bestehen, sodass sich das Gehirn durch das Denken laufend
verändert. Kommt es jedoch zu keiner Aktivierung, verändert sich das Gehirn auch
nicht, was wiederum bedeutet, dass nichts gelernt wurde. Damit Lernen in diesem
Sinne stattfinden kann, muss der Mensch dazu fähig sein, seine Aufmerksamkeit auf
etwas zu richten. Alle Übungen, welche die Aufmerksamkeit trainieren, müssten sich
somit auch positiv auf das Lernen von beispielsweise kognitiven Inhalten auswirken.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

102

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Somit scheint es plausibel, dass das Erlernen von künstlerischen Fähigkeiten,26 die ja
ebenfalls ein hohes Maß an selektiver Aufmerksamkeit fordern, eine allgemeine Wir-
kung auf das Lernvermögen haben.

Aufmerksamkeit kann ebenfalls durch eine höhere emotionale Beteiligung er-
reicht werden, damit, dass Lerninhalte an die Lebenswelt der Schüler geknüpft wer-
den. „Was den Menschen umtreibt, sind nicht Daten und Fakten, sondern Gefühle,
Geschichten und vor allem andere Menschen“ (ebd. 160). Steiner beschrieb ähnliche
Beobachtungen hinsichtlich der Aufmerksamkeit 1924 in seinem Heilpädagogischen
Kurs:

„Aufmerksamkeit auf die Außenwelt, und zwar nicht bloß intellektuelle, sondern vor
allen Dingen gemüthafte Aufmerksamkeit auf die Dinge der Außenwelt [ist] zu entwi-
ckeln. […] Es handelt sich darum, daß intellektuelle Aufmerksamkeit nicht therapeu-
tisch wirken kann, sondern daß man das Gefühl, den Willen engagieren muß bei der
Aufmerksamkeit gegenüber der Außenwelt“ (Steiner GA 317, 83).

In diesem Sinne erscheinen zwei Gegenstände der gelebten Waldorfpraxis sehr ein-
leuchtend: Zum einen wird Wert darauf gelegt, dass sich das Kind im zweiten Jahrsiebt
mit der Welt befreundet, sie als schön empfindet, im gewissen Sinne als begehrenswert,
sodass es an ihr teilhaben möchte. Zum anderen stand das erste Jahrsiebt unter der
Überschrift Die Welt ist gut, sodass hier eine Freundschaft zu den Mitmenschen aufge-
baut werden sollte. Ganz unter diesem Zeichen steht dann auch die erste Formen-
zeichnen-Epoche,27 welche die ersten Wochen jedes Erstklässlers bestimmt. Hier ste-
hen, neben dem Ausdifferenzieren der motorischen Fähigkeiten, auch die zwischen-
menschlichen Beziehungen im Mittelpunkt. Der Lehrer hat Zeit, seine Schüler ohne
Druck und in einer spielerischen Atmosphäre kennenzulernen und zu ihnen eine Be-
ziehung aufzubauen, durch welche das anschließende Lernen (durch ein Vorbild) erst
möglich wird. Im rhythmischen Teil, im täglichen Singen, Flöten und Rezitieren, wird
diese Beziehungsarbeit immer wieder aufs Neue geübt, wird daran gearbeitet, dass das
einzelne Kind zum Teil einer Gemeinschaft wird. Manfred Spitzer ist der Ansicht, dass
die Person des Lehrers dessen stärkstes Medium ist und dass nur derjenige, der von
seinem Fach begeistert ist, der seine Schüler gelegentlich lobt und ihnen anerkennende
Blicke schenkt, deren Belohnungssystem auf Trab bringt. Denn Angst hemmt die
kreativen Prozesse, die beim Lernen wichtig sind, weswegen Kritik im Kunstunterricht
besonders kontraproduktiv ist. Weniger Angst und eine positive Grundstimmung sind
nachweislich dem Lernen zuträglich (vgl. Spitzer 2012, 165). Angstfreies Lernen zielt
auf die guten Gefühle, die ausgelöst werden, wenn neue Informationen erfolgreich mit
bekannten Inhalten verknüpft werden konnten, wenn in der Anwendung deutlich

26 Wer beim Werken mit Holz nicht aufpasst, der schneidet sich schnell mit dem Schnitzmesser in
den Finger oder setzt den Meißel so an, dass ihm sein Werk durch einen Sprung im Holz ausein-
anderbricht. Kinder erleben hier sehr deutlich, dass sie sich auf ihre Arbeit konzentrieren müssen,
damit sie gelingt. Gleichzeitig ist der Weg bis zum fertigen Produkt überschaubar, sodass das er-
zielte Resultat als Motivationsreiz für weiteres Konzentrieren und Üben dienen kann.

27 Im Hauptunterricht von 8 bis 10 Uhr wird ein Thema über mehrere Wochen beibehalten, soge-
nannten Epochen. In der ersten Klasse wechseln sich Formenzeichen-, Rechnen- und Buchsta-
ben-Epoche immer wieder ab. In späteren Schuljahren kommen andere Fächer wie Geschichte
oder Tier- und Menschenkunde mit dazu.

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

103

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


wurde, wie dieses Wissen in der Welt verankert ist und wozu es gebraucht werden
kann.

Das schon vorhin im Zusammenhang mit dem präfrontalen Kortex erwähnte Do-
pamin spielt im Gehirn zusammenfassend in vier funktionellen Systemen eine Rolle:
Erstens regelt es die Sekretion des Hormons Prolaktin, welches u. a. für das Brust-
wachstum und die Milchproduktion bei der Frau nach der Geburt eines Kindes wich-
tig ist. Zweitens spielt es eine Rolle beim Ausführen flüssiger Bewegungen. Ein Mangel
kann zur Parkinson’schen Krankheit führen, zu Zittern und Muskelsteifheit. Auch Be-
lohnung und Motivation werden über ein dopaminerges System gesteuert. Im Nucleus
accumbens regt Dopamin die Bildung von endogenen Opioiden an, deren Ausschüt-
tung ein gutes Gefühl verursacht, während eine Dopaminfreisetzung direkt im Kortex
zu einer größeren Klarheit im Denken führt (vgl. ebd. 177ff.). „Von Bedeutung ist,
dass das Dopaminsystem nur bei Ereignissen oder Verhaltenssequenzen anspringt, die
ein Resultat liefern, das besser als erwartet ausfällt“ (ebd. 181). Tritt im Belohnungs-
system ein Dopaminmangel auf, so kann sich dies in Interesse- und Lustlosigkeit, in
sozialem Rückzug oder einer gedrückten Stimmung zeigen. Eine Überaktivität ist häu-
fig verbunden mit einer Fixation auf zum Teil belanglose Dinge, von denen der Betrof-
fene sich nicht mehr gut lösen kann (ebd. 181 f.). Diese Beschreibung erinnert an Stei-
ners ‚maniakalische‘ und ‚schwachsinnige‘ Kinder, die bereits hinsichtlich der Funkti-
on des orbitofrontalen Kortex (Bewertung und Motivation) erwähnt wurden, und de-
nen er eine Stoffwechselproblematik unterstellt hat (vgl. Steiner GA 317). Einen ande-
ren Weg, diesen Kindern zu helfen sah Steiner in der Bewegung, besonders in der Eu-
rythmie:

„Wenn Sie ein schwachsinniges Kind vor sich haben, so haben Sie die Notwendigkeit,
sein Stoffwechsel-Gliedmaßensystem überzuführen in die Beweglichkeit. Dadurch
wird angeregt sein Geistiges. Lassen Sie es [das eurythmische] R L SI machen, und Sie
werden sehen, wie günstig Sie auf das Kind wirken. Haben Sie es mit einem maniakali-
schen Kinde zu tun, wissen Sie, wie es zusammenhängt mit dem Gliedmaßen-Stoff-
wechselsystem, lassen Sie es MN BP AU machen, und Sie werden wiederum sehen,
wie das auf seinen maniakalischen Charakter zurückwirkt. Wir müssen eben überall
diesen innigen Zusammenhang, der beim Kinde noch da ist, zwischen dem Physisch-
Ätherischen und dem Seelisch-Geistigen berücksichtigen. Dann kommen wir auch zu
den entsprechenden Behandlungsmethoden“ (ebd. 81).

Steiner ging davon aus, dass sich bestimmte Bewegungen und damit auch Körperhal-
tungen günstig auf diese Problematiken auswirken.28 Wille, dessen Antrieb in der An-
throposophie die vom Gefühl bestimmte Motivation ist, kann selbst wieder auf das
Denken und somit das Lernen wirken. Zuerst muss demnach das Gefühl so angespro-
chen werden, dass es über den Willen auf das Denken Einfluss nehmen kann. Wille ist
bereits Tat, Motivation ist der Antrieb zur Tat und kann darum nicht mit diesem als
identisch gedacht werden. Es ist damit das tatsächliche Tun, was wiederum das Den-

28 In der Heileurythmie stehen die einzelnen Buchstaben für bestimmte Qualitäten: Das R steht für
Bewegung und Drehung, das L für das Hineinversetzen in etwas, das M ist ein Ausatmungslaut,
das N leitet zurück ins Intellektuelle, im E und U berührt sich der Mensch in seiner Leiblichkeit
und spürt sich damit selbst, das I und das A wecken auf, und im S wird der Astralleib in eine
lebendige Tätigkeit versetzt (vgl. Steiner Ga 317, 99ff.).

I. Der Mensch als theoretisches Modell

104

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ken bildet, die Anwendung oder das Ergreifen eines Stoffes unter der Voraussetzung,
dass die Aufmerksamkeit auf jenes gerichtet ist.

Richard Davidson bestätigt die Wichtigkeit von Emotionen, wenn er sagt, dass
fast alles, was der Mensch in seinem Leben tut, von Gefühl durchdrungen ist. Für ihn
ist es deshalb nicht erstaunlich, dass Bereichen, denen früher eine rein kognitive
Funktion zugesprochen wurde, heute eine Beteiligung an emotionalen Prozessen zu-
gerechnet wird.

„Es gibt keine klare, eindeutige Trennlinie zwischen Emotion und anderen mentalen
Prozessen. Die Übergänge sind fließend. Dementsprechend spielen so gut wie alle Ge-
hirnreaktionen eine Rolle im Emotionsgeschehen oder werden von Emotionen beein-
flusst, bis hinein in den visuellen und auditiven Kortex“ (Davidson 2012, 149).

Es zeigt sich demnach, dass unsere Haltung zur Welt unsere Gedanken und Emotio-
nen mit prägt, dass der Mensch jedoch gleichzeitig auch in der Lage ist, sich in all je-
nen Punkten zu verändern und dass die Arbeit an einem Bereich sich auch direkt in
anderen Lebensbereichen niederschlägt. Kognition, Emotion und Sozialverhalten sind
damit keine drei verschiedenen Fähigkeiten, sondern bilden zusammen eine Einheit.
Dass diese Verbindung ebenfalls eine Wirkung auf den Menschen als körperliches We-
sen hat, zeigen die Untersuchungen Davidsons, welche den Zusammenhang zwischen
emotionalem Stil und Gesundheit erforschten. Da sich diese Arbeit unter dem Stich-
wort Salutogenese auch mit den gesundheitlichen Aspekten von Erziehung auseinan-
dersetzt, wird auf diese Erkenntnisse im Verlauf der Arbeit hingewiesen.

Eine Beschäftigung mit den neuronalen Grundlagen des Menschen kann zu einer
ganzheitlicheren Sichtweise beitragen. Die Andeutungen auf die von Steiner postulier-
ten anthroposophischen Wirkmechanismen sollen im folgenden Kapitel konkretisiert
werden.

Die Rolle der Leiber im anthroposophischen Selbstmodell

Eine Betrachtungsweise der Anthroposophie geht vom Menschen als einem vierglied-
rigen Wesen aus. Jedes dieser vier Glieder muss sich im Laufe der ersten drei Jahrsieb-
te zu einer Ganzheit zusammenfinden. Dabei steht der Ätherleibt im engsten Verhält-
nis zum physischen Leib, denn anders als der Astralleib und das Ich, welche sich nach
der anthroposophischen Sichtweise im Schlaf aus dem Körper in eine geistige Welt zu-
rückziehen, bleibt dieser beim Schlafen an den materiellen Leib gebunden. Steiner
postuliert nun, dass viele Probleme daraus resultieren, dass die einzelnen Leiber sich
nicht optimal durchdringen können, dass sie zu stark oder zu schwach seien und des-
halb nicht als Einheit zusammen schwingen könnten (vgl. Steiner GA 317; Köhler
2009).

Hier soll nun beispielhaft auf den Ätherleib eingegangen werden, der dazu zu-
nächst in seinem Stellenwert für die Anthroposophie charakterisiert werden muss. Der
Lebenskräfteleib des Menschen wird als dessen persönlicher Teil des Äthers definiert,
den er sich mit der Hilfe seines Engels zunächst als Ätherhülle aneignet. „Der mensch-
liche Ätherleib wird ja aus dem Weltenäther genommen, der durchaus überall vorhan-
den ist. Nun, dieser Weltenäther […] ist in Wirklichkeit der Träger der Gedanken“
(Steiner GA317, 20). Im eigenen Ätherleib ist auch die persönliche Akasha-Chronik

3.3.

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

105

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


eines jeden Menschen enthalten, in welcher beispielsweise seine komplette Reinkarna-
tionsgeschichte aufgehoben ist, aber auch alle die Gedanken und Ideen, die während
seines Lebens in ihm auftauchen.

„Das alles, was überhaupt an […] Gedanken vorhanden ist, ist im lebendigen Zustan-
de im Weltenäther darinnen und wird niemals entnommen aus dem Weltenäther im
Leben zwischen Geburt und Tod, niemals, sondern alles, was der Mensch an lebendi-
gem Gedankenvorrat in sich enthält, empfängt er dann in dem Augenblick, wo er aus
der geistigen Welt heruntersteigt, also sein eigenes lebendiges Gedankenelement ver-
läßt, wenn er heruntersteigt und sich seinen Ätherleib bildet“ (ebd.).

Das geistige Weltgedächtnis, die Akasha-Chronik der Welt, ist das größere Pendant
zum persönlichen Ätherleib. Da dieses Weltenbuch nur von wenigen Eingeweihten,
bisher wahrscheinlich nur von Rudolf Steiner, gelesen werden konnte, ist es sehr
schwierig, über diese Erkenntnisse eine objektive Diskussion zu führen. Steiner geht je-
doch davon aus, dass jeder Mensch dazu befähigt ist, ein spirituelles Bewusstseins
oder die Gabe der Intuition zu entwickeln.

„Die Erweckung der Seele zu einem solchen höheren Bewusstseinszustand kann Ein-
weihung (Initiation) genannt werden. Die Mittel der Einweihung führen den Men-
schen aus dem gewöhnlichen Zustande des Tagesbewusstseins in eine solche Seelentä-
tigkeit hinein, durch welche er sich geistiger Beobachtungswerkzeuge bedient. Diese
Werkzeuge sind wie Keime vorher in der Seele vorhanden. Diese Keime müssen ent-
wickelt werden“ (Steiner GA 013, 251).

Durch das spirituelle Bewusstsein ist der Eingeweihte dazu in der Lage, Geschehnisse
im ganzen Kosmos mitzuerleben. Da die Anthroposophie eine teleologische Sicht auf
den Menschen vertritt, wird das Erreichen dieses Zustands zum Entwicklungsziel der
Menschheit. In Steiners Beschreibung der Weltentwicklungsstufen über die einzelnen
Planetenzustände hinweg wird die Intuition als eine Umwandlung des Bewusstseins
des Menschen auf dem alten Saturn beschrieben, welche er aber erst auf dem Vulkan29

völlig ausbilden wird. Die Weltenmission des alten Saturns war es, am physischen Leib
des Menschen und an dessen Willen zu arbeiten, und auch die Sinnesorgane wurden
hier angelegt. Auf der alten Sonne30 wurde durch geistige Wesen am Ätherleib und am
Gefühl gearbeitet, auf dem alten Mond31 entstanden der Astralleib und das Denken
(vgl. Steiner GA 013, 115ff.). Die Leiber des Menschen sind in der Anthroposophie auf
vielfältige Weise verknüpft, sodass Krankheiten fast immer als Symptome betrachtet
werden, welche auf eine Problematik in den geistigen Bereichen hindeuten.

Rudolf Steiner behauptet in seinem Heilpädagogischen Kurs, geistig schwächere
Kinder hätten ihren Ätherleib nicht gut organisiert, er sei vielleicht in manchen der

29 Als Vulkan wird die siebte und letzte Verkörperung unseres Planetensystems in ferner Zukunft
bezeichnet. Die gegenwärtige Erde ist die vierte Verkörperung. Die dritte war der alte Mond, die
zweite die alte Sonne, und der alte Saturn gilt als die erste Verkörperung. Jeder Zustand bietet der
Menschheit eine weitere Entwicklungsmöglichkeit. Diejenigen, die den vorgesehenen Zustand
nicht erreichen, bleiben bei einer neuen Inkarnation der Erde an den alten Zustand gebunden,
sind dann auch nicht mehr wirklich Teil der Gemeinschaft (vgl. Steiner GA 013).

30 Auf der alten Sonne entstand ebenfalls das Drüsensystem; dieses besteht aus den durch den
Ätherleib umgewandelten alten Sinnesorganen des Saturns. Diese Gedanken spielen eine Rolle in
der anthroposophischen Diagnostik und Heilkunde, weswegen sie hier kurz Erwähnung finden.

31 Auf dem alten Mond entstand das Nervensystem.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

106

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


drei Bereiche (Kopf, Brust, Gliedmaßen) gut entwickelt, in anderen jedoch nicht (vgl.
Steiner GA 317, 23). Dies resultiert nach Steiners Auffassung aus der Überlegung, dass
das Neugeborene zunächst eine Ätherhülle umgibt, sodass der von den Eltern vererbte
physische Leib von dieser individuellen Substanz noch gar nicht durchdrungen ist.
Erst im ersten Jahrsiebt wandelt sich die Ätherhülle in den Ätherleib um. Aus diesem
Grund werden auch die Kräfte, die diesen Prozess begleiteten, erst nach der Voll-
endung desselben frei und können genutzt werden. Dass der Ätherleib den Körper
vollständig individuell durchgearbeitet hat, zeigt sich nach Rudolf Steiner am Hervor-
brechen der zweiten Zähne. Die durch die Veranlagung mitgebrachten Milchzähne ge-
ben den Raum frei für das je individuelle Gebiss. Die Aufgabe des Lehrers besteht nun
darin, durch seinen Astralleib auf den Ätherleib dieser Kinder zu wirken. Es ist jeweils
das nächst höhere Wesensglied, was auf das darunterliegende wirkt: Auf den physi-
schen Leib wirkt der Ätherleib, auf diesen der Astralleib; auf den Astralleib wirkt wie-
derum das Ich und auf dieses das Geistselbst (Manas). Ist das Problem eines Men-
schen einem jeweiligen Teil seiner selbst zugeordnet, muss der therapeutisch wirkende
Erzieher an seinem eigenen, nächst höheren Wesensglied arbeiten, um eine heilende
Wirkung beim anderen zu erzielen. Aus einem genauen Erkennen der Situation (Dia-
gnose) resultiert nach Steiner zwangsläufig auch eine geeignete Therapie (vgl.
ebd. 42). Der Mensch kann seine Leiber zu Manas, Buddhi und Atma umwandeln, sie
durch sein Ich verwandeln und somit in einen anderen Bezug zu seinen einzelnen We-
sensgliedern treten.32 Dieser Herausforderung sollte sich nach dem anthroposophi-
schen Verständnis im Besonderen der Lehrer stellen, da seine Aufgabe neben der Wis-
sensvermittlung vor allem darin besteht, das Kind in seiner Entwicklung zu begleiten
und zu unterstützen. Heute wird die therapeutische Wirkung des Waldorfunterrichts
besonders durch das Thema Inklusion aktuell, da viele Waldorfschulen mit diesem
Konzept arbeiten, auch ohne dass sie explizit als inklusive Schule gekennzeichnet wä-
ren. Der Lehrer wird damit in seiner Rolle als Heiler besonders gefordert, muss sein
Selbst damit in jedem Bereich wirkmächtig werden lassen.

Im Heilpädagogischen Kurs untersucht Steiner nun verschiedene Kinder gemäß
ihrer Problematik und schaut sich dazu zunächst ihr Erscheinungsbild an. Für Steiner
durchwirkt der Ätherleib den Körper des Kindes und trägt damit zur Entfaltung der
physischen Individualität bei. Ähnelt das Kind noch sehr lange seinen Eltern, so
schließt Steiner auf ein Problem in diesem Durchdringungsprozess.

„Die vererbten Eigenschaften treten deshalb hervor, weil die Individualität zu schwach
war, sie zu überwinden, um in ihrem Sinne nach dem Karma zu arbeiten. Deshalb er-
scheint der eigentliche Karmaimpuls übertönt von dem, was als vererbte Eigenschaften
herauskommt“ (ebd. 28).

Da jeder Mensch jedoch das durchleben sollte, was er als eigenes Karma in sich trägt,
besteht die Rolle des Lehrers darin, diese willentliche Durcharbeitung des Vererbten
auch zu gewährleisten. Die Arbeit des Lehrers besteht in seiner seelischen Wirkung

32 „Der Mensch steht heute nicht so zu seinem astralischen Leib, Ätherleib und physischen Leib,
wie er zu seinem Ich steht. In diesem Ich ist er drinnen. Es ist ihm unmittelbar das nächste, dem
er gegenübersteht. Zu seinem astralischen Leib wird er erst so stehen, wenn er ihn zum Manas
umgewandelt hat, und zu seinem Ätherleib erst, wenn er ihn zur Budhi umgestaltet, wenn er ihn
von seinem Ich aus zu einem Göttlichen entwickelt hat. Wenn das Ich auch zuletzt entstanden ist,
es ist doch das, worin der Mensch lebt“ (Steiner GA 107, 122).

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

107

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


auf die Wesensglieder seiner Schüler. Dabei ist es wichtig, das schwache Kind nicht
einfach zu bedauern und ihm das Leben zu erleichtern, vielmehr gilt es zunächst,
wirkliches Interesse für dieses aufzubringen, dann dessen Schwäche exakt wahrzuneh-
men, zu verstehen, worin das Problem besteht (z. B. in einem verkümmerten Äther-
leib), und in einem letzten Schritt das durch die Problematik verursachte innerliche
Erleben des Kindes mitzufühlen (vgl. ebd. 34 f.). Erst dadurch entsteht im Erzieher die
heilende Haltung zum Kind, die richtige Seelenverfassung, die bedeutender ist als ein-
mal festgelegte Praktiken. Denn dann wird der Erzieher „alles übrige mehr oder weni-
ger richtig besorgen. Denn […] Sie glauben gar nicht, wie gleichgültig es im Grunde
genommen ist, was man als Erzieher oberflächlich redet oder nicht redet, und wie
stark es von Belang ist, wie man als Erzieher selbst ist“ (ebd. 35). Der wahrhaft anthro-
posophisch arbeitende Lehrer hat demnach kein Repertoire an möglichen Handlun-
gen bereit, sondern arbeitet an sich selbst in der Hoffnung, dass er dann das Richtige
für das Kind tun werde. Dass es sehr wichtig ist, einem Menschen nicht herablassend
zu begegnen, ihn nicht innerlich zu stigmatisieren und ihm Achtung entgegenzubrin-
gen, dürfte außer Frage stehen, doch bleibt bei diesen sehr vagen Vorgaben eine Eva-
luation der vorgefundenen Praktiken ohne Aussagekraft für das Handeln anderer Leh-
rer. Es könnte lediglich ein Bild davon gezeichnet werden, was gerade zu dem Zeit-
punkt an jenem Ort gearbeitet wurde, jedoch keine Aussagen über zukünftige Prakti-
ken an anderen Kindern oder Schulen gemacht werden. Die Anthroposophie ist, wie
schon erwähnt, davon überzeugt, dass die Menschen sich finden werden, die mitein-
ander etwas zu erleben haben.33 Aus dieser Überzeugung heraus muss jeder Lehrer
selbst fühlen, was er als Unterricht in die Klasse trägt.

Trotz der Betonung auf die je besondere Situation gibt es Erscheinungen an Kin-
dern, die auf eine immer ähnliche Art wieder und wieder auftreten. So machte Steiner
darauf aufmerksam, dass eine Schwierigkeit im Verhältnis zwischen physischem Leib
und Ätherleib besonders Unwohlsein im Menschen auslösen müsse, da dieses durch
alle Schlafzustände hindurchgehe, sodass auch während der Nacht keine Linderung
eintreten könne (vgl. ebd. 43). Unter dem Stichwort Vitalität versucht Michael Ran-
dolph, dieses von Steiner als Ätherleib beschriebene Phänomen anders zu beleuchten.
In der Tradition von William Reich geht Randolph von Panzerungen aus, von „ring-
förmigen Schichten aus straff gespannter Leblosigkeit“, welche zu einem Verlust von
Vitalität, von Lebendigkeit führen (Randolph 2007, 470). Unter Vitalität wird hier eine
Eigenschaft des ganzen Organismus in Beziehung zu seinem unmittelbaren Lebens-
horizont verstanden, also keine gesonderte Substanz, die dem leblosen Körper hinzu-
addiert wird, wie das beim Ätherleib der Fall zu sein scheint. Um das Phänomen der
Vitalität genauer in den Blick zu bekommen, sucht Randolph nach dessen Wurzeln
und findet sie in den zwischenmenschlichen Bindungsprozessen. Vitalität entwickelt
sich beispielsweise bei der wechselseitigen Bindung zwischen der Mutter und ihrem

33 Dies ist auch der Grund, warum kaum Angaben dazu gemacht werden, wie beispielsweise mit
unruhigen Klassen oder schwierigen Eltern umgegangen werden kann. Eine bevorzugte Antwort
auf solche Fragen lautet, dass diese Probleme nicht auftauchen werden, wenn die für einen vor-
bestimmte Klasse gefunden wäre. Dann wisse der Lehrer aus sich heraus, wie mit der Herausfor-
derung umzugehen wäre. Könne er das nicht, so hätte er vermutlich die falsche Klasse, wäre vor-
her nicht in sich gegangen, hätte seinem Schicksalssinn zu wenig und dem Kognitiven zu sehr
vertraut.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

108

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Säugling. „Mehr als das über bloße Imitation hinausgehende Spiegeln sind es die über
Blicke vermittelnden Transaktionen zwischen einer Mutter und ihrem […] Kind, die
dessen Wachstum, Lebendigkeit und zunehmend verfeinerte Position im Kontext sei-
ner Welt enorm befördern“ (ebd. 471). Vitalität entsteht bei liebender Zuwendung
dann, wenn der andere wahrgenommen wird in seiner Einzigartigkeit. Dieses mitfüh-
lende Wahrnehmen wurde bei Steiner zur Voraussetzung im Umgang mit den Kin-
dern; als Übung hierzu wird vorgeschlagen, dass der Lehrer sich jeden Abend kurz an
jedes einzelne seiner Kinder erinnert, was es den Tag über gemacht hat, welche Klei-
dung es trug und in welcher Stimmung es war. Diese Herangehensweise ist nicht un-
beschwerlich, da sie zunächst viel Zeit in Anspruch nimmt, aber die dadurch generier-
te Haltung des Lehrers zu seiner Klasse mag sich positiv auf die Bindungsprozesse und
damit auf die Vitalität ausüben. In dem Sinne scheint es begreiflich, wenn Steiner er-
klärt, auf den Ätherleib könne vonseiten des Lehrers mit dem Astralleib gewirkt wer-
den. Denn die Gefühle, die der Erwachsene von seiner Seite her ausbildet und den
Schülern entgegenbringt, zeigen ihre Wirkung in deren Vitalität.

Auch Gerald Hüther hat sich mit der Liebe beschäftigt und sieht in ihr die Kraft,
die einzelne Menschen oder Gruppen zusammenhält, durch die sie sich als eine Ein-
heit erleben (vgl. Hüther 2012 [2]). Evolutionsgeschichtlich hat die Liebe aus den lo-
ckeren Familienstrukturen der Jäger und Sammler feste Clans gebildet, die ihr Leben
gemeinsam auf ein Ziel hin ausrichteten. Diese gesellschaftlichen Beziehungen be-
stimmten somit darüber, wie die Menschen ihr Gehirn benutzten, welche Gedanken
die Strukturen des Gehirns mitgestalteten. Waldorfklassen sind nach einer ähnlichen
Struktur aufgebaut; der Klassenlehrer wird zum Kapitän seiner Mannschaft, und die
mehrfach jährlich stattfindenden Feste und Monatsfeiern tragen dazu bei, dass sich
die Eltern und Schüler stark mit der Schule identifizieren. Es ist damit nicht verwun-
derlich, dass man sich in der Waldorfpädagogik und in der Anthroposophie häufig auf
den Begriff der Liebe beruft – der Liebe zu Gott, zur Welt oder zu den Mittmenschen.

Wer den Gedanken Gerald Hüthers folgt, dass sich die Heranwachsenden in der
frühen Menschheitsentwicklung mit den Zielen, Wünschen und Vorstellungen ihrer
Gruppe durch erzählte Überlieferungen identifiziert haben (vgl. ebd. 15 f.), dem er-
schließt sich die Methode, welche an Waldorfschulen angewendet wird, um (trotz
einer eigenwilligen Interpretation der Welt) als Gruppe zusammenzuhalten. Der Wal-
dorfunterricht bietet eine Fülle von kulturellen Erzählungen: Märchen, Legenden,
Weltentstehungsgeschichten der verschiedenen Völker sowie deren Sagen bilden den
Hintergrund für die Geschichtsepochen. Durch die über lange Zeit gleichbleibenden
Gedichte und Lieder sowie durch den Lehrplan, der immer wieder besondere Über-
gangsrituale34 vorsieht, werden die Kinder in einem Sinn erzogen, der in ihnen ein
Gefühl der Verantwortung für das Wohl der Gemeinschaft wachsen lässt. Die Men-
schen werden in ihrer Fähigkeiten bestärkt, Teil eines Ganzen zu sein, das aufeinander
wirkt und harmonisch zusammenschwingt. „Wenn wir die Tendenz, in Resonanz zu
treten, als ein universelles Prinzip erkennen, dann ist die Liebe Ausdruck und Ziel die-
ses Prinzips“ (ebd. 64). Nicht nur in der Physik findet sich nach Hüther die Resonanz,

34 Beispiele für diese rituell gestalteten Übergänge sind die Hausbauepoche, das Privileg der Viert-
klässler, am Johannisfest über das Feuer springen zu dürfen, in der Neunten Pate der neuen ers-
ten Klasse zu werden oder die Teilnahme an den diversen großen und kleinen Theateraufführun-
gen.

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

109

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


sondern auch im zwischenmenschlichen Bereich. Ein interessantes Forschungsfeld,
das mit dieser Idee im Zusammenhang steht, findet die Anthroposophie im Thema
Herzratenvariabilität:

„Die Variabilität des Herzschlags (HRV) wurde in den letzten 15 Jahren als ein we-
sentlicher Indikator für Gesundheit und Krankheit untersucht. Das Herz schlägt nicht
taktförmig, sondern innerhalb weniger Sekunden mal schneller, mal langsamer, je
nach körperlicher, aber auch nach psychischer Beanspruchung. Dass es so variabel ist,
ist ein Zeichen von Gesundheit“ (Hueck 2012).

Das Herz schwingt mit und bleibt nicht stoisch im gleichen Takt wie ein Metronom.
Stress kann diese Flexibilität des Herzrhythmus beeinträchtigen, was verschiedene
Krankheiten fördern kann.

„Bei dauerndem Stress reduziert sich die Schwingungsfähigkeit des Herzens unter der
Daueraktivität des Sympathikus. Gestresste Menschen erfahren selbst im Schlaf wenig
Erholung, weil die vegetativen Funktionen auch dann noch vom Sympathikus domi-
niert werden. Auch Depressionen und chronische Krankheiten wie Bluthochdruck,
Herzrhythmusstörungen, Herzinfarkt und Diabetes gehen mit einer verringerten HRV
einher“ (Hueck ebd.).

Eine langsame und tiefe Atmung übt einen gesunden Einfluss auf die HRV aus, da sie
verstärkend und rhythmisierend auf die Schwingungsfähigkeit des Herzens wirkt (vgl.
ebd.). Gemeinsame Erlebnisse müssen keine Resonanz zwischen den Menschen ent-
steht lassen, aber die Hinweise verdichten sich, dass gemeinschaftlich ausgeführte
Praktiken die Psyche bereichern und stärken, was auch die körperlichen und geistigen
Fähigkeiten mit beeinflusst.

„Die pathologischen Erscheinungen treten nur in Beziehung eines Menschen zu ande-
ren auf, als Störung einer sozialen Situation, genauer gesagt: seines Einbezogenseins.
Die sog. seelischen oder geistigen Störungen lassen sich samt und sonders als Störung,
als Zerfall oder gar als Entzug des ‚Zwischen‘ verstehen“ (Marcel 1985, 25).

Die Liebe ist heute kein Feld der Religion oder der esoterischen Literatur mehr, viel-
mehr ist sie in ihrem Ausdruck Teil der neurologisch-psychologischen Forschung ge-
worden. Zum einen beinhaltet sie als Liebesfähigkeit die Möglichkeit, andere wohlwol-
lend betrachten zu können, gleichzeitig jedoch auch, selbst durch sich oder andere so
gesehen zu werden. Liebevolle Zuwendung wirkt sich auch auf hormoneller Ebene aus.
Stress (und mit ihm der Cortisolspiegel) wird vermindert, und Okzitozin lässt sich
vermehrt feststellen. Auf den konkreten Fall angewendet, obliegt es damit dem Klas-
senlehrer, eine liebevolle Beziehung zu seiner Klasse aufzubauen. Als Voraussetzung
dafür scheint es zwingend zu sein, dass er zunächst ein gutes Gefühl für sich selbst
entwickeln muss, denn nur die Liebe zu sich selbst kann die Grundlage für die Liebe
zu anderen bilden. Dieser alte Gedanke findet sich bereits in der Thora, im 3. Buch
Moses (Lev. 19, 18 EU), sowie bei Matthäus als Liebe deinen Gott und deinen Nächsten
wie dich selbst (vgl. Matthäus 22,37-39). Ein Großteil der Wirkung des Waldorfunter-
richts besteht somit in der Beziehungsarbeit. Die konkrete Ausgestaltung dieser Bezie-
hung obliegt dem einzelnen Lehrer, wobei der Lehrplan viele Fächer vorsieht, die Ge-
legenheit bieten, sich gegenseitig auf ganz unterschiedliche Weise wahrzunehmen. Der
Zeugnisspruch, welche der Lehrer am Ende jedes Schuljahres für jedes einzelne Kind
persönlich dichtet oder findet, kann als eine institutionalisierte Form dieser Idee be-

I. Der Mensch als theoretisches Modell

110

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


trachtet werden. Der Mensch sollte als Ganzes gesehen werden, die Differenz zwischen
Haben und Sein muss aufgelöst werden, damit sich das Subjekt nicht mehr wie ein Be-
fehlshaber dem Körper gegenüberstellt und ihn zum Dienen zwingt, sondern sich ein-
fühlsam in ihn einwohnt. Der Zeugnisspruch geht auf das Kind im Jetzt ein und weist
ihm einen Weg in die Zukunft (vgl. Müller 1995).

Das zweite Jahrsiebt ist damit geprägt vom Gefühl und verschiedenen Praktiken
der Harmonisierung. Im dreigliedrigen Menschen unterscheidet Steiner zwischen drei
Systemen, dem Stoffwechsel-Gliedmaßen-System, dem Nerven-Sinnes-System und
dem rhythmischen System, welches im Brustmensch zu finden ist und sowohl die At-
mung wie auch den Blutkreislauf und das Herz mit umfasst. Letzteres ist mit dem Be-
griff der Liebe aufs engste verbunden. Dass das Herz als Wohnstatt der Gefühle gilt,
wird in Ausdrücken ersichtlich wie: Das geht mir ans Herz; mir geht das Herz vor Freu-
de auf oder das Herz springt mir in der Brust vor Glück (vgl. Betz 1991, 72ff.). An die
Brust als Hülle des Herzens wird ein Freund gedrückt, und kleine Kinder werden auf
sie gelegt, damit sie, geschaukelt vom Auf und Ab des Brustkorbs und vom gleichmä-
ßigen Herzschlag, beruhigt in den Schlaf finden. Das Herz wird beschrieben als Ort,
an dem zwischen Leib, Seele und Geist vermittelt werde, als einem Mittelbereich, an
dem der Geist ins Blut gehe und dieses Organische seinerseits in Geistnähe komme,
um verwandlungsbereit zu werden. „Das Herz wehrt also der Neigung, sich nur als
Triebwesen zu verstehen, ebenso wie es vor einer blutleeren Spiritualisierung bewahrt“
(ebd. 75). Schon in den alten Kulturen wie in Ägypten kam dem Herzen eine besonde-
re Bedeutung zu. Das Herz galt als Sitz der Freude und der Trauer, war aber auch die
Heimat des Willens und des Gedächtnisses, der Weisheit, der Denkfähigkeit sowie des
Gewissens und der Liebesfähigkeit (vgl. ebd.).

„Das Herz kann springen und tanzen, aber es kann auch verzagt sein, der Gram kann
es zernagen – und dann wieder lacht uns das Herz im Leib. Immer berufen wir uns auf
unser Herz, wenn wir sagen wollen, wie es um uns steht“ (ebd. 76).

Der Mensch drückt in körperbezogenen Ausdrücken sein Empfindungsleben aus,
fühlt Seelisches im Leib. Der Körper sagt oft etwas über die emotionale Empfindlich-
keit aus, was einem selbst noch nicht ins Bewusstsein gekommen ist (vgl. ebd. 23). Der
Klassenlehrer der Waldorfschule kann sich dieses Wissen über den Körper als sichtba-
re Seele zunutze machen, indem er den Leib der Kinder wahrnimmt und ebenso we-
nig blind für seinen eigenen Leib bleibt. So spürt der Lehrer die warmen Hände seiner
Schüler, wenn sie durch den Unterricht ins Tun gekommen sind, ebenso wie die kalten
Finger derjenigen Kinder, welche sich den Stoff nicht durchs Herz haben gehen lassen.
„Das Kind entdeckt sich und die Welt durch Bewegung, es eignet sich seine Umwelt
über seinen Körper und seine Sinne an“ (Zimmer 2012,16). Lernen ist damit keine rei-
ne Kopfsache, sondern geht durch den ganzen Leib. Der Wärmeorganismus ist für
Steiner mit dem Ich verbunden, und so durchfließt das Ich mit Hilfe des Blutes alle
Teile des Menschen.

Auf den Gedanken der alten Ägypter aufbauend, dass das Herz der Sitz des Ge-
dächtnisses sei, soll hier eine besondere Form dieses Erinnerungsvermögens betrach-
tet werden, die in Waldorfschulen sehr gepflegt wird – die Gewohnheit. Die Zeit hin-
terlässt Spuren an jedem Körper, sichtbare Alterserscheinungen, Sorgenfalten, Lach-
fältchen, aber auch Gewohnheiten prägen den Leib und das soziale Verhalten. Pierre
Bourdieu untersuchte Gewohnheiten der Menschen und prägte den Begriff des Habi-

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

111

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


tus (vgl. Bourdieu 1987, 277ff.). Beim Habitus handelt es sich um verinnerlichte
Handlungsmuster, um die Art und Weise, wie das Subjekt seine Welt sieht, nach wel-
chem Muster es handelt, welchen Dingen es eine hohe Bedeutung zuspricht und wel-
che es als unerheblich betrachtet. Der jeweilige Habitus bestimmt somit das ganze Le-
ben, da es sehr schwer ist, die Grenzen der Gewohnheit zu überschreiten. Jeder
Mensch hat quasi seinen eigenen, individuellen Habitus und doch ist er dem anderer
so ähnlich, dass Klassen des Habitus gebildet werden können. Die Mitglieder einer
solchen Klasse zeichnen sich durch einen ähnlichen Geschmack aus, sie präferieren
beispielsweise die gleiche Art von Musik oder Kunst, haben die gleichen Sprechge-
wohnheiten oder gestalten ihre Freizeit in ähnlicher Weise. Oft ist einem dieser Um-
stand selbst nicht bewusst, obwohl sich von außen im Verhalten immer die gleichen
Muster erkennen lassen; es handelt sich demnach um gruppenspezifische, in das Be-
wusstsein eingeschriebene Handlungsmuster (vgl. Feldmann 2005, 53).

„Kern des Habitusbegriffs ist die Tendenz, ähnlich zu handeln. Der Habitus ist eine
Art psychosomatisches Gedächtnis. In ihm sind frühe Handlungsweisen gespeichert,
die in ähnlichen Situationen abgerufen werden. Das heißt, der Habitus ist eine Ten-
denz, so zu handeln, wie man es einmal – insbesondere beim ersten Mal – gelernt hat“
(Rehbein 2006, 90).

Dies bedeutet, dass der Habitus erlernt, der Mensch habitualisiert wird. Habitude be-
deutet im Französischen Gewohnheit, Habitus meint damit ein Handeln aus Gewohn-
heit. Diese das Verhalten prägende Gewöhnung ist vergleichbar mit einem durch Wie-
derholung entstandenen Muster, das in einer jeweils spezifischen Situation schnell ab-
gerufen werden kann. Der Habitus ist ein inkorporiertes Verhaltenswissen, vergleich-
bar einer Fertigkeit, welche ohne kognitive Aufmerksamkeit in den Körper übergegan-
gen ist. Anhand von Bourdieus Überlegungen wird erkennbar, wie prägend die soziale
Umwelt für den Menschen ist. Umwelt ist nun auch das Klassenzimmer oder das Be-
nehmen des Lehrers. Die Art, wie über die Welt geredet oder gedacht wird, findet in
der Schulgemeinschaft eine gemeinsame Basis, verwandelt die Umwelt jener Gruppe
in eine gemeinsame Welt. Alles Leben in dieser Gemeinschaft wird somit Teil des Ha-
bitus der Kinder, wird für sie zu einer Selbstverständlichkeit. Steiner macht darauf auf-
merksam, dass es sehr schwierig sei, Gewohnheiten zu verändern, und gibt den Rat,
ab und zu seine Handschrift zu variieren. Die Arbeit an der Gewohnheit ist für ihn
geistige Arbeit an der Verwandlung der Wesensglieder. Für ihn hat das Habituelle je-
doch noch eine weitere Aufgabe: das Prägen von guten Gewohnheiten, die fürs Leben
wirken. Regelmäßigkeiten helfen dem Kind, „seinen Willen und damit auch seine Er-
innerungskraft in Ordnung“ zu bringen (Steiner GA 293, 122). Der Mensch wirkt
durch Gewohnheiten, die er bewusst verrichtet auf seinen Willen. Gleichzeitig bildet
sich durch diese jedoch auch sein Selbstverständnis und lässt ihn sich teilhaftig an
einer Gemeinschaft empfinden.

Die Waldorfschule legt besonderen Wert darauf, dass sich verschiedene Unter-
richtsteile tagtäglich wiederholen, der Morgenspruch, das Aufsagen des Zeugnisspru-
ches, die Gliederung des Unterrichts in drei unterschiedliche Teile und nicht zuletzt
die Begrüßung durch den Lehrer. Allmorgendlich wird jedes Kind einzeln vom Lehrer
mit einem Händedruck begrüßt, wodurch sich ein weiterer sozialer Aspekt des Klas-
sengeschehens offenbart. Bei dieser Begrüßung berühren sich die sensiblen Handin-
nenflächen der beiden Akteure. Die Hand wird leicht gedrückt, der Lehrer richtet sei-

I. Der Mensch als theoretisches Modell

112

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ne Aufmerksamkeit auf den Tonus und die Wärme der Hand. Er versucht, das Kind als
leibliches Wesen zu erkennen, schenkt ihm zu Beginn des Unterrichts diesen Moment
der Intimität, der Aufmerksamkeit, die nur allein zwischen diesen beiden Menschen
herrscht. Das Kind wird in seiner Erwartungshaltung für den beginnenden Unterricht
wahrgenommen. Helmut Milz schreibt, der häufigste taktile Kontakt in unserer heuti-
gen Gesellschaft sei die Geste des Händedrucks.

„Sie wird bei formellen Kontakten wie Begrüßung, Abschied, Ausdruck von Beileid
oder Bekräftigung von Abmachungen und Verträgen angewandt. Sie soll ausdrücken,
dass man sich in respektvoller, freundschaftlicher und friedlicher Absicht die Hand
zum Austausch reicht“ (Milz 1994, 26 f.).

Wir reichen jemandem die Hand oder nehmen jemanden an der Hand und meinen
damit, dass der andere Mensch für uns wichtig wird, dass wir ihm in seinem Leben
unterstützen wollen. Der Händedruck ist ein sich gegenseitiges Wahrnehmen der Kör-
per, durch welches sich gleichzeitig beide Partner offenbaren und Erwartungen anein-
ander richten, denn wir können nichts und niemanden berühren, ohne dass auch wir
berührt werden. Diese taktile Geste hat somit einen direkten Bezug zu unserem Ich-
Sinn, indem wir durch den Händedruck versuchen, das Ich des anderen zu erspüren
und ihm zu zeigen, dass wir ihn als solches auch erkennen, zeigen wir uns dem ande-
ren selbst in unserer Ichheit (vgl. Teil II). In der Klassenlehrerzeit stehen das Gewohn-
heitswissen, die Regelmäßigkeit und der Rhythmus im Mittelpunkt. Als Therapie bie-
tet sich damit immer der Versuch an, durch eine klare Struktur die Gewohnheiten der
Schüler zu erziehen, in ihnen einen inneren Rhythmus zu provozieren, der sich dann
bildend auf den ganzen Menschen ausdehnt. In dem Sinne ist es falsch, die ersten
20 Minuten des Schulunterrichts als rhythmischen Teil zu bezeichnen, richtiger wäre
es zu sagen, dass das Rhythmische oder Harmonisierende durch den ganzen Unter-
richt hindurch wirkt, jedoch in immer verwandelter Weise.

Die Wahrnehmung des Menschen als drei- oder viergliedriges Wesen führt zu
einer Differenzierung verschiedener Praktiken und Beobachtungen. Der Umgang be-
rücksichtigt oft einen spezifischen Aspekt des Menschen, versucht auf verschiedenste
Weise auf die einzelnen Wesensglieder zu wirken. In der Sinneslehre wird eine weitere
Einteilung vorgenommen, welche die einzelnen Sinne je einem der drei Bereiche Wol-
len, Fühlen und Vorstellung/Denken zuordnet. Dadurch ergeben sich verschiedene
Handlungsmöglichkeiten, die über die vage Vorgabe des Liebens hinausgehen.

Die Lehre von den unterschiedlichen Leibern und ihrer jeweiligen Erhebung auf
eine höhere Stufe (innere, lebendige Zeit; Ausbildung eines Jetzt; Bewusstsein in einem
Zeitstrom) können als Versuch Steiners verstanden werden, die Bedingungen zu cha-
rakterisieren, die es bedarf, damit ein Selbst überhaupt entstehen kann. Durch die un-
terschiedlichen Einteilungen versucht er, Standpunkte zu dem Phänomen einzuneh-
men, wodurch erst Handlungsoptionen entstehen konnten. Steiner schlägt beispiels-
weise vor, auf die Wärme in den Gliedmaßen zu achten, um zu erkennen, ob das Ich,
welches mit dieser in Verbindung gebracht wird, den Körper auch durchdringen kann.
Auch empfiehlt er Gleichgewichtsübungen für Epileptiker, da ihr Astralleib und ihre
Ich-Organisation nicht genügend mit dem physischen Leib und dem Ätherleib zusam-
menarbeiten würden. Diesen Kindern geht durch ihre Bewusstlosigkeit immer wieder
das Jetzt und damit auch ein Teil ihres biografischen Selbst verloren. Lebendigkeit
(Ätherleib) und erlebte Gefühle (Astralleib) arbeiten nach diesem Verständnis nicht

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

113

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


zusammen, sodass der Gleichgewichtssinn diese Balance stärken könnte und für
Wachheit sorgen würde. Auf diese Weise verbindet Steiner die Wesensglieder und die
möglichen Problematiken mit den Wahrnehmungsmöglichkeiten des Menschen.

Die einzelnen Sinne helfen nach der Auffassung der Anthroposophie bei der Aus-
bildung von einem der Teile des Selbst, weswegen Steiner sie auch in willens-, gefühls-
und vorstellungsverwandte Sinne untergliedert. In Anlehnung an die Idee des phäno-
menalen Selbstmodells, welches als Grundlage des Körperselbst bedarf, könnte be-
hauptet werden, dass durch die ersten vier Sinne ein solches als Basis dieses Selbstmo-
dells gelegt würde, durch die weiteren Sinne der Mensch noch ein Gefühlsselbst und
ein Sozialselbst entwickeln würde. Dabei müssten diese drei Formen des Selbst syn-
chronisiert werden, was die Aufgabe des Rhythmischen oder der Harmonisierung wä-
re.

Wie konkret pädagogisch mit den von Steiner postulierten Sinnen gearbeitet wer-
den kann und welche Empfindungsqualitäten mit ihnen einhergehen, wird in Teil II
näher beleuchtet. Den Ausgang bildet damit der Mensch als leibliches Sinneswesen,
das bedeutet, die zunächst gefundenen Dimensionen der Zeitlichkeit werden als Ein-
heit betrachtet, sodass das Selbst als Substanz, der Reinkarnationsgedanke und das
Karma ins Abseits gerückt werden. In Teil III wird auf die Wirkmechanismen des Wal-
dorfunterrichts noch einmal vertiefend eingegangen.

I. Der Mensch als theoretisches Modell

114

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Der Mensch als leibliches Sinneswesen

„Der Körper gehört ganz zu meinem Wesen und bildet einen wichtigen
Teil von ihm; deshalb ist es nur recht, wenn man dem Bau und den Funk-
tionen des Körpers die entsprechende Beachtung schenkt. Die Lehre, wel-
che unsere zwei Wesensteile scheiden und voneinander trennen will, hat
sicher unrecht; es kommt im Gegenteil darauf an, sie wieder richtig zusam-
menzukoppeln und miteinander zu verbinden: von der Seele muss ver-
langt werden, nicht, dass sie sich abseits hält, sich nur mit sich selbst be-
schäftigt, auf den Körper herabsieht und nichts mit ihm zu tun haben will
[…], sondern dass sie gemeinsame Sache mit ihm macht, ihn durchdringt,
ihn liebt, ihm hilft, ihn leitet, ihn berät, ihn erhöht, ihn an der Hand
nimmt, wenn er einen Irrweg geht, kurz, sich ihm vermählt und ihm dient
wie ein Gatte dem anderen, damit sie nicht unabhängig voneinander und
im Gegensatz zueinander nach außen wirken […]“ (Michel de Montaigne
2005, 244 f.).

Der Gedanke, der hier von Michel de Montaigne in Worte gefasst wird, zeigt auf, dass
der physische Körper nicht ohne seine geistigen und seelischen Attribute gedacht wer-
den kann. Der Mensch als leibliches Wesen verfügt über die Sinne, durch welche er die
Welt in ihrem qualitativen Gehalt wahrnehmen kann. Damit wird die Beschaffenheit
des Leibes zur Bedingung der menschlichen Erkenntnismöglichkeit. Immanuel Kant
erklärte bereits 1787 in der Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft,
dass die Zukunft von einem radikalen Umdenken hinsichtlich der Erkenntnismöglich-
keit ergriffen werden müsse:

„Bisher nahm man an, alle unsere Erkenntnis müsse sich nach den Gegenständen
richten; aber alle Versuche, über sie a priori etwas durch Begriffe auszumachen, wo-
durch unsere Erkenntnis erweitert würde, gingen unter dieser Voraussetzung zu nichte.
Man versuche es daher einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik damit
besser fortkommen, daß wir annehmen, die Gegenstände müssen sich nach unserem
Erkenntnis richten, welches so schon besser mit der verlangten Möglichkeit einer Er-
kenntnis derselben a priori zusammenstimmt, die über Gegenstände, ehe sie uns gege-
ben werden, etwas festsetzen soll“ (Kant 1974, 25).

Die sinnlich wahrnehmbaren Dinge werden damit an die Möglichkeit der Wahrneh-
mung geknüpft. Das Zusammenspiel zwischen Empirie und Ratio liefert ein Bild der
Welt, wie sie dem Menschen erscheint. Im Begriff der Leiblichkeit, der als ein verkör-
pertes Pendant dieser Idee betrachtet werden kann, vereinigt sich die Erscheinungs-
form der Dinge mit der Erlebnisform des Menschen, denn die qualitativen Erlebnisse
werden durch die jeweilige Art der Leiblichkeit bestimmt. Thomas Nagel verdeutlichte
in seinem berühmten Artikel Wie ist es, eine Fledermaus zu sein (1974), dass es un-
möglich sei, zu wissen, wie es sich anfühle die Welt mit den Sinnesorganen einer Fle-
dermaus zu erleben (vgl. Nagel 1981, 261ff.). Somit ist die Frage danach, was das

II. 

115

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


menschliche Wesen ausmacht, auch an die Möglichkeiten seiner Erfahrungen mit der
Welt, in der es lebt, gebunden. Die Welt tritt dem Menschen durch Begriffe entgegen,
die er jedoch ohne sinnliche Erfahrung nicht bilden könnte. Kant machte auf diese Re-
ziprozität aufmerksam, indem er betonte, dass ohne Sinnlichkeit kein Gegenstand ge-
geben wäre, und ohne Verstand könnte keiner gedacht werden. „Gedanken ohne In-
halt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind“ (Kant 1974, 98). Der Mensch
und die über die Sinne wahrgenommene Umwelt gehen damit einen unauflöslichen
Pakt ein. Die Welt als Ganzes könnte als ein Zusammenschluss aller Erfahrungen aller
Lebewesen beschrieben werden, doch gleichzeitig ist sie dies für niemanden im Spezi-
ellen. Es ist unmöglich, diese Ganzheit zu erfassen, da sich die einzelnen Teile ohne
einen spezifischen Blickwinkel überlagern. Die Welt bleibt eine an die jeweilige Leib-
lichkeit gebundene Erlebnisform.

„Wohl wissen wir, daß der uns sinnlich zugängliche Bereich nur ein Ausschnitt aus
den Erfahrungen darstellt. Nur ein bestimmter elektrischer Wellenbereich wird von
der Grenze gegen Ultraviolett als Farbe gesehen, ein angrenzender als Wärme empfun-
den. Wieder andere Bereiche der strahlenden Energie haben, wie die Röntgenstrahlen,
überhaupt keine sinnliche Repräsentation bei gleichwohl intensiver, lebensgefährden-
der Wirkung“ (Plessner 2003, 323).

Allein die Frage was Röte ist, kann nicht beantwortet werden; Röte ist eine Wellenlän-
ge im Lichtspektrum, für den Menschen kann sie jedoch mit einer bestimmten quali-
tativen Erfahrung verbunden sein. Semir Zeki schreibt dazu: „Die Tatsache, dass Farbe
ein Konstrukt, eine visuelle Sprache des Gehirns ist und keine Eigenschaft der physi-
kalischen Welt, kann nicht oft genug betont werden“ (Zeki 2010, 39). Die Farbwahr-
nehmung ist ein angeborenes Konzept, das in der Evolution entwickelt wurde, um an-
kommenden Signalen eine Bedeutung zu verleihen, dabei dürfen diese Konzepte je-
doch nicht immer als starr betrachtet werden, vielmehr müssen sie sich an die Lebens-
bedingungen des Einzelnen anpassen können. In diesem Sinne ist der Leib die feste
Größe der Erkenntnis, welche sich gleichzeitig durch die gemachte Erfahrung verän-
dern kann. Die Welt ist die Grenze, an der sich der Mensch stößt, an der er wach wird.
„Es gibt kein Sich-Durchdringen wie beim Mischen von Flüssigkeiten und Gasen, nur
äußeres Anstoßen und Berühren“ (Kranich 2003, 77). Wir sind ein Körper unter Kör-
pern, aber erst dem Leib als lebendig-beseeltem Körper wird dieses doppelte Verhält-
nis von Berührung und Grenze zum Problem und zur Chance. Durch das Besitzen ei-
nes Körpers, dem über die Sinne ein Zugang zur Welt eigen ist, erkennt der Mensch
seine Umwelt auf eine besondere Weise. Sie wird ihm wichtig, weil dem Leib-Sein eine
qualitative Innenperspektive immanent ist. Ohne diese erste Differenzierung zwischen
Sein und Haben ist eine Aufschlüsselung der Sinne in ihre spezifischen qualitativen
Eigenschaften nicht in befriedigender Weise möglich.

Das Sein und das Haben

Anders als der Begriff des Körpers zielt die Bezeichnung Leib auf die Lebendigkeit
dieses Körpers an. Sie hebt die besondere Bedeutung einer Verkörperung hervor. Der
Begriff Leib ist eine der deutschen Sprache eigentümliche Unterscheidung, die einen
Körper, insofern er als beseelt gedacht werde, durch ein besonderes Wort aus der Men-

1.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

116

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ge der Körper heraushebe (vgl. Borsche 1980, 173 f.). Körper kann als ein Teil der Na-
tur gesehen werden, welche wir nicht sind; als etwas dem Lebendigen Gegenüberge-
stelltes. Ein Körper kann im Sprachgebrauch in Besitz genommen werden, ist jedoch
nie mit dem Träger als identisch gedacht. Der Leib bildet jedoch neben seiner äußeren
Erscheinung auch eine Innenwelt, er ist beseelter lebendiger Körper.

Beim Begriff der Seele kann auf Aristoteles hingewiesen werden, der sich in sei-
nem Werk De anima (Über die Seele) mit der Frage beschäftigte, was den Menschen
als lebendiges Wesen ausmache. Er beschreibt das Verhältnis zwischen Körper und
Seele folgendermaßen:

„Daher darf man auch nicht fragen, ob die Seele und der Körper Eines sind, wie auch
nicht, ob das Wachs und die Figur (Eines sind), und überhaupt nicht, ob die Materie
und das, wovon sie Materie ist, (sc. die Form); denn da das Eine und das Sein in mehr-
facher Bedeutung verstanden werden, ist die Vollendung das (Eine und Seiende) in
entscheidender (erster) Bedeutung“ (Aristoteles 1995, 412 b).

Aristoteles versteht die Seele als Lebensprinzip des Leibes, als erste Form/Ursache des
lebendigen Körpers. Die Seele hätte damit die Funktion, ein aus verschiedenen Stoffen
Zusammengesetztes zu einem lebendigen Körper zu machen. Verfällt das Zusammen-
gesetzte wieder in seine Elemente, so ist auch die lebendige Form nicht mehr da. Hier
ist also nicht die Rede davon, dass es eine Entität geben müsse, die unabhängig vom
Körper lebendig existiere. Das Lebendige und das Körperliche haben sich in einer Ein-
heit zusammengefunden. Daraus lässt sich schlussfolgern, dass beide Qualitäten im
gleichen Maß berücksichtigt werden müssen. Geist kann hier als die dem lebendigen
Menschen eigene Denkkraft oder Vernunft gesehen werden. Diesem Gedanken fol-
gend ließe sich behaupten, Geist sei einer Welt mit sich ihrer selbst bewussten Wesen
immanent. Er kann als ein lebendiges Prinzip beschrieben werden, welches den Men-
schen aus dieser Welt heraushebt und unabhängig vom Werden und Vergehen des
Einzelnen macht. Geist wäre damit nicht individuell, sondern eine Möglichkeit des
Menschen, sich selbst als Teil eines Ganzen und jenes in seinen Gesetzmäßigkeiten zu
begreifen.

Am Begriff des Leibes lassen sich zwei fundamentale Erlebniserfahrungen des
Menschen verdeutlichen: die des Habens und die des Seins. Der Mensch ist Leib, hat
jedoch einen Körper, durch den er wiederum erst Leib sein kann (vgl. Marcel 1985,
17). Leib zu sein unterscheidet sich insofern vom Haben eines Körpers, dass der
Mensch sich selbst nicht als Objekt unter anderen erleben kann, er ist durch sein Leib-
Sein vielmehr ein Wahrnehmungsorgan, das alles außer es selbst (als Ganzes) zum Ge-
genstand seiner Betrachtung machen kann. Der Leib ist das transparente Medium,
durch das die Welt erst zugänglich wird. Wird das Medium jedoch in den Blick ge-
nommen, so wird der Leib zum Körper. Die Vorstellung des Menschen als Leib-Wesen,
als belebter Körper, kommt ohne Trennung zwischen physis und psyche aus, da der
Leib sowohl körperlich als auch erlebend gedacht ist. Er ist immer mehr als ein Kör-
per; das Erlebende als Geist kann vom Leib nicht abstrahiert werden. Das Konzept des
Leibes „beschreibt den unüberschreitbaren Modus menschlicher Erfahrung und fasst
den Körper als funktionalen Zusammenhang, der Medium und Gegenstand der Er-
fahrung gleichzeitig ist, ohne ihn auf einen bloßen Funktionalismus reduzieren zu
wollen“ (Alloa et al. 2012, 2). Der Mensch ist als Leib per se ein Sinneswesen, denn nur
durch die Wahrnehmung erschließt sich ihm die Umwelt in gleicher Weise wie sein

1. Das Sein und das Haben

117

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


eigener Körper. Durch die Sinneswahrnehmung konstituiert sich der physische Leib
im Zusammenhang mit seinen seelischen Attributen, sodass in der Vorstellung des
Leibes das Innere und Äußere nicht getrennt voneinander betrachtet werden. Allein
die Momente, in welchen das Medium als rein körperlich oder rein geistig gesehen
wird, können betrachtet werden. Obwohl der Mensch Leib ist, fällt es ihm in bestimm-
ten Situationen schwer, mit seinem Körper nicht so umzugehen, als wäre er ein Instru-
ment (vgl. Marcel 1985. 19). So ist es beispielsweise medizinisch kaum möglich, den
Leib nicht als Körper zu sehen, der besonders in der Chirurgie zu einem Gegenstand
wird – einem Gegenstand, der wie andere Körper repariert oder aufgebessert werden
muss.

Sowohl bei der Schönheitschirurgie als auch bei der Vorstellung des body enhance-
ment, der Idee des durch chemische Präparate oder mechanische Annexe verbesserten
Körpers, wird der Leib zu einer Körpermaschine, deren innere Qualitäten von der Ef-
fizienz der Physis dominiert werden. Schönheit und Leistung werden als sinnstiftende
Elemente immer populärer gemacht, geistige Qualitäten wie schnelles, logisches Den-
ken werden als rein körperliche Fähigkeiten definiert, welche durch verschiedene Sti-
mulanzien verbessert werden können. Auf der anderen Seite dieses Trends findet sich
ein Rückzug in einen Bereich, in dem der Mensch vorwiegend zum Geist wird. Diese
Vorstellung findet sich in manchen religiösen Gruppierungen und wird als Konzept
besonders dann gefährlich, wenn Menschen, welche dem ersten Weg nicht folgen kön-
nen oder wollen, zu Opfern dieser Gemeinschaften werden, die ihnen Sinn und Be-
deutung durch eine geistige Welt versprechen und als Preis dafür das Leben ihrer An-
hänger ganz bestimmen (Sekten, religiöse fanatische Splittergruppen). Theorien über
das Leben des Menschen nach dem Tod, in welchem er als Geist oder Seele von sei-
nem physischen Leib gelöst wird, sind damit ebenfalls Bezüge, in denen der Mensch
sich nicht als Leib wahrnehmen kann. Die Spaltung des Menschen in zwei unabhängig
erlebte Instanzen muss jedoch nicht zu einer Reduktion führen, welches jeweils einer
Erlebnisform den Vorrang gibt. Einige aktuelle Forschungsbereiche untersuchen den
Zusammenhang zwischen dem inneren Erleben und den äußeren Reaktionen, beson-
ders die Wirkung von Meditation und zwischenmenschlicher Zuwendung rücken in
den Fokus (vgl. Villoldo/Perlmutter 2011 und Maly 2012). Unerwarteten Rückhalt be-
kommen jene Konzepte von der Psychoneuroimmunologie, welche die Wechselwir-
kungen zwischen dem Immun- und dem Hormonsystem konkreter in den Blick
nimmt (vgl. Schubert 2014), wobei den jeweiligen Ansichten unterschiedliche An-
schauungen zugrunde liegen.

Die Diskussion um Körper und Leib ist damit auch Ausdruck zweier unterschied-
licher anthropologischer Anschauungen, zweier Sichtweisen auf den Menschen als
Selbst. Wenn Rudolf Steiner seine Vorstellung des Menschen an den Begriff des Leibes
gekoppelt hat, so ist es wichtig, sich diesem Ausdruck präziser zu nähern, die begriffli-
chen Auswirkungen aufzuschlüsseln, die durch ihn auf das Selbstbild des Menschen
induziert werden. Betrachtet sich der Mensch auf der einen Seite von außen, so macht
er die Erfahrung, dass er sich als Besitzer eines Körpers erlebt. Er stellt beispielsweise
fest, dass er Arme, Beine, Hände und ein Gehirn hat (vgl. Hofstadter/Dennett 2002,
11ff.). Alles dies besitzt er, obwohl er es gleichzeitig auch ist. Durch die Erfahrung der
Außenperspektive ist dem Menschsein das Haben inhärent. Das Begehren von Dingen
oder das Streben nach Besitztümern ist somit ein grundlegender Wunsch, der durch
diese doppelte Gegebenheit entstehen muss. Durch die Notwendigkeit zu essen oder

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

118

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


den Körper vor Kälte zu schützen, wird das Habenwollen essenzieller Bestandteil der
Leiberfahrung; wir bedürfen sowohl der Nahrung (physischer als auch geistiger) und
der Hygiene (als Schutz unseres Körpers vor Krankheit) als auch der Kleidung und des
Komforts, um unserem Leib zu dienen. Trotz des Zwanges, der dieses Wollen impli-
ziert, muss diesem eine regulierende Instanz entgegengesetzt werden. Sie hält die Ba-
lance zwischen zwei Polen, die beide das leibliche Wohl gefährden würden, das
Gleichgewicht zwischen einem Zuviel und einem Zuwenig. Steiner verknüpft mit die-
ser essenziellen Erfahrung zwei Sinne, den Gleichgewichtssinn, welcher die Balance
auf unterschiedlichen Ebenen gewährleistet, und dem Lebenssinn, welcher die inneren
Vorgänge im Körper registriert und dem Menschen die Erfahrung von Polarität ver-
mittelt. Ein besonders deutliches Beispiel, welches in Waldorfschulen als Ernährungs-
kunde Eingang in den Lehrplan der siebten Klasse gefunden hat, findet sich beim Es-
sen; eine zu reichhaltige oder einseitige Ernährung führt zu Unbeweglichkeit und
Krankheit. Durch die Nahrungsaufnahme kann ein Wohlgefühl erzeugt werden, wel-
ches, ähnlich einer Sucht, zu einem so zentralen Bedürfnis werden kann, dass ohne
Rücksicht auf die durch Übergewicht verursachten körperlichen oder sozialen Proble-
me das schädigende Verhalten beibehalten wird. Wird dem Körper jedoch aus Zwang
oder freiwillig zu wenig Nahrung zugeführt, verhungert der Mensch. Die selbstbe-
stimmte unzureichende Aufnahme von Nahrung kann genau wie das übermäßige Es-
sen auch als Problembewältigungsstrategie beschrieben werden. Die Erfahrung der
Kontrolle über dieses wesentliche Wollen kann einen Menschen dazu bringen, den
Körper bewusst bis zur Grenze der Lebensfähigkeit abmagern zu lassen.

Als Leibwesen sucht der Mensch aber immer auch nach Wegen, sich mit der Welt
zu verbinden. Ein Weg, der die Gestaltung des Umgangs mit den polaren Erlebnissen
des Leibes zur Basis hat, sind Genussmittel. Im richtigen Maß angewandt, lernt der
Mensch durch sie das Genießen, findet hier eine Möglichkeit zur Entspannung und
der Stressbewältigung, wodurch es möglich wird, ein Wohlgefühl im inneren Milieu
hervorzurufen und neue Energie zu schöpfen. Genussmittel können jedoch auch zur
Sucht führen, was zeigt, dass die Erfahrung des Habens an den Umgang gebunden ist
und damit als Teil eines Lernprozesses gesehen werden muss. „Ich kann mit mir selbst
wie ein Liebhaber, wie ein Freund, wie ein Bruder, aber auch misstrauisch und feind-
selig wie der ärgste Gegner umgehen“ (Marcel 1985, 20). So ist es die Art und Weise,
wie ich selbst mit mir in Bezug stehe, die mit dem Begriff der Leiblichkeit angespro-
chen wird. Wenn Kinder demnach im Laufe ihrer Entwicklung immer wieder Dinge
haben wollen, erarbeiten sie sich damit indirekt das Konzept des Leibes. „So erscheint
uns der Körper als die Grundform des Habens. Was ich habe, habe ich durch ihn,
kann ich allein erfassen, weil ich einen Körper habe“ (Marcel 1985, 18). Die Rolle des
selbstständigen Konsumenten, welche einen Teilbereich des Übergangs zwischen der
Kindheit, der Jugend und dem Erwachsenenalter markiert, hat sich in den letzten Jah-
ren deutlich nach vorn verlagert (vgl. Hurrelmann 2007, 39). Dieser Umstand ist nicht
unbedeutend für die Frage nach der Technik der leiblichen Verankerung in der Welt,
gerade da auch Rudolf Steiner dieser Frage in seiner Pädagogik Bedeutung zukommen
lässt. Er ist der Ansicht, dass sich die Kinder erst zwischen sieben und 14 Jahren all-
mählich die Welt aneignen sollten. Dabei gelte es, zunächst die Liebe zur traditionellen
Kultur, dann zu der umgebenden Natur und zuletzt zur Sozialwelt zu wecken. Das
Kaufen von Dingen, der schnelle Verschleiß und der anschließende Neuerwerb eines
verbesserten Models, lassen die Aufgabe der Gestaltung der emotionalen Beziehung

1. Das Sein und das Haben

119

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


zur Welt schwieriger erscheinen. Aus dieser Überlegung erklären sich jedoch auch ei-
nige Praktiken der Waldorfschule, die darauf Wert legen, dass sich das Kind in einem
bestimmten zeitlichen Rahmen fester mit der Erde verbindet.

Als leibliche Wesen ist dem Menschen jedoch eine weitere wichtige Erfahrung ge-
geben, welche er im Laufe seiner frühen Kindheit laufend verbessert: die Bewegungs-
fähigkeit. Durch sie kann das Selbst als Leib auf andere Körper wirken, kann das Sub-
jekt in der Welt schalten und walten und mit seiner Umgebung in Bezug treten. Der
Mensch ist auf Bewegung angewiesen, um körperlich gesund zu bleiben, genau wie er
auch Denksport betreiben sollte, um die Leistungsfähigkeit seines Gehirns aufrechtzu-
erhalten. Die Nutzung unserer physisch gegebenen Möglichkeiten ist das Kriterium
dafür, unsere Fähigkeiten auch zu behalten, was Oliver Sachs sehr eindrücklich im Fall
Hände erzählt. Er beschreibt hier eine Frau, welche durch den Nichtgebrauch ihrer
Hände keinerlei Gefühl und Bewegungsfähigkeit in diesen erworben hatte. Erst im ho-
hen Alter hat sie gelernt, ihre Hände nicht als unbrauchbare Klumpen zu erleben (vgl.
Sachs 2010, 94ff.). Durch seinen Leib ist der Mensch ein Teil der veränderlichen Welt,
durch ihn ist er ein Handelnder. Auch der Philosoph Edmund Husserl hat sich mit der
Frage nach der Bedeutung des Leibes beschäftigt. Die Lebendigkeit des handelnden
Leibes „verweist bei Husserl auf eine Verzeitlichung aller Fragen, die jedoch von einem
bestimmten Modus her zu formulieren sind, nämlich der Gegenwart als Nullpunkt der
Zeitlichkeit: Allein die Gegenwart ist lebendig, allein in der Gegenwart zeigt sich etwas
anschaulich als es selbst und nicht als zeitlicher Vorgriff oder als Rückschau“ (Alloah/
Depraz 2012, 10). Von dieser Gegenwart aus betritt der Mensch den Raum und ist als
Leib Teil der eigenen Welterfahrung. Im Waldorfunterricht verbildlicht sich diese Er-
fahrung im Hineinspringen in die eurythmistischen Buchstaben A und I.1 Das Hier
und Jetzt eröffnet den Möglichkeitsraum für die Zukunft, und nur so entsteht die Ge-
schichte der eigenen Vergangenheit. Deshalb erscheint es der Waldorfpädagogik wich-
tig, die Schulkinder bewusst in den Moment zu führen, um von dort aus tätig zu wer-
den. Durch die Leiblichkeit ist dem Menschen somit eine Zeitgestalt gegeben, welche
sich in seiner Geschichte oder Biografie zeigt.

„Dabei gilt zu beachten, dass ich mir einen lebendigen Leib nur vorstellen kann als
einen Leib von jemandem, der geboren worden ist, aufgewachsen ist, möglicherweise
geheiratet hat, Mutter oder Vater von Kindern ist, sterben wird, kurzum, der eine Le-
bensgeschichte sein eigen nennt. Mit der Leiblichkeit ist immer die Geschichtlichkeit
gegeben“ (Marcel ebd. 17).

Leib sein ist damit eine Bedingung für die Fähigkeit, Teil einer eigenen Geschichte zu
sein. Nur als eine solche ist das Selbst Teil der physischen Welt. Das Selbstkonzept
gründet sich auf die Fähigkeit, Erlebnisse als die eigenen Erlebnisse zu sehen und sich
später an dieses eigene In-der-Welt-Sein erinnern zu können. Es scheint damit auch
nicht verwunderlich, dass Steiner das biografische Gedächtnis als Besonderheit des Er-
innerns und Vergessens beschrieb und diese Fähigkeiten als Qualität der Instanz des
Ichs zusprach. Das Erinnern ist das Aufwachen eines Vorstellungskomplexes im Be-

1 Die Kinder sprechen im Unterricht: I E A – ich bin da, A E I – da bin ich und begleiten die Laute
mit den eurythmischen Buchstabengesten. Sie springen vom A ins I und umgedreht, am Ende ste-
hen sie mit vor der Brust gefalteten Armen da, um in der Selbstberührung zur Aufmerksamkeit im
Jetzt zu finden.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

120

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


wusstsein, das Vergessen wiederum ist mit dem Einschlafen zu vergleichen (vgl. Stei-
ner GA 293 118ff.).

Unsere Erlebniswelt ist durchzogen von dieser Spaltung in Haben und Sein. Ge-
sellschaftlich sind hier Probleme zu erwarten, wenn wir selbst, die wir uns intuitiv als
leibliche Zeitgestalt erleben, nun immer mehr zu Körpern werden.

„Denn der Körper lässt sich untersuchen, wiegen, messen und sezieren, ohne dass
man sich seiner Geschichte vergewissert. Einen Leib kann ich aber nicht wahrnehmen,
ohne zugleich seine Geschichte wahrzunehmen, mitzuerfahren und mitzuerleiden: zu
verstehen. […] Ich bin als Leib auch immer meine Vergangenheit, ja meine Zukunft“
(Marcel 1985, 34).

Im diesem Verständnis ließ sich auch die Auffassung der Waldorfbewegung verstehen,
die dazu aufruft, Kinder nicht wie Körper zu betrachten und sie in ihrer Eigenarten an
einem Standard zu messen, sondern sie nur an sich selbst zu bewerten, an ihrem eige-
nen Fortschreiten. Selbst die Idee des Karmas und der Reinkarnation kann als Aus-
druck dieses Gedankens gesehen werden, „dass […] leibhafte Existenz nicht ohne ein
spezifisches Schicksal zu denken ist“ (Marcel 1985, 36). Dabei soll keinesfalls gesagt
werden, dass dieses Schicksal vorbestimmt oder beeinflussbar sei, im Gegenteil haftet
dem Leben eher eine gewisse Kontingenz an.

Dieses Zufällige ist, unter den Erkenntnissen der Salutogenese betrachtet, nicht
förderlich für den Erhalt der psychischen und physischen Gesundheit in Krisenzeiten.
Es wird demnach wahrscheinlich, dass sich der Mensch für Zeiten der Ungewissheit
Strategien überlegt, diesem Unbekannten mit Mut entgegentreten zu können. „Panik
und Erstarrung als die beiden Extreme des Angstverhaltens lösen sich unter dem
Schein kalkulierbarer Umgangsgrößen und geregelten Umgangsformen […]“ (Blu-
menberg 2006, 12). So ist durch die Geschichte bekannt, dass die Dinge, die den Men-
schen unerklärbar und unvorhersehbar erschienen, an die Willkür einer Götterwelt
gebunden wurden, deren Gunst durch verschiedene Praktiken (z. B. Opfer, Gebete) er-
langt werden konnte. Damit waren auch unkalkulierbare Ereignisse nicht mehr nur
beliebig, denn sie konnten in ein logisches und damit ein Sicherheit bietendes System
eingebettet werden.

„Die Angst ist auf den unbegrenzten Horizont der Möglichkeiten dessen, was heran-
kommen mag, bezogen. […] ‚Horizont‘ ist nicht nur der Inbegriff der Richtungen, aus
denen Unbestimmtes zu gewärtigen ist. Es ist auch der Inbegriff der Richtungen, in
deren Vorgriffe und Ausgriffe auf Möglichkeiten orientiert sind“ (Blumenberg 2006,
12 f.).

Dieses magische Denken, welches durchaus darauf bedacht ist, Kausalitäten aufzuzei-
gen, kann als eine Praxis beschrieben werden, um ein Kohärenzgefühl (vgl. Antonovs-
ky 1997) zu erzeugen – das Leben erschien durch dieses verstehbar, sinnvoll und be-
wältigbar. Der Anthroposophie kann ebenfalls eine Art des magischen Denkens unter-
stellt werden, da viele Erzählungen des Unterrichts an die Auffassung von Naturreli-
gionen erinnern. So werden den Pflanzen Elementarwesen zugeordnet und in der Er-
scheinung der Erde, in deren Tier- und Pflanzenwelt offenbart sich dem Anthroposo-
phen ein göttliches Wirken, welches durch Analogien geschaut und damit auch dienst-
bar gemacht werden kann. Es wäre zu rasch geurteilt, wenn diese Weltsicht als okkult
und unwissenschaftlich abgestempelt würde, viel interessanter erscheint der Nutzen,
der aus einer solchen Auffassung gezogen werden kann. Oliver Sachs schreibt in sei-

1. Das Sein und das Haben

121

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


nem Buch über Halluzinationen (vgl. Sachs 2013), dass diese in den unterschiedlichs-
ten Formen auftauchen können, beispielsweise als visuelles, auditives oder haptisches
Erlebnis. Das Sehen von anderen Wesen (z. B. Elementarwesen) sollte nicht immer als
ein Zeichen von Krankheit gewertet werden (obwohl dies auch der Fall sein kann). Es
ist auch möglich, dass solche Erscheinungen stressinduziert sind und eine Möglichkeit
darstellen, Probleme im Diskurs mit einem fiktiven anderen zu lösen, wie dies in
einem von Klaus Wilhelm beschriebenen Fall einer Frau aufgetreten ist, die gelegent-
lich einen Vogel halluzinierte (vgl. Wilhelm, 2013, 72ff.). Halluzinationen können
ganz unterschiedlich sein, so sehen Betroffene häufig verkleinerte Menschen (Liliput-
Halluzination), es kann sich jedoch ebenfalls um plötzliche auftretende Gefühle wie
Angst oder ein Geborgenheitsgefühl handeln. Diesen Gefühlen werden nachträglich
Gründe unterstellt, da der Mensch kausal denkt: Die Angst rührt dann von Dämonen,
Gespenstern oder einem Verfolger; das Wohlgefühl von Gott, Engeln oder der toten
Oma, die einen vom Himmel aus beschützt. Positive Gefühle können beispielsweise
durch Objekte (z. B. die Halskette der Oma) hervorgerufen werden, negative Gefühle
durch die gleiche Technik abgewehrt werden (Talisman, Amulette). Das Wissen um
diese Vorgänge kann konkret genutzt werden, indem Kindern beispielsweise solche
Glücksbringer zu besonderen Anlässen geschenkt werden.2 Diese Praxis könnte ihren
Glauben an die eigenen Fähigkeiten verstärken und damit eine salutogenetische Wir-
kung mit sich bringen. Diese Art des magischen Denkens, welche als Halluzination ei-
nes Gefühls beschrieben werden kann, wird durch den anthroposophischen Unter-
richt begünstigt. Die Cognitive Science veröffentlichte am 3.7.2014 einen Artikel über
eine Studie von K. H. Corriveau et al. (vgl. Corriveau et al. 2014), die verdeutlichte,
dass religiös erzogene Kinder Schwierigkeiten damit haben, zwischen realen und fikti-
ven Erzählungen zu unterscheiden.3 Obwohl aus diesem Umstand auch positive Effek-
te resultieren können, sollten sich besonders die Lehrer dieser möglichen Tendenz be-
wusst sein. Problematisch wird eine Praxis, die Übersinnliches mit einbezieht, immer
dann, wenn nicht mehr an realen Beziehungen gearbeitet wird, welche den Menschen
über Durststrecken im Leben hinweghelfen oder ihm durch entgegengebrachte
Freundschaft und Vertrauen ein besseres Lebensgefühl verschaffen, sondern Bezie-
hungen zu transzendenten Wesen oder Toten immer wichtiger werden.

Den Menschen also als ein Wesen mit einem Schicksal zu begreifen, verweist
demnach auf die Notwendigkeit, Strategien zu entwickeln, um trotz empfundener Un-
kalkulierbarkeit psychische Integrität zu ermöglichen oder zu erhalten, sich quasi als
Leib in der Welt zu beheimaten und nicht am Gefühl der Absurdität des Lebens zu
zerbrechen. Schule kann somit auch als Ort gesehen werden, an welchem der Mensch
sich selbst als Leib-Wesen erfährt, als Ganzes, eingebettet in eine Geschichte, die von
seinen Bezugspersonen als wichtiger Teil seiner selbst gesehen wird. Die Schule kann

2 Es ist möglich, dass der persönliche Zeugnisspruch, der für jedes neue Schuljahr vom Lehrer aus-
gesucht und vom Kind einmal in der Woche gesprochen wird, mit dieser Wirkung arbeitet, beson-
ders in dem Fall, wenn der Lehrer empfiehlt, ihn sich zum Schutz vor Albträumen übers Bett zu
hängen (vgl. Müller 1995,36).

3 Besonders der Geschichtsunterricht an Waldorfschulen könnte diesen Bereich tangieren, hier wird
meist keine klare Trennlinie zwischen Mythologien, religiösen Erzählungen und der wissenschaft-
lich belegten Geschichte gezogen. Dieses Vorgehen könnte als Praktik verstanden werden, die
Schüler an ein magisches Denken zu gewöhnen oder es zumindest als kompatibel mit dem wissen-
schaftlichen Denken darzustellen.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

122

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


sich als Aufgabe stellen, den Schülern einen Weg zu weisen, die Kontingenz des Le-
bens in ein Gefühl der Kohärenz umzugestalten, dem Haben des Körpers ein Gefühl
des Sein des Leibes gegenüberzustellen. Würde diese Idee als Praxis viele Jahre hin-
durch geübt, so müssten die Schüler am Ende ihrer Schullaufbahn mit einer Sicherheit
ausgestattet sein, die ihnen hilft, sich gerade in unsicheren Zeiten nicht aus der Bahn
werfen zu lassen. Dieses Kohärenzgefühl ist nach Antonovsky von großer Bedeutung
für die Gesundheit, sodass gelten kann: Eine Schule, welche das Kohärenzgefühl seiner
Schüler trainiert, arbeitet gleichzeitig an deren Gesundheit im Jetzt und in der Zu-
kunft (vgl. Auer 2010, Krause/Lorenz 2009, Marti 2006).

Den Menschen nicht als Körper, sondern als Leib zu betrachten, impliziert, dass
jene Leib-Wesen an der Welt Erfahrungen machen werden, dass sich ihr Selbst an Er-
lebnissen konstituiert, die sie durch ihren Körper machen werden. Die Sinne des Men-
schen sind damit Möglichkeiten zur Erschaffung eines Selbst als Leib, durch sie ist erst
eine je spezielle Wechselbeziehung zur Welt möglich. Im Folgenden wird der Ansatz
Steiners genauer beleuchtet, und es werden Wege gezeigt, wie dieser Blick auf die Sin-
ne in der Pädagogik fruchtbar werden kann.

Die Sinne

Jedes Lebewesen nimmt die Welt nach ihren Bedürfnissen wahr, so erscheinen bei-
spielsweise den Bienen die Blumen auf der Wiese viel deutlicher und hervorstechender
als dem Menschen. Sinneserfahrung enthalten somit gattungsspezifische und beim
Menschen auch kulturspezifische Aufforderungen zum Tun und Lassen (vgl. Schön-
hammer 2009, 15). Menschen sehen nicht einfach Gegenstände, wenn sie einen Raum
betreten, sie verknüpfen dieses Gesehene auch mit einer Funktion – der Stuhl ist zum
Sitzen da, auf dem Tisch lässt sich etwas abstellen. Das Wissen um den Gebrauch der
Dinge lässt einen die Welt auf eine bestimmte Art sehen und fordert damit gleichzeitig
auf, die Dinge ihrem Zweck entsprechend (oder gerade eben nicht) zu benutzen. So-
mit ist dem erkannten Gegenstand auch immer eine Gebrauchstätigkeit immanent. Im
Gebrauch liegt damit das wirkliche Erkennen der Dinge. Ludwig Wittgenstein be-
schreibt dieses Mitmachen, das nötig ist, um die Bedeutung einer Sache zu erfassen,
wenn er fragt, wie der Mensch überhaupt eine Sprache erlerne. „‚Die Menschen den-
ken manchmal. Wie habe ich gelernt was ‚denken’ heißt? – Es scheint, ich kann es nur
gelernt haben, indem ich mit Menschen lebe“ (Wittgenstein 1984, § 29). Es ist somit
wichtig, selbst mitten im Geschehen zu sein, es nicht nur wie die Szene eines Films zu
betrachten, sondern aktiv durch das Handeln an der Welt zu erfahren, was der Fall ist
(vgl. ebd. § 29 f.). Der Mensch erlebt die Welt durch seine Mitmenschen, dadurch, dass
die Welt ihm durch diese gezeigt wird, dass er durch sie aufgefordert wird, sich mit
den Dingen um ihn herum zu beschäftigen.

Die Frage, über wie viele Sinne der Mensch verfügt, wurde im Laufe der Ge-
schichte auf verschiedene Weise beantwortet. So geht Aristoteles von fünf Sinnen aus,
dem Gesichtssinn, dem Gehör, dem Geschmack, an den der Geruch sehr deutlich an-
gegliedert ist, und den Tastsinn (vgl. Aristoteles 1995, 6ff.). Als unterschiedliche
Wahrnehmungspforten zeigen sie dem Menschen jeweils andere Seiten der Welt. Da-
bei unterscheidet Aristoteles zwischen Eigenschaften, die dem Sinn eigentümlich sind,

2.

2. Die Sinne

123

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


und solchen, die er als allgemein bezeichnet. So ist beispielsweise dem Gesichtssinn ist
die Farbe eigentümlich oder dem Gehör der Schall.

„Solche Objekte heißen also dem Sinn eigentümliche, gemeinsam aber sind Bewe-
gung, Ruhe, Zahl, Gestalt, Größe. Solche Objekte sind nämlich keinem einzelnen Sinn
eigentümlich, sondern allen gemeinsam; denn eine Bewegung ist sowohl durch den
Tastsinn, als auch durch das Gesicht wahrnehmbar“ (ebd. 97).

Aristoteles verdeutlicht damit bereits, dass das Wahrnehmen nicht als die Leistung ei-
nes Sinnes betrachtet werden kann, sondern in Verbindung steht mit anderen Wahr-
nehmungen. Gleichzeitig weist er auf eine dritte Bedeutung des Wahrnehmbaren hin,
auf das akzidentell Wahrnehmbare, das, was dem Wahrgenommenen zufällig zu-
kommt und sich damit auch verändern kann. „Während die ‚an sich wahrnehmbaren’
Gegenstände […] aufgrund ihrer spezifischen Natur einen bestimmten Wahrneh-
mungssinn affizieren können, fällt unter das ‚akzidentell Wahrnehmbare‘ alles andere,
was nicht ‚als solches‘, sondern nur durch die zufällige Verbindung mit einer ‚an sich‘
wahrnehmbaren Qualität in einen Bezug zum Wahrnehmungsvermögen treten kann“
(Herzberg 2011, 138). Es kann sich hierbei beispielsweise um die Interpretation einer
Wahrnehmung handeln, etwas, was dem Gegenstand an sich nicht gegeben ist, son-
dern subjektiv in ihn hineingelegt wird. Wahrnehmung ist damit auch immer vom
Subjekt abhängig, von seinem Vorwissen oder seiner Aufmerksamkeit. Die Welt ist
dem Menschen somit auf eine individuelle Art gegeben, auf die Weise, wie sie durch
seine Sinnesorgane jeweils auf ihn wirkt. So sieht der Mensch beispielsweise nur einen
bestimmten Bereich des Lichtspektrums und empfindet einen anderen Strahlungsbe-
reich als Wärme. Auch über das Gehör nimmt der Mensch Schwingungen wahr,
Schallwellen, die sich in Amplitude und Frequenz unterscheiden und vom Gehirn zu
Tönen interpretiert werden. Doch selbst Schallwellen, die nicht im hörbaren Bereich
liegen, können Gefühle auslösen: So erzeugen beispielsweise sehr tiefe Töne ein Ge-
fühl der Beklemmung, sehr hohe Töne werden da eingesetzt, wo es nicht gewünscht
wird, dass sich junge Menschen hier für längere Zeit aufhalten (z. B. vor nobleren Ge-
schäften oder Cafés). Diese Hochfrequenztöne werden von Menschen ab etwa 30 Jah-
ren nicht mehr wahrgenommen, erzeugen aber bei jüngerem Publikum ein Gefühl des
Unwohlseins, wodurch diese jene Orte nicht längere Zeit aufsuchen. Das Gehör von
Erwachsenen kann diese Töne gar nicht mehr verarbeiten, sodass der Effekt hier weg-
fällt. Ein weiterer Einsatzort für die Wirkung von Musik sind U-Bahnhöfe, hier wird
klassische Musik dazu eingesetzt, den Drogenkonsum zu reduzieren. Die Eindrücke,
welche durch die Sinne im Menschen lebendig werden, können in der Neurowissen-
schaft als reines Datenmaterial sichtbar gemacht werden, besitzen aber aus der Sub-
jektperspektive ein einmaliges qualitatives Gehalt und lösen im Menschen damit Emo-
tionen oder Stimmungen aus. Die Nutzung der Wirkung von Farben, Klängen, Gerü-
chen, Berührungen oder Temperaturen kann sowohl in der Heilkunde als auch im
Wellness-Bereich auf eine lange historische Tradition zurückblicken, und auch die
Pädagogik setzt Sinneserfahrungen in vielen Bereichen spielerisch und therapeutisch
ein (vgl. u. a. Biermann 2010, Bücken 1996, Egger/Hackl 2010, Ellneby 1998, Mönke-
meyer 1998, Zimmer 2011).

Rudolf Steiner lehnte sich in seiner Beobachtung des Menschen zunächst an das
aristotelische Denken an, postuliert jedoch keine fünf, sondern zwölf Sinne. Genau
wie Aristoteles beispielsweise darauf hinweist, dass der Mensch „den Atem für die in-

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

124

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


nere Wärme als etwas Notwendiges [..] und für die Stimme um des Wohlergehens wil-
len“ verwenden, so verknüpft auch Steiner die jeweils gewonnenen spezifischen Erfah-
rungen mit einem inneren, seelischen Erleben. Steiner hat die zwölf Sinne in drei Teil-
bereiche aufgegliedert, die jeweils in einem anderen Bezug zur Welt stehen (vgl. Stei-
ner 2004 [2]). Für ihn stellt die Sinneslehre die Basis des anthroposophischen Welt-
und Menschenverständnisses dar, denn eine solche muss von einem sinnlich-physi-
schen Bezug zwischen Mensch und Welt ausgehen. „Sie muss ausgehen vom Men-
schen und ihn betrachten, insofern er ein Sinneswesen ist. […] Man muß zunächst
von den menschlichen Sinnen, wenn man vom physischen Plan ausgeht, in der An-
throposophie sprechen, denn sie sind das, wodurch der Mensch überhaupt etwas weiß
von der physisch-sinnlichen Welt“ (ebd. 69). Da der Mensch auf der Erde das Physi-
sche dazugewonnen hat, kann auch vom Erkenntnisweg von diesem jüngsten Wesens-
glied ausgegangen werden. Die Sinneslehre kann somit als Herzstück der Anthroposo-
phie gesehen werden, ihre Betrachtungen entfalten sich in den unterschiedlichsten Be-
reichen. Hier wird nur ein Bruchteil dieser Verknüpfungen zur Sprache kommen, da
der Fokus auf den pädagogischen Wert dieser Lehre gelegt wurde.

Werden die Sinne unter einem entwicklungspädagogischen Blick betrachtet, so
stehen die untersten Sinne mit den ersten sieben Lebensjahren in Zusammenhang und
sind ganz mit dem Wahrnehmen des eigenen Körpers verbundenen. Obwohl die Kin-
der erst mit sieben Jahren eingeschult werden sollten,4 werden diese Sinne im späteren
Schulverlauf immer wieder durch den künstlerisch tätigen Unterricht gefördert. Alle
Wahrnehmung kann somit zum einen aus einer äußeren Perspektive betrachtet wer-
den, als Stimulierung des Entwicklungspotenzials des Gehirns oder unter einem pa-
thologischen Aspekt, als Wahrnehmungsstörung, die therapiert werden kann. Genau-
so legitim ist es jedoch, Wahrnehmung unter einem Blickwinkel der inneren Empfin-
dung zu beobachten, auf Assoziationen einzugehen, inneres Erleben zu erkunden, wel-
ches mit den einzelnen Wahrnehmungsqualitäten korreliert. Steiner beschreibt mit
seinen zwölf Sinnen ein Dutzend Möglichkeiten, wie der Mensch sich selbst erlebt,
aber auch genauso viele Wege, die sich bieten, um Zugang zum Inneren eines Men-
schen zu bekommen und hier zu wirken.

Die Willenssinne

Die vier unteren Sinne des Menschen – der Tastsinn, der Lebenssinn, der Bewegungs-
sinn und der Gleichgewichtssinn – sind nach Rudolf Steiner „hauptsächlich durch-
drungen von Willenstätigkeit“ (Steiner GA 293, 128). Der Wille wirke durch jene Sin-
ne in das Wahrnehmen hinein und es könne durch die Beobachtung gespürt werden,
wie sich der Wille in jeder Bewegung (beim Hochhalten eines Gegenstandes oder
beim Stehen) manifestiere (vgl. ebd.). Der Tastsinn zählte zunächst nicht als einzelner
Sinn zu den Basissinnen, da ein Tasten in vielen anderen Sinnen ebenfalls vorkomme
(beim Sehen oder beim Wärmesinn). Später ergänzte er jedoch zusammen mit dem
Ich-Sinn die Anzahl der Sinne auf die erwähnten zwölf. Den drei anderen Sinnen ist

2.1.

4 Die Vorgaben der Ministerien zwingt Waldorfschulen, die Kinder schon zum Teil mit fünf Jahren
einzuschulen, was dazu geführt hat, dass sich an manchen Schulen eine Klasse Null gebildet hat,
eine Schulklasse vor der ersten Klasse also.

2. Die Sinne

125

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


gemein, dass sie es dem Menschen erlauben, sich im Raum zu orientieren, durch sie
wird dieser beweglich und handlungsfähig. Das Gefühl, ein handlungsfähiges Subjekt
zu sein, geht mit dem Gefühl einher, motorische Impulse umsetzen, also seinen Kör-
per beherrschen zu können. „Das körperliche Selbstgefühl ist daran gekoppelt, dass
der Körper als Werkzeug des Willens fungiert“ (Schönhammer 2009, 26). Das Körper-
selbst ist dabei nicht immer identisch mit den Grenzen des eigenen Leibes; beim Be-
nutzen von Werkzeugen5 (Stöcke, Autos, Spielkonsolen) wird das Gefühl bis in jene
Gegenstände hinein erweitert. „Man lokalisiert, wie schon Aristoteles festhielt, die Vi-
bration beim Bewegen eines Stockes über eine raue Oberfläche nicht in der Hand,
sondern an der Spitze des Stockes“ (ebd.). Schönhammer spricht im gleichen Zusam-
menhang auch von einer Wahrnehmung, welche dem Gefühl der Handlungsfähigkeit
entgegengesetzt ist, einem Zustand, in dem das Subjekt nicht über den eigenen Willen
in ein Geschehen eingreifen kann. Ein solches Erlebnis wird besonders einem fahr-
kundigen Beifahrer bewusst, der sein Selbst vielleicht unbewusst in den Raum des
Fahrzeugs ausbreitet, jenes selbst jedoch nicht lenkt. Schönhammer spricht hier vom
Marionetten-Effekt (vgl. ebd. 32). Dieses latente Gefühl der Ohnmacht, einer Kraft
ausgeliefert zu sein, über welche der eigene Wille nicht bestimmen kann, kann auch
eine Erfahrung des Kindes mit dem eigenen Leib sein. Ungeschicklichkeit bei motori-
schen Aufgaben lassen den Menschen erleben, wie beispielsweise die Hand einfach
nicht das zustande bringt, was der Kopf sich vorgestellt hat. Der Bereich der Willens-
sinne bezieht sich somit explizit auf diesen Erfahrungsbereich und soll das Kind durch
Übungen in seinen Handlungsmöglichkeiten unterstützen. Die Beschäftigung mit
einem noch unbekannten Gegenstand sieht oft so aus, dass dieser zunächst berührt
wird, dass er mit einer Hand ergriffen und umschlossen wird. Diese haptische Erfah-
rung gibt Auskunft über die Oberflächenstruktur, die Schwere, Vibration oder Bewe-
gung, aber auch über die Temperatur. Das willentliche Ergreifen setzt den Menschen
in Bezug zu seiner Umwelt, ohne dieses Wollen kann er sich keine Lerninhalte zu ei-
gen machen. Rudolf Steiner sah im Rechnen eine Tätigkeit, welche gerade diese Kräfte
im Menschen stärken könne; Adolf Fischer, der sich mit diesem Aspekt der Sinnesleh-
re besonders vertraut gemacht hat, schreibt dazu:

„Die Rechentätigkeit selbst gründet sich […] auf aktive Willensbetätigung und die mit
ihr verbundenen Wahrnehmungsbereiche. […] Dadurch ist das Rechnen unmittelbar
mit unserer leiblich-seelischen Konstitution verbunden und der Rechenunterricht
greift daher auf jeden Fall in die leiblich-seelische Entwicklung der Kinder ein“
(Fischer 2004).

Es gibt somit einige Sinne, welche nach Steiner besonders den Gliedmaßen-, also den
Willensmenschen ansprechen. Sie sind die Quelle der Motivation, durch welche der
Mensch erst Akteur seines Lebens werden kann.

5 Beim Werkzeuggebrauch verschmelzen Subjekt und Objekt fast miteinander, sodass dieses zu
einer Verlängerung des Selbst wird. Im Alltag kann dieses Phänomen deutlich beim Autofahren
beobachtet werden: Erst wer ein Gefühl für sein Auto hat (dessen Ausdehnung und Begrenzung
intuitiv einschätzen kann), ist ein sicherer Fahrer und lebt nicht ständig in der Angst an, Hinder-
nissen nicht vorbeizukommen. Der Fahrer wird damit fast zum Fahrzeug, er braucht nicht mehr
jede Handlung kognitiv zu durchdenken.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

126

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Der Tastsinn

Der lebendige Körper ist der einzige Teil der Welt, der sowohl von innen empfunden
als auch von außen wahrgenommen wird. Im Tastsinn manifestieren sich die zwei Sei-
ten der Welt körperlich am deutlichsten. Die Haut mit ihren vielen Sinnesnerven bil-
det die äußere Grenze des Körpers. Hier erfährt der Mensch verschiedene Qualitäten
der Welt wie Nässe oder Härte und kann spitze, flauschige, warme oder runde Gegen-
stände ertasten. Doch jede Berührung der äußeren Welt berührt den Menschen auch
von innen, er fühlt dadurch die Grenze seines Leibes und erlebt sich gleichzeitig als
Objekt und als Subjekt.

Beim Blick in den Spiegel erfährt sich der Mensch als Objekt, er sieht seinen Kör-
per wie ein Ding von außen, das Tasten hat jedoch noch zusätzlich eine innere Quali-
tät. Erst dadurch, dass der Körper an die Welt anstoßen kann, erfährt der Mensch et-
was über die Grenzen seines Leibes. Durch das Berühren der eigenen Haut (z. B. an
den Händen), lernt er etwas über sich selbst, wird erst zum erlebten Raumwesen. Das
Gleiche gilt für das Berühren des Gegenübers: Wie ist es zu kämpfen, den andern fest
umschlungen zu haben, ihn durch den eigenen Körper, durch Kraft und Gewicht zur
Seite schieben zu können? Wie ist es, wenn fremde Finger wie die Beine klitzekleiner
Tierchen über den Rücken oder die Arme trippeln? Wo ist die äußere Grenze, die
nicht mehr unaufgefordert von jedem betreten werden soll, und wie ist es möglich
herauszufinden, wo diese Grenzen bei dem anderen sind? Enge und Weite – Höhlen
und Tunnel, alles dies sind Mittel, den eigenen Körper über den Tastsinn kennenzuler-
nen. Im Konzept des beweglichen Klassenzimmers können diese Möglichkeiten unter-
schiedlich wahrgenommen werden, sodass der Leib weiterhin Teil der Lernprozesse
bleibt.

Der Niederländische Arzt Albert Soesman, dessen Schwerpunkt die Erforschung
der zwölf Sinne war und der dazu beigetragen hat, die Vorstellungen Rudolf Steiners
für die Praxis aufzubereiten, beschreibt seine Vorstellung vom ersten Erleben des Tast-
sinns auf eine sehr anschauliche Weise:

„Stellen Sie sich vor, Sie hätten nun einmal keine Sinneswerkzeuge und Sie würden als
erstes diesen Tastsinn bekommen und sie würden gegen einen Kieselstein ‚anwurmen‘.
Was erleben Sie dann? Widerstand? Soweit sind Sie noch nicht. Sie erleben, Sie fühlen
‚etwas‘. Es entsteht so etwas wie ein erstes ‚Wachwerden‘. Lassen Sie es mich so ausdrü-
cken: Der Widerstand kommt von außen, aber es geschieht auch etwas innerhalb der
menschlichen Seele, wenn wir an etwas rühren […] wir erwachen“ (Soesman 1998,
20).

Der Tastsinn ist demnach der Sinn, durch welchen der Mensch erst wach wird für die
Welt.

„Das ist eigentlich das Merkwürdige am Tastsinn, dass ein Teil von mir selbst wach
wird an einem Teil, an etwas von der Welt“ (ebd.).

Wir werden uns unseres Körpers bewusst, bekommen ein Gefühl der Begrenztheit un-
seres Selbst. Die Welt um uns, an der wir uns stoßen, zeigt uns, wer wir sind, gibt uns
jedoch auch Halt, einen Hebelpunkt, durch den wir den Weg zu uns Selbst finden.
Verlieren wir diesen Halt wieder, z. B. dadurch, dass die tretenden Füße des Babys
nicht auf Widerstand stoßen, entsteht beim Menschen eine große Unsicherheit. Das
Aufwachen, das uns der Tastsinn beschert, hängt direkt mit diesem Grenzerleben zu-

2.1.1.

2. Die Sinne

127

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


sammen (vgl. ebd. 21). Selbst wenn Steiner davon ausgeht, dass der Tastsinn vor allem
im ersten Jahrsiebt eine große Rolle spielt, darf seine Bedeutung für das spätere Leben
nicht ignoriert werden. Verschiedene Psychotherapien arbeiten mit dem Konzept des
Groundings oder der Erdung, durch welches der Klient das Gefühl wiederfinden soll,
festen Boden unter den Füßen zu haben (vgl. Ehrensperger 2007, Belz-Knöpferl/
Brown 2007). Der Körper verwandelt sich im Laufe der Kindheit und Jugend erheb-
lich, er wächst, verändert sich in seinen Proportionen und damit in der ganzen Gestalt
(vgl. Rittelmeyer 2002, 17ff.). Die Frage nach der körperlichen Begrenzung steht damit
in Zusammenhang mit dem schon erwähnten Problem der Meinigkeit (vgl. Metzinger
2010, 170ff.). Dieses wird bis heute am eindrücklichsten durch den im Jahre 1998 von
den Psychiatern Matthew Botvinick und Jonathan Cohen an der Universität Pitts-
burgh durchgeführten Versuch illustriert, der allgemein als Gummihand Illusion be-
kannt wurde und bei dem die Versuchsperson eine künstliche Gummihand als ihre ei-
gene erlebt (vgl. ebd. 16 f.). Das Gefühl, dass die Teile des Körpers der eigenen Kon-
trolle unterliegen, sollte nicht als selbstverständlich angenommen werden, sondern ist
Teil eines Lernprozesses, einer Erarbeitung des Körpers als Leib, der in Anlehnung an
die Sprache der Anthroposophie auch als Beheimatung im physischen Leib bezeichnet
werden kann. In Wechselwirkung mit seiner Umwelt wird der Mensch zum selbstver-
antwortlichen Agenten; die Veränderungen, denen er und die Welt um ihn herum
ständig unterworfen sind, zeigen nur umso deutlicher, wie fundamental wichtig die
mit dem Tastsinn verbundenen Fähigkeiten über den ganzen Zeitraum des Lebens
bleiben.

„Es gibt eine Art zu handeln, eine Art Agentivität, die sogar noch subtiler ist als die
Fähigkeit, sich als ein auf zusammenhängende Weise handelndes Selbst und als direkte
Ursache von Veränderungen in der Welt zu erleben: Ich nenne diese Form des Han-
delns attentionale Agentivität. Attentionale Agentivität ist Handeln mit der Aufmerk-
samkeit und erzeugt das Erlebnis, dass man die Entität ist, die das kontrolliert, was Ed-
mund Husserl einmal als den ‚Blickstrahl der Aufmerksamkeit‘ beschrieben hat“
(ebd. 176).

Berührungen lenken auch Aufmerksamkeit auf etwas, auf Gegenstände in der Wahr-
nehmung oder auf ein eigenes Körpergefühl. Durch diese Aufmerksamkeit steht der
Mensch mit sich selbst und seiner Umgebung in Verbindung. Gerald Hüther verweist
auf die Berührung zur Erzeugung von Aufmerksamkeit bei Kindern mit ADHS, denn
nur wer es fertigbringt, seine Aufmerksamkeit auf etwas zu fokussieren, kann von sei-
nen Mitmenschen angesprochen werden (vgl. Hüther/Bonney 2002, 123 f.). Verlieren
wir die Fähigkeit zum Aufmerksamkeits-handeln und damit das Gefühl, der selbstbe-
stimmte Agent in einer Situation zu sein, wird damit auch unser Ichgefühl6 schwächer
(vgl. Metzinger 2010, 177). Unser Leib befähigt uns dazu, ein handelndes Wesen zu
werden, aber dies zu sein, lernen wir erst im Laufe der Zeit und verlieren es manchmal
wieder durch Krankheiten oder Unfälle (vgl. Goldberg 2002, Sachs 2010, Sachs 2012,
Ramachandran/Blakeslee 2002). Hennig Köhler, der sich in einem anthroposophisch-
therapeutischen Zusammenhang mit dem Tastsinn befasst hat, sieht in einer unzurei-
chenden Entwicklung dieses Welterlebnisses eine Quelle von Ängstlichkeit und einem
geringen Selbstwertgefühl (vgl. Köhler 2009, 63ff.). Er empfiehlt einen behutsamen

6 Dieses Gefühl der Selbstbestimmtheit spielt auch im Zusammenhang mit dem salutogenetischen
Prinzip eine Rolle und wird als Thema noch einmal aufkommen.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

128

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


und verweilenden Hautkontakt, da Kinder diese Erfahrung brauchen, „um später eine
gesunde Urteilskraft auf der Basis der anteilnehmenden Aufmerksamkeit und des Ur-
vertrauens“ zu entwickeln (ebd. 77). Damit stünde das Vermögen, sich entscheiden zu
können, das von Goldberg als eine Fähigkeit des präfrontalen Kortex erkannt wurde,
in direktem Zusammenhang mit dem Tastsinn.

Als Babys treten wir mit den Füßen, stoßen uns mit den Armen am Rand unseres
Bettes, rollen uns hin und her, entdecken unsere Hände, wir finden heraus, wer wir
sind, wie wir gestaltet sind und was wir mit diesem Wissen bewirken können. Auch
die Robotik macht sich dieses Wissen um den Aufbau einen phänomenalen Selbstmo-
dells zunutze, indem sie Roboter entwickelt, welche durch diese Art von Bewegung
herausfinden können, wie sie aussehen. In ihnen ist kein Selbstbild einprogrammiert,
dieses soll erst durch eine Art Tastwahrnehmung entstehen, um dann das Ziel des
Laufens zu erreichen. Versuche in diese Richtung sind seit einigen Jahren auch erfolg-
reich, wie beispielsweise der Starfish Self Modeling Robot, der bereits vor einem halben
Jahrzehnt gelernt hat, sein Selbstbild zu revidieren, als die Forscher seinen Aufbau ver-
änderten.7 Obwohl hier nicht von Bewusstsein gesprochen werden kann, der Roboter
also keineswegs um sich selbst weiß, legen philosophische Überlegungen nahe, dass
Bewusstsein nicht ohne Leiblichkeit realisiert werden könne. Ein bewusstes Ich muss
die Möglichkeit haben, in der Welt zu agieren. Gerade die Versuche, künstliche Intelli-
genz zu entwickeln, haben den Menschen viel über sich selbst gelehrt und haben ihn
erfahren lassen, dass der Körper mehr ist als ein Transportvehikel für das Gehirn, er
ist als Ganzes beteiligt an den geistigen und emotionalen Vorgängen, welche das
Menschsein mit ausmachen.

Wenn Vergleiche zwischen Mensch und Maschine gezogen werden, muss sich die
Frage gestellt werden, inwiefern ein solcher überhaupt einen Erkenntnisgewinn mit
sich zieht, inwiefern sich diese beiden Dinge überhaupt vergleichen lassen. Ist es denn
genau das Gleiche, ob sich ein Kleinkind über den Boden rollt und seinen Leib erfährt
oder ein Roboter? Die Antwort hängt vom Blickwinkel des Betrachters ab: Auf der
einen Seite scheint es so zu sein, dass beide dadurch Informationen und Erfahrungen
über sich selbst gewinnen. Auf der anderen Seite ist nur ein winziger Aspekt des le-
bendigen Menschen im Roboter verwirklicht. Denn der Mensch erhält keine Daten,
sondern die Welt fühlt sich für ihn an, er erlebt innere Zustände, er erlebt ein Außen
in sich drin.

„Aber beim Tastsinn landen Sie nicht in einer anderen Welt, in der Außenwelt, Sie
bleiben in ihrer eigenen Welt stecken. […] Das ist gerade das Überraschende am Tast-
sinn, dass er uns nichts über die andere Welt sagt“ (Soesman 1998, 23 f.).

Die Welt bleibt draußen, aber in uns entstehen Vorstellungen und Qualitäten, durch
jede Berührung erlebet der Mensch Grenze, durch jede Berührung tritt die Welt in ihn
hinein. „Berührung ist Trennung und Verbindung zugleich“ (Novalis 2001, 458). Der
Mensch tritt in Verbindung zur Welt, indem er sich von dieser berühren lässt. Da-
durch entwickelt er genau wie der Roboter ein inneres Bild seines Selbst als Körper.

7 Ihm wurde eins seiner vier Beine abgeschlagen, daraufhin musste er das Bild seiner selbst verän-
dern, um sich der neuen Situation anzupassen. Durch Versuch und Irrtum lernte er, mit nur drei
Beinen erneut zu laufen. (Video: http://www.youtube.com/watch?v=ehno85yI-sA)

2. Die Sinne

129

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


„Die Sinneswahrnehmungen vom Körper müssen zu einem klar geschnittenen Bild
des Körpers geordnet werden. Das Gehirn bezieht sich auf dieses innere, sinnlich
wahrgenommene Bild, um den Körper in der richtigen Weise zu bewegen. Das Bild
der Sinneswahrnehmung des Körpers wird im Nervensystem gespeichert, und so kann
man es ein Neuronen-Modell nennen“ (Ayres 2002, 166).

Berührung ist somit nie einseitig, sondern wirkt stärker auf das Individuum zurück als
alle anderen äußeren Sinne. Die eine Seite des Tastsinns lehrt uns, die Welt zu begrei-
fen, sie anzufassen, ihren Aufbau zu erkennen, aber auf der anderen Seite begreifen
wir etwas über uns selbst, haben es mit einer besonderen Art der Intimität zu tun.
„Wir benutzen den Tastsinn abwechselnd ganz objektiv und ganz subjektiv, innig“
(Soesman 1998, 26). Wenn wir etwas berühren, fühlen wir zum einen die Objektei-
genschaften, es ist kalt, glatt oder hart, aber es kann sich zum anderen auch schön an-
fühlen, angenehm oder interessant. Hier geht der Mensch eine seelische Beziehung
zum Objekt ein, hier lässt er die Welt zu einem Teil seiner selbst werden. „Denken Sie
sich einmal hinein in den Unterschied, ob ein Kind mit feinen Dingen in Berührung
kommt, wie gutes Holzspielzeug oder Seidenpuppen, oder ob es hauptsächlich mit
Plastikspielzeug spielt“ (ebd. 28). Plastikspielzeug und Kleidung aus Kunstfasern leiste,
nach Köhler, einer Störung des Tastsinnes Vorschub (vgl. Köhler 2009, 67). Dasjenige,
was wir berühren, berührt auch uns und verändert uns dadurch. Die Erfahrung, wel-
che einem Kind durch seine Haut ermöglicht wird, ist die der Grenze seines Körpers.

„Diese gefühlserlebte Bewusstheit des Körpers ist wesentlich fundamentaler als das
optische Wissen über seinen Körper. Kinder, die diese Empfindung nicht in der richti-
gen Weise verarbeiten können, sind nicht in der Lage, exakt zu empfinden, wie ihr
Körper strukturiert ist und was jeder Teil für sich tut. Als Folge davon haben sie später
Schwierigkeiten im Umgang mit Gegenständen“ (Ayres 2002, 39).

Als Säugling betritt der Mensch einen Raum, in welchem er sich nach und nach als ein
Ich erkennen lernt; die Welt und er selbst fangen an, sich voneinander zu unterschei-
den, immer mehr Umwelt tritt ihm entgegen, immer mehr wird er zu einem Selbst in
dieser Welt. Als Kleinkind stößt er sich an der Welt, wird von ihr irritiert, merkt auf
und sucht nach den Lösungen dieser mannigfaltigen Rätsel, welche die Welt dem wer-
denden Menschen tagtäglich bietet. So muss auch Unterricht aufgebaut sein, sinnlich,
erlebnisnah, Rätsel müssen entdeckt werden können. Die Herausforderung ist das
Wachhalten der Fragen: Die heutige Welt scheint überall Antworten parat liegen zu
haben, die Rätsel sind erforscht, das Wissen gespeichert, so wird es möglich, dass Fra-
gen gar nicht mehr aufkommen. Wie bleibt also die Neugierde erhalten, ohne dass die
Antwort auf eine Frage zu einem Copy-Paste des ersten Google-Ergebnisses wird? In
der Waldorfpädagogik wird davon ausgegangen, dass es nicht der Kopf ist, der sich et-
was fragt, sondern der ganze Körper, der durch Berührung mit der Welt zu seinen Fra-
gen kommt. Deshalb ist der künstlerisch-handwerkliche Bereich nicht in erster Linie
als Aneignung von Fähigkeiten zu verstehen, sondern als eine Öffnung des Möglich-
keitsraumes, durch den Kinder das ursprüngliche Welterlebnis und die sich daraus er-
gebende Neugierde für ihr Leben wachhalten können.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

130

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Der Lebenssinn

Der zweite Sinn der Leiberfahrung ist nach Rudolf Steiner der Lebenssinn. Durch ihn
erschließt sich dem Menschen seine allgemeine innere körperliche Verfassung. Auch
die Ausdrücke Gemeingefühl (Koinästhesie oder Coenästhesie) oder Hintergrundge-
fühl beschreiben in etwa das, was in der Anthroposophie als Lebens- oder Vitalsinn
bezeichnet wird – ein globales Empfinden des Körpers (vgl. Schönhammer 2009, 19).

Biologisch betrachtet vermittelt der Lebenssinn dem Menschen in etwa die quali-
tativen Erlebnisse, für deren Reglung der Hypothalamus zuständig ist (vgl. Goldberg
2002). So könnte gesagt werden, dass das Sinnesorgan des Lebenssinns seine Informa-
tionen vom ganzen Körper erhält, es jedoch im Gehirn ein bestimmtes neuronales Ge-
biet oder Korrelat dafür zu geben scheint. Über den Lebenssinn findet der Mensch so-
mit einen Zugang zu seinem inneren organischen Selbst: Die Tatsache, dass wir sind,
dass wir uns in unserer physischen Existenz erfühlen, dieses wache Bewusstsein von
uns selbst haben, das vermittelt uns der Lebenssinn (vgl. Steiner 2009, 14).

In der anthroposophischen Sinneslehre wird der Vitalsinn auch als derjenige Sinn
bestimmt, „durch den wir unser Leben in uns fühlen, aber eigentlich nur, wenn uns
dies oder jenes schmerzt […]; dann kommt der Lebenssinn und zeigt uns an: Dir tut
es da oder dort weh“ (Steiner 1963, 60). Aber nicht nur die Erfahrungen, welche durch
die Schmerzrezeptoren gemacht werden können, zählen zum Lebenssinn. Wird der
Lebenssinn als Körperwahrnehmung definiert, so gehören auch die Oberflächen- und
Tiefensensibilität mit hinzu, Letztere wird gewährleistet durch die in die Tiefe gerich-
teten Interozeptoren. Dabei muss wieder zwischen Propriozeption, Eigenwahrneh-
mung und viszeraler Sensibilität unterschieden werden (vgl. Schönhammer 2009, 20).
Die Propriozeption ist eher mit dem Eigenbewegungssinn zu vergleichen, während
der Lebenssinn uns Informationen zu den inneren Organtätigkeiten (viszerale Sensibi-
lität) vermittelt, gleichzeitig müssen jedoch auch die Wahrnehmung von Hunger,
Durst, Völlegefühl oder innerer Kälte mit dazu gezählt werden, genauso wie die von
Müdigkeit und Schmerzen. „Schmerz ist eigentlich nichts anderes als eine extreme
Äußerung des Lebenssinnes“ (Soesman 1998, 33).

Wie die Berührungen beim Tastsinn, so sind auch die durch den Lebenssinn ge-
wonnenen Eindrücke Empfindungen. „Das Empfinden des Lebenssinns ist in einem
hohen Grade ein Fühlen“ (Kranich 2003, 79). Wenn wir Schmerz fühlen, schrecken
wir unwillkürlich zurück, wir lernen durch das schmerzhafte Erlebnis, Gefahren aus-
zuweichen, oder erkennen sie erst durch jenen. „Der Schmerz gibt uns die Warnung,
dass irgendetwas nicht in Ordnung ist“ (Soesman 1998, 35) und hat damit die Funkti-
on der Schädigungswahrnehmung (Nozizeption). Bedeutet aber die Abwesenheit von
Schmerzen gleichzeitig, dass der Organismus gesund ist? Was ist gesund? Ist es gesund,
wenn, wie es heute nicht selten der Fall ist, Schmerzen und Müdigkeit durch Medika-
mente unempfindbar gemacht werden? Wenn der Lebenssinn ein Fühlen ist, so stump-
fen wir diesen durch die Beeinflussung betäubender Substanzen ab. Der „Schmerz
durchdringt alle Schichten der Seele. Wir lernen unseren Platz in der Welt durch eben
diesen Schmerz kennen“ (ebd. 36 f.). Der Schmerz kann damit auch als Lehrer verstan-
den werden, dem gegenüber der Mensch oft taub bleibt. Die Anzeichen dafür, was der
Körper gerade braucht, werden zugunsten von dem ignoriert, was der Mensch gerade
machen will.

2.1.2.

2. Die Sinne

131

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


In der Praxis der Waldorfpädagogik kann dem Schmerz beispielsweise als Hunger
begegnet werden: Es ist heute oft üblich, Hunger sehr rasch nachzugeben, um den
Schmerz nicht zu fühlen. Doch könnte es nicht als Übung betrachtet werden, einfach
etwas zu warten? Den Schmerz einen Moment zu ertragen, um danach umso reicher
mit Sinneseindrücken und Freude belohnt zu werden? Essen schmeckt besser, wenn
man wirklich Hunger hat, heißt es. Ein anderer Bereich wäre die Müdigkeit: Wie
schön ist es, nach einem langen Spaziergang endlich die müden und wehen Füße aus-
strecken zu können? Doch „kennen wir immer weniger die Form der Ermüdung, die
so gut für die Entwicklung des Lebenssinns ist. Wir kennen hauptsächlich – und dies
gilt leider auch […] für unsere Kinder – eine andere Form von Ermüdung, nämlich
die Ermüdung durch Langweile, oder […] durch ein Zuviel an Eindrücken“ (ebd. 38).
Waldorfschulen bieten verschiedene Epochen wie die Hausbau- oder Handwerkerepo-
che an, in denen Erfahrungen, die den Lebenssinn betreffen, gemacht werden können.
Durch ungewohnte Tätigkeiten wird der Körper des Kindes anders belastet, und feste
Essenszeiten sorgen dafür, dass auch das Hungergefühl wieder deutlicher zutage treten
kann. Das innere Erleben vom eigenen leiblichen Selbst scheint heute nicht mehr so
selbstverständlich entwickelt zu werden. Besonders auf das Spüren von Schmerzen re-
agiert der Mensch häufig beunruhigt und versucht, den Schmerz schnellstmöglich zu
bekämpfen.8 Der Umgang mit Schmerz und Ermüdung kann somit schon im Unter-
richt geübt werden.

Die zurzeit herrschenden Extreme zwischen der vollständigen Verdrängung phy-
sischer Beschwerden und der Beunruhigung selbst bei der kleinsten Regung des Le-
benssinns könnten wieder ausbalanciert werden. Der Lebenssinn wird am sichersten
durch das Erleben von Polaritäten gestärkt, durch wechselnde Erlebnisse zwischen
Anstrengung und Ruhe, zwischen Hunger und dem Gefühl, satt zu sein. Soesman
schreibt über einen Lehrer, der seine Klasse morgens als Erstes physisch tätig sein
lässt, indem diese, begleitet von Stampfen und Klatschen, kräftig Gedichte aufsagt.
Dies tut der Lehrer, da er die Kinder sonst kaum noch erreichen kann, er hat bemerkt,
dass der Lernstoff ohne eine ausgiebige physische Aktivität nicht zur Wirkung kom-
men kann (vgl. ebd. 38). „Es handelt sich [beim Stampfen und Klatschen] also nicht
darum, dass sich die Kinder entspannen […], sondern dass sie sich in ganz gesunder
Weise Mühe geben“ (ebd.). Als tägliche Praxis wird diese Vorstellung im rhythmischen
Teil des Unterrichts an Waldorfschulen gepflegt, wodurch auf den Willen der Kinder
eingewirkt wird, auf das In-die-Tat-Kommen mit dem ganzen Leib. Auch der berühmte
Anthroposoph Henning Köhler, der sich im Speziellen mit den Willenssinnen be-
schäftigt hat, sieht im Rhythmischen eine Kraft, welche positiv auf den Lebenssinn
wirkt (vgl. Köhler 2009, 49 f.)

Doch es ist nicht allein körperliche Betätigung, die als Anstrengung gelten kann,
anstrengend oder sogar schmerzhaft sind auch oft genug das Wiederholen oder müh-
same Üben, durch welches erst die gesteckten Ziele erreicht werden können. Zu leben
bedeutet so gesehen das Erlernen eines Umgangs mit Schmerzen, denn nicht immer
können diese Erfahrungen dem Menschen erspart bleiben. Soesman stellt sich die Fra-
ge, ob es ohne den Lebenssinn überhaupt möglich ist, etwas zu lernen, ohne den

8 Das populärste Beispiel sind hier sicherlich Kopfschmerzen. Zurzeit wirbt einer der großen Phar-
maentwickler mit einer Kopfschmerztablette, die zwar nicht in ihrer Wirkung verbessert wurde,
dafür aber schneller Linderung verspricht.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

132

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Schmerz und die Ermüdung. Er beantwortet die Frage negativ, indem er annimmt,
dass der Mensch ohne den Schmerz gar nicht ins Tun käme, da alles Lernen (und da-
mit Tun) Schmerzen bereite (vgl. Soesman 1998, 38). Die Freude, die bei diesen Tätig-
keiten von den Kindern empfunden wird, muss größer sein als der gefühlte Schmerz,
denn als Motivationsquelle muss der Schmerz ausscheiden. Soesman spricht demnach
von einer bestimmten Form des Schmerzens, die deutlicher wird, wenn er in diesem
Kontext auf das Märchen eingeht. Dieses trägt seiner Meinung nach zur Entwicklung
des Lebenssinns bei, da das Kind hier erfährt, dass Schmerz und Angst am Ende im-
mer zu einem Ausgleich kommen. Märchen zu verharmlosen, indem sie umgeschrie-
ben werden, würde dem Kind jene Erfahrung vorenthalten. „Gerade wie ein Kind
Hunger und Durst spüren muss, so muss es auch durch den Hunger und den Durst
des Märchens durchgehen“ (ebd. 40).

Schmerz ist auch der Ausgangspunkt von Ludwig Wittgensteins psychologischen
Überlegungen. Wittgenstein hat den Schmerz nicht zuletzt deshalb gewählt, weil wir
ihn unmittelbar fühlen, wir also nicht erst prüfen müssen, ob wir Schmerzen haben
oder nur glauben, wir hätten Schmerzen (vgl. Schulte 2006, 184). Schmerzen können
nicht willentlich ausgelöst werden und lassen sich leicht an Dritten erkennen, denn sie
äußern sie sich oft unvermittelt durch Weinen oder Schreien. Von diesen primären
und intuitiven Äußerungen, die nicht oder nur sehr wenig von unserem Kulturkreis
abhängen, kann demnach direkt auf einen Seelen- oder Körperzustand des Gegen-
übers geschlossen werden: Beim Schmerz fallen Empfindung und Ausdruck zusam-
men (ebd. 201 f.). Es bedarf keiner früheren Erfahrung, um den Schmerz richtig zu
deuten und zum Ausdruck zu bringen. Das intuitive Wissen um die Gefühlslage des
anderen findet sein Pendant im Gedankensinn. Dieser elfte Sinn wird an anderer Stel-
le ausführlich besprochen, ebenso wie auf die Gegenseitigkeit zwischen den unteren
und den oberen Sinnen noch genauer eingegangen wird.

Mit dem Lebenssinn nehmen wir unseren Ätherleib, unseren Lebensleib wahr
(Soesman 1998, 46). Er kann damit als Schlüssel zum Tor unserer Seele, unserer emo-
tionalen Innenwelt gesehen werden, er zeigt einen Weg, wie der Mensch in der Welt
bestehen kann, ohne an ihr zu zerbrechen. Für Soesman ist der Lebenssinn mit dem
Mitgefühl verbunden, durch ihn lernt der Mensch Empathie. Henning Köhler ver-
knüpft ihn mit dem Begriff der aktiven Toleranz (vgl. Köhler 2009, 58ff.). Hat der
Mensch diese Erlebnisse des Lebenssinns nicht (z. B. Schmerzerlebnisse), wird er wo-
möglich schnell beleidigt oder wehleidig. Köhler sieht in einem schlecht entwickelten
Lebenssinn ebenfalls eine Ursache von innerer Unruhe und gesteigerter Nervosität
(vgl. ebd. 40ff.). „Wir sprechen hier von den nervösen, unkonzentrierten, unruhigen
Kindern mit oftmals hoher Intelligenz und schlechter motorischer Integration“
(ebd. 54). Durch den Lebenssinn kommt es für ihn zu einem Ganzheitserlebnis, wel-
ches zu Geborgenheit und Vertrauen führen wird. Diese Lebenssinnpflege, welche den
unruhigen Kindern zukommen sollte, erstreckt sich auf die Bereiche „Ernährung,
Wärmung, Körperpflege und Körperkontakt, Kleidung, Rhythmisierung und Schlaf-
pflege“ (ebd. 55). Ein sehr geordneter, gleichbleibender Tagesablauf ist damit zwin-
gend nötig, wenn auf anthroposophischem Weg mit unruhigen Kindern (z. B. Kindern
mit ADHS) gearbeitet werden soll.

In der Ausbildung des Lebenssinnes liegt damit die Aufforderung, sich seiner Be-
dürfnisse bewusst zu werden, weder übermütig zu sein noch sich in Angst über even-
tuelle Krankheiten zu ergehen. Der Lebenssinn ist verbunden mit dem Gefühlsleben,

2. Die Sinne

133

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


dessen direkter Ausdruck sich im Leib widerspiegelt. Das Erkennen der eigenen Ge-
fühle, von Wut, Trauer, Hunger oder Müdigkeit, ist heute keine Selbstverständlichkeit
mehr. Durch dieses Wissen um uns selbst wird es erst möglich, andere in ihrem Aus-
druck zu erkennen (vgl. Davidson 2013). Leibliches Wesen zu sein, bedeutet, sich im
eigenen Körper zu beheimaten, ihn auszuhalten und mit seinen Schwächen anzuneh-
men. Durch diese Perspektive eröffnet sich dem Pädagogen ein enormes Feld, in dem
er tätig werden kann.

Der Eigenbewegungssinn

Der dritte von Rudolf Steiner genannte Sinn ist der Eigenbewegungssinn. In der natur-
wissenschaftlichen Literatur finden sich Beschreibungen, die Steiners Auffassung äh-
neln, unter dem Stichwort propriozeptive Wahrnehmung und Kinästhesie (vgl. Gold-
stein 2014, 335ff.). Unter dem Begriff Kinästhesie (Bewegungswahrnehmung) werden
alle Informationen zusammengefasst, welche aus der Skelettmuskulatur und den Ge-
lenken gewonnen werden und die Auskunft über die Bewegung der Gliedmaßen und
des Kopfes liefern. Als Propriozeption werden die sensorischen Inputs bezeichnet, die
aus der Haut, den Muskeln, den Sehnen und dem vestibulären System stammen (ebd.).
Es wird dabei noch eine Unterteilung in Stellungs-, Bewegungs- und Kraftsinn vorge-
nommen (vgl. Schönhammer 2009, 20). Soesman gibt auch an, dass Begriffe wie Tie-
fensinn oder Muskelsinn in der gleichen Tradition stehen (vgl. Soesman 1998, 50).
Der von Rudolf Steiner sogenannte Eigenbewegungssinn geht damit nur auf einige
Punkte dieser Einteilungen ein.

Steiner definiert den dritten Sinn als das „wahrnehmende Erleben der Ruhe und
Bewegung der eigenen Glieder einerseits, oder des Ruhens oder sich Bewegens gegen-
über der Außenwelt andrerseits“ (Steiner GA 21, 147). Der eigene Körper wird in sei-
ner Bewegung von innen heraus wahrgenommen. Schließt der Mensch die Augen, so
weiß er meist genau, wie seine Gliedmaßen im Verhältnis zu seinem Körper liegen.
Diese Wahrnehmung wird manchmal dann getäuscht, wenn die Gliedmaßen einschla-
fen; sie fühlen sich dann mitunter fremd an, als nicht mehr ganz zum Körper gehörig.9
In seinem Buch Anthroposophie (GA 45) beschreibt Steiner den Bewegungssinn als
denjenigen Sinn, „durch welchen der Mensch zum Beispiel eine von ihm ausgeführte
Bewegung wahrnimmt. Man bewegt ein Bein, und nimmt diese Bewegung wahr. […]
Der Eigenbewegungssinn nimmt solches wahr, wozu eine Tätigkeit, eine Regsamkeit
vorausgesetzt ist“ (Steiner GA45, 10). Es sind nicht nur die Gliedmaßen, die sich be-
wegen, auch die Atmung oder der Herzschlag können als Bewegung charakterisiert
werden. Das Wahrnehmen dieser inneren Bewegungen würde dann im Sinne von Da-
vidson (Davidson/Begley 2012) an der Dimension Selbstwahrnehmung arbeiten, wel-
che durch Meditation verfeinert werden kann. Hier zeigt sich deutlich die soziale
Komponente, welche den unteren Sinnen immer auch immanent ist. Henning Köhler
verbindet einen schwachen Bewegungs-und Gleichgewichtssinn mit dem Grübleri-
schen und Traurigen (Köhler 2009, 107ff.).

2.1.3.

9 Anschauliche Beispiele dazu, wie neurologische Probleme diesen Sinn beeinflussen können, fin-
den sich bei Oliver Sachs in den Fällen: Der Mann, der aus dem Bett fiel (Sachs 20010, 90ff.) und:
Die körperlose Frau (ebd. 74ff.)

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

134

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Soesman macht auf eine weitere Funktion dieses Sinnes aufmerksam, die ganz in
einer anthroposophischen Tradition steht. Er schreibt, dass jede Bewegung nur ein
kleiner Teil unseres Lebens sei, dass wir uns in dem Wunsch, ein Ziel zu erreichen,
bewegen, z. B. ein Glas Wasser an den Mund zu führen oder aus der Küche zu holen.
Dieses Ziel sei ja bereits vor der Bewegung da gewesen, es ziehe uns quasi aus der Zu-
kunft an. Der Bewegungssinn ist somit auch ein Gespür für den Weg, den wir im Le-
ben gehen möchten. Diese Überlegung setzt voraus, dass unser Leben einem Plan
folgt; dieser Plan wird in der Anthroposophie als Karma bezeichnet. Mit dem Karma
ist jeder Mensch mit den Menschen seiner Umgebung verbunden, sie sind nach die-
sem Verständnis nicht zufällig da, sondern wurden von uns selbst als Wegbegleiter ge-
wählt. Die Idee des Karmas ist dabei verknüpft mit dem Glauben an die Reinkarnation.
Unser Schicksal bestimmt sich aus unseren früheren Leben, und sowohl das Leben als
auch das Geschick der Menschheit sind einem teleologischen Ansatz unterworfen.
Der Glaube an ein Ziel wird am stärksten im Bewegungssinn deutlich; Soesman setzt
diesen dritten Sinn mit dem Sternzeichen des Schützen in Korrelation, der seinen Pfeil
auf das anvisierte Ziel richtet (vgl. Soesman 1998, 65). So könnte der Eigenbewegungs-
sinn auch als Karma-Sinn bezeichnet werden. Wenn unser Weg vom Karma vorbe-
stimmt ist, die Dinge uns quasi aus der Zukunft anziehen, dann ist der Bewegungssinn
der „Wahrnehmungssinn für das Schicksal“ (Soesman 1998, 63).

Das Leben und Schaffen vom Ziel oder Ergebnis her aufzurollen, spiegelt sich
auch in verschiedenen Formen des Unterrichts. Besonders hervorzuheben sind hier
zwei Gesichtspunkte:

Als Erstes wird Wert darauf gelegt, dass im Mathematikunterricht zuerst das Er-
gebnis einer Aufgabe genannt werden soll. Der Schüler hat dann die Wahl, selbststän-
dig seinen persönlichen Rechenweg zu dieser Lösung zu wählen. So kann die Aufgabe
lauten: Was kann alles die 9 sein? Dabei ist es sowohl richtig zu sagen, dass 2+3+4 die 9
ergebe, als auch, dass 3x3=9 sei, genauso wie 17-8 zur 9 führe. Gerechtfertigt wird die-
ses Vorgehen durch ein Erziehungsziel, der Erziehung zur Freiheit:

„Der erste Schritt zur Freiheit gründet auf Initiative, auf innere Eigenaktivität. Im
Rechnen wird diese gefordert bei den genannten Vergleichen, also beim Bilden von
Unterschied und Verhältnis. So werden auch unterschiedliche Gesichtspunkte möglich.
Dies lässt sich steigern, wenn man vom Ergebnis nach der vorausgegangen Rechnung
zurück fragt: ‚Welche Rechnung ermöglicht dieses Ergebnis?‘. Wir analysieren also das
Ergebnis gemäß den von uns gewählten Gesichtspunkten. […] Damit entsteht Freiheit
und begeisterte Suche, aber dennoch keine Beliebigkeit: Der frei gewählte Lösungsweg
will ja aus freier Einsicht der Sache gerecht werden“ (Fischer 2004).

Obwohl diese Art des Rechnen zur Erziehung der Freiheit beitragen soll, ist sie den-
noch fast ein Sinnbild für die Weltauffassung der Anthroposophie: Rudolf Steiner hat
als Sehender die Geheimnisse des Lebens offenbart, und es gilt nun, durch ein inneres
Suchen diese Ergebnisse auch zu finden (vgl. Teil I). Zu fragen bleibt, ob diese Art des
Rechnens somit nicht zur Grundlage einer bestimmten Haltung gegenüber der Welt
werden wird und ob diese Einstellung erzieherisch intendiert ist oder nur zufällig so
interpretiert werden kann. Sicher scheint jedoch, dass die Begeisterung der Schüler
durch diese Methode eher gesteigert werden kann (vgl. Fischer 2004).

Der zweite Aspekt, in welchem die teleologische Haltung der anthroposophischen
Weltsicht deutlich wird, ist in der Unterrichtsplanung. Im Unterricht wirken jeweils
drei Zeitströme: Als Erstes findet sich der Konsumstrom, der vom Jetzt in die Vergan-

2. Die Sinne

135

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


genheit führt – der Zeitvernichtungsstrom. Als Zweites gestaltet die Intentionalitätszeit
das Geschehen, dieser Zeitstrom kommt einem aus der Zukunft entgegen.

„Rudolf Steiner beschrieb diesen eigenartigen Zusammenhang als den ‚Doppelstrom
der Zeit‘. Neben dem bekannten gebe es einen zweiten, verborgenen Zeitstrom, der aus
der Zukunft in die Vergangenheit ströme, und die Gegenwart sei gerade die Begeg-
nung und Durchdringung beider Ströme. […] In dem einen Strom fließt alles weiter,
was man einmal erlebt hat und wieder vorstellen kann, in dem anderen kommt, was
man erwartet, erhofft, begehrt. Senkrecht zu dieser doppelten Zeitströmung […] stellt
sich das autonom wirkende Ich des Menschen […]“ (Hueck 2013).

In der Anthroposophie wird dieser zweite Zeitstrom als musikalisches Prinzip be-
zeichnet, denn in den ersten Tönen eines Musikstücks liegt immer schon eine Ahnung
von dessen Ende; es lassen sich in ihm Hinweise finden, welche den Ablauf zu einem
geschlossenen Ganzen werden lassen. Der dritte Zeitstrom betrifft die Zeitgestaltung,
er fragt danach, welches Ereignis im Unterricht wann passiert. Die drei Ströme müs-
sen vom Lehrer als autonom wirkendem Menschen immer berücksichtigt werden, er
muss zum Zeitkünstler werden. Obwohl er jeden Augenblick des Unterrichts in dessen
Eigenart ergreifen soll (Unterbrechungen sind hier besonders wertvoll, da sie die All-
tagsnähe verdeutlichen10), muss er immer das Ziel seiner Bemühungen im Blick be-
halten; das Wohl der Klasse und der Weg des einzelnen Kindes dürfen ihn dabei nicht
unberührt lassen. Unterricht bedeutet eben für den Waldorflehrer auch, Kinder auf
ihrem Lebensweg zu begleiten, ihnen das Werkzeug in die Hand zu geben, durch wel-
ches sie ihr Lebensziel finden. An diesen Beispielen zeigt sich, dass in der Waldorf-
schule der Bewegungssinn nie an Relevanz verlieren kann, wenn sich die Schule in
einer anthroposophischen Tradition begreift. Steiner sah in der Eurythmie eine beson-
dere Möglichkeit, ausbildend oder heilend auf diesen Sinn zu wirken (vgl. Soesman
1998, 63). Für Steiner ist die Heilpädagogik immer mit einem Eingreifen in das Karma
eines Kindes verbunden. „Bei jedem Behandeln eines minderwertigen Kindes wird in
das Karma eingegriffen, und selbstverständlich muß eingegriffen werden“ (Steiner GA
317, 29). Er rät nun, wie schon im Zusammenhang mit dem Dopaminsystem ange-
führt, zu verschiedenen lauteurythmischen Übungen, welche sich zum einen auf Kin-
der mit Lernschwierigkeiten, zum anderen auf nervöse, unruhige Kinder beziehen. Die
Eurythmie hat für Rudolf Steiner eine besondere Bedeutung: „Bei der Eurythmie han-
delt es sich gerade um tiefgehende Bewegung mit den Bewegungselementen von Wort
und Gesang“ (Steiner GA 317, 64). In ihr verbindet sich die Bewegung des Körpers
mit der der Seele, wodurch eine harmonisierende Wirkung auf das ganze System aus-
gelöst werden kann.

Durch den Bewegungssinn wird es dem Menschen möglich, mit anderen Men-
schen in Kontakt zu treten. Jedoch ist dies aus der Sicht der Anthroposophie nicht der
Mobilität geschuldet, vielmehr ermöglicht dieser Sinn die Begegnung mit den Men-
schen, welche zum eigenen Lebensplan dazugehören. Er ist ein unbewusster Wegwei-
ser, der zur Entscheidungsfindung beiträgt. Durch ihn lernt der Mensch, den Augen-
blick zu ergreifen und zu gestalten, er ist ein innerer Kompass für einen vorbestimm-
ten Weg, aber er kann auch als organisches Pendant für Entscheidungsfreude und

10 Das Auftauchen einer Biene, die durchs Fenster geflogen kommt, oder die Tatsache, dass es an-
fängt zu schneien und alle ans Fenster laufen, soll dem Lehrer als Möglichkeit dienen, entweder
etwas über diese Dinge zu erzählen oder das moralische Gefühl der Klasse zu fördern.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

136

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Zielstrebigkeit interpretiert werden. Die Anthroposophie geht nicht davon aus, dass
dasjenige, was dem Menschen karmisch vorbestimmt sei, ihm leichtfalle, vielmehr
sollte er die Chance auf Erden nutzen, auch die Dinge zu lernen, welche er noch nicht
kann. So schreibt Soesman über die Schule:

„Glücklicherweise gibt es noch Schulen, an denen man nicht sofort mit Wahlfächern
beginnen muss. Müsste ein Kind nämlich schon früh mit Wahlfächern anfangen, dann
brauchte es sich niemals an etwas Neues zu gewöhnen; und es hat doch das Bedürfnis
danach, etwas Neues zu erobern, auch wenn es weiß: ‚Das werde ich nie richtig be-
herrschen in diesem Leben, das liegt mir nicht, das ist unbeackerter Boden für mich!‘“
(Soesman 1998, 65).

Der Bewegungssinn hat damit auch etwas mit dem Neuen, dem Unbekannten zu tun,
durch ihn kann der Mut entwickelt werden, sich Herausforderungen zu stellen, ohne
direkt zu erwarten, darin auch eine Perfektion zu erreichen. Beim Kind die Liebe zum
Neuen zu erhalten, gehört für den Lehrer mit zum Bereich dieser Sinnesförderung.

Die Zeitgestaltung, die im Bewegungssinn thematisiert wird, ist für Rudolf Steiner
mit dem Rhythmischen und Musikalischen verbunden, das auch beim Sprachsinn the-
matisiert werden wird. Die Verbindung zwischen Bewegung, Musik, Sprache und
Rhythmus macht deutlich, dass dem Bewegungssinn eine soziale Komponente imma-
nent ist. Der Mensch bewegt sich in einem sozialen Gefüge, er begegnet anderen, trifft
Entscheidungen und wird auf diesem Weg unweigerlich mit der Frage nach seinem
Selbst, seiner eigenen Identität konfrontiert, denn wer wir sind und was wir tun wollen
oder können, hängt stark von unserer Umwelt und unseren Mitmenschen ab. Wenn
diese anderen Teil des eigenen Karmas sind, so ist es unmöglich, einen Menschen oh-
ne sein soziales Umfeld zu betrachten.

„Wenn ich sage ‚mein Leben‘, so ist dieses Leben ganz erfüllt von ‚den anderen‘. Wenn
ich jemanden frage: ‚Wer bist du?‘ – wird er mir von seinen Eltern erzählen, von seiner
Familie, seinen Freunden und Lehrern, seinen Arbeitskollegen, seinem Lebenspartner,
davon, was er gerne liest (was also andere geschrieben haben)“ (ebd. 54).

Die Familie, die Freunde, die Stadt, in der wir leben, die Schule oder der Arbeitsplatz,
dies alles sind Komponenten, welche Teil unserer individuellen Identität sind. Neben
diesen großen Feldern erschließt sich der Mensch auch kleinere Bereiche, er pflegt
verschiedene Hobbys, welche ihn mit seinen Mitmenschen verbinden und sein sozia-
les Geflecht strukturieren. Somit gehören auch diese Komponenten in den Bereich des
Bewegungssinns.

Gleichgewichtssinn

Der vierte Sinn nach Rudolf Steiner ist der Gleichgewichtssinn. Durch ihn kann sich
der Mensch zwischen oben und unten, rechts und links in einer bestimmten Lage hal-
ten. Der Gleichgewichtssinn oder statische Sinn wird ebenfalls als sechster Sinn oder
vestibulärer Sinn bezeichnet. Der Vestibularapparat besteht aus der Schnecke (Colch-
lea), durch welche der Mensch Schall wahrnehmen kann, sowie aus zweierlei Labyrin-
thorganen, den Bogengängen und den Innenohrorganen (vgl. Eliot 2012, 211). Die
Reize des vestibulären Systems werden zum einen zum Kleinhirn weitergeleitet, sind
jedoch ebenfalls vernetzt mit der Formatio Reticularis, welche unter anderem die
Wachheit mit reguliert. Weiter beeinflussen die Reize aus dem Gleichgewichtssinn das

2.1.4.

2. Die Sinne

137

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


limbische System, den Hypothalamus und über den Thalamus verschiedene Areale des
Großhirns (vgl. Schönhammer 2013, 78 f.). Steiner fiel der Zusammenhang zwischen
Gleichgewichtssinn und Bewusstsein ebenfalls auf. Er erklärte, dass wenn jener nicht
funktioniere, befalle den Menschen Schwindel und er sinke um (vgl. Steiner GA 045,
10). Durch die weitreichende Verflechtung mit den einzelnen Teilen des Gehirns bie-
ten sich über den Gleichgewichtssinn viele Möglichkeiten, auf die Hirnentwicklung
einzuwirken (vgl. Ayres 2002, Eliot 2012, Blomberg 2012). Der Gleichgewichtssinn
empfängt bereits lange vor der Geburt Signale, durch welche er die innere neuronale
Organisation vorantreibt. So ist bereits die Bewegung der Mutter während der
Schwangerschaft wichtig für die embryonale Entwicklung des Gleichgewichtsorgans
(vgl. Auer 2010, 59 f.). Aber auch das Wiegen und Schaukeln von Babys trägt zu einer
guten motorischen Entwicklung der Kinder bei, da die Stimulierung des Gleichge-
wichtsorgans mit der Bewegung korreliert (vgl. Eliot 2012, 221 f.). Auch später üben
sich Kinder durch ihren Drang nach Bewegung in ihrem Gleichgewichtssinn. „Das
Zusammenspiel zwischen Sich-Bewegen und Balance-Halten beim Menschen ist er-
staunlich. Denken Sie nur an die vielen Kinderspiele: Seilspringen, mit dem Reifen
spielen, Raufen, Purzelbäume schlagen, jonglieren, tanzen, Akrobatik, Gymnastik und
das allerschwierigste: über ein durchhängendes Seil balancieren“ (Soesman 1998, 73).
Durch einen unzureichend entwickelten Gleichgewichtssinn entsteht nicht nur eine
Verzögerung der motorischen Entwicklung, sondern es stehen zusätzlich auch „emo-
tionale Probleme, Wahrnehmungs- und Konzentrationsdefizite, Lernschwierigkeiten,
Sprachstörungen und Autismus“ damit in Zusammenhang (Eliot 2012, 220). Der
Gleichgewichtssinn trägt damit nicht nur dazu bei, dass der Mensch weiß, wo oben
und unten sind, ob er sich im Lot oder in einer Schräglage befindet, er verstärkt eben-
falls die bewusste Aufmerksamkeit und trägt zur räumlichen Orientierung bei. „Ori-
entiert zu sein, ist von existentieller Bedeutung für Mensch und Tier“ (Schönhammer
2013, 93). Die Orientierung zu verlieren oder Schwindel zu empfinden, macht Angst.
Damit geht vom Gleichgewichtssinn auch ein Gefühl der Sicherheit aus. Orte, die sol-
che Gefühle hervorrufen, erzeugen damit auch eine unheimliche Atmosphäre. Der
Gleichgewichtssinn kann damit zu einer sicheren oder unsicheren Haltung zur Welt
beitragen.

„Solange die Beziehung eines Kindes zur Erde nicht absolut gesichert ist, können sich
alle anderen Beziehungen nicht optimal entwickeln. Selbst die liebevollste Mutter kann
nicht an ihr Kind herankommen, solange die Erde für dieses kein sicherer Platz zu
sein scheint. Kindern mit Störungen im Gleichgewichtssystem scheint etwas Vitales zu
fehlen, so als ob sie ‚im Raum verloren‘ wären“ (Ayres 2002, 135).

Der Gleichgewichtssinn bringt uns in eine Beziehung zur Schwerkraft, stellt den Men-
schen auf die x-Achse in einem zweidimensionalen Koordinatensystem. „Nur im
Schwerefeld können Sie das Gleichgewicht halten“ (Soesman 1998, 71). Das Gleichge-
wicht zu halten, bedeutet nun, die y-Achse wie eine gerade Linie durch sich hindurch
zu fühlen und sich an ihr aufrichten zu können. „Wir bemerken nämlich, wenn wir
uns zwischen links und rechts oder zwischen vorne und hinten langsam hin und her
bewegen, wann wir die Mitte, also die senkrechte Stellung erreicht haben“ (Auer 2010,
56). Es sind sowohl die Abweichungen von dieser Senkrechten, die wir registrieren, als
auch die von der Waagerechten. Beim Zelten in der Natur gibt der Gleichgewichtssinn
Auskunft darüber, ob der Kopf beim Schlafen vielleicht etwas tiefer liegt als die Beine.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

138

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Im Schlaf kann der Mensch, anders als viele Tiere, das Gleichgewicht nicht halten, wo-
durch angenommen werden kann, dass dieses mit einem gewissen Grad an Bewusst-
heit einhergeht.

Die ideelle senkrechte Linie wird auch häufig als Bewertungskriterium für die
Stimmungslage genutzt, da diese Körperhaltung mit einem Anschein von Selbstbe-
wusstsein einhergeht. Der Mensch richtet sich im Laufe seiner Kindheit zu einer Gera-
den auf und kann sich somit aufrecht in der Welt bewegen, wodurch seine Hände, Ar-
me und Schulterpartie erst wirklich frei für andere Aufgaben werden. Soesman ver-
gleicht diese Haltung mit einer Waage:

„Sie sehen, dass der Mensch in seiner Gestalt wirklich eine Waage ist. Und wenn er
nicht so ist, dann sagen wir, dass er sich krummhält oder etwas derartiges. Wir gehen
wie selbstverständlich davon aus, dass der Mensch so gebaut ist“ (Soesman 1998, 75).

In der Anthroposophie werden deshalb zwei Gesichtspunkte angeführt, welche mit
den Erfahrungen der Senkrechten und Waagerechten zusammenhängen. Die erste be-
lehrt den Menschen über seinen Standpunkt, der zweite ist verknüpft mit der Moral.
Ein aufrechter Mensch zu sein, deutet schon vom Sprachgebrauch auf diese beiden
Funktionen hin. Auch Formulierungen wie das Vortragen von gewichtigen Argumente,
das Abwägen von Vor- und Nachteilen oder dass etwas in die Waagschale geworfen
wird, weisen auf diese Funktion des Gleichgewichtssinn im Sozialleben hin. Manches
wiegt dabei schwerer als anderes: Schuld kann sprichwörtlich schwer lasten, die Liebe
oder Freundschaft jedoch kann nicht so leicht mit Geld oder Gold aufgewogen wer-
den. „Der Wert, die Qualität der Dinge ist unwägbar“ (vgl. ebd. 76). Die Balance zwi-
schen dem Gewicht von Massen lässt sich auf einer Waage leicht erreichen, soziale Er-
eignisse, wie der Betrug eines Freundes oder ein Risiko, sind hingegen nur schwer ab-
zuwägen. Das Abwägen ist damit ebenfalls eine Form der Entscheidungsfindung, wel-
che auch durch den Lebenssinn geübt werden konnte und die es erlaubt, den Gleich-
gewichtssinn auch als Moralsinn zu interpretieren. Auch hier könnte wieder auf Gold-
berg verwiesen werden, der das Fällen von Entscheidungen für eine maßgebliche Fä-
higkeit des präfrontalen Kortexes hielt. Sowohl der Eigenbewegungssinn als auch der
Gleichgewichtssinn können zu einer Entwicklung dieser Fähigkeit beitragen.

Ein weiterer Aspekt betrifft die Stellung des Menschen im Raum: Die erste Unter-
richtsstunde eines Erstklässlers in der Waldorfschule soll ihm seinen Platz in der Welt
verdeutlichen, soll ihn wach machen und ihn mit seiner Umwelt verbinden. Dazu
lernt das Kind zunächst die Gerade und die Krumme.

Alle Erstklässler stellen sich dabei aufrecht hin und fühlen die Gerade durch ihren
Körper, lernen, sich gedanklich am Hinterkopf wie eine Marionette an einem Fa-
den aufzuhängen und über diesen ihren Körper entspannt hängen zu lassen. So
fühlen sie sich ganz entspannt, während sie gerade im Raum stehen. Diese un-
sichtbare Linie geht weit über ihren Kopf hinaus und führt auch unter ihren Fü-
ßen hinab. Später werden sie sehen, dass sie selbst Teil eines gewaltigen Kreises
sind und die Gerade immer als Teil einer Krummen, eines Bogens oder Kreises
gedacht werden kann. Zunächst zeichnen die Kinder die Gerade in die Luft, dann
vielleicht in ein kleines Feld aus Sand oder an die Tafel. Vielleicht wird sie auch
vom Lehrer auf dem Boden vorgelaufen und von einzelnen Kindern nachgelaufen,
oder große Blätter werden verteilt, auf welche die Gerade aufgemalt wird. Der
Lehrer selbst malt eine vollendete Gerade kunstvoll an die Tafel und erst in einem

2. Die Sinne

139

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


letzten Schritt übertragen die Schüler das Bild in ihr erstes Formenzeichnen-Heft.
Die Krumme wird dann etwas schneller eingeführt, es kann gefragt werden wo
Krumme und Gerade zu finden sind, auch der Körper kann ausprobieren, wie es
ist, eine Krumme zu sein.

Dieser erste Unterricht, der sicher ein biografisch bedeutendes Ereignis im Leben sein
kann, ist demnach diesem Gesichtspunkt des Gleichgewichtssinns gewidmet. Auf der
Welt steht der Mensch wach als Gerade; damit markiert er einen Punkt auf dem Erd-
ball, einen Punkt, an dem nur er allein als Individuum stehen kann, den eigenen
Standpunkt. In der Anthroposophie ist demnach das Gleichgewicht unmittelbarer
Ausdruck des eigentlichen Wesens, des Ichs. Das leibliche Ich findet sich in der Welt
als Gerade, senkrecht als individueller Mensch, in der Waagerechten als moralisches
Wesen, als moralisches Ich.

„Wir erleben das Ich als eine gerade Linie im Menschen. […] Das erleben wir eigent-
lich im Gleichgewicht. Ich stehe. Ich bestehe. Ich stehe auf meinem Stand-Punkt“
(Soesman 1998, 76).

Beide Punkte lassen sich auch hier wieder miteinander in Bezug setzen; so können wir
kein Individuum sein ohne andere Menschen, damit diese jedoch für uns eine Bedeu-
tung bekommen als Mitmenschen, müssen wir mit ihnen in Beziehung treten.

„Auf der einen Seite habe ich meine eigene Standpunktbestimmung, ich stehe auf mei-
nem Platz. Und auf der anderen Seite lebe ich in einer bestimmten Gruppe von Men-
schen in einem gemeinsamen Raum zusammen. Wir können einander wirklich beach-
ten, wir können aufeinander eingehen, wir können miteinander sprechen, gegenseitig
unseren Gedanken folgen, wir können uns gegenseitig objektiv wahrnehmen“
(ebd. 81 f.).

Die Bedeutung (oder Qualität), die eine Sache für uns persönlich hat, können wir an-
deren Menschen zeigen (Schau, wie schön der Stern ist!). Dadurch heben wir diese Ob-
jekte erst in das Bewusstsein der anderen. Menschen besitzen die Möglichkeit, sich in-
tersubjektiv auf einer emotionalen Ebene zu begegnen und dadurch auch Dinge quali-
tativ mit zu erleben. Wir lernen am leichtesten, wenn uns die Welt von jemandem ge-
zeigt wird, der sowohl an uns als auch an dem gezeigten Gegenstand Interesse hat.
Dieses Zusammenspiel zwischen eigenem Standpunkt oder individuellen Selbst in
Verbindung mit einem gemeinsamen Raum ist eine der zusätzlichen qualitativen Ei-
genschaften des Gleichgewichtsinns. Im Zusammenhang mit der Geraden kann auch
der Genuss von Alkohol betrachtet werden, der bei reichlichem Konsum auch auf den
Gleichgewichtssinn wirken kann. Alkohol entfaltet in der Anthroposophie seine Wir-
kung über den Wärmeorganismus (das Blut). Dieser ist die organische Basis des Ichs.
Das geistige Ich kann sich durch zu großen Alkoholkonsum nicht mehr optimal durch
den Wärmeorganismus offenbaren, es wird abgeschnürt von seinen anderen Wesens-
gliedern (vgl. Dunselman 2004, 239ff.). Das Animalische kann nun deutlicher hervor-
treten, und der Mensch empfindet weniger Scham. Im Unterricht wird deshalb darauf
geachtet, dass die Kinder nach der Schulstunde warme Hände haben, da sich daran
zeigt, wie stark ihr Selbst vom Unterricht ergriffen wurde.

Doch die Anthroposophie findet noch weitere Analogien im Gleichgewichtssinn.
Im ersten Teil dieser Arbeit wurden die verschiedenen Wesensglieder des Menschen
dargestellt. Eines jener Glieder, welches der Mensch erst im Laufe der kommenden

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

140

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Menschheitsentwicklung vollständig ausbilden wird, ist das Geistselbst oder Manas.
Das Geistselbst ist umgewandelter Empfindungs- oder Astralleib und befähigt den
Menschen im Wesentlichen, sich mit allem um ihn herum zu verbinden. Diese Fähig-
keit braucht er sowohl im Umgang mit anderen als auch mit der Natur. Die Liebe zur
Welt und zu den Mitmenschen, gepaart mit der Fähigkeit, sich konzentriert einer Tä-
tigkeit zu widmen, wird in der Anthroposophie unter dem Begriff des Geistselbst ge-
bündelt.

„Es besteht ein großer Unterschied zwischen dem Ich und dem Geistselbst. Das Ich
erleben wir durch das Gleichgewichtsorgan, das ist seine Grundlage. Damit bestim-
men wir einen Standpunkt. Aber gerade weil wir einen Raum füllen, so dass wir in
Verbindung mit einer anderen Welt sind, haben wir es mit unserem Geistselbst zu tun“
(Soesman 1998, 84).

Die Fähigkeit, sich etwas zu eigen zu machen, es in sich aufzunehmen und zu einen
Teil seiner Selbst zu machen, hat im Gleichgewichtssinn und im mit diesem verbunde-
nen Geistselbst ihr leibliches Pendant. „Was man sich zu eigen gemacht hat, ist plötz-
lich an den anderen übertragbar geworden, und dies ist das große Geheimnis des
Geistselbst“ (ebd. 84). Nicht nur der Lehrer braucht diese Fähigkeit, wenn er den
Schülern einen Stoff vermitteln möchte, auch in der Kunst lassen sich Aspekte dieses
Vorgangs finden; je persönlicher der Künstler mit seinem Stoff umgeht, umso mehr
spricht er andere damit an. Obwohl nicht jede innige Beschäftigung mit einem Thema
zu einem großen Werk führt, lässt sich doch oft erkennen, ob etwas nur zum Ver-
kaufszweck schnell produziert wurde. Eine gute Arbeit besteht auch aus der Tiefe, die
in ihr erreicht wurde, aus der Liebe zu der Sache selbst. Eine Arbeit, die nur zum Brot-
erwerb dient, mit welcher sich der Arbeitende jedoch nicht identifizieren kann, wird
oft als sinnlos und nicht erfüllend beschrieben. Gerade in einer Zeit, wo das Arbeiten
noch gelernt werden muss, kann die Motivation dadurch erhalten bleiben, dass die
Aufgabe in irgendeiner Weise als wichtig erlebt wird, als etwas, was Bestand hat.

„Nur der Mensch kann fühlen, dass er besteht; nur der Mensch hat ein Ichbewusst-
sein. Das Merkwürdige dabei ist, dass ich aus der Tatsache heraus, dass ich bestehe,
zugleich auch die Erfahrung mache, dass auch andere Dinge bestehen“ (ebd. 88).

Welt und Mensch stehen in Wechselwirkung miteinander. Durch das Anecken an der
Welt fühlt der Mensch seine Grenzen. Durch den Gleichgewichtssinn entsteht ein im-
mer wieder neu auftauchender Impuls, der einem das Hier und Jetzt vergegenwärtigt.
Wachheit und Aufmerksamkeit für das Jetzt, für eine Sache oder Person sind die Fä-
higkeiten, die durch den Gleichgewichtssinn angesprochen werden.

Neben dem moralischen und dem sozialen, empathischen Aspekt hat der Gleich-
gewichtssinn noch eine Bedeutung für das anthroposophische Selbstmodell. Das Ich
kann nicht als isoliert im Körper gedacht werden, es steht auch in räumlicher Bezie-
hung zu seiner Umwelt. So kann sich beispielsweise der Blick an etwas festhalten. „Ich
fülle hier den ganzen Raum. Mein Wesen, das ist etwas, was ich von innen her habe,
aber das werfe ich in den Raum“ (ebd. 77). Die Umwelt, der Zwischenraum zwischen
dem eigenen Leib und den Objekten der Umwelt, wird ganz vom Wesen des Men-
schen erfüllt. Es gibt somit keinen leeren Raum. Andreas Neider (vgl. Neider 2012,
70ff.) spielt auf diese Vorstellung an, wenn er meint, der Mensch höre die Vögel ja
auch draußen auf den Bäumen singen, nicht in seinem Kopf. Dies rühre daher, dass
sich der Ätherleib des Menschen weit in die Umwelt hinaus ausdehne und damit eine

2. Die Sinne

141

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Beziehung zwischen dem Menschen und seiner Umwelt aufbaue. Soesman meint auch,
Höhenangst oder Seekrankheit könnten davon herrühren, dass das Ich seinen Bezug
zur Umwelt verloren habe, den Raum nicht mehr füllen könne. In der an Waldorf-
schulen sehr verbreiteten Bothmer-Gymnastik wird Wert darauf gelegt, dass genau je-
ne Beziehungen zum Raum stabilisiert werden (vgl. Bothmer 2004).

Über den Gleichgewichtssinn kann an verschiedenen Arten von Beziehungen zur
Welt gearbeitet werden. Die unteren Sinne organisieren den Leib des Menschen, füh-
ren ihn jedoch ebenso in die Welt hinaus. Soesman fasst den anthroposophischen
Blick auf die Basissinne folgendermaßen zusammen:

„So wie Sie mit Hilfe des Tastsinnes Ihres leiblichen Hauses bewusst werden, und so,
wie Sie mit dem Lebenssinn den Zustand innerhalb Ihres Hauses in Erfahrung bringen,
so können Sie mit Ihrem Bewegungssinn in diesem leiblichen Haus wohnen […], mit
Ihrem Gleichgewichtssinn aber kommen Sie in die Außenwelt“ (Soesman 1998, 71).

Die Entwicklung der unteren Sinne wird an Waldorfschulen häufig stark gefördert, da
sich viele Autoren erzieherisch oder therapeutisch mit ihnen beschäftigt haben (vgl.
Köhler 2009; König 2012; Auer 2010).

Die Gefühlssinne

Die vier Gefühlssinne werden auch als Umweltsinne bezeichnet und führen den Men-
schen aus sich selbst hinaus, indem sie ihn spezifischere Erfahrungen mit der Welt
machen lassen. Über den Geruch und den Geschmack verbindet sich der Mensch mit
dem chemischen Aspekt der Natur. Durch den Sehsinn, der in der westlichen Kultur
häufig als der dominanteste Sinn angesehen wird, lassen sich Qualitäten wie Farbe,
Licht und Weite erfahren. Der Temperatursinn, der meist als Teil des Tastsinns be-
schrieben wird, offenbart jedoch nach Steiner einen besonderen, für das Auge nicht
sichtbaren Aspekt der Welt.

Steiner versucht, das qualitative innere Erleben an die Sinneswahrnehmung zu
knüpfen, und obwohl die Wahrnehmung der sinnlichen Qualitäten eines Reizes von
Steiners Gefühlssinnen nicht im Ganzen abgedeckt wird, so finden sich doch einige
Ansätze. Die Körpersinne vermitteln vor allem Gefühle aus dem eigenen Inneren, so
wird durch Mechanorezeptoren Druck und Vibration einer Berührung registriert. Be-
rühren sich beispielsweise die eigenen Mittelfinger, so empfindet sich der bewegende
Finger als außen, der reglose Finger hingegen spürt ein Berührtwerden. Jede Tastemp-
findung wirkt zurück, gibt Auskunft über die Beschaffenheit der Welt, während die
Thermorezeptoren sensibel für Veränderungen der Umwelt sind (vgl. Schönhammer
2013, 38ff.). Beim Geruchs- und Geschmackssinn sind es die Chemorezeptoren, wel-
che die Molekularstruktur der Umwelt für den Menschen erlebbar machen. Wenn das
Erleben von Qualitäten als Gefühl beschreiben wird, welches das Innenleben berei-
chert, so wird die von Steiner vorgeschlagene Einteilung dieser vier Sinne zu den Ge-
fühlssinnen intelligibel.

2.2.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

142

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Der Geruchsinn

Der Geruchs- und der Geschmacksinn werden als chemische Sinne bezeichnet, weil
sie dem Menschen Zugang zur molekularen Struktur der Welt bieten (vgl. Eliot 2012.
225 f.). Er geht durch sie eine innerlichere Beziehung mit der Welt ein, es scheint keine
deutliche Begrenzung zwischen Welt und empfindenden Subjekt zu geben: „Bei kei-
nem anderen Sinnesorgan hat man so deutlich das Gefühl, es gerade nicht mit einer
Grenze zu tun zu haben, wie beim Geruchssinn“ (Soesman 1998, 91). Ein Geruch
kann kaum abgewehrt werden, er dringt mit dem notwendigen Vorgang der Atmung
in den Menschen hinein, verschwindet jedoch nach kurzer Zeit wieder aus der be-
wussten Wahrnehmung (vgl. ebd. 92). Steiner spricht davon, dass der Geruchs- und
Geschmackssinn (zusammen mit den Basis- oder Willenssinnen) in das Animalische
hinunterdringen (vgl. Steiner 2004 [2], 20). Das Tier nimmt Gerüche viel intensiver
wahr, es ist unmittelbarer mit der Erde verbunden, „und das Organ, durch das es so
unmittelbar mit der Welt verbunden ist, ist der Geruch. […] Der Instinkt bedienst sich
speziell des Geruchorgans“ (Soesman 1998, 96). Die sechs unteren Sinne verbinden den
Menschen somit auf eine instinktive Weise mit der Welt, sie „nehmen gewissermaßen
schon ganz nach innen hin wahr, als dasjenige, was nicht mehr unserem Seelenleben
angehört“ (Steiner 2004 [2], 20.). Steiner bezeichnet sie damit als innere Sinne, als im
ganzen Organismus wirkend. Der Geruch einer Blume ergreift den ganzen Menschen,
gerade weil dieser ein passives Verhalten gegenüber dieser Wahrnehmung hat (vgl.
ebd. 22). Diese Unausweichlichkeit von Gerüchen wird von Soesman deutlicher be-
tont, der dem Geruch ebenfalls eine wichtige Rolle bei der Raumgestaltung zuweist.

„Aber wenn Sie an einer Rose riechen, es kann auch ein anderer Geruch sein, auch ein
unangenehmer, dann wird unausweichlich ihr ganzes Wesen von diesem Geruch er-
füllt. Das ist auch das Betäubende daran. Sie verlieren gleichsam Ihr waches Bewusst-
sein. Sie wissen auch alle, was geschieht, wenn Sie in einen Raum kommen, in dem
diverse merkwürdig vermischte Gerüche sind: Sie können darin nicht wirklich mitein-
ander sprechen oder ihren Kopf gebrauchen, Gedankenarbeit ausüben!“ (Soesman
1998, 92).

Manche Orte erkennt man allein am Geruch, Krankenhäuser oder Kirchen, aber auch
verschiedene Straßenzüge mit Kaffees oder Bäckereien lassen im Flaneur sofort eine
Welt von Assoziationen aufblühen (vgl. Schönhammer 2013, 117). Wer die unteren
Klassen oder den Kindergarten einer Waldorfschule betritt, wird sofort von einem Ge-
ruch aus Blumen, Aquarellfarben,11 Wachsmalstiften, Bienenwachskerzen und Öl um-
webt, welches oft dazu verwendet wird, den Boden oder die Tische zu polieren; aber
auch die Wandfarben, welche für die spezielle Anstreichtechnik des Lasierens verwen-
det werden, machen eine Komponente dieses Duftgemischs aus. Die meisten Waldorf-
schulen verwenden ein ähnliches Material, und so ist es nicht verwunderlich, dass sich
die Schulen in ihrem Geruch ähneln. Da in anthroposophisch geprägten Elternhäu-
sern ebenfalls Pflanzen, Bienenwachs und Holz einen hohen Stellenwert einnehmen,
könnten die Kinder jene Gerüche auch als heimatlich erleben. Der Autorin ist jedoch
nicht bekannt, ob Waldorfschulen diesen Aspekt gezielt einsetzen, um ein Geborgen-
heitsgefühl zu erzeugen. Vom Aufbau her gesehen ist der Geruchssinn einzigartig, weil

2.2.1.

11 Wenn diese nicht mit destilliertem Wasser zubereitet wurden, entwickeln sie mit der Zeit einen
dominanten Geruch.

2. Die Sinne

143

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


seine Informationen direkt von der Nase ins Großhirn gelangen, ohne vorher in ande-
ren Teilen des Gehirns bearbeitet zu werden. Er hat darüber hinaus einen direkten Zu-
gang zu den neuronalen Schaltkreisen, welche die Erinnerung und Gefühle steuern
(vgl. Eliot 2012, 226 f.). So wird es verständlich, dass das Wahrnehmen eines Geruchs
bestimmte Erinnerungen wecken kann, welche wiederum der Auslöser für eine mit
diesem Ereignis verknüpfte Stimmung sind.

Als Beispiel kann an der eigenen Erfahrung beobachtet werden, wie rasch der
Mensch allein durch den Geruch darüber entscheidet, ob er eine zurückhaltende oder
offene Haltung einnehmen wird: Beim Betreten von fremden Gebäuden oder Woh-
nungen ist der erste Riecheindruck entscheidend, denn allein diese Erfahrung kann
darüber entscheiden, ob sich ein Besucher in der folgenden Situation gelöst oder ange-
spannt fühlt. Experimentell wurde gezeigt, dass schon vor der Geburt Präferenzen für
Gerüche gebildet werden – so folgen beispielsweise neugeborene Ratten dem Geruch
ihres Fruchtwassers und finden dadurch die Zitzen ihrer Mutter. Wird dem Frucht-
wasser eine stark riechende Substanz wie Zitrone beigefügt, folgen die Neugeborenen
nach der Geburt jener Duftmarke. Wurde das beigefügte Aroma auf den Rücken der
Mutter geträufelt, suchten die jungen Ratten hier nach ihrer Nahrungsquelle (vgl. Eliot
2012, 234ff oder Hüther 2012 [1], 89). Bei Ratten haben die frühen Geruchserlebnisse,
welche auch davon mitbestimmt werden, wie die Jungen nach der Geburt abgeleckt
werden, einen permanenten Einfluss auf die Riechbahn der Tiere. Diese frühen Erfah-
rungen schlagen sich später bei der Auswahl eines Partners nieder; derjenige wird be-
vorzugt, welcher dem Geruchserlebnis des Fruchtwassers am verwandtesten ist. Dies
lässt die Schlussfolgerung zu, dass den Geruchserfahrungen auch eine soziale Kompo-
nente anhaftet. Obwohl der Geruch beim Menschen eine weniger tragende Rolle spielt,
geht die Neurobiologin Lise Eliot davon aus, dass die Wiedererkennung von Gerüchen
der erste Schritt bei der Entstehung von Bindungen sein kann (vgl. Eliot 2012, 242 f.).
Eine bekannte olfaktorische Umgebung kann somit das Vertrauen in andere Personen
und ein Gefühl der Sicherheit begünstigen. Aber auch „Individuen tragen olfaktori-
sche Atmosphären oder Auren mit sich herum [...]. Der Geruch, der Individuen um-
hüllt, vermittelt Nachwuchs, Eltern und Partnern Vertrautheit sowie Geborgenheit
und lässt sie Fremden begehrenswert oder widerwertig erscheinen“ (Schönhammer
2013, 115). Ein anderer Bereich, in welchem die Wirkung von Düften gezielt einsetzt
wird, ist die Aromatherapie. Sie arbeitet mit ätherischen Ölen und deren Einfluss auf
das limbische System, wodurch versucht wird, das allgemeine Wohlbefinden zu stei-
gern. Auch die Parfumindustrie arbeitet mit der emotionsauslösenden Wirkung von
Duftstoffen: Ein Parfum soll den körpereigenen Duft positiv verstärken, dadurch den
Charakter einer Person hervorheben und sie anziehender für andere werden lassen.

Oliver Sachs beschrieb in Hundenase den Fall eines Mannes, welcher für drei Wo-
chen eine übersteigerte olfaktorische Wahrnehmung hatte. Die Welt der Düfte domi-
nierte für kurze Zeit alle anderen Wahrnehmungen und wurde zu einer neuen Ästhe-
tik, einem neuen Urteilskriterium (vgl. Sachs 2010, 227). Die Anthroposophie geht
beim Geruchssinn weiter auf den Umstand des Urteilens ein.

„Sobald wir von einem Geruch überrascht werden, kommt eigentlich sofort ein Urteil:
Ob es gut ist oder nicht, ob etwas schmutzig oder vergammelt ist, ob etwas ekelhaft ist
oder nicht. […] Aber die Hygiene geht noch viel weiter. Denn die viel tieferen, religiö-
sen Begriffe dessen, was wir wirklich gut oder schlecht nennen können, sind in unse-
rer Nase verborgen“ (Soesman 1998, 100).

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

144

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Das Riechorgan ist damit mit dem Gefühl der Moralität verbunden. Gut und schlecht
unterscheidet der Mensch zunächst am Geruch, jedoch mit der Zeit wendet er es auch
auf das Verhalten anderer Menschen an, etwas stinkt ihm, wenn ihm eine Sache nicht
gefällt. Die „Grundlage, das Fundament unserer Moralität [liegt] im Gebiet des Rie-
chens, des Geruchs […]. Das ist das Charakteristische, das ist die Grundlage des Ge-
ruchs, dass wir eine Sache immer beurteilen müssen“ (ebd.). Die Waldorfschule wählt
für den Unterricht auch Erzählungen, in denen Gerüche deutlich auf den moralischen
Charakter der Schilderung hinweisen (ein nach Schwefel riechender Teufel oder die
Darstellung von Dantes Hölle). Rudolf Steiner war der Auffassung, dass sich aus dem
Riechorgan das Stirnchakra entwickelt. Dieses wird dem Menschen darüber Auskunft
geben, was wesentlich und was unwesentlich ist, gut oder böse (vgl. ebd. 112). Dieses
Urteilen entsteht jedoch erst allmählich, und während der junge Mensch oft schnell
urteilt, haben die älteren „die Erfahrung gemacht, dass nicht immer das schnellste Ur-
teil das Beste ist“ (ebd.). Die Fähigkeit, moralisch zu urteilen, hängt für Steiner mit der
Entwicklung der Bewusstseinsseele zusammen, welche sich gerade im jetzigen Zeital-
ter entwickelt (vgl. Soesman 1998, 114/Ewertowski 2007/Steiner GA13).

Der Duft ist nach Soesman etwas Totes, es ist eine Ausdünstung, eine Art Schatten
des Gegenstandes. Düfte wirken jedoch auf unser Gemüt, sie helfen, dem Essen Ge-
schmack zu verleihen, machen uns ein Wohlgefühl (wie der Duft von warmem Feuer
an Weihnachten oder eines frischen Kaffees) oder führen zu Unbehagen (der stechen-
de Schweißgeruch im Bus oder Fäulnisgerüche lassen uns den Drang verspüren, den
Ort zu fliehen). „Düfte wirken eigentlich triebhaft auf uns […]. Man könnte vielleicht
sagen, dass der Geruch einen Willenscharakter hat“ (Soesman 1998, 184). Eine dem
Willen verwandte Eigenschaft der Welt wird damit auch zum Gestalter des Waldorf-
unterrichts: Der Geruch der Wandfarben und der des Öls, mit dem die Fußböden oft
versiegelt sind, geben dem Waldorfschulzimmer seinen besonderen Geruch, dazu
kommen unterschiedliche Zweige, Blumen und Pflanzen sowie Bienenwachskerzen,
die besonders während dem rhythmischen und dem Erzählteil des Unterrichts ange-
zündet werden. Dem Glauben an die Ganzheitlichkeit folgend, werden die Teelichter
nicht selten zusätzlich in Salzkristalllampen gestellt, sodass der Duft aus allen drei Na-
turreichen (Mineralien, Pflanzen, Tiere) beim Unterrichten unterstützen kann. Unab-
hängig vom Gedanken der Ganzheitlichkeit kann festgehalten werden, dass es fast un-
möglich ist, sich gegen einen Duft zu wehren. Wir können unsere Nase nicht einfach
schließen wie unsere Augen, Ohren oder den Mund. Duft ist damit ein wirksames
Mittel, um Atmosphären zu erschaffen und unsere Stimmung zu beeinflussen. Wichtig
ist jedoch, dass der Duft nicht zu intensiv in der Wahrnehmung präsent ist, sondern
seinen subtileren Charakter behält. Auch außerhalb der Waldorfpädagogik wird mit
der Wirkung von Duftlampen im Klassenzimmer experimentiert. Hier will man über
eine angenehme Duftatmosphäre die Konzentration und Lernbereitschaft steigern.

Der Geschmackssinn

Während der Geruchsinn über Tausende unterschiedlicher Chemorezeptoren verfügt,
um Düfte zu erkennen und zu differenzieren, finden sich beim Geschmackssinn ledig-
lich vier Geschmacksqualitäten: salzig, sauer, süß und bitter. Eine weitere Grundquali-
tät ist umami, was Anhand einer geschmacklichen Ähnlichkeit mit Fleisch, Brühe und
Bohnenkraut beschrieben und mit Mononatriumglutamat assoziiert wird (vgl. Gold-

2.2.2.

2. Die Sinne

145

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


stein 2014, 374). Bisweilen werden auch die Geschmacksrichtungen fettig und scharf
mit aufgeführt, wobei es sich bei Letzterem eher um ein Schmerzerlebnis als um einen
tatsächlichen Geschmack handelt. In den Geschmacksrezeptoren werden die Informa-
tionen in elektrische Signale umgewandelt, welche dann weiter zur Medulla geleitet
werden: Sie verursacht Speichelfluss, schlucken und Zungenbewegung. Von diesem
Abschnitt des Hirnstammes aus werden die Signale weiter zur Brücke geleitet und von
da aus ans limbische System, die Amygdala und den Hypothalamus sowie an den lim-
bischen Kortex. Ersterer steuert das Bedürfnis nach Essen und Trinken, Letzterer ver-
schafft dem Menschen die bewussten lustvollen Qualitätserfahrungen, die mit der
Nahrungsaufnahme einhergehen (vgl. Eliot 2012, 248ff.).

In der Anthroposophie wird der Mund als Anfang des Verdauungsvorgangs gese-
hen. Alles, was der Mensch isst, wird zu einem Teil seiner selbst,12 aber auch gesell-
schaftliche Merkmale sind in den Essgewohnheiten codiert (vgl. Bourdieu 1987). Die
Präferenz für bestimmte Geschmäcke wird bereits im Mutterleib durch die Ernäh-
rungsgewohnheiten der Mutter mit beeinflusst (vgl. Eliot 2012, 271ff.). Aber beson-
ders das Süße des Zuckers lieben Kinder bereits von Geburt an, während sich der Ge-
schmack des Salzigen erst mit der Zeit entwickelt (ebd. 254 f.). Die Zunge wird so mit
der Zeit zu einem Wächter, der den Zugang zum inneren Organismus bewacht und
vor möglichen Vergiftungsgefahren warnt (vgl. Soesman 1998, 118). Mit dem anthro-
posophischen Weltbild ist ebenfalls eine Ernährungskunde verbunden, welche ganz
genau festlegt, welche Nahrungsmittel zu welchem Zweck gereicht werden sollen (vgl.
Renzenbrink 2004). So wird fast völlig auf Jod verzichtet, und das Salz und der Zucker
werden jeweils mit einer großen bzw. einer geringen Erdverbundenheit assoziiert. An
Waldorfschulen findet in der siebten Klasse eine Ernährungsepoche statt (vgl. Richter
2010), während der die Schüler dazu angehalten werden, das Essen lange zu kauen
und auf die Geschmäcke zu achten, welche sich nach und nach im Mund entfalten
(z. B. das Süße beim Zerkauen eines Weizenkorns oder der leicht süßliche Geschmack,
der entsteht, wenn sich ein Steinsalzklümpchen langsam auf der Zunge auflöst). Die
Kinder sollen daran herangeführt werden, dass es nicht darauf ankommt, ob etwas le-
cker schmeckt oder nicht, sondern sie sollen durch den Geschmack erfahren, ob es ge-
sund und förderlich für sie ist. Das „sind die einzigen beiden wahren Qualitäten des
Geschmacksinns: ob etwas gesund ist oder nicht“ (Soesman 1998, 121). Anders als
beim Geruchssinn, der Auskunft darüber gibt, ob etwas gut oder schlecht ist, hat der
Geschmackssinn einen viel persönlicheren Bezug zum Menschen:

„Der Speichel, den wir hinzufügen, ist immer dem angepasst, was wir in den Mund
nehmen – wie wir auch jedem Menschen anders begegnen. Und das Essen, das
Schmecken, ist eine intime Angelegenheit. Wir können es so ausdrücken: Wenn wir
etwas schmecken, beginnen wir ein intimes Gespräch mit dem Stoff “ (ebd. 117 f.).

Anders als beim Geruch ist das Schmecken eine aktive Angelegenheit, welche vom
Menschen kontrolliert werden kann. Eine besondere Rolle kommt hier dem Salz zu.13

12 Der Mensch ist, was er isst, sagte bereits Ludwig Feuerbach und verdeutlichte damit die Wichtig-
keit von Essgewohnheiten.

13 Eine gern erzählte Geschichte ist Das Märchen vom Salz, in welchem die jüngste Tochter dem
Vater sagte, sie möge ihn so sehr wie Salz. Der Vater empfand dies als Kränkung und verstieß
seine Tochter. Erst viel später wurde ihm die Bedeutung vom Salz für den Genuss von Speisen
bewusst, und er verstand seine Tochter.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

146

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Dieses hebt den Geschmack des Essens hervor, macht in gewissem Sinne klarer. Aus
diesem Analogiedenken heraus können auch Begriffe wie ein schwerverdaulicher Lehr-
stoff abgeleitet werden oder das Verschlingen von Büchern. „Wir unterscheiden im
Prinzip gar nicht zwischen geistiger Nahrung und irdischer Nahrung“ (ebd. 128).
Wenn dem Essen oder einer Erzählung die Würze fehlt, spricht sie den Menschen
nicht an. So muss der Waldorflehrer darauf achten, dass er sein Wissen auf eine ge-
schmacklich interessante Weise präsentiert. Bemerkt werden soll ebenfalls, dass „wir mit
dem Bereich, mit dem wir essen, auch sprechen“ (ebd. 125), und so können sich die
Schüler auch Worte auf der Zunge zergehen lassen, um einen Geschmack für Literatur
und Poesie zu entwickeln. Kleine Lautgedichte, deren Genuss weniger in der erzählten
Geschichte als in der Aussprache liegt, sind Teil der anthroposophischen Sprachgestal-
tung und des rhythmischen Teils des Unterrichts (vgl. Steiner GA 282 und Bauer
2009). Die Entwicklung der Sprache kann durch diese kleinen, stark betonten Verse
verbessert werden, wodurch später auch Rechtschreibproblemen vorgebeugt werden
kann, die auf einer unzureichenden Lautdifferenzierung beruhen (vgl. Spitzer 2012,
247ff.). Gerade fürs Schreiben ergibt sich aus dem Geschmack eine weitere pädagogi-
sche Möglichkeit: „Beim Beten wurde der Text früher immer mitgesprochen, weil die-
ser ‚geschmeckt‘, ‚geprüft‘ werden sollte. Daraus wurde dann das Murmeln“ (Soesman
1998, 139). Leseanfänger sprechen die Worte oft noch laut aus, wenn sie etwas lesen.
Um den Text als Sinngebilde verstehen zu können, müssen erst die Zeichenkombina-
tionen zu Worten werden. „Nun ist das Lesen übrigens etwas ganz Eigenes, weil auch
dabei das Ohr eine Rolle spielt. Sie ‚hören‘ eigentlich das Wort, auch wenn Sie still le-
sen“ (ebd. 202 f.). Verschiedene Studien haben überdies gezeigt, dass das laute Stellen
von Konsequenzfragen an einen selbst dazu führt, dass eine Aufgabenstellung schnel-
ler und effektiver gelöst werden konnte. Des Weiteren hilf das Sprechen mit sich selbst
dabei, die Gedanken zu ordnen und die Aufmerksamkeit zu erhöhen, was besonders
Kindern und Menschen mit ADHS zugutekommt (vgl. Tenzer 2011).

Der Geschmackssinn hat somit nicht nur mit der Nahrungsaufnahme zu tun, er
reicht bis in die sozialen und kognitiven Bereiche mit hinein. Wer sich gut in einem
kulturellen Umfeld bewegen und darstellen kann, beweist einen erlesenen Geschmack.
Geschmack und Stil sind damit Kriterien, durch die der Mensch die Qualitäten seiner
Umwelt bewertet.

Der Sehsinn

In der westlichen Kultur ist das Sehen die dominanteste Wahrnehmungsart, der Zu-
gang zur Welt über die Optik wird geleitet durch Formen, Farben und Bewegungen.
Bei der Betrachtung eines Gegenstands entsteht dessen Abbild und unmittelbare Um-
gebung an den Rezeptoren der Retina. „Die Retina ist ein 0,4 mm dickes Netzwerk aus
lichtempfindlichen Rezeptoren und anderen Neuronen, die entlang der Rückseite des
Auges angeordnet sind“ (Goldstein 2007, 4 f.). Dieses hier entstandene Bild (Licht-
energie) wird dann durch den Prozess der Transduktion „in den Rezeptoren in elektri-
sche Signale umgewandelt“ (vgl. ebd. 5). Diese Signale breiten sich entlang der neuro-
nalen Bahnen aus und werden in verschiedenen Hirnarealen verarbeitet. Erst durch
die Art der neuronalen Verknüpfungen entsteht die erlebte Wahrnehmung.

Im Auge finden sich Zellen, welche Signale sowohl vertikal als auch horizontal
weiterleiten können. Dabei sind die Stäbchenrezeptoren deutlich stärker horizontal

2.2.3.

2. Die Sinne

147

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


verknüpft als die Zapfen. Der daraus resultierende Unterschied besteht darin, dass
Stäbchen eine bessere Lichtempfindlichkeit haben, während Zapfen eine höhere De-
tailwahrnehmung haben (vgl. ebd. 49). Die Fovea ist ein kleines Areal, das ausschließ-
lich Zapfen enthält. Erst ein von ihr fokussiertes Objekt kann in guter Sehschärfe
wahrgenommen werden (vgl. ebd. 50). Objekte, die außerhalb dieses kleinen Kreises
liegen, sind unscharf. Bei Neugeborenen ist die Fovea jedoch noch nicht ausgereift,
weswegen Babys Objekte nur wahrnehmen können, wenn sie von den Seiten her in ihr
Blickfeld gelangen (vgl. Eliot 2012, 306). Nicht nur die Sehschärfe entwickelt sich mit
der Zeit, auch die Augenbewegung und die visuelle Aufmerksamkeit sind an Lernpro-
zesse gebunden. „Die im Kortex stattfindende Entwicklung ist von der visuellen Erfah-
rung abhängig, die Reifung der Zapfen nicht“ (ebd. 304). Das Sehen besteht somit aus
der Ausreifung des Auges als Wahrnehmungsorgan, aber auch aus der an die Erfah-
rung gebundene Entwicklung des Kortex. Experimente an Katzen haben gezeigt, dass
beide Mechanismen eng verknüpft sind (vgl. ebd. 292ff.). Sowohl die Sehschärfe als
auch das Binokularsehen sind anfällig für frühe Erfahrungen, da sie von der Gehirn-
rinde gesteuert werden, und so bleiben Augenprobleme wie Schielen oder die Blind-
heit eines Auges nicht ohne Konsequenz für die ganze Gehirnentwicklung (vgl.
ebd. 317ff.).

Zwei Beispiele zeigen, welchen Einfluss der Aufbau des Auges auf das Sehen hat
und was von Gehirnprozessen bedingt wird:

Beim Hermann-Gitter lassen sich graue Schatten beobachten,
welche an den Kreuzungspunkten aufflackern. Sie verschwin-
den, wenn die Kreuzungen direkt angesehen werden und sind
auch mit Messapparaten nicht festzustellen (vgl. Goldstein
2007, 53). Sie entstehen durch die laterale Inhibition.

Abbildung 4:
Hermann-Gitter

Abbildung 5:
White-Täuschung

Bei der White-Täuschung geht der Effekt, dass beide
Säulen unterschiedlich hell erscheinen, auf das Prinzip
der Zugehörigkeit zurück, „welches besagt, dass das
Aussehen einer Fläche von den Teilen seiner Umgebung
beeinflusst wird, zu denen die Fläche zu gehören
scheint“ (ebd. 58).

Das Sehen ist damit vom Kontext abhängig, ist von dem das Objekt umgebenden
Raum beeinflusst. Im ersten Fall bestimmte der Aufbau der Retina die Wahrnehmung,
im zweiten Fall ist es die visuelle neuronale Verarbeitung selbst, welche eine Interpre-
tation der Welt in die konkrete Wahrnehmung mit einfließen lässt. Steiner geht davon
aus, dass diese Interpretation bereits aus einem Zusammenspiel verschiedener Sinnes-
eindrücke entsteht, dem Sehsinn andere Erlebnisformen immanent seien:

„Die Kreisform sehen Sie, indem Sie sich in Ihrem Unterbewußtsein des Bewegungs-
sinnes bedienen und unbewußt im Ätherleib, im astralischen Leibe eine Kreiswindung

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

148

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ausführen und dies dann in die Erkenntnis hinaufheben. Und indem der Kreis, den
Sie durch Ihren Bewegungssinn aufgenommen haben, in die Erkenntnis heraufkommt,
verbindet sich der erkannte Kreis erst mit der wahrgenommenen Farbe. Sie holen also
die Form aus Ihrem ganzen Leibe heraus, indem Sie appellieren an den über den gan-
zen Leib ausgebreiteten Bewegungssinn“ (Steiner GA293, 130).

Doch nicht nur der Bewegungssinn findet sich beim Sehen, auch das Tasten ist Teil
jenes Vorgangs. Im Jahr 1893 veröffentlichte der Bildhauer Adolf von Hildebrand eine
Schrift mit dem Titel Das Problem der Form in der bildenden Kunst, in welcher er
einen Zusammenhang zwischen den visuellen und den taktilen Eindrücken erläuterte.
Der berühmte Kunsthistoriker Heinrich Wölfflin griff diesen damals populären Ge-
danken auf, und so wundert es nicht, wenn auch Rudolf Steiner in seinem Denken
über das Zusammenwirken der Sinne davon inspiriert wurde. Die von den Sinnen ge-
lieferten Stimuli wurden damit immer in einer Verbindung zueinander betrachtet.
Denn wenn der Mensch sich durch die Welt bewegt, so besteht diese nicht aus Stimuli,
sondern aus Dingen: aus Häusern, Menschen, Straßen, Kaffeemaschinen und vielem
mehr. Was ihm jeweils ins Auge springt hängt beispielsweise von seiner Stimmung,
seinen momentanen Verpflichtungen und seinem Wissen ab. Er erkennt jeweils nur
das, was seine Aufmerksamkeit auf sich zieht, denn vieles, was er wahrnimmt, dringt
nicht in sein bewusstes Erleben. Das Erkennen ist ein dem Wahrnehmen nachgeschal-
teter Prozess, eine Interpretation der Welt, bezüglich derer der Mensch sich auch irren
kann und welche auch krankheitsbedingt gestört sein kann (vgl. Sachs 2010, 24ff.). Als
nächster Schritt folgt dann eine mit einer Emotion verknüpfte Handlung: Dem er-
kannten Objekt wird sich vielleicht neugierig genähert. Was am Ende bei einem Wahr-
nehmungsprozess erlebt wird, hängt somit von verschiedenen Faktoren ab. Es gibt je-
doch die Möglichkeit, durch Licht und Farbe die Aufmerksamkeit des Betrachters zu
lenken.

Schon der mittelalterliche Philosoph Witelo (um 1237 bis um 1280) sprach davon,
dass unter allen Wahrnehmungen das Licht es sei, welche die höchste Lust errege (vgl.
Schönhammer 2013, 144). Im 19. Jahrhundert finden sich dann Beobachtungen, die
besagen, dass Licht eine besondere Anziehungskraft ausübe, dass der Lichthunger der
Menschen so gewaltig sei, dass ihnen das Licht als natürliches Symbol für das Göttli-
che erscheine (vgl. ebd.). Ein wichtiges Indiz für den emotionalen Wert von Licht ist
der Umstand, dass Helligkeit die Welt sichtbar macht und dadurch Sicherheit ver-
spricht. Ohne Licht und Wärme wäre kein Leben auf der Erde möglich. Bekommt der
Mensch im Winter zu wenig Sonnenlicht, so führt dies unter Umständen zu einer
Winterdepression. „Die Abhängigkeit der Stimmung von der optimalen Versorgung
mit Tageslicht ist heute ein gesicherter Befund der Arbeitswissenschaft (ebd. 146). Ein
besonderes Augenmerk gilt es noch dem Glänzen zu schenken: Alles, was glänzt, „er-
freut uns, weil wir Glanz mit Wasser in Verbindung bringen. Denn Wasser ist lebens-
wichtig“ (ebd.). Im Sprachgebrauch ist von glänzenden Leistungen die Rede und von
leuchtenden Augen. „Unsere Augen können strahlen, mit unseren Augen weinen wir,
kurz, die ganze elementare Gemütsbewegung treffen wir in diesem Gebiet“ (Soesman
1998, 153). Hier findet sich ein weiterer Hinweis, dass die Leuchtkraft auch mit der
Wahrnehmung von Emotionen beim Gegenüber verbunden ist. Die Beschäftigung mit
Licht und Glanz kann damit auch als pädagogische Übung im sozialen Bereich be-
trachtet werden. Sie hängt eng zusammen mit der Frage nach einer sinnvollen Farbge-
staltung.

2. Die Sinne

149

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Die Waldorfschule bezieht sich bei ihrem Farbverständnis auf Goethe, dessen
Farbkreis mittlerweile zu einem Symbol für die Anthroposophie selbst geworden ist:
Er ziert mittlerweile anthroposophische Gadgets, hat Einfluss auf die anthroposophi-
schen Aquarell-Bilder und Postkarten sowie auf die Wandgestaltung der Klassenzim-
mer an Waldorfschulen.

„Sie haben sicher schon einmal einen Farbkreis gesehen. […] Solch einen Farbkreis
können wir nur deshalb machen, weil die ‚letzte‘ Farbe wieder in die ‚erste‘ übergehen
kann: Das Violett kann über Purpur, Karmin ins Rot übergehen“ (ebd. 147).

Den Farben schien damit ein Geheimwissen immanent; inspiriert von der Farbenlehre
Goethes wurden jeder einzelnen Farbe besondere Eigenschaften zugesprochen (vgl.
Goethe 2012 [2]). Einzig das Graue, Schwarze und Weiße wurden nicht zu den Farben
gezählt, und so wird dem Waldorflehrer der unteren Schulklassen bis heute nahegelegt,
möglichst bunt gekleidet und mit wenig Schwarz vor der Klasse zu erscheinen. Am
besten für das Gemüt der Kinder sei ein Lehrer, der alle Farben an sich trüge (er könn-
te z. B. ein buntes Tuch um den Hals legen). Dieser Wunsch geht auf den Gedanken
zurück, dass die Natur durch die Farbe ihr Inneres zeige, sie sich über die Emotion mit
dem Betrachter verbinden und ihre Seele offenbaren würde (vgl. Soesman 1998, 187).

„Was geschieht nun, wenn Sie eine Farbe anschauen? […] Innigkeit wird gefordert!
Und damit meine ich, dass plötzlich ein neues Element frei wird, für das wir keine Be-
zeichnung haben. […] Am besten finde ich noch das Wort Stimmung“ (ebd. 151).

Sowohl in der Kunst als auch in der Physik wird den Schülern die Entstehung der pas-
siven und aktiven Farben nach Goethe durch das Zusammenspiel von Licht und Fins-
ternis nähergebracht, so kann erzählt werden:

„Durch den Schleier der Atmosphäre hindurch sehen wir die Sonne gelb werden, spä-
ter orange, und noch später rot. So entstehen die sogenannten aktiven Farben. Und
umgekehrt, wenn wir auf etwas Dunkles schauen, auf einen dunklen Berg zum Bei-
spiel oder auf den farblosen schwarzen Himmel, dann sehen wir so eine prächtige
blaue oder violette Farbe entstehen. Ein wirkliches Violett sehen wir erst, wenn wir
ganz hoch in den Bergen sind oder wenn wir mit einem Ballon hoch hinaufsteigen.
Dann sehen wir den Himmel sehr schön violett. So entstehen die passiven Farben“
(Soesman 1998, 145).

Unabhängig davon, welcher Lehre bezüglich der Farben nachgehangen wird, helfen
diese dem Betrachter dabei, Strukturen zu unterscheiden. Wichtig ist dabei, dass die
Grenze zwischen den Flächen hervortritt, dass Kanten oder Kontraste erkannt werden
können14 (vgl. Schönhammer 2013, 163). Das Erkennen von Kanten ist eine neuronale
Funktion, welche beispielsweise durch Hirnverletzungen ausfallen kann. Diese Men-
schen sehen dann nur noch Farbflächen, die ineinander übergehen, können aber keine
Gegenstände mehr erkennen. Kanten sind somit für den oben beschriebenen Vorgang
des Erkennens sehr wichtig.

14 Die Anthroposophie unterscheidet zwischen malerisch und zeichnerisch; beim Malerischen sollen
die Farbflächen aneinanderstoßen, das Zeichnerische geht von deutlichen Linien aus (vgl. Steiner
GA311, 133ff.).

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

150

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Der Mensch sieht auch Kanten, wo rein optisch keine
Verbindungen bestehen. Die Abbildung 6 zeigt ein hell
scheinendes Dreieck, obwohl nur drei Kreise darauf zu
finden sind, aus denen jeweils ein Teil ausgespart wurde.
Durch das Wissen um die Beschaffenheit der Welt wird
das Gesehene jeweils sinnvoll interpretiert (vgl. Kebek/
Schroll 2010, 42ff.). Abbildung 6:

Amodale Figur

Auch die Anthroposophie geht auf den Aspekt ein: „Wir ergänzen, was wir sehen,
durch unser Denken mit dem, was wir zu sehen erwarten, und dann entsteht Augent-
äuschung“ (Soesman 1998, 154 f.). Doch im Sinne von Goethe sind es nicht die Sinne,
die sich irren, sondern der Mensch irrt sich in seinem Urteil, also im vorhin angespro-
chenen Erkenntnisprozess. „Die Sinne trügen nicht, das Urteil trügt“ (Goethe 2012
[1]). Die Bedeutungen von optischen Täuschungen war auch ein Überlegungspunkt
von Ludwig Wittgenstein, welcher zeigte, dass ein einmal erkanntes Objekt nicht mehr
nicht gesehen werden kann: Wurden einmal der Hase und die Ente, die junge und die
alte Frau erkannt, so wechselt die Wahrnehmung später immer wieder zwischen den
Bildern hin und her. Das Aspektsehen und der Deutungsumschwung wurden zu The-
men in seinen Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie (Wittgenstein 1984,
§ 473ff.). Aus der anthroposophischen Sichtweise heraus bemerkt Albert Soesman da-
zu, dass das Denken beim Sehen eine wichtige Rolle spiele (vgl. Soesman 1998, 187).
Das Auge ist somit nicht nur „ein Gemütssinnesorgan“ (ebd. 155), durch welches
Stimmungen in die Seele getragen werden, sondern auch „ein wissenschaftliches Ins-
trument, ein Werkzeug zum Denken“ (ebd.). Das Auge ist damit aufs Engste mit der
geistigen Erkenntnis verknüpft: Im dunklen Schädelinneren ruht das Gehirn, erst
durch die Wahrnehmung kann es sich strukturieren und den Menschen zum Teil einer
lebendigen Welt werden lassen. „Das Gehirn, das völlig abgeschlossen ist, sucht fak-
tisch auf dem Weg über die Augen das Licht“ (ebd. 144) und erleuchtet damit den
Menschen.

Das Auge hat neben seinem Symbolcharakter noch die Eigenschaft, dass sich in
ihm viele der anderen Sinne wiederfinden. Das Gleichgewicht hat beispielsweise mit
den Augen zu tun, der Blick kann einen festhalten. Oliver Sachs beschrieb in seinem
Essay Schräglage einen Mann, der Probleme dabei hatte, seine „Gleichgewichtsorgane
in Verbindung mit der Eigenwahrnehmung des Körpers und der visuellen Wahrneh-
mung der Welt zu bringen“ (Sachs 2010, 113). Daraufhin montierte sich der Mann
eine Wasserwage an die Brille und schaffte es durch dieses optische Hilfsmittel, wieder
gerade zu stehen. Auch der Bewegungssinn ist im Auge enthalten, was Steiner immer
wieder am Beispiel des Kreises vorführt, den wir ob einer inneren Bewegung betrach-
ten und als rund bewerten oder nicht (vgl. Steiner GA 293, 125 f.). Soesman bringt
den Gedanken noch einmal auf den Punkt, wenn er schreibt:

„Kein Sinnesorgan ist so beweglich wie unser Auge. Wenn Sie ein Dreieck sehen, lau-
fen Sie eigentlich mit ihren Augen daran entlang. Mit Ihren Augen laufen Sie eigent-
lich immer. Und zur gleichen Zeit spüren Sie mit ihrem Lebenssinn, ob das was Sie
sehen angenehm ist oder nicht. Und wenn wir einander von Mensch zu Mensch be-
gegnen, was mit dem Ichsinn zusammenhängt, dann spielen die Augen dabei eine gro-

2. Die Sinne

151

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ße Rolle. Auch ‚tasten‘ wir mit unsichtbaren Händen die Welt auf Entfernung ab“ (Soe-
sman 1998, 157 f.).

Ein weiterer Sinn, der sich im Sehen manifestiert ist, der Temperatur- oder Wärme-
sinn. Wenn von warmen und kalten Farben die Rede ist, so wird zu diesem ein Bezug
gesetzt; süße oder schmutzige Farben rekurrieren hingegen auf den Geschmacks- und
dem Geruchssinn (vgl. ebd.)

Der Temperatursinn

Die Haut verfügt über vier verschiedene Arten von Rezeptoren: Merkel-Zellen ermög-
lichen das Wahrnehmen von feinen Details, Meissner-Körperchen registrieren den Be-
ginn und das Ende einer Stimulation, Ruffini-Körperchen feuern so lange, wie der
Druck bestehen bleibt, und geben Auskunft über Dehnung, während die Pacini-Kör-
perchen Vibration registrieren (vgl. Goldstein 2014, 333 f.). Neben diesen Fähigkeiten
verfügt die Haut ebenfalls über Thermorezeptoren, welche Temperaturabweichungen
registrieren und diese Information über eine eigene Nervenbahn zum Gehirn weiter-
leiten (vgl. Eliot 2012, 181). Der menschliche Organismus ist darauf eingestellt, seine
Körpertemperatur unabhängig von der Umgebung konstant zu halten. Bereits geringe
Abweichungen werden registriert – der Mensch fühlt sich fiebrig oder innerlich kalt.
Dass sich die Umgebungstemperatur verändert, wird erst bei einer extremeren Zu-
oder Abnahme der Temperatur registriert, besonders dann, wenn größere Hautpartien
ungeschützt sind. Der Kontakt mit starker Hitze oder Kälte wird als Schmerz empfun-
den (vgl. Schönhammer 2013, 40). Durch die Aufnahme von Nahrung kann die Kör-
pertemperatur gehalten werden, sodass es möglich wird, sich teilweise von äußeren
Faktoren (wie der Wärme der Sonne) unabhängig zu machen. Der Mensch selbst sei
eine Wärmesonne, welche die entweichende Wärme immer wieder erneuern müsse
(vgl. Soesman 1998, 161). Wie die Sonne Licht und Wärme für das Leben auf der Erde
liefert, so wird der Mensch in der Anthroposophie selbst zu einem Teil dieser Lebens-
prozesse. Kinder mit kalten Händen oder einem Gefühl innerer Kälte (wie es durch
einen schwachen Kreislauf hervorgerufen werden kann), könnten das Gefühl bekom-
men, keine Sonne für ihre Mitmenschen sein zu können. Ohne Wärme gäbe es jedoch
keine Veränderung, keinen Fortschritt, alles bliebe konserviert wie in einem Kühl-
schrank. In einer solchen Atmosphäre wäre kein soziales Miteinander möglich, der
Volksmund spricht von einer frostigen oder eisigen Stimmung.

„Stellen Sie es sich noch einmal deutlich vor: Die Welt voller Licht, aber ohne Wärme.
Dann würde völlige Starre herrschen. Ohne Wärme wäre keine Veränderung möglich.
Die Zeit stünde still, oder besser gesagt: es gäbe keine Zeit“ (ebd. 161).

Die Wärmerezeptoren reagieren nicht nur auf Temperaturunterschiede, sondern füh-
len auch die Wärmeleitung, das Sich-Anpassen-Können an die Umgebung. Diese Ei-
genschaft eröffnet das Feld für eine zwischenmenschliche Interpretation dieses Sinnes,
der Mensch empfindet durch ihn die Stimmung einer Situation und er hilft ihm dabei,
mit seinen Mitmenschen warm zu werden. Damit wird die Idee der Wärme auch für
die Gestaltung des Unterrichts wichtig. Durch das emotionale Ergreifen eines Lern-
stoffes wird nach der Vorstellung der Anthroposophie auch der Kreislauf angetrieben.
„Der Mensch ist dazu aufgerufen, selbstständig aktiv zu sein, Begeisterung zu zeigen.
Und so werden wir mit Hilfe des Wärmesinns zu ‚Interessewesen‘, zu Mitgenießern“

2.2.4.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

152

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


(ebd. 174). Durch den Wärmesinn kann sich der Mensch für eine Sache erwärmen,
wodurch sein Interesse an der Welt entsteht und er zu einem empathischen Wesen
wird. Um zu erspüren, ob die Kinder mit der ganzen Seele dabei sind, achten Waldorf-
lehrer darauf, ob es während des Unterrichts in ihrer Klasse warm wird und die Klei-
nen am Ende warme Hände haben (besonders beim Rechnen, da dabei tüchtig ge-
dacht werden muss). Erst durch die Wärme entsteht der Kontakt zu den Mitschülern
und zum Stoff. „Alles, was mit Veränderung, Bewegung, Strömung und Werden zu
tun hat, müssen wir also mit Wärme in Zusammenhang bringen.“ (ebd. 162). In der
Eurythmie wird die erwärmende Wirkung in den kühlen Messingstäben sichtbar, wel-
che im Klang der Musik von einem Kind zum nächsten weitergereicht werden und
sich am Ende der Übung warm und lebendig anfühlen. So hat die ganze Klasse ge-
meinsam an der Erwärmung eines Stoffes gearbeitet.

Da die Gefühlssinne besonders im zweiten Jahrsiebt wichtig sind, stehen am Ende
dieser Zeit zwei Epochen, die explizit auf die Wärme eingehen: die Ernährungskunde
und die Chemie. In der Ernährungskunde wird über Kohlenhydrate, Eiweiße und Li-
pide gesprochen und über die Speicherung von Energie in Form von Fett. Es wird der
Bedeutung des Wassers nachgespürt und das Salz in seiner kristallinen Form ange-
schaut. Dabei schwingen Auflösungs- und Verhärtungsprozesse immer latent mit,
denn nach Steiner ist Salz wichtig, um sich auf der Erde zu inkarnieren, und kann hel-
fen, wenn Kinder lange verträumt bleiben und wenig Aufmerksamkeit auf das Hier
und Jetzt legen. Auch der Verdauungsapparat wird in der Ernährungskunde erläutert,
wobei dem Schmecken und Riechen eine wichtige Rolle zukommt. In der Chemieepo-
che wird mit dem Feuer begonnen, da es als Krönung der Wärme und Träger aller
Kultur angesehen wird (vgl. ebd. 163). Wie aus der Biologie bekannt, entsteht bei der
Pflanze durch das Licht Energie, sie wächst und macht Photosynthese. Wird die Pflan-
ze nun verbrannt, entstehen wieder Licht, Wärme und Kohlenstoff (vgl. ebd. 168). Es
wird damit gezeigt, wie sich Stoffe durch Verbrennung verwandeln und wie sie durch
das Erhitzen ihren Aggregatzustand verändern können. Besonders wichtig ist dabei
der Schwefel, da er mehrfach zwischen fest und flüssig wechseln kann und am Ende
den Zustand des Plasmas erreicht (vgl. Kranich 2005)

„Bei großer Hitze können sich feste Stoffe sogar verflüssigen und dann verdampfen.
Sie werden also beweglicher, leichter, kurz: weniger erdgebunden, weniger von der
Schwerkraft abhängig […]. Auch verschwinden alle Grenzen; die Absonderung, das
Alleinsein wird aufgehoben. Viele Stoffe können sich jetzt auch miteinander vermi-
schen und sogar neue chemische Verbindungen eingehen“ (Soesman 1998, 162).

Neben der Beschäftigung mit dem Feuer wird auch das Fett ein weiteres Mal zum
Thema. Fett ist gebundene Energie, ein Speicher für Wärme. Die Schüler sollen ihre
Hände in ausgelassenes Fett tauchen, um dessen Eigenschaften zu erfühlen. Fett ist
warm, anschmiegsam und weich, lässt sich nur schwer von der Haut lösen und ist
formlos. Energie und Wärme haben hier eine festere Gestalt angenommen und sind
dauerhafter als beim Feuer. Auch die Geografie kann durch eine Analogie zur Tempe-
raturempfindung den Schülern nähergebracht werden. So können die Meere als eine
Wärmeflasche der Erde beschrieben werden, welche Wärme speichern und zu einem
angenehmen Klima beitragen (vgl. ebd. 163). Im gleichen Kontext können auch die
Flüsse, das Wetter und die Jahreswechsel besprochen werden. Waldorfschulen legen
viel Wert darauf, dass die Schüler den Wechsel der Jahreszeiten bewusst erleben. Mo-

2. Die Sinne

153

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


natsfeiern, auf denen das Geübte den Mitschülern präsentiert wird, stehen genau wie
die übrigen Feste (Michaeli, Martinsfest, Weihnachten, Johannisfest etc.) im Kontext
der Jahreszeiten. Auch die häufigen Spaziergänge und die Jahreszeitentische, welche
immer wieder neu dekoriert werden und ein fester Bestandteil der Raumausstattung
sind, tragen zu einem Bewusstsein der Wetterverhältnisse durch das Jahr hindurch bei.
Die allgegenwärtigen Kerzen sind ein weiteres Symbol für die Kraft der Wärme und
des Feuers.

„Jedes Jahr zeigen uns Frühling, Sommer und Herbst dank der von Licht begleiteten
Wärme die keimenden, sprossenden, blühenden und reifenden Prozesse. In der Kälte
ist die Materie geballte Kraft. Durch Erwärmung wird sie frei“ (ebd. 168).

Mitunter reißt der Waldorflehrer während des Unterrichts alle Fester auf. Nicht unbe-
dingt, weil es im Raum stickig geworden ist, sondern weil viele Kinder durch die Zim-
mertemperatur, der sie fortwährend ausgesetzt sind, über keine gute Temperaturwahr-
nehmung mehr verfügen. So gestaltet der Lehrer gelegentlich Übungen, welche hier
gezielt wirken sollen: Das Reden über das Wetter bei offenem Fenster soll die Kinder
u. a. vor Erkältungskrankheiten schützen. Kindern, die besonders häufig von Erkäl-
tungen betroffen sind, werden Wechselbäder empfohlen, die ihr Temperaturbewusst-
sein verbessern sollen. Auch Wetterfühligkeit deutet auf ein schwaches Bewusstsein
für die Umwelt hin und auf die Unfähigkeit, sich einen Schutz, eine persönliche Ab-
grenzung gegenüber äußeren Einflüssen zu erschaffen. Der Wärmesinn hat somit et-
was mit der Beziehung zwischen Außenraum und Innenraum zu tun.

„Wir brauchen die äußere Wärme also nur als Basis, als Aufruf zur eigenen Aktivität.
Um äußerlich zu überleben, müssen wir uns kleiden, müssen wir das Feuer benutzen.
Um innerlich zu überleben, um ein menschenwürdiges Dasein zu führen, müssen wir
dies alles aus innerer Aktivität heraus zustande bringen“ (ebd. 164).

Diese innere Erlebnisfähigkeit ist eine Eigenschaft des Astralleibes, der nach anthro-
posophischem Verständnis im Menschen weiter entwickelt ist als im Tier. Der Astral-
leib wird auch als Sonnenleib beschrieben, er ist die Quelle des Wärmesinns. Das Be-
wusstsein, über das der Mensch verfügt, steht der Wärme entgegen, es baut seine Le-
benskräfte ab.

„Erst Tiere und Menschen können wahrnehmen, weil sie aus sich selbst heraus eine
Begegnung mit der Welt haben wollen. […] Der Mensch dagegen hat dieses Bewusst-
sein. Dadurch hat er ein bewusstes Wahrnehmen davon, dass er an der Welt teilhat“
(ebd. 188 f.).

Teilnehmen oder Nichtteilnehmen am Weltgeschehen ist vergleichbar mit Wärme und
Kälte, mit Interesse und Aufforderung oder mit Zurückweisung und Isolation. Das
Üben von Aufmerksamkeit gegenüber Temperaturumschwüngen sollte nach dieser
Überlegung einhergehen mit dem Interesse, an Projekten mitzuarbeiten, und einem
Bewusstsein dafür, sich selbst als eine Wärmequelle zu begreifen. Durch Emotionen
verbindet sich der Mensch mit seiner Umwelt, mit seinen Mitmenschen, er erwärmt
sich für eine Sache oder wird von Begebenheiten kaltgelassen, damit kann der Tempe-
ratursinn auch als der erste soziale Sinn betrachtet werden. Er zeigt visuell nicht sicht-
bare Eigenschaften von Materie an (wie die unterschiedliche Wärmeleitfähigkeit von
Metall, Stein oder Holz) und deutet weiter auf eine Lebendigkeit im sozialen Mitein-
ander hin.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

154

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Die vorstellungsverwandten Sinne

Die oberen vier Sinne bezeichnet Steiner auch als vorstellungsverwandte oder soziale
Sinne, da sie den Menschen ganz in die Außenwelt führen. Waren die Willenssinne
noch als ausgesprochen innere Sinne definiert, gaben somit vor allem Auskunft über
die innere Befindlichkeit des Menschen, so sind diese letzten ausgesprochen äußere
Sinne. Den mittleren Sinnen wohnen beide Eigenschaften inne. Obwohl mindestens
dreien dieser Sinne kein Organ zugesprochen werden kann, ist ihr Vermögen doch
physisch zu verorten. Es handelt sich auch hier um trainierte Körpereigenschaften, die
in diesem Fall besonders im zwischenmenschlichen Bereich zum Einsatz kommen.

Der Gehörsinn

Die beiden ersten Vorstellungssinne betreffen das Hören. Sowohl beim Hörsinn als
auch beim Sprach- oder Wortsinn geht es um das Wahrnehmen von Lauten. Der
Mensch kann als ein Geräuschwesen beschrieben werden: Zum einen kontrolliert der
Arzt schon vor der Geburt des Kindes die Töne seines Herzschlags, um auf seinen Ge-
sundheitszustand zu schließen, aber auch der erste Schrei nach der Geburt gilt als Zei-
chen von Stärke und Kraft. Zum anderen vernimmt das Ungeborene bereits im Mut-
terleib die Herztöne seiner Mutter und wird ganz von den Geräuschen dieser Innen-
welt umhüllt, die nur durch bestimmte Töne (z. B. die helle Stimme der Mutter) der
Außenwelt bereichert wird. Der Mensch ist weiter dazu in der Lage, eine große Anzahl
an Tönen mit seinem Körper selbst zu erzeugen; Singen, Pfeifen oder die faszinierende
Laut-Welt der Beat-Box-Artisten sind nur einige Beispiele hierfür.

Aber auch die Welt klingt: Da gibt es laute Töne wie das Hupen von Autos, Flug-
lärm oder das Hintergrundgeräusch einer schnellen Straße oder des klopfenden Re-
gens. Auch singende Vögel, rauschende Blätter oder der Klang diverser Musikinstru-
mente bereichern die akustische Welt. In den Waldorfschulen spielen Instrumente eine
wichtige Rolle: Nicht nur, dass ab der ersten Klasse (Choroi-)Flöte gespielt wird, auch
Kinder-Leier, Geige, Cello und Klavier sind sehr beliebt. Obwohl nur das Erlernen der
ersten beiden Musikinstrumente Teil des Unterrichts ist, findet sich eine große Anzahl
an Waldorfschülern, die eines dieser anderen drei Instrumente beherrschen. Auch ver-
schiedene Blasinstrumente wie Querflöte oder Saxofon sind beliebt, wohingegen Gi-
tarren eher nicht so gern gesehen, aber dennoch akzeptiert werden. Das Erlernen ei-
nes Instruments wird den Schülern ans Herz gelegt, und viele Schulen verfügen auch
über ein kleines Orchester, in welchem dann zusammen musiziert wird. Obwohl viele
Menschen annehmen, Waldorfschulen würden einfach die künstlerische Seite ihrer
Schülerschaft fördern wollen, liegt auch ein Grund für diese Tradition in den Postula-
ten um den Gehörsinn.

Musik besteht nicht allein aus einer bestimmten Abfolge unterschiedlicher Tonhö-
hen, sondern auch aus der jeweiligen Länge und Stärke. Es eröffnet sich damit fast ein
dreidimensionaler Ton-Raum, der sowohl mit dem mathematischen als auch mit dem
physischen Raum zu vergleichen ist (vgl. Soesman 1998, 208 f.). Dieser Ton-Raum
lässt sich zusätzlich durch die Wahl des Musikinstruments gestalten. So fühlen wir
schrille Töne (das Quietschen der Tafelkreide) fast körperlich auf der Haut, die Haare
stehen uns sprichwörtlich zu Berge. Nach Soesman geht die Musik der wohlgespielten

2.3.

2.3.1.

2. Die Sinne

155

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Geige dem Menschen nur sanft unter die Haut wie ein Streicheln, während das Xylo-
phon bereits mehr in die Tiefe hineinwirke. Die von ihm erzeugten Töne erinnern an
das Klappern von Knochen, weshalb Xylophone auch gern im Theater als Verdeutli-
chung von tanzenden Skeletten15 verwendet werde. Dies weist bereits darauf hin, dass
Musik und Bewegung in einer Verbindung zueinander stehen, denn rhythmische Mu-
sik löst beim Zuhörer unwillkürliche Bewegungsimpulse aus.

„Den Klang von Metall ‚hören‘ wir viel stärker mit unseren Muskeln. Während das
Holz uns das Gefühl gibt, am Harten von uns selbst angekommen zu sein, an unseren
Knochen, erleben wir den Metallklang als Massage“ (ebd. 210).

Dass ein Zusammenhang zwischen Lärmstress und Problemen mit dem Herz-Kreis-
lauf-System angenommen wird, scheint nicht sehr verwunderlich zu sein, doch die
Anthroposophie geht ein Stück weiter, wenn sie behauptet, dass der Klang eines jeden
Instruments in eine bestimmte Beziehung zum Körper gesetzt werden müsse, wo-
durch die einzelnen Musikinstrumente schlussfolgernd gezielt therapeutisch angewen-
det werden könnten:

„Die Flöte wirkt vor allem in unserem Luftorganismus. Die tiefen Töne mehr im
Bauch, die hohen Töne mehr in den Höhlungen des Kopfes. Wie die Geige unsere
Haut streichelt, wirkt die Flöte auf unser Luftsystem“ (ebd. 211).

Hier findet sich somit auch der Grund, weswegen das Flötenspiel in der Waldorfpäd-
agogik eine derartig große Bedeutung hat. In seiner Allgemeinen Menschenkunde (GA
293) betont Rudolf Steiner, wie wichtig es ist, dass die Kinder richtig atmen lernen.
„Dieses Atmen bedeutet sehr, sehr viel für die menschliche Wesenheit, denn in diesem
Atmen liegt ja schon das ganze dreigliedrige System des physischen Menschen“ (Stei-
ner GA 293, 24). Steiner erklärt, dass sowohl der Stoffwechsel als auch das Nerven-
Sinnes-System mit dem Atem zusammenhängen. Einen Teil der Erziehung des Men-
schen sieht Steiner darin, das Atmen mit dem Nerven-Sinnes-Prozess zu harmonisie-
ren, um damit „das Geistig-Seelische in das physische Leben des Kindes [hereinzuzie-
hen]“ (ebd. 25). Er fordert die Lehrer auf, diese Anweisung ernst zu nehmen, indem er
sagt: „Das Kind kann noch nicht innerlich richtig atmen, und die Erziehung wird da-
rin bestehen müssen, richtig atmen zu lehren“ (ebd. 25). Der Lehrer lehrt die Kinder
nun das richtige Atmen, indem er mit ihnen Flöte spielt; zuerst die pentatonische
Choroi-Flöte, später die Blockflöte. „Das atmende Wesen kann flöten!“ (Soesman
1998, 211). Ein weiteres Instrument, das Soesman anspricht, ist die Trompete. Sie
wirkt auf tiefere Schichten in unserem Körper als die Flöte, nämlich auf das Blut und
das Herz, auf den anderen Teil des Rumpfmenschen (vgl. ebd.). Auch Harfe und Leier
werden erwähnt, sie wirken auf das Nervensystem. „Wenn jemals eine Therapie für
verbrauchte Nerven entstehen soll, dann wird es eine Leiertherapie sein müssen“
(ebd.). Das Spielen der pentatonischen Kinderleier ist in vielen Waldorfschulen genau-
so Teil des Hauptunterrichts wie das Flöten. Da Musik Steiner zufolge auf die Harmo-
nisierung des ganzen Menschen wirkt, ist es wichtig, dass auch der Lehrer musiziert.

15 Bei Aufführung von Schauergeschichten oder Gedichten wie Der Totentanz von Johann Wolf-
gang von Goethe (vgl. Goethe 2008, 323 f.).

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

156

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


„Musik ist niemals geschaffen, sie muss stets wieder aufs Neue gemacht werden.
Darum ist es auch so wichtig, dass wir unsere Kinder erziehen, indem wir selbst Musik
machen, nicht dadurch, dass wir mumifizierte Platten abspielen“ (ebd. 213).

Der Lehrer kann sich selbst durch das Musizieren bereichern und auch nur dadurch,
dass er diesen Weg beschreitet, als Vorbild genommen werden. Vom Lehrer gespielte
lebendige Musik, auch mit kleinen Fehlern, ist aus dem Grund wünschenswerter als
sehr gute Aufnahmen.

Nebst Leier und Flöte finden sich im Waldorfklassenzimmer meist ein Glöckchen
oder/und eine Klangschale. An diesen Glocken sollen etwas Besonderes demonstriert
werden, nämlich den Sachverhalt, dass nur dasjenige klingt, was hart und irdisch ist,
jedoch nicht mehr mit der Erde verbunden ist (vgl. ebd. 192). „Nur das Irdische, das
vom Irdischen getrennt ist, klingt. Wir müssen es hochheben, es erlösen von der Erd-
gebundenheit“ (ebd.). Als Beispiel nennt Soesman das Metall, welches extra gehärtet
und ganz von irdischen Resten gereinigt aus den Hochöfen käme. Aus diesem Metall
entsteht dann die Glocke, welche fast frei schwingend einen herrlichen Klang und eine
pendelnde Bewegung hervorbringen würde (vgl. ebd. 192 f.). Das besondere an Letzte-
rer sei, dass die Geschwindigkeit dieser Schwingung nicht konstant bleibe, sondern
zuerst schneller werdend, dann kurz anhaltend und wieder zurückschwingend in sich
selbst bewegt sei, so Soesman. Das Irdische wird vom Menschen erlöst und zeigt in
seinen Eigenschaften Qualitäten Gottes wie Reinheit und in sich ruhende Bewegt-
heit.16 Indem Materie zum Klingen gebracht wird, wird sie in einen ihrem Wesen ent-
gegengesetzten Zustand gebracht (vgl. ebd. 193).

„Im Ton nehmen wir zwar sehr das Innere der Außenwelt wahr, aber dieses Innere der
Außenwelt muss sich noch mehr verinnerlichen, wenn der Ton sinnvoll zum Worte
werden soll. Also noch intimer in die Außenwelt leben wir uns ein, wenn wir nicht
bloß Tönendes durch den Hörsinn wahrnehmen, sondern wenn wir Sinnvolles durch
den Wortsinn wahrnehmen. Aber wiederum, wenn ich das Wort wahrnehme, so lebe
ich mich nicht so intim in das Objekt, in das äußere Wesen hinein, als wenn ich durch
das Wort den Gedanken wahrnehme“ (Steiner 2004 [2], 103).

Die Welt der Musik ist somit das eine Element, was durch den Hörsinn im Menschen
wirken kann, das andere ist die Sprache. Der Soziologe Nikolas Luhmann unterteilte
Kommunikation in drei verschiedene Elemente, in Information, Mitteilung und Ver-
stehen. Wird Sprache genauer betrachtet, so wird deutlich, dass sie aufgeteilt werden
kann in Laut und Sinn. Ein Laut allein macht noch kein Sprechen aus; wird er jedoch
vom Sprecher mit Sinn belegt, handelt es sich um eine Mitteilung. Es liegt dann eine
Information vor, die mitgeteilt und von anderen verstanden werden soll. So kann an-
hand von Sprache erstmals Information von einem System ins nächste überführt wer-
den, wodurch Koordination erst möglich wurde. In der Sprache finden wir nebst der
Bedeutung verschiedener Worte jedoch auch den Tonfall, der oft mehr als die Worte
selbst den sozialen Charakter der Sprache verdeutlicht. Es ist sprichwörtlich der Ton-
fall, der die Musik macht, und um diesen richtig interpretieren und anwenden zu kön-

16 Die Idee Gottes als eines unbewegten Bewegers tauchte bereits bei Aristoteles (Aristoteles 2005,
XII Buch) auf und wurde später in den Gottesbeweisen von Thomas von Aquin wieder aufgegrif-
fen. Aristoteles unterschied drei Substanzen, die vergänglichen Substanzen der irdischen Welt,
die ewig bewegten Gestirne und die ewig unbewegte Substanz (vgl. ebd. X Buch ff.). Auf dieser
Anschauung fußt auch die Anthroposophie.

2. Die Sinne

157

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


nen, muss der Mensch lernen, richtig hinzuhören, zu lauschen auf die Nuancen der
Sprache, welche ihr ihre Lebendigkeit geben. Lauschen ist von der Bedeutung her fei-
ner als nur hören. Derjenige, der lauscht, muss sich anstrengen, muss eine Beziehung
zu den Klängen schaffen, die an sein Ohr dringen. Während das Hören eher einen
passiven Beiklang hat, scheint das Lauschen aktiver zu sein. Soesman geht nun auf
Letzteres ein, indem er erklärt, dass nicht die Ruhe das Stillste in der Welt sei, sondern
das Sich-bewegen-Lassen (vgl. Soesman 1998, 198). Diese Geste findet sich im Aufbau
des Mittelohrs wieder, in welchem die drei Gehörknöchelchen (Hammer, Ambos und
Steigbügel) durch das vom Schall in Schwingung versetzte Trommelfell bewegt werden.
Der Steigbügel überträgt diese Bewegung ins Innenohr, an die Schnecke. Deren Haar-
zellen sind daran beteiligt, zwischen Frequenz und Amplitude zu unterscheiden und
die Information in Form von elektronischen Signalen an das Gehirn weiterzuleiten
(vgl. Goldstein 2014, 267ff. und Eliot 2012, 330ff.). Durch das Hinhörenkönnen hat der
Gehörsinn zusätzlich zur Wahrnehmung der akustischen Welt ein soziales Moment.
Durch ihn kann der Mensch Achtsamkeit und Empathie entwickeln, zwei Gegenstän-
de, welche heute an Wichtigkeit zunehmen (vgl. Neider 2012, Davidson 2012). Durch
das Hören wird der Mensch in seinem Innersten berührt, dies ist für Steiner ein noch
tieferes Erlebnis als die Erfahrung, welche der Mensch durch den Temperatursinn ma-
chen kann.

„Der Ton bringt die Innerlichkeit der Körper ins Erzittern. Es ist mehr als ein bloßes
Bild, wenn man davon spricht, dass die Seele eines Körpers durch den Ton zur Offen-
barung gebracht wird. Durch die Wärme, die ein Körper in sich trägt, erfährt man et-
was über seinen Unterschied gegenüber der Umgebung; durch den Ton tritt die Eigen-
natur, das Individuelle des Körpers nach außen und teilt sich der Empfindung mit“
(Steiner GA 45, 12).

Im Hauptunterricht könnte der Hörsinn somit zum Erzeugen von innerlichen Stim-
mungen angewendet werden. Durch den Hörsinn erfährt der Mensch etwas über das
Innere der Dinge und könnte damit auch zu seinem eigenen Innersten vordringen. Si-
cherlich ist es besonders in der Pubertät angebracht, sich selbst zu finden, aber auch
jüngere Kinder können hier profitieren. Gerade durch den häufigen Wechsel zwischen
verschiedenen Institutionen, wo das Kind mal als Schüler, als Teilnehmer einer Frei-
zeitaktivität oder als Spieler in einer Sportmannschaft wahrgenommen wird, kann es
das Gefühl für sich selbst als Ganzes verlieren. Das Leben ist in Funktionsbereiche ein-
geteilt, die oft nur je einen Aspekt des Kindes ansprechen, sodass beim Kind eine ge-
wissen Bezugslosigkeit zu sich selbst und zu anderen entstehen kann. Diese innere
Leere kann innerpsychisch da lokalisiert werden, wo sich in der frühen Kindheit im
Umgang mit den direkten Bezugspersonen das Urvertrauen bilden sollte. Wenn durch
das Hören das Innere eines Menschen zum Schwingen gebracht werden kann, so
könnte dadurch eine Möglichkeit entstehen, traurige Kinder anzusprechen, denn es
finden sich heute immer mehr Kinder mit Depressionen. Diese sind nicht immer
leicht zu erkennen, da sie sich bei Kindern oft anders manifestieren als beim Jugendli-
chen oder Erwachsenen. Kinder können beispielsweise laut sein und versuchen, die
innere Leere durch viel Input zu füllen, wodurch sie fröhlich wirken, jedoch innerlich
nicht zur Ruhe kommen.

„Jedes Alter hat seine speziellen Symptome, an denen eine Depression zu erkennen ist.
Kinder drücken sich anders aus als Jugendliche. Ihnen wird noch kaum bewusst, dass

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

158

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


sie sich hoffnungsloser fühlen als andere Kinder. Je jünger ein Kind ist, desto schwieri-
ger sind depressive Störungen zu erkennen“ (Psychotherapeutenkammer NRW).

Der Konsum von Medien, Freizeitangeboten oder Nahrungsmitteln verschaffen eine
kurzfristige Erleichterung. Auch Menschen, deren Eltern sich nicht sicher waren, ob
sie das Kind bekommen sollten, fühlen sich in einer ähnlichen Weise belastet (vgl.
Ruppert 2012). Könnte es also möglich sein, über das Hören in diesen inneren Raum
vorzudringen und ihn mit Bildern zu füllen, mit Liedern oder Geschichten? Der Wal-
dorfunterricht kann keine gezielte Therapie ersetzen, könnte aber über das Hören zu
den Kindern vordringen, welche keinen Bezug zu ihrem Inneren haben oder dieses
aufgrund von verschiedenen Erlebnissen nicht erreichen wollen oder können.

Der Wort- oder Sprachsinn

In seiner Einteilung der zwölf Sinne finden sich bei Rudolf Steiner zwei Sinne, die in
direktem Zusammenhang mit der Sprache stehen: der Wortsinn oder Sprachsinn und
der Gedankensinn. Der erste ist mit dem zweiten eng verknüpft, stellt aber keine not-
wendige Bedingung für jenen dar: „Die Lautsprache vermittelt nur die Gedanken. Sie
müssen die Gedanken für sich selbst durch einen eigenen Sinn wahrnehmen“ (Steiner
GA 293, 127). Der zweite wird von Steiner folgendermaßen definiert: „Gedankensinn
ist nicht der Sinn für die Wahrnehmung eigener Gedanken, sondern für das Wahrneh-
men der Gedanken der anderen Menschen“ (ebd.). Der Wortsinn ist für Rudolf Steiner
dasjenige Vermögen, welches uns ermöglicht, Worte als solche zu erkennen, als mit
Bedeutung belegte Laute im Gegensatz zum einfachen Geräusch. Dieser Gedanke
taucht schon bei Aristoteles auf, der in Über die Seele feststellte:

„Nicht jeder Ton eines Lebewesens ist nämlich Stimme, wie wir sagen – man kann ja
auch mit der Zunge und wie die Hustenden einen Ton erzeugen –, sondern das An-
schlagende muss beseelt sein und mit einer gewissen Vorstellung begabt; denn die
Stimme ist ein bedeutungsvoller Ton (Laut), und nicht der Ton der der eingeatmeten
Luft wie das Husten, sondern mit dieser schlägt (das Beseelte) die Luft in der Luftröh-
re gegen diese“ (Aristoteles 1995, 113).

Der Unterschied zwischen einem Ton, der, obwohl von einem Lebewesen erzeugt, oh-
ne Bedeutungsinhalt ist, muss von einem sprachlichen Ausdruck getrennt betrachtet
werden, in welchen das Lebendige und Intentionale mit hineinwirkt. Um demnach
einen einfachen Ton von einer Stimme unterscheiden zu können, muss der Hörende
über einen Sinn verfügen, mit dem er das Beseelte vom Unbeseelten trennen kann.
Aus dieser Überlegung heraus ist es dann sinnvoll, jene Fähigkeit als Sprachsinn zu be-
zeichnen. Steiner beschreibt jenen Sinn nun mit folgenden Worten:

„Wenn man sagt, im Tone lebt die Seele eines Körpers, so kann man auch sagen, im
Laut offenbart sich dieses Seelische so, dass es losgelöst, befreit vom Körperlichen, mit
einer gewissen Selbständigkeit in die Erscheinung tritt. […] Weil die Lautempfindung
vor dem Urteilen liegt, darum lernt das Kind früher die Lautbedeutungen der Worte
empfinden, als es zum Gebrauche des Urteils kommt. An der Sprache lernt das Kind
urteilen. […] Auch die Geste, Mimik, das Physiognomische führt zuletzt auf ein Einfa-
ches, Unmittelbares, das ebenso in das Gebiet des Sprachsinnes gerechnet werden
muss wie der Inhalt des hörbaren Lautes“ (Steiner GA 45, 13).

2.3.2.

2. Die Sinne

159

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Ein Gedanke ist auf unterschiedlichste Weise vermittelbar, als Geste, als Gesichts- oder
Körperausdruck. Steiner betont in diesem Zusammenhang besonders die Lauteuryth-
mie, welche, ähnlich einer eigenen Gebärdensprache, spezielle Bewegungen für jeden
Laut vorgibt. Dabei sollen diese Gebärden besonders die seelische Ausdruckskraft der
Sprache in ihrem Lautcharakter unterstreichen. Albert Soesman verdeutlicht in seinen
Untersuchungen zu den einzelnen Sinnen die Verschiedenheit zwischen Hör- und
Wortsinn daran, dass er auf den Unterschied aufmerksam macht, den der Mensch
empfindet, wenn er Sprache hört oder wenn er Musik lauscht (vgl. Soesman 1998,
219). Dass der Mensch zwischen diesen beiden akustischen Wahrnehmungen unter-
scheiden kann, soll nicht bezweifelt werden, doch verarbeitet das Gehirn Musik auf
ähnliche Weise wie Sprache, indem es nach syntaktischen Regeln Töne, Intervalle und
Akkorde in einen Zusammenhang stellt. Diese Arbeit geschieht unter Einschluss des
Broca-Areals und des vorderen Teils des Gyrus temporalis superior, welche auch bei der
syntaktischen Verarbeitung von Sprache aktiv werden (vgl. Reinberger 2012). Auch
die Forschungen von Jentschke und Koelsch zeigen, dass Sprache und Musik Beispiele
für stark strukturierte Systeme darstellen.

„Beide sind aufgebaut aus Einzelelementen (z. B. Phoneme oder Töne), welche zu im-
mer komplexeren hierarchisch strukturierten Sequenzen zusammengesetzt werden.
[…] Das Wahrnehmen von Musik und noch mehr das Singen und Musizieren sind für
das Gehirn komplexe Aufgaben, an denen eine Vielzahl kognitiver Prozesse beteiligt
ist (z. B. Wahrnehmen, Lernen und Gedächtnis sowie das Planen und Ausführen von
Handlungen)“ (Jentschke/Koelsch 2010).

Winfried Menninghaus verweist in seinem Werk Wozu Kunst? Ästhetik nach Darwin
auf eine Studie aus den USA, in welcher über einen Zeitraum von zehn Jahren die Da-
ten von 25.000 Schülern der Klassen acht bis zwölf zum Thema Kunst erhoben wur-
den, in der auch auf die Wirkung vom Musik hingewiesen wurde (vgl. Catterall et al.
1999).

„Gleichviel ob nur nach ‚arts involvement‘ überhaupt oder nach der Teilnahme an be-
stimmten Kunstkursen (insbesondere Musik und Theater) gefragt wurde, ob die statis-
tischen Werte quer durch die Schüler oder separat nach sozialer Herkunft ermittelt
wurden, in allen Fällen wurde eine positive Korrelation zwischen dem quantitativen
Umfang der Beschäftigung mit den Künsten und Leistungen in Mathematik, Lesen
und Schreiben festgestellt“ (Menninghaus 2011, 264).

Im Detail wirkt sich die Musik positiv auf die mathematischen Leistungen aus, wäh-
rend das Theaterspielen die Fähigkeiten im Lesen und Schreiben verbessert und über-
dies noch mit erhöhter Lernmotivation, Selbst-Konzept und Toleranz einhergeht (vgl.
ebd.). Da die Studie Schwächen aufweist, kann nicht ausgeschlossen werden, dass es
nicht die spezielle Kunst ist, welche die Effekte provoziert, sondern dass es sich eben-
falls um die Auswirkungen eines freiwilligen Engagements handeln kann, auf welches
sich beispielsweise das Selbstwertgefühl und die Lernmotivation zurückführen lassen.
Lise Eliot macht jedoch darauf aufmerksam, dass gerade das Singen von Liedern die
Sprachentwicklung sehr fördert, da durch sie eine altersgerechte und lustige Kommu-
nikation ermöglicht wird (vgl. Eliot 2012, 556). Die Verarbeitung von Musik aktiviert
ebenfalls das limbische System, wodurch sie auf das Wohlgefühl wirken kann, gleich-
zeitig regt sie auch zur Bewegung an, ist mitreißend und verführt dazu, den Takt mit-
zutrommeln. Ein weiterer Aspekt der Musik wird von Eckart Altenmüller betont,

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

160

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


wenn er schreibt: „Musik bringt noch einen praktischeren, evolutionären Vorteil mit
sich: Sie hilft, das Gemeinschaftsleben zu organisieren und die Mitglieder einer Grup-
pe bei Auseinandersetzungen mit anderen stärker aneinander zu binden“ (Altmüller
2002, 19).

Sprache muss, um zu funktionieren, auf Regelmäßigkeiten beruhen. Sie muss eine
gewisse Konstanz in ihrer Begrifflichkeit aufweisen, welche die Eigenschaften begrenzt,
die zu einer Sache gehören. Obwohl beispielsweise Tische unterschiedlichste Formen
und Farben haben können, müssen doch bestimmte Merkmale gegeben sein, dass ein
Tisch als solcher erkannt werden kann. Diese Merkmale sind intersubjektiv festgelegt,
sie gelten nicht nur für eine Person allein, sondern finden einen Konsens innerhalb
einer Gruppe. Diese Konstanz kann beispielsweise nach Bourdieu so erklärt werden,
dass die Menschen an bestimmten Stellen des sozialen Raums platziert sind und hier-
durch auch über einen ähnlichen Habitus verfügen (vgl. Bourdieu 1987). In der jewei-
ligen Gemeinschaft besteht eine Übereinkunft im Sprachgebrauch und in den Hand-
lungsweisen, eine unreflektierte Gewohnheit oder Selbstverständlichkeit. Ein Habitus
kann nicht willentlich erlernt werden, genauso wenig wie ein Sprachspiel bei Wittgen-
stein – es ist eher eine Form der Praxis, welche unbewusst verinnerlicht wird. „Darum
ist ‚der Regel folgen‘ eine Praxis“ (Wittgenstein, 2003 § 202). Das Wissen um oder das
Nachdenken über eine Regel lassen den Menschen jedoch nicht bereits Teil einer Ge-
sellschaft sein. Es geht um das Tun, das Mitmachen – um Sozialisationsprozesse, wel-
chen den Menschen durch sein Denken und Sprechen zu einem Teil einer Gemein-
schaft machen. Wittgenstein ist davon überzeugt, dass „die Sprache selbst [...] das Ve-
hikel des Denkens“ ist (ebd. § 329). Er ist jedoch nicht der Ansicht, dass der Mensch
die Bedeutungen dieser Sprache in sich trägt, sondern geht davon aus, dass das Den-
ken nur in der Praxis möglich ist, da der Gebrauch der Sprache und mit ihm ihre Be-
deutung nur im Handeln erworben werden kann. Auch wenn wir nicht immer in
Worten denken, können wir doch nichts denken, was nicht auch in Worten ausge-
drückt werden könnte.

„Wortsinn oder Sprachsinn bedeutet, dass wir eine Sprache hören, dass wir merken,
dass jemand eine Sprache spricht. Unmittelbar ist deutlich: es ist also der Kommunika-
tionssinn, der Kontaktsinn“ (Soesman 1998, 219).

Wird der Sprachsinn als Kontaktsinn definiert, muss ihm auch die Fähigkeit inhärent
sein, den Tonfall einer Aussage zu interpretieren und damit dem Gesagten anhand von
Zeichen eine bestimmte Bedeutung zu geben. Einfachste Ausdrücke können vom
Empfänger in mindestens vier Varianten gelesen werden: Als Information, als Auffor-
derung, als Aussage über den Sender und als Bewertung einer Situation. Der einfache
Satz Ich hätte jetzt gern einen Kaffee kann vom Gegenüber so stehen gelassen (infor-
mativ) oder als Aufforderung betrachtet werden, Kaffee holen zu gehen. Weiter könnte
der Empfänger auch darauf schließen, dass der Sender vielleicht müde ist oder dass
ihn die Situation langweilt. Damit soll deutlich werden, dass es nicht allein die Worte
sind, welche die Bedeutung des Gesagten festlegen, sondern auch der Kontext und die
Betonung, in welchen der Satz geäußert wird. Vielleicht hat jener Sinn auch etwas mit
Takt oder Kontextsensibilität zu tun, mit dem richtigen Gefühl dafür, wie eine Situati-
on einzuschätzen ist.

Oliver Sachs beschreibt in seinem Buch von 1985 Der Mann, der seine Frau mit
einem Hut verwechselte ein interessantes Beispiel. In Die Ansprache des Präsidenten

2. Die Sinne

161

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


geht es um Aphasie, also um die Unfähigkeit, die Bedeutung von Worten zu verstehen.
Aphasie bedeutet dabei ein Ausfall der Fähigkeit, Sprache sowohl zu verstehen oder
auch zu produzieren. Früher wurde dieses Phänomen Seelentaubheit genannt, heute
wird es als akustische Agnosie17 bezeichnet. Im weitesten Sinne könnte nun gesagt
werden, dass jene Menschen eine Störung ihres Wortsinns hätten. Nun besteht die
menschliche Sprache jedoch nicht nur aus Worten, sondern auch aus Mimik, Gestik
und Klangfarbe, also einem emotionalen, evokativen Ausdruck, der den Worten bei-
wohnt. So ist es möglich, andere zu verstehen, ohne die Bedeutung der gesprochenen
Worte erfassen zu können. Gerade Kleinkinder nutzen diese Möglichkeit, um den oft
noch unbekannten Worten einen Sinn abzugewinnen (vgl. Eliot, 352ff.). Die aus der
TV-Serie Lie to me bekannten Forschungsergebnisse von Paul Ekman (1934) zeigen,
dass beim Menschen sieben universell gültige Mikroausdrücke beobachtet werden
können: Ekel, Ärger, Angst, Traurigkeit, Freude, Überraschung und Verachtung. Selbst
wenn ein Mensch die gesprochenen Worte nicht versteht, so kann er dadurch auf den
emotionalen Grundton des Gegenübers schließen. Sachs beschreibt nun in seinem
Beispiel, dass einige Aphasie-Patienten bei der Rede des Präsidenten in schallendes
Gelächter ausbrachen. Dies war nicht auf den Inhalt der Rede zurückzuführen, son-
dern darauf, dass den Patienten die aufgesetzte Gestik und der falsche Tonfall heuchle-
risch erschienen.

Menschen mit einer Aphasie entwickeln häufig ein besonderes Ton-Gefühl, damit
meint Sachs eine besondere Sensibilität für den Tonfall, also für den emotionalen,
nonverbalen Gehalt des Gesagten. Das Ton-Gefühl geht damit nicht gleichzeitig mit
den linguistischen Fähigkeiten verloren. Blinde Aphasie-Patienten haben ein „unfehl-
bares Gehör für jede stimmliche Nuance, für den Tonfall, den Rhythmus, die Hebun-
gen und Senkungen, die Satzmelodie, für die subtilsten Modulationen, Tonverände-
rungen und Abweichungen von der normalen Aussprache, die dem Gesagten die
Glaubwürdigkeit geben oder nehmen können“ (Sachs 2010, 125). Das entgegengesetz-
te Beispiel sind Menschen, welche eine Agnosie bezüglich des Tonfalls und den ande-
ren Charakteristiken der Sprache haben. Sie verstehen noch die Worte, sind aber blind
für alle emotionalen Botschaften, die mit ihr einhergehen. Wenn mit dem Namen
Wort- und Sprachsinn auf eine Nuance in diesem Sinn aufmerksam gemacht werden
sollte, so kann behauptet werden, dass jene Patienten über einen intakten Wortsinn,
jedoch über einen in Mitleidenschaft gezogenen Sprachsinn verfügen. Sachs be-
schreibt nun, dass eine derartige Störung keine Heiterkeit ob ihres absurden emotio-
nalen Gehalts der Ansprache ausgelöst habe, sondern lediglich Unwillen, da sie in kei-
ner guten Prosa vorgetragen war und die falschen Begriffe benutzt wurden. Die be-
troffene Patientin schloss daraus, dass der Redner entweder krank sei oder etwas zu
verbergen habe. Eine Agnosie bezüglich des Tonfalls geht mit einer Schädigung im

17 „Es werden verschiedene Sonderformen der Agnosie unterschieden: Optische Agnosie (Agnosia
optica) ist eine sogenannte Seelenblindheit, bei der es dem Betroffenen trotz intakter Augen und
erhaltener Sehschärfe unmöglich ist, optische Eindrücke und Gegenstände in einem Gesamtzu-
sammenhang bewusst wahrzunehmen. Akustische Agnosie (Agnosia acustica), auch Seelentaub-
heit genannt, ist eine zentrale Hörstörung, wobei der Betreffende trotz gesunden Gehörs ver-
schiedene Geräusche nicht mehr unterscheiden kann und deren Entfernung sowie Richtung
nicht richtig einzuschätzen weiß. Taktile Agnosie (Agnosia tactica) ist eine Tastblindheit, bei der
Gegenstände trotz intakten Tastsinnes durch Berührung nicht mehr erkannt werden“ (Fakhuri
2004).

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

162

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


rechten, eine akustische Agnosie mit einer Schädigung im linken Schläfenlappen ein-
her. Weder für den Sprach- noch für den Gedankensinn gibt es ein erkennbares Sin-
nesorgan, doch zeigt sich an dem oberen Beispiel, dass das Verstehen von Worten an
einer anderen Stelle im Gehirn verarbeitet wird als das Verstehen von emotionalem
Gehalt, also vom Gedanken des Gesagten. Wenn der Begriff des Sinnesorgans auf den
eines neuronalen Korrelats für eine Eigenschaft erweitert wird, wird die Einteilung
Steiners nachvollziehbarer.

Die einzelnen Sinne stehen nach der Erkenntnis von Rudolf Steiner in einem
wechselseitigen Bezug, so korreliert beispielsweise der Wort- oder Sprachsinn mit dem
Eigenbewegungssinn. Um diesen Zusammenhang zu verdeutlichen, kann beim Spre-
chen zwischen zwei Arten von Bewegungen unterschieden werden: der Anpassungs-
bewegung und der emotionalen oder Ausdrucksbewegung (vgl. Soesman 1998, 226).
Soesman unterscheidet zwischen Bewegungen, die ausgeführt werden, um etwas zu
tun oder zu zeigen, und den Bewegungen, welche die eigenen Gefühle unterstreichen
wie Gestik und Mimik. Dabei setzt er die erste Bewegungsart sprachlautlich mit den
Konsonanten gleich, die Ausdrucksbewegungen aber mit den Vokalen (vgl. ebd. 227).
An der Häufigkeit des Auftretens der jeweiligen Lautgruppe meint Soesman, eine Art
Kulturgefühl erkennen zu können, wodurch wieder eine Beziehung zur Eurythmie
deutlich wird, welche die Kinder gerade in das Erleben von Vokal und Konsonant hin-
führen möchte.

„Denn Sprache ist formend. Wenn wir eine Sprache mit vielen Konsonanten haben,
beispielsweise das Tschechische, dann hören wir sogar in der Struktur sowohl dieser
Sprache als auch dieses Volkes ein anderes Wesen heraus, als wenn wir eine Sprache
mit sehr vielen Vokalen haben“ (ebd. 228).

Das Benutzen einer Sprache wirkt bereits auf die Weltsicht der jeweiligen Sprachge-
meinschaft, was beim Fremdsprachenunterricht an Waldorfschulen eine Rolle spielt
(vgl. Teil III). Jede Sprache besteht aus verschiedenen Phonemen, speziellen Lauten,
aus welchen eine Sprache zusammengefügt ist. Als Baby kann der Mensch alle Phone-
me differenzieren, spezialisiert sich jedoch durch das Erlernen der Muttersprache auf
die Laute dieser Sprache, sodass er im späteren Leben nicht mehr dazu in der Lage ist,
zwischen den einzelnen Lautbausteinen einer Fremdsprache zu unterscheiden. Unter-
suchungen zeigten, dass Kleinkinder, die regelmäßig in unterschiedlichen Sprachen
angesprochen wurden, auch später diese Phoneme leichter identifizieren und verbali-
sieren konnten (vgl. Spitzer 2012, 222; Eliot 2012, 530). Obwohl in der Waldorfpäd-
agogik der Wortsinn dem Bewegungssinn gegenübersteht, hat Ayres eine für diese Be-
hauptung wichtige Entdeckung gemacht. Sie konstatierte, dass das Gehirn anschei-
nend einen bestimmten Betrag an Gleichgewichtsregungen benötige, um Laute über-
haupt bilden zu können. Ein Kind, das sich damit zu wenig bewegt und seinen Gleich-
gewichtssinn damit nicht trainiert, wird die Auswirkungen davon beim Sprechen spü-
ren (vgl. Ayres 2002, 154). Gleichgewicht oder Bewegung haben somit nachweislich
eine Beziehung zur Sprache, auch außerhalb des esoterischen Konstrukts der zwölf
Sinne.

2. Die Sinne

163

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Der Gedankensinn

Der elfte Sinn in der Sinneslehre Steiners ist der Gedankensinn. Steiner war der Auf-
fassung, dass es nicht ausreichend sei, eine Sprache zu hören oder zu verstehen, son-
dern dass der Zuhörer auch den dahinterstehenden Gedanken begreifen müsse. Wolf-
gang Auer beschreibt den Gedankensinn in seinem Bezug zum Tastsinn:

„Was der Gedankensinn im Feld des Tastens wahrnimmt, ist uns eigentlich geläufig,
nur meist nicht bewusst. Wenn wir einen Gegenstand in der Hand erkennen, ohne ihn
zu sehen, dann deshalb, weil unser Gedankensinn die Funktion des Gegenstands, das
heißt, den in ihm steckenden Gedanken über den Tastsinn wahrnimmt. Wenn wir
Kindern häufig diese Wahrnehmung ermöglichen, indem wir sie immer wieder mit
Gegenständen und Werkzeugen umgehen lassen, dann hilft ihnen das nicht nur beim
Entwickeln einer praktischen Intelligenz, sondern auch bei der Entwicklung der ge-
sprochenen und der sichtbaren Sprache“ (Auer 2009).

Ähnlich wie sich beim Lesen die Buchstaben zu Wörtern und inneren Bildern fügen,
so empfindet der Mensch Sprache nicht als einen Zusammenklang von Lauten, son-
dern als ein Übertragen von Informationen; er hört im Gesprochenen die Gedanken,
Ideen und Meinungen seiner Mitmenschen. Wie schon beim Sprachsinn erwähnt wur-
de, ergibt sich die Bedeutung der Worte erst im Kontext des Gesprochenen, beruht da-
mit auch auf einer Erfahrung im sozialen Bereich, die eine Interpretation des Gesagten
erst ermöglicht. Sinn baut sich demnach auf Kontextverständnis, Erfahrung, Vorwis-
sen und Gebrauch auf. Gerade im Bereich des Fremdsprachenunterrichts, auf den im
dritten Teil weiter eingegangen wird, findet sich ein Hinweis zum Verständnis jenes
Sinnes. Steiner erklärte, dass es nicht möglich sei, ein Wort einfach von einer Sprache
in die andere zu übersetzen, da an die Begriffe Bedeutungsnuancen gebunden seien,
die den Charakter einer Sprache ausmachen würden. Die Idee oder das Wesen eines
Gedankens wurzelt nicht immer in den gleichen Worten, weswegen sich in einem
Wörterbuch auch immer mehrere Vorschläge zur Übersetzung eines Wortes finden.
Da der Mensch seine Gedanken an andere weitergeben möchte, bedarf es eines Medi-
ums, welches seinen Gedankeninhalt nach außen transportiert und so von anderen als
Interpretation in das eigene Gedankensystem eingebunden werden kann.

Der niederländische Arzt Albert Soesman greift das von Steiner betonte Problem,
einen Gedanken in Worte zu kleiden, auf, wenn er schreibt: „Sie kennen sicher auch
auf anderen Gebieten das Problem, dass Sie etwas sagen wollen, dass Sie etwas ganz
klar vor sich sehen, dass Sie die Idee sehr gut greifen können, aber nicht wissen, wel-
che Worte Sie dafür gebrauchen sollen“ (Soesman 1998, 230). Soesman berichtet, dass
im Niederländischen kein Wort für überhaupt existiere, dass jedoch andere Ausdrücke
auf Deutsch kein Äquivalent hätten. Deshalb muss sich der Sprecher bereits hier ent-
scheiden, welche Sprache oder Fremdworte seinem Gedanken am ehesten entsprechen
(vgl. ebd. 229). Ähnlich dem Gedanken des platonischen Reichs der Ideen stellt Soes-
man fest, dass jede Sprache nur je einen Teilaspekt der vollkommenen Idee hinter den
Begriffen vermittle. „Sie müssen die Sprache wegwischen, dann kommen Sie nicht zu
‚Tisch‘ oder ‚tafel‘ oder ‚table‘, sondern zu der oberhalb aller Sprachen verborgenen
Idee“ (ebd. 230). Diese verborgene Idee wird als die Wahrheit derselben gesehen.

Nach Steiner wirkt der Lebenssinn auf den Gedankensinn; indem wir die Polarität
und den Schmerz kennenlernen, entsteht in unserem Geist ein Gefühl für die Wahr-
heit.

2.3.3.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

164

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


„Wir können nun einmal nicht zum Wahrheitsgefühl kommen, […] nicht hinter die
Ideenwelt des anderen gelangen, wenn wir nicht innerlich jemals Schmerzen erlitten
haben. Erst wenn wir mit unserem Lebenssinn gelernt haben, erst körperliche Schmer-
zen zu haben, können wir dies Gefühl, diese Erfahrung auswischen, und dann können
wir Schmerz empfinden, wenn ein anderer nicht die Wahrheit sagt“ (ebd. 233).

Im Entfernten lässt sich aus dieser Interpretation lesen, dass es wichtig ist, im Leben
Geduld zu üben, nicht alles sofort zu bekommen und auch schwierige Etappen zu
meistern. Wenn alles zu leicht gemacht wird, wird der Mensch es schwer haben, sich
mit Dingen zu beschäftigen, die langwierig, mühsam sind und große Aufmerksamkeit
erfordern. Denn auch dies sind Polaritäten; Konzentration und Zerstreuung, Gewin-
nen und Scheitern – wer nur die eine Seite der Medaille kennt, kann diese auch nicht
wirklich schätzen: Sie wird zum Normalfall. Um den Gedanken einer anderen Person
jedoch wirklich aufzunehmen, bedarf es bereits der Fähigkeit des Zuhören-Könnens;
eines Zurücknehmens seiner selbst, um dem anderen Raum zu lassen. Auch dies kann
schon als Schmerz empfunden werden. So gesehen sind Übungen im Bereich des Le-
benssinnes durchaus unterstützend bei der Herausbildung eines Gedankensinnes. Der
Gedankensinn ist der Sinn, der uns dazu bringt, „uns gerade selbst beiseite zu lassen,
um zu erfahren, was ein anderer sagt, was ein anderer meint“ (ebd. 235). Die Fähig-
keit, anderen zuzuhören, wird an Waldorfschulen nicht nur in der Schule im Morgen-
kreis18 oder beim Tagesabschluss19 geübt, sondern auch beim Lesen und im Erzählteil.
Das Lesen ist eine Art Zuhören, der Leser hört dem Autor zu durch Raum und Zeit
und beschäftigt sich mit dessen Ideenwelt. Auch Gedichte haben viel mit dem Gedan-
kensinn zu tun, in ihnen findet sich oft die Essenz eines Gedankens, ein Ausdruck für
ein Gefühl, welches im Leser selbst vielleicht noch sprachlos ruht. Die Eurythmie mit
ihren Laut- und Tonbewegungen könnte sowohl den Wort-als auch den Gedanken-
sinn unterstützen.

Wenn der Gehörsinn vor allem den Aspekt des Lauschens oder Hinhörens her-
vorhebt, er uns Aufschluss über die Beschaffenheit von Materialien, über die Größe
von Räumen, aber auch der Stimmung oder Atmosphäre verschiedener Orte gibt, so
geht der Wortsinn auf eine andere Ebene. Hier geht es um die Bedeutung der Worte,
um den Geist einer Sprache, in welcher jene Worte gesprochen werden. Der Sprach-
sinn gibt die Freiheit, die eigenen Gedanken und Empfindungen in Worte zu kleiden,
während der Gedankensinn das deutlich macht, was im Gegenüber vorgeht. War der
Wortsinn noch ganz auf Ego gerichtet, so ist der Gedankensinn eine Fähigkeit, um Al-
ter wahrnehmen zu können.

„Und ein noch intimeres Verhältnis zur Außenwelt als der Denksinn gibt uns derjeni-
ge Sinn, der es uns möglich macht, mit einem anderen Wesen so zu fühlen, sich eins
zu wissen, dass man es wie sich selbst empfindet. Das ist, wenn man durch das Den-
ken, durch das lebendige Denken, das einem das Wesen zuwendet, das Ich dieses We-
sens wahrnimmt – der Ichsinn“ (Steiner 2004 [2], 104).

18 Ab und zu gibt es morgens eine Runde, in welcher jedes Kind erzählen darf, was z. B. am Wo-
chenende passiert ist. Redebeiträge sind freiwillig, zuhören muss jeder. Manche Kinder erzählen
sehr viel und können hier ein Gefühl dafür entwickeln, wie lange ihre Schulkameraden ihnen
denn ruhig zuhören können. Die Zuhörer üben sich in Geduld.

19 Hier werden die Ereignisse des Schultags noch einmal besprochen, Fragen geklärt und Streitig-
keiten geschlichtet.

2. Die Sinne

165

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Der vierte soziale Sinn, der Ichsinn, geht ganz vom eigenen Selbst weg auf das des an-
deren. Im Wahrnehmen des Ichs eines anderen gipfelt die eigene Wahrnehmung des
Äußeren.

Der Ichsinn

„Wenn wir Menschen gegenüberstehen, dann nehmen wir nicht nur ihre
Gedanken wahr, sondern wir nehmen auch das Ich selber wahr. Und auch
das Ich ist noch nicht wahrgenommen, wenn man bloß die Gedanken
wahrnimmt. Gerade aus demselben Grunde, warum wir abgesondert den
Hörsinn vom Sehsinn statuieren, müssen wir, wenn wir auf die feineren
Gliederungen der menschlichen Organisation eingehen, auch einen beson-
deren Ichsinn, einen Sinn für die Ich-Wahrnehmung statuieren. Indem wir
in das Ich eines andern Menschen wahrnehmend eindringen, gehen wir
am meisten aus uns selber heraus“ (Steiner 2009, 13 f.)

Steiner beschreibt mit diesen Worten eine Fähigkeit, die den Menschen dazu befähigt,
den anderen als Subjekt zu erkennen, als ein anderes Ich, das die Welt von einem an-
deren Standpunkt aus betrachtet, von der Erlebnisform aber mit dem Selbst identisch
ist. Diese Fähigkeit ist auch unter dem Begriff Theory of Mind diskutiert worden.

„Die Wahrnehmung des anderen Ich beruht auf dem Ich-Sinn, […] das Organ der
Wahrnehmung der Iche ist über den ganzen Menschen ausgebreitet und besteht in
einer sehr feinen Substantialität […]. Dieses Ich-Wahrnehmungsorgan ist etwas ganz
anderes als das, was bewirkt, dass ich mein eigenes Ich erlebe. Es ist sogar ein gewalti-
ger Unterschied zwischen dem erleben des eigenen Ich und dem Wahrnehmen des Ich
bei einem anderen. Denn das Wahrnehmen des Ich bei einem anderen ist im wesentli-
chen ein Erkenntnisvorgang […]. Das Erleben des eigenen Ich dagegen ist ein Willens-
vorgang“ (Steiner GA 293, 125).

Jeder Mensch ist in seiner Art besonders, und es besteht bereits ein großer Unter-
schied darin, „ob der eine Mensch etwas sagt, oder ob ein anderer Mensch dasselbe
sagt“ (Soesman 1998, 238). Es sind nicht allein die Worte, die von unseren Mitmen-
schen wahrgenommen werden, sondern auch der Ausdruck der Stimme, die persönli-
che Ausstrahlung und die Erwartungshaltungen20 der Zuhörer. Die erste Einschätzung
eines Gegenübers basiert auf dessen Auftreten; schon ehe eine Person zu Wort kommt,
entscheidet sich, ob sich ihr Gegenüber eher zu ihr hin- oder von ihr abgestoßen fühlt.
Der Ichsinn interpretiert die Signale der anderen Person und gibt eine Einschätzung
zu ihr ab. Sicherlich sind Irrtümer möglich, doch versteckt sich in dieser Fähigkeit ein
Gefühl für Authentizität.21 Der Ichsinn könnte demnach als Tauglichkeitsgespür ver-
standen werden. „Was wir mit dem Ichsinn erfahren können, ist das Rätsel, wer hinter
den Worten, hinter einer Idee steht“ (ebd. 239). Der Ichsinn prüft den anderen auf sei-
ne Authentizität hin, ob er hinter dem, was er sagt, auch wirklich steht. Bei einem
sprichwörtlich blauäugigen Menschen könnte nach dieser Überlegung ein zu wenig

2.3.4.

20 Erwartungshaltungen können entweder auf Vorerfahrungen mit dem Sprecher beruhen, können
aber auch auf Vorurteilen gegenüber einer ganzen Gruppe fußen.

21 Gute Schauspieler zeichnen sich dadurch aus, dass sie authentisch in unterschiedliche Rollen
schlüpfen können und so auch unterschiedlich auf ihre Mitmenschen wirken.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

166

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


entwickelter Ichsinn vorliegen, aber auch bei einer Autismus-Spektrum-Störung oder
einer gering entwickelten sozialen Intuition, einem der Bausteine der Persönlichkeit
nach Davidson, könnte dies vermutet werden. Die anthroposophische Sinneslehre ver-
knüpft jeweils einen der Körpersinne mit einem sozialen Sinn – der Ichsinn verbindet
sich dabei mit dem Tastsinn. Das Körperbild des Menschen entwickelt sich durch sei-
ne Tasterfahrungen, durch die Erfahrung der eigenen Begrenzung (vgl. Schönhammer
2013, 25ff.). Die Waldorfschule ist der Ansicht, dass diese das Selbst hervorbringenden
Tasterfahrungen an bestimmte Materialqualitäten geknüpft sein sollten.

„Alles, dem ein Kind mit Hilfe seines Tastsinns begegnet, baut an den Fundamenten
seiner Existenz. Es ist wirklich nicht dasselbe, ob ein Kind Pullöverchen aus Acryl
oder aus Wolle anhat. Es ist nicht einmal dasselbe, ob das Pullöverchen von Oma ge-
strickt oder maschinell gewirkt ist. […] Selbst wenn das Letztgenannte etwas adretter
aussieht, so ist doch kein Faden seelischer Liebe, kein Faden Wärme hineingestrickt.
Alles was ein Kind tastend erfährt, legt die Grundlage für seinen Ichsinn. Es ist ein
Unterschied, ob ein Kind mit Plastikspielzeug spielt oder ob es mit lebendigem Mate-
rial wie Holz umgeht“ (Soesman 1998, 243).

Um den Ichsinn wirklich entwickeln zu können, braucht das Kind demnach einen
Umgang mit besonderen Materialien; es ist somit nicht nur dem Wunsch der Nachhal-
tigkeit geschuldet, dass die Einrichtung der Waldorfschulen und die Kleidung einiger
Lehrer und Schüler aus Naturprodukten gefertigt sind, sondern steht eine weit größere
Idee dahinter: die Entwicklung eines gesunden Selbst. Festhalten lässt sich, dass die
Anhänger der anthroposophischen Weltanschauung der Meinung sind, dass der Um-
gang mit der materiellen Welt wichtig für die Entwicklung des Menschen ist. Das ist
auch sicher nicht unbegründet, wenn bedacht wird, wie viel Geld in die Forschung zu
den haptischen Qualitäten neuer Gewebe und Stoffe fließt.

Obwohl der Ichsinn nach Steiner mit der Wahrnehmung des anderen Ichs zu tun
hat, tritt dieser andere immer in Bezug zum eigenen Selbst. Soesman formuliert zwei
Probleme, welche er mit dem Ichsinn assoziiert: das Sich-verführen-Lassen durch
Werbung und Schlagzeilen, sich somit selbst im anderen zu verlieren, und das Bedürf-
nis, sein Ego ständig in den Mittelpunkt zu stellen und seine Meinung dauernd durch-
setzen zu wollen. Bereits um die Jahrhundertwende bemerkte der berühmte Soziologe
Georg Simmel eine mit diesem Thema verwandte gesellschaftliche Veränderung am
Individuum (vgl. Simmel 2010). Er beschrieb seine Beobachtungen anhand eines Ver-
gleichs zwischen dem Dorfbewohner und dem Großstädter (moderne Gesellschaft).
Traditionelle Gesellschaften waren in sich überlagernden, konzentrischen Kreisen um
den Einzelnen herum aufgebaut. Als Kind seiner Eltern gehörte der Mensch als Erstes
zu einer Familie, mehrere Familien bildeten ein Dorf, mehrere Dörfer eine Region. In
modernen Gesellschaften überlagern sich diese Kreise, denen ein Individuum ange-
hört, nur mehr zum Teil. Sie bildeten vielmehr eine Schnittmenge, deren einzige ge-
meinsame Menge das Individuum selbst war. Daraus resultierte zum einen ein An-
wachsen der Handlungsfreiheit und Mobilität (freie Berufswahl, Freizeitgestaltung,
politische Orientierung, Musikgeschmack), dafür lockern sich jedoch die lokalen und
konkreten Bande wie zu den Nachbarn oder Eltern (vgl. Rosa et al. 2007, 98 f.). Die
Herausarbeitung der verschiedenen Einflüsse auf das Werden des Individuums kann
bis heute zur Erhellung der Lebenswelt beitragen. Eine dieser Veränderungen betrifft
das hohe Tempo des sozialen Lebens, woraus Simmel die Behauptung ableitete, Groß-
städter seien gezwungen, auf die Dinge, die sie erlebten, zunächst und vor allem mit

2. Die Sinne

167

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


dem Verstand zu reagieren, während Landbewohner auf Erlebnisse zunächst emotio-
nal reagieren würden (vgl. Simmel 2010, 10 f.). Der moderne Mensch pflegt demnach
unpersönliche und anonyme Beziehungen zu seinen Mitmenschen; er interagiert nicht
mehr mit anderen Menschen, sondern mit Trägern von Funktionen oder Rollen. Sim-
mel ist der Ansicht, dass all diese Faktoren zu einer Blasiertheit und Vereinsamung des
Individuums beitragen könnten. „Das Wesen der Blasiertheit ist die Abstumpfung ge-
gen die Unterschiede der Dinge, nicht in dem Sinne, daß sie nicht wahrgenommen
würden, wie von den Stumpfsinnigen, sondern so, daß die Bedeutung und der Wert
der Unterschiede der Dinge und damit der Dinge selbst als nichtig empfunden wird“
(ebd. 15). Wie Simmel darlegt, ist die moderne Gesellschaft zum einen durch eine grö-
ßer werdende Rationalisierung gekennzeichnet: Das Leben der Menschen gestaltet
sich unter Geld- und Zeitperspektive und ist auf eine effiziente Zielerreichung gerich-
tet. Zum anderen zeigt sich eine immer größer werdende Individualisierung, die einer-
seits eine enorme Entscheidungsfreiheit in der Lebensführung bedeutet, andererseits
aber auch pathologisch werden kann, wenn Individualisierung nur mehr Massenkul-
tur erzeugt, in der sich der Einzelne nur noch in der Wahl der von ihm konsumierten
Produkte unterscheidet. Es ist nicht nur das Verhältnis der Menschen zueinander, was
sich durch die Modernisierung verändert, sondern auch in anderen Bereichen zeigen
sich Nachwirkungen. Hier kann die Domestizierung, also das Verhältnis zur Natur
und deren Ressourcen, thematisiert werden, aber auch deren Beherrschbarkeit und
die Zerstörung der Natur als Lebensraum. Die heutigen Heranwachsenden stehen vor
der Aufgabe, mit den Vor- und Nachteilen dieser Entwicklungen umzugehen, im Pro-
zess ihrer Identitätsbildung müssen sie Wege finden, diese Ambivalenzen auszuhalten
und kreativ zu verarbeiten.

Das Leben wird ihnen „einerseits unendlich leicht gemacht, indem Anregungen, Inter-
essen, Ausfüllungen von Zeit und Bewußtsein sich […] von allen Seiten anbieten und
sie wie in einem Strom tragen, in dem es kaum noch einer Schwimmbewegung bedarf.
Andererseits aber setzt sich das Leben doch mehr und mehr aus diesen unpersönli-
chen Inhalten und Darbietungen zusammen, die die eigentliche persönliche Färbung
und Unvergleichlichkeit verdrängen wollen“ (ebd. 24).

Damit sich der Mensch in den Verlockungen der Moderne nicht verliert, wird es im-
mer wichtiger, die Motive zu erkennen, die hinter den Normen und Werten einer Ge-
sellschaft stehen. Erst wenn das Individuum in der Lage ist, soziale Situationen zu be-
werten, kann es sich auch im Geflecht der sich überkreuzenden Rollen entscheiden
und positionieren. Nun ist es fähig, sich im Konkurrenzkampf zu behaupten und seine
Einzigartigkeit unter Beweis zu stellen. „Identitätsbildung in der Spätmoderne ergibt
nur bei oberflächlicher Betrachtung ein Bild postmoderner Beliebigkeit, sondern ist
eine aktive Leistung der Subjekte, die zwar risikoreich ist, aber auch Chancen zu einer
selbstbestimmten Konstruktion erhält“ (Keupp u. a. 2008, 7). Obwohl es durch eine
zunehmende Individualisierungsfreiheit zum Phänomen der Massenkultur kommen
kann, bietet sich durch diese Freiheit, wenn sie schöpferisch genutzt wird, auch die
Möglichkeit einer individuellen Selbsterschaffung.

Eine weitere Sicht auf den Ichsinn findet sich bei Goldman, der in seinen Untersu-
chungen zur Rolle der Frontallappen eine von Julian Jaynes formulierte These aufgriff.
Jaynes ging davon aus, dass die von innen kommenden exekutiven Kommandos des
präfrontalen Kortex dem frühen Menschen als von außen kommende Stimmen er-

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

168

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


schienen seien, die dazu führten, dass diese die Außenwelt als von bestimmenden
Göttern beseelt erlebt hätten (vgl. Goldberg 2002, 46). Es scheint sich demnach um
eine erlernte Fähigkeit zu handeln, zwischen dem mentalen Ich und dem mentalen
Nicht-Ich zu unterscheiden (vgl. ebd. 157). Ein abwesender oder verstorbener anderer
kann als gedankliche Repräsentation im Menschen leben. Die Fähigkeit, diese Stimme
des anderen als einen eigenen, zum Selbst gehörenden Gedanken zu identifizieren und
nicht als Stimme eines Geistes oder Zaubers, der zum Selbst von außen spricht, ist
eine der Fähigkeiten des präfrontalen Kortex. Im Gegensatz zu Steiner bezeichnet
Goldberg diese Fähigkeit der Meinigkeit als Ich-Sinn:

„Der Ich-Sinn ist eine Grundlage unseres geistigen Lebens, und es scheint, als könne
es ohne diese Grundlage keine komplexe Kognition geben. Dennoch weisen die Ergeb-
nisse wissenschaftlicher Forschung darauf hin, dass der Ich-Sinn sich erst zu einem re-
lativ späten Zeitpunkt der Evolution entwickelt hat und mit der Entwicklung der Fron-
tallappen verknüpft ist“ (ebd.).

Auch Kinder erkennen sich im Spiegeltest erst mit etwa zwei Jahren selbst, sie haben
dann erst ein hinreichendes Selbstbewusstsein entwickelt, um sich selbst im anderen
wiederzuerkennen.

„Sowohl die innere Repräsentation des eigenen mentalen Zustands als auch der men-
tale Zustand anderer beruht auf den Frontallappen. Und daher verbinden und verwe-
ben komplexe, koordinierte neurale Verarbeitungsprozesse die mentale Repräsentati-
on des ‚Ichs‘ und des ‚Anderen‘. Der präfrontale Kortex kommt einem neuralen Sub-
strat des sozialen Wesens […] am nächsten“ (ebd.).

Die Fähigkeit, sich eine Theory of Mind des anderen zu bilden, in gewissem Sinne ge-
danklich zum anderen zu werden, steht im engen Verhältnis dazu zu wissen, welche
Gedanken zu einem selbst gehören und wobei es sich um Signale von außen handelt.
Die Aufgabe des präfrontalen Kortex besteht unter anderem eben darin, diese beiden
Datenquellen (innen und außen) zu integrieren. Somit steht die Fähigkeit des Ich-Sin-
nes nach Rudolf Steiner in direktem Zusammenhang mit der Funktion des präfronta-
len Kortex, sich selbst als abgeschlossene Einheit zu empfinden. Der Mensch ist sich
selbst Subjekt und Objekt, kann jedoch andere Subjekte als Gedankenkonstrukt in sein
Selbst integrieren. Erst dadurch, dass er äußere Signale und innere Gedankenwelt als
zu einem Selbst zugehörig integriert, kann er dieses Konzept auch in anderen erken-
nen. Ein wichtiger Punkt ist hierbei der Blick in die Augen, wodurch der andere sich
erst als Selbst offenbart und es zu einem Oszillieren zwischen Anziehung (Sympathie)
und Abstoßung (Antipathie) kommt (vgl. Steiner GA 293,122).

„Das ist das Verhältnis, das besteht, wenn ein Mensch dem anderen, das Ich wahrneh-
mend, gegenübersteht: Hingabe an den Menschen – innerliches Wehren; Hingabe an
den anderen – innerliches Wehren; Sympathie – Antipathie […]. So ist […] die
Hauptsache beim Wahrnehmen des anderen doch der Wille, aber eben gerade der
Wille, wie er sich nicht wachend, sondern schlafend entwickelt; denn wir spinnen fort-
während schlafende Augenblicke in den Wahrnehmungsakt des anderen Ich ein“
(ebd.).

Der schlafende Wille ist damit ein Hineinfühlen in den anderen, er ist Erkenntnis des
anderen, kann aber nicht als Vorstellen bezeichnet werden, da bereits das Wahrneh-
men und Erkennen der Welt als solche bezeichnet wird. Vorstellung baut von der Be-
grifflichkeit auch eher eine Barriere zwischen das Selbst und das vorgestellte Objekt,

2. Die Sinne

169

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


während der hineinträumende Wille eher verdeutlicht, dass die Gedankenwelt des an-
deren zum Teil des eigenen Ichs wird. Im Sinne von George Herbert Mead findet sich
der Mensch als Sozialwesen inmitten einer Spielgemeinschaft in einem gemeinsamen
Wettkampf (game), in welchem es darum geht, ein gemeinsames Ziel zu erreichen.
Während der Kindheit kann dieses Ziel ebenso wie die Rolle der einzelnen Spieler wie
bei einem Fußballspiel klar definiert sein. Da alle hier möglichen Spieler-Rollen mit-
einander in Beziehung stehen, ist es möglich, die Reaktionen in einer beliebigen Ballsi-
tuation im Voraus zu erahnen. Durch die Regeln kennt jeder einzelne Mitspieler die
Haltung der anderen; er kann mental in jede Position hineinschlüpfen und dadurch
die Reaktionen, die ein Spielzug auslöst, voraussehen. Um am Spiel teilnehmen zu
können, muss der Mensch es fertigbringen, die einzelnen Rollen der Teilnehmer in
sich zu organisieren und dadurch einen verallgemeinerten Anderen in Bezug auf eine
Situation entstehen zu lassen (vgl. Mead 1973, 193ff.). Mead unterstreicht, dass jede
Handlung eines anderen Spielers die eigene Handlung beeinflusst, wodurch eine Ein-
heit entsteht, in der jeder frei für sich spielt, diese individuelle Freiheiten jedoch durch
die gemeinsamen Regeln kontrolliert werden.

Der Mensch kann sich somit bereits beim Wettkampfspiel auf zwei Arten bestim-
men: Er reagiert einerseits darauf, wie die anderen auf ihn reagieren, und macht deren
Haltung zu ihm zur Basis seiner Reflexion über sich selbst. Auf der anderen Seite wird
er auch zum Teil dieser Gruppe, mit deren Regeln und Ziele er sich nun identifiziert.
Mead bezeichnet diese beiden Aspekte des Selbst als I (oder Ich) und als Me (oder
ICH):

„Das ‚Ich’ ist die Reaktion des Organismus auf die Haltung anderer; das ‚ICH’ ist
die organisierte Gruppe von Haltungen anderer, die man selbst einnimmt. Die Hal-
tung der anderen bildet das organisierte ‚ICH’, und man reagiert als ein ‚Ich’“ (Mead
1973, 218).

Die Fähigkeit, in sich selbst einen verallgemeinerten Anderen zu erschaffen, die Er-
wartungen und Regeln zu verstehen und sie zu Handlungsmustern des eigenen Han-
delns zu machen, beschreibt auf andere Art die Aufgabe des präfrontalen Kortex. Die
Außenwelt mit den anderen muss zu einem Teil der Innenwelt werden, die ohne das
Gefühl des Zwangs vom Selbst übernommen werden kann. Treten Läsionen in den
Frontallappen auf, wird dieser Teil der Welt oft zum Problem, da die Koordination
zwischen Innen und Außen dadurch in unterschiedlichster Weise beeinträchtigt wird.
Steiners Idee vom göttlichen Ich und vom menschlichen Ich könnte durch die Erkennt-
nisse bezüglich des präfrontalen Kortex verständlicher werden. Interessant wäre die
Frage, ob die Stimulation der Haut Auswirkungen auf die Organisation des Frontal-
lappens hat, wodurch der Tast- und der Ich-Sinn auch in eine physikalische Verbin-
dung treten würden.

Das Zusammenwirken der Sinne

Einen ersten Versuch, seinen Zuhörern die Anthroposophie verständlich zu machen,
sieht Steiner darin, die Sinne des Menschen von einem geistigen Standpunkt zu be-
trachten. Steiner geht zunächst von zehn, später von zwölf Sinnen aus. Martin Errenst
fasst diese Aufgabe der Sinneslehre für die Anthroposophie in folgende Worte:

3.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

170

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


„Die Sinne haben also gleichsam zwei Seiten: Sie zeigen uns die Dinge der materiellen
Welt, durch die ihnen eigenen Qualitäten sind sie aber zugleich Zeugen einer geistigen
Welt. Damit ist die Untersuchung der Sinne und ihrer Qualitäten schon ein erster
Schritt zu einer Erkenntnis der geistigen Welt“ (Errenst o. J., 9).

Nach Steiner wohnt den Sinnen damit auch eine erkenntnistheoretische Komponente
inne, eine Möglichkeit, das Göttliche im Menschen wahrzunehmen. So ist der Ge-
ruchssinn mit einem mythischen Eins-Sein mit Gott, der Tastsinn mit einem Durch-
drungen-Sein mit dem Gottgefühl verknüpft. Durch den Gleichgewichtssinn erlebt
der Mensch innere Ruhe und fühlt sich als geistiges Wesen, durch den Bewegungssinn
erlebt er sein seelisches Wesen, und der Lebenssinn vermittelt Behaglichkeit (Steiner
2004, 147ff.). Die restlichen sieben Sinne verbindet Steiner mit den Erkenntnisformen
Imagination, Inspiration und Intuition (vgl. ebd. 137ff.). Diese stehen, wie bereits dar-
gestellt, in Zusammenhang mit den verschiedenen Wesensgliedern des Menschen.

„So wie der Lebenssinn also auf eine Wirkung des erst zukünftig auszubildenden geis-
tigen Wesensgliedes, den Geistesmenschen, zurückgeht, so der Bewegungssinn auf
den Lebensgeist und der Gleichgewichtssinn auf das Geistselbst […]. Die mittleren
Sinne, Geruchssinn, Geschmackssinn und Sehsinn gehen auf eine Wirkung der See-
lenglieder Bewusstseins-, Verstandes- und Empfindungsseele – und der Wärmesinn
auf eine Wirkung des Empfindungsleibes zurück. Hörsinn, Sprachsinn, Begriffssinn
kann die Menschenwesenheit nicht aus ihren Kräften allein hervorbringen, Engelwe-
senheiten sind hier wirksam“ (Errenst o. J., 14).

Die Sinneslehre kann damit so betrachtet werden, dass sie die Grundlage für das Ver-
ständnis der Anthroposophie bildet, kann jedoch ebenso hinsichtlich ihrer Bedeutung
in der Praxis der anthroposophischen Pädagogik untersucht werden. Seit nunmehr
fast einem Jahrhundert versucht diese Pädagogik, die Sinne ins Zentrum ihrer Bemü-
hungen zu stellen, wobei jedoch nicht nur die Qualitäten gefördert werden, welche of-
fensichtlich mit dem jeweiligen Sinn zu tun haben, sondern, da sie ganzheitlich zu se-
hen sind, auch eine Wirkung auf die kognitiven, emotionalen und sozialen Fähigkei-
ten mitberücksichtigt werden. Rudolf Steiner erklärte bereits 1922, dass die Erlebnisse,
welche das Kind am Bewegungs- und Gleichgewichtssinn machen kann, die Grundla-
ge für die Ausbildung seines mathematischen Denkens bildeten (vgl. Steiner GA 81).
Dieses Zusammenwirken zwischen den Sinnen und den kognitiven oder emotionalen
Fähigkeiten wurde bereits in den 1970er-Jahren von Jean Ayres untersucht. Ihre Er-
gebnisse hat sie sowohl in Fachbüchern als auch in Büchern für betroffene Eltern fest-
gehalten, welche bis heute immer wieder neu erscheinen. Ayres untersuchte die Rolle
der sinnlichen Erfahrung für die Entwicklung des Gehirns, wobei ihr besonders das
Zusammenspiel der einzelnen Sinne wichtig erschien.

Schon lange vor der Geburt entwickeln sich beim Menschen seine Sinnesorgane.
Eine der frühesten Erfahrungen, die das Kind im Mutterleib macht und welche als Ge-
samteindruck auf es wirken, betrifft den Gleichgewichtssinn und die Wirkung der
Schwerkraft (vgl. Ayres 2002, 9). Die Koordination unterschiedlicher Wahrnehmung
und die Anpassung des Verhaltens an einen eintreffenden Reiz helfen dem Kind dabei,
sich in der Welt zurechtzufinden. Jedoch können wir uns nur „an eine bestimmte Si-
tuation anpassen, wenn unser Gehirn weiß, wie die augenblickliche Situation ist“
(ebd. 22). Die durch die Sinnesorgane eintreffenden Informationen müssen zu einem
Gesamtbild zusammengefasst werden. Dieser Vorgang wird als sensorische Integration
bezeichnet. Eine gute Integration aller eintreffenden Signale führt zu dem Gefühl, sich

3. Das Zusammenwirken der Sinne

171

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


in der Welt und in seinem Körper wohlzufühlen. Ayres stellte fest, dass bereits im ers-
ten Monat nach der Geburt Berührungsempfindungen wichtig für die emotionale Be-
friedigung sind. Das Berührtwerden ist sowohl für die Hirnentwicklung bedeutend als
auch für die Bindung an die Bezugspersonen. „Empfindungen, die das Kind glücklich
machen, fördern seine Wahrnehmungsintegration“ (ebd. 27). Das Kind sollte sich ru-
hig und geborgen fühlen, damit die im Organismus stattfinden Prozesse nach und
nach eingeleitet werden. Zu viele sensorische Inputs können das Gehirn überfordern
oder werden vom Kind einfach ausgeblendet, eine reizarme Umgebung bietet oft zu
wenig Möglichkeiten an, um an der Umwelt zu wachsen.

Bereits ab dem zweiten Monat übt sich der Säugling darin, seine Augen- und Na-
ckenmuskulatur zu kontrollieren und stabil zu halten. Ohne diese Fähigkeit würde es
ihm später nicht möglich sein, Gegenstände klar wahrzunehmen; sie wären ver-
schwommen und würden hin und her wackeln wie Bilder, die mit einer Handkamera
gefilmt wurden (vgl. ebd. 30). Ungefähr nach einem halben Jahr beginnt das Kind, sei-
ne Handlungen willentlich zu planen. Jede neue Spielaktivität erfordert viel Konzen-
tration, bringt aber auch ein immer besseres Zusammenwirken der einzelnen Sinnes-
organe mit sich. Nach mehrmaligem Üben werden die Bewegungen routinierter und
zur Gewohnheit, zu einer erworbenen Geschicklichkeit.

„Sobald eine Geschicklichkeit erst einmal erlernt wurde, benötigt sie kein weiteres mo-
torisches Planen und keine Aufmerksamkeit mehr. Geschicklichkeiten sind überall in
die Handlungen des Gehirns integriert, und sie tauchen spontan wieder auf “
(ebd. 163).

Im Laufe unseres Lebens erwerben wir eine ganze Menge jener Fähigkeiten; erst wenn
der Vollzug einer Handlung zur Geschicklichkeit geworden ist, kann davon gespro-
chen werden, dass etwas tatsächlich beherrscht werde (beispielsweise das Autofahren,
Lesen oder Stricken). Etwa um die gleiche Zeit beginnt das Kind, nun auch sich selbst-
ständig fortzubewegen. Es erlebt sich immer mehr als unabhängiges Wesen und lernt
durch seine Erkundigungen im Raum, Distanzen zwischen sich und den Objekten sei-
ner Umwelt abzuschätzen. „Ein Kind, das in diesem Alter Schwierigkeiten hat, die
Eindrücke des Krabbelns und Kriechens zu verarbeiten, kann es später schwer haben,
Abstände und Größen von Gegenständen abzuschätzen“ (ebd. 35). Durch das Krab-
beln werden auch die Augenmuskeln trainiert. Das Kind fixiert die Gegenstände, auf
die es sich zubewegt, dadurch übt sich das Auge in Nah- und Fernsicht (vgl. Blomberg
2012, 187ff.). Die Fähigkeit, den Blick zu kontrollieren, ist eine wichtige Vorausset-
zung zur Entwicklung der Lesekompetenz: Stellt sich das Auge zu langsam auf eine
neue Entfernung ein, kann es beim Kind zu Problemen beim Abschreiben von der Ta-
fel kommen; auch beim Lesen auftretende Müdigkeit, Augenreizungen oder Kopf-
schmerzen können ein Hinweis auf Augenprobleme sein. Gerade das Lesen verlangt
eine sehr komplexe Wahrnehmungsverarbeitung: Augen, Halsmuskulatur und Gleich-
gewichtssinn müssen hierfür zusammenarbeiten können (vgl. Ayres 2002, 9). Eine
weitere sehr wichtige Fähigkeit, die in diesem Alter in Erscheinung tritt, ist die der
Objektpermanenz. Das Kind kann sich mittlerweile vorstellen, dass ein Gegenstand,
den es gerade nicht sieht, noch da ist. Er bleibt ihm im Gedächtnis. Diese Befähigung
ist nach Rudolf Steiner charakteristisch für den Menschen. Ohne die Erinnerung an
etwas wäre es nicht möglich, uns selbst als Konstante in einer Geschichte wahrzuneh-
men. Steiner verbindet dieses konstante Selbstgefühl mit dem Gleichgewichtssinn, er

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

172

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


bringt das Selbst durch Raum und Zeit hindurch ins Gleichgewicht, in eine innere
Harmonie (vgl. Aeppli 1996, 108). Diese Eigenschaft fand auch Eingang in die Selbst-
modell-Theorie von Thomas Metzinger, der sie als Selbstheit oder präreflexive Selbst-
vertrautheit beschrieb.

Ayres hat festgestellt, dass es immer wieder Kinder gibt, die Schwierigkeiten mit
ihrer sensorischen Integration haben. Als Schüler sind sie eher langsame Lerner und
scheitern trotz einer normalen Intelligenz oft an den gestellten Aufgaben. Diesen Kin-
dern ist wenig mit einem klassischen Nachhilfeunterricht gedient, da ihr Problem in
der Integration ihrer sinnlichen Eindrücke liegt. Eine Förderung in diesem Bereich
könnte ihr Leben, was Zufriedenheit und Bildungschancen anbelangt, deutlich verbes-
sern. Die Erfahrung, dass sie bei Aufgaben scheitern, welche andere spielend meistern,
wird sich nicht positiv auf ihr Selbstwertgefühl auswirken. Ihr neuronales Beloh-
nungssystem kann sich so weit verändern, dass die richtige Vorhersage eines Misser-
folgs als Erfolg bewertet und belohnt wird. In diesem Fall wird die Motivation, sich
anzustrengen, immer geringer werden, wodurch sich ihre Lage immer mehr ver-
schlechtert (vgl. Hüther 2012 [2]; Spitzer 2012). Diese Kinder sind nach Ayres bereits
im Kleinkindalter daran zu erkennen, dass sie weniger geschickt spielen und kein al-
tersentsprechendes Spielzeug wählen, sondern Spielsachen für jüngere Kinder bevor-
zugen, die ein geringeres Maß an Feinarbeit verlangen. Auch ist die Sprachentwick-
lung dieser Kinder oft verzögert, da das vestibuläre System einen großen Einfluss auf
die Entwicklung vom evolutionär jüngeren auditiven und visuellen System hatte. „Das
ist auch einer der Gründe, warum eine Behandlung, die sich mit vestibulären Stimu-
lierungen befasst, zur Verbesserung von Sprache und Lesen beitragen kann“ (Ayres
2002, 130). Eine Möglichkeit, die sensorische Integration zu prüfen, besteht in der Be-
obachtung des postrotatorischen Nystagmus, der schnellen Augenbewegung, nachdem
das Kind mehrfach auf einem Stuhl gedreht wurde. Die Phase der Augenanpassung,
nachdem die Drehung gestoppt wurde, gibt Aufschluss über die Verarbeitung vestibu-
lärer Reize. Ist der Nystagmus zu lang, kann infolge eines Mangels an hemmenden
Kräften eine Überempfindlichkeit vorliegen; ist er zu kurz oder gar nicht vorhanden,
so weist dies meist darauf hin, dass die vestibulären Kerne im Hirnstamm unzurei-
chende Informationen bekommen oder diese nicht ausgewertet werden können (vgl.
Ayres 2002, 124 f.). „Wenn der vom Gleichgewichtsorgan ausgehende Nervenimpuls
keinen Einfluss auf die Augenmuskeln besitzt, kann man annehmen, dass wahrschein-
lich auch keine ausreichenden Einflüsse auf die Verarbeitungsprozesse für gutes Hören
und Sehen erstellt werden“ (Ayres 2002, 125). Heute arbeiten viele unterschiedliche
Bereiche mit diesen Forschungsergebnissen (vgl. u. a. Eliot 2012, Holle 2011, Nacke
2010).

Eine Institution, welche sich auf in ihrer Arbeit auf die Angaben Steiners beruft,
ist das Bernard-Lievegoed-Institut in Hamburg, welches eine Therapie für Kindern
entwickelt hat, die Einseitigkeiten und Schwächen in der Entwicklung der basalen
Körpersinne auszugleichen versucht. Dieser Aspekt, so die Philosophie des Instituts,
habe einen großen Einfluss auf die gesamte motorische, emotionale, soziale und ko-
gnitive Entwicklung des Kindes und könne viele Verhaltensauffälligkeiten mit erklären
(vgl. Bernard-Lievegoed-Institut 2014). Das Institut arbeitet unter anderem auch mit
autistischen Kindern, bei welchen durch besondere Tasterfahrungen der Ich-Sinn ge-
stärkt werden soll. Eine weitere Wechselwirkung beschreibt der renommierte Profes-
sor Christian Rittelmeyer in seinem Buch Pädagogische Anthropologie des Leibes, in-

3. Das Zusammenwirken der Sinne

173

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


dem er den Zusammenhang aufzeigt zwischen dem Raumerleben und dem Lernen
von Zeichen (Buchstaben, Zahlen). Ohne ein Gefühl dafür, was links und was rechts,
oben oder unten ist, wird ein Kind Schwierigkeiten damit haben, Worte und Zahlen
von der Tafel abzuschreiben, denn eine Zahl wie die 41 zeichnet sich nicht durch ihre
Ziffern aus, sondern durch deren räumliche Stellung zueinander (vgl. Rittelmeyer
2002, 56). Die heute zum Teil umstrittene Lese- und Schreibschwierigkeit Legasthenie
könnte somit auch auf ein unzureichendes Raumerleben zurückzuführen sein. Ein
Unterricht, der ein großes Maß an solchen Erfahrungsmöglichkeiten mit einplant,
dürfte den Kindern helfen, deren Probleme sich durch solche Merkmale ergeben.

Rudolf Steiner hat weniger eine neue Aufzählung der Sinne entworfen als eher
eine Möglichkeit aufgezeigt, auf unterschiedliche Weise an psychischen Problemen zu
arbeiten, die sich auf das Soziale und Kognitive auswirken können. Körper und Psyche
werden so als Einheit aufgefasst, die nicht in zwei unabhängige Teilgebiete aufgespal-
ten werden kann. „In der heutigen (neurokognitiven) Wahrnehmungsforschung und
Wahrnehmungstheorie stehen Begriffe wie Sensomotorik (sensorimotor processes),
Embodiment (embodied cognition) und gelegentlich auch enaktives Wahrnehmen (en-
active perception) für ein umfassendes Verständnis der Sinne“ (Schönhammer
2009,13).

Im Folgenden wird diese Vorstellung der Sinne unter der Einbeziehung des Em-
bodiment-Konzepts untersucht. Unabhängig von der anthroposophischen Weltan-
schauung sollten die Ideen Steiners durch die Einbeziehung des Körpers ernsthaft be-
trachtet werden. Die Waldorfpädagogik arbeitet mit der Vorstellung der Inkarnation,
also eines allmählichen Erschließens des Körpers, in welchem sowohl kognitive als
auch emotionale Aspekte mitberücksichtigt werden. Dieser Gedanke eröffnet einen
speziellen Umgang mit den Problemen der Schüler, welcher in der Praxis der Waldorf-
schulen bereits seit fast 100 Jahren erfolgreich Anwendung finden.

Die Erlebnisqualitäten der Sinne sowie die Möglichkeiten, in den jeweiligen Berei-
chen fördernd tätig zu werden, werden abschließend tabellarisch zusammengefasst.
Anschließend wird auf die praktische Bedeutung des Zusammenspiels der oberen und
unteren Sinne hingewiesen, was im dritten Teil dieser Arbeit weiter thematisiert wer-
den wird.

Zu den willensverwandten Körper-Sinnen zählen der Tastsinn, die viszerale Sen-
sibilität (Lebenssinn), die Propriozeption (Bewegungssinn) und der vestibuläre Sinn
(Gleichgewichtssinn).
 Erschließung des eigenen Körpers als Grundlage für Selbstbewusstsein, Sicher-

heitsgefühl, Motivation und Neugierde auf die Welt

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

174

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Tastsinn Lebenssinn Eigenbewegungssinn Gleichgewichtssinn

Abgrenzung nach
außen. Hände als
Werkzeug zum
Ertasten vom ei-
genen und frem-
den Körper oder
von verschiede-
nen Materialien.
Erkennen durch
Ertasten

Polarität: Ruhe/
Bewegung, Kälte/
Wärme  auch
im Märchen. Da-
durch soll eine
Vorbereitung und
Umgangs-mög-
lichkeit für die
Wechselseitigkeit
des Lebens ge-
schaffen werden

Physische Grundlage
für Körper- und
Selbstbild, Zielset-
zung (Sport, Spiel-
turnen, Reigen,
Theater, Eurythmie)

Die Erde erleben, sich
von ihrer Schwere lö-
sen können, eigen-
ständig werden, Ver-
trauen, Orientierung
behalten, Raumerfah-
rung (balancieren,
rückwärtsgehen, sprin-
gen …)

Schöne Materia-
lien (Holz, Wolle,
Seide)  Quali-
tät der Objekt-
welt
Körperkontakt zu
anderen Kindern
(Märchenstunde,
Finderspiele, Rei-
gen)

Polaritäten erleben
(warm/kalt, hung-
rig/satt, müde/
ausgeruht)
Die Kraft des Kör-
pers spüren, sich
anstrengen
Körpersensationen
wahrnehmen
(Hunger, Schmerz,
Gefühle)

Geschicklichkeit
(motorische Fähig-
keiten)  puzzeln,
basteln, Fingerpup-
pen …
Herzschlag und At-
mung als rhythmi-
sche Bewegung des
Körpers
Sich Ziele setzen ler-
nen, diese verfolgen

Waagerechte/ Senk-
rechte in sich spüren
Gefühl für die Schwer-
kraft (balancieren,
schaukeln, klettern,
Grounding)
Aufmerksamkeit, im
Jetzt verankert sein

Die gefühlsverwanden Welt-Sinne werden gebildet aus den beiden chemischen Sin-
nen (riechen, schmecken), dem Sehen und der Temperaturempfindung.
 Erschließung der Welt: Fragen entwickeln, Staunen, Experimentierfreudigkeit,

die Welt gestalten wollen

Geruchssinn Geschmackssinn Sehsinn Wärmesinn

Naturerfahrung,
die Welt in sich
hineinströmen las-
sen, Moral, Intuiti-
on
 Was ist gut, was
schlecht?

Einen differenzier-
ten Geschmack ent-
wickeln: die innere
Qualität der Welt
wahrnehmen
 Unterscheiden
zwischen gesund/
ungesund

Aufmerksamkeit,
Konzentration,
Gedächtnis, innere
Bilder entstehen
lassen, Formen
und Farben wahr-
nehmen und auf
sich wirken lassen

Eigenwärme der Din-
ge, Leitfähigkeit, Iso-
lation (Kleidung, Fet-
te)
Geduld üben, Verän-
derung bemerken,
warm werden mit an-
deren

3. Das Zusammenwirken der Sinne

175

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Gerüche der Um-
gebung wahrneh-
men und benen-
nen (Blumen,
Zweige, Bienen-
wachs …)

Zubereiten von Le-
bensmitteln, kochen
für sich und andere

Bild und Text von
der Tafel ins Heft
übertragen, Ge-
staltung der Räu-
me durch den Er-
wachsenen

Wärme abgeben: Die
Holzflöte kann vor
dem Spielen in den
Händen erwärmt
werden.
Gemeinsam Wärme
erzeugen (Bewegung
im Unterricht)

Die vorstellungsverwandten sozialen Sinne (Empathie) setzen sich zusammen aus
dem Hören/Lauschen (Hörsinn), dem Gefühl für den Tonfall und die Bedeutungsnu-
ancen der Sprache (Sprachsinn), der Fähigkeit, Gedanken in Worte fassen zu können,
der Gedankenklarheit und dem Erleben innerer Bilder (Gedankensinn) sowie aus der
Begabung, eine Theory of Mind bilden zu können, sich also in den anderen hineinzu-
versetzen und seinen Blickwinkel zu übernehmen (Ich-Sinn).
 Den anderen als Gegenüber wahrnehmen, Mitgefühl, Gefühle ausdrücken,

Eloquenz, sich selbst erkennen im anderen

Gehörsinn Sprachsinn Gedankensinn Ich-Sinn

Konzentration,
Stimmungen spü-
ren, Aufmerksam-
keit, lauschen

Wortbedeutungen
im Kontext verste-
hen, Tonfall, etwas
mitteilen können,
Gestik

Gedanken und Fra-
gen entwickeln, Ge-
setze erkennen
Eigene Gedanken
in Worte formulie-
ren und die Gedan-
ken anderer erfas-
sen
Neuen Ideen gegen-
über aufgeschlossen
sein

Den anderen als
dem eigenen Selbst
gleichwertiges emp-
finden
Theorie of Mind bil-
den
Empathie

Tägliches Erzählen
von Geschichten
Hör-Memory, Ge-
räusche erraten

Vom Tonfall auf
den Kontext schlie-
ßen
Unterhaltung nur
durch Tonfall in
Fantasiesprache

Aufsätze schreiben
Nacherzählungen
des Unterrichts-
stoffs

Gruppenarbeit,
Mannschaftssport,
Projekte, Theater,
Eurythmie

Durch den Tastsinn kann der Ich-Sinn gefördert werden:
Über die Tasterfahrungen der Haut bildet sich der Mensch ein Körperbild, legt die
leiblichen Grenzen seines Ichs fest. Erst durch das Erleben jener Grenzen, dem Gefühl,
das etwas zu einem selbst oder zur Umwelt gehört, kann ein Kind seine Mitmenschen
als andere erkennen. Dass jene anderen in ihrem Wesen dem Selbst ähneln, ist dann
eine aus dieser Subjekt-Objekt-Erfahrung resultierende Feststellung. Aus diesem
Grund wird die Welt des Kindes zunächst als belebter beschrieben, als sie sein müsste.

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

176

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Je deutlicher das Kind seine Gegenüber als ihm gleich empfindet, umso eher lernt es,
sich in diese hineinzuversetzen und mitzufühlen.
 gegen Ängstlichkeit, für Selbstbewusstsein
Durch den Lebenssinn kann der Gedankensinn gefördert werden:
Die viszerale Sensibilität gibt Auskunft über innere Zustände. Über diese ist sich der
Mensch gewiss. Die gleiche Gewissheit hat er bezüglich seiner eigenen Gedanken.
Durch das Wahrnehmen der inneren Zustände kann sich das Kind darin üben, Reize
aus seiner Innenwelt durch die Sprache in einen sozialen Raum zu transportieren. Je
besser es sich kennt, umso leichter wird es ihm fallen, andere zu verstehen. Um einen
komplexen Gedanken zu verstehen, muss dieser verinnerlicht werden. Der Lebenssinn
hilft durch das Wahrnehmen von Polaritäten, das Innere und das Äußere miteinander
zu verbinden.
 gegen Unruhe, für Geborgenheit
Durch den Bewegungssinn kann der Sprachsinn gefördert werden:
Die Sprachmelodie und der Tonfall sind die von der Wortbedeutung unabhängigen
Möglichkeiten, einen Sinn auszudrücken. Sie werden vom Kind bereits verstanden,
ehe es die Worte begreift. Darüber hinaus hilft die Bewegung bei der Myelinisierung
des Gehirns, wodurch sie die Leitfähigkeit der Neuronen erhöht und komplexe Vor-
gänge wie Sprache erst möglich werden. Worte und Gesten werden deshalb aneinan-
der gebunden, sei es durch eine lebendige Körpersprache oder durch rhythmische Be-
wegungen, die das Sprechen begleiten.
 gegen Traurigkeit und Grübeln, für Mut, auf Aufgaben zuzugehen
Durch den Gleichgewichtssinn kann auf den Hörsinn gewirkt werden:
Hinhören auf andere erfordert Aufmerksamkeit und Konzentration. Das Lauschen auf
Musik kann den Menschen auch innerlich bewegen, ihn mitschwingen lassen wie ein
Pendel.
 gegen Fremdheit und Angst, für Sicherheit und Bewusstheit/ Achtsamkeit
Die restlichen vier Sinne können durch eine reiche visuelle, olfaktorische und gustato-
rische Umgebung gefördert werden. Dazu kann viel Wert auf ansprechende Farben
und gute Lichtverhältnisse gelegt werden, gleichzeitig müssen der Jahreszeit entspre-
chende Pflanzen Teil der Zimmergestaltung sein.
 Das in Waldorfschulen oft gepflegte gemeinsame Essen kann als Fördermaßnahme für
die Welt-Sinne gesehen werden, da sich hier die Wärme der Speisen, ihr Aussehen, der
Geschmack und Geruch miteinander verbinden.

3. Das Zusammenwirken der Sinne

177

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

In Teil I wurde das anthroposophische Weltbild so aufgeschlüsselt, dass sich die Aus-
wirkungen zeigten, welche als mit einer jeweiligen Idee verknüpft betrachtet werden
müssen. Der physische Leib ist im anthroposophischen Verständnis die Erlebnisform,
in der der Mensch auf der Erde Erfahrungen sammeln kann. Als Leib wurde der
Mensch in Teil II zum sinnlichen Wesen, welches über die Wahrnehmung in eine Be-
ziehung zur Umwelt treten kann. Diese setzte sich in ihm über emotionale Bewertun-
gen, Gefühle, Intentionen, Wünsche und das Denken fort. In diesem dritten Teil wird
der Mensch innerhalb seiner Lebenswelt betrachtet. Der Unterricht bildet den Blick-
winkel, unter dem die bisher vorgestellten Erkenntnisse interpretiert werden. Dabei
wird davon ausgegangen, dass sich die Erfahrungen, die ein Mensch macht, körperlich
manifestieren und dass sich die Erlebnisse des Körpers wiederum in seiner Psyche
wiederspiegeln. Das kognitive Lernen, das soziale Miteinander, die Gesundheit und
die Rolle der physischen Bewegung sollen dabei miteinander in Bezug gesetzt werden.
Als Einstieg wird zunächst der konkrete Unterrichtsaufbau an Waldorfschulen darge-
stellt. Anschließend werden einzelne Aspekte herausgehoben und in ihrer Wirkung
genauer analysiert.

Als Voraussetzung für diese Betrachtung wird geltend gemacht, dass Rudolf Stei-
ner die Waldorfschule als Methodenschule konzipiert hat, in welcher die Anthroposo-
phie allein das Wie definiert, sich jedoch nicht auf spezifische Inhalte fixiert (vgl. GA
311, 141). Obwohl durch die anthroposophische Menschenkunde in etwa festgelegt
wird, was als Stoff in bestimmten Altersgruppen angeboten wird, muss dieses Angebot
veränderbar sein, muss sich an unterschiedliche Länder und Zeiten anpassen können.
Die Kinder sollen nicht in eine besondere anthroposophische Gemeinschaft hineinge-
stellt werden, sondern sollen Teil ihrer Kultur werden. Steiner antwortet auf die Frage,
ob in englischen Waldorfschulen Hockey und Kricket gespielt werden soll, folgender-
maßen:

„Es ist durchaus nicht die Absicht der Waldorfschul-Methode, diese Dinge zu unter-
drücken. Sie können schon betrieben werden, einfach weil sie im englischen Leben
eine große Rolle spielen und das Kind ins Leben hineinwachsen soll. Nur soll man sich
nicht der Illusion hingeben, dass das eine andre Bedeutung hat als eben diese, dass
man das Kind nicht weltfremd machen soll. Zu glauben, dass Sport für die Entwicke-
lung einen furchtbar großen Wert hat, das ist ein Irrtum. Er hat nicht den großen Wert
für die Entwickelung; er hat nur einen Wert, weil er eben eine beliebte Mode ist, und
man soll durchaus das Kind nicht zum Weltfremdling machen und es von allen Mo-
den ausschließen. Man liebt Sport in England, also soll man das Kind auch in den
Sport einführen“ (Steiner 2000, 139, GA 311).

Diese Auffassung Steiners könnte es ermöglichen, dass die Inhalte des Lehrplans in
Zukunft offener für Veränderungen werden, dass neue naturwissenschaftliche Theori-
en oder die Chancen und Gefahren einer mediatisierten Welt nicht länger als Bedro-
hung eines festgelegten Reifeprozesses gesehen werden. Wenn also allein auf die Me-

III. 

179

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


thode eingegangen wird und diese in Bezug auf die organischen Entwicklungspoten-
ziale hin betrachtet wird, können nach Ansicht der Autorin Strukturen ausgemacht
werden, die formal ein großes Potenzial aufweisen.

Durch die Analyse der unterschiedlichen Unterrichtsteile kann es vorkommen,
dass verschiedene Praktiken mehrfach beleuchtet werden, da nicht nur von einem,
sondern von mehreren Effekten ausgegangen wird. Diese Herangehensweise wird es
erlauben, einen Bezug zwischen der Unterrichtspraxis und den reziproken Mind-Body-
Mechanismen deutlich zu machen und am Ende zu erkennen, welche Auswirkungen
der Waldorfunterricht auf die Entwicklung des Kindes haben kann.

Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau

Alle Jahre wieder müssen Familien sich die Frage stellen, in welcher Schule ihr Kind
am besten aufgehoben ist. Disziplin steht gegen Spaß, und staatliche Schulen werden
mit privaten Einrichtungen verglichen. Gleichzeitig muss abgewogen werden, ob der
Fokus des Unterrichts eher auf die Naturwissenschaften, die Sprachen oder die Kunst
gelegt werden sollte. Erstere haben besonders durch die PISA-Studie den Ruf, dass sie
unerlässlich sind für den internationalen Arbeitsmarkt der modernen Gesellschaft,
aber auch das Beherrschen vieler Sprachen und die damit einhergehende kulturelle
Bildung scheinen in einer globalisierten Welt eine lohnende Investition zu sein. Kunst
wiederum spricht jene Menschen an, die davon ausgehen, dass es wichtig ist, sich
selbst zu finden, eine starke Persönlichkeit auszubilden, die sich dann individuell
ihren Platz in der Gesellschaft erarbeiten kann. Letztere werfen den Vertretern der an-
deren Richtungen vor, Gefangene einer Denk-Maschinerie zu sein, während die Befür-
worter des Individualisierungsgedankens nicht selten als unrealistische Träumer dar-
gestellt werden. Da ist es nicht verwunderlich, dass viele Eltern in ihren Bemühungen
um die richtige Entscheidung im Leben ihres Kindes auf die Waldorfschulen treffen:
Privatschulen mit einem individuell angepassten Beitragssatz, individueller Förde-
rung, einer festen Bezugsperson über acht Jahre, künstlerischer Tätigkeit, welche in
den Unterricht mit eingeflochten wird, das Erlernen zweier Fremdsprachen1 ab der
ersten Klasse, verschiedene längere Praktika und nicht zuletzt die Möglichkeit, alle
staatlich anerkannten Bildungsabschüsse zu machen, auch ohne dass sich bereits in
der vierten Klasse entscheidet, welchen Weg das Kind gehen sollte.

Die Waldorfpädagogik hat sich zur Aufgabe gesetzt, auf den ganzen Menschen
einzugehen, den Kopfmenschen (Vergangenheit) mit dem Gliedmaßenmensch (Zu-
kunft) in der Brust (Gegenwart) zusammenwachsen zu lassen (vgl. Steiner GA 293,
146ff.). Dieser Prozess passiert nicht ohne Anstrengung. Die Brücke zwischen Denken
und Wollen muss für Steiner über die seelischen Qualitäten geschlagen werden, sonst
fehle dem Menschen die Einheit, er werde gewissermaßen zu einem Kopffüßler, zu je-
mandem, der nicht Herr seiner selbst sei. Den ganzen Menschen zu bilden, bedeutet
ebenfalls, sich seiner Umwelt bewusst zu werden; Räumlichkeiten, Tagesablauf und
Mitmenschen müssen mit berücksichtigt werden. Die Welt besteht nicht aus der

1.

1 Waldorfschulen bieten neben Englisch noch Französisch oder Russisch an. Welche dieser letzten
beiden Sprachen gewählt wird, hängt von der Schule ab, dabei steht es den Kindern oft frei, ab der
neunten Klasse Russisch zugunsten von Französisch fallen zu lassen.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

180

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Wahrnehmung von sinnlichen Eindrücken, die sich aus der Addition ihrer Einzelhei-
ten ergibt, sondern aus einem Gesamteindruck, welcher durch das Subjekt anhand sei-
ner bisherigen Erfahrung mit Bedeutung belegt wird (vgl. Baumgart 2001, 169). Damit
besteht sie aus mindestens zwei Komponenten, der sinnlichen Umwelt, die auf das
Subjekt wirkt, und der sozial-psychischen Innenwelt, welche bestimmt, auf welche Art
Ereignisse wahrgenommen und bewertet werden. Wie der Betreffende in einer gege-
benen Situation reagiert, hängt somit nicht nur von der Situation selbst oder den be-
teiligten Akteuren ab, wichtig sind vielmehr auch die kognitiven Fähigkeiten des Indi-
viduums, seine Gefühle, Bedürfnisse und Ziele, aber auch alle Erfahrungen, die es bis-
her in der Welt gemacht hat. Verhalten ist aus der Gesamtsituation eines Menschen zu
erklären, aus „seiner psychologischen und räumlich-sozialen Umwelt“ (ebd. 173). Zu
Letzterem gehört auch das, was von Otto Friedrich Bollnow als pädagogische Atmo-
sphäre beschrieben wurde, als herrschende Stimmung, die gestaltet werden kann (vgl.
Bollnow 2001). Kurt Lewin spricht davon, dass die psychologische Atmosphäre, wel-
che genau analysiert werden muss, recht gut durch Begriffe wie Freundlichkeit, Bewe-
gungsfreiraum oder Sicherheit beschrieben werden kann. Der Waldorfunterricht wird
nun auf diese Eigenschaften hin geprüft, die keine unerheblichen Faktoren für das
Lernen darstellen.

Eine Beschreibung des Tagesablaufs

An der Beschreibung einer konkreten Schule soll die Atmosphäre, welche durch die
verschiedenen beschriebenen Praktiken erzeugt wird, veranschaulicht werden:

Eine Schule in Westdeutschland, nicht weit entfernt von einigen der größeren
Städte, sehr gute Verkehrsanbindung, ruhige Lage. Das Gebäude ist größtenteils
einstöckig und farbenfroh gestrichen, ist jedoch nicht wie manche anderen Wal-
dorfschulen an seiner Architektur zu erkennen. Um einen großen Hof gruppieren
sich verschiedene Gebäude: Unter- und Mittelstufe, Oberstufe, Küche, Verwaltung,
Festsaal und Werkstätte. Auch hier dominieren kräftige Farben, viel Natur und
Holz. Dem Eingangsbereich gegenüber befindet sich das Hauptgebäude mit der
Unter- und Mittelstufe: Durch eine Glastür gelangt der Besucher in einen Flur,
wendet er sich nach links, so stößt er am Ende des Ganges zu mehreren, im Kreis
angeordneten Türen. Hier stehen Bänke an den Wänden, darüber sind Kleiderha-
ken befestigt. Holzgeschnitzte Schilder geben an, welche Klassenräume hier zu fin-
den sind. Die Tür ganz links öffnet sich in das Schulzimmer der ersten Klasse. Da
die Schule das Konzept des Bewegten Klassenzimmers vertritt, domminiert ein
großer, bunter Teppich den Raum, der auf dem hellen Parkett seinen Platz gefun-
den hat. In einem Kreis sind kleine robust wirkende Bänkchen aufgestellt, an der
hinteren Wand befindet sich ein breites Regal, in welchem dicke farbige Kissen
verstaut sind. Auch ein wenig Platz für die Schulranzen ist dort und ganz zu-
oberst steht für jedes Kind ein privater Holzordner, in welchem es beispielsweile
seine Hefte oder Bilder aufbewahren kann. Über diesem Regal hängen viele selbst-
gemalte Bilder. Überhaupt besticht der Raum durch sein farbenfrohes Malwerk
und die in hellem rosa gehaltenen Wände. Ein im Formenzeichnen entstandenes
Muster, bestehend aus vielen Einzelteilen, die jeweils individuell gestaltet sind,

1.1.

1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau

181

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


zieht sich als Band oben an der Wand entlang. Es fällt auf, dass der Raum weni-
ger eckig erscheint, da an der Holzdecke, in Anlehnung an die organische Bauwei-
se, die Ecken abgerundet wurden. Der Tür gegenüber befinden sich große Fenster
mit Holzrahmen, viele Pflanzen und Schulgegenstände (wie ein Körbchen mit
herrenlosen Wachsmalstiften, Buchstabenkarten, etc.) haben hier ihren Platz und
leichte rosafarbene Gardinen tragen zur Gemütlichkeit bei. Neben der Tür hängen
an Holzhaken die Turnbeutel. Die Front nimmt eine große Tafel, ein Waschbe-
cken und das Lehrerpult in Beschlag. Weitere Gegenstände in dem Raum sind u. a.
ein Materialschrank, ein Schränkchen mit Malbrettern, in welchem die häufig ge-
malten Aquarellbilder trocknen können, sowie ein Jahreszeitentisch, auf dem sich
Pflanzen, Bilder und Wollzwerge befinden.
Im ersten Augenblick wirkt der Raum sehr großzügig, vor dem Fenster ist alles
grün, dennoch kommt genug Licht hinein. Betreten aber zwischen 7.20 und 8.00
die über 30 Kinder das Schulzimmer, so wird der Raum schnell voll. Bänkchen
und Kissen werden gestapelt und ein quirliges Treiben beginnt. Kaum eine Sitzge-
legenheit, die nicht in Beschlag genommen wird. Das Geschehen wird von der
Lehrerin geleitet, die sich seit viertel nach sieben im Raum befindet, die Kinder
begrüßt und ein Auge auf das ausgelassene Treiben wirft. Um 8.00 läutet die
Schulglocke und die Bänke werden wieder in die Kreisform geräumt, die Kissen
und Schulranzen finden Platz im Regal. Der Unterricht beginnt, bei Bedarf mit
einer Gesprächsrunde, in welcher Fragen geklärt werden (montags werden die
Wochenaufgaben wie Kerzen-, Pflanzen- oder Tafeldienst an einzelne Schüler ver-
teilt, fehlen Kinder, werden ihre Namen an die Tafel geschrieben, damit auch die
abwesenden Klassenkameraden den Kindern im Sinn bleiben). Sind alle Formali-
täten geklärt, steht die Klasse geschlossen auf und wird vom Lehrer begrüßt: Gu-
ten Morgen liebe Kinder. Der Unterricht gliedert sich anschließend in den rhyth-
mischen Teil, den Lernteil und den Erzählteil, die im Folgenden näher beleuchtet
werden.

Ende des vorigen Jahrhunderts haben sich viele Waldorfschulen darum bemüht, den
Unterricht an die neuen Bedingungen, unter denen die Kinder heute leben, anzupas-
sen. Aus diesen Bemühungen ging das Bochumer Modell hervor, welches u. a. das
Konzept des bewegten (oder beweglichen) Klassenzimmers vorsieht. Viele Schulen ar-
beiten nach diesen Richtlinien, um noch mehr Raum für Bewegung im Unterrichtsge-
schehen zur Verfügung zu haben. Dabei wird vorausgesetzt, dass Bewegung positive
Auswirkungen auf die kognitiven, sozialen und psychologischen Fähigkeiten haben
kann. Gerade integrativ arbeitende Schulen profitieren von dieser Vorgehensweise,
denn das Bochumer Modell bietet eine Alternative zu dem bekannten Klassengesche-
hen und kann dadurch verschiedene Defizite auffangen.

„Was den Kindern fehlt an Sinnesentwicklung, Bewegungsfähigkeit, Bindungsvermö-
gen, Sozialverhalten und Rhythmusfähigkeit, das bildet die Basis für ein fruchtbares
Lernen in der Schule. Und wenn diese Basis nicht oder nicht genügend vorhanden ist,
dann sind Lern-, Verhaltens und Entwicklungsstörungen die Folge. Hier setzt das Bo-
chumer Modell an und möchte den Kindern Gelegenheit zur Nachreife geben. Und
wenn die Kinder in Zukunft früher eingeschult werden, so bekommt das noch weit
größere Bedeutung“ (Auer 2005, 1068).

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

182

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Die Waldorfpädagogik legt in diesem Konzept explizit Wert auf die Förderung der un-
teren Sinne. Balancieren, klettern, rutschen und springen sind zu festen Bestandteilen
des Unterrichts geworden und wirken sich vor allem auf das soziale Miteinander einer
Klasse aus. Das Spielen, bei dem der Raum und die sich in der Welt befindlichen Ge-
genstände ergriffen werden, wo gesprungen und getanzt wird, fördert die sensorische
Integration. Das Kind erlebt die Empfindungen seines Körpers in der Schwerkraft, es
schult seine Wahrnehmungen und verbindet die gemachten Erfahrungen mit den In-
formationen von Auge und Ohr (vgl. Ayres 2002, 9). Ein Teil dieses Modells sieht vor,
die konventionellen Schulbänke durch Bänke und Sitzkissen zu ersetzen, welche von
den Schülern mehrmals während des Unterrichts umgestellt werden. Die Ausbildung
der Basissinne korreliert in der Waldorfpädagogik mit der Voraussetzung fürs Rech-
nen, Lesen und Schreiben, aber auch Aufmerksamkeit, Leistungsfähigkeit und Selbst-
vertrauen können durch den Umgang mit dem Körper gefördert werden. Spiele mit
viel Bewegung nehmen im Unterricht einen großen Raum ein, das Lernen an Tischen
wird oft erst in der vierten Klasse eingeführt. Für Mal- und Schriftarbeiten werden die
Holzbänke zu Tischen umfunktioniert, während die Kinder davor auf ihren Sitzkissen
Platz nehmen. Durch das häufige Umräumen, welches über das Schlagen eines kleinen
Gongs angekündigt wird, lernen die Kinder, ruhig und geordnet zusammenzuwirken.
Als Herausforderung kann vom Lehrer die Zeit gestoppt werden, oder das Spiel darf
so lange fortgesetzt werden, wie es ruhig bleibt. Diese kleinen Aufgaben steigern die
Freude, die Konzentration und das Miteinander. Vor dem Unterricht wird vom Lehrer
ein Parcours mit den Bänkchen und Kissen errichtet, den die Kinder in eine Richtung
durchlaufen dürfen. Hier wird geklettert, gerutscht, gesprungen und balanciert.

Parcours

Später malt der Lehrer die gewünschte Aufstellung an die Tafel, sodass eine Skizze in
die Realität umgesetzt werden muss. Erst in einem dritten Schritt wird es den Kindern
selbst überlassen, sich einen Rundgang zu überlegen.

Ein wichtiges Element im Bochumer Modell sind auch die kleinen, mit Linsen ge-
füllten Säckchen, welche rhythmisch von Hand zu Hand gereicht werden können oder
auf dem Kopf balanciert werden dürfen. Sie können vielfältig eingesetzt werden, denn
durch sie lassen sich aus leichten Übungen immer kompliziertere Aufgaben erstellen,
die je nach Kind individuell angegangen werden. Sie rollen am Boden nicht davon,

Abbildung 7:

1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau

183

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


sind meist unterschiedlich schwer und hören sich ob ihrer divergierenden Füllung an-
ders an. Auch beim Fangen und Jonglieren können die Kinder durch sie ihre motori-
sche Geschicklichkeit trainieren. Auch im Rechnen können sie zum Einsatz kommen,
besonders beim gemeinsamen Einüben des kleinen Einmaleins helfen sie dabei, der
Zahl ein physisches Gewicht zu verleihen. Wenn bei der Viererreihe das Säckchen je-
weils bei der vierten Zahl an den Nachbar weiter gereicht wird, bildet sich eine zusätz-
liche körperliche Verankerung jener Zahlenfolge, was besonders schwächeren Schü-
lern eine Hilfe sein kann.

Söckchen-Säckchen

Das Gleichgewicht zu halten, sei die Grundlage für ein angenehmes Lebensgefühl, so
Soesman. Es ist das Gefühl des Vertrauens in die Welt, an die erste Festigkeit im Leben
eines jeden Menschen – den tragenden Boden unter den Füßen. Wenn nun die Unru-
he im Innern zu groß wird, das Stillsitzen nicht mehr möglich wird, dann fehlt eine
Qualität jenes inneren Gleichgewichts, jener Ich-Kraft, welche die Umgebung zu
einem persönlichen Raum werden lässt. Wird diesem Zusammenhang zugestimmt,
wie das in Waldorfschulen der Fall ist, müsste Kindern mit den Symptomen innerer
Unruhe (z. B. ADHS) durch Gleichgewichtsübungen geholfen werden können. Durch
die Fähigkeit, zur Ruhe zu kommen, gelingt es dem Menschen erst, eine Sache zu
überblicken und das weitere Vorgehen zu planen. Durch den Gleichgewichtssinn ent-
wickelt sich der eigene Standpunkt zur Welt (vgl. Soesman 1998, 80). Im Sprachge-
brauch heißt es, Rückgrat zu haben, um sich nicht einfach von den Meinungen ande-
rer beeinflussen zu lassen, sondern zur eigenen Sache zu stehen. Das Aufstapeln der
kleinen Säckchen auf dem Kopf verlangt vom Kind eine gerade Haltung, es muss sich
aufrichten, spürt das Gewicht auf seinem Kopf, empfindet das Vorhandensein einer
Geraden, die es über die Schwerkraft mit dem Boden verbindet.

Die heutige Zeit hat eine Sitzkultur hervorgebracht. Viele Menschen sitzen die
meiste Zeit des Tages auf Stühlen, am Schreibtisch, vor dem Computer oder in der
Schulbank (vgl. Zimmer 2008; Milz 1994). Soesman geht davon aus, dass sowohl Ju-
gendliche als auch Erwachsene deshalb immer häufiger eine hängende Haltung ein-
nehmen. Er vermutet, dass diese gebeugte Körperhaltung zu einem Problem der Ich-
Durchdringung führen könnte, denn für ihn drückt sich erst durch das Stehen der
wirkliche Mensch aus (vgl. Soesman 1998, 76). Unterstützung könnte diese Vermu-

Abbildung 8:

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

184

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


tung durch die psychologische Embodiment-Forschung bekommen, denn Studien
zum Thema Body-Feedback haben gezeigt, dass die Körperhaltung sich auf das Gemüt
auswirkt oder sogar Aufschluss über die ganze Persönlichkeit eines Menschen liefern
kann (vgl. Storch 2011, ff.).

„Unter Body-Feedback versteht man die Rückmeldeprozesse, die das psychische Sys-
tem aus dem Körper bekommt. Body-Feedback kann auf Grund der wechselseitigen
Beeinflussungsmöglichkeiten, die zwischen Körpergeschehen und psychischem Sys-
tem bestehen, eine massive Wirkung entfalten“ (Storch 2011, 39).

Das aufrechte Stehen wird deshalb an Waldorfschulen täglich geübt, denn in der Auf-
rechten zeigen sich den Befürwortern der Anthroposophie die Qualitäten des Ichs. In
der Psychologie deuten die Ergebnisse verschiedener Studien, wie die von John Ris-
kind und Carolyn Gotay aus den 1980er-Jahren, dass eine gute Körperhaltung mehr
nutzt als gute Vorsätze (vgl. Riskind/Gotay 1982; Weis 2010). Dazu luden die Psycho-
logen die Probanden zu einem Test ein, in dem ihr räumliches Denken getestet wer-
den sollte. Hinter dieser Coverstory verbarg sich jedoch eine Untersuchung, welche
die Beziehungen zwischen der Körperhaltung einer Person und ihrem Durchhaltever-
mögen bei einer frustrierenden Aufgabe zum Ziel hatte. In einer Pause stellten sie sich
für einen anderen Test zur Verfügung, bei dem die Forscher vorgaben, den Zusam-
menhang von Hautleitfähigkeit und Muskelaktivität zu messen, wozu die Probanden
für acht Minuten in einer bestimmten Position verharren mussten – die eine Gruppe
gekrümmt, die andere aufrecht. Nach diesem Intermezzo sollten alle Teilnehmer ver-
suchen, eine räumliche Denkaufgabe zu lösen, die jedoch aus unlösbaren geometri-
schen Puzzles bestand. Gemessen wurde die Anzahl der Puzzleteilchen, die die Pro-
banden vom Stapel nahmen, ehe sie frustriert ihre Bemühungen einstellten. Die Perso-
nen, die zuvor acht Minuten lang aufrecht gesessen hatten, nahmen im Schnitt 17,11
Puzzleteile vom Stapel, die andere Gruppe wechselte ihren Stapel bereits nach 10,78
Teilchen. Das geringere Durchhaltevermögen führt Riskind darauf zurück, „dass bei
den Teilnehmern der ersten Gruppe durch die gekrümmte Körperhaltung eine kogni-
tive Voreinstellung erfolgte, die in einer schwierigen Situation schneller zur Mutlosig-
keit führt“ (Riskind zit. nach Zittlau 2011). Es zeigt sich demnach, dass die Sitzpositi-
on eines Menschen mit über seine Motivation für eine anzugehende Aufgabe be-
stimmt. Sitzmöglichkeiten müssen damit flexibel gestaltet werden und sollten eine
aufrechte Haltung unterstützen.

Das lange Stillsitzen führt jedoch zu einem weiteren Effekt, dem Kippeln. Dieses
kann durch das Sitzkissen, das im beweglichen Klassenzimmer die Stühle ersetzt, ver-
mieden werden. Kinder neigen oft zum Kippeln, was zum einen zwar ihren Gleichge-
wichtssinn bezüglich der Horizontalen stimuliert, was jedoch auf der anderen Seite
von den Lehrern und den Mitschülern als störend empfunden wird und eine große
Unruhe in den Unterricht hineinbringt. Die Sitzkissen verhindern das rhythmische
Schaukeln, lassen es jedoch zu, dass die Haltung immer wieder leicht verändert wer-
den kann. Diese permanente Anpassung, welche vom Gleichgewichtsinn ausgehend
das Gehirn anregt, kann laut Eliot und Ayres zu einer besseren Konzentration und
einer erhöhten Aufmerksamkeit beitragen (vgl. Eliot 2012, 209ff./Ayres 2002, 118ff.).
Das vestibuläre System, das zu den unteren Sinnen gehört, wird an Waldorfschulen
sehr beachtet, und die Tragweite einer unzureichenden sensorischen Integration wird
immer wieder bildhaft geschildert. So schreibt Henning Köhler beispielsweise in der

1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau

185

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Erziehungskunst, einer der populärsten anthroposophischen Erziehungszeitschriften,
dass durch einen hohen Bewegungsanteil im Unterricht Probleme vermieden werden
könnten, die auf eine unzureichende Ausreifung der Basissinne zurückgingen:

„Die meisten Menschen leiden bis zu einem gewissen Grad unter sensorischer Verar-
mung einerseits, sensorischem Stress andererseits, und oft geht dies mit peinvollen
Unwirklichkeitsgefühlen oder Zuständen des Nicht-wollen-Könnens, der Ruhelosig-
keit und Furchtsamkeit einher. Viele Kinder fühlen sich, um einen Ausdruck Goethes
aufzugreifen, ‚unbehaust‘. Ihr Leib ist ihnen keine sichere Burg“ (Köhler 2013, 2 f.).

Um das Sicherheitsgefühl der Kinder weiter zu fördern, wird der Vormittagsunterricht
im Bochumer Modell zunächst ganz vom Klassenlehrer gestaltet. Die Fremdsprachen-
lehrer kommen täglich für 30 Minuten in den Unterricht hinein, während der Klas-
senlehrer ebenfalls anwesend ist (vgl. Auer 1999). Erst kurz vor oder nach der Mittags-
pause, in der der Lehrer mit seinen Schülern zusammen das Mittagessen einnimmt,
folgt der Erzählteil mit der Geschichte. Es gibt somit keine klaren Trennungen mehr
im Vormittagsunterricht, der Lehrer erlebt seine Schüler auch in anderen Konstellatio-
nen und kann sich so auch besser mit den Fachkräften absprechen. Durch diese flexi-
blere Zeiteinteilung bleibt mehr Raum für Bewegungsspiele. Die einzelnen Fachstun-
den werden in das Tagesgeschehen eingebunden, sodass die Fachlehrer auch weniger
als Fremde erlebt werden, die oft als nicht so wichtig wie der Klassenlehrer erachtet
werden, weshalb hier häufig größere Disziplinprobleme auftreten. Der Klassenlehrer
wird im Bochumer Modell noch wichtiger für den Zusammenhalt der Klassengemein-
schaft. Er bleibt über acht Jahre die zentrale Bezugsperson und geleitet seine Schüler-
schaft vom ersten in das dritte Jahrsiebt, ist also gänzlich für ihren emotionalen Bezug
zur Welt und ihre innere Harmonisierung verantwortlich.

Neben dem vom Lehrer vermittelten Stoff werden durch den regelmäßigen Unter-
richt auch Gewohnheiten geprägt. Wie schnell der jeweilige Stoff aufgenommen wird,
ist für das Zusammenbleiben in der Klasse unerheblich, da der Lehrer versucht, im
Laufe der acht gemeinsamen Jahre jedem Kind gerecht zu werden. So wächst die
Schulklasse zu einer Gemeinschaft gleicher Selbstverständlichkeiten zusammen, in der
sich der einzelne Schüler sicher aufgehoben weiß, in welcher das gegenseitige Wahr-
nehmen zum Unterrichtsziel gehört und wo gleichzeitig die gelebte Regelmäßigkeit
zur Entfaltung des Willens beitragen soll, welcher in der Anthroposophie als die
Grundlage dafür gilt, dass der Mensch wahrhaftig ins Tun kommt und nicht in seinen
Vorstellungen (im Sinne von Ideen) gefangen bleibt. Wie dieser vom Klassenlehrer ge-
staltete Unterricht aufgebaut ist, um seine pädagogische Wirkung entfalten zu können,
soll das Thema des nächsten Kapitels sein.

Denken, Fühlen, Wollen – die drei Phasen des Unterrichts

Der Unterricht in den Waldorfschulen ist so aufgebaut, dass er sich an dem anthropo-
sophischen Menschenbild orientiert. Wie bereits dargestellt wurde, finden sich im
Menschen drei Hauptmerkmale, die gleichberechtigt angesprochen werden sollen: das
Denken, das Fühlen und das Wollen.

1.2.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

186

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Der rhythmische Teil

Wenn die Kinder der Waldorfschule morgens in ihren Hauptunterricht kommen, so
wissen sie, dass der Beginn allen Geschehens ein Gedicht ist. Bis zur vierten Klasse
sind die ersten Worte des Lehrers, nach der Begrüßung und dem Klären dringender
Sachverhalte:

Der Sonne liebes Licht,
es hellet mir den Tag;
der Seele Geistesmacht,
sie gibt den Gliedern Kraft;
im Sonnen-Lichtes-Glanz
verehre ich, o Gott,
die Menschenkraft, die du

in meine Seele mir
so gütig hast gepflanzt,
dass ich kann arbeitsam
und lernbegierig sein.
von dir stammt Licht und Kraft,
zu dir ström’ Lieb’ und Dank.

(Steiner GA 40, 350)    

Ab der fünften Klasse und bis zur 13. sprechen alle Schüler die Worte:

Ich schaue in die Welt,
in der die Sonne leuchtet,
in der die Sterne funkeln,
in der die Steine lagern.
Die Pflanzen lebend wachsen,
die Tiere fühlend leben,
in der der Mensch beseelt
dem Geiste Wohnung gibt.
Ich schaue in die Seele,
die mir im Innern lebt,

der Gottesgeist, er webt
im Sonn- und Seelenlichte,
im Weltenraum da draußen,
in Seelentiefen drinnen.
Zu dir, o Gottes Geist,
will ich bittend mich wenden,
dass Kraft und Segen mir
zum Lernen und zur Arbeit
in meinem Innern wachse.

(ebd. 351)    

Doch nicht nur diese beiden Sprüche begleiten den Tagesablauf der Kinder. Ein Beob-
achter des täglichen Waldorfunterrichts wird feststellen, dass die Kinder zunächst zwi-
schen 20 Minuten und einer Dreiviertelstunde lang stampfen, klatschen, singen, Flöte
spielen und chorisch Gedichte rezitieren. Auch Bewegungsspiele, kleine Theaterpro-
ben und das individuelle Aufsagen eines kleinen Gedichts gehören in diesen Teil. Der
Name Rhythmischer Teil wurde nicht von Rudolf Steiner geprägt, hat sich aber im Lau-
fe der Zeit als Name eingebürgert. Steiner bespricht Teile dieses Geschehens jedoch in
seinem Heilpädagogischen Kurs (GA 317), wenn es um die Frage geht, welche Mittel
bei Kindern wirkungsvoll wären, welche das Gelernte nicht behalten können. „Dasje-
nige, was ihm nicht wieder auftritt, sollten wir möglichst in rhythmischer Folge immer
wieder und wiederum vor das Kind bringen“ (vgl. Steiner GA 317, 73). So arbeitet der
Lehrer mit der täglichen Wiederholung auch an den Erinnerungskräften seiner Schü-
ler. In der Klassenlehrerzeit ab der zweiten Klasse hat jeder Schüler sein eigenes Ge-
dicht für ein Schuljahr, welches er einmal pro Woche vor der Klasse vortragen darf,
jeweils an dem Wochentag, an dem er geboren wurde. Dieser Zeugnisspruch (er wird
mit dem Zeugnis am Ende des Schuljahres ausgeteilt) soll dem Kind einen Weg durch
das kommende Jahr zeigen (vgl. Müller 1995). Täglich werden weitere zur Jahreszeit
oder anderen aktuellen Themen passende Gedichte aufgesagt und auswendig gelernt

1.2.1.

1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau

187

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


(vgl. Maurer 2006). Auch der Fremdsprachenunterricht lebt von Gedichten, Liedern
und kleinen Geschichten. Auf diese Weise sollen sich die Kinder emotional mit der
Welt und ihren Kulturen verbinden, aber auch ihr Interesse und ihre Neugierde für die
physische und soziale Welt kann so zwanglos geweckt werden. An der Fähigkeit des
Fühlens oder am Umgang mit Emotionen soll jeweils zu Beginn des Unterrichts gear-
beitet werden: Der so angesprochene Brustmensch oder das rhythmische System tra-
gen nach dem Verständnis Rudolf Steiners zu einer Harmonisierung bei, damit das
Denken und Wollen im Unterricht zu einer Einheit zusammenwachsen kann.

Ein interessanter Beleg für den Effekt dieses Geschehens kommt aus einem Zweig
der Psychotherapie – der Poesie- und Bibliotherapie. Diese geht von einer positiven
Wirkung von Gedichten und Geschichten auf die seelische Gesundheit der Patienten
aus. Das Gedicht ist „nur die Essenz einer Erfahrung, immer neu und anders gegen-
wärtig gemacht“ (Petzold 2009, 11) durch den Leser, Hörer oder Vorträger. Gedichte
wären nach dieser Aussage Erlebnisse, welchen von einzelnen Personen eine sprachli-
che Form gegeben wurde, die jedoch in ihrer Qualität nicht an einzelne Individuen
oder Zeiten gekoppelt sind. Im Wahrnehmen eines Gedichts verbindet sich der
Mensch mit all jenen Mitmenschen, welche ebenfalls das Beschriebene aus eigener Er-
fahrung kennen.

 Herbst
Die Blätter fallen, fallen wie von weit,

als welkten in den Himmeln ferne Gärten;
sie fallen mit verneinender Gebärde.

  
Und in den Nächten fällt die schwere Erde

aus allen Sternen in die Einsamkeit.
  

Wir alle fallen. Diese Hand da fällt.
Und sieh dir andre an: es ist in allen.

   
Und doch ist Einer, welcher dieses Fallen

unendlich sanft in seinen Händen hält.
   

Rainer Maria Rilke

 

Rainer Maria Rilke zählt zu den Autoren, welche in der Waldorfschule gern herange-
zogen werden, um Stimmungen zu verdeutlichen. In diesem Gedicht ist es der Herbst
(Rilke 2006, 305): die fallenden Blätter, die Schwere der Erde, die Einsamkeit auf der
einen Seite und die Zuversicht auf der anderen Seite, die sich darin zeigt, dass das will-
kürliche Fallen aufgefangen wird. Der Leser wird als Person in die herbstliche Stim-
mung hinein verflochten, wird in seinem Gefühl der Verlorenheit, der Vergänglichkeit
ernst genommen und dazu aufgerufen hinzusehen, zu erkennen, dass er in dem Ge-
fühl nicht allein ist, dass es in allen ist. Am Ende gibt es einen Hinweis auf Gott, da-
rauf, dass es nur der Schein ist, der den Menschen denken lässt, er wäre ohne Halt und
Richtung. Das Werden und Vergehen werden charakterisiert, die Veränderung, die auf
der einen Seite schön und verheißungsvoll ist, jedoch auch beängstigend sein kann,

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

188

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


weil sie individuell erlebt wird, obwohl alles den gleichen Weg geht. Dieser Aspekt des
Veränderns im Werden und Vergehen zeigt sich auch deutlich in einem von Steiner
aufgegriffenen Gedanken Goethes, dessen Interesse an der Natur führte ihn zur Idee
der Metamorphose,2 welcher alles Lebendige unterworfen ist. Für Rudolf Steiner war
diese Erkenntnis wie ein Schlüssel für seine Weltbetrachtung, denn wer die Welt ver-
stehen möchte, muss sie für ihn im Prozess begreifen. Es ist nicht das Statische, was
Ausdruck des Wesens der Dinge ist, sondern die Art seiner Veränderung, seines Wan-
dels. Mit diesem Bild arbeitet der anthroposophische Waldorflehrer: Leben ist Ge-
schichte, ist Zeit, in der sich alles verändert. Jedes Leben birgt in sich eine Erzählung,
und auch das Anorganische, wie beispielsweise Felsen, Flüsse oder Landstriche, er-
zählt dem Betrachter ihre Geschichte, vermittelt ihm eine Botschaft.3 Gedichte und
Geschichten helfen dem Kind, die Erfahrungen, die andere gemacht haben, selbst zu
erleben. Wer weiß, was er sucht, kann genauer hinsehen, das Gesehene wird quasi
durch das Zeigen aus dem Meer an Wahrnehmungen herausgehoben und mit Bedeu-
tung versehen. Wie oft sind die Bäume plötzlich winterlich kahl, ohne dass das Fallen
der Blätter überhaupt bemerkt wurde? Gedichte lassen einen genauer hinsehen und
aufmerksam werden auf Umstände, denen vorher kaum Beachtung gezollt wurde.

Gedichte sind die synthetisierten Erfahrungen einer Kultur und können es ermög-
lichen, selbst in diese Art des Empfindens und Erlebens hineinzuschlüpfen. So wird es
auch verständlich, warum im Fremdsprachenunterricht in Waldorfschulen Gedichte
und Geschichten vor dem Lernen gebräuchlicher Sätze geübt werden. Es geht eher um
ein Hineinfühlen in die Sicht- und Denkweise einer anderen Kultur als um den Ge-
brauch einer Sprache als Werkzeug. Überspitzt ausgedrückt könnte gesagt werden,
dass das zweite Jahrsiebt eher der Identitätsentwicklung als der Wissensvermittlung
dient. Geweckt werden soll die Neugierde für alle Dinge, ein Verbundenheitsgefühl
mit den den Menschen umgebenden Bräuchen und Materialien, sodass dieser die Welt
als sein Zuhause erleben kann.

Das Ziel dieser Erziehung besteht darin, die Menschen dazu zu befähigen, sich auf
ihr eigenes Urteil verlassen zu können und sie darin zu bestärken, sich Möglichkeiten
zu schaffen, um die sie interessierenden Themen selbstständig zu bearbeiten. Dazu
braucht es die Voraussetzung, dass die Schüler viele unterschiedliche Bereiche der
Welt kennenlernen, aber auch die Bereitschaft, sich Hilfe zu suchen, in Gruppen ar-
beiten zu können und die Interessen anderer nicht abzuwerten, sondern andere als Be-

2 Dich verwirret, Geliebte, die tausendfältige Mischung
dieses Blumengewühls über den Garten umher;
viele Namen hörest du an, und immer verdränget
mit barbarischem Klang einer den andern im Ohr.
Alle Gestalten sind ähnlich, und keine gleichet der andern;
und so deutet das Chor auf ein geheimes Gesetz,
auf ein heiliges Rätsel. O könnt’ ich dir, liebliche Freundin,
überliefern sogleich glücklich das lösende Wort!
Werdend betrachte sie nun, wie nach und nach sich die Pflanze,
stufenweise geführt, bildet zu Blüten und Frucht.
                                                          (Auszug aus: Die Metamorphose der Pflanze ,Goethe 2008, 243)

3 Als Technik, um die Botschaften der Welt zu entschlüsseln, empfehlen die Anthroposophen die
Wesensschau, welche aus Intuition, Inspiration und Imagination besteht. Auch in der Tier- und
Pflanzenwelt schlummern Wahrheiten, verschlüsselt in Bildern und Gleichnissen, aber prinzipiell
jedem zugänglich, der sich bemüht.

1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau

189

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


reicherung zu empfinden. Diese Fähigkeiten sind es, die auf sozialer Ebene in den ers-
ten Jahren ausgebildet werden müssen. Dies soll zum einen durch die tägliche Praxis
geschehen, durch Vorbilder und Aufgabenverteilung, zum anderen aber auch durch
Geschichten, in denen die Helden über die erwünschten Eigenschaften verfügen.

Das Ende des rhythmischen Teils wird in den unteren Klassen durch das Umstel-
len der Tische markiert. Ein Signal, verbunden mit einem vom Lehrer gesungenen
Lied, läutet eine Zeit der Umgestaltung des Raumes ein. Hier können spielerisch Dis-
ziplin und Rücksichtnahme geübt werden, denn die Lautstärke sollte möglichst nicht
steigen und das Mobiliar von jeweils zwei Kindern getragen werden. Anschließend
werden die Sitzkissen und Ranzen geordnet zu den Bänken getragen. Der rhythmische
Teil des Unterrichts arbeitet auf die folgende Lernzeit hin; Ein kleiner Spruch, an des-
sen Ende nicht selten ein durch Gesten dargestelltes eurythmisches E zu finden ist, soll
die Kinder zu sich selbst und in die Konzentration führen, denn die über der Brust
gekreuzten Arme, dieses Berühren des eigenen Leibes, soll die Aufmerksamkeit erhö-
hen und die Kräfte auf den nächsten Teil fokussieren.

Der Lernteil

Der zweite Teil des Unterrichts soll zunächst dem Gliedmaßenmenschen Rechnung
tragen, den Willen, in späteren Schuljahren aber auch das Denken bilden. So wie die
Brust in ständiger Bewegung ist und zwischen Aufnahme und Abstoßung hin und her
oszilliert, finden sich in den Gliedmaßen die mechanischen Prozesse wieder. Lange
röhrenförmige Knochen, die wie Hebel eingesetzt werden können, Muskeln und Seh-
nen, die es dem Menschen erlauben, tätig am Weltgeschehen teilzunehmen. Der Lern-
teil besteht somit aus zwei Komponenten, dem Lehrervortrag, der in Form des klassi-
schen Frontalunterrichts dargeboten wird und das Denken anspricht, und dem sich an
ihn anschließendem Schreiben, das willentlich wirken soll. Ab der Mittelstufe wird der
Lehrervortrag von einem interaktiven Gespräch zwischen den Schülern und dem Leh-
rer abgelöst, denn nun sollen die Schüler vermehrt selbst denken.

Das Wollen offenbart sich für Steiner nicht in der Haltung zur Tat (Ich will ja,
aber ich kann nicht), sondern am Tun selbst. Der Gedanke an die Tat ist nichts als ein
Gedanke, schafft jedoch keine reale Veränderung in der Welt, auf welche es Steiner je-
doch ankommt. Im Unterricht findet sich das Wollen im Schreiben wieder. Es wird
viel Zeit darauf verwendet, von der Tafel abzuschreiben. Auf ein schön gestaltetes Heft,
eine schmuckvolle Tafel mit Tafelbild und auf ordentlich geschriebene Texte in einer
sauberen Handschrift wird viel Zeit und Mühe verwendet.

„Gerade in diesem Lebensalter zwischen dem 9. und 12. Jahr, da ist das Kind empfäng-
lich für alles das, was ihm nun von außen her als Bild entgegengebracht wird. Bis zum
9. Jahre ungefähr will es mittun an dem Bild; da läßt es die Bilder nicht an sich heran-
kommen. Da muß man immer so lebendig neben dem Kinde arbeiten, daß eigentlich
das, was der Lehrer macht und das Kind macht, zusammen schon ein Bild ist. Das Ar-
beiten selber muß schon ein Bild sein. Es kommt nicht darauf an, ob man da Bilder
bearbeitet oder etwas anderes, die Arbeit selbst, der Unterricht muß ein Bild sein“
(Steiner GA306, 101).

In den ersten acht Schuljahren soll der Unterricht ganz im Bild leben, der Lehrer sollte
dem Kind die Welt als lebendiges Bild zutragen. Er ist die geliebte Autorität, der ge-
folgt werden soll und die als Vorbild dient. Für Steiner bildete das Lernen am Modell,

1.2.2.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

190

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


besonders das moralische und begeisterungsfähige Vorbild des Lehrers, die Grundlage
aller Wissensvermittlung im zweiten Jahrsiebt. Auch am Arbeiten an der Tafel zeigt
sich der Lehrer als Vorbild, Bilder und Text müssen wohl überlegt sein und farbenfroh
gestaltet werden. Dabei wird dem Lehrer nahegelegt, alle senkrechten Elemente in
Buchstaben von oben nach unten zu zeichnen. Damit wird zum einen die Beziehung
zu Gott verdeutlicht, aber auch eine saubere und neutrale Druckschrift soll gefördert
werden.4 Es kann passieren, dass die Tafel somit als flexibles, interaktives Hilfsmittel in
der Schule fast völlig ausfällt, was die Visualisierung von Inhalten erschwert, da auch
Folien, Filme oder Audiodateien mit allen dazugehörigen technischen Wiedergabege-
räten, vom Standpunkt der anthroposophischen Menschenerkenntnis gesehen, nicht
für den Unterricht geeignet sind. Das schöne Schreiben, Formenzeichnen oder Malen
hat somit nicht primär die Aufgabe, künstlerische Kompetenzen zu fördern, sondern
bildend auf den Willensmenschen zu wirken. Diesem Gedanken folgend müsste sich
die Schrift verbessern, wenn das Kind Erfahrungen in anderen Lebensbereichen sam-
melt, welche auch dem Wollen zugerechnet werden (Handarbeit, Werken, Gartenbau,
Hausbau). Mit der Überlegung, wie der Wille in den Kindern wirkt, ist auch die Sicht
auf deren Leistungen verbunden; die von den Schülern gelieferten Ergebnisse werden
nicht nur auf die schulischen Kompetenzen hin geprüft, sondern durch sie werden
auch Rückschlüsse auf die seelische Verfassung des Kindes oder auf dessen Tempera-
ment geschlossen (vgl. Eller 2012, 25ff; McAllen 1996).

Neben dem Willen soll auch das Denken angeregt werden, wobei dies in den un-
teren Klassen noch kein primäres Ziel darstellt. Der Sitz des Denkens ist der Kopf, in
der anthroposophischen Weltanschauung ist er eine abgeschlossene Kugel, der unver-
änderlichste Teil unser selbst, der in seiner Ausgestaltung ein Produkt der früheren Er-
denleben ist. Ein Relikt quasi, in dem die Gedanken kreisen. Dass das Denken schon
am Anfang des 20. Jahrhunderts eine immer zentralere Rolle einnahm, rief bei Rudolf
Steiner ein Missbehagen hervor. Er befürchtete, dass die Welt in einem Zustand des
Intellektualismus verharren würde, in welcher der Schein höher gewertet würde als
das Sein. Er erwartete eine Welt, die von Halbwissen dominiert würde, in welcher der
Mensch ichbezogen Ruhm und Titeln hinterherrenne, ohne Wert auf seine Mitmen-
schen und das soziale Miteinander zu legen.

„Im sozialen Leben ist es so, daß der Intellektualismus die Menschen voneinander ab-
sondert. […] In der Handlung aber, die dem Intellektualismus entspringt, hält der
Mensch sein Seelisches zurück“ (Steiner 1975, 11).

Das Denken und das Wollen sind für Steiner zwei Veranlagungen, die nur dann in
rechter Weise zum Tragen kommen, wenn sie über das Fühlen miteinander verbunden
werden. Aus dem Grund ist es auch der Vorgang des Atmens, dem die Anthroposo-
phie eine besondere Stellung zukommen lässt, welcher in gewissem Sinne das Zusam-
menführen des Denkens und des Wollens im Brustmensch versinnbildlicht. Vorsichtig
ausgedrückt könnte gesagt werden, dass die Rolle des Denkens in der Anthroposophie
sehr facettenreich ist. Zum einen zählt das Denken in den Bereich des Göttlichen und
ist nicht wirklich eine Eigenschaft des einzelnen Individuums (vgl. Steiner GA 004),

4 Problematisch wird diese Idee dann, wenn Kinder ob ihrer Handschrift in willensstark oder
-schwach eingeteilt werden und zum Teil nicht mehr an die Tafel schreiben dürfen, weil sie zwar
richtig, aber nicht schön schreiben.

1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau

191

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


zum anderen entwickelt sich das Denken erst ab dem dritten Drittel des zweiten Jahr-
siebts, also mit etwa zwölf Jahren. Wird das Denken vorher zu intensiv gefördert, so
werden nach Meinung des anthroposophischen Menschenbilds Kräfte verschoben,
welche dem Fühlen und Wollen entzogen würden. Diese Meinung kann dazu führen,
dass Kindern, die weniger als elf Jahre und acht Monate alt sind, geraten bekommen,
einfach nicht zu denken.5 Erst ab der fünften Klasse sollen die Schüler sich Gedanken
zum Stoff machen und auch nachfragen.6 Das Denken in der gewünschten Art wird in
den Waldorfschulen täglich im Lernteil gefördert. Wille und Denken werden demnach
in dieser Unterrichtsphase zusammengefasst, was wieder der Idee Rechnung trägt,
dass diese beiden Teile des Menschen zusammenwachsen sollten.

Der Lernteil ist durch den Dreischritt gekennzeichnet; er sieht vor, dass zu Beginn
eines neuen Lerninhalts der Gegenstand der Untersuchung erst charakterisiert wird
(vgl. Steiner GA 302 a). Dabei soll es sich nicht um eine Definition handeln, sondern
um eine emotionale und auf die Wahrnehmung basierte Beobachtung eines Objekts.
Exemplarisch sei die Beschäftigung mit Fetten im Chemieunterricht angeführt:

Das vom Lehrer mitgebrachte Fett wird zunächst experimentell untersucht, wie es
sich anfühlt (warm/kalt), ob es an der Hand kleben bleibt oder wie es auf Wasser
oder Hitze reagiert. Diese Experimente stehen unter dem Zeichen des Willens, da
der Schüler selber tätig werden kann. Anschließend werden die Versuche beschrie-
ben, wobei Wert darauf gelegt wird, dass auch erwähnt wird, welche Gefühle der
Umgang mit dem neuen Material erzeugt hat. In der Rekapitulation ist somit der
Gefühlsmensch angesprochen. Nach diesen beiden Schritten soll geschlafen wer-
den. Am nächsten Tag kommt es dann zum dritten Schritt, der Schlussfolgerung
aus dem Gesehenen. Dabei soll die gewonnene Erkenntnis in Worte gefasst wer-
den und gelegentlich ein moralisches Urteil gebildet. Ein kleiner Text mit zugehö-
rigen Bildern wird anschließend ins Epochenheft übertragen. Später ist der Schü-
ler in der Lage, diese Texte selber zu produzieren und die Feststellungen aufzu-
schreiben, die ihm selber am wichtigsten erschienen. Dieser letzte Teil fördert das
Denken, wobei das Schreiben bereits wieder eine Tätigkeit des Willens ist.

Unterricht gestaltet sich, wie gesehen, immer in einer bestimmten Ordnung, welche
auf die einzelnen Glieder des Menschen Bezug nehmen möchte. Er sollte wohldurch-
dacht sein, dabei aber aus prinzipiellen Gründen offen für Willensimpulse der Schü-
lerschaft bleiben. Das abwechselnde Ansprechen der drei Seiten des Menschen soll

5 Die Autorin wurde selbst Zeugin einer solchen Aussage, welche ob ihrer im Tonfall klingenden
Härte auch anschließend mit der Lehre von den noch nicht frei seienden Kräften erklärt wurde.
Die Autorin möchte jedoch betonen, dass es sich hierbei um Einzelfälle handelt und möchte ledig-
lich auf die Gefahren hindeuten, die in einer solchen Auffassung vom Menschen verborgen sein
können.

6 Dabei wird jedoch zwischen den Fragen differenziert, denn die wissenschaftlichen Erklärungen,
die das Kind interessieren, sind oft nicht erwünscht. Als pädagogische Maßnahme wurde in der
Lehrerausbildung empfohlen, die Antworten der Kinder, die allzu sehr an wissenschaftlichen Fak-
ten festhalten, einfach zu ignorieren, bis sie begriffen haben, dass eine eher sozial oder emotional
inspirierte Antwort gewünschter ist. Dieser Vorschlag bezog sich auf einen Einzelfall, der in dem
Bewusstsein ausgesprochen wurde, dass Kinder wirklich zu Schaden kommen, wenn sie die Welt
zu früh mit naturwissenschaftlichen Augen betrachten. Die Autorin möchte damit die anthropo-
sophische Weltsicht nicht diskreditieren, sondern lediglich auf problematische Konsequenzen auf-
merksam machen.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

192

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


dem Kind dabei helfen, in Einklang mit seinem Wesen zu leben, es soll zur seelischen,
geistigen und physischen Gesundheit der Kinder beitragen.

Die Aneignung eines Stoffes erfolgt wie dargestellt zunächst über die Praxis und
bietet damit reiche, interdisziplinäre Zugangsmöglichkeiten. Nicht selten führt der
Weg dabei in die Natur oder Küche, wo gewandert, gebaut oder gekocht wird. Im Le-
ben finden sich reichhaltige Anwendungsmöglichkeiten für den Rechenunterricht
(Maße oder Gewichte), die Biologie (Pflanzenbestimmung) oder auch die Grammatik
(Satzbau).

„Bei der Darstellung neuer Lerninhalte sollten vom Lehrer stets Bezüge zu bereits be-
handelten Themen (auch Nachbardisziplinen) hergestellt werden. Werden neue Inhal-
te mit bereits vorhandenen Gedächtniseinheiten schnell und stabil verknüpft (Konso-
lidierung) ist eine längerfristige Abspeicherung und ein späterer Abruf leichter mög-
lich“ (Brand/s 2009, 82).

Je mehr Sinne und Emotionen dabei angesprochen werden, umso leichter findet sich
also später wieder ein Zugang zum Gelernten.

„Positive Emotionen während des Lernens wirken sich auf verschiedene (Hirn-)Ebe-
nen vorteilhaft für den Lernerfolg aus: erstens werden […] emotionale Inhalte (damit
sind auch Kontextinformationen gemeint) leichter eingespeichert und erinnert; zwei-
tens dienen emotionale Aspekte der Lernsituation als Abrufhinweise (Quellengedächt-
nis); drittens aktivieren positive Emotionen während des Lernens das sogenannte Be-
lohnungszentrum des Gehirns, was verhaltensverstärkend wirkt“ (ebd. 83).

In Anlehnung an Goethe kann die in Waldorfschulen angewendete Methode als Na-
turspekulation bezeichnet werden, durch welche die Natur nicht einfach vom Lehrer
in Fakten und messbaren Daten vorgetragen wird, sondern die Schüler sollen dazu an-
geregt werden, genau hinzusehen und Vermutungen anzustellen, wie das Beobachtete
nun wissenschaftlich erklärt oder benannt werden könne. Kinder müssen so lernen,
Hypothesen über Sachverhalte zu entwickeln, der Lehrer gibt dazu Anregungen und
leitet die Denkprozesse. Dieses Vorgehen scheint sich mit neurodidaktischen Vorstell-
ungen zu decken und die Kompetenzen der Schüler optimal zu fördern. Die Lernsi-
tuationen werden von den Schülern meist sehr sorgfältig beschrieben und in Zeich-
nungen festgehalten; durch die Praxisnähe wird die Importanz der Lerninhalte deut-
lich, und der Bezug zum Leben des Schülers bleibt gewahrt.

Da zur Natur nicht nur Wald und Wiesen zählen, sondern auch der Mensch selbst,
fördert diese Art des Unterrichts identitätsbildende Fragen. Wer bin ich im Verhältnis
zu meinen Mitmenschen? Was ist die Rolle der Natur? Wie finde ich meinen Platz in der
Welt? Solche Fragen könnten die sozialen und emotionalen Kompetenzen der Kinder
und Jugendlichen verbessern, stoßen jedoch gerade in der Waldorfpädagogik auf ein
Problem – die magische Weltsicht. Das magische Denken geht davon aus, dass die Welt
sinnvoll, kohärent sei. Alles Zufällige versucht es durch kausale Ketten zu verbinden
und findet die Ursache eines Vorfalls mithilfe von Analogien. Ein Beispiel wäre die an-
throposophische Medizin,7 welche versucht, die Erscheinung einer Krankheit oder die
Eigenschaften eines Elements als Bild in der Tier- oder Pflanzenwelt zu finden. Drei

7 Spezifisch anthroposophische Arzneimittel beruhen auf dem Postulat, dass mineralische, pflanzli-
che und tierische Substanzen in jeweils spezifischer Weise die Wechselwirkung der menschlichen
Wesensglieder beeinflussen können. Vielfach werden diese Substanzen in homöopathischer Form

1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau

193

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Substanzen werden hier im Besonderen beachtet: Schwefel, Salz und Merkur (Queck-
silber). Sulfur wirkt dabei auf die Stoffwechsel-Gliedmaßen-Organisation, Salz auf den
Nerven-Sinnesmenschen und Merkur auf das rhythmische System. Die Sulfur-Quali-
tät entspricht der Wärmebildung, der Bewegung und dem inneren Stoffumbau (vgl.
Roemer 2014). Die Wirkung vom Salz findet sich in den Sinnesorganen und in der
Haut, überall dort, wo absterbende, äußere, kühle Elemente zu finden sind. Salz steht
weiter für Selbstbewusstsein und Bewusstseinsklarheit. Merkur gilt als der Vermittler
zwischen den anderen beiden Systemen, seine Qualität ist die Harmonisierung von
Prozessen. Im Waldorfunterricht werden diese Elemente8 in der Chemie behandelt
und so dargestellt, dass das anthroposophische Weltbild darin mitschwingt (vgl. Julius
1988; Kranich 2003; Kranich 2005; Roemer 2014). Doch auch in der Biologie findet
sich das anthroposophische Menschenbild im Waldorfunterricht. Hier wird der drei-
gliedrige Mensch nach dem Modell Rudolf Steiners vorgestellt:

 

Der Eingang des anthroposophischen Denkens in den Unterricht (Men-
schenkunde 5. Kasse)

Abbildung 9:

verabreicht. Eine besondere Bedeutung hat hier die Misteltherapie bei Krebserkrankungen erlangt.
Daneben gibt es auch nicht-medikamentöse Therapieformen wie die Heil-Eurythmie, die rhyth-
mische Massage und die anthroposophische Kunsttherapie (vgl. Rosenhauer von Löwensprung
2013).

8 Schwefel verdunstet nicht, nachdem er flüssig wurde, sondern wird erneut fest, um sich dann wie-
der zu verflüssigen. Er zeigt dem Menschen Prozesse, die ihm sonst verborgen bleiben (Plasmabil-
dung), kann aber gleichzeitig mehr Wärme halten als andere Stoffe, da er sich nicht so leicht ver-
flüchtigt. Schwefel kann diese durchwärmende Kraft weitergeben und wirkt damit auf die Stoff-
wechselprozesse, die Willens- und Tatkraft. In der Wärme erkennt die Anthroposophie eine Ich-
Qualität, das Ich strömt durch die Wärme in den ganzen Organismus.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

194

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


In der Allgemeinen Menschenkunde findet sich ein ganz ähnliches Bild:

Abbildung 10: Der Mensch nach Steiner (GA 293, 146)

Obwohl das magische Denken genau wie die Wissenschaft nach kausalen Zusammen-
hängen in der Welterklärung sucht, ist es nicht mit dieser gleichzusetzen. Der Glaube
an höhere Mächte, die leitend in das eigene Leben eingreifen, an Rituale oder Gegen-
stände, welche Geschehnisse positiv beeinflussen können,9 oder an Zeichen in der
Welt, welche dem Betrachter suggerieren, dass die Welt kohärent sei und sie selbst
kein Produkt des Zufalls sind, stärken auf der einen Seite das Selbstbewusstsein und
den Glauben an die eigenen Fähigkeiten, können jedoch auch davon abhalten, sich mit
der naturwissenschaftlichen Weltsicht auseinanderzusetzen und Probleme ohne die
Hilfe fremder Mächte zu lösen.10 Dieses zum Teil befremdlich wirkende Denken kann
jedoch auch den Effekt haben, dass sich das Kind problemlos emotional in die Welt
hineinlebt und sich mit ihr verbindet, da sie vom Aufbau mit dem Menschen zu ver-
gleichen ist. Dadurch könnte ein Gefühl der Verstehbarkeit und Handlungsfähigkeit
entstehen, was nach der salutogenetischen Auffassung zur Erhaltung der Gesundheit
beiträgt.

Die heilenden Kräfte des Waldorfunterrichts liegen jedoch nicht nur in der beson-
deren Art der Weltanschauung, sondern finden sich vor allem in der klaren Struktu-
rierung des Tagesablaufs, – denn jeder Tag verläuft im gleichen Rhythmus, in dem
sich nur kleine Variationen finden lassen.11 Ehe der Unterricht beginnt, werden das

9 Das wiederholte Sprechen des Vaterunsers im noch leeren Klassenzimmer soll die Stimmung des
Raumes verbessern und mehr Ruhe in die Klasse bringen. Der feste Glaube an dieses Ritual kann
sicher auch dem Lehrer helfen, sich in Anbetracht einer so großen Schülerschaft von bis zu 40
Personen nicht verlassen und überfordert vorzukommen. Durch diesen Gewinn an Selbstbe-
wusstsein mag die Klasse tatsächlich leichter zu führen sein.

10 Für den Unterricht muss sich die Frage gestellt werden, ob das Postulieren eines höheren Wesens,
welches nicht selten am Ende einer Fragekette als letzte Antwort auftaucht, das Nachdenken
nicht eher verhindert, als dass es für die Entwicklung der Neugierde und Entdeckerfreude sorgen
könnte. Sicher ist es für das Lernen auch wichtig, dass der Mensch sich in seiner Lernumwelt ge-
borgen fühlt und diese ihm in sich schlüssig und bewältigbar erscheint, doch sollten die Mittel,
die hierfür eingesetzt werden, wohl überlegt sein.

11 Alle zwei bis vier Wochen wechseln die Gedichte und Lieder, der Inhalt des Lernteils ist täglich
anders, gehört jedoch auch für drei bis vier Wochen zum gleichen Thema, und die Geschichte
folgt dem Verlauf der Erzählung.

1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau

195

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Datum genannt sowie der Stundenplan des Schultages ins Gedächtnis gerufen. Wenn
es besondere Geschehnisse gibt, ein nahendes Klassenspiel, Kinder die krank sind etc.,
so wird auch dies vorher besprochen. Danach beginnt der Tag mit dem Morgenspruch
und endet mit dem Tagesabschlusskreis (meist vor oder nach der Mittagspause), der
ebenfalls vom Klassenlehrer betreut wird. Dieser feste Rahmen, der sich immer wie-
derholende Ablauf und die präzisen Angaben des Lehrers helfen besonders Kindern,
welche über keine ausreichende sensorische Integration verfügen, aber genauso bieten
sie Kindern mit ADS oder ADHS eine Orientierung und ein Gefühl der Sicherheit.
Ein freier Unterricht verlangt ein größeres Maß an Eigenständigkeit vom Kind, und
das Planen von aufeinanderfolgenden Handlungen können manche Schüler als
schwierig und verwirrend empfinden. So wirken Kinder mit einer unzureichenden
sensorischen Integration oft uninteressiert oder irritiert, da ihre Empfindungen und
Reaktionen ihnen „nicht sinnvoll erscheinen und deshalb nicht befriedigend sind“
(Ayres 2002, 14). Doch nicht nur die schulischen Aufgaben stellen diese Kinder vor
Probleme, auch der soziale Bereich der zwischenmenschlichen Beziehungen wird da-
durch beeinflusst. Durch die vielen einströmenden Reize in der Schule geraten diese
Kinder leichter in Bedrängnis, da ihre Fähigkeit, die Aufmerksamkeit auf etwas zu
richten, nicht so gut entwickelt ist. So können Anforderungen, die für andere Kinder
ohne Schwierigkeiten zu bewältigen sind, für diese Kinder zu Quellen des Misserfolgs
werden. Damit auch sie eine Chance haben, dem Geschehen zu folgen, sollte der Leh-
rer darauf achten, alle Vorgaben exakt und einzeln nacheinander zu geben.12 Erst
nachdem die einzelnen Schritte eines Ablaufs länger geübt wurden, kann davon ausge-
gangen werden, dass das Vorgehen als Ganzes zur Gewohnheit geworden ist. Je freier
Unterricht am Beginn der Schulzeit gestaltet ist, umso größere Probleme haben Kin-
der mit einer sensorischen Integrationsschwäche. Kinder, welche sich nicht auf die
Aufgabenstellung konzentrieren können, werden wenig Gelegenheit haben, die Aufga-
be selbst auch anzugehen und daher eher die Vorstellung von sich selbst entwickeln,
dass sie zu dumm sind, um die Fragen zu beantworten. Machen sie diese Erfahrung
gehäuft, wird ihnen die Lust am weiteren Üben verloren gehen. Aus dem schlechten
Selbstbild und der Überforderung bei der Einschätzung einer Situation, resultiert
nicht selten eine gesteigerte Aggressivität.

„Steht es [ein Kind mit einer unzureichenden sensorischen Integration – Anm. V. B.]
in einer Reihe mit anderen und wird aus Versehen angestoßen, so reagiert es ärgerlich
und schlägt zurück. Der Ärger und das Zurückschlagen haben jedoch nichts mit einer
persönlichen Beziehung oder Ablehnung des Betreffenden zu tun. Sie stellen eine au-
tomatische Reaktion auf Empfindungen dar, die das Kind nicht ertragen kann“ (Ayres
2002, 16 f.).

Aus dieser Sicht stellt ein autoritär gestalteter Unterricht eine enorme Hilfe für solche
Kinder dar, und auch die klaren Bestimmungen im zwischenmenschlichen Verhalten,
die Rollenspiele und täglichen Gesprächsrunden im Tagesabschluss helfen dem Kind,
sich leichter in den Schulalltag einzuleben. Gerald Hüther und Helmut Bonney gehen
davon aus, dass bei ADS eine Schwäche in vier Bereichen zu finden ist, eine mangeln-
de Impulskontrolle, ein übersteigerter Bewegungsdrang, eine Aufmerksamkeitsstö-

12 Der Lehrer sollte sagen: Nehmt euer Mäppchen heraus. (Pause) Sucht den roten Stift. (Pause)
Nehmt den Stift in eure Schreibhand. (Pause) ….

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

196

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


rung und eventuell eine Wahrnehmungsstörung (vgl. Hüther/Bonney 2002, 67). Da
besonders die letzten drei Bereiche in der Waldorfpädagogik täglich gefördert werden,
wird die Behauptung, dass ADS sich in Waldorfschulen ohne Medikamente verbessern
ließe, plausibler.

Der Erzählteil

Am Ende des Haupt- oder des Vormittagsunterrichts erzählt der Lehrer eine Ge-
schichte oder liest aus einem Buch vor. Das jeweilige Thema für jede Altersgruppe ist
festgelegt (Märchen, Legenden, Sagen der Völker, Biografien), die einzelnen Geschich-
ten können jedoch vom Lehrer selbst ausgewählt werden. Die therapeutische Wirkung
einer Erzählung ist dabei mit derjenigen eines Gedichts vergleichbar (vgl. Petzold
2009).

Forschungen zur Kinderliteratur haben ergeben, dass das Kind in der Kinderge-
schichte eine symbiotische Beziehung mit dem Helden eingeht, die es in seinem Füh-
len und Denken reifen lässt, wodurch dieser ihm bei seiner sozialen und emotionalen
Bildung behilflich ist.

„Zum Bildungsbegriff gehört, was man literarische Anthropologie nennen könnte,
nämlich der Entwurf vorbildlichen Menschentums in Dichtung und Kunst. Bildung
hat daher grundsätzlich mit Textauslegung, das heißt mit Hermeneutik zu tun. Litera-
tur wird zum Kennzeichen der Bildung“ (Velthaus 2003, 19).

So verstanden kann der Erzählteil des Unterrichts als Hinführung in eine kindgerechte
kulturelle Welt gesehen werden, in welcher die Helden durch den Umstand des Wer-
dens gekennzeichnet sind. Dieses Werden wird im anthroposophischen Menschenbild
besonders durch ein Zusammenwirken der vier Lebensbereiche dargestellt, deren Ver-
einigung im Menschen erst das Menschliche an sich ausmacht. Im Erzählteil werden
Märchen so ausgewählt, dass die Aufgaben, welche der Held vollbringen muss, immer
je einem dieser Gebiete zugeordnet werden können.13 Als unterstes Glied findet sich
hier die Welt der Mineralien, der Steine; sie zeigt sich im Menschen in seinem physi-
schen Leib, in seiner Masse. Messen und wiegen sind Aufgaben, bei denen der Schüler
einen Bezug zu seinem Körper herstellen soll. Als zweites findet sich das Reich der
Pflanzen; sie haben als besonderes Merkmal das Wachstum. Anders als Steine sind
Pflanzen lebendig, sie machen Photosynthese, drehen sich zur Sonne – in ihnen wir-
ken Vitalkräfte, die auch im Menschen und im lebendigen Leib zu finden sind. Diese
Lebensströme bezeichnet die Anthroposophie wie schon beschrieben als Ätherleib. In
Klassenzimmern von Waldorfschulen finden sich deshalb meistens viele Topfpflanzen,
oft verfügt die Schule auch über einen großen Garten. In der dritten Klasse wird nicht
selten ein kleines Feld bewirtschaftet und unter dem Titel Mutter Erde, Korn und
Brot14 (Klein 1988) wird der Weg vom Korn zum Brot dargestellt. Als drittes Wesens-
glied findet sich im Menschen die Welt der Tiere in Form von Emotion und Empfin-
dung. Das Wollen ist Ausdrucksform dieser Qualitäten, welche im Seelen- oder As-

1.2.3.

13 Steine/Glas repräsentieren das Mineralische, Holz das Ätherische, Seide oder Perlen sind Vertre-
ter für das Tierreich, das Astralische und das Ideal des Guten, dem der Held zugeneigt ist, zeigt
die menschliche Qualität des Ichs.

14 Obwohl das Buch nicht als Schulbuch verwendet wird, gibt es eine Epoche mit dem gleichen In-
halt.

1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau

197

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


tralleib ihre geistige Verkörperung finden. Als viertes Glied findet sich das Denken,
besonders in Form von moralischem, an Idealen orientiertem Denken. Nur der
Mensch verfügt über ein Ich, das fähig ist, Entscheidungen zu treffen. Geschichten sol-
len aus anthroposophischer Sicht dem Kind einen Weg des Werdens aufzeigen, wie es
die Naturreiche in seinem Sinne nutzen kann, wie sie ihm helfen und über welche
menschlichen Eigenschaften es am Ende seiner Entwicklung verfügen sollte. Ge-
schichten vermitteln den Zuhörern innere Bilder, welche ihn zeitlebens begleiten und
seine Haltung zur Welt mitgestalten, da Gerald Hüther zufolge durch sie auch das Ge-
hirn in seiner Struktur geprägt wird (vgl. Hüther 2011).

Doch der Erzählteil besteht auch aus Interaktionen, denn vor der Erzählung selbst
gibt es wie erwähnt den Tageskreis, in welchem die sozialen Probleme des Tages zur
Sprache kommen können und Lösungen gefunden werden. Damit die Kinder psycho-
soziale Kompetenz erwerben, die Fähigkeit also, „gemeinsam mit anderen Menschen
nach Lösungen für die Bewältigung gegenwärtiger und zukünftiger Herausforderung
zu suchen“ (Hüther 2009, 42), müssen die Lehrer diese bereits besitzen. Es ist damit
sinnvoll, dass der Lehrer jene Kompetenz vorlebt und gemeinsam mit den Schülern in
schwierigen Situationen nach Lösungen forscht. Anschließend erinnern sich die Kin-
der gemeinsam an das, was bisher in der Geschichte vorgefallen ist. Das gemeinsame
Erinnern und Zuhören, wenn ein Klassenkamerad erzählt, und das Ergänzen von De-
tails, wenn diese wichtig zu sein scheinen, wird zur täglichen Übung. Erst wenn alle
wissen, was bisher geschehen ist, erzählt der Lehrer die Geschichte weiter. Doch nicht
immer gibt es eine Geschichte pro Tag. Oft genug fällt sie ob wichtigerer Inhalte weg,
oder der Lehrer bevorzugt es, nur eine Geschichte pro Woche zu erzählen, die dann an
jedem Tag neu bearbeitet wird. Gibt es am Montag eine Geschichte (mit verschwom-
menem Tafelbild), wird sie am Dienstag wieder in Erinnerung gerufen und vom Leh-
rer in einzelnen Details noch einmal ausgeschmückt (auch das Tafelbild ist nun kon-
kreter oder deutlicher). Mittwochs erzählen die Schüler die Geschichte nach oder es
wird gemeinsam gedanklich nach passenden Bildern gesucht, die anschließend gemalt
werden (mit Wachsfarben oder Aquarell). Wird diese Vorgehensweise gewählt, muss
sich der Lehrer zunächst viel Zeit für die Geschichte nehmen und sie komplett erzäh-
len, kann aber an den anderen Tagen das Erinnern und das Finden von lebendigen
inneren Bildern kürzer halten. Gelegentlich wird das Malen von Märchenbildern auch
abgelehnt, da die Kinder in den unteren Klassen noch nicht figurativ malen sollten,
sondern es hier um die Erfahrungen mit der Qualität der Farbtöne geht. Der Erzählteil
kann demnach sehr unterschiedlich gestaltet werden, hat jedoch immer eine ähnliche
Funktion:
– Das Zuhören und Mitgehen in der Geschichte
– Die Erfahrungen der Helden innerlich mitzuerleben (Moralbildung)
– Einen Reichtum an inneren Bildern zu entwickeln (vgl. Hüther 2011)
– Einzelne Bilder konkret benennen oder beschreiben zu können
– Sich an die Geschichte im ganzen erinnern zu können (Nacherzählung)
– Konzentrationsfähigkeit
– Anderen Schülern zuhören zu lernen und sich selbst kurz fassen zu können
Da sich der Unterricht an Waldorfschulen oft eher an den auditiven Lerntyp richtet,
ist es wichtig, dass die Fähigkeiten des Zuhörens und Wiedererinnerns so früh wie
möglich geübt werden. Das Visuelle wird dabei durch die Gestik des Erzählers ange-

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

198

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


regt, später werden die Inhalte ins Bildliche übertragen. Auf vorgegebene Bilder wird,
mit Ausnahme des Tafelbilds, das oft über mehrere Wochen bestehen bleibt, verzichtet.

Im gemeinsamen Erinnern werden Fragen an die Kinder gerichtet, wodurch sie
sich das Erzählte deutlicher vorstellen und behalten können. Solche Fragen lauten in
etwa: Was ist gestern in der Geschichte passiert? Welche Objekte wurden gefunden? Wel-
che Farben kamen in der Geschichte vor? Aber auch: Wie sahen wohl der Wald, der
Prinz, die Großmutter aus? Wie hat sich der Räuberhauptmann gefühlt, als er den bösen
Brief des Königs las? Hier sollen die Stimmung der Erzählung eingefangen, Emotion
verdeutlicht und die Vorstellungen der Kinder angeregt werden, damit sie später beim
Malen selbstständig ein Motiv für ein Bild zur Geschichte finden können. Diese Me-
thode fördert auch den Dialog zwischen den Kindern und dem Erwachsenen, denn
die Kinder können die Geschichte durch ihre Fantasie ausschmücken (besonders bei:
Wie mag wohl das prächtige Kleid der Prinzessin ausgesehen haben? oder: Wie, glaubt
ihr, hat sich das arme Mädchen nachts allein im Wald gefühlt?). So können die Schüler
dazu angeregt werden, ihren Wortschatz zu benutzen und gleichzeitig am Beispiel der
Mitschüler zu lernen (vgl. Eliot 2012, 556ff.). Im Erzählteil führt das freie Äußern von
Gedanken, ohne dass der Beitrag negativ bewertet oder als unwichtig abgetan wird, zu
einer Anerkennung vom Kind. Jeder wird in seinen Bedürfnissen ernst genommen
und beachtet. Es ist wichtig, eine gute Gesprächskultur aufzubauen und die Schule zu
einem Ort werden zu lassen, in welchem sich die Kinder körperlich und emotional ge-
borgen fühlen (vgl. Zoller Morf 2011, 31ff.). Durch die Geschichten, das Malen und
die Gespräche kann eine lebendige Fantasie entwickelt werden, welche das Kind dazu
befähigt, innere Bilder zu erschaffen und sinnvolle Entwürfe für die Gestaltung des ei-
genen Lebens aufzustellen. Dies ist für Eckhart Schiffer der beste „Schutz gegen jedwe-
de Suchterkrankung“ (Schiffer 1999, 68). Der Mensch bedarf der Interaktion, damit er
sich entwickelt und sein Gehirn dazu heranreift, die Aufgaben, die sich ihm mit der
Zeit stellen, auch anzugehen. „Die lange Zeit aufrechterhaltene und bis heute vorge-
nommene Trennung zwischen Gehirnentwicklung und der Entwicklung des Verhal-
tens, Denkens und Fühlens, ja selbst des Gedächtnisses hat sich inzwischen als ebenso
schwerwiegenden Irrtum erwiesen als die Vorstellung, dass der Prozess der strukturel-
len Ausreifung und Umformung des menschlichen Gehirns gegen Ende des dritten
Lebensjahres weitgehend abgeschlossen sei“ (Hüther 2009, 45). Die Freude daran, mit
anderen Menschen zu agieren, ist jedoch an das Gefühl der Sicherheit oder Geborgen-
heit gebunden. Wer Angst hat, zieht sich zurück, denn im Gehirn erzeugen Verunsi-
cherung und Druck eine sich ausbreitende Erregung, sodass eintreffende Sinnesreize
weniger erfolgreich verarbeitet werden können und das Erlernen von neuen Inhalten
sehr schwierig ist. Ziel eines gelingenden Unterrichts wäre demnach, Ordnung und
Ruhe in den Kindern zu erzeugen, eine innere Harmonie, wie es Steiner vielleicht aus-
drücken würde, damit Lernen überhaupt möglich wird.

Der im Erzählteil mündende Unterricht soll ebenfalls zu einem Gefühl des Frie-
dens und der Geborgenheit beitragen. Nicht alle Kinder haben ein defizitäres Sicher-
heitsgefühl oder ein Mangel an Vertrauen, aber die sich wandelnden gesellschaftlichen
und familiären Bedingungen deuten doch darauf hin, dass diese Einstellung zum Le-
ben nicht mehr als Voraussetzung gesehen werden kann. Die Schule muss Vertrauen
schaffende Strukturen entwickeln und gleichzeitig die Resilienz der Schüler fördern,
damit zunächst das Lernen gelingt, aber auch der Weg in eine Gesellschaft, in der es
günstig ist, mit Veränderungen umgehen zu können. Schule sollte damit nicht mehr

1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau

199

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


rein als Bildungsstätte fungieren, sondern auch die emotionalen und sozialen Fähig-
keiten im Blick haben, daran mitarbeiten, dass die einströmende Umwelt von den Kin-
dern auch verarbeitet werden kann. Die Waldorfschule versucht dies zum einen durch
ihre unterschiedlichen Fächer, zum anderen durch einen Unterricht, der am Tempera-
ment (oder bestimmten emotionalen Stilen) orientiert ist. Die Entwicklung der oberen
Sinne ist mehr ein Aufruf zur Erarbeitung von Empathie, vom Hineinversetzen-Kön-
nen in andere, von Perspektivübernahme und der Fähigkeit, dem anderen zuzuhören.
Die mittleren Sinne sollen im emotionalen Bereich wirken, während die Basissinne die
Grundlage für das spätere Denken liefern. Die Geschichte am Ende des Unterrichts
und den durch den Lehrer geleiteten Umgang mit jenen inneren Bildern helfen den
Kindern, sich auf die Begebenheiten vorzubereiten, denen sie in der realen Welt täg-
lich begegnen.

Der Waldorfunterricht arbeitet in seinen drei Teilen auf unterschiedliche Weise an
einer Haltung zur Welt. Diese Haltung wird sowohl von außen, durch Bewegung,
Theaterstücke und Spiele erzeugt, als auch von innen durch eine reiche Bilderwelt, in
der das Kind Leitideen findet, die es in sein Selbstbild integrieren kann. Im nächsten
Kapitel wird auf die Beziehung zwischen innen und außen weiter eingegangen.
Beispiele eines bildhaften Unterrichts:

Das W wird in der ersten Klasse beispielsweise mit einer Welle eingeführt.
Dazu gibt es jeweils ein Bild und ein Gedicht.

Sind alle Buchstaben vorgestellt, kann die Schreibfreude durch eine Anlauttabelle geför-
dert werden, in der die Vokale anhand der eurythmischen Geste, die Konsonanten durch
ein Bild der Geschichte erinnert werden (vgl. Abbildung 12):

Abbildung 11:

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

200

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Die anthroposophische An-
lauttabelle (erste Klasse,
Bonn, März 2013)

Abbildung 12: Die 8er Reihe mit Stern und
Rhythmus

Abbildung 13:

Wenn bei den hellen Linien in Abbildung 13 leise geklatscht wird, verdeutlicht ein lautes
Stampfen beim dunkelbraunen Strich, dass nun wieder eine Zahl aus der 8er Reihe
kommt. Durch die verschiedenen bildlichen Darstellungen soll sich das Rechnen spiele-
risch einprägen.

Embodiment an Waldorfschulen

Wie am Ende von Teil I dargestellt wurde, war die westliche Gesellschaft etwa ab der
Mitte des letzten Jahrhunderts von einem großen technologischen Optimismus durch-
drungen. Es wurde angenommen, dass innerhalb weniger Jahre intelligente Rechner
gebaut werden könnten, die durch ihr Verhalten kaum noch von Menschen zu unter-
scheiden seien (vgl. Tschacher 2011, 13ff.). Einer der berühmtesten Tests, um festzu-
stellen, ob eine Maschine über künstliche Intelligenz (KI) verfüge oder nicht, entwi-
ckelte Alan Turing15 (vgl. ebd.). Doch der Zukunftsglaube verflüchtigte sich schon
bald durch die realen Ergebnisse, die weit von einer KI entfernt waren – trotz der opti-
mistischen Prognosen ist das Projekt im eigentlichen Sinne gescheitert (ebd. 11 f.). Ein

2.

15 Beim sogenannten Turing Test sollte ein Mensch mit zwei weiteren Individuen kommunizieren,
die er jedoch nicht real vor sich hatte. Einer dieser beiden Gegenüber sollte ein Mensch, der an-
dere eine KI sein. Durch gezielte Fragen, die mit Zweideutigkeiten, Witz und Sinnhaftigkeit spiel-
ten, sollte nun deutlich werden, bei wem es sich um die KI handele. Könnte dies nicht mehr er-
mittelt werden, hätte die KI den Test bestanden. Es sollte also nicht reines Wissen oder Schnellig-
keit getestet werden, sondern ob die Testperson den Sinninhalt der Sätze verstehen könnte, und
wenn ein solcher nicht vorlag, mit einem Witz oder ernsthaft mit einem anderen sinnlosen Satz
antworten könnte.

2. Embodiment an Waldorfschulen

201

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


intelligenter Rechner schien nicht realisierbar zu sein, und so kam erneut die Frage auf,
wodurch Intelligenz überhaupt entstehen könnte.

„Kann der tiefere Grund für das Versagen von künstlicher Intelligenz in der Vernach-
lässigung der Beziehung zwischen der Informationsverarbeitung (‚Denken‘) einerseits
und dem Körper und der Umwelt andererseits zu suchen sein?“ (ebd. 14).

Hier setzt die Embodiment-Forschung an, die in der Verkörperung des Menschen den
Schlüssel für das Problem des Bewusstseins vermutet und einen Zusammenhang sieht
zwischen Denken und Körper, zwischen Geist und Welt. Einen sinnlich wahrnehmba-
ren Körper zu besitzen und damit die Fähigkeit zu haben, Erfahrungen an der Welt zu
machen, scheint die wesentliche Voraussetzung für die Entstehung eines unabhängi-
gen Ichs zu sein. Denken findet in einem Geflecht von Bezügen statt, welche wiede-
rum in einen Kontext, eine Umwelt eingebettet sind (vgl. ebd.). Wir verlassen uns im
Leben nicht rein auf unser kognitives Wissen, sondern oft genug auf ein Körpergefühl.
Wenn wir ein schlechtes Bauchgefühl bei einer Sache haben, so können wir nicht un-
bedingt logisch begründen, warum. Nach dem anthroposophischen Menschenbild
entstehen diese Intuitionen aus dem schlafenden Willen des Menschen (vgl. Steiner
GA 293 91ff.), andere Theorien machen den Darm mit seinem großen Nervengeflecht
für dieses nicht kognitive Wissen verantwortlich. Die Forschungsergebnisse im Be-
reich embodied cognition machen deutlich, dass Denken und Körper keine unabhängi-
gen Größen sind, sondern dass abstraktes Denken den Körper mitnutzt, durch Hal-
tung und Gestik die kognitiven Prozesse unterstützt (vgl. Wilhelm, 2011). Dieses Wis-
sen lässt sich auch für die Schule nutzen, sodass diese Zusammenhänge flexibel in den
Unterricht integriert werden können.

Embodied Cognition

In der Alltagswelt gehen wir davon aus, dass sich das Denken, Fühlen und Wollen
durch den Körper als seiner Ausdrucksform in der Welt offenbart. In Zweifel gezogen
wird dieser Glaube durch die Annahme, der Geist sei ein Epiphänomen des Physi-
schen, eine Begleiterscheinung, die nicht zurück auf die Materie wirken könne (vgl.
Tschacher 2011, 16). Diese Hypothese einer alleinigen Bottom-up-Kausalität wirft je-
doch die Frage auf, warum ein so viel Energie verbrauchender Umstand, wie das
Selbstbewusstsein einer ist, überhaupt evolutionär erfolgreich gewesen ist, wenn er nur
ein Zusatz zu einem System ist, das auch gut ohne Bewusstsein funktionieren würde?
Der Autorin scheint diese Annahme nicht intelligibel, weswegen sie davon ausgeht,
dass Psyche und Physis eine Einheit darstellen, dass es sowohl eine Bottom-up- als
auch eine Top-down-Gerichtetheit geben muss, ohne dass dieser Umstand es erzwingt,
dass die Wechselwirkung zwischen zwei unterschiedlichen Entitäten oder gar Substan-
zen stattfinden muss. „Die menschliche Intelligenz braucht einen Körper, um sich ent-
falten zu können“ (ebd. 17). Wir sind nur wir selbst als leibliche Wesen, keine von der
Umwelt und Welt abgekoppelten denkenden Entitäten. Aus diesem Grund ist das Ein-
beziehen des Körpers und der Umwelt so wichtig für unser Leben und sollte auch bei
der Schulbildung beachtet werden. „Denken ist ohne Körper und ohne Umwelt nicht
denkbar“ (ebd. 31). Das, was für das Denken gilt, ist ebenso richtig für die Betrach-
tung von Emotionen, denn bereits 1756 beobachtete Edmund Burke: „Ich selbst habe

2.1.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

202

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


oft bemerkt, dass ich jedesmal, wenn ich die Blicke und Gebärden eines zornigen
Menschen nachahme, mein Gemüt unwillkürlich der Leidenschaft zugewandt finde,
deren äußere Erscheinung ich nachzuahmen bestrebt bin“ (Burke 1956, 172 f.). Dies
zeigt, dass wir Stimmungen und Gefühle bis zu einem gewissen Grad durch unsere
Haltung oder Mimik steuern können. Der Körperausdruck oder die Körperhaltung
wirken damit direkt auf die Kognition und die Emotion des Menschen (vgl. Tschacher
2011, 17). Die Seele wäre damit auch ein Spiegel des Körpers. Was der Körper aus-
drückt, das nimmt in der Seele Gestalt an. Nach der Embodiment-Theorie ist die
„Wechselwirkung Kognition – Körper zirkulär-kausal“ (ebd. 31). Körper, Geist (Ko-
gnition) und Umwelt müssen als zusammenwirkend verstanden werden; nur dadurch,
dass weder das eine noch das andere auf- bzw. abgewertet wird, kann wahres Ver-
ständnis für die Situation des Menschen entstehen.

Dr. Maja Storch von der Universität Zürich untersucht die Auswirkungen des Kör-
pergeschehens auf die Psyche, dasjenige, was, wie bereits erwähnt, in der psychologi-
schen Fachsprache als Body-Feedback bezeichnet wird (vgl. Storch 2011, 39). Durch
die Untersuchungen zeigte sich, dass bei einer originalgetreu eingenommenen Körper-
haltung gleichzeitig die entsprechende Emotion auftrat (vgl. ebd. 40ff.). Maja Storch
bezieht sich auf eine Feststellung von Susana Bloch (1986), die zeigen konnte, „dass
die korrekte Ausführung eines körperlichen Ausdrucksmusters die entsprechende
Emotion im subjektiven Erleben der Versuchsperson nach sich zieht und dass auch
Außenbeobachter die dargestellte Emotion richtig einschätzen“ (Storch 2011, 49). In-
teressant ist, dass die Versuchsperson diese erzeugte Emotion nur dann wieder verlas-
sen konnte, wenn sie eine neutrale Körperhaltung einnahm und spezielle Atemübun-
gen durchführte, welche dem Körper halfen, dieses Embodiment zu verlassen (vgl.
ebd.). Von Strack, Martin und Stepper (1988) wurde weiterhin in Experimenten nach-
gewiesen, dass die Gesichtsmuskulatur Einfluss auf die Stimmung nehmen kann, ohne
dass vermittelnde kognitive Prozesse notwendig waren. Die Teilnehmer dieser Studie
zum Facial Feedback schauten sich einen als lustig ermittelten Filmbeitrag mit unter-
schiedlichen Gesichtsausdrücken an. Dazu mussten sie entweder einen Stift waage-
recht zwischen die Zähne klemmen (was einen fröhlichen Gesichtsausdruck provo-
zierte) oder das Ende mit dem Mund umschließen, was eher zu einem neutralen Ge-
sichtsausdruck führte, eine letzte Gruppe, die Kontrollgruppe, hielt den Stift in der
Hand. Bei dem Experiment wurde ermittelt, dass die Teilnehmer mit dem fröhlichen
Gesichtsausdruck den Film signifikant lustiger fanden. Nicht nur die eingenommene
Körperhaltung spiegelt sich somit unmittelbar in der Seele wieder, sondern sogar der
Gesichtsausdruck wirkt zurück auf das Gemüt. Davidson untersuchte, ob die Läh-
mung der Mimik, wie sie durch eine Behandlung mit Botox hervorgerufen werden
kann, Auswirkungen auf das Verstehen von emotionalen Sätzen hat.

„Die Aktivität eines Muskels zu blockieren, der an der Bildung eines ärgerlichen oder
traurigen Gesichtsausdrucks beteiligt ist, verlängert […] die Lesedauer von Sätzen, die
Ärger oder Traurigkeit vermitteln – Emotionen, die normalerweise eine Bewegung des
Stirnrunzelns zur Folge haben. Offenbar bleiben dem Gehirn durch die Unfähigkeit
[…] die Stirn zu runzeln und einen traurigen Gesichtsausdruck aufzusetzen, Signale
vorenthalten, die normalerweise in der Inselrinde und im somatosensorischen Kortex
eintreffen und von dort aus in die linksseitigen Sprachareale geleitet werden, wo ihr
Sinn entschlüsselt wird“ (Davidson 2012, 205).

2. Embodiment an Waldorfschulen

203

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Lernen wird unter diesen Gesichtspunkten erheblich vereinfacht, wenn der Körper in
das Unterrichtsgeschehen mit eingebunden wird und das Gehirn nicht als ein im Kopf
liegendes, isoliertes Organ ohne Bezüge zum Rest des Menschen gesehen wird.

Maja Storch geht weiter davon aus, dass nicht nur Emotionen durch das Body-
Feedback beeinflusst werden, sondern ebenfalls die eigene Einstellung, das Urteilsver-
mögen und sogar ganze Verhaltenssequenzen (vgl. Storch 2011, 63.).

„Ohne ein adäquates Embodiment riskiere ich das Misslingen meiner Handlungsab-
sicht. Der Einsatz körperlicher Elemente im Rahmen eines gelingenden Selbstmanage-
ments ist also […] kein Luxus aus der Wellness-Ecke“ (ebd.).

Sie hat deshalb das Züricher Ressourcen Modell (ZRM) entwickelt, das sich dieses
Wissen in Form einer Therapie zunutze macht. Storch hat eine Methode entwickelt,
mit der das „adaptive Unbewusste und das Bewusstsein synchronisiert werden kön-
nen“ (Storch 2009, 213). Dabei geht sie davon aus, dass das Bewusstsein die Impulse
des Unbewussten kontrollieren kann, diese Mechanismen jedoch bei Erschöpfung und
starker kognitiver Belastung versagen. Um nun eine Selbstregulation zu erzeugen,
nutzt sie ein zuverlässiges Signalsystem des adaptiven Unbewussten: Somatische Mar-
ker. Damasio postuliert in seinem berühmten Buch Descartes’ Irrtum, dass dasjenige,
was der Mensch erlebt und was in ihm einen körperlich-emotionalen Zustand auslöst,
im Körper als somatischer Marker verinnerlicht wird. „Ein negativer oder positiver
somatischer Zustand, der durch das Auftreten einer gegebenen Repräsentation verur-
sacht wird, wirkt nicht nur als Marker für den Wert dessen, was repräsentiert wird, son-
dern auch als Verstärker für die fortgesetzte Aktivität des Arbeitsgedächtnisses und der
Aufmerksamkeit“ (Damasio 2004, 269). Erlebnisse können damit im Körper wirksam
werden und können durch verschiedene Sensationen wieder ausgelöst werden. Das
Verinnerlichen von Erfahrung im Körper, kann damit auch als Stütze für den Behalt
kognitiven Wissens herangezogen werden. Storch versucht in ihrem Vorgehen, die Pa-
tienten auf das psychische Wohlbefinden aufmerksam zu machen, das durch ein er-
folgreiches Handeln ausgelöst wird, sodass dieses Gefühl als somatischer Marker für
den weiteren Verlauf genutzt werden kann. Zunächst muss ein solches Wohlgefühl je-
doch im Patienten entstehen, was wiederum der Fähigkeit bedarf, sein inneres Emp-
finden auch wahrzunehmen (Selbstwahrnehmung), was in Waldorfschulen als Arbeit
am Lebenssinn programmatisch ist. Weiter fand dieses Modell deshalb Erwähnung, da
es davon ausgeht, dass zunächst der Wunsch oder die Vorstellung, dann aber ein ver-
stärkendes Gefühl entstehen muss, damit ein Vorhaben tatsächlich auch umgesetzt
wird (vgl. Storch 2009, 215).

„Jeder Prozess zielrealisierenden Handelns beginnt zunächst im Unbewussten. Dort
hat er […] den Status eines Bedürfnisses. Wenn das Bedürfnis bewusst geworden ist,
ist es zum Motiv geworden […] In diesem Reifestadium wird ein Thema jedoch noch
nicht nachhaltig mit Willenskraft verfolgt […]. Um die Wahrscheinlichkeit zu erhö-
hen, dass nachhaltiges zielorientiertes Handeln erfolgen kann, muss das Motiv den
psychologischen Rubikon überqueren – es muss zur Intention werden. […] Diagnosti-
ziert werden kann die Überquerung des Rubikon am Auftreten eines deutlich positi-
ven somatischen Markers“ (ebd. 215 f.).

Wie in der anthroposophischen Vorstellung ist es nicht die Vorstellung, die zur Hand-
lung führt, sondern diese wirkt auf das Gefühl und führt erst anschließend zur Hand-
lung.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

204

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Mit Embodiment oder Embodied Cognition lässt sich jedoch nicht nur in der Psy-
chologie arbeiten, auch auf die verschiedenen Temperamente kann durch eine ent-
sprechende Körperhaltung eingewirkt werden, sei das durch den Unterricht in Form
von Spielen oder durch Körperarbeit, durch welche es möglich wird, einen behindern-
den Gemütszustand durch eine andere Körperhaltung einfacher zu verlassen. Als Ex-
empel kann der leicht in Wut und Zorn geratende Choleriker genommen werden. Die
im Bauch sitzende Wut korreliert mit einer bestimmten Körperhaltung, hier hilft kein
Reden und Denken, die Wut sitzt tief und weicht nur langsam. Wenn jedoch nun eine
Körperhaltung eingenommen wird, die diesem Gefühl entgegenwirkt, bleibt dieses
nicht aufrechterhalten (vgl. Storch 2011, 64 f.).

„Wohlgemerkt! Gefühle und Stimmungen sind wichtige Signalgeber. Ein Gefühl los-
werden ist nicht gleichbedeutend mit ‚ein Gefühl nicht wahrhaben wollen‘ oder ‚ein
Gefühl unterdrücken‘. […] Sobald sie ein negatives Gefühl jedoch bemerkt haben, be-
steht in den meisten Fällen kein Grund mehr, diese unangenehme Verfassung länger
aufrechtzuerhalten“ (ebd. 65).

Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass in der Eurythmie Haltungen einge-
nommen werden, die Stimmungen ausdrücken sollen. Im A spiegelt sich die Offenheit
zur Welt, im E eher die Besinnlichkeit.

 

Abbildung 14: Das eurythmische A und E

Fraglich bleibt allerdings, ob diese Haltungen den wirklich auftretenden Haltungen
entsprechen, denn nur dann könnten sie nach dieser Analyse eine Wirkung erziehen.

„Embodiment in unserem Sinne hat übrigens nichts mit den Körpersprache-Techni-
ken zu tun, die mancherorts gelehrt werden. Wenn man den Menschen eine to-do Lis-

2. Embodiment an Waldorfschulen

205

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


te antrainiert, wie sie zu lächeln haben, dass sie die Arme nicht vor der Brust ver-
schränken dürfen, oder dass sie mit der Faust energisch auf das Rednerpult schlagen
müssen, um entschlossen zu wirken, erreicht man in den allermeisten Fällen das Ge-
genteil von dem, was man beabsichtigt hat. Der Mensch wirkt unecht, die Körperspra-
che automatenhaft“ (ebd. 66).

Es geht demnach vielmehr darum, die hochindividuelle Form des Embodiment zu fin-
den, zu dem, was man erreichen möchte.

Eine konkrete Anwendung dieses Wissens in der Schule kann an drei kurzen Bei-
spielen erläutert werden:

In der ersten Klasse der Waldorfschulen existiert ein Spiel, welches optimal für das
Erlernen verschiedener authentischer Embodiments geeignet zu sein scheint. Alle
Kinder gehen langsam im Raum umher, wobei gesungen wird: Was wollen wir denn
machen, wir wissen es noch nicht. Hier nehmen alle Kinder eine neutrale Haltung an,
sind offen für alle kommenden Möglichkeiten. Nun ändert sich die Melodie und es
heißt beispielsweise: Wir stehen erhaben da, wie eine Eiche, oder: Wir blicken ruhig
übers Meer. Auch die Haltung von Tieren kann eingenommen werden und immer
kann beobachtet werden, wer denn am meisten wie z. B. eine Eiche wirkt. Was sollte
nun der Sinn dieses Spiels sein? Wenn ein gutes Sinnbild für das gefunden wird, was
erreicht werden will, geht der Körper ganz ohne eine kognitive Korrektur in diese Hal-
tung/Embodiment über. Jedes „Bild [bringt] unterschiedliche Embodiments mit sich
[…]. Das Eichenbild würde mich zum Beispiel dazu veranlassen, meinen Stand zu sta-
bilisieren und die Füße breit zu stellen“ (ebd. 69). Eine zweite Variante dieses Spiels
findet sich in einem Reigen, welcher auch für den Fremdsprachenunterricht geeignet
ist. Die Kinder stellen sich in einer Reihe auf und folgen dem Lehrer, welcher seinen
Gang immer wieder verändert und dies auch verbalisiert: Ich springe, ich hüpfe wie ein
Reh, schleiche wie eine Katze, drehe mich um! Dreht sich der Lehrer um, müssen alle
Kinder in die Hocke gehen, wer am langsamsten ist, scheidet aus und darf aufpassen,
welches Kind in der nächsten Runde als letztes in die Hocke ging. Neben dem Trainie-
ren der Aufmerksamkeit gehen die Kinder auch hier spielerisch in unterschiedliche
Körperhaltungen über. Als Drittes kann auf eine Übung verwiesen werden, die das
Raumerleben des Kindes verbessern soll (vgl. McAllen 1996). Audrey McAllen schlägt
eine Übung für Schüler vor, um ins Hier und Jetzt zu kommen und sich im Raum zu
verorten. Dabei sollen die Hände abwechselnd vor der Brust, über dem Kopf und hin-
ter dem Rücken zusammengeklatscht werden (vgl. McAllen 1996). Wenn nun die Rei-
henfolge von vorn nach hinten und über den Kopf wieder nach vorn festgelegt wird
und dabei ein Säckchen oder ein anderer, leicht auf dem Kopf zu balancierender Ge-
genstand den Körper dazu bringt, aufrecht zu stehen, so gehen die Schüler bei dieser
Übung wie von selbst in eine Selbstbewusstsein ausdrückende Haltung über, in der die
Schultern nach hinten geneigt sind, die Brust durchgedrückt wird und die Hände wie
in einer Siegerpose nach oben gereckt werden. Immer wieder können sie so von einer
neutralen Körperhaltung (die Hände befinden sich vor dem Körper) in diese raumer-
greifende Haltung hineingehen, selbst ohne innere Bilder. Die Kinder, aber auch die
Erwachsenen können so lernen, eine Körperhaltung einzunehmen, die auf sie selbst
bildend wirkt. Wer würdevoll dasteht wie ein König, der ist auch im Inneren wie ein
solcher. Wer immer wieder in die Pose eines Gewinners geht, fühlt sich anschließend
auch zuversichtlicher (vgl. Wilhelm 2014, 29).

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

206

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Diese inneren Bilder sind jedoch nicht immer leicht zu finden, und es bedarf der
ständigen Übung, sie in das Körpergedächtnis aufzunehmen. Besonders wichtig bleibt
jedoch, dass zwischen den einzelnen Übungen immer nach einem neutralen Embodi-
ment gesucht wird, aus welchem das Potenzial entsteht, spontan und kreativ in den
folgenden Schritt hineinzugehen (vgl. Storch 2011, 70). Diese Offenheit und das Wis-
sen um die reziproke Wirkung von Psyche und Körper machen den Menschen frei. Er
entwickelt dadurch eine Wahlfreiheit in Bezug auf seine psychische Verfassung und
braucht nicht in resignativen Stimmungen zu verharren. Auch im Hinblick auf den
Gebrauch von legalen und illegalen Drogen könnte hier ein Ausweg zu finden sein,
und die Waldorfpädagogik hat seit Langem eine Plattform geschaffen, auf welcher die-
se Erkenntnisse wirkungsvoll eingesetzt werden können.

Eine weitere in Waldorfschulen praktizierte Möglichkeit, auf die Körperhaltung
und die mit ihr einhergehenden Gefühle zu achten, ist das Schauspiel. Durch dieses
können die hier geweckten Vorstellungskräfte schöpferisch den Leib durchdringen
und ihn gewissermaßen von innen heraus plastizieren (vgl. ebd. 67). In die Rolle eines
anderen Charakters hineinzuschlüpfen, den anderen im Selbst zu finden, hilft nicht
nur dabei, sich die Möglichkeiten des eigenen Körpers zu vergegenwärtigen, es ist
nach Albert Camus auch eine Möglichkeit, dem Gefühl der Absurdität zu entfliehen
(vgl. Camus 2003, 102ff.). Das Schauspiel öffnet dem Menschen eine Welt des Auspro-
bierens, in der er durch das Einnehmen einer Rolle, durch Haltung und Gestik nach
der eigenen Identität forschen kann.

Obwohl dem Leib als dem belebten Körper eine innere Erlebniswelt gegeben ist,
welche sich exklusiv dem Selbst offenbart, bleibt dieser innere Kosmos der Außenwelt
gerade beim Schauspiel nicht vollständig verborgen. Dadurch, dass der Schauspieler in
verschiedene Rollen schlüpfen kann, seinen Körper16 dem Charakter der dargestellten
Person angleichen muss, erkennt er sich selbst im anderen und lernt Rückschlüsse auf
nicht eigene innere Zustände zu ziehen, sich durch seinen Ich-Sinn eine Theorie des
Geistes (Theory of Mind) vom Gegenüber zu bilden. Die Möglichkeit, auf gewisse
Weise in das Innere anderer hineinzusehen, steht wahrscheinlich in Verbindung mit
den von Giacomo Rizzolatti in den 1990er-Jahren gefundenen Spiegelnervenzelle
(mirror neuron). Vittorio Gallese, der an vielen Studien von Rizzolatti beteiligt ist und
die Spiegelneuronen auch im Zusammenhang mit Embodiment erforscht, beschreibt
jene Nervenzellen:

„Mirror neurons are motor neurons originally discovered in the ventral premotor cor-
tex of macaque monkeys (area F5) that discharge when the monkey executes goal-rela-
ted hand motor acts such as grasping objects, and also when observing other individu-
als (monkeys or humans) executing similar acts. Neurons with similar properties were
later discovered in a sector of the posterior parietal cortex reciprocally connected with
area F5. Mirror neurons provide the neurophysiological basis for primates to reco-
gnize different actions made by other individuals: the same neural motor pattern cha-
racterizing a given motor act when actively executed is also evoked in the observer
when witnessing the motor behavior of others” (Galese/Didio 2012, 690).

Ähnliche Mechanismen konnten später auch beim Menschen nachgewiesen werden
und scheinen auch bei der Kunstbetrachtung eine wichtige Rolle zu spielen. Joachim

16 Eine Übung wäre hier, den Gang eines anderen nachzumachen und zu fühlen, wie es ist, auf die-
se Weise durchs Leben zu gehen.

2. Embodiment an Waldorfschulen

207

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Bauer hat in seinem Buch Warum ich fühle, was du fühlst zwischenmenschliche Bezie-
hungen im Hinblick auf diese Spiegelungsprozesse untersucht und sieht in ihnen die
biologische Grundlage der Empathie. Besonders beachtenswert ist das zeitversetzte
Imitieren einer Körperhaltung bei einem Gegenüber, das einem sympathisch ist: Beugt
sich der andere beispielsweise leicht vor, zieht es den eigenen Körper unwillentlich in
eine entsprechende Haltung. Bauer sieht hier eine Grundlage des Empathievermögens,
wodurch dem Körper eine wichtige Rolle beim Hineinfühlen in die Stimmungen und
Gedanken anderer zukommt, denn die Spiegelneuronen bringen den Menschen dazu,
eine beobachtete Körperhaltung oder Mimik im eigenen Körper zu realisieren (vgl.
Bauer 2006). Lehrer sollten daher wissen, dass das Mitschwingen in die Körperhaltung
ihrer Schüler ein gegenseitiges Verständnis eventuell verbessern könnte und dass die
Schüler, wenn sie ihrem Lehrer zugetan sind, auch dessen Haltung übernehmen. Denn
es sind nicht nur die Schüler, die vom Lehrer gesehen werden, sondern diese beobach-
ten auch ihre Lehrer und merken, auf welcher Weise sie sich in ihm spiegeln. „Die
Wahrnehmung und Produktion emotionsbezogener Gesichtsausdrücke könnte auf ge-
meinsame neuronale Strukturen einwirken, dessen Funktion ganz ähnlich wie die des
Spieglungsmechanismus postuliert werden kann“ (Gallese 2013, 96). Obwohl Gallese
nicht davon ausgeht, dass dadurch automatisch die beobachtete Emotion ausgelöst
wird, spielt die Mimik eine Rolle beim Verständnis fremder Gefühle. Über das unbe-
wusste Mitgehen in eine Haltung und über die Mimik des Lehrers können sowohl ko-
gnitive Inhalte verständlicher werden, aber auch das Selbstbild des Schülers gründet
sich im Blick seines Lehrers auf ihn selbst (vgl. Bauer 2009 [1], 113ff.). Bauer machte
weiter darauf aufmerksam, dass allein durch das Zuhören einer Schilderung die in der
Erzählung beschriebenen Gefühle im Hörer ausgelöst würden, was für ihn den privile-
gierten Zugang der Sprache zum System der Spiegelneuronen deutlich macht (vgl.
Bauer 2009 [2], 54).

Wenn nicht nur die Haltung, sondern auch die Mimik und, wie in den nächsten
Kapiteln gezeigt wird, auch die Gestik und Sprache einen derart großen Einfluss auf
das psychische Erleben haben, muss auf diese Wirkung aufmerksam gemacht werden,
gerade wenn eine Schule sich die Mechanismen, die als Body-Feedback bezeichnet
werden, schon lange nutzbar macht.

Embodiment im Sprachunterricht

Die Hinweise haben sich immer deutlicher dahingehend verdichtet, dass das Gehirn
nicht als ein reiner Informationsprozessor beschrieben werden kann, „sondern dass
große Teile selbst abstrakter und vormals amodal konzeptualisierter mentaler Vorgän-
ge durch sensomotorische Prozesse mediiert werden“ (Beilock; Hohmann, 2010). Dies
bedeutet eine Einbeziehung des Körpers als Teil des mentalen Geschehens und damit
auch eine Rückwirkung des Körpers auf die gedanklichen Vorgänge selbst. Wissen
wird nicht als eine abstrakten Speicherung von Gelerntem definiert, sondern das Ge-
hirn versetzt sich beim Erinnern wieder mehr oder weniger gut in den Zustand, in
dem es sich beim Ereignis selbst befand. Erinnerung (an Ereignisse oder an gelernte
Fakten) ist damit eine Reaktivierung eines Hirnzustandes, der mit einem ursprüngli-
chen Zustand korrespondiert, wobei mit zu beachten ist, dass jeder Hirnzustand auch

2.2.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

208

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ein Zustand eines ganzen Menschen entspricht, dass also Erinnerungen auch Körper-
erfahrungen und Haltungen mit einschließen. Gehirn und Körper stehen damit in
einer Wechselbeziehung; da es während einer Interaktion mit der Umwelt zu einer Ak-
tivierung in verschiedenen Hirnarealen kommt, die später ebenfalls wiederum partiell
aktiv werden, wenn diese Objekte oder Wahrnehmungen erneut auftauchen. Selbst
beim Lesen einer Beschreibung werden die gleichen Hirnareale aktiv, die für den tat-
sächlichen Vorgang gebraucht werden (vgl. Zwan/Taylor 2006). Das Verständnis eines
Satzes wie Er drehte die Lautstärke der Anlage zurück erfolgte schneller, wenn der Pro-
band die Hand gegen den Uhrzeigersinn drehte, die Information also kongruent zur
Motorik war, und verzögerte sich, wenn beide Elemente nicht übereinstimmten, die
Hand also mit dem Uhrzeigersinn gedreht wurde. Dieses Beispiel von Taylor und
Zwan sowie die vorher beschriebenen Experimente zur Mimik zeigen deutlich, dass
das Verständnis von Sprache an motorische Erlebnisse gekoppelt ist. „Aktuelle Ansät-
ze gehen […] davon aus, dass das Verständnis von Sprache eng mit den sensomotori-
schen Vorerfahrungen, die wir mit dem entsprechenden Objekt bzw. Ereignis haben,
über das wir lesen oder etwas hören, verbunden ist“ (Beilock/Hohmann 2010, 123).

Sprache und Gestik

Diese Erkenntnis könnte den Waldorfunterricht unter einem neuen Aspekt in Erschei-
nung treten lassen: In Waldorfschulen ist es üblich, die vielen Gedichte und Lieder
durch Gesten zu untermalen, die dem Erzählten motorisch entsprechen: So werden fal-
lende Blätter durch schwebende Handbewegungen nach unten untermalt, ist die Rede
vom Adler werden die Arme majestätisch hoch und runter bewegt, ganz dem erhabe-
nen Flug dieses Raubvogels entsprechend. Auch Sterne, die Sonne, verschiedene Tiere,
aber auch Arbeitsprozesse von Handwerkern oder von inneren Organen (wie dem
Darm) sollen durch Handbewegungen17 deutlicher hervorgehoben werden.

„The relationship between hand, expressive gesture and language clearly emerges from
a series of studies conducted over the last decade at the Department of Neuroscience
of the University of Parma. These studies show that speech and symbolic gesture share
the same brain mechanism of sensorimotor control” (Gallese 2014, 29).

Das alltägliche Üben der Verbindung zwischen Wort und Geste müsste damit auch für
den Fremdsprachenunterricht sinnvoll genutzt werden können, insofern die Gesten als
sich entsprechend verstanden werden können. Damit gäbe es keine Übersetzung zwi-
schen der Muttersprache und einer Fremdsprache, sondern das Bindeglied müsste in
der Bewegung gefunden werden. Gleichzeitig müsste sich das Textverständnis in der
Muttersprache verbessern, da dem Wort als Lautfolge ebenfalls ein motorischer As-
pekt beigefügt wird.

Als Beispiel wird hier ein Lied über den Kastanienbaum vorgestellt, was im
Fremdsprachenunterricht an Waldorfschulen traditionell vermittelt wird und Teil der
Praxis der Unterstufe ist:

2.2.1.

17 Beachtet werden sollte dabei nur, dass die Bewegungen in etwa mit dem Informationsgehalt des
Satzes übereinstimmen, ein festes Lexikon der zu gebrauchenden Gesten wäre sicher kontrapro-
duktiv.

2. Embodiment an Waldorfschulen

209

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Lied für den FranzösischunterrichtAbbildung 15:

a. Marronnier: Arme über dem
Kopf als ein Rund zusammen-
führen.

b. Reposer: Hände unter der
Wange zusammenlegen, Kopf
leicht zur Seite neigen.

c. M’ont piqué: Der Zeigefinger
sticht die andere Hand oder
den Unterarm.

d. Quitter: Geste des Weggehens,
Arme seitlich am Körper hin
und her schwingen lassen und
auf der Stelle gehen.

e. Marronier: Arme über dem
Kopf als ein Rund zusammen-
führen.

Im Unterricht wird der Stoff dann in dieser Form umgesetzt:
Zunächst singt der Lehrer das Lied vor, die
Kinder werden die Gesten sehr bald mit-
machen. Im zweiten Schritt soll das ganze
Lied mitgesungen werden, dann können
nach und nach die Worte weggelassen wer-
den, die durch Gesten dargestellt werden.
Dies hilft dabei, die Aufmerksamkeit auf
die Worte zu lenken. Später kann der
Großteil des Lieds gesummt werden, wäh-
rend nur die hervorgehobenen Worte laut
ausgesprochen werden. Eine weitere Mög-
lichkeit besteht darin, dass der Lehrer die
Gestik vertauscht, sodass es immer etwas
Neues an dem Lied zu erleben gibt. Ab der
dritten Klasse kann das Lied dann mit
einem Bild und einzelnen Worten an die
Tafel geschrieben und in die Hefte übertra-
gen werden. So kann es später immer wie-

der als Leseübung herangezogen werden. Aufgabenbeispiel: Suche in deinem Heft das
längste, das schönste oder das häufigste Wort.

Die beim Wort marronier durchgeführte Geste, die über dem Kopf geschlossen
Arme, welche einen Baum symbolisieren, das Legen des Kopfes auf ein imaginäres
Kissen, welches das Ausruhen zeigt, sowie die den Unterarm piksenden Finger, die auf
viele Stechmücken hindeuten, und das Gehen an einer Stelle, welches verdeutlicht,
dass jemand weggeht, unterstützen das Verständnis der Fremdsprache. Haben Kinder
Erfahrung in diesen einfachen Gesten, wird es selbst für Erstklässler nicht schwer sein,
den Inhalt des kleinen Liedes zu verstehen. Der Lehrer kann die Bilder dieses Liedes
dann später (normalerweise erst ab der dritten Klasse) zum Schreiben oder Erklären

Abbildung 16: Tafelbild

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

210

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


einzelner Worte nutzen, denn auf Übersetzungen wird in der Regel verzichtet. In den
ersten Schuljahren lebt der Unterricht ganz im Bild und in der Gestik, was neurologi-
schen Studien zufolge eine Wirkung auf das Sprachverständnis haben sollte (vgl. Kon-
tra et al. 2012; Goldin-Meadow/Beilock 2010).

Gerade im Hinblick darauf, dass weniger visuelle Medien (Lehrfilme, Folien,
Power-Point-Präsentationen) in den Unterricht mit einfließen, sondern das bildhafte
Erzählen den Stoff auf auditivem Weg an die Schülerschaft heranträgt, sollte darauf
geachtet werden, dass das Erzählte auch seine Wirkung erzielen kann, dass das Vor-
stellungsvermögen, der innere Film, wirklich präsent ist. Sprache muss also verstan-
den werden, nicht nur ob ihrer Bedeutung, sondern auch ob der Gefühle und Bilder,
die mit ihr verbunden sind. Hierbei könnte der Bewegung eine zentrale Rolle zukom-
men: Tettamanti et al. haben 2005 einen Artikel veröffentlicht, in welchem sie darge-
legt haben, dass beim Lesen eines Satzes, der eine Handlung beschreibt, genau diejeni-
gen Gehirnareale stärker aktiviert werden, die mit den Bewegungen der Effektoren as-
soziiert sind (vgl. Tettamanti et al., 2005). Die gehörten oder gelesenen Handlungen
werden innerlich motorisch simuliert und damit auch deutlich erlebter oder besser
verständlich. Gleichzeitig wurde ebenfalls gezeigt, dass Bewegungsexperten (Tänzer,
Sportler) bei der Beobachtung der ihnen bekannten Bewegungsmuster (einem Tanz,
einer Wurfbewegung) eine größere Aktivierung im Gehirn zeigten als Laien, was da-
rauf hindeutet, dass sie die Bewegungen, welche ihren Fertigkeiten entsprechen, exak-
ter und detaillierter simulieren können.

„Des Weiteren scheinen sich die kognitiven und neuronalen Operationen, die wäh-
rend der Handlungsimagination aktiviert werden, bei den Experten eher mit denen zu
decken, die auch für die tatsächliche Ausführung der Bewegung relevant sind,[…].
Wenn die Experten also solche spezifischen Aktivierungsmuster im Gehirn bei der Si-
mulation von Bewegungen zeigen, die sich auch mit der tatsächlichen Ausführung der
Bewegung decken, dann könnte das auch eine Erklärung dafür sein, warum es diesen
Expertisevorteil bei der Verarbeitung und dem Verständnis von Sprache gibt“ (Bei-
lock/ Hohmann, 2010, 126).

Der Mensch aktiviert die gleichen mental-sensorischen Areale, die er dazu gebraucht,
eine Handlung durchzuführen, wie wenn er eine solche beobachtet oder über sie liest.
Alle Erfahrungen, die ein Mensch im motorischen Bereich erlangt, werden damit auch
sein kognitives Verständnis über jene Sachverhalte beeinflussen. Selbst Bewegungs-
muster, die bei anderen Menschen beobachtet werden, führen zu einer Simulation im
eigenen Gehirn.

„The same neurons that control motor acts of our hand also respond to the observati-
on of actions performed by the hands of others” (Gallese 2014, 28 f.).

Es ist damit nicht gleichgültig, welche Bewegungsbeobachtungen ein Kind macht,
denn diese tragen dazu bei, wie seine eigenen Bewegungen einmal aussehen werden.
Nicht alles wird gleich intensiv gespiegelt, doch scheint das in Waldorfschulen herr-
schende Gebot, Buchstaben besonders schön an die Tafel zu schreiben, nicht verkehrt,
wenn bedacht wird, wie oft ein Kind während seiner Schulzeit jene Bewegungen des
Lehrers beobachten wird. Ein sich diesem Umstand bewusster Lehrer wird durch sein
eigenes Handeln direkt am Können seiner Schüler mitarbeiten. Vittorio Gallese (2014)
vertritt sogar die Ansicht, dass die Spiegelneuronen bei einer Bildbetrachtung die Be-
wegung simulieren, die zu dem Bild geführt hat, sie also in gewisser Weise die Entste-

2. Embodiment an Waldorfschulen

211

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


hungsgeschichte des Werkes im Betrachter nachspielen. Er beruft sich dafür auf ver-
schiedene Studien von Heimann et al. (2013), Umiltà et al. (2012) und Sbriscia-Fioret-
ti et al. (2013):

„The results show that observing a letter of the alphabet or a graphic sign written by
hand on a sheet of paper, a cut on the canvas by Lucio Fontana, or the dynamic brush-
strokes on the canvas by Franz Kline, activates in the brain of the beholder the motor
representation of the manual gestures that produced them. The visible traces of the
creative gesture activate in the observer the specific motor areas that control the exe-
cution of the gesture that produces those same images. The simulation of the creative
act is an important component of the perception of the graphic sign that the gesture
has produced” (Gallese 2014, 29)

Da die Fähigkeit des Spiegelns am Prozess der Sympathiebildung beteiligt ist, könnte
der Genuss, den ein Kunstexperte an der Betrachtung eines Werkes findet, hiermit zu-
sammenhängen. Je genauer der Bildungsprozess simuliert werden kann, umso ähnli-
cher ist er einer tatsächlichen, flüssigen Handlung, die ihrerseits wieder zu Funktions-
lust führen wird, einem Wohlgefühl, das da herrührt, dass ein komplizierter Bewe-
gungsablauf gemeistert wurde.

Erinnerung als Verkörperung

Ein in der Einleitung zu diesem Kapitel erwähnter Umstand ist die Verkörperung von
Erinnerungen oder Repräsentation im Gehirn, welche als Aktivitätsmuster dort gespei-
chert werden: Wenn der Mensch sich an etwas erinnert, wird der Hirnzustand simu-
liert, den er zum Zeitpunkt des Erlebnisses hatte. Dabei wird das Erlebnis nicht exakt
reproduziert, sondern es kommt zu einer Interpretation des Originals (Damasio 2004,
144ff.). Dabei kommt es weniger auf spezifische Einzelheiten als vielmehr auf allge-
meine Eigenschaften oder Strukturmerkmale an (vgl. Spitzer 2014, 75 f.). Diese Abs-
traktionen werden verinnerlicht, wodurch es erst möglich wird, Gegenstände verschie-
denen Kategorien zuzuordnen. Ein Stuhl (Sitzmöbel) wird unabhängig von seiner Far-
be, dem Blickwinkel des Betrachters oder einer Vielzahl unterschiedlicher möglicher
Formen als solcher erkannt. Drudeln (Bilderrätsel) spielen mit dieser Eigenschaft des
Gehirns, indem sie zeichnerisch Gegenstände oder Situationen unter einer extremen
Perspektive oder in einem sehr kleinen Ausschnitt darstellen.

Obwohl sich das Allgemeine als Erinnerung festsetzt, kann ein aufmerksamer Be-
obachter sich viele kleine Details merken. In verschiedenen Spielen ist diese Fähigkeit,
sich an Einzelheiten erinnern zu können, gefragt: Ein Spieler schließt dabei die Augen
und wird nach der Farbe von einzelnen Kleidungsstücken der Mitspieler gefragt.18 Oft
ist das nicht ganz einfach, und selbst sehr bekannte und offensichtliche Dinge bleiben
nicht immer als abrufbare Information im Gedächtnis erhalten.19 Wem dieses Spiel
Spaß macht, der kann auf leichtem Weg seine Aufmerksamkeit und Offenheit für die

2.2.2.

18 Dies ist auch ein beliebtes Spiel im Fremdsprachenunterricht, da das Reden mit fast gleichen Sät-
zen (nur die Farbe oder das Kleidungsstück variieren) von den einzelnen Schülern praktiziert
werden kann.

19 Beispielsweise kann die Beantwortung der Frage: Welche Farbe hat der Fußboden des Fahrstuhls?
oder: Wie viele Lebewesen sind auf dem Bild an der Wand gegenüber abgebildet? recht schwierig
sein.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

212

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Umwelt verbessern. Angehenden Waldorflehrern wird ein solches Aufmerksamkeits-
training ans Herz gelegt, indem er sich allabendlich Details seiner Schulkinder verge-
genwärtigt. Manfred Spitzer schreibt, es sei der Hippocampus, welcher auf das Behal-
ten von Einzelheiten spezialisiert sei. Dieser ist auch besonders wichtig für das Behal-
ten von biografischen Inhalten. Es könnte damit möglich sein, dass diese Übung des
Klassenlehrers dazu führt, dass er die Kinder mehr als Teil der eigenen Lebensge-
schichte interpretiert. Gerade weil die Anthroposophie davon ausgeht, dass der Lehrer
karmisch mit seiner Klasse verstrickt sei, könnte diese Praxis dazu führen, dass sich
die Lehrer dadurch eher persönlich emotional involviert fühlen.

Das Vorstellen oder Erinnern, also die innere Repräsentation von etwas, ist nicht
immer an ein inneres Bild gekoppelt. „Auch unsere Körperoberfläche und unser Kör-
perinneres, Handlungen wie das Binden von Schuhen, regelhafte Zusammenhänge in
der Welt sowie Werte, die unser Zusammenleben leiten und regeln, einschließlich un-
serer Kommunikationssysteme, sind in uns repräsentiert“ (Spitzer 2014, 80). Diese Art
des körperlichen Erinnerns kann in vielen Situationen beobachtet werden: So weiß die
Hand beim geübten Tastatur-Schreiber, wohin die Finger sich bewegen müssen, um
ein Wort zu schreiben, oder der Pin einer Geldkarte oder vom Smartphone muss nicht
in Form einer Ziffernfolge behalten werden, sondern kann auch durch ein Bewe-
gungsmuster verinnerlicht werden. „Körperliche und kognitive Prozesse sind eng mit-
einander verwoben […] und damit auch kognitive Erstreckung in den Körper (Embo-
diment) und Umgebung (Situiertheit)“ (Lyre 2010, 3). Auch erlernte Fertigkeiten wie
das Nähen, das Stricken oder das Spielen auf einer Gitarre gehen auf diese Formen des
Erinnerns zurück. Erinnerungen können reziprok auch durch Bewegungen oder Sin-
neseindrücke wieder im Gedächtnis lebendig werden, wie dies am Anfang des
20. Jahrhunderts in der Literatur durch das berühmte Beispiel von Marcel Proust (À la
recherche du temps perdu) in Form einer Madeleine und eines Lindenblütentees festge-
halten wurde (vgl. Proust 1953). Allein durch den Geschmack dieses Gebäcks tritt
dem Erzähler eine ganze vergessene Welt an Erinnerungen gegenüber. Auch in der an-
fangs angeführten Passage aus dem gleichen Werk arbeitet der Körper bereits vor dem
Bewusstsein an der Hervorrufung einer Umgebungserinnerung. Verschiedene Thera-
pieformen wie die Integrative Bewegungstherapie, die Körperpsychotherapie oder die
Embodied Cognitive Science versuchen, sich diese Formen der Erinnerung nutzbar zu
machen (vgl. Leuzinger-Bohler 2013, Storch 2009, Tschacher/Storch 2010, Fogel 2013,
Waibel/Jakob-Krieger 2009).

Wenn der Mensch neue Erfahrungen macht, verändert er sein Gehirn, indem die
Synapsenstärke zwischen zwei aktiven Neuronen zunimmt. Donald Olding Hebb (vgl.
Hebb 1949) hat diesen Sachverhalt nachgewiesen und den Satz geprägt: What fires to-
gether, wires together. Das Herstellen solcher Synchronisierungen ist die Grundlage al-
len Lernens. Die Erfahrungen, durch die das Gehirn angeregt wird, macht der Mensch
in seiner Umwelt durch die Sinne.

„Stimuliert werden wir durch die neuronale Aktivität im Auge (in dem sich die Netz-
haut befindet), im Ohr (in dem sich der Schneckengang, das Hörorgan, und das Vor-
hoflabyrinth, das Gleichgewichtsorgan, liegen) und die zahllosen Nervenendigungen
in der Haut, Geschmacksknospen und Nasenschleimhaut. Nervenendigungen schi-
cken Signale an bestimmte Eintrittspunkte im Gehirn, die sogenannten frühen senso-
rischen Rindenfelder für Sehen, Hören, Körperempfindung, Schmecken und Riechen“
(Damasio 2004, 133 f.).

2. Embodiment an Waldorfschulen

213

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Jeder Art der Wahrnehmung ist damit ein bestimmter Bereich des Gehirns zugewie-
sen. Diese Bereiche sind zum Teil sehr spezifisch (wie bei der Unterscheidung zwi-
schen einem sensorischen und motorischen Sprachzentrum), können sich jedoch zeit-
lebens auch vergrößern oder verkleinern, wie dies z. B. für die Areale der motorischen
Rindenfelder der Fall ist.20 In gewissem Sinn sind die Möglichkeiten der Verarbeitung
von Informationen begrenzt, doch liegen innerhalb dieser Grenzen weite Spielräume.
So schreibt Spitzer: „In der Gehirnrinde befinden sich bekanntermaßen unimodale
primäre und sekundäre visuelle Areale, die Neuronen für Kanten, Winkel, Bewegun-
gen, Farben, Gesichter oder Landschaften enthalten, und im auditorischen Bereich
gibt es entsprechende Neuronen für Frequenzen, zeitliche Frequenzmuster oder die
menschliche Stimme“ (Spitzer 2014, 97). Die Wirklichkeit eines Menschen ist dadurch
ein Konstrukt seiner Wahrnehmungsmöglichkeit, welche Wittgenstein zufolge durch
die Sprache in einem gemeinsamen Sprachspiel synchronisiert werden kann. Über die
Mimik, Gestik und Körperhaltung tritt der Mensch in Beziehung zu seinen Mitmen-
schen, denn Sprache ist immer sozial, da sie auf das Vorhandensein verschiedener
Sprecher angewiesen ist (vgl. Wittgenstein 2003, § 258). Wenn Kinder nun Probleme
im Bereich der Sprache haben, ziehen diese nicht selten Schwierigkeiten im Sozialen
nach sich. Sprachverständnisstörungen können aber auch zu einer Lese- oder Schreib-
schwäche führen, was somit auch die kognitiven Fähigkeiten des Kindes mit beein-
flusst. Um Kindern zu helfen, welche aufgrund einer langsameren Verarbeitung von
akustischen Signalen Probleme beim Sprechen oder Schreiben haben, könnte die Pra-
xis des langsamen rhythmischen Sprechens angeführt werden. In seinem kleinen Buch
Bli Bla Blu (2009) hat Alfred Bauer eine Spruchsammlung zur Verfügung gestellt, die
es den Lehrern ermöglicht, exakt an verschiedenen Lauten zu arbeiten, sei das nun
beim Hören oder Artikulieren. Auch hier unterstützen Handbewegungen die einzel-
nen Silben, wodurch das Kind die Möglichkeit bekommt, im täglichen Unterricht an
seiner Wahrnehmung und damit an der besseren Verdrahtung seines Gehirns zu ar-
beiten. Manfred Spitzer erklärt, dass sehr viele Bereiche des Gehirns mit Sprache be-
schäftigt seien und dass deren Entwicklung und Vernetzung über viele Jahre Zeit ein-
nehmen würde. Sprache scheint damit eine gute Möglichkeit darzustellen, auf das gan-
ze Gehirn zu wirken.

Verkörpertes Sprachgefühl?

Die Waldorfpädagogik vertritt den Anspruch, dass die Fremdsprache in einer ähnli-
chen Weise im Kind leben sollte wie seine Muttersprache und auch jeweils die unter-
schiedlichen Konnotationen mit beinhalten müsse, welche den Wörtern eigen sind.
Rudolf Steiner spricht vom Sprachgefühl und schildert in seinem Buch Die Kunst des
Erziehens (GA 311) diese Idee anhand des Wortes Kopf:

„Und dieses Sprachgefühl sollte man, indem man charakteristische Worte nimmt, an
denen man dies Gefühl erörtern kann, geradezu pflegen. Im Deutschen haben wir für
das, was der Mensch da oben hat, das Wort Kopf. […] Man sagt, im Deutschen heißt

2.2.3.

20 Durch die Benutzung des Daumens vergrößert sich der Bereich der für dessen Steuerung zustän-
dig ist. Auch bei Berufsmusikern wurden solche Veränderungen bezüglich der auditiven Wahr-
nehmung konstatiert (vgl. Spitzer 2015, 99ff.).

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

214

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


der Kopf: Kopf, im Italienischen testa, im Englischen head. Aber das ist ja alles nicht
wahr, das ist ja alles Unsinn.
Sehen Sie, Kopf, was ist das? Kopf ist dasjenige, was geformt ist, so rundlich geformt ist.
Da drückt man die Form aus, wenn man Kopf sagt. Sagt man testa, Sie sehen das in
dem Worte Testament, testieren, so drückt man aus, dass der Kopf etwas feststellt. […]
Man sagt zu dem, was da droben sitzt: das ist der Feststeller, der Testierer = testa. Im
Englischen ist man der Ansicht, dass der Kopf das Hauptsächlichste des Menschen ist.
[…] Man sagt also im Englischen head, das Wichtigste, dasjenige, wohin alles zielt,
worinnen alles zusammenkommt. Man drückt also Verschiedenes aus“ (Steiner GA
311, 107 f.).

Dadurch, dass den unterschiedlichen Begriffen eine Bewegung zugeordnet wird, die
Worte damit nicht direkt übersetzt, sondern lebendig gestaltet werden, könnte dieser
Aspekt des Sprachgefühls erreicht werden. Heute wird oft versucht, über Spiele und
kleine Theaterstücke ein Gefühl für die Unterschiede in den Sprachen zu erzeugen.

Ian Bass, der als Engländer in Frankreich lebt und als Sprachlehrer, Schauspieler
und Sprachgestalter tätig ist, schrieb im Oktober 2010 in einem Beitrag in der Erzie-
hungskunst:

„Warum sagt der Engländer ‚It’s a matter of common sense‘, wo der Franzose behaup-
tet: ‚C’est logique‘? Weil jede Sprache ihre eigene Logik besitzt, ja, mehr noch: jede
Sprache tatsächlich eine Art ‚Person‘ ist, ein selbstständiges Wesen mit einer ihm ent-
sprechenden Weltanschauung. Der englische Sprachgeist schaut die Welt eher pragma-
tisch und sinnesorientiert an, der französische denkt mehr in logischen Kategorien.
Das spiegelt sich auch in den äußeren Lebensformen dieser Völker wieder, im Rechts-
system und vielem anderen. Eine dritte Sprache lebt mehr in der inneren Empfindung
des Menschen, eine vierte in der Nachahmung von Naturvorgängen – es gibt unendli-
che Möglichkeiten für die Entwicklung verschiedener Fähigkeiten, die sich alle kom-
plementär zueinander verhalten und die man sich über das Lernen verschiedener
Sprachen aneignen kann“ (Bass 2010).

Dadurch, dass in den Waldorfschulen Sprache zunächst spielerisch und mithilfe von
Bewegungsspielen (Dialogen, Lieder, Reigen) geübt wird, während die Grammatik
und die Schreibsprache erst gegen Ende der dritten Klasse an die Schüler herangetra-
gen wird, ist es wichtig, die Bedeutung von verkörpertem Sinn deutlicher hervorzuhe-
ben. Das Sprechen (außer es wird über Medien gestaltet) ist mit Bewegung verbunden,
der Sprecher steht beispielsweise in einer Gruppe und interagiert durch Mimik und
Gestik mit seinem Gegenüber. Immer drückt auch der Körper etwas aus, und so
scheint es Waldorfschulen in erster Linie darum zu gehen, die Schüler in eine Sprache
einzuführen, in der sie in Dialog mit anderen Menschen treten können. Dass also in
Prüfungssituationen weniger abfragbares Vokabelwissen vorhanden ist, wäre damit
auf die Methode zurückzuführen, welche die Worte stark an die Bewegung koppelt.
Beobachtbar wäre jedoch, wie sich Schüler in einer Gesprächssituation bewähren wür-
den. Dazu müsste jedoch zunächst geklärt werden, ob der Unterricht tatsächlich der
vorgegebenen Methode folge, was häufig nicht der Fall ist, da Fremdsprachenlehrer
nicht immer eine Waldorfausbildung haben und es auch gehäuft zu Lehrerwechseln
kommt, die dann jeweils an einer anderen Stelle und mit eigenen Vorstellungen den
Unterricht neu aufrollen. Auch wenn die Studien zur Verknüpfung von Motorik und
Sprachverständnis nur als Denkanregung für den Fremdsprachenunterricht gesehen
werden können, so sollten doch die vielen Bewegungen (z. B. in der Laut-Eurythmie)
einen Effekt auf das Sprachverständnis der Schüler haben.

2. Embodiment an Waldorfschulen

215

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Für den Unterricht an Waldorfschulen lässt sich nun zweierlei festhalten. Zum
einen ist es das Verstehen von Worten, welches geübt werden soll: Eine große Fülle
von Ausdrücken sollte bereitstehen, mit denen der Schüler dann seine Gedanken aus-
drücken kann. Jedoch auch die Fähigkeit, in einer anderen Sprache zu denken, gehört
zu der Ausbildung des Wortsinnes. Selbst wenn die gleichen Worte benutzt werden, so
ist bei einer Übersetzung der Sinn des Gesagten nicht unbedingt der gleiche. „Wer
wüsste vom Erlernen und vom Gebrauch einer Fremdsprache her nicht, dass eine
wörtliche Übersetzung meist schlecht oder gar falsch ist und dass der ausgesagte Sach-
verhalt vom ‚Geist’ der einen Sprache in den ‚Geist’ der anderen herübergeholt werden
muss?“ (Danner 2006, 35). Ein besonders bekanntes Beispiel dieser Schwierigkeiten
findet sich bei Lewis Carrolls Alice im Wunderland (Carroll 2000). Hier wird Wort-
witz, Zeitgeist und englische Kultur in Form von umgewandelten Sprichwörtern oder
Reimen karikiert. Dies für deutschsprachige Kinder unserer Zeit zu übersetzen, ist mit
vielen Schwierigkeiten verbunden (vgl. Fries 1995, 120ff.). Selbst Übersetzungen, die
am Anfang des letzten Jahrhunderts noch als sehr gelungen galten, werden von den
Kindern heute nicht mehr verstanden, da das umgewandelte Liedgut, auf das ange-
spielt wurde, heute in seiner Originalform nicht mehr bekannt ist. Das Verstehen eines
Textes hängt demgemäß auch mit der eigenen Kultur und den Mitmenschen zusam-
men. „Verstehen ist das Erkennen von etwas als etwas Menschlichem und gleichzeitig
das Erfassen seiner Bedeutung“ (Danner 2006, 39). Texte spiegeln demnach die kultu-
rellen Selbstverständlichkeiten, ein anthropologisches Verständnis vom Menschen,
aber auch die Persönlichkeit des Autors wieder (vgl. Herder 1994, 336). Was für das
Übersetzen von Büchern gilt, ist ebenso wahr für das Denken selbst: Wörter haben in
unterschiedlichen Sprachen divergierende Nuancen, sie verweisen auf Verschiedenes,
vermitteln andere seelische Qualitäten. Dem Menschen, der es fertigbringt, eine Spra-
che nicht allein durch die Fähigkeit des Übersetzens zu beherrschen, sondern in ihr
und mit ihrem Timbre denken kann, gewinnt jeweils einen anderen Blick auf die Rea-
lität. Da in Waldorfschulen der Sprachunterricht in den ersten Jahren eher durch den
Tonfall und die Gestik bestimmt wird, damit also vor dem Wortverständnis der Ge-
danke in den Vordergrund gestellt wird, kann die Fremdsprache im Kind auf eine
ähnliche Weise lebendig werden, wie das einst mit der Muttersprache der Fall war.
Fremdsprachenunterricht ist in erster Linie ein Erleben von kleinen Geschichten in
Form von Versen und Dialogen. Durch diese Methode soll die Sprache nicht nur ob
ihres alltäglichen Gebrauchs an die Kinder herangetragen werden, sondern auch ob
ihrer Schönheit und ihres Erlebnisinhalts.

Die Frage, inwiefern Sprache durch die Motorik verkörpert ist, hat weiter Implika-
tionen für die Waldorfpädagogik. Wenn der Mensch unterteilt wird in Kopf-, Brust-
und Gliedmaßenmensch, so ist mit Letzterem der Wille, die Tat im Menschen ange-
sprochen. Der Unterricht sollte alle drei Komponenten berücksichtigen, das Denken,
das Fühlen und das Wollen. Nun ist jeder Bereich (Kopf, Brust, Gliedmaßen) des
Menschen wiederum in drei Teile (Denken, Fühlen, Wollen) untergliedert. Im Kopf,
der für das Denken steht, findet sich beispielsweise der Kiefer, der in seiner Beweglich-
keit einer Gliedmaße entspricht. Er verkörpert den Willensteil im Haupt. Sprechen ist
damit eher dem Wollen, das Wollen wiederum der Bewegung zuzurechnen. Wenn nun
das Sprachversehen mit einer Aktivierung von bestimmten Bewegungsmustern im
Gehirn einhergeht, könnte dies eine wissenschaftliche Rechtfertigung für eine jahre-
lange Praxis darstellen. Die Anthroposophie hätte als Grundlage weiterhin das von

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

216

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Steiner gezeichnete Bild, könnte jedoch anhand der Neurowissenschaft zu einer Inter-
pretation der tradierten Aussage kommen. Trotz der Möglichkeit, dass das Wissen um
die Funktionsweise des Gehirns mit negativen Konsequenzen verbunden sein könnte,
ist der Nutzen, der durch die neurobiologische Forschung entsteht, beachtlich. Allein
für den pädagogischen Bereich ergeben sich durch diese Erkenntnisse Möglichkeiten,
beispielsweise die Lernumwelt (und mit ihr das Lernen selbst) so zu gestalten, dass we-
niger Kinder auf der Strecke bleiben, weil sie die bisher dargebotenen Angebote nicht
nutzen konnten. Alice Miller setzte sich zu ihrer Zeit kritisch mit den Methoden der
Erziehung auseinander und ging auf die Erlebniswelt des Kindes ein: „Wenn es sich im
Spiel gespürt hat, also im Sinne von Winnicott kreativ war, wurde es aufgerufen zu
leisten, etwas ‚Gescheites‘ zu tun und seine im Entstehen begriffene Welt wurde über-
fahren“ (Miller 1983, 86). Wenn die Schüler Freude am praktischen Lernen entwi-
ckeln, werden sie aus sich heraus weiter üben. Wichtig bleibt jedoch, dass der Lehrer
darauf achtet, dass seine Schüler einen Zugang zum Stoff finden. Sich Bewegung und
Gestik als Methode nutzbar zu machen, erhöht dabei die Wahrscheinlichkeit eines ge-
eigneten individuellen Zugangs.

Kunst und Embodiment

Nicht nur in der Sprache, in deren Mimik und Gestik findet der Mensch einen Weg,
sich auszudrücken, auch die Kunst bietet ihm dafür viele Gelegenheiten. Fächer wie
Formenzeichnen oder Eurythmie, deren Berechtigung den nicht-anthroposophischen
Eltern von Waldorfschülern nicht immer einsichtig ist, zählen genauso zu den künstle-
rischen Fächern wie Malen, Zeichnen, Handarbeit, handwerklicher Kunstunterricht
mit Kupfertreiben, Korbflechten, Buchbinden, Steinmetzen und Plastizieren. Ob die-
ser großen Vielfalt an künstlerischen Betätigungsfeldern werden die Fächer oft als Teil
einer Kunsterziehung wahrgenommen, nicht aber aus Voraussetzung für die Wirkung
der anthroposophischen Methode.

Kunst als angewandtes Wissen

Bereits im 16. Jahrhundert stellte Michel de Montaigne fest: „Der Schüler soll nicht
nur über die Worte, sondern vor allem über den Sinn und den Inhalt dessen, was er
gelernt hat, Auskunft geben können; der Nutzen, den er davon gehabt hat, soll sich
nicht im Gedächtnis, sondern bei der Anwendung im Leben zeigen [...]“ (Montaigne
2005, 79). Der Kunstunterricht an Waldorfschulen kann damit als Möglichkeitsraum
aufgefasst werden, das Erlernte auch nutzbringend in der Welt umzusetzen, ins Tun zu
kommen und nicht nur auf rein kognitive Wissensvermittlung zu bauen. Es ist wichtig
zu erkennen, „dass nicht die Masse des angehäuften Wissens, sondern die Art, wie ge-
lernt wird, ob nämlich nur mit dem Kopf oder auch – und vielleicht sogar überwie-
gend – mit dem Herzen, entscheidend ist“ (Neider 2005, 9). Kunst ist reine Anwen-
dung, sie besteht nicht aus festen Begriffen, sondern öffnet einen Raum für die Inter-
pretation eines Themas. Eckhart Schiffer nennt diesen Intermediärraum übersetzt
Zwischenraum (vgl. Schiffer 2005, 13). „Es ist der Raum zwischen der Fantasie des
Kindes und z. B. dem Sandhaufen vor dem Kind […]“ (ebd.). Auch der Raum, welcher

2.3.

2.3.1.

2. Embodiment an Waldorfschulen

217

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


durch Kommunikation zwischen Menschen aufgebaut wird, fällt nach ihm in diese
Kategorie. Schiffer stellt nun die These auf, dass sich in „den Intermediärräumen des
kommunikativen Handelns wie Spiel und Dialog […] ein schöpferischer Eigen-Sinn
entfalten [kann]. Dieser Eigen-Sinn stellt eine wesentliche gesundheitsfördernde Res-
source insbesondere des Kindes, dann aber auch des Erwachsenen dar“ (ebd. 14).
Schiffer verdeutlicht den Prozess dieser Entfaltung exemplarisch am Kunstunterricht.
Wenn jedes Kind ein Thema ohne Vorlage einer Schablone frei gestalten darf, so wer-
den so viele unterschiedliche Bilder entstehen, wie es Künstler gegeben hat. Jedes die-
ser Kunstwerke interpretiert das Thema (z. B. die Hexe aus dem Märchen) auf seine
Weise. Werden nun anschließend die Bilder betrachtet und jedes in seinen Eigenheiten
hervorgehoben, so fühlen sich die Kinder selbst wahrgenommen.

„Es werden also […] nicht nur die Bilder, sondern auch die Kinder in ihrer Identität
und Unterscheidbarkeit vorgestellt, d. h. in dem, was ihnen wesentlich ist. Und das Be-
dürfnis nach personaler Identität und Unterscheidbarkeit ist genauso existenziell wie
das nach Liebe und Anerkennung“ (ebd. 16).

Dieser Vorgang des Gesehenwerdens und das wertfreie Sehen des anderen kann dazu
beitragen, Fremdes leichter anzunehmen (vgl. Schiffer 1999, 41ff.). Wer in seiner Iden-
tität wahrgenommen und anerkannt werde, so Schiffer, der könne auch entspannt die
Identität seines Nachbarn anerkennen. In der Kunst kann die lustvolle Erfahrung am
Gestalten mit der Demonstration der eigenen Unverwechselbarkeit kombiniert wer-
den. Eine Identität, die durch einen solchen Umgang entstehen kann, ist im salutoge-
netischen Modell nach Antonovsky eine wichtige Quelle der Gesundheit: „Über die
Darstellung meines Eigen-Sinns, also dessen, was mir wesentlich ist, entfaltet sich ein
starkes Kohärenzgefühl“ (ebd. 18). Dieses Gefühl ist, wie noch gezeigt werden wird,
für den Menschen sehr wichtig, damit er sich selbst als sinnvollen Teil der Welt begrei-
fen kann.

 

Abbildung 17: Was mir im Klassenzimmer besonders gefällt.

Kinder der zweiten Klasse der Waldorfschule in Sankt Augustin wurden aufgefor-
dert, das zu malen, was ihm in der Klasse am besten gefiele. Auf 29 vorliegenden
Bildern dominierten vor allen die Dinge, die die Kinder selbst gebastelt hatten
(Igellaterne 7 x und bunter Stern 4 x) oder von der Lehrerin gestaltet wurden (Ta-

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

218

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


felbild 11 x Jahreszeitentisch 4 x). Kinder lieben demnach die Dinge, an deren Ent-
stehung sie selbst oder ihre engen Bezugspersonen beteiligt waren. So zeigt sich in
der Raumgestaltung bereits die Individualität der Klasse und ihrer Schülerschaft.

Ein gutes Kohärenzgefühl kann jedoch nicht nur für den Einzelnen von Bedeutung
sein, sondern zeigt sich auch im gemeinsamen Arbeiten in einer Gruppe. Wenn eine
ganze Klasse an einem Bild arbeitet, so wird schnell deutlich, dass gerade das Zusam-
menwirken der unterschiedlichen Elemente das Ganze zu einer Harmonie führt. So
erlebt sich jeder als wichtigen Teil einer Komposition, als sinnvoller Teil des Gesamt-
werks. Dadurch entsteht ein Kohärenzgefühl in der Gruppe, das besagt, dass die Welt
nur zusammen verstanden und gemeistert werden kann und dass nur gemeinsam in
ihr ein Sinn zu finden ist (vgl. ebd. 32). Durch Kunst werden die Menschen sich ihrer
selbst und der anderen gewahr, sie sehen sich in Zusammenhängen und empfinden
ein Zugehörigkeitsgefühl zur Welt, einen Sinn. Die Waldorfschule mit ihrem Schwer-
punkt auf einem tätigen künstlerischen Unterricht hilft somit, den Bezug zwischen
dem seelischen Innenleben, den geistigen Ideen – welche als jeweiliges Thema inter-
pretiert werden – und dem leiblichen Menschen herzustellen. Kunst ist immer drei-
fach gegeben, als Weg zum eigenen Selbst, als Kommunikation zu den anderen und als
Interpretation der den Menschen umgebenden Wirklichkeit. Kunst ist damit ein akti-
ver Schaffensprozess, der von außen auf das Innere zurückwirkt.

Kunst kann auch zum Ordnen der inneren Wirklichkeit benutzt werden, um sich
Klarheit über die eigenen Gefühle und Möglichkeiten zu verschaffen, denn es ist ge-
wiss, dass jede ordnende Handlung an einem äußeren Gegenstand auf den Handeln-
den zurückwirkt (vgl. Fuchs 2008, 207). Genau wie der vorhin beschriebene Sandhau-
fen ist auch ein weißes Blatt ein Zwischenraum, der einem entgegentritt, ist ein Mög-
lichkeitsraum, in dem ein kleiner, weniger komplexer Teil der Welt gestaltet werden
kann. Dadurch, dass der Mensch durch das künstlerische Tätigwerden die Fähigkeit
entwickelt, gestaltend in seine Welt einzugreifen und den Raum selbstbestimmt zu er-
greifen, macht er die Erfahrung der Selbstwirksamkeit. Er lernt, mit der offenbaren
Realität umzugehen und das Entstandene in seiner Einzigartigkeit ohne Wertung an-
zunehmen, denn jedes neue Bild ist anders, gerade wenn nicht figurativ gearbeitet
wird, sondern Qualitäten durch Form und Farbe deutlich gemacht werden sollen. Hier
bietet sich eine Möglichkeit, an der Polarität von äußerer Welt und innerem Erleben
zu arbeiten.

„In jedem künstlerischen Prozess liegt […] die Möglichkeit, gefühlsmäßig Erlebtes
auszudrücken, […] es sich äußerlich gegenüberzustellen, es in die Distanz des sichtba-
ren Bildes zu rücken. Denn im Bild kehren nicht nur innere Bilder wieder, sondern
auch die Ausdrucksgestalten und Gefühlstöne, die sich in den Farben, Formen und
Motiven niederschlagen. Das Bild hat die Eigenschaft, die Empfindungen seines
Schöpfers wiederspiegeln zu können [und] […] zugleich bedeutet jedes Gestalten ei-
nes empfundenen Gefühls auch ein Prozess des […] Feststellens und damit Zur-Ruhe-
Bringens von […] Aufwühlendem im eigenen Inneren“ (ebd. 204).

Über dieses innere Erkennen und Verarbeiten kann dann im Anschluss wahrnehmend
gesprochen werden. So ist jedem Kunstwerk auch ein Kommunikationsangebot im-
manent. Der Betrachter kann mit dem Künstler in die gleiche Richtung blicken, sich
öffnen für Weltsichten des anderen und mit ihm ins Gespräch kommen. Kunst ist so-
mit auch Sprache und hilft dem Menschen dabei, ein Teil der sozialen Welt zu sein.

2. Embodiment an Waldorfschulen

219

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Die Beziehung zwischen Mensch und Objekt

Das Malen nimmt im Waldorfunterricht eine große Rolle ein, denn einmal pro Woche
wird im Hauptunterricht mit Aquarell gemalt, aber auch die Epochenhefte sollen farb-
lich schön gestaltet werden (vgl. Jünemann/Fritz 1993, Wildgruber 2010). Farben kön-
nen dabei Gefühle und Stimmungen kommunizieren oder ausdrücken, das hat bereits
Goethe (1749–1832) in seiner Farbenlehre (Goethe 2012 [2]) versucht festzuhalten, die
in der Anthroposophie als Grundlage für das Farbverständnis gesehen wird. Goethe
ging davon aus, dass Farben sehr spezifisch auf das Gemüt wirken, dass sich der Far-
benerforscher ganz in eine Farbe versenken müsse, wodurch sich sein Auge und sein
Geist erst ganz mit der Stimmung der Farbe in Einklang bringen könnten (vgl.
ebd. § 763). Goethe ging noch von einer intrinsischen Wirkung von Farbe aus, also
dass diese subjektunabhängig immer auf die gleiche Weise wirken müsse (vgl.
ebd. § 765 ff.). Heute lassen sich zwar keine einzelnen Farben, aber dennoch bestimm-
te Farbgruppen einer spezifischen Stimmung zuordnen (vgl. Schönhammer 2013,
160):
– erregt – ruhig  gelb/rot – blau/grün
– warm – kühl  gelb/rot – blau/grün
– heiter – melancholisch/ernst  gelb/orange/gelbgrün – blau/violett
– dominant/aggressiv – sanft/friedlich  orange/rot/violett – blau/grün
Der Grund für die unterschiedlich erregende Wirkung könnte in ihrer Leuchtkraft
oder Eigenhelligkeit liegen. „Dafür spricht, dass kurzwelliges (blaues) Licht physiolo-
gisch weniger stimuliert als langwelliges (gelbes bzw. rotes) Licht der gleichen physika-
lischen Intensität“ (ebd.). Es konnte gezeigt werden, dass biologische und soziologi-
sche Untersuchungen zu dem gleichen Ergebnis führten: Rot springt den Beobachter
eher an und lässt ihn aufmerken, was daran liegen könnte, dass sowohl energiereiche
Früchte diese Farbe haben als auch Blut, das uns zur Vorsicht ob potenzieller Aggressi-
on (das Blut schießt in den Kopf) oder Verletzung gemahnt. Das Blaue deutet immer
auf eine Entfernung hin, auf das Himmelsblau, auf Weite. Wasser, welches auch oft
blau erscheint, glitzert zusätzlich und zieht bereits durch diesen Effekt die Aufmerk-
samkeit auf sich. Doch diese an der Natur gefundenen Befunde gelten nicht unbedingt
für die Welt der Artefakte, weil hier das kulturspezifische Wissen und die individuel-
len Gewohnheiten mit in das Erleben hineinspielen.

Abbildung 18: Farbstudien im Waldorfunterricht

2.3.2.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

220

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Die Waldorfpädagogik postuliert eine Wirkung der ästhetischen Empfindung. Dabei
geht sie jedoch davon aus, dass jene Wirkung von den Dingen selbst ausgeht, dass die
uns umgebende Natur immer auf die gleiche Art sinnlich erlebt wird und emotional
wirkt. Inwiefern die materielle Welt durch ihre Gestaltung (Farbe, Form) auf das inne-
re Erleben eines Menschen wirkt, ist bis heute nicht ausreichend untersucht worden.
Bereits 1886 machte Heinrich Wölfflin in seiner Dissertation Prolegomena zu einer
Psychologie der Architektur den Versuch, die Zusammenhänge zwischen der objektiven
Welt und dem inneren Erleben derselben aufzuzeigen (vgl. Wölfflin 1886). Er ging da-
bei besonders auf verschiedene Atmosphären ein (z. B. Dämmerung) und entwickelte
schon früh die Einfühlungstheorie von Robert Vischer weiter, die vom Prinzip her
Ähnlichkeiten mit den Erkenntnissen von Gallese et al. aufweist, nach welchem die
Betrachtung von Kunst verbunden ist mit einem motorischen Spiegelprozess, der den
Betrachter in das Werk mit hineinnimmt, ihn sich quasi in das Werk hineinfühlen
lässt und dadurch bewegt (vgl. Gallese et al. 2012). Bis heute wird das ästhetische Erle-
ben sowohl von der Philosophie, der Psychologie und der Kunst untersucht, ohne dass
eine vollständige Theorie bisher vorliegen würde.

Eine neue Möglichkeit, den Wert von Kunst für das Individuum zu bestimmen,
bietet die Neuroästhetik. Vittorio Gallese und Cinzia Di Dio, welche der Frage nach
Embodiment und Kunst nachgehen, äußern sich dazu folgendermaßen:

„Our idea is that through the involvement of sensory-motor processing, the esthetic
experience of art allows the beholder to feel the artwork in an embodied manner.
More specifically, our hypothesis follows from the proposal by Freedberg and Gallese
that the esthetic experience of artworks consists of activating embodied simulation of
actions, emotions, and corporeal sensations, and that these mechanisms are universal.
[…]
The activation of limbic structures such as OFC [orbitofrontal cortex] or the cingulate
gyrus, found active by Kawabata and Zeki, underpins the involvement of rewarding
processes that represent a component of esthetic experiences, though at a more cogni-
tive level of processing” (Gallese et al. 2012, 688 f.)

Kunst kann damit als eine Universalmethode verstanden werden, welche allein durch
die Betrachtung die motorischen und Emotionszentren des Gehirns stimuliert. Sie ist
ein Bindeglied zwischen äußerer Welt und innerem Erleben, ein direkter Weg zwi-
schen Subjekt und Welt. Durch die Kunst erschuf sich der Mensch eine Kultur, die frei
war von Zweckmäßigkeit; ihre Objekte waren keine Werkzeuge mehr, sondern stellen
Symbole dar, welche Abwesendes sichtbar machten und die Ideen des Künstlers von
dessen persönlichen Gedankenraum in den objektiven Raum transferieren konnten.

„Human beings, thanks to the expression of their artistic creativity, acquired the possi-
bility to give shape to material objects, conferring them a meaning they intrinsically
lack. […] From a certain point of view, art is more powerful than science. With much
less expensive tools and with greater power for synthesis, artistic intuitions show us
who we are, probably in a much more exhaustive way with respect to the objectifying
approach of the natural sciences. Being humans square with the ability to ask ourselves
who we are. Since the beginning of mankind, artistic creativity has expressed such abi-
lity in its purest and highest form” (Gallese et al. 2012, 693).

Kunst kann damit als Erkenntnisform betrachtet werden, und das Herstellen von
künstlerischen Objekten zeigt dem Menschen jeweils einen Teil seiner selbst. Gerade
im Unterschied, der zwischen den Gegenständen besteht, wird das Individuelle eines

2. Embodiment an Waldorfschulen

221

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Menschen sichtbarer, zeigt sich ihm jedoch auch das derzeit Gegebene im Bezug zu
dem, was er sich für seine eigene Zukunft vorstellt. Jedes Kunstwerk extrahiert eine
Idee, einen Teil des Wesens des Künstlers, objektiviert dies und stellt es zur Diskussion
(entweder mit dem Künstler selbst als Selbsterfahrung oder mit anderen als intersub-
jektiven Bezugspunkt). Es geht in der Kunst damit nicht darum zu bewerten, sondern
um einen Prozess der Erkenntnis, der sich im Raum zwischen Subjekt und Umwelt ab-
spielt und dem Individuum in seiner Entwicklung weiterhilft.

Ein weiterer interessanter Zusammenhang findet sich zwischen den von Rudolf
Steiner gefundenen Leitsätzen und der Gehirnentwicklung. Die Welt soll zunächst als
gut, dann als schön betrachtet werden. Es geht damit um die Fähigkeit, mit anderen
Menschen in Beziehung zu treten, dann erst um eine Verbindung mit der Welt. Der
Kunstunterricht kann damit auch als Hinführung zu einem eigenständigen ästheti-
schen Urteil gesehen werden. Ästhetische Urteile werden genau wie moralische Urteile
im präfrontalen Kortex gefällt, das Schöne und das Gute hätten damit eine gemeinsa-
me organische Basis.

„None of the brain regions that constitute the networks associated with moral or aes-
thetic judgments are exclusively dedicated to these domains. They are all engaged in
tasks related to diverse spheres of human experience, though they seem to contribute
with similar computations across all of them. Moreover, the fact that the identified re-
gions vary from one experiment to another, both for morals and aesthetics, suggests
that the demands of different moral tasks, such as solving moral dilemmas, viewing
scenes with moral content, reading sentences conveying guilt, or judging the permissi-
bility of another’s actions, rely on partially overlapping subsets of the regions described
above […]. Especially interesting […] is the degree of overlap between the functional
networks of brain regions underlying beauty appreciation and moral reasoning. Both
seem to involve the following common elements: executive functions, such as attenti-
on, working memory, and decision making, associated with activity in the medial and
lateral prefrontal cortex; the representation and anticipation of reward value, which is
usually related with orbitofrontal activity; the creation of an emotion-rich context ba-
sed on memories of past experiences, involving the temporal poles; and the integration
of affective and cognitive processes in the anterior cingulate cortex. In the case of mo-
ral tasks, this network is complemented by activity in brain regions associated with so-
cial cognition (superior temporal sulcus) and the integration of cognitive conflict and
emotion” (Zaidel 2011, 374 f.).

Eine künstlerische Erziehung hilft somit nicht allein dabei, ästhetische Urteile über
Objekte und Personen zu fällen, durch sie werden auch die Gehirnstrukturen angeregt,
durch die der Mensch ein Teil der Gesellschaft wird. Eine künstlerische Betätigung
könnte damit tatsächlich auch auf Persönlichkeitsstrukturen wie das Temperament
wirken, was noch am Beispiel des Formenzeichnens verdeutlicht wird.

Kunst als Arbeit an der Leiblichkeit

Die innere Arbeit am Selbst wird in der Waldorfschule durch den handwerklichen
Kunstunterricht verdeutlicht, in welchem das stetige freie Arbeiten an einem Kunst-
werk diesen kreativen Prozess zu einer Metapher der eigenen Entwicklung macht: Das
Leben liegt offen vor den Heranwachsenden, ein ungeformtes Chaos, geordnet durch
einige Vorstellungen, die nicht selten den Wünschen der Eltern entsprechen. Es bedarf
des Mutes, mit dieser Offenheit umzugehen, darauf zu vertrauen, dass das ungeordne-

2.3.3.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

222

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


te Ganze sich im tätigen Prozess formt und dem Menschen sinnergebend gegenüber-
treten wird. Das Plastizieren mit Ton wirkt in dem Sinne seelisch, als dass es den
Künstler das Vertrauen lehrt und ihm dabei hilft, Unsicherheiten und innere Ambiva-
lenzen auszuhalten. Seine leibliche Komponente hat das Plastizieren im Tastsinn, die
Hände werden von dieser feuchten, kühlen Masse umschlungen, der Ton bildet eine
zweite Haut um den Schaffenden, die ihn seine Finger deutlich spüren lässt, leistet ihm
Widerstand, obwohl er sich leicht formen lässt. Im Plastizieren geht es um Aufbau und
Abbau: Viele Formen haben zunächst die Tendenz, immer dünner und ausgehöhlter
zu werden, sodass darauf geachtet werden muss, dass die zu gestaltende Masse nicht
einfach verschwindet, sondern das Erlebnis entsteht, dass die Welt tätig gestaltet wer-
den kann.

Der handwerkliche Kunstunterricht trägt jedoch weiter dazu bei, dass die Wach-
heit fürs Fragen aufrechterhalten bleibt und der Bezug zur Wirklichkeit nicht verloren
geht (vgl. Martin 1991, Brater/Büchler 1989).

Während der sechsten Klasse schnitzen die Schüler der Waldorfschule im Werk-
unterricht beispielsweise oft ein kleines Boot. Ist der Rumpf außen fertig gestellt,
besteht die Aufgabe darin, ihn so weit auszuhöhlen, dass das Schiffchen gut, im
Sinne von gleichmäßig, waagerecht im Wasser liegt. Dies erfordert ein gewisses
Maß an Umdenken, denn bisher galten die Gesetze der Schwerkraft, bei welcher
das Schwere nach unten fällt. Hebt sich also das Boot an einer Stelle deutlicher
aus dem Wasser, so könnte angenommen werden, dass es hier leichter sei, die
schwerere Seite damit mehr ausgehöhlt werden müsse. Dies ist jedoch nicht der
Fall: Da Holz oben schwimmt, muss an der Seite Holz abgenommen werden, die
weiter aus dem Wasser hinausragt. Der Schwerkraft werden damit die Kräfte des
Auftriebs entgegengesetzt. Da die Schüler dies sowohl experimentell austesten
können als auch Freude an dem neuen Spielzeug empfinden, sind diese physikali-
schen Gesetzmäßigkeiten sowohl emotional als auch kognitiv in ihnen verankert.
Die Arbeit, die sie mit ihren Händen verrichtet haben, zeigt ihnen ein Gesetz der
Natur, dessen Wissen sie sich später zunutze machen können. Ob zuerst das Boot
geschnitzt wird und dann erst die Physikepoche stattfindet, in denen das Phäno-
men noch mal erklärt wird, oder ob die Schilderung ihre Anwendung im Bauen
des Bootes findet, ist sicher vom Charakter der Klasse abhängig.

Das künstlerische Handeln stellt damit eine Bereicherung des naturwissenschaftlichen
Unterrichts dar, die Bildung wird auf unterschiedliche Weise vermittelt, und es wird
darauf Wert gelegt, dass ein Praxisbezug besteht, damit jenes Wissen in den Erfah-
rungsschatz des Kindes eingegliedert werden kann.

Genau wie der Ton oder das Holz gestaltet werden kann, verändert sich auch der
menschliche Körper im Laufe der Zeit. Um den Bezug zu seinem körperlichen Selbst
nicht zu verlieren, empfiehlt Steiner, den Körper im Unterricht mit einzubeziehen.
Nur in der Materie oder in Körpern finden sich für ihn die Formen; sie treten dem
Menschen entgegen in der Gestalt der Organe, dem Aufbau einer Blume oder in der
gespiegelten Welt in einer Wasseroberfläche. Das sichere Gefühl bezüglich des eigenen
Körpers gehört damit in den lebendigen anthroposophischen Unterricht mit hinein.
Steiner schlägt ein Vorgehen vor, das sich heute in Abwandlungen in verschieden Spie-
le wiederfindet und unter dem Begriff Körpergeografie zusammengefasst wird.

2. Embodiment an Waldorfschulen

223

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


„Man kann dann auch dazu übergehen, das Kind an sich selber geschickt werden zu
lassen im anschaulichen bildhaften Denken: Zeige mir mit deiner linken Hand das
rechte Auge! Zeige mir mit deiner rechten Hand das rechte Auge! Zeige mir mit deiner
rechten Hand das linke Auge! Zeige mir von rückwärts aus mit der rechten Hand die
linke Schulter! Mit der linken Hand die rechte Schulter! Zeige mir mit der rechten
Hand dein linkes Ohr! Zeige mir mit der linken Hand das linke Ohr! Zeige mir mit
der rechten Hand deine rechte große Zehenspitze und so weiter. Man kann also das
Kind an sich selber die kuriosesten Übungen machen lassen. Zum Beispiel auch: Be-
schreibe einen Kreis mit deiner rechten Hand um die linke! Beschreibe einen Kreis mit
deiner linken Hand um die rechte! Beschreibe zwei Kreise, die die Hände ineinander
bilden! Beschreibe zwei Kreise, mit der einen Hand nach der einen Seite, mit der ande-
ren Hand nach der anderen Seite! Man lasse es immer schneller und schneller machen.
Bewege schnell den mittleren Finger deiner rechten Hand! Bewege schnell den Dau-
men der rechten Hand! Bewege schnell den kleinen Finger!“ (GA 311, 75).

Die Erschließung des eigenen Körpers wird zur Voraussetzung für das soziale und ko-
gnitive Lernen. Das Halten eines Stiftes und die Sicherheit beim Ziehen von Linien
sind maßgeblich für das Schreibenlernen, genauso wie ein Bewusstsein für rechts und
links, da die Ausrichtung der Buchstaben und die Schreibrichtung Bestandteil des
Schrifterwerbs sind. Ist der Unterschied bezüglich des Raumes noch nicht präsent,
bleibt die Aufforderung, einen Buchstaben auf eine bestimmte Art zu schreiben, ein
Befehl, der für das Kind wenig Sinn ergibt. Zuerst soll nach der Anthroposophischen
Methode der Körper etwas lernen, der Kopf und alle kognitiven Erklärungen werden
erst nach dem neunten bis zehnten Lebensjahr nachvollziehbar und wichtig. Auch Ay-
res machte darauf aufmerksam, dass beispielsweise die Augen- und Halsmuskulatur
eine besonders wichtige Rolle im vestibulären System spielen, dass Kinder mit Lern-
schwierigkeiten oft Probleme damit haben, die Signale des Gleichgewichtssinns zu in-
tegrieren. Durch diese körperlichen Schwächen finden diese Kinder es schwierig, hin-
und herschwingende Gegenstände mit den Augen zu verfolgen, denn ihre Augen be-
wegen sich nicht gleichmäßig, sondern ruckartig, wodurch das Lesen, Ballspielen oder
das Ziehen einer Geraden an der Tafel oft nicht einfach ist (vgl. Ayres 2002, 122 f.).
Durch das Formenzeichnen kann der aufmerksame Lehrer diese Kinder schon in der
ersten Woche des Schuljahres erkennen und sein Bewegungsprogramm nach ihnen
richten. Die immer wiederkehrende Epoche zeigt dem Lehrer dann, ob die Kinder
Fortschritte gemacht haben.

Formenzeichnen als Metamorphose

Der Epochenunterricht der ersten Klasse besteht in einem Wechsel zwischen drei The-
mengebieten, dem Rechnen, dem Lese- und Schreibunterricht und dem Formenzeich-
nen. Aus dem Formenzeichnen entwickelt sich nach der Grundschulzeit die Freihand-
geometrie und anschließend die Geometrie. Nach dem Einführen der Geraden und
der Krummen werden die Formen zunehmend komplexer: Spiegelungen, Metamor-
phosen und verschlungene Flechtbänder bilden die Inhalte der ersten vier Jahre (vgl.
Kutzli 2010). Der Unterricht bietet dem Lehrer am Anfang die Möglichkeit, die Kinder
in ihren Bewegungen besser kennenzulernen: Wie hält das Kind den Stift, kann es eine
Figur von der Tafel auf eine Sandfläche übertragen, kann es eine im Raum gelaufene
Figur nachlaufen? Der Lehrer erfährt etwas über die Art und Weise, wie das Kind sei-
nen Körper benutzen kann und wie seine Gedächtnisleistung entwickelt ist. Da der

2.3.4.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

224

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Unterricht zunächst spielerisch aufgebaut ist, entsteht kein Leistungsdruck, und die
Schüler lernen, sich in ihrer Klasse selbstverständlich zu bewegen. Unterschiedliche
Materialien wie Sand, Kreide, bunte Tücher, Aquarellfarben, Wachsmalstifte oder
schwarze Blätter, auf die am Ende der Woche eine geübte Form besonders schön ge-
malt wird, machen das Fach sehr abwechslungsreich und im Hinblick auf das Gestal-
tungsempfinden offen für persönliche Ideen. Dieser erste Unterricht bietet die Grund-
lage für das Erlernen der Buchstaben, welche dem Kind auf eine lebendige, bildhafte
Weise beigebracht werden sollen.

„Wir wollen uns nun einen anderen Zweig des bildhaften Lehrens und Erziehens ein-
mal vor die Seele führen. Dabei wird es sich darum handeln, dass gerade bei dem ganz
kleinen Kinde der Intellekt, der Verstand, der abgesondert in der Seele wirkt, noch
nicht eigentlich ausgebildet werden soll, sondern alles Denken soll am Anschaulichen,
am Bildlichen entwickelt werden“ (GA311, 72).

Der Waldorfklassenlehrer hat zur Aufgabe, seinen Unterricht bildhaft darzustellen auf
eine Art, dass sich die Fantasie des Kindes die Welt erschließen kann. Die Entwicklung
jener weltgebundenen Fantasiekräfte, eines Vorstellungsvermögens, das nicht zu einer
unrealistischen Weltsicht führt, sondern es dem Kind erlaubt, das Gelernte in einen
konkreten Bezug zu seiner Umwelt zu setzen, möchte Steiner gefördert wissen. Das,
was in der Umwelt vorhanden ist, soll auf eine dem Alter entsprechende Art erzählt
werden, sodass der Blick für die das Kind umgebende Welt geschärft wird. Für das
Formenzeichen macht Steiner den Vorschlag, eine symmetrische Figur an die Tafel zu
zeichnen, diese jedoch unvollständig zu lassen, sodass das Kind sie vervollständigen
kann.

„Man wird zum Beispiel zu dem Kinde sagen müssen: Sieh einmal diese linke Hälfte,
die geht doch bis da herunter, und die rechte nur bis dahin. Das ist doch nicht schön,
wenn das eine ganz bis da herunter geht, das andere nicht, nur bis daher. Und so wird
man das Kind allmählich dazu bringen, dass es diese Figur ergänzt, dass es wirklich
empfindet: Die Figur ist nicht fertig, die muss ergänzt werden. Und es wird das Kind
dazu gebracht werden können, dieses zu der Figur hinzuzusetzen. […] Das Kind wird
sich zunächst höchst ungeschickt benehmen, aber es wird nach und nach im Ausglei-
chen von etwas ein denkendes Anschauen und ein anschauendes Denken entwickeln.
Das Denken wird ganz im Bild bleiben. […] Auf diese Weise werde ich in dem Kinde
Formgefühl hervorrufen, Formgefühl, durch welches das Kind veranlasst wird, Sym-
metrie, Harmonie zu empfinden.“ (GA 311, 73 f.).

Das Ergänzen und Spiegeln einer Form wird später zu einem Prozess der Metamor-
phose, Formen werden verwandelt, umgestülpt oder wachsen gelassen (vgl. Kutzli
2010, Frieling 2008). Aus einer eckigen wird eine runde Form; Formen dehnen sich
aus oder ziehen sich zusammen, und am Ende können die Arbeiten der Kinder zu-
sammen aufgehängt werden, sodass jedes einzelne Bild zum Teil eines Ganzen wird.

2. Embodiment an Waldorfschulen

225

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Formenzeichnen 2. Klasse, Sankt Augustin, Dezember 2013

Durch das Formenzeichnen werden sowohl das Harmoniegefühl als auch die Ge-
schicklichkeit geübt, denn dieses Tun soll im Menschen vor allem eine Verwandlung
hervorrufen. „Das Formenzeichnen […] wirkt immer auch hygienisch, ja therapeu-
tisch, denn alle Formen führen in ihrem Aufbau und in ihren Verwandlungen immer
von den extremen zur ‚heilsamen‘ Mitte“ (Kutzli 2010, 342). Das Formenzeichnen ist
auch für die Betrachtung der Sinne wichtig, denn durch dieses kann eine Metamor-
phose der einzelnen Willenssinnen, wie des Tastsinns, zu den Gedankensinnen, wie
dem Ich-Sinn, erreicht werden. Das Ich, dem diese metamorphosierende Fähigkeit in-
newohnt, muss diesen Prozess durch die Wärme des Fühlens bewirken, was zu einer
Harmonisierung des Temperaments des Kindes beitragen soll.

In Anlehnung an die unteren Sinne werden zu diesem Zweck Typen gebildet, die
wiederum mit den jeweiligen Temperamenten korrelieren. Der Gleichgewichts-Typ
wird mit dem Cholerischen verbunden, ihm fehlt das innere Gleichgewicht, er kann
sehr jähzornig werden, hat aber auch eine große Tatkraft und kann andere von seiner
Sache begeistern. Der Gleichgewichtssinn hat sein Pendant im Hörsinn, in der Ruhe
und dem Lauschen, und so soll die harmonisierende Therapie darin bestehen, dass
das Kind beruhigende, ausgewogene Formen zeichnen soll. Es kann auch eckige in
runde Formen verwandeln, Symmetrien herstellen oder zentralsymmetrische Siegel
ausarbeiten (vgl. Kutzli 2010, 350ff.). Der Bewegungstyp entspricht dem Sanguiniker,
dem Luftikus, der viel Schwung mit sich bringt, sich jedoch nur schwer für längere
Zeit auf einen Sachverhalt konzentrieren kann. Die Metamorphose, die dem Bewe-
gungssinn inneliegt, ist der Wortsinn, das Gefühl für den Tonfall. Diese Kinder sollten
sich wiederholt darin üben, fließende Formen zu stauen, um dadurch ein motorisches
Gefühl des Bremsens zu erzeugen. Auch können dünne Linien zu breiteren ausgear-
beitet werden, schnelles und geschicktes Zeichnen kann geübt werden, aber auch das
Zeichnen mit den Füßen gehört zur therapeutischen Praxis. Dem Ordnungs-Typ, dem
der Lebenssinn und damit auch der Gedankensinn inhärent sind, entspricht das
phlegmatische Temperament. Er kann interesselos wirken, aber oft auch große Gelas-
senheit und Ruhe ausstrahlen. Diese Kinder sollten unklare Formen ausarbeiten oder
einfache Elemente in ein feineres und raffinierteres Ganzes umwandeln. Rudolf Kutzli
empfiehlt, da die Fähigkeit unterstützt werden soll, dass sich diese Kinder beim Arbei-
ten oft nicht ablenken lassen, großflächig zu arbeiten: Große Kreuze und Flechtband-
ordnungen geben viel Raum zum Arbeiten, verlangen aber gleichzeitig ein hohes Maß
an Aufmerksamkeit. Als Viertes nennt Kutzli den Tast-Typ, der sich zum Ich-Typ um-
wandeln kann. Er zeichnet sich durch eine besondere Empfindlichkeit aus, leidet häu-
fig unter Schmerzen und Trübsinn, was sich in einer hängenden Kopfhaltung nieder-
schlägt. Um diesem melancholischen Temperament entgegenzuwirken und die Gabe

Abbildung 19:

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

226

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


der Hingabe und der Vertiefung im Menschen hervorzuholen, eignen sich im Beson-
deren Umstülpungen, das Erweichen oder Beleben von Formen und ein häufiger
Wechsel der Betonung des Linien-Duktus. Auch Spiralen und Labyrinthe können sehr
sorgfältig ausgearbeitet werden (vgl. ebd.).

Das Formenzeichnen hat einen hohen Stellenwert an Waldorfschulen, oft wird
zum Schulbeginn in der ersten Klasse für gut vier Wochen nur dieses Fach unterrich-
tet. Vom anthroposophischen Standpunkt aus betrachtet, kann diese Zeit als Initiation
für das zweite Jahrsiebt gesehen werden, als Beginn der Individualisierung und der
Wachheit für die Welt. Doch auch ohne diese anthroposophische Sichtweise hilft das
Formenzeichnen dem Schüler, einen Stift richtig zu halten und Buchstaben zu schrei-
ben – ein Problem, das viele Grundschullehrer beklagen. Durch das Formenzeichnen
können demnach diese feinmotorischen Fähigkeiten zunächst ohne Druck geübt wer-
den; feste und schwache Linien können sich abwechseln, Flächen einheitlich ausgefüllt
werden. Durch verschiedene Materialien lässt sich das Vorgehen sehr abwechslungs-
reich gestalten, und eine Variabilität in seinem Schwierigkeitsgrad ist leicht zu ermög-
lichen. Ehe die Aufgabe gestellt wird, konkrete Buchstaben in Hefte zu übertragen,
können die Formen bereits in den Körper eingeschrieben werden, sodass eine Fertig-
keit entsteht, noch ehe die Abstraktion der in Laute umgewandelten Wörter stattfin-
den muss. Ob die einzelnen Übungen tatsächlich eine Auswirkung auf die Lebenshal-
tung der Kinder haben, ist nicht hinreichend nachgewiesen, doch arbeitet die anthro-
posophische Kunsttherapie bereits seit vielen Jahren mit diesen Methoden (vgl. Mees-
Christeller, 1996, 59ff.).

Über die Motorik soll durch verschiedene Methoden auf das Empfinden und die
Kognition zurückgewirkt werden, da diese ihre Basis im Körperlichen haben. Wolf-
gang-M. Auer hat in seinem Buch Sinnes-Welten (Auer 2010) die vier Steiner’schen
Körpersinne als ein Gerüst interpretiert, welches, verursacht durch unterschiedliche
Grunderfahrungen, die Basis für alles kognitive und soziale Lernen bildet.21

21 Der Kasten ist vollständig übernommen aus Auer 2010, 71.

2. Embodiment an Waldorfschulen

227

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Grunderfahrung des Tastsinns:
– Eigene Grenze
– Identität, Individualität
– Eigenständigkeit
– Vertrauen, Sicherheit
– Begegnung, Sozialfähigkeit
– Nähe und Distanz

Grunderfahrung des Vitalsinns:
– Heimat im eigenen Körper
– Möglichkeiten und Grenzen
– Richtiges Maß
– Leistungsfähigkeit, Ich-kann-Erfah-

rung
– Selbsteinschätzung, Selbstvertrauen

Grunderfahrung des Bewegungssinns:
– Handlungsfähigkeit
– Geschichtlichkeit
– Sich in Prozesse einbringen können,

Teamfähigkeit
– Empathie
– Gestaltungsfähigkeit
– Selbstwertgefühl
– Selbstständigkeit

Grunderfahrung des Gleichgewichtssinns:
– Sich einfügen können
– Jeder Situation gewachsen sein
– In sich ruhen
– Standfestigkeit
– Selbstbeherrschung
– Selbstsicherheit, Souveränität

Obwohl diese Punkte nicht ganz mit den Erfahrungen A. Soesmans übereinstimmen,
bilden diese Kompetenzen das Fundament, auf welches in der Waldorfschule heute
aufgebaut werden soll. Erlebnisse, welche den jeweiligen Bereich ansprechen, sollten
damit auch eine dementsprechende Wirkung aufweisen, da die Sinne eine Einheit bil-
den, die sich gegenseitig bedingt und stützt. Somit scheint es auch folgerichtig, dass
die körperliche Entwicklung des Kindes in der Schule beobachtet wird. Aus diesem
Grund gibt es in einigen Waldorfschulen eine Untersuchung aller Kinder der zweiten
Klasse,22 in welcher sich ein Bild davon verschafft wird, wie sich die körperliche Ver-
fassung des Kindes und vor allem die Körpersinne entwickelt haben. Audrey McAllen
vertrat bereits in der 1980er-Jahren die Auffassung, dass das Erkennen verschiedener
körperlicher Schwächen und das frühzeitige Intervenieren wichtig seien, um größeren
Lernschwierigkeiten vorzubeugen. Die Bereiche, welche sie genauer betrachtete, wa-
ren:
– Die Dominanz (einer Körperhälfte)
– Die Koordination von Hand, Auge und Sprache
– Die Seitigkeit (von Hand, Fuß und Auge)
– Das konvexe und konkave Spiegeln
– Die Farbneigung des Auges
– Die Fähigkeit, Formen zu spiegeln
– Die Bewegungsmuster und Mittellinie
– Die Augenbewegung

22 Die Zweitklass-Untersuchung wurde 1986 vom niederländischen Schulbegleitdienst speziell für
Waldorfschulen entwickelt. Der Schularzt Dr. Piket hat diese Untersuchung für die deutschen
Waldorfschulen übersetzt. Es wird das Wohlbefinden des Kindes untersucht sowie der Entwick-
lungsstand der Bewegungs- und Wahrnehmungsfähigkeit von Augen und Ohren. Es wird sich
u. a. auf Test von Sally Goddard Blythe gestützt.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

228

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Viele dieser Untersuchungen sind aus der Ergotherapie bekannt, und auch Ayres hat
sie für überaus wichtig für das kognitive Lernen empfunden. Wenn das Kind ab dem
neunten Monat beim Spielen mit der Hand über die Mittellinie seines Körpers greift,
stellt dies eine große Anforderungen an den Gleichgewichtssinn dar und zeigt damit
auch die ersten Ansätze einer Spezialisierung von einer Seite, die sich auch im Aufbau
des Gehirn niederschlägt (vgl. Goldberg 2002, 140ff.).

„Ein schlecht reagierendes Gleichgewichtssystem hat oft hemmenden Einfluss auf die-
se Spezialisierung. Das Kind entwickelt ähnliche Fähigkeiten mit jeder Hand und jeder
Großhirnhälfte. Anstatt nur eine Hand für feine Arbeiten – wie Schreiben oder Benut-
zen von Handwerkszeug – zu gebrauchen, hat ein solches Kind die Angewohnheit, die
rechte Hand vorwiegend auf der rechten Körperseite und die linke Hand auf der lin-
ken Körperseite zu benutzen. […] Während dies geschieht, entwickelt das Gehirn in
beiden Hirnhemisphären völlig gleiche Fertigkeiten, anstatt sich für eine Seite zu spe-
zialisieren“ (Ayres 2002, 142).

Ab dem Alter von zwei Jahren beginnen Kinder, den Raum nicht nur horizontal zu
erkunden, sondern auch vertikal. Die Kinder lieben in dieser Zeit das Klettern und
treten damit noch deutlich in eine Beziehung mit der Schwerkraft. „Wenn die Bezie-
hungen des Kindes zur Erde nicht gefestigt sind, sind alle anderen Beziehungen weni-
ger gut, als sie sein könnten“ (ebd. 150). Das Erleben des Körpers wirkt sich somit auf
soziale, emotionale und kognitive Bereiche aus, weshalb Audrey McAllen auch Übun-
gen entwickelt hat, um die im Unterricht genutzten Praktiken auch gezielt diagnos-
tisch und therapeutisch anzuwenden.
– Körpergeografie (das Erfahren und Kennenlernen des eigenen Körpers)
– Räumliche Orientierung (oben, unten, rechts, links)
– Rhythmus
– Dreidimensionalität des Raumes (oft in der Eurythmie bearbeitet)
– Zeichnen (Formenzeichnen)
– Malen (Farben, Bildinterpretation, Anordnung der Dinge im Bild)
Gerade die Eurythmie als künstlerisches Fach soll wieder einen Bogen spannen zwi-
schen Emotion und Körperhaltung. Steiner beschreibt das I bei der Laut-Eurythmie
und erklärt den Unterschied zur Gymnastik.

„Wer das Gefühl hat, er hält etwas innerlich Empfundenes, I, sinnend, der macht viel-
leicht auch diese Bewegung, aber da wird das innere Seelische in die Bewegung hin-
eingelegt. Da offenbart der Mensch sein Inneres. Das tut er in der Eurythmie. […] In
der Eurythmie wird dasjenige, was der Mensch erleben kann beim Atmen, bei der
Blutzirkulation, insofern diese seelisch werden, zum Ausdruck gebracht. Beim Turnen,
bei Gymnastik, Sport fühlt der Mensch, als ob der Raum überall Richtungen und Stel-
lagen und alles mögliche hätte. In die springt er hinein, nach denen richtet er sich,
macht sich auch solche Geräte zurecht. Er klettert auf einer Leiter hinauf, er zieht sich
an einem Seil hinauf und so weiter. Da richtet sich der Mensch nach dem äußeren
Raume.
Das ist der Unterschied zwischen der Gymnastik und der Eurythmie. Die Eurythmie
lässt das seelische Leben nach außen fließen und wird dadurch zu einer wirklichen
Äußerung des Menschen, wie die Sprache; sie ist eine sichtbare Sprache“ (Steiner GA
311, 112).

2. Embodiment an Waldorfschulen

229

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Immer wieder werden somit die Bereiche des Physischen, des Seelischen und des
Geistigen als dem Sozial-Kognitivem miteinander in Verbindung gebracht. Immer
wieder zeigt sich die Idee des drei- oder viergliedrigen Menschen in der Praxis, welche
eine Harmonisierung dieser Teilbereiche anstrebt, ein Zusammenwachsen des ganzen
Menschen. Durch den Waldorfunterricht soll eine gelingende Inkarnation bewirkt
werden, sodass Krankheiten, deren Ursache für Steiner in diesem Durchdringungs-
prozess zu finden ist, geheilt werden können. Unterricht ist damit Heilung oder die Er-
haltung von Gesundheit (vgl. Zdražil 2000).

Gesundheit durch Unterricht

Immer wieder betonte Rudolf Steiner, dass der Lehrer vor allem ein Heiler sei, der
über viele Jahre an der gelingenden Inkarnation der einzelnen Wesensglieder des Kin-
des mitarbeite, der aber gleichzeitig auch ein Kulturarzt für die Menschheit sei. „Das
müssen wir uns wieder erringen, vor allen Dingen in der Schule, daß der Lehrer, der
durch die Schulpforte eintritt, sich als eine Art Arzt der menschlichen Geistesentwi-
ckelung verhält, der durch das werdende Kind der Kulturentwickelung das Arzneimit-
tel einflößt“ (Steiner GA 301, 230). Unter Gesundheit wird demnach kein momenta-
nes Freisein von einer speziellen Krankheit verstanden, sondern sie reicht im salutoge-
netischen Sinne ebenfalls in die Zukunft hinein, denn so „wie der Same, der im Herbst
in die Erde hineinversenkt wird, im Frühling in der Pflanze zum Vorschein kommt, so
kommt das, was in das Kind im achten, neunten Jahre hineinversetzt wird, im fünf-
undvierzigsten, fünfzigsten Lebensjahre heraus“ (Steiner, GA 308, 9). Die Wirkung der
Erfahrungen, die der Mensch in seiner Kindheit erlebt hat, zeigen sich nach Steiner
erst viele Jahre später, dabei denkt er wie in Teil I erwähnt, vornehmlich an rheumati-
sche und Stoffwechselerkrankungen, aber auch Asthma, verschiedene nervöse Leiden,
Herzbeschwerden und depressive Verstimmungen scheinen ihm in den Erfahrungen
der Kindheit zu wurzeln. Im Folgenden werden einige, bisher nur angedeutete soziale
Mechanismen beschrieben, die nachweislich eine Auswirkung auf das Befinden und
die Gesundheit haben.

Bedingungen, die krankmachen?

Bereits vor über 20 Jahren erschien ein Buch, welches auf die veränderten Bedingun-
gen des Aufwachsens aufmerksam machen wollte. Mit Kindheit im Wandel (1990) von
Hans-Günther Rolff und Peter Zimmermann wurde der Blick dafür geschärft, dass
nicht mehr davon ausgegangen werden konnte, dass Kinder in den traditionellen Fa-
milienkonstellationen aufwachsen und ihre Freizeit draußen in der Natur verbringen
(vgl. Rolff/Zimmermann 1997). Die Welt erschließt sich den Kindern nicht mehr von
einem Zentrum aus, sondern immer häufiger stehen sich mehrere kleine Fixpunkte
wie Inseln gegenüber (Wohnung der Eltern, Haus der Großeltern, Schule, Kita, Sport-
verein, Musikschule …). Neben diesen physikalischen Orten bewegen sich Kinder je-
doch auch in einem Medienraum, der durch die elektronischen Medien Fernseher,
Computer, Smartphone und – damit verbunden – dem Internet geprägt wird. Mit die-

3.

3.1.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

230

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ser Entwicklung sind – besonders bei den Befürwortern der anthroposophischen Ent-
wicklungspsychologie – Stimmen laut geworden, die auf eine Entfremdung zwischen
der Welt und den Mediennutzer hinweisen: Durch Fernseher und Internet können
räumliche Entfernungen durch einen Tastendruck überwunden werden, während der
Mensch als Körper gleichzeitig in seinem Sessel sitzen bleibt. Nur einen Mausklick
entfernt erwarten den Nutzer virtuelle Welten, in denen er zum Abenteurer oder Hel-
den werden kann, ganz unabhängig von seiner körperlichen Verfassung oder seiner fi-
nanziellen Situation. Durch die Verbreitung dieser neuen Medien hat sich auch die
Einstellung zum Wissen geändert. Verschiedene Geräte wie z. B. das Smartphone ge-
statten ihren Nutzern einen privaten Zugang zum World Wide Web und damit zu
einem großen Wissensarchiv, bequem in der Tasche überallhin mitzunehmen. Infor-
mationen sind somit schnell und in großer Fülle verfügbar und werden oft anhand
ihrer Aktualität bewertet. Durch Facebook und ähnliche sozialen Plattformen wurde
ein Raum geschaffen, in welchem der Mensch sein Leben zum Teil öffentlich darstel-
len kann, sich mit seinen Freunden treffen und sein Sozialleben planen kann. Obwohl
die Freunde damit nicht immer physisch anwesend sind, eröffnet sich hier eine neue
Möglichkeit der Beziehungspflege, die ein Schutz vor Einsamkeit und Ausgrenzung
bieten kann. Die Medienpädagogik unterscheidet zwischen vier verschiedenen theore-
tischen Ansätzen: (1) Rezeptionstheoretische Ansätze, (2) handlungstheoretische An-
sätze, (3) identitäts- und kommunikationstheoretische Ansätze und (4) gesellschafts-
kritische Ansätze (vgl. Ullrich 2010, 106ff.). Des Weiteren ergeben sich je drei typische
Haltungen, welche gegenüber dem Gebrauch von Medien eingenommen werden kön-
nen: (a) Kinder werden als hilflose Opfer der Medien wahrgenommen, vor denen sie
beschützt werden müssen; (b) Medien werden als potenziell gefährlich beschrieben,
und Kinder sollten für die Gefahren sensibilisiert werden, und (3) kann auch der Fo-
kus auf das Kind als einem aktiven und kreativen Mediennutzer gelegt werden (vgl.
ebd. und Aufenanger 2004). Es wird ersichtlich, dass im medienpädagogischen Dis-
kurs eine Vielzahl von unterschiedlichen Positionen eingenommen werden kann, je
nach dem, als was das Kind und das Medium gesehen werden. Daraus ergibt sich, dass
die Waldorfpädagogik, die von einer anthroposophischen Sichtweise auf den Men-
schen ausgeht, elektronische Medien zunächst als Gefährdung definiert, vor der das
Kind bis zum dritten Jahrsiebt durch Verzicht (nicht durch den erprobten Umgang)
geschützt werden muss. Obwohl diese Position kaum noch realisierbar zu sein scheint,
sollen verschiedene Bedenken hier dargestellt werden, die mit einer aktiven oder pas-
siven Haltung zur Welt einhergehen und die eine direkte Auswirkung auf den Men-
schen als Leib-Wesen haben.

Durch die neuen technischen Möglichkeiten ist das Leben auf der einen Seite ein-
facher und bequemer geworden, scheint jedoch andererseits ebenfalls von einer steten
Beschleunigung gekennzeichnet zu sein, durch eine ständige Zeitverknappung, Hektik
und Ruhelosigkeit (vgl. Marti 2006, 29). Nach dem Biologen Thomas Marti fehlt es
dem Menschen an der Möglichkeit, regelmäßige Ruhephasen wahrzunehmen, durch
die das Neue erst zum Teil seiner Identität werden kann. Der Mensch treibe seelisch
an der Oberfläche und empfinde nicht selten ein Gefühl der Orientierungslosigkeit
und des Sinnverlustes (vgl. ebd.). „Mit den neuen Informations- und Kommunikati-
onstechnologien sind wir mit einer Flut von zusammenhanglosen Informationen und
Sinnesreizen konfrontiert – eine Situation, die einer ununterbrochenen Aufforderung
zu erhöhter und ständig wechselnder Aufmerksamkeit gleichkommt, verbunden mit

3. Gesundheit durch Unterricht

231

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


der Notwendigkeit, kognitiv wach zu bleiben und die uns überflutenden Informatio-
nen einzuordnen, zu bewerten und zu verarbeiten“ (ebd. 54). Durch die immer ra-
schere Veraltung von Information und Technik scheint sich eine konsumorientierte
Wegwerfgesellschaft etabliert zu haben, eine Welt der Ablenkung und des Amüse-
ments, in der dem Menschen viel geboten wird, aber fast alles nur aus zweiter Hand:
„Der Kontakt mit der Umwelt ist vermehrt ein nur noch taktiler und audiovisueller,
technisch vermittelter Kontakt, und die Körperbewegungen beschränken sich immer
häufiger auf einige wenige stereotype Verrichtungen“ (ebd. 55). Praktische Handlungs-
kompetenz beschränkt sich dabei nicht selten auf das Bedienen elektronischer Geräte,
und da häufig geübte Bewegungen sich auch physisch manifestieren, wird davon aus-
gegangen, dass sich das im motorischen Kortex befindliche Areal für den Daumen im-
mer mehr vergrößern werde. Taubert et al. haben im Sinne der Neuroplastizität die
Wechselwirkung zwischen dem Erlernen einer motorischen Fähigkeit und den Verän-
derungen im Gehirn untersucht: „Our results demonstrate that only 90 minutes of
training a complex balancing task, distributed over two weeks, resulted in macroscopic
structural grey matter alterations” (Taubert et al. 2010, 16). Eine einseitige motorische
Aufgabe wird somit auch das Gehirn mitstrukturieren, sodass dem Erwerb von Fertig-
keiten kein geringer Wert beigemessen werden sollte. Die alltägliche Relevanz von
handwerklichen und künstlerischen Fähigkeiten scheint jedoch eher abzunehmen, was
Marti zu der Annahme führt, dass die Folgen einer unzureichenden ganzkörperlichen
Praxis zu einer Entmündigung der Körpergeschicklichkeit, der Wahrnehmungs- und
Zuwendungsfähigkeit führen würden und zu einer Lahmlegung der ganz elementaren
und praktischen Lebenskompetenz beitrügen (vgl. Marti 2006, 55).

Einer Vernachlässigung dieser leiblichen Kompetenzen steht auch Ernst-Michael
Kranich skeptisch gegenüber, denn für ihn erlebt sich der Mensch nur deshalb als We-
sen in der Welt, weil er durch seine Arme und Hände in diese hineingreifen könne
(vgl. Kranich 2003, 52). Mit den Armen und Händen verrichtet der Mensch jene
„Handlungen, die seinen leiblichen Bedürfnissen dienen; ebenso verwirklicht er durch
sie Ideen, Imaginationen und Inspirationen in äußeren Gestaltungsprozessen. Das ist
dadurch möglich, dass Arme und Hände in einer engen Beziehung zum seelischen
und geistigen Wesen des Menschen stehen“ (Kranich 2003, 51). Kann das Kind seine
Hände nicht mehr kompetent benutzen, wird es laut Martin Schwierigkeiten bekom-
men, mit sich selbst etwas Sinnvolles anzufangen und spielend schöpferisch zu werden
(vgl. Marti 2006, 55). Jedes freie Spiel verlangt vom Kind, dass es sich etwas ausdenkt,
Entscheidungen trifft und seine Umwelt nach seinen Vorstellungen umgestaltet. Ein
umgedrehter Tisch wird zu einem Boot, ein großes Tuch verwandelt den gleichen Ge-
genstand in eine Höhle. Dem Menschen bietet sich heute ein nie dagewesener Raum
an Möglichkeiten, doch diese Wahlfreiheit setzt die Fähigkeit voraus, Entscheidung
treffen zu können und verschiedene Wege eben nicht zu beschreiten. Durch die Unfä-
higkeit, sein Leben selbstständig kreativ zu gestalten, empfindet der Akteur bald die
erdrückende Last der Opportunitätskosten. Woher soll die Gewissheit kommen, dass
das gefasste Ziel das richtige ist, wenn die Möglichkeiten der unbeschrittenen Wege sü-
ßer erscheinen als die Mühe, die es macht, dem einmal eingeschlagenen Weg zu fol-
gen? Steiner machte darauf aufmerksam, dass die Vorstellung nicht der Wille sei, denn
in Gedanken können gleichzeitig alle Wege beschritten werden, ohne dass ein einziger
realer Schritt getan wurde. Was jedoch entsteht, ist nach Albert Soesman die Ermü-
dung durch Langweile, ein Zustand der Erschöpfung, der es nicht mehr möglich

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

232

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


macht, sein Leben selbstbestimmt sinnbringend zu gestalten und durch Tätigkeit zu
ermüden (vgl. Soesman 1998, 38). Marti spricht von einer Depression:

„Immer mehr Menschen büßen ihre Vitalität und Agilität ein, sind niedergeschlagen
und verlieren das Vertrauen in die Bedeutung ihres Lebens. Es verdüstern sich die Zu-
kunftsperspektiven, das innere Feuer erlischt, sie stürzen ab und brechen seelisch zu-
sammen: die Depression als ‚neue Volkskrankheit‘ offenbart sich“ (Marti 2006, 56).

Seelische Leiden wirken sich dabei auch auf den Körper der Menschen aus, die Wie-
derstands- und Regenerationskräfte werden in Mitleidenschaft gezogen, das Immun-
system gerät durcheinander, es entstehen Allergien, Verdauungsstörungen, Rhythmus-
störungen, und selbst Stoffwechsel-, Gefäß- und Herzerkrankungen können die Folge
dieses Umgangs und Verständnisses der Welt sein (vgl. ebd. 36ff.). Die Freie Hoch-
schule Stuttgart verfolgt daher mit Interesse die Forschungen zur Herzratenvariabilität
(HRV) und versucht, die Ergebnisse in den Lehrplan einfließen zu lassen.

„Kinder, die schon in jungen Jahren unter anhaltender intellektueller Beanspruchung
und emotionalem Stress stehen, könnten die Anlage zu einer verringerten HRV ausbil-
den, und damit im späteren Leben eine erhöhtes Risiko HRV-assoziierter chronischer
Erkrankungen haben. Erste Untersuchungen zeigen, dass sich in der Zeit der Vorpu-
bertät zwischen dem 7. und 13. Lebensjahr Änderungen im HRV-Muster ergeben.
Diese Zeit ist in der Waldorfpädagogik als besonders für die Ausbildung des rhythmi-
schen Systems bekannt, das das Zusammenspiel von ‚oberem‘ und ‚unterem‘ Men-
schen durch Puls und Atmung vermittelt. Und gerade in diese Zeit fällt in staatlichen
Schulen der oft stressbelastete Übertritt in eine der verschiedenen, weiterführenden
Schulen“ (Hueck, 2012).

Waldorfschulen scheinen programmatisch im Unterricht auf die Wechselwirkungen
zwischen Physis und Psyche einzugehen und die Erkenntnisse der Psychoneuroim-
munologie für den Erhalt der Gesundheit der Schüler zu nutzen. Der bekannte Neuro-
loge und Autor Professor Joachim Bauer stellte diese Zusammenhänge bereits 2004 in
seinem Buch Das Gedächtnis des Körpers vor, die auf einer Wechselwirkung zwischen
Stressachse und Immunsystem zurückgeführt werden, und auch Gerald Hüther hat
das gleiche Thema in seinem Buch Biologie der Angst (1997) bearbeitet.

„Das Stresshormon Cortisol hat nachhaltige Auswirkungen auf die körperliche Ab-
wehr, die als ‚Immunsystem‘ bezeichnet wird. Cortisol ist […] das Folgeprodukt des
zentralen Stressfaktors CRH, des daraufhin aktivierten POMP-Gens und seines Pro-
dukts ACTH. Cortisol selbst wirkt nun seinerseits auf eine große Zahl weiterer Gene,
die es entweder andreht oder hemmt. […] Zahlreiche Immunbotenstoffe (z. B. die so
genannten Interleukine und der so genannte Tumornekrose-Faktor) können von den
zum Immunsystem gehörenden Zellen nicht mehr in erforderlicher Menge hergestellt
werden, wenn erhöhte Cortisolkonzentrationen die zuständigen Gene blockieren. Auf-
grund einer Verminderung der Genaktivität von wichtigen Immunbotenstoffen (unter
anderem Interleukin-1 und Interleukin-8) ist bei seelisch belasteten Personen z. B.
auch die Wundheilung deutlich verzögert“ (Bauer 2007, 29).

Stress und das mit ihm einhergehende Hormon Cortisol wirken sich ebenfalls stark
auf die Gedächtnisfunktionen des Gehirns aus, insbesondere auf die Funktion des
Hippocampus. Durch das Wissen um die Neuroplastizität, die Fähigkeit des Gehirns,
die Stärke seiner Nervenverbindungen zu verändern, neue Synapsen zu bilden und
ganze Teilbereiche umzufunktionieren, wurde nach einer biochemischen Substanz ge-
sucht, welche dieses Wachstum hervorrufen könne – einem Nervenwachstumsfaktor.

3. Gesundheit durch Unterricht

233

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Dabei wurde festgestellt, dass das Gen eines sehr wichtigen Nervenwachstumsfaktors
namens BDNF (Brain Derived Neurotrophic Factor) bei seelischem Stress abgeschaltet
wird. „Die Herabregulation dieses Gens durch Stress ist vor allem in der […] für das
Gedächtnis besonders wichtigen Hirnregion des Hippocampus […] stark ausgeprägt“
(Bauer 2004, 32). Dies kann in schweren Fällen zu einem Krankheitsbild führen, das
einer Demenzerkrankung nicht unähnlich ist.

Der Leiter des Labors für Psychoneuroimmunologie in Innsbruck, Christian
Schubert, geht genauer auf die vielfältigen Verbindungen zwischen Psyche, Nervensys-
tem, Hormonsystem und Immunsystem ein und ruft dazu auf, diese Systeme nicht
länger als getrennt zu betrachten (vgl. Schubert 2014, 66ff.). Die als Circadiane Rhyth-
mik bezeichnete, sich gegenseitig hemmende Wechselwirkung zwischen den einzelnen
Immunbotenstoffen und dem Cortisol beeinflusst die Gesundheit des Menschen auf
vielfache Weise. Nicht nur die Wundheilung kann durch erhöhten Stress verzögert
werden, auch konnte eine negative Wirkung auf Viruserkrankungen, Krebs, Depres-
sionen und Herzkrankheiten nachgewiesen werden. Besonders die Psychotherapie hat
sich das Wissen der Psychoneuroimmunologie (PNI) zunutze gemacht, um verschie-
dene Wirkmechanismen besser zu durchschauen und zielgerichteter anwenden zu
können, so beispielsweise die gesundheitsfördernde Wirkung des Expressiven Schrei-
bens nach Operationen, bei Schlafstörungen, Asthma oder HIV (vgl. Horn et al. 2014,
208ff.).

Cortisol
– Bekämpft Entzündungen
– Fördert die Wachheit
– Ist bei Stress erhöht
– Führt zu viel Glutamat im Gehirn,

wodurch es zu einem Abbau von
Neuronen, besonders im Hippocam-
pus, kommen kann.

Immunsystem
– Immunbotenstoffe (Zytokine): T-Zel-

len, NK-Zellen, Fieber.
– Fieber: Art des Körpers, Krankheiten

zu bekämpfen (Cortisol senkt das Fie-
ber und beruhigt das Immunsystem)

– Durch Fieber entsteht Interleukin 1
(Bauer, 2007, 119)

Interessant ist auch, dass Fieber und Depressionen ebenfalls miteinander verknüpft zu
sein scheinen, da bei einer Depression manche zum Immunsystem gehörenden Gene in-
aktiv werden, wodurch Fieber gar nicht mehr entstehen kann.

Auch Davidson geht von Beobachtungen aus, die deutlich machen, dass verschiedene
Emotionen nicht nur eine Entsprechung im Gehirn aufweisen, sondern tatsächliche
körperliche Veränderungen mit sich bringen: Nicht nur im Herzen lässt sich mit
einem erhöhten Herzschlag eine Wirkung zeigen (z. B. von Angst oder Aufregung),
auch die Atmung, das Immun- oder Magen-, Darm- und Drüsensystem reagieren bei
emotionalen Zuständen (vgl. Davidson 2012, 185). Da aus Studien bekannt ist, dass
beispielsweise Stress den Cortisolspiegel anhebt, den Blutdruck in die Höhe treibt und
das Immunsystem schwächt, geht Davidson davon aus, dass auch der emotionale Stil
eines Menschen Auswirkungen auf dessen Gesundheit hat. Körper und Kopf stehen in
einer Wechselwirkung zueinander, durch das Denken (z. B. die Grundeinstellung)
lässt sich das körperliche Befinden beeinflussen, aber dieses wiederum hat auch Ein-
fluss auf das Denken. Studien zeigen, dass negative Gefühle das Immunsystem schwä-

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

234

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


chen und das Risiko für Herzerkrankungen anheben (vgl. ebd. 190). Das Stresshor-
mon Cortisol hilft dem Körper, mit „akutem Stress umzugehen, indem es Ressourcen
freisetzt und Entzündungen entgegenwirkt“ (ebd. 195). Steht ein Mensch jedoch unter
Dauerstress, beispielsweise dadurch, dass er in gesellschaftlichen Kontexten unsicher
ist oder eine eher negative Grundeinstellung besitzt, kann zu viel von diesem Hormon
in die Blutbahn gelangen, was zu organischen und zerebralen Schäden führen und so-
gar Neuronen im Gehirn abtöten kann (vgl. ebd.). Bei Stress steigt ebenfalls der Spie-
gel des Moleküls Plasmafibrinogen, das an Entzündungen und Koronarkrankheiten
beteiligt ist. Davidson hat nachgewiesen, dass bei Menschen, die sich als unglücklich
einstufen, sowohl die Cortisolwerte durchschnittlich um 48 Prozent höher lagen als
bei den glücklichen Probanden und gleichzeitig deren Plasmafibrinogenantwort in
Stresssituationen etwa zwölfmal so hoch ausfiel wie die Werte, die in der glücklichen
Gruppe gemessen wurden (vgl. ebd. 195 f.). Menschen, die sich wohl fühlen, gehen
meist auch besser mit sich um, indem sie sich beispielsweise gesünder ernähren. Da-
rüber hinaus können positive Emotionen jedoch auch dämpfend auf das Herz-Kreis-
lauf-System und auf das neuroendokrine System oder das Hormonsystem wirken. Po-
sitive Gefühle erhöhen ebenfalls sowohl den Spiegel von Wachstumshormonen als
auch von Oxytocin und Prolaktin, was ebenfalls zu einem wachsameren Immunsys-
tem führt und die Ausschüttung von Cortisol reduziert (vgl. ebd. 201 f.). Davidsons
Schlussfolgerung nach vielen Jahren der Forschung lautet, dass sich zum einen die
Verfassung des Geistes auf den Körper auswirkt, dass beispielsweise Emotionen wie
Stress die physische Gesundheit mitbestimmt, dass jedoch gleichzeitig der Körper
durch seine Bewegungsmuster Einfluss auf das Gehirn ausübt, der Körper beispiels-
weise die Stärke der emotionalen Reaktion regulieren kann (vgl. ebd. 205ff.). Diese Er-
gebnisse entsprechen der Auffassung der Embodiment-Forschung und zeigen deutlich,
dass weder Kognition noch Emotion als vom Körper getrennt betrachtet werden kön-
nen. Das Konzept des Leibes als einer Ganzheit oder die Idee des ganzen Menschen
sollten unter diesen Umständen gerade für das Bildungswesen neu aufgerollt werden.

Obwohl in der Medizin an einer Vereinigung zwischen dem inneren Erleben und
dem äußeren Erscheinen gearbeitet wird, zeigt sich im täglichen Leben eine zuneh-
mende Differenz zwischen Leib (als Wille) und Geist (als Vorstellung). Auf der einen
Seite werden Neuro Enhancer23 entwickelt, die es dem erfolgsorientierten Menschen er-
möglichen, ohne Schlaf tage- und nächtelang zu arbeiten, sich besser zu konzentrieren
oder seine Emotionen gezielt von außen zu steuern (vgl. Schleim 2005, 46ff.). Auf der
anderen Seite führen Computerspiele und 3-D-Filme in eine immer realistischere
Welt, die zum Teil näher, realer und befriedigender erscheint als die den Menschen
umgebende Wirklichkeit. Der Mensch braucht nicht mehr auf seinen Körper zu hören,
er kann aus ihm unbegrenzt Energie schöpfen, indem er ihn medikamentös unter-
stützt, und auf der anderen Seite können die tollsten Abenteuer in einer virtuellen
Welt erlebt werden, ohne dass der Körper angestrengt werden müsste. Diese stets ab-
rufbaren Erlebnisse kommen dem modernen Menschen entgegen und tragen dazu bei,
dass er sich glücklich fühlt, denn er definiert sich nicht mehr so sehr über seinen Be-

23 Unter Neuro-Enhancer wird eine Gruppe von verschreibungspflichtigen Medikamenten verstan-
den (Ritalin, Betablocker oder Antidepressiva), die zur Behandlung von Krankheiten entwickelt
wurden. Zunehmend werden sie jedoch von immer mehr Menschen zur Leistungssteigerung, zur
Lernsteigerung, zur Denksteigerung oder zur Konzentrationssteigerung missbraucht.

3. Gesundheit durch Unterricht

235

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


sitz, sondern über das, was er erlebt hat (vgl. Hassenzahl 2012, 13ff.). Erlebnisse ma-
chen in dem Sinne glücklich, sodass auch die Schule einsehen muss, dass sie in einer
Welt, in der ungefährliche und spannende Ereignisse per Knopfdruck zu realisieren
sind, die Aufmerksamkeit der Schüler am besten durch Erlebnisse erreicht wird, die
ansprechender sind als eine Realität aus der Dose.

Am Ende dieses Kapitels muss sich nun die Frage gestellt werden, wie dieser Ent-
wicklung begegnet werden kann, gerade im Hinblick darauf, dass viele gesundheitliche
Probleme mit dem modernen Lebensstil verbunden zu sein scheinen. Woher schöpft
der Mensch die Kraft, in einer sich unaufhaltsam wandelnden Welt voller Unbere-
chenbarkeit einen festen Mittelpunkt zu finden, und wie könnte ein Unterricht ausse-
hen, der die Schüler darin befähigt, mit der modernen Welt gekonnt umzugehen? Der
salutogenetische Ansatz versucht zu beschreiben, welcher Fähigkeiten es bedarf, um
auch in krisenhaften Zeiten nicht an der Welt zu erkranken.

Salutogenese

Der von Aaron Antonovsky (1923–1994) geprägte Begriff Salutogenese versteht unter
Gesundheit nicht einfach die Abwesenheit von Krankheit, sondern fragt danach, wel-
che Voraussetzungen vorhanden sein müssen, damit Gesundheit trotz widriger Um-
stände erhalten bleibt. Antonovsky entwickelte im Laufe seiner Untersuchungen den
Begriff Kohärenzgefühl (sense of coherence), den er durch die empfundene Grund-
stimmung eines Menschen gegenüber seiner physischen, sozialen und kulturellen Um-
welt bestimmt (vgl. Antonovsky 1997, 33ff.). Es wird damit eine Grundhaltung zur
Welt beschrieben, die gekennzeichnet ist durch ein Gefühl von Verstehbarkeit, dem Ge-
fühl von Sinnhaftigkeit oder Bedeutsamkeit und dem Gefühl von Handhabbarkeit oder
Bewältigbarkeit (vgl. Marti 2006, 63 f.). Der erste dieser drei Begriffe beschreibt die Fä-
higkeit, die Welt als geordnet, konsistent und strukturiert zu erleben und nicht als
chaotisch, willkürlich und unbeherrschbar. Die Welt muss verstehbar bleiben in ihren
Zusammenhängen, sonst ist es nicht möglich, in ihr wirkend tätig zu werden. Als
Zweites muss das Leben als sinnvoll erlebt werden, einige Sachen sollten es wert sein,
in sie Energie zu investieren. Ein Standpunkt muss vorhanden sein, von dem ausge-
gangen werden kann, damit nicht alles in Beliebigkeit verschwindet. Nur dadurch,
dass jemand etwas bewirken möchte und dies ihm auch als sinnvoll erscheint, fühle er
sich als wichtiger Teilnehmer an der Welt. Es muss das Gefühl entwickelt werden,
nicht völlig hilflos zu sein, sondern in irgendeiner Form noch Agent des eigenen Le-
bens zu bleiben. Als Drittes muss der Mensch davon überzeugt sein, Schwierigkeiten
im Leben prinzipiell meistern zu können, sei es durch die eigene Kraft oder durch das
soziale Umfeld. Eine vierte Komponente wurde später hinzugefügt, es ist „die Fähig-
keit, sich selbst positiv wahr[zu]nehmen und etwas wirklich genießen zu können. Ge-
nießen setzt eine innere Achtsamkeit und damit generell eine differenzierende Wahr-
nehmungsfähigkeit voraus. Es handelt sich hier um ein gesundes Verhältnis zu sich
selbst und zur eigenen Körperlichkeit“ (ebd. 65).

Gesundheit geht damit einher, dass der Mensch sich ein als Teil der Welt versteht,
eine bestimmte Grundhaltung zur Welt einnimmt und somit auch einen Platz in ihr
finden und dadurch Sinn erleben kann. Antonovsky betont, dass alle drei Komponen-

3.2.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

236

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ten miteinander in Beziehung stehen, dass es nicht immer darauf ankäme, in sämtli-
chen Bereichen einen hohen Wert aufzuweisen. Bisweilen reiche ein hoher Wert in
einem Bereich, damit der Mensch die Welt als Heimat begreife; dieser zwingend not-
wendige Faktor ist der der Bedeutsamkeit.

„Die motivationale Komponente der Bedeutsamkeit scheint am wichtigsten zu sein.
Ohne sie ist ein hohes Ausmaß an Verstehbarkeit und Handhabbarkeit wahrscheinlich
von kurzer Dauer“ (Antonovsky 1997, 38).

Ohne das Gefühl, dass das eigene Leben einen Sinn oder Zweck hat (dieser muss nicht
intrinsisch sein, er kann auch selbst beschlossen werden und als motivierendes Mo-
ment dienen), wird es unwichtig, ob es Handlungsmöglichkeiten gibt oder ob die Welt
als Ganzes verständlich im Gegensatz zu willkürlich ist; es fehlt die Antwort auf die
Frage: Wozu? oder Warum? Der Mensch muss sich als in einen Kontext eingebettet
empfinden, als Teil einer Gemeinschaft, einer Idee oder als Träger einer wichtigen
Aufgabe. Diesen Aspekt des Menschseins könnte in der Schule in einem gesundheits-
fördernden Unterricht berücksichtigt werden, indem der Stoff in einer sinnhaften
Weise vermittelt wird.

Doch was heißt in diesem Zusammenhang Sinn? Georg Wilhelm Friedrich Hegel
äußerte sich in seiner Vorlesung über Ästhetik mit folgenden Worten zu diesem Be-
griff:

„‚Sinn‘ nämlich ist dies wunderbare Wort, welches selbst in zwei entgegengesetzten Be-
deutungen gebraucht wird. Einmal bezeichnet es die Organe, der unmittelbaren Auf-
fassung, das andere Mal aber heißen wir Sinn: die Bedeutung, den Gedanken, das All-
gemeine der Sache. Und so bezieht sich der Sinn einerseits auf das unmittelbare Äu-
ßerliche der Existenz, andererseits auf das innere Wesen derselben“ (Hegel 2013, 173).

Sinn kann in der Philosophie somit als Synonym von Zweck verstanden werden, als
einer Handlung, oder einem Ereignis beigelegte werthafte Bedeutung. Auf der anderen
Seite wird das Wort Sinn, wie in Teil II beschrieben wurde, auch auf die Organe der
Wahrnehmung angewendet. Die Sinneswahrnehmung bezieht sich in ihren unter-
schiedlichen Qualitäten auf den ganzen Menschen und gilt als eine Voraussetzung für
die Entfaltung eines Selbstmodells, das als eigenständiger Akteur in die Welt hinein-
greifen kann. Den Menschen als ein Sinneswesen zu begreifen ist damit die Grundlage
für „jegliches echte pädagogische Wirken […], dem es darauf ankommen müsste, den
ganzen jungen Menschen zu ergreifen und nicht nur seine Verstandes- und Gedan-
kenkräfte einseitig emporzuzüchten“ (Kayser 1970, 9). Sinne sind leiblich, sind Teil
unseres Körpers und schaffen einen Bezug zwischen Subjekt und Welt. Erst das Wahr-
genommene kann als sinnvoll erkannt werden, erst durch das Sich-Spiegeln in der
Welt kann der Mensch Sinn im Leben erfahren.

Sinn ist damit nichts Vorhandenes, sondern er kann entstehen, ist ein kreativer,
sich bildender Vorgang, der nicht von allen Menschen erlebt wird oder der durch
Schicksalsschläge verloren gehen kann. Viktor Frankl hat sich damit beschäftigt und
konstatierte, dass viele Menschen vom Gefühl der Sinnlosigkeit des Lebens verfolgt
würden (vgl. Frankl 2002, 120). Für Frankl ist dieser Sinn jedoch existenziell wichtig,
er spricht vom Willen zum Sinn, von einem dem Menschen innewohnenden „tief ver-
wurzelten Ringen und Kämpfen um einen höheren und letzten Sinn seiner Existenz“
(ebd.). Bleibt dieser Wunsch unerfüllt, so entsteht eine existenzielle Frustration, welche
sich in unterschiedlicher Form bemerkbar machen kann, sei es in der Jugendkrimina-

3. Gesundheit durch Unterricht

237

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


lität, dem Alkoholmissbrauch oder in Krisen, die am Ende des Lebens auftauchen
können (vgl. ebd.). „Der Mensch ängstigt sich vor seiner inneren Leere, vor seinem
existentiellen Vakuum, und flüchtet sich in Arbeit oder Vergnügen“ (ebd.). Frankl rät,
dass es das wichtigste Ziel sei, den Willen zum Sinn zu stimulieren und dem Men-
schen konkrete Sinnmöglichkeiten anzubieten, was er in seiner therapeutischen Praxis
auch lange angewendet hat (vgl. ebd. 121ff.). Dabei geht es nicht darum, einen Sinn
vorzugeben, sondern der Mensch soll befähigt werden, „selbst und von sich aus seine
Lebensaufgabe zu finden“ (ebd. 122). Auf diese Weise kann es möglich werden, Sinn
im Leben zu finden, ohne auf eine heilsbringende Offenbarung eines Gottes bzw. des-
sen Boten zu bauen.

Wenn Unterricht auf diese Weise sinnorientiert gestaltet wird, trägt dies nicht nur
dazu bei, die Welt mit allen Sinnen zu erfahren, sondern der Mensch wird auf diese
Weise dazu befähigt, selbstständig Entscheidungen für sein Leben zu treffen und
durch die Interaktion mit seinen Mitmenschen ein Gefühl der Sinnhaftigkeit zu entwi-
ckeln. Dass dies auch eine Implikation auf die Noten haben könnte, wurde bereits von
Dr. Winfried Menninghaus angemerkt, dem Gründungsdirektor des Max-Plank-Insti-
tuts für empirische Ästhetik in Frankfurt am Main, der davon ausging, dass nicht unbe-
dingt die Kunst, sondern das außerschulische Engagement eine Auswirkung auf die
Schulleistungen mit sich brächte (vgl. Menninghaus 2011).

Doch auch innerhalb der Schule könnte der Lehrer zu einem Gefühl der Sinnhaf-
tigkeit beitragen, wenn er bei einer Fragestellung darauf achten würde, dass die Schü-
ler in ihren Bedürfnissen nach Verstehbarkeit, Handhabbarkeit und Bedeutsamkeit
ernst genommen würden. Dabei müsste der Lehrer darauf achten, dass Fragen nicht so
formuliert würden, dass erst nach mehrfachem Lesen ersichtlich würde, was eigentlich
gefragt wurde, d. h. auf die Verstehbarkeit sollte Wert gelegt werden. Zweitens sollten
Fragen im Hinblick auf den altersspezifischen Hintergrund der Schüler lösbar sein.
Dabei ist es wichtig, dass die Lösung nicht einfach verraten wird, sondern evtl. als Hil-
festellung Schritte zum Ziel hin aufgezeigt werden, sodass dem Schüler die Möglich-
keit bleibt, die richtige Antwort zu finden. Dies beugt einem Ohnmachtsgefühl vor,
dem Gefühl, die Welt sei nicht handhabbar, und stärkt den Glauben an die eigenen
Fähigkeiten. Als Drittes sollte die Frage in einen für den Alltag wichtigen Rahmen ein-
gebettet sein oder durch eine kleine Geschichte deren Notwendigkeit intelligibel ge-
macht werden.24 Solche Aufgabenstellungen müssten den Schüler auch in der Weise
einbinden, dass er am Ende selbst Aufgaben (er)findet, sich also Fragen erarbeitet, die
er selbst an die Natur hat. Dadurch wird ihm der Unterricht als bedeutsam und sinn-
haft erscheinen. Es geht bei einem salutogenetischen Fragekonzept um die Möglich-
keit, neues Wissen an altes Wissen anzuknüpfen, sodass keine isolierten Wissensinseln
entstehen, sondern im Üben den Schwierigkeiten der Welt begegnet werden kann.

Professor Manfred Spitzer, der an der Schnittstelle zwischen Neurobiologie, Psy-
chologie und Psychiatrie forscht, hat in seinem Buch zum Thema Lernen darauf auf-
merksam gemacht, dass das Gehirn neues Wissen nur dann sinnvoll integrieren kann,
wenn es dieses an etwas bereits Bekanntes anknüpfen kann. Zu ähnliche Sachverhalte
werden als zu einem Allgemeinen dazugehörig empfunden, Inhalte, die sich gar nicht

24 Beispielsweise könnte ein kleines Tier, mit dem sich das Kind verbunden fühlt, ein Problem ent-
decken, wobei der Schüler ihm helfen könnte. Auch Märchenfiguren oder Handpuppen bieten
sich in den ersten Schuljahren zu diesem Zweck an.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

238

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


überschneiden, werden überhört und somit auch nicht gemerkt. Dieser Sachverhalt ist
dem Umstand zu verdanken, dass das Gehirn reift, dass es zunächst nur diejenigen
Reize aufnimmt, die es auch verarbeiten kann (Spitzer 2012, 230ff.). Wissen sollte da-
mit so neu sein, dass es nicht mehr als Teil eines anderen allgemeinen Bereichs gezählt
werden kann, darf aber auch nicht gänzlich fremd sein, um im Gehirn verarbeitet zu
werden. Die Freude am Neuen, am Lösen von immer komplizierteren Aufgaben, die
einen für das Kind ersichtlichen Nutzen haben, sollten das Kohärenzgefühl der Schü-
ler stärken und sie für ein Leben rüsten, in dem sie Problemen als machbare Heraus-
forderung begegnen und nicht an den auftauchenden Schwierigkeiten verzweifeln und
erkranken.

Denn Unlösbarkeiten im Leben erzeugen Stress, ein Erlebnis, das für viele Schul-
kinder mit zum Alltag gehört. Das Stresshormon Cortisol führt, wie gezeigt wurde, zu
Anspannung und behindert bei einer hohen Konzentration das Gedächtnis. Der Kör-
per wird in erhöhte Alarmbereitschaft versetzt, bereitet sich auf eine schnelle Flucht
vor. Erst wenn der Cortisolspiegel gesunken ist, ist das Gedächtnis wieder frei. Dies
kann dadurch beschleunigt werden, dass der Mensch sich körperlich betätigt, also eine
Möglichkeit geschaffen wird, dieses potenzielle Verhalten (Kampf, Flucht) in eine an-
dere Handlung umzulenken (Holz hacken, stampfen, laufen) (vgl. Storch 2011, 68).
Der Lehrer sollte deshalb genau beobachten, in welcher Stimmung die Klasse morgens
vor ihm erscheint. Auch ein langer Schulweg durch eine laute Stadt kann Stress entste-
hen lassen, genauso wie ein hektischer Morgen oder unzählige andere Begebenheiten,
denen auf diese Weise leicht begegnet werden kann. Das tätige Tun, die Bewegung
und die praktischen Ausdrucksmöglichkeiten sollten im Unterricht deshalb nie nur
eine Randstellung einnehmen, sondern prägen den Leib durch die Erinnerung für das
spätere Leben und lehren ihn den Umgang mit sich selbst. Das rhythmische Sprechen
und Schreiten von Gedichten wirkt damit lösend, hat aber in der Anthroposophie
auch eine ausgleichende Wirkung auf das Temperament und somit auf den emotiona-
len Stil. Heinz Müller beschreibt die Kriterien, nach denen der Lehrer die Zeugnis-
sprüche für die einzelnen Schüler auswählen sollte:

„Es ist gut, bei der Wahl des zu verwendenden Versfußes zunächst einmal dem Tem-
perament des Kindes entgegen zu kommen. Also beim Sanguiniker müsste man mit
leichten, tänzelnden Silben beginnen und dann im Vorschreiten zur betonten Silbe
hinführen. In erster Linie könnte man sich des Anapästes (˅ ˅ -) und des Jambus (˅ - ).
Das Gegenteil gilt für den Phlegmatiker. Ihn kann man vom Trochäus ( - ˅) zum
Daktylus ( - ˅ ˅ ) hin führen“ (Müller 1995, 22).

Für die stets sehr lebendigen Kinder, die als Sanguiniker bezeichnet werden, sollte der
Spruch zunächst auch munter beginnen: Wie das muntere Bächlein im rauschenden
Springen … (ebd.) um dann ruhiger zu werden: Denn nun fließt es im Tal der Mühle
zu, das mächt’ge Rad es dreht … (ebd. 23). Die Sprüche für Melancholiker könnte der
Amphibrachys ( ˅ - ˅ ) als Versmaß zugrunde liegen, den Choleriker befriedigt am Be-
ginn seines Gedichts ein Spondäus ( - - ). Kinder, die stottern, würden sehr positiv auf
einen klaren Hexameter mit deutlichem Daktylen ( - ˅ ˅ ) ansprechen (vgl. ebd. 25).
Nicht nur beim Sprechen werden bestimmte rhythmische Formen zur Beeinflussung
des Temperaments benutzt, auch im Formenzeichnen sind solche Praktiken üblich
(vgl. Kutzli 2010).

3. Gesundheit durch Unterricht

239

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Die unterschiedlichen Tätigkeiten des rhythmischen Teils sollten nie zu ernst ge-
nommen werden, Rudolf Steiner empfahl seiner Lehrerschaft, oft und herzhaft zu la-
chen, denn ein solches Lachen entspannt nicht nur, durch dieses werde auch alle Luft
aus den Lungen herausgepresst, was vor Erkältungskrankheiten schützen würde (vgl.
Müller 1995, 27). In seinem Werk zur Sprachgestaltung (GA 282) hat er gemeinsam
mit Marie Steiner von Sivers Gedichte25 entwickelt, die ähnlich dem Lachen als Atem-
übung genutzt werden können. Dabei muss darauf geachtet werden, dass am Ende je-
der Zeile die ganze Luft aus den Lungen herausströmt. Somit findet sich auch beim
Sprechen, Lachen und Atmen der Anspruch des Heilens oder der Erhaltung der Ge-
sundheit.

Die Wirkung der Sprache auf die Gesundheit

Sprache nimmt im anthropologischen Zusammenhang eine besondere Rolle an, sie
hebt den Menschen ob ihrer Komplexität aus der Menge der Tiere hervor, sie macht
ihn erst wahrhaft zum Menschen, setzt ihn erst bewusst in einen zeitlich-räumlichen
Kontext. Gleichzeitig vermag die Sprache auch Bezeichnungen für innere Gefühle zu
liefern, für Schmerzerscheinungen oder in die Zukunft gerichtete Intentionen. Damit
hat die Sprache eine besondere Beziehung zu dem von Steiner entwickelten Selbstmo-
dell, und gleichzeitig haftet ihr etwas Überweltliches an, denn durch sie lassen sich
Gedanken in Text materialisieren, gleichzeitig wird es auch möglich, sich mithilfe der
Sprache etwas von der Seele zu reden.

„Erklären, benennen, sprachgewaltige Macht ausüben, all das sind Elemente, die sich
in der frühen Verwendung von Sprache zu Heilungszwecken finden. In Segenswün-
schen und Flüchen, in Zauber und Bannsprüchen wird die ‚Magie der Sprach‘ als
Form der allgemeinen Mageia eingesetzt“ (Petzold 2009, 22).

In Geschichten haftet der Sprache oft ein Hauch des Magischen an, denn das Wissen
um den Namen einer Sache verleiht demjenigen, der ihn aussprach, Macht über die-
selbe. Ein bekanntes Märchen, welches dieses Element aufnimmt, ist Rumpelstilzchen;
auch hier kann der Zauber oder das Versprechen nur gelöst werden, wenn der wahre
Name des Wesens gefunden und ausgesprochen wird, welches die Macht über die
schöne Königin ausübt. Bei Ali Baba geht es um ein Zauberwort, welches gesprochen
werden muss, um einen Durchgang zu öffnen, und Michael Ende gibt in seinem be-
rühmten Buch Die unendliche Geschichte dem kleinen Bastian Balthasar Bux die
Macht darüber, das fantastische Reich Phantásien durch das Geben von Namen wieder
neu entstehen zu lassen. Durch seine Reise durch diese Welt gewinnt der schüchterne
Junge an Selbstvertrauen und kann sich später besser in seiner Umgebung behaupten.

Einen ähnlichen Effekt soll wie erwähnt auch einer gezielten Beschäftigung mit
Poesie und Prosa zukommen: Durch diese Art der Therapie soll eine kathartische Ar-
beit angeregt werden, durch welche festgehaltene Emotionen gelöst und Einsichten in
die Gefühlswelt ermöglicht werden können (vgl. Petzold 2009, 33). Weiter ist es auch

3.3.

25 Erfüllung geht – Durch Hoffnung – Geht durch Sehnen - … (Steiner GA 282, 36).
Auf der Internet-Seite http://www.waldorf-ideen-pool.de/index.php?katid=160 wurden verschiede-
ne dieser Atemübungen zusammengetragen.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

240

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


möglich, in den angebotenen Texten Trost oder eine Anregung für die Gestaltung des
eigenen Lebens zu finden. Oft öffnet sich ein Zugang zu biografischen Erlebnissen,
Worte können hierfür gefunden werden, und Sinn kann im Zusammenhang mit der
späteren Entwicklung des Patienten auftauchen. Sicher kann dies nicht in gleicher
Weise für junge Kinder gelten, doch schöpfen auch sie aus der Beschreibung von Er-
lebnissen und Gefühlen und finden dadurch leichter einen Bezug zu ihrer Lebenswelt.

Die Biblio- und Poesietherapie arbeitet bei Kindern und Jugendlichen mit Rollen-
spielen und Dramatisierungen, gleichzeitig werden über das Lesen und Schreiben von
Gedichten und Prosa die Konzentrationsfähigkeit und das Zusammengehörigkeitsge-
fühl gestärkt. Auf drei Bedingungen muss geachtet werden, damit eine Verbesserung
der Situation erzielt werden kann: Zunächst muss eine auf gegenseitigem Respekt
gründende Atmosphäre erschaffen werden, weiter müssen die Texte so ausgewählt
werden, dass sie dem Leben der Kinder und Jugendlichen entsprechen, und als Drittes
sollte auf klare Regeln des Miteinander und eine präzise Strukturierung geachtet wer-
den (vgl. Petzold 2009, 52). Die Poesietherapie geht davon aus, dass „das emotionale
Leben des Menschen zentral für seine Gesundheit ist, dass der Mensch ein emotiona-
les Wesen ist“ (ebd. 32). Über Gedichte kann der Mensch einen Zugang zu diesem Teil
seiner selbst finden, kann sich mit der Welt und seinen Mitmenschen verbinden, kann
Kraft und Motivation für sein weiteres Tun finden. Ziel der Therapie ist es, die schöp-
ferischen Kräfte des Menschen zu wecken.

„Das kreative Moment persönlichen, zwischenmenschlichen, gesellschaftlichen Le-
bens ist kennzeichnend für gesundes, unentfremdetes Leben. Die kindliche Entwick-
lung ist ein schöpferischer Prozess. Das kleine Kind ist aus sich Schöpfer. Es singt,
tanzt, reimt, malt, plastiziert, schauspielert, bis ihm diese Fähigkeiten im Prozess kul-
tureller Disziplinierung untersagt werden. Und Fähigkeiten, die nicht mehr geübt wer-
den, stehen in der Gefahr, verlustig zu gehen. Die Entfremdung von den eigenen
schöpferischen Fähigkeiten führt zur Verarmung des Subjekts in der Gesellschaft, zu
einem Verblassen der Person und Kultur“ (Petzold 2009, 65).

Ein Wissenschaftler, der dieser Aussage sicherlich zustimmen würde, ist der bekannte
Neurobiologe Gerald Hüther. In seinem Buch Jedes Kind ist hochbegabt (2012) spricht
er davon, dass die Talente der Kinder, bedingt durch die Art des Unterrichts, im Laufe
ihrer Schulzeit vergehen. Er schlägt vor, dass mehr Aufmerksamkeit auf gemeinsame
Erlebnisse gelegt wird, da hier der Schlüssel dafür liegt, dass Kinder ihre Fähigkeiten
entfalten können.

„Diese unbezahlbaren Zaubermittel sind gemeinsames Singen, gemeinsam erlebte
Märchenstunde, gemeinsames Spielen, gemeinsames Tanzen, Musizieren, Malen oder
Basteln. Zum Glück ist die Erklärung dieses Phänomens ganz einfach: Im gemeinsa-
men Tun erleben Kinder etwas, was sie nicht erleben, wenn sie unterrichtet werden
und wir ihnen mit den besten Absichten und den ausgefeiltesten didaktischen Verfah-
ren etwas beizubringen versuchen. Sie erleben Glück in der Gemeinschaft […]. Diese
Erfüllung entsteht, weil in diesem gemeinsamen Tun ihr wichtigstes Bedürfnis gestillt
wird: verbunden zu sein und in dieser Verbundenheit gleichzeitig zu wachsen“
(Hüther 2012 [3], 102 f.).

Hüther spricht davon, dass das Kind gleichzeitig das Gefühl der Geborgenheit und der
Freiheit braucht, um sich autonom entfalten zu dürfen. Es muss in dem Glauben das
Leben erforschen dürfen, dass hinter ihm eine sichere Basis steht, zu der es zurückkeh-
ren, auf die es in der Not bauen kann und die an es glaubt. Erst dann bleibt das Poten-

3. Gesundheit durch Unterricht

241

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


zial erhalten und kann wachsen, welches Kinder von Geburt an in sich tragen. Einen
weiteren Anhaltspunkt dafür, welche Rolle das Erlebnis, sich gleichzeitig geborgen und
autonom zu fühlen, für das Leben eines Menschen spielen kann, gibt der Psychologe
Franz Ruppert. Er interessiert sich im Besonderen für vererbte Traumata; dafür, wie
sich das Verhalten der Eltern- oder Großelterngeneration auf das Leben des erwachse-
nen Kindes auswirken kann. Dabei stellt er zu Beginn seines Buches Symbiose und Au-
tonomie (2012) zwei Variationen des berühmten Kinderliedes Hänschen klein gegen-
über. In der ersten Variante läuft Hänschen am Ende der ersten Strophe zur Mutter
zurück und bekräftigt in den folgenden Zeilen, dass er für immer zu Hause bleiben
werde und die Mutter niemals verlasse. In der zweiten Variante zieht Hänschen in die
Welt hinaus, die Mutter wünscht ihm Glück, und er bleibt sieben Jahre in der Fremde,
ehe er zurückkehrt. Etwas bange ist dem großen Hans, ob er denn wiedererkannt wer-
de, doch als die Mutter ihn sieht, begrüßt sie ihn als ihren erwachsenen Sohn (vgl.
Ruppert 2012, 15 ff.). Im ersten Fall erlebt das Kind sehr wohl Geborgenheit, wird je-
doch so behütet, dass es sich nicht traut, allein in die Welt zu ziehen. Heute könnte
dieses Verhalten ein Hinweis auf einen Erziehungsstil von Eltern sein, der u. a. von Jo-
sef Kraus als Helikopter-Eltern bezeichnet wird. Sie haben ihre Kinder immer im Blick,
bestärken sie in ihrem Tun, organisieren ihre Freizeit im Hinblick auf das spätere Le-
ben der Kinder und vergessen dabei, dass es bei der Kindererziehung am Ende darum
geht, dass selbstständige Individuen aus der heranwachsenden Generation werden sol-
len. Ruppert zeigt in seinem Buch auf, welche lang anhaltenden Folgen ein Erzie-
hungsstiel haben kann, der die Kinder symbiotisch an die Eltern fesselt. Natürlich gibt
es hier mannigfache Szenarien, die alle zu unterschiedlichen Verstrickungen führen,
jedoch bleibt die Grundaussage, dass ein Kind für seine Individualentwicklung beide
Aspekte braucht. Dass ein so bekanntes Kinderlied einen Erziehungsstil empfiehlt, der
Hänschen zwar etwas traurig, aber doch mit Zuversicht in die Welt gehen lässt, um
ihn später als Hans wieder willkommen zu heißen, macht deutlich, dass Wissen nicht
selten in Form von Bildern in Gedichten, Geschichten und Liedern überliefert wurde.
Gut ausgewählt können diese Bilder als Wegweiser dienen, die auf uneindringliche
Weise Orientierung im Leben bieten. Das Kind, welches sich mit dem mutigen Häns-
chen identifiziert, wird seine Welt anders erleben als das Kind, welches die Liedvarian-
te verinnerlicht hat, in welcher das Hänschen sich nicht traut, seine eigenen Wege zu
gehen. Damit obliegt dem Menschen, der die jeweiligen Texte auswählen und sie für
die Kinder lebendig werden lässt, eine große Verantwortung. In der Waldorfpädago-
gik, in welcher das gemeinsame Singen und Rezitieren eine zentrale Rolle einnimmt,
muss eine Kultur gepflegt werden, welche den Erziehern und Lehrern sowohl eine gro-
ße Freiheit26 bei der Auswahl lässt als auch eine Anleitung gibt, wie diese Auswahl auf
die Kinder zurückwirkt.

26 Es wird innerhalb der Ausbildung zum Waldorflehrer darauf aufmerksam gemacht, dass der Leh-
rer jedes Gedicht umschreiben darf, wenn er das Gefühl hat, dass dies für seine Klasse gut wäre.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

242

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Die Praxis der Stressbewältigung

Durch die Verbesserung von bildgebenden Verfahren ist die Gehirnforschung in den
letzten Jahrzehnten immer schneller vorangeschritten. Musste früher gewartet werden,
bis ein Mensch verstorben war, um sich sein Gehirn ausgiebig anzuschauen, so ist es
heute möglich, diesem Organ nun direkt bei der Arbeit zuzusehen. So kann der Ein-
fluss beobachtet werden, den Verletzungen und Schädigungen auf die Verarbeitungs-
prozesse im Gehirn haben. Dabei wurde festgestellt, dass Gehirne nicht zwangsläufig
gleich strukturiert sind, sondern dass die Areale, welche häufiger genutzt werden,
auch mehr Platz einnehmen. Gelegentlich können sogar Teile des Gehirns die Aufga-
ben anderer Areale einnehmen, ohne dass der Mensch dadurch beeinträchtigt wäre,
jedoch ist es auch möglich, dass bereits kleine Veränderungen wie Tumoren sich tief-
greifend auf das beobachtbare Verhalten auswirken. Maguire et al. (2000) haben bei-
spielsweise festgestellt, dass eine Relation besteht zwischen der Größe des rechten pos-
teroren Hippocampus von Londoner Taxifahrern und ihrem Wissen um den Stadtplan.
Je besser ihr Wissen um die komplizierte Straßenführung der Stadt war (innerer Stadt-
plan), umso größer war auch jener Teil des Hippocampus. Bei Musikexperten zeigte
sich ebenfalls, dass häufig genutzte Strukturen auch nachweislich stärker entwickelt
waren. Auffallend waren Veränderungen in den höheren Hirnregionen wie dem Broca-
Areal, es ließen sich aber auch Auswirkungen auf die primär motorischen und die so-
matosensorischen Areale nachweisen (vgl. Gaser/Schlaug 2003).

Gehirne sind keine reinen von der Umwelt unbeeinflussten Verarbeitungsmaschi-
nen, wie die philosophische Identitätstheorie oder einige Richtungen des Funktiona-
lismus dies postuliert haben, sie sind plastische Gebilde, welche sich durch die Nut-
zung, also das Denken selbst, verändern. In Abhängigkeit von der Benutzung kommt
es zur Festigung oder Verkümmerung der Verbindungen zwischen den Nervenzellen.
Was der Mensch tut, denkt oder fühlt, beeinflusst die Struktur des Gehirns, verfestigt
Denkwege und Verhaltensweisen (vgl. Hüther 2012 [1], 8ff.). Somit ist es nicht unbe-
deutend, welche Gewohnheiten und Tagesabläufe der Mensch hat. Durch das regelmä-
ßige Wiederholen oder Üben wird der Mensch zu einem Experten in dieser Sache, in
seinem Gehirn festigen sich die genutzten Strukturen, wodurch jedoch andere Mög-
lichkeiten immer unattraktiver erscheinen. Gerald Hüther vergleicht die neuronalen
Verschaltungen im Gehirn mit einem dichten Netz an Nervenwegen (neuronal pa-
thways), die je nach Benutzung zu Autobahnen oder kleinen Trampelpfaden werden.

„Viele davon werden im Laufe unseres Lebens und in Abhängigkeit davon, wie oft wir
sie in unseren Gedanken beschreiten, zu leicht begehbaren Wegen, glatten Straßen
oder gar zu breiten Autobahnen. Wem es wichtig geworden ist, sein Ziel möglichst
schnell durch die Nutzung des existierenden Straßen- und Autobahnnetzes zu errei-
chen, der übersieht allzuleicht die verträumten Pfade, die sonnigen Feldwege und die
beschaulichen Nebenstraßen, die ebenfalls dorthin führen. Sie wachsen so allmählich
zu und sind irgendwann kaum noch begehbar“ (Hüther 2012 [1], 9).

Wenn die Effizienz Mutter des Gedankens ist, so scheint es unproblematisch, die
schnelleren Wege zu benutzen, doch hat diese Strategie auch Nachteile, die es sinnvoll
machen, die kleineren Wege nicht ganz ungenutzt zu lassen. Wenn Schulen vom Auf-
bau so angelegt sind, dass auf eine Frage nur je eine richtige Antwort existiert (9+7=?),
so führt dies möglicherweise zu einem festen Denkstil. Waldorfschulen fragen deshalb

3.4.

3. Gesundheit durch Unterricht

243

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


lieber, was die 16 alles sein könne und ermöglichen damit eine große Vielzahl von
möglichen korrekten Antworten.27

Was kann alles die 10 sein?

Wird der Mensch als Produkt der Evolution betrachtet, so zeichnet er sich in Abhe-
bung von der übrigen Tierwelt dadurch aus, dass er wenig spezialisiert ist, sondern
sich durch Übung oder Technikentwicklung jeden beliebigen Bereich eigenständig er-
schließen kann. So ist der Mensch in der Lage, sich an die widrigsten Lebensumstände
anzupassen und immer neue Lösungen für auftretende Probleme zu entwickeln. Diese
äußere Betrachtung hat ihre biogenetische Entsprechung: „Während der Evolution
wirkte […] ein innerer Selektionsdruck, der die Träger von genetischen Programmen
begünstigte, die in der Lage waren, die eigenen Entwicklungsbedingungen aktiv und
weitgehend unabhängig von den äußeren Bedingungen zu gestalten“ (Hüther 2012 [1],
19). Kam es also zu einer Veränderung der Umwelt, konnten Programme genutzt wer-
den, die bis dahin eher nicht zur Geltung kamen. Werden diese jedoch ganz ausge-
schaltet, ist das Individuum nicht mehr anpassungsfähig und kann unter den neuen
Bedingungen nicht mehr existieren.

Durch den plastischen Aufbau des Gehirns ist der Mensch somit fähig, sich an sei-
ne veränderliche Umgebung anzupassen. Tritt im Leben nun eine neue oder unerwar-
tete Situation auf, reicht es oft nicht mehr aus, die alten breiten Straßen zu nutzen, es
muss ein Weg gefunden werden, mit diesen neuen Gegebenheiten umzugehen. In sol-
chen Situationen entsteht Stress; nun war die Flucht oft eine Lösung, dem Problem zu
entkommen, jedoch stellt diese heute meist keine längerfristige Option mehr dar. Ge-
rald Hüther plädiert dafür, sich darin zu üben, auf den kleinen, kaum benutzten Pfa-
den einen Weg zu suchen, der wieder zu dem gewünschten Ziel führt, wodurch der
Stress kreativ genutzt werden könnte. Entsteht jedoch Dauerstress, führt er auf lange

Abbildung 20:

27 Auf die Frage, was die 56 sei im Zuge einer Wiederholung des 1x1, antwortete ein Viertklässler
28 geteilt durch 0,5. Da die Dezimalzahlen noch nicht vorgekommen waren, wurde 0,5 zu ½ hin
verändert, womit das Kind auch einverstanden war. Die offene Formulierung regte augenschein-
lich zum Nachdenken an und ließ verblüffende Antworten entstehen.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

244

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Sicht „zum Untergang, entweder zum Tod durch stressbedingte Erkrankungen (denn
die Stresshormone unterdrücken auch die körpereigenen Abwehrkräfte) oder durch
stressbedingte Unfruchtbarkeit (denn die Stresshormone unterdrücken ebenfalls die
Produktion von Geschlechtshormonen)“ (ebd. 23). Es zeigt sich also, dass es äußerst
wichtig ist, Stress nicht einfach ausgeliefert zu sein, sondern eine Möglichkeit zu fin-
den, den Körper wieder in einen stressfreien Zustand zu versetzen. Dabei soll Stress
nicht per se als schlecht angesehen werden, er dient jedoch als Indikator dafür, dass
ein bisher begehbarer Weg, nun nicht mehr genutzt werden kann.

Das menschliche Gehirn ist so aufgebaut, dass eine Programmänderung möglich
ist: Bei Stress werden Hormone freigesetzt, die zentralnervöse Anpassungsprozesse an-
stoßen; Nervenzellen können so ihre Eigenschaften verändern, bisherige Verschaltun-
gen können aufgelöst und neue geöffnet werden. So können, um beim Bild der Auto-
bahnen zu bleiben, diese zu einfachen Wegen zurückgebaut und kleinere Pfade neu
ausgebaut werden. Damit wird es auch möglich, aus Sackgassen herauszukommen, in
die der Mensch im Laufe der Zeit immer wieder hineingeraten kann. Fürs Leben
wichtig ist demnach nicht Stressvermeidung, sondern das Erlernen von einem guten
Umgang mit Stress. Durch die vom Stress ausgelösten Hormone kommt es zu einer
Reorganisation. Stressbewältigung führt zu einer Veränderung des Organismus, macht
es möglich, dass sich neue, gangbare Wege eröffnen. Doch macht Stress zunächst
Angst, der Weg, der bis dahin ging, ist nun verschüttet, eine Lösung muss gefunden
werden. Je mehr Lösungen bereits entdeckt wurden, je mehr Erfahrungen ein Mensch
mit der Bewältigung von Problemen gesammelt hat, umso höher ist seine Zuversicht,
auch in Zukunft dabei nicht zu versagen.

„Das ursprüngliche Gefühl der Angst verwandelt sich daher in Abhängigkeit von die-
sen individuell gemachten Erfahrungen zu einem ganzen Spektrum von Gefühlen, die
wir aus der Erfahrung der Überwindbarkeit initial empfundener Ängste entwickeln.
Sie können das ursprüngliche Gefühl der Angst mehr oder weniger vollständig über-
decken und dann als Überraschung, Neugier, Freude oder gar Lust empfunden wer-
den“ (ebd. 31).

Keine oder negative Erfahrungen führen hingegen zu Skepsis und Frustration, zu
einem Gefühl, dem Leben gar nicht oder nur unter bestimmten Bedingungen gewach-
sen zu sein. Es gilt also nicht, bei Problemen zu flüchten oder diese zu meiden, son-
dern sie wahrzunehmen und im Umgang zu bewältigen. Spannung – Entspannung, in
dieser Polarität lässt sich Stress ebenfalls betrachten, und die Wahrnehmung dieser
Antagonisten ist Teil des Übungsprogramms hinsichtlich des anthroposophischen Le-
benssinns.

Es ist wichtig, Herausforderungen nicht als Bedrohungen zu erleben, sondern zu
lernen, diese anzunehmen und nach Lösungen zu suchen. So wird aus Angst Zuver-
sicht, aus Ohnmacht Wille, und durch jede gefundene Bewältigung wächst das Ver-
trauen in die eigene Kompetenz und die Mitmenschen, die den Prozess unterstützt ha-
ben. Ein reicher Erfahrungsschatz an gemeisterten Aufgaben lässt den Menschen als
geschätztes Mitglied in eine Gemeinschaft hineinwachsen. Die acht Jahre, die der Wal-
dorfklassenlehrer seine Schüler begleitet, geben ihm die Chance, hier wertvolle Arbeit
zu leisten. Dazu braucht es Engagement und ein gutes Einfühlungsvermögen. Die
schon beschriebene Tatsache, dass der Aufbau der Waldorfschule den Lehrer von An-
fang an sehr stark an seine Klasse bindet, kann vom Schüler als Chance, aber auch ein

3. Gesundheit durch Unterricht

245

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Hindernis erlebt werden (vgl. Helsper et al. 2007). Zum einen wird so eine sichere und
stabile Beziehung etabliert, die fortbesteht, auch wenn die Kinder im Privatleben so-
ziale Verluste erleben (z. B. Scheidungen). Auf der anderen Seite muss ein solcher Leh-
rer mit der Klasse mitwachsen, er muss den Prozess mitmachen und die Kinder zu Ju-
gendlichen werden lassen.28 Die Möglichkeit, dass manche Kinder keinen Zugang zu
ihrem Lehrer finden, wird umso gewichtiger, je länger beide miteinander arbeiten
müssen. Der Schüler erlebt das Gefühl, dem Erwachsenen nicht vertrauen zu können
oder ihm nicht wichtig zu sein, wodurch die Idee, dass das Kind aus Liebe zum Lehrer
lernt, hier nicht fruchtbar sein kann. Die Situation kann so weit führen, dass sich die
Schüler einer unlösbaren Situation ausgesetzt sehen, die sich auch in Zukunft nicht so
rasch ändern wird. Die damit einhergehende Ratlosigkeit wird im schlimmsten Fall zu
einem Gefühl der Ohnmacht, der Verunsicherung und des Zweifels an den eigenen
Fähigkeiten und der eigenen Person führen. Kinder werden durch solche Erlebnisse
nachhaltig beeinflusst, denn „einschneidende Erlebnisse mit anderen Menschen wer-
den über lange Zeit gespeichert, deshalb kann auch die Erinnerung an eine erlebte Er-
niedrigung, an ein schweres Versagen, an eine Vergewaltigung unseres Willens zu
einer fortgesetzten oder bei geringfügigen Anlässen immer wieder aufflammenden
unkontrollierbaren Belastung werden“ (Hüther 2012 [1], 41). Steiner wies bereits 1923
in seiner Buch über die Methodik des Lernens darauf hin, dass das, was im kindlichen
Alter in die Seele aufgenommen werde, im Erwachsenen als gesunde oder kranke Kör-
perverfassung wiedererscheine (vgl. Steiner GA 308, 88). Eine jüngst veröffentliche
Studie zur Gesundheit von Menschen, die als Kind eine Waldorfschule besuchten, ver-
sucht, die Aussagen Steiners zur Auswirkung des Unterrichts auf die körperliche Be-
findlichkeit im späteren Leben, wissenschaftlich zu prüfen (vgl. Fischer et al.). Der
Hochschulprofessor Christoph Hueck fasst die Studie für die Erziehungskunst zusam-
men:

„Statistisch signifikante Unterschiede zwischen beiden Gruppen [den Waldorfschülern
und den Schülern von anderen Schulen] gibt es für Magen-Darm-Beschwerden (wor-
an die ehemaligen Waldorfschüler um ca. 20 % seltener litten), Schlafstörungen (ca.
30 % seltener), Gleichgewichtsstörungen (ca. 45 % seltener), Gelenk- (ca. 40 % selte-
ner), Rücken- (ca. 20 % seltener) und Kopfschmerzen (ca. 20 % seltener) sowie für
Diabetes (ca. 50 % seltener), Arthrose (ca. 30 % seltener), Hypertonie (Bluthochdruck,
ca. 20 % seltener), Angina pectoris (ca. 45 % seltener) und chronische Bronchitis (ca.
40 % seltener)“ (Hueck 2014, 50).

Obwohl Steiner damals vor allem die physische Befindlichkeit bedacht hatte, kann die-
se aus der heutigen Perspektive nicht mehr vom psychischen Erleben gelöst betrachtet
werden. Durch den plastischen Aufbau des Gehirns besteht eine nachweisliche Wech-
selwirkung zwischen Geist und Materie, aber auch durch Stress verursachte Überer-
nährung oder Schlafstörungen geben Hinweise darauf, dass Physis und Psyche eng

28 An Waldorfschulen wurden immer wieder Klagen laut, dass die Schüler ab der fünften Klasse
vermehrt an Kopfschmerzen leiden. In Anlehnung an Steiners Beobachtungen hinsichtlich der
Leiden der Schüler und dem Auftreten des Lehrers wurde auch hier ein Zusammenhang zwi-
schen der Entwicklung der Kinder und dem Verhalten des Lehrers vermutet. Ist dieser zu lange
behütend und stellt sich nicht auf die veränderte Seelenlage der Heranwachsenden ein, kann er
den Kontakt zu seiner Klasse verlieren. Ein Wechsel nach der sechsten Klasse, wie er an manchen
Schulen bereits zur gängigen Praxis gehört, versucht, eine Lösung für dieses Problem zu bieten.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

246

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


miteinander verknüpft sind und damit auch von einem relevanteren gegenseitigen
Einfluss auf das Befinden ausgegangen werden muss.

„Bei allen sozial organisierten Säugetieren und insbesondere beim Menschen ist psy-
chosozialer Konflikt die wichtigste Ursache für die Aktivierung der Stressreaktion, die
leicht unkontrollierbar werden kann. Besonders betroffen sind Individuen mit einem
unzureichend entwickelten Repertoire an sozialen Verhaltens-(Coping-)Strategien. […]
Eine weitere häufige Ursache für unkontrollierbaren Stress ist die Unerreichbarkeit
von vorgestellten Zielen und die Unerfüllbarkeit von als zwingend empfundenen Be-
dürfnissen und Wünschen innerhalb des gegebenen soziokulturellen Kontextes. Eben-
so wie ein Defizit an relevanten Informationen die Ursache für inadäquates Verhalten
und damit psychosozialen Stress darstellt, kann auch ein Informationsüberschuss zu
Handlungsunfähigkeit und damit einhergehenden unkontrollierbaren Stressbelastun-
gen führen“ (Hüther 2012 [1], 43).

Hüther zählt hier drei Möglichkeiten auf, die dazu führen können, dass Menschen kei-
nen Weg aus einer belastenden Situation finden. Die sich daran anschließende Frage,
inwiefern Waldorfschulen Möglichkeiten gefunden haben, die Faktoren einzudämmen,
impliziert auf der Gegenseite die Frage, ob die hier gelebte Weltanschauung einen sol-
chen Stress nicht vielleicht verursacht.

Waldorfschulen bieten in den Grundschuljahren neben Lesen, Schreiben und
Rechnen auch außergewöhnliche Fächer wie Formenzeichnen, Eurythmie, Schulzir-
kus, Handarbeit und Werken an. Dazu kommen die Hausbau- und Feldarbeitsepoche,
in denen die Schüler neben ihren kognitiven Fähigkeiten auch praktische Fertigkeiten
erlernen können (vgl. Stockmeyer 1976, Richter 2010). In der Handwerkerepoche wer-
den nach der Schultradition oder dem Ermessen des jeweiligen Lehrers unterschiedli-
che handwerkliche Berufe vorgestellt und ausprobiert. Es kann gewebt, gesponnen,
eine Axt geschmiedet oder ein Köhler besucht werden, je nach Landstrich, in dem die
Schule gelegen ist. Damit lernen die Schüler bereits sehr früh unterschiedliche berufli-
che Felder kennen, in denen verschiedene soziale Umgangsformen gelebt werden. Ist
die Schule gut organisiert, eröffnet sie dadurch ein reiches Feld an Erfahrungsmög-
lichkeiten, aus denen die Schüler ihre Verhaltensstrategien schöpfen können. Dabei er-
geben sich die sozialen Umgangsformen meist als Notwendigkeit aus der Praxis, da sie
dazu dienen, mögliche Gefahren abzuwehren (drängeln und schubsen kann beispiels-
weise in einer Schmiede zu schweren Verbrennungen führen). Auf der anderen Seite
spielt für die Kinder nur das Verhalten eine Rolle, das vom Klassenlehrer durchgesetzt
wird. Dadurch wird es möglich, dass das Benehmen nur an eine wichtige Person ge-
knüpft wird, andere Lehrer als zweitrangig erlebt werden und die Disziplin oder das
erlernte Verhaltensrepertoire sehr einseitig bleibt und kaum bis in den Fachunterricht
hineinreicht. Um diesem gelegentlich auftretenden Umstand entgegenzuwirken, be-
gleitet der Klassenlehrer im Bochumer Modell die Klasse im Fachunterricht und gibt
damit eine Anleitung, wie das gelernte Verhalten auch in andere Bereiche übertragen
werden kann. Dass manche Kinder im sozialen Bereich Probleme haben, wird dem-
nach ernst genommen, und es wurden Lösungsstrategien erarbeitet, um auch jenen
Kindern zu helfen.

Der zweite von Hüther angesprochene Punkt besagt, dass Stress aus dem Nichter-
reichen von gesetzten Zielen und unerfüllbaren Bedürfnissen resultieren kann. Da der
Lehrplan der Waldorfschule zu Beginn sehr vage formuliert wurde, liegt es auch heute
noch im Ermessen des Lehrers, wie er seinen Unterricht exakt gestaltet und welche In-

3. Gesundheit durch Unterricht

247

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


halte er zu welchem Zeitpunkt aufgreift. Sicher besteht ein gewisser Konsens darüber,
wann etwas durchgenommen wird, jedoch bleibt offen, was als gelungenes Resultat
einer solchen Lerneinheit gewertet wird. Da der Stoff jeweils in Einheiten von drei bis
vier Wochen (Epochen) intensiv durchgenommen wird, muss er am Anfang der
nächsten Epoche zu diesem Fach im Schnelldurchlauf erneut durchgenommen werden.
Dadurch reduziert sich bei den Schülern der Stress, da sie nicht das ganze Jahr hin-
durch mit dem schwierigen Fach konfrontiert sind, gleichzeitig bekommen sie immer
wieder die Gelegenheit, das Gelernte erneut ins Gedächtnis gerufen zu bekommen. In
der 2012 veröffentlichten empirischen Studie zur Bildungserfahrung an Waldorfschu-
len29 heißt es, dass die temporäre Nichtbefassung mit unangenehmen Fächern auch
eine große Erleichterung sein könne. Kinder die beispielweise aufgrund einer Dyskal-
kulie Angst vor dem Mathematikunterricht hätten, könnten durch den Epochenunter-
richt den nötigen Abstand zum Fach bekommen, um dann wieder neu anfangen zu
können (vgl. Keller 2012, 83). Die Studie zeigt weiter, dass sich Waldorfschüler durch
eine größere Lernfreude auszeichnen, sie eine bessere Unterstützung durch die Lehrer
erleben, ein höheres Selbstbewusstsein oder Selbstwirksamkeitsgefühl besitzen und
sich weniger über Schulstress und Gesundheitsprobleme wie Schlafstörungen oder
Schulangst beklagen (vgl. Liebenwein et al 2012). Die Zusammenhänge zwischen Bil-
dungserfolg, Schulklima und Gesundheit scheinen hier deutlich zu werden, denn Wal-
dorfschüler lernen ohne Leistungsdruck und Prüfungsangst, ohne die Befürchtung,
nicht versetzt und dadurch ausgegrenzt zu werden. Viele Stressoren fallen damit in
den ersten Schuljahren weg und werden erst in den höheren Klassen nach und nach
relevant. Da die jeweiligen Anforderungen individuell an die Schüler angepasst wer-
den können und so weder der Schüler noch der Lehrer fest an schnell zu erreichende
Ziele gebunden sind, wird das Erreichen eines Ziels zu einer flexiblen Größe. Jeder ar-
beitet nach besten Kräften, und Heterogenität innerhalb des Lernspektrums wird eher
zur Selbstverständlichkeit. Da jeder Schüler in seinen Stärken und Schwächen ernst
genommen wird, geht damit zwangsläufig eine intensivere Wahrnehmung der Bedürf-
nisse des Einzelnen einher. Ob dem gestellten Anspruch aufgrund der oft hohen Schü-
lerzahl immer entsprochen werden kann, kann nur in der jeweiligen konkreten Situa-
tion festgestellt werden.

Als Drittes meint Hüther, dass ein Zuviel oder Zuwenig an relevanter Information
zu Stress führen könne. Hier muss bedacht werden, dass das Wissen, das gelegentlich
in Waldorfschulen als Tatsachenbeschreibung vermittelt wird, eher in den Bereich der
Sagen und Legenden fällt.30 Des Weiteren wird die Natur oft als durch Elementarwe-
sen und Engel zusätzlich belebt geschildert. Da diese Informationen oft nicht deutlich
vom belegten historischen Wissen getrennt vermittelt werden, kann dadurch für den
Schüler eine Art Parallelwelt entstehen, die nicht mit den Vorstellungen anderer Le-
bensbereiche kompatibel ist. Durch dieses Vorgehen werden wichtige Bezüge nicht

29 Die Studie Bildungserfahrungen an Waldorfschulen wurde von Prof. Dr. Heiner Barz und Dr. Syl-
va Liebenwein von der Universität Düsseldorf sowie von Prof. Dr. Dirk Randoll von der Alanus
Hochschule für Kunst und Gesellschaft in Bonn erstellt. Befragt wurden rund 800 Schülerinnen
und Schüler aus zehn verschiedenen Schulen.

30 In Abhängigkeit der Schule und des jeweiligen Lehrers zählen dazu besonders Themen der Ge-
schichte. Dass Atlantis den Anfang aller Kulturen bildet, ist dabei eines der bekanntesten Merk-
male. Aber auch das Gilgamesch-Epos wird gelegentlich als Realität dargestellt, genauso wie viele
Erzählungen aus dem Alten Testament.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

248

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


vermittelt, wodurch ein Konflikt entstehen kann, sobald der Schüler die anthroposo-
phische Welt verlässt. Zudem werden auch Analogieschlüsse gezogen, welche die Welt
als sehr komplex erscheinen lassen.31 Sicherlich trägt die Vorstellung von geistigen
Kräften, welche den Menschen leiten und unterstützen, zu einen tieferen Gefühl der
Geborgenheit bei, welches nicht unterschätzt werden darf, da die Welt dadurch siche-
rer und kohärenter wirkt, doch können diese vermittelten Ideen auch das Gefühl er-
zeugen, in einem Netz gefangen zu sein, aus dem es keinen Ausweg zu geben scheint,
da die Menschen außerhalb jener Gemeinschaft eine völlig andere Sicht auf die Welt
haben. So können im Extremfall das Geistige zu einem Verfolger und die Gesellschaft
zu einem Fremdkörper werden. Anstelle von Sicherheit hätte jene Erziehung das Ge-
genteil bewirkt; ein Gefühl von Dauerstress könnte entstehen, da die vermittelten Ide-
en und Handlungsstrategien nur in einem kleinen festgelegten Rahmen anerkannt
würden. Da die Erfahrungen, die an Waldorfschulen gemacht werden, so unterschied-
lich sind, auch bedingt dadurch, dass jeder Lehrer im Vermitteln des Stoffes seine eige-
nen Schwerpunkte setzen darf, kann über das Resultat keine feste Aussage getroffen
werden. Es besteht jedoch die Möglichkeit, dass die Schüler in ihren Bedürfnissen
vollständiger wahrgenommen werden, dass Strategien zum Tragen kommen, die je-
dem Einzelnen ein sicheres Gefühl in der Welt vermittelt und dass viele unterschiedli-
che Handlungswege aufgezeigt werden, welche die Schüler zu kompetenten Weltbür-
gern heranwachsen lassen. Wichtig bleibt dabei, dass der Bezug zur ganzen Welt ge-
währleistet wird, dass die Schule über ihre Grenzen hinaus aktiv wird. Denn nur so
können Stresssituationen erkannt, bearbeitet und gelöst werden, ohne dass das Risiko
besteht, dass diese Modelle nur im schulischen Kontext anwendbar wären.

Der Unterricht an Waldorfschulen kann zur Folge haben, dass Kinder zum einen
weniger Dauerstress empfinden und Aufgaben unbefangener annehmen, kann aber
auch dazu führen, dass die geringe Erfahrung mit Stress und die Geborgenheit in
einem unhinterfragten Weltbild zu einem Problem werden, wenn der junge Erwachse-
ne aus diesem System hinaustreten möchte. Dennoch ist der an Waldorfschulen ver-
mittelte Bilderreichtum ein Hilfsmittel, um Herausforderungen im Leben zu begegnen
und soll auch vor Ermüdung oder kognitiver Lustlosigkeit helfen.

„Also zwischen dem Zahnwechsel und der Geschlechtsreife müssen Sie sich mit Bil-
dern an den Rhythmus wenden. Sie müssen alles, was Sie beschreiben, was Sie betrei-
ben, so gestalten, dass der Kopf möglichst wenig dabei beteiligt ist, dass das Herz, der
ganze Rhythmus, alles, was künstlerisch, rhythmisch ist, daran beteiligt ist. Was ist die
Folge? Dass durch einen solchen Unterricht das Kind überhaupt nicht müde wird, weil
man auf das rhythmische System und nicht auf den Kopf abstellt“ (Steiner GA 311,
117).

Die Erfahrungen, die im Laufe des Lebens gemacht werden, vergehen nicht mit den
jeweiligen Situationen, sondern werden zum Teil der persönlichen Biografie, zu eige-
nen inneren Bildern, die das Verhalten des Individuums mitbestimmen (vgl. Hüther
2011). Menschen können sich ob ihrer Fantasie immer wieder furchterregende Szena-
rien vorstellen, die dann unkontrollierte Stressreaktionen auslösen (beispielsweise ein
strafender Gott, der alles sieht). Die Erziehung kann aber auch stärkende Bilder ver-

31 Beispielsweise wird angenommen, dass die Form des menschlichen Kopfes Hinweise auf die vor-
angegangene Inkarnation gibt und dass die Erlebnisse von der Form, der Farbe oder dem Ge-
schmack einer bestimmten Pflanze auf den Bereich ihrer heilenden Wirkung hindeuten.

3. Gesundheit durch Unterricht

249

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


mitteln, diese inneren Leitbilder bieten eine Orientierung und können dazu beitragen,
einen gangbaren Weg für die Lösung eines Problems aufzuzeigen. Die gemachten Er-
lebnisse und die vermittelten Bilder und Vorstellungen vom Aufbau der Welt bestim-
men somit den persönlichen emotionalen Stil, die Haltungen, den Charakter oder das
Temperament eines Menschen entscheidend mit. Schule vermittelt damit nicht nur
Lernstoff, sondern wirkt auch bildend auf verschiedene Persönlichkeitsmerkmale und
damit, nach Davidson, auch Krankheitsdispositionen. Das Menschenbild der Waldorf-
schulen wirkt nicht allein durch die Inhalte seines Lehrplans, sondern vor allem über
die Haltung der Menschen, die in ihm als Erzieher tätig sind.

Doch welche Handlungsweisen jener über 100 Jahre alten Vorstellung können
heute noch problemlos übernommen und was kann flexibel weggelassen werden? Ge-
rade im Hinblick darauf, dass nicht mehr alle Lehrer an Waldorfschulen auch Wal-
dorflehrer sind, also eine Ausbildung an einer anthroposophischen Hochschule absol-
viert haben, muss es ein Anliegen sein, dasjenige verständlich zu kommunizieren, was
als Wirkmechanismus im Unterricht durch die anthroposophische Weltsicht induziert
ist. Weiter wäre es wünschenswert, dass diese Vorstellungen wissenschaftlich unter-
mauert würden und so auch außerhalb der anthroposophischen Kreise kommuniziert
werden könnten (beispielsweise für die Eltern, die ihre Kinder auf eine Waldorfschule
schicken möchten). Dabei kann das zu Beginn angeführte Vorurteil, dass Kinder aus
Waldorfschulen ihren Namen tanzen können, bereits zwei wichtige Hinweise auf die
Mechanismen des Lernens liefern, die an Waldorfschulen ein Teil der gelebten Praxis
sind: Auf der einen Seite ist tanzen eine körperliche Angelegenheit; in Waldorfschulen
scheint eine besondere Bewegungskultur zu herrschen, die wenig mit herkömmlichem
Sportunterricht zu tun hat. Auf der anderen Seite scheinen hier durch das andere
Weltbild Selbstverständlichkeiten gelebt zu werden, die sonst eher nicht anzutreffen
sind. Besonders die an Analogien und Sinn orientierte Denkweise scheint program-
matisch zu sein (vgl. Kranich 1996 und 2003). Nun wurden bereits viele dieser wal-
dorfspezifischen Erfahrungen angesprochen, die durch die Denkweise impliziert sind.
Der populäre Umstand, dass ab der ersten Klasse gestampft, geklatscht und getanzt
wird, soll nun in einem letzten Kapitel untersucht werden. Erst wenn die Auswirkung
dieser Tätigkeit auf die sozialen, emotionalen und kognitiven Fähigkeiten deutlich ge-
worden ist, wird es möglich sein, die Beispiele der gelebten Praxis in unterschiedliche
Bereiche einzugliedern und auf ihren Stellenwert in dem jeweiligen Kontext zu prüfen.
Damit möchte die Autorin auch einen Leitfaden bieten, an dem der konkrete Unter-
richt gemessen werden kann, gleichzeitig sollte sich dadurch aber auch das Verständ-
nis für nicht so intelligible Handlungen verbessern.

Vom Stampfen und Klatschen

Ein besonderes Merkmal des Unterrichts an Waldorfschulen ist der hohe Bewegungs-
anteil, der jeden Morgen im rhythmischen Teil des Hauptunterrichts Anwendung fin-
det, aber auch in sämtlichen anderen Fächern als besondere Methode zu finden ist.
Waldorfschulen sehen in ihrem Unterricht ein hohes therapeutisches Potenzial, beson-
ders hinsichtlich einer Ich-Stärkung (vgl. Schiller 1992, 25). Durch die verschiedenen
rhythmischen Bewegungen soll das Ich des Schülers seinen Leib ergreifen, seine We-

4.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

250

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


sensglieder harmonisieren und ihn so gesunden lassen. Erst wenn der Schüler selbst als
Herz seiner Umwelt betrachtet wird, welches sich in seinem Rhythmus an die gebote-
nen Herausforderung anpassen kann und zwischen Distanz und Nähe zu oszillieren
vermag, kann er sich auch als Ganzes mit dem Stoff verbinden. Das Denken als abbau-
ender und das Wollen als aufbauender Prozess werden im Fühlen zu einer bewegli-
chen Einheit. Der Mensch darf jedoch nicht isoliert von seiner Umwelt betrachtet wer-
den, in der er steht. Die jeweilige Klasse und ihr Klassenlehrer bilden eine Gemein-
schaft, die über acht Jahre hinweg zusammenwachsen soll, die sich gegenseitig versteht,
wahrnimmt und unterstützt. Das Lernen findet damit in einem Raum statt, der durch
eine gleichbleibende Gruppe von Personen geprägt ist. Dadurch sollte ein festes Bezie-
hungsgefüge entstehen, in welchem jedes Kind seinen Platz findet, von dem aus es sich
an den Stoff und die Welt herantasten kann. Jedes Mitglied der Klassengemeinschaft
ist auf seine Art Teil der immer gleichen Gruppe: Ein Scheitern im Verständnis des
Stoffes führt somit auch nicht gleichzeitig zum Ausschluss aus dieser Gemeinschaft,
wodurch ein geringerer Druck und, wie gesehen, weniger Stress entstehen. Auch las-
sen die Vielzahl von spielerischen Methoden das Gefühl des Scheiterns weniger deut-
lich werden. Die Vorstellungen der Schüler, dass ihr Lehrer nun acht Jahre für sie da
sein wird, tragen zum einen zu der besonderen Position des Klassenlehrers als gelieb-
tem Vorbild bei, zum anderen zeichnen sich diejenigen Klassen, welche einen häufi-
gen Klassenlehrerwechsel hinter sich haben, durch mehr Unruhe und eine eher ableh-
nende Haltung gegenüber den Lehrern aus. Zu erleben, dass sie Teil einer Gruppe sind,
die anders als die anderen Klassen immer wieder verlassen wird, kann somit auch
schlechte Gefühle erzeugen, die nicht entstehen würden, wenn ein Wechsel des Klas-
senlehrers eher als etwas Selbstverständliches angesehen würde. Waldorfschulen legen
jedoch Wert auf eine gewisse Routine und Regelmäßigkeit, die gerade auf dem Kon-
zept beruht, dass eine Person über viele Jahre den immer gleichen Rhythmus in das
Tagesgeschehen bringt. Dies ist auch sicher sinnvoll, wenn dadurch ein Gefühl der Si-
cherheit und Geborgenheit erzeugt wird, die sich je nach Alter an die Bedürfnisse der
Schüler anpasst. Es muss sich demnach um eine gut überlegte und flexible Gleichheit
handeln, da eine unbedachte Ausführung von Routinen auch leicht zu Zwangserleb-
nissen führen kann und zu dem Gefühl, dass der Lehrer den Einzelnen in seiner Ent-
wicklung gar nicht wahrnimmt. Festzuhalten bleibt, dass der Klassenlehrer oft eine
stabile Beziehungsperson darstellt, die viele unterschiedliche Aktivitäten mit ihrer
Klasse erlebt und somit auch einen großen Anteil an deren Erziehung hat. Der Klas-
senlehrer kennt seine Kinder und wird darauf geschult, sie auch in ihren Eigenarten
zu beobachten. So schreibt Rudolf Steiner 1924 in seinem Buch Die Kunst des Erzie-
hens:

„Das Leben ist ja vom Morgen bis zum Abend überall interessant. Die kleinsten Dinge
sind interessant. Beobachten Sie nur zum Beispiel Menschen, die eine Birne vom Des-
serttisch nehmen. Nicht zwei nehmen die Birne in gleicher Weise, immer verschieden.
Der ganze Charakter eines Menschen lebt sich darinnen aus, wie er eine Birne aus der
Schüssel nimmt und auf seinen Teller legt oder gar nicht auf seinen Teller legt, son-
dern gerade zum Munde führt und so weiter“ (Steiner GA 311, 28).

Doch Steiner wollte nicht nur die Menschen beim Essen beobachten, auch die Art, wie
die Kinder ihren Griffel oder heute ihren Stift hielten, wollte er beobachtet wissen. Er
regte die Lehrer dazu an zu bemerken, auf welche Weise das Kind läuft, ob es eher mit

4. Vom Stampfen und Klatschen

251

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


der Ferse oder der Fußspitze auftrete. Heute braucht der Gang weniger dahingehend
interpretiert zu werden, ob das Kind sein vorangegangenes Erdenleben eher intensiv
oder flüchtig durchlebt hat, sondern solche Beobachtungen deuten auf Probleme wie
eine schwache sensorische Integration, Sehprobleme oder persistierende frühkindliche
Reflexe hin. Steiner hat demnach auf verschiedene Arten von Bewegung aufmerksam
gemacht und die Klassenlehrer dazu aufgefordert, ihre Schulkinder gezielt zu beob-
achten und Rückschlüsse auf etwaige Probleme zu ziehen. Diese Beobachtungen soll-
ten anschließend mit dem Kollegium besprochen werden, damit gezielt durch Bewe-
gung (sei diese ganzkörperlich oder sprachlich) an den Problemen gearbeitet werden
könnte.

Die Wirkung von rhythmischen Bewegungen

In der Gegenwart beschäftigt sich der schwedische Arzt Dr. Harald Blomberg mit der
Wirkung von Bewegungen. Er ist davon überzeugt, dass durch rhythmische Übungen
verschiedene Lernproblematiken verbessert werden können, und entwickelte demge-
mäß das rhythmische Bewegungstraining (vgl. Bloomberg 2012). Blomberg beobach-
tet zunächst ähnliche Dinge wie derzeit Rudolf Steiner, machte jedoch anschließend
die Bekanntschaft einer Therapeutin, welche die Ursache dieser Problematiken darin
sah, dass einige frühkindliche Reflexe dieser Kinder noch nicht vollständig integriert
seien. Das führe zu Muskelblockaden, unwillkürlichen Bewegungen und zeige sich an
einer nicht vollständigen Myelinisierung des Gehirns. „Die Isolierung von Nervenfa-
sern mit Myelin (und damit deren Dickenzunahme) führt zu einer Zunahme der Ge-
schwindigkeit der Nervenleitung auf bis zu 110 Meter pro Sekunde“ (Spitzer 2012,
230). Durch die langsamere Signalübermittlung, verursacht durch eine geringere Iso-
lierung der Nervenleitung, wird es verständlich, dass Lernproblematiken auftauchen
können. Durch die persistierenden Reflexe seien nun Erfahrungen verpasst worden,
wodurch sich die Gehirnorganisation verzögert habe. Bloomberg entwickelte ob dieser
Vorstellung einige sehr leichte Übungen, die darauf zielen, das Gehirn nachreifen zu
lassen und welche er mittlerweile über Jahre mit gutem Erfolg praktisch anwendet. Die
vorgegebenen Bewegungsabläufe sollten sich an sehr frühe Bewegungserfahrungen
anlehnen und sich damit an die Möglichkeiten anpassen, die vom Gehirn als Input zu-
nächst verarbeitet werden können.

„Zum Zeitpunkt der Geburt sind die primären sensorischen und motorischen Areale
myelinisiert, also diejenigen Hirnrindenbezirke, die für die primäre Verarbeitung von
Sehen, Hören und Tasten verantwortlich sind sowie zum Ausführen von Bewegungen
gebraucht werden. Damit kann der Säugling erste Erfahrungen machen, die Informa-
tionen jedoch noch nicht sehr tief verarbeiten. Danach werden sekundäre Areale mye-
linisiert, und erst gegen Ende der Entwicklung um die Zeit der Pubertät herum (bzw.
noch danach!) werden die Verbindungen in den höchsten kortikalen Arealen im Fron-
talhirn mit Myelinscheiden versehen“ (ebd. 231).

Blomberg berichtet von guten Erfolgen bei Aufmerksamkeitsstörungen und Lese-
schwäche, gibt aber zu, dass hier unterschiedliche Ursachen zugrunde liegen können,
sodass seine Methode keine Garantie für eine Verbesserung geben kann. Für diese Ar-
beit ist das Vorgehen von Bloomberg jedoch interessant, da er systematisch zu begrün-

4.1

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

252

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


den versucht, was seit fast 100 Jahren an Waldorfschulen praktiziert wird: Ein rhyth-
misches Üben von Bewegungen, die neben den Basissinnen auch das Gehör, das Se-
hen und das Sprechen mit bedenken. Gerade in den ersten Schuljahren werden viele
Übungen angeboten, die auf diese Art und Weise zu wirken scheinen, und auch in
späteren Jahren bleibt beispielsweise das rhythmische Schreiten von Gedichten Teil
des Unterrichtsprogramms.

Die Ideen und das Vorgehen Blombergs haben ein auf den Schulunterricht bezo-
genes Pendant, das von Sally Goddard Blythe in Englandentwickelt wurde. Einzelne
Waldorfschulen nutzen diese Methode, um an ausgewählten Bewegungen und Refle-
xen den Entwicklungsstand der Schüler zu testen (Zweitklassuntersuchung). So wer-
den im Zuge dieser Untersuchung einige unwillkürliche Reaktionen (z. B. der Moro-
Reflex) auf ihren Erhalt getestet, aber auch das Gedächtnis, die Rechen-, Lese- und
Schreibfähigkeit werden spielerisch geprüft. Dies trägt dazu bei, dass die Kinder in
ihren Schwierigkeiten wahrgenommen werden und gegebenenfalls auch entsprechen-
de Maßnahmen (Kunsttherapie, Heileurythmie, Sprachgestaltung) ergriffen werden
können (vgl. Steiner GA 282; Charisius 2011; Langhorst/Peterson 1999; Mees-Chistel-
ler 1996; Brater et al. 1989).

Wie Harald Blomberg hat auch Sally Goddard Blythe während ihrer Arbeit mit
Kindern und Erwachsenen die Beobachtung gemacht, dass verschiedene Stimulatio-
nen Bewegungen mit hervorrufen, die den frühkindlichen Reflexen sehr ähneln. Diese
unwillkürlichen Mit-Bewegungen rufen oft Verspannungen, inneres Unwohlsein oder
andere Probleme hervor, weswegen versucht werden sollte, diese Eigenarten zu behan-
deln. Sally Goddard Blythe steht für die vom Institut für Neuro-Physiologische Psy-
chologie (INPP) in Chester entwickelte Methode, welche bei Kindern die neurologi-
sche Schulreife testet und Bewegungsprogramme ausgearbeitet hat, die von speziell
ausgebildeten Therapeuten oder von geschulten Lehrern an Schulen erfolgreich ange-
wendet werden (vgl. Blythe 2012). Sie weist darauf hin, dass die motorische Entwick-
lung in ihrem cephalo-caudalen und proximo-distalen Muster berücksichtigt werden
muss. „Die sensorische Entwicklung beginnt bei den vestibulären und taktilen Syste-
men, dicht gefolgt von der auditiven, visuellen und propriozeptiven Entwicklung“
(Blythe 2013, 172). Alle Förderungen müssen jener Entwicklung folgen, da ein System
auf das andere aufbaut. Diese Angaben bezüglich der Gehirnentwicklung stimmen
mit den Vorgaben Rudolf Steiners grob überein, der in den Körpersinnen die Basis für
das Ausreifen der anderen sinnlichen Fähigkeiten gesehen hat.

Um die im Gehirn stattfindenden Wechselwirkungen fassbarer zu machen, greift
Blomberg auf das Gehirnmodell von Paul Mac Lean zurück, der von drei funktionell
verschiedenen Bereichen ausging, dem Stammhirn, dem limbischen System und dem
Neokortex. Mac Lean zufolge unterscheiden sich diese drei Bereiche zunächst in
ihrem historischen Auftreten, auf was die nicht mehr gebräuchlichen Namen Reptilien-
oder Säugetiergehirn hindeuten. Die jeweiligen Teile können dabei nicht als vollstän-
dig getrennt betrachtet werden, sondern stehen miteinander in enger Wechselwirkung.
Dadurch ergibt sich die Möglichkeit, dass die Stimulierung eines Hirnbereichs auch
Auswirkungen in anderen Gebieten nach sich zieht, was die Praxis der rhythmischen
Bewegungen legitimiert und deutlicher macht, welche Kinder überhaupt von jener
Methode profitieren können.

Da in Teil I die Rolle des Gehirns bereits deutlich hervorgehoben wurde, genau
wie die Relevanz der Sinneswahrnehmung für die Entstehung eines Körperselbst, wird

4. Vom Stampfen und Klatschen

253

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


nun gezeigt werden, welche kognitiven, emotionalen und sozialen Auswirkungen in
der Leiblichkeit verankert sind und welche Probleme entstehen können, wenn aus ver-
schiedenen Gründen das Gehirn sich in seinen Strukturen nicht entwickeln kann.

Die Vernetzung des Gehirns

Wie bereits beschrieben wurde, fließen schon vor der Geburt Signale aus den verschie-
denen Sinnen im Gehirn zusammen; die einzelnen Informationen kommen aus dem
Gleichgewichtssinn, der Tiefensensibilität, aus dem Seh- und aus dem Tastsinn. Von
besonderer Bedeutung für die Organisation des Stammhirns sind die von den Refle-
xen ausgelösten Bewegungen, durch welche der Fötus bereits vor der Geburt verschie-
dene sinnliche Erfahrungen macht und die ihn dazu anregen, sich seine Umwelt und
seinen Körper zu erschließen. Nach der Geburt helfen die Reflexe dem Säugling dabei,
sich an das neue Milieu anzupassen und seine motorischen Funktionseinheiten im
Gehirn mit seinen neuen Möglichkeiten zu koordinieren. Diese Umgestaltung erfolgt
Bloomberg zufolge durch spontane, rhythmische Bewegungen, die einem angeborenen
Programm entsprechen (vgl. Blomberg 2012, 73). Wird das Stammhirn durch die von
den Sinnen kommenden Signalen nicht ausreichend stimuliert, „kommt es zu einem
schwachen Muskeltonus der Extensormuskeln“ (ebd.), was dazu führt, dass sich der
Säugling weniger bereitwillig in der Welt bewegt und damit auch über keinen so rei-
chen Erfahrungsraum verfügt. Renate Zimmer spricht bei Kindern, welche sich durch
eine besondere Antriebshemmung oder -schwäche auszeichnen, von Hypoaktivität
(vgl. Zimmer 2008, 64). Bleibt jenen Kindern diese Haltung erhalten, können sich da-
raus massive Selbstwertprobleme entwickeln. „Das Kind zieht sich nach Misserfolgen
und Anpassungsschwierigkeiten auf sich selbst zurück, kapselt sich ab, wird kontakt-
scheu, gehemmt und ängstlich“ (ebd. 65). Aus einer geringen Bewegungslust und einer
schwachen Muskulatur können somit emotionale und soziale Folgeprobleme entste-
hen, die darauf zurückgehen, dass sich das Gehirn eben durch die Auseinandersetzung
mit der Umwelt entfaltet. Das Wiegen und Knuddeln des Babys verschafft dem Kind
eine große Anzahl an angenehmen Sinneserfahrungen, die zur Entwicklung seines Ge-
hirns erheblich beitragen. „Die Erfahrungen mit dem rhythmischen Bewegungstrai-
ning zeigen, dass ein ständiger Mangel an Signalen vom Gleichgewichtssinn, Tiefen-
sensibilität und Tastsinn zu einem Mangel an Aufmerksamkeit führt – der aber […]
zu beheben ist“ (ebd. 75). Blomberg beschreibt, dass die einzelnen rhythmischen Pro-
zesse, unter ihnen auch die Atmung und der Herzschlag, eine besondere Wirkung auf
die Organisation des Gehirns haben, auf das Wachstum und die Reifung von Nerven-
zellen und deren Myelinisierung, was ja eine Bedingung für eine schnelle Impulswei-
terleitung ist. Zum Hirnstamm können auch die Formatio Reticularis und die Brücke
gezählt werden. Erstere spielt sowohl bei der Atmung als auch bei der Wachheit und
der Aufmerksamkeit eine wichtige Rolle (vgl. Carter 2010). Die Brücke oder Pons
stellt die Verbindung zwischen dem vorderen und hinteren Hirnbereich, dem Groß-
und Kleinhirn her, wodurch der Informationsfluss zwischen den einzelnen (speziali-
sierten) Regionen ermöglicht wird.

Da sich das Gehirn nach einem bestimmten Muster entwickelt, unterscheidet
Blomberg zwischen passiven (vom Fötus durch seine Mutter empfangenen) und akti-
ven (durch das Kind selbstständig ausgeführten) Bewegungen. Passive Bewegungen
stimulieren die schon ganz früh angelegten Hirnteile und sind hilfreich für die Rei-

4.1.1.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

254

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


fung der primitiven Reflexe. Nebst dem Problem, dass ein frühkindlicher Reflex nicht
integriert wird, kann es durchaus auch möglich sein, dass er nicht richtig ausgebildet
wurde, was beispielsweise bei einem Frühchen der Fall sein kann. „Bei einem Kind,
das in seiner Entwicklung verlangsamt ist und nur schwer von einer Entwicklungsstufe
zur nächsten vorankommt, können solche Stimulationen die Entwicklung beschleuni-
gen“ (Blomberg 2012. 77). Die aktiv ausgeführten rhythmischen Bewegungen wirken
sich eher auf das Kleinhirn aus, welches in direkter Verbindung mit dem präfrontalen
Kortex steht, der wichtig für die gerichtete Aufmerksamkeit, die Planung, das Urteils-
vermögen und die Impulskontrolle ist. Auch die Sprachzentren, das Wernicke- und
das Broca-Areal, sind mit dem Kleinhirn verbunden, ebenso wie mit einem Teil des
Frontallappens, der für die Steuerung der Augen (Augenfolgebewegung oder
Tracking) verantwortlich ist (vgl. ebd. 82). Rhythmische Bewegungen wirken sich so-
mit zum einen auf das Kleinhirn aus, helfen jedoch auch dabei, primitive Reflexe zu
integrieren und lebenslange Haltungsreflexe zu entwickeln. Dabei muss jedoch beach-
tet werden, dass die Bewegungen über einen längeren Zeitraum (ein Jahr oder länger)
korrekt (d. h. Zusatzbewegungen von Nacken, Kopf oder Mund müssen abgebaut wer-
den) und rhythmisch ausgeführt werden, sonst können sie ihre Wirkung auf die Auf-
merksamkeits- und die Lernschwierigkeiten nicht entfalten. Die rhythmischen Bewe-
gungen verbessern die Verknüpfung „verschiedene[r] Hirnteile, z. B. durch Stimulati-
on des Wachstums neuronaler Netze, die für die kortikale Erregung und die Stimulati-
on verschiedener Kortexareale durch das Kleinhirn wesentlich sind“ (ebd. 83).

Ein weiterer Hirnbereich, der so stimuliert werden kann, sind die Basalganglien,
diese befinden sich direkt unter der Großhirnrinde und sind bis heute noch nicht voll-
ständig in ihren vielfältigen Funktionen erschlossen. Nach Blomberg sind sie jedoch
wichtig für die Entwicklung von Haltungsreflexen, wodurch erst die Willkürbewegun-
gen ermöglicht werden. Beim Menschen spielen die Basalganglien ebenfalls eine Rolle
bei der Spontaneität, der Initiative, der Willenskraft und dem Antrieb. Die „Grundla-
gen für die Haltereflexe [sind] die gehemmten und von den Basalganglien umgewan-
delten sowie in das Bewegungsmuster des Babys integrierten primitiven Reflexe“
(ebd. 90). Ist das Baby nicht mehr an die unwillkürlichen Bewegungen gebunden,
kann es selbst entscheiden, wann es sich wohin und in welchem Tempo bewegen
möchte. Das Kind kann nun die Motivation finden, um seine Fähigkeiten in der Welt
auszuprobieren, es kann sich entschließen, mit einer Bewegung zu beginnen oder sie
zu unterbrechen. Der Zwang, sich ständig bewegen zu müssen, der bei Babys mit akti-
ven frühkindlichen Reflexen noch besteht, kann durch das Entwickeln von Halterefle-
xen willentlich gelenkt werden. Blomberg macht auf die Ähnlichkeit in den Bewe-
gungsabläufen von Babys und Kindern mit ADHS aufmerksam, da bei beiden das Ge-
hirn noch damit beschäftigt sei, das Gleichgewicht und die Stabilität beherrschen zu
lernen (vgl. ebd. 91). Persistierende Reflexe deuten darauf hin, dass das Gehirn in ver-
schiedener Hinsicht noch nachreifen muss, damit eine Basis geschaffen werden kann,
auf der sich emotionale und kognitive Fähigkeiten entwickeln. Die Sinneslehre Stei-
ners zeigt vom Aufbau her das gleiche Muster, auf die Entfaltung der Basissinne erfolgt
bei ihm die emotionale Entwicklung, deren biologische Grundlage das limbischen Sys-
tem bildet.

Der zweite Teilbereich nach Mac Lean ist das limbische System. Es gilt im Allge-
meinen als Sitz der Emotionen, ist aber in sich stark differenziert, sodass die einzelnen
Bereiche heute meist gesondert betrachtet werden. Besonders hervorgehoben wird die

4. Vom Stampfen und Klatschen

255

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Bedeutung der Amygdala (des Mandelkerns) und des Hippocampus, die auch für die
Entwicklung des emotionalen Stils wichtig waren. Das limbische System reguliert und
steuert das emotionale Innenleben, es spielt damit eine tragende Rolle bei der Gestal-
tung von Beziehungen, bei der Auswahl von Motivatoren und dem Verarbeiten von
Reizen aus dem Körperinneren. Im limbischen System werden sowohl äußere als auch
innere Reize verarbeitet; das Wissen darüber, ob der Körper Hunger oder Durst hat,
ob er sich wohl fühlt oder etwas mit ihm nicht stimmt, all diese Signale werden hier
verarbeitet und münden in entsprechende Handlungen.

Der Hippocampus ist darüber hinaus noch für die Verarbeitung von Erinnerun-
gen zuständig, durch ihn ist der Mensch ein geschichtliches Wesen, hat eine Vergan-
genheit und kann gemachte Erfahrungen in die Zukunft übertragen. Das episodische
Gedächtnis ist wichtig für das Übertragen von Inhalten vom Kurzzeit- ins Langzeitge-
dächtnis und spielt damit generell eine aktive Rolle beim Lernen. Das limbische Sys-
tem ist über das ventrale Tegmentum mit dem retikulären Aktivierungssystem ver-
bunden und steht gleichzeitig in Kontakt mit dem präfrontalen Kortex. Ist diese Ver-
bindung nicht stark genug ausgeprägt, hat der Mensch Probleme, seine Emotionen
kognitiv zu regulieren (vgl. Blomberg 2012, 126).

Die Amygdala trägt dazu bei, Situationen als potenziell gefährlich einzustufen und
aktiviert verschiedene Verteidigungsmechanismen. Kinder, bei denen der Flucht-Läh-
mungs-Reflex oder der Moro-Reflex noch aktiv sind, haben das vom limbischen Sys-
tem gesteuerte Flucht-oder-Kampf-Muster noch nicht vollständig ausgebildet, sie re-
agieren oft sensibler oder stehen unter permanenter Spannung. Durch den ständigen
inneren Stresszustand schotten sich diese Kinder möglicherweise ab, versuchen, sen-
sorischen Eindrücken zu entkommen, oder reagieren mit Wutanfällen auf den Zu-
stand der andauernden körperlichen Alarmbereitschaft. Solchen Kindern fällt es
schwer, Vertrauen aufzubauen und eine innere Sicherheit zu empfinden, sie können
Probleme im Umgang mit Gleichaltrigen haben, reagieren gereizt und versuchen unter
Umständen auch, ihre Mitmenschen zu manipulieren, um ein Gefühl der Kontrolle zu
bekommen (vgl. ebd. 128). Diejenigen Menschen, welche durch Stressreaktionen mit
Adrenalin und Cortisol überflutet werden, stehen unter einer enormen Belastung. Ge-
rald Hüther beschreibt in seinem Buch Biologie der Angst, dass unkontrollierter Stress
die Glukokortikoidausschüttung stimuliert, was wiederum Auswirkungen auf norad-
renerge, serotonerge, dopaminerge und peptiderge Mechanismen hat und letztendlich
zu einer Modulierung des Zentralen Nervensystems führt. Besonders Zellverbände
mit vielen Glukokortikoidrezeptoren wie der Hippocampus sind davon betroffen und
degenerieren bei einer Dauerbelastung.

„Die mit unbewältigbaren Belastungen einhergehenden langanhaltenden neuroendo-
krinen Veränderungen können also offenbar – über die von ihnen ausgelösten plasti-
schen Veränderungen neuronaler Verschaltungsmuster in limbischen und kortikalen
Hirnregionen, vor allem durch die Destabilisierung und Auflösung bisher stabiler Ver-
bindungen – zu sehr grundsätzlichen Veränderungen des Denkens, Fühlens und Han-
delns eines Individuums führen“ (Hüther 2012 [1], 75).

Was bei einer kurzen Zeitspanne dazu führt, dass das Gehirn sich umstrukturiert und
jene Systeme ausbaut, die für die Bewältigung von Aufgaben wichtig sind, führt letzt-
endlich auch zu Krankheiten in den Organen, zu Schlafstörungen und einem ge-
schwächten Immunsystem. Ganz anders als bei kurz anhaltendem Stress, der dazu

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

256

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


führt, dass eine Aufgabe anders angegangen wird, macht das Gehirn bei Dauerstress
nicht die Erfahrung, dass das Problem erfolgreich gelöst wurde. Bei einer erfolgrei-
chen Lösung entsteht ein emotional gutes Gefühl, sodass die Motivation gesteigert
wird, sich weiterhin mit Problemen zu beschäftigen. Was für das Lösen kognitiver
Probleme gilt, trifft auch für das Bewerkstelligen motorischer Handlungen zu, welche
die Basis für die in der Schule benötigten Fähigkeiten bilden. „Die sensorische Integra-
tion, die sich beim Bewegen, Reden und Spielen vollzieht, ist die Grundlage für die
komplexere sensorische Integration, die nötig ist für Lesen, Schreiben und gutes Ver-
halten“ (Ayres 2002, 11). Motiviert wird dieser Prozess von dem Gefühl, Spaß zu ha-
ben. Kinder, welche nicht die Erfahrung gemacht haben, dass Lernen zu Dauerstress
führt, suchen sich ihre Herausforderungen selbst und versuchen sich so lange an ih-
nen, bis der Erfolg ihre Mühe belohnt. Die guten Gefühle, die dabei entstehen, wenn
eine Aufgabe bewältigt wurde, geben den Ansporn, weiter die Welt zu erkunden. „Der
Mensch ist dafür geschaffen, sich über Dinge zu freuen, die die Entwicklung seines
Gehirns fördern“ (ebd.). Wenn das Kind jedoch die Erfahrung macht, Aufgaben nicht
bewältigen zu können, und Stress damit zu einem Dauerzustand des Organismus wird,
so wird die Motivationsquelle, die biochemische Verknüpfung von Lernen und Freude,
bald versiegen. Das Gehirn verfügt damit über ein System, das auch beim Gebrauch
von Suchtmitteln aktiviert wird: Der Konsum von Drogen kann zur Folge haben, dass
im Belohnungssystem eine veränderte Reaktion auf schädliches Verhalten gefestigt
wird. Das Absetzen des Mittels wird dann als Fehler registriert, der Gebrauch dessel-
ben wird hingegen belohnt. Dieses Verhalten hat damit nicht nur physische Konse-
quenzen, sondern wirkt sich auch in den sozialen Bereich aus, in welchem es zu einer
Umwertung von richtig und falsch kommen kann. Dem Körper abträgliches Verhalten
kann damit als richtig empfunden werden. Ein auf den gleichen Mechanismen aufbau-
endes Beispiel findet sich auch in der Schule: Ein Schüler kann eine zutreffende Vor-
hersage über ein Scheitern machen, indem er betont, dass er in Mathematik sicherlich
versagen wird. Bekommt er dann tatsächlich eine schlechte Note, wird das Beloh-
nungssystem aktiviert, wodurch sich das problematische Verhalten verstärken wird.
Eine Veränderung zuzulassen oder ein Verhalten umzulernen, kann deshalb sehr
schwierig sein, denn obwohl diese physisch oder sozial von Vorteil sein kann, wird
sich ein unterstützendes angenehmes Gefühl zunächst nicht einstellen. Bleiben die
schlechten Gefühle bestehen, verkrampft sich der Mensch, zieht sich zurück, ent-
wickelt Kopfschmerzen oder Bluthochdruck, und an schulisches Lernen kann nicht
mehr gedacht werden.

Damit eine Arbeit über die rhythmische Bewegung überhaupt möglich wird, muss
zunächst der Stress reduziert werden. Eine Schule, welche durch rhythmische Prozesse
am Kind arbeiten möchte, müsste konsequenterweise auch auf die Ernährung (z. B.
glutenfrei und ohne Milchprodukte) und auf die Belastung durch verschiedene elek-
tromagnetische Strahlung achten, denn auch diese können ein Grund für eine körper-
liche Stressreaktion sein (vgl. Blomberg 2012, 61ff.). Besonders Letzteres wird in Wal-
dorfschulen oft versucht, sollte jedoch nicht durch das anthroposophische Weltbild ge-
rechtfertigt werden, sondern ihre Erklärung in einer wissenschaftlichen Entwicklungs-
pädagogik und einem belegten medizinischen Hintergrund finden. In diesem Zusam-
menhang muss auch ersichtlich sein, dass ein Sitzenbleiben eines Schülers möglichst
vermieden werden sollte. Der Stress und das Gefühl der Ausgrenzung aus einer stabi-
len Mitte wären kontraproduktiv für die initiierten Lernmethoden. Gerade wenn eine

4. Vom Stampfen und Klatschen

257

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Schule32 mit Kindern arbeitet, die aufgrund verschiedenster Probleme eine Alternative
zur Regelschule suchen, muss damit gerechnet werden, dass das Stressniveau bei die-
sen Schülern erhöht sein kann und sie deshalb auf Erfahrungen der Stabilität und
Dauer angewiesen sind.

Harald Blomberg beschreibt, dass es das aktive Spielen des Kindes ist, welches sei-
ne Gehirnreifung antreibt, passives Sehen von Lehrfilmen macht aus Babys hingegen
keine Genies. Kinder spielen Fangen mit ihren Spielkameraden oder erfinden sich
Fantasiefreunde, und immer wird dabei das Gehirn angeregt. Übt sich das Kind im
Vorstellen durch das Hören von Märchen oder im Erfinden von Geschichten, so trai-
niert es damit sein limbisches System, denn innere Bilder entspringen aus Emotionen.
Gleichzeitig wird dabei der präfrontale Kortex angesprochen, denn durch ihn entsteht
die Lebendigkeit der Geschichte, durch das Abrufen von Assoziationen und Erinne-
rungen wird das Vorgestellte miterlebt. Diese Fähigkeit hilft dem Kind später dabei,
sein Leseverständnis zu erhöhen (vgl. ebd. 217 f.). Das limbische System ist somit zum
einen mit der ganzen Sensormotorik des Körpers verbunden – Spannungen im Körper
können durch schlecht integrierte Stressreflexe (z. B. dem Sehnenschutzreflex, durch
den der Körper kontrahiert) hervorgerufen werden – aber interagiert auch mit dem
präfrontalen Kortex und hat somit einen Bezug zum Kognitiven.

Der präfrontale Kortex als dritter großer Teilbereich befindet sich an der Stirnseite
des Gehirns und ist mit sensorischen Gebieten, mit verschiedenen Teilen des limbi-
schen Systems und mit den Basalganglien verbunden. Er erhält dopaminerge Nerven-
impulse aus dem Mittelhirn und dem limbischen System und verarbeitet damit auch
die Emotionen. Gleichzeitig spielt er eine Rolle bei der Handlungsplanung, beim Ur-
teilsvermögen, der Motivation und der Impulskontrolle (vgl. Blomberg 2012, 143). Da
der präfrontale Kortex mit den bereits beschriebenen Gebieten eng zusammenarbeitet,
wirkt sich deren Reifung auch auf ihn aus. Eine Schädigung dieses Hirnareals kann
sehr tiefe Veränderungen in der Persönlichkeit hervorrufen, wie der berühmte Fall
von Phineas Gage zeigte, dem eine Eisenstange Teile des Frontallappens zerstört hatte
(vgl. Carter 2010, Damasio 1994, Spitzer 2012). Blomberg geht nun davon aus, dass
auch eine ungenügende Verknüpfung „zu Impulsivität, aggressiven Ausbrüchen und
mangelnder Weitsicht bezüglich der Konsequenzen des eigenen Handelns führen“
kann (Blomberg 2012, 145). Erst wenn alle Teile des Gehirns gut miteinander vernetzt
sind, wird es möglich, auf neue sensorische Reize mit angemessenen inneren Bildern
zu reagieren, sie in die eigene Erinnerung zu integrieren, mit von ihnen ausgelösten
Emotionen umzugehen und in ihnen einen Antrieb für zukünftige Handlungen zu se-
hen. Besonders für das Lesen ist es wichtig, dass die Zeichenfolge ein inneres Bild her-
vorruft. Beim Lesen müssen sie „die einzelnen Buchstaben […] auf dem Papier ‚weg-
wischen‘, um den Text insgesamt lesen zu können“ (Soesman 1998, 202). Dieses Phä-
nomen nennt Ayres das Erwerben einer Geschicklichkeit. Beim Lesen entsteht eine in-
nere Stimme im Kopf, welche von dem erzählt, was gerade gelesen wird. Konzentriert
sich der Leser nicht auf diese innere Stimme, wandern seine Augen lesend am Blatt

32 Nicht alle Waldorfschulen sehen sich als Alternative für Schüler, die in anderen Schulen nicht
mitkommen, aber sollte eine Schule solche Wechsel mitmachen, sollte sie in ihrer Pädagogik da-
rauf eingehen. Aus dem Grund kann nicht generell empfohlen werden, Stressoren in Waldorf-
schulen zu vermeiden, doch sollte jede Pädagogik sich die Frage stellen, welchen Nutzen aus den
Herausforderungen, die gestellt werde, gezogen werden können.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

258

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


entlang, ohne dass er selbst etwas vom Inhalt mitbekommt; er wird erstaunt darüber
sein, dass seine Augen selbstständig das untere Ende der Seite erreicht haben. Konzen-
tration, gerichtete Aufmerksamkeit und die Fähigkeit der Augen, schnell zwischen
Fern- und Nahsicht zu wechseln, sind somit fürs Lesen genauso wichtig wie das Her-
vorrufen von inneren Assoziationen, die das Gelesene erst zu einem (inneren) Erleb-
nis werden lassen.

Blomberg spricht weiter davon, dass Kinder im Alter von etwa acht bis neun Jah-
ren einen besonders einschneidenden Entwicklungsschritt bezüglich des präfrontalen
Kortex machen: „Das logische Denken gewinnt auf Kosten des symbolischen, fantasie-
vollen Denkens die Oberhand“ (ebd. 147). In diesem Alter fangen Kinder an, sich
selbst besser wahrzunehmen, sie vergleichen sich mit anderen und bekommen ein
neues Verhältnis für die Zeit. Kinder spüren die Grenzen ihrer Fähigkeiten nun deutli-
cher, was zu Enttäuschungen, Trotz oder depressiven Zuständen führen kann (vgl.
ebd.). Steiner hat diese Grenze als Rubikon bezeichnet, er fordert den Lehrer auf, die
Veränderungen, die die Kinder zu der Zeit durchmachen, ernst zu nehmen und ihnen
gegenüber eine erwachsenere Haltung einzunehmen, da sie nun definitiv aus dem
Märchenalter entwachsen sind (vgl. Koepke 2010).

Die Reifung des Gehirns, die sich besonders im präfrontalen Kortex noch etwa bis
zum 30. Lebensjahr hinziehen kann, bildet die Voraussetzungen dafür, wie der
Mensch die ihn umgebende Welt wahrnimmt. Noch sind nicht alle Gebiete des Ge-
hirns hinreichend erforscht, immer wieder gibt es abweichende Meinungen, alte Vor-
stellungen werden verworfen, neue Entdeckungen auf ihre tatsächliche Relevanz ge-
prüft. Sicher ist jedoch, dass die Gehirnentwicklung und die Art und Weise, wie dieses
Organ auf Umwelteinflüsse und Erfahrungen reagiert, in die pädagogische Arbeit mit
einfließen muss. Schwierig wird es immer dann, wenn zu feste Ansichten postuliert
werden, die davon ausgehen, dass ein bestimmter Input zwangsläufig zu einem exak-
ten Ergebnis führt. Optimierungstendenzen in der Gesellschaft führen dazu, dass dem
Versprechen, durch verschiedene Trainings die Kapazität des Gehirns verbessern zu
können und Defizite mühelos zu beseitigen, gern nachgegangen wird. Um das Ver-
ständnis für die Rolle des Körpers als Leib und die Wechselwirkung von Bewegung
und den kognitiven oder sozialen Fähigkeiten zu erhöhen, ist es notwendig, sich mit
Theorien und Praxen zu beschäftigen, die Bewegung und Hirnentwicklung miteinan-
der verknüpfen.

Die Auswirkung persistierender Reflexe

Wird nun davon ausgegangen, dass die Entwicklung des Kindes von rhythmischen Be-
wegungen begleitet wird, welche gesunde Babys mit ausreichender Bewegungsfreiheit
normalerweise problemlos durchlaufen, muss weiter damit gerechnet werden, dass
verschiedene Faktoren wie Krankheiten oder ein bewegungsungünstiges Umfeld diese
Entwicklung beeinträchtigen können. Im Normalfall sollten sich die Reflexe nach
einem vorgegebenen Muster entfalten, wobei sie zunächst zu neuen Reflexen integriert
und anschließend zu Haltereflexen umgestaltet werden. Durch diesen Prozess verbes-
sern sich auch der Muskeltonus und die Bewegungskoordination, wodurch die Mög-
lichkeit geschaffen wird, dass nun Bewegungen willkürlich durchgeführt werden kön-
nen. Bleiben jedoch verschiedene unwillkürliche Reaktionen erhalten, kann dies eine
größere Wirkung auf das Lernen und Verhalten haben.

4.1.2.

4. Vom Stampfen und Klatschen

259

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Im Folgenden werden nun einige dieser Reflexe oder unwillkürlichen Reaktionen
beschrieben, die bei Leserechtschreibschwäche oder Aufmerksamkeitsproblemen be-
obachtet wurden und die in nachvollziehbarem Zusammenhang mit diesen Schwierig-
keiten stehen.

Eine der bekanntesten Beschäftigungen der Kindheit ist das Ballspiel.

 

Abbildung 21: Kinder beim Spielen mit Söckchen-Säckchen

Durch das Fangen, das Werfen und Loslassen von Gegenständen wie Bällen oder
Spielzeug üben sich bereits Babys und Kleinkinder darin, ihren Greifreflex zu integrie-
ren. Gleichzeitig entwickeln sich durch die Fähigkeit, Dinge zu ergreifen und wieder
fallen zu lassen, auch die Hand-Augen-Koordination, das binokulare Sehen und die
Ohr-Koordination. Das Baby sieht einen Gegenstand, versucht, ihn zu fokussieren, ihn
zu ergreifen. Später lässt es ihn wieder los oder wirft ihn zu Boden, wodurch das ver-
ursachte Geräusch mit dem Gesehenen und der entsprechenden Körpermotorik im
Gehirn verknüpft werden kann. Persistiert der Reflex, kann es zu Problemen der
Handmotorik kommen, der Stift wird zu fest gehalten, die Handschrift wird nicht flüs-
sig, und mit der Zeit kommt es zu Verspannungen im Schulterbereich. Der mit dem
Greifreflex verbundene Hochziehreflex löst ebenfalls Verspannungen aus, da das An-
winkeln des Arms am Ellenbogen dadurch nicht willkürlich kontrolliert werden kann.
Das Schlenkern mit den Armen bei großer Aufregung kann ein Hinweis darauf sein,
dass dieser Reflex persistiert (vgl. Blomberg 2012, 117ff.).

Die Verknüpfung der beiden Hemisphären durch den corpus callosum wird ver-
stärkt, wenn Dinge von einer Hand in die andere genommen werden, wenn es also zu
einer Überkreuzung der Mittellinie kommt (vgl. ebd. 113 f.). Diese Übung findet sich
in den unterschiedlichsten Abwandlungen im Waldorfunterricht wieder. Besonders
durch die Einführung des beweglichen Klassenzimmers und dem hier genutzten un-
terschiedlichen Material (z. B. mit Linsen gefüllte Säckchen, die gut in Kinderhände
passen und nicht wegrollen, wenn sie zu Boden fallen) ergeben sich reichliche
Übungsmöglichkeiten. Gerade in den Rechenepochen wird das Erlernen des Einmal-
eins oft durch das rhythmische Weiterreichen jener Säckchen motorisch unterstützt,
aber auch in der Freizeit können die Säckchen zum Jonglieren, Hochwerfen und mög-
lichst oft in die Hände klatschen oder anderen herausfordernden Übungsspielen be-
nutzt werden.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

260

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Abbildung 22: Kind beim Jonglieren

Persistiert der Asymmetrische Tonische Nackenreflex (ATNR), kann das Kind Schwie-
rigkeiten haben, das Gleichgewicht beim Fahrradfahren zu halten, da die Drehung des
Kopfes gleichzeitig den Körper mit involviert. Auch kann es leicht Dinge fallen lassen,
da durch eine Rechtsdrehung des Kopfes sowohl der rechte Arm als auch die rechten
Finger gestreckt werden. Beim Schreiben ist die Hand oft sehr verkrampft, worunter
die Schrift nicht selten leidet. Das Schreiben einer Acht oder das Zeichnen einer Lem-
niskate stellt häufig eine große Herausforderung dar (vgl. ebd. 114 f.). In Fachkreisen
wird oft nicht mehr vom ATNR gesprochen, da Unstimmigkeit darüber herrscht, ob
diese beobachtete Reaktion auf einen Reflex zurückgeführt werden kann. In der ge-
zielten Beobachtung nach Ayres haben solche Kinder eine dissoziierte Kopfbewegung
im Vierfüßlerstand mit Beugung und Streckung oder Drehung, was dann der Beschrei-
bung des symmetrischen tonischen Nackenreflexes entspricht (vgl. Nacke 2010, 8).

Ist der Babkin-Reflex nicht richtig integriert, lassen sich beim Kind oft Probleme
mit der Feinmotorik erkennen, was sich beispielsweise beim mühsamen Binden der
Schuhe oder beim Zuknöpfen von Kleidungsstücken manifestiert. Auffallen können
ebenfalls Artikulationsschwierigkeiten oder unwillkürliche Mund- und Zungenbewe-
gungen beim Schreiben, beim Arbeiten mit einer Schere oder beim Spielen eines In-
struments (vgl. Blomberg 2012, 116). Der Babkin-Reflex verursacht beim Baby durch
leichten Druck auf die Handflächen, dass es den Mund öffnet, den Kopf nach vorn
oder zur Seite neigt und Saugbewegungen mit dem Mund macht. Gleichzeitig macht
es beim Saugen unwillkürliche Handbewegungen, was beim Stillen die Brust stimu-
liert und später dazu beiträgt, dass es lernt, seinen Daumen zum Mund zu führen (vgl.
ebd. 115 f.).

Bei der Arbeit mit hyperaktiven Kindern, die Probleme damit haben, still zu sit-
zen, stellte Blomberg meistens fest, dass der Spinale Galant-Reflex und der Spinale Pe-

4. Vom Stampfen und Klatschen

261

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


rez-Reflex persistieren. Fällt es Kindern schwer, ihre Aufmerksamkeit auf etwas zu fo-
kussieren, sind sie leicht abgelenkt und können unwichtige Eindrücke nicht ausfiltern,
so sind oft der Flucht-Lähmungsreflex und/oder der Moro-Reflex noch erhalten geblie-
ben.

Durch den Tonischen Labyrinthreflex (TLR) begibt sich der Säugling in eine fötale
Position mit angewinkelten Armen und Beinen, wenn sein Kopf nach vorn gebeugt
wird. Nach der Geburt entwickelt sich dann der rückwärtige TLR, durch welchen das
Kind den ganzen Körper streckt, wenn der Kopf nach hinten gebeugt wird (vgl.
ebd. 100). Durch diesen Reflex kann sich das Neugeborene auf die Bedingungen der
Schwerkraft einstellen; sein Muskeltonus im ganzen Körper verändert sich je nach der
Lage des Kopfes. Das Kind trainiert auf diese Weise sein Gleichgewicht, seinen Mus-
keltonus und seine Tiefensensibilität.

„Wird der TLR nicht integriert, verändert sich der Muskeltonus durch jede Kopfbewe-
gung nach hinten oder vorn und bringt das Gleichgewichtszentrum durcheinander.
Diese Kinder haben Schwierigkeiten damit, Raum, Entfernung, Abstand, Tiefe und
Geschwindigkeit abzuschätzen“ (ebd. 101).

Anzeichen, die darauf hindeuten, dass ein aktiver TLR nach vorn vorliegen könnte,
sind eine schwache Nackenmuskulatur und Schwierigkeiten, den Kopf hochzuhalten,
eine zusammengesunkene Haltung, ein schwacher Muskeltonus und wenig Kraft in
den Armen, nicht korrekt arbeitende Augenmuskeln (z. B. Schielen) und Gleichge-
wichtsprobleme, besonders beim Schauen nach unten. Auf ein Problem mit einem ak-
tiven TLR nach hinten deuten Gleichgewichtsschwierigkeiten, besonders beim Schau-
en nach oben, Koordinationsprobleme und angespannte Muskeln hin, durch welche
das Kind dazu neigt, auf Zehenspitzen zu gehen. Dies ist meist die Folge eines noch
aktiven Flucht-Lähmungs-Reflex, durch welchen der TLR nicht dauerhaft integriert
werden kann. Wie eingangs angedeutet, beschreibt Steiner die Beobachtung, dass
manche Kinder besonders auffällig auf den Zehenspitzen gehen:

„Dagegen die Kinder, die trippeln, mit der Ferse kaum auftreten, die haben in flüchti-
ger Weise das vorige Erdenleben vollbracht. Man wird bei ihnen nicht viel herausholen
können; man wird darauf sehen müssen, dass man viel in ihrer Nähe macht, damit sie
eben auch viel nachmachen können“ (Steiner GA 311, 29).

Steiner unterschied demnach zwischen Kindern, die auf den Fersen gehen und eher
interessierter an der Welt sind, und jenen, die trippeln und größere Probleme haben,
schnell und tief in ein Geschehen einzusteigen. Die Gründe, die Steiner nennt, sind
Teil seiner Weltsicht, die Beobachtungen an sich sind heute jedoch noch immer aktuell
und können auf andere Ursachen bezogen werden. Im Weltbild der Anthroposophie
könnte die Arbeit an den Reflexen zu dem Bereich der Körpersinne gezählt werden,
sodass Kinder mit persistierenden Reflexen einfach ihren Leib noch nicht richtig zu
ihrer Heimat gemacht haben und somit auch in diesem Erdenleben wenig inkarniert
wirken. In welcher Weise argumentiert wird, ist fast bedeutungslos, so lange persistie-
rende Reflexe erkannt und durch Übungen integriert werden, wozu der rhythmische
Teil des Hauptunterrichts sicherlich Gelegenheit böte. Werden rhythmische Bewegun-
gen, die eine integrative Wirkung haben, im Unterricht täglich durchgeführt, so kann
hierin eine Begründung dafür gefunden werden, dass Waldorfschulen von sich selbst
behaupten, nur wenige Probleme mit AD(H)S und LRS zu haben. Da jedoch jeder Un-
terricht, besonders im rhythmischen Teil, anders aufgebaut ist, würde hier eine empi-

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

262

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


rische Studie eher wenig Sinn ergeben. Der spezifische Unterricht lässt sich jedoch
sehr wohl auf Elemente hin beobachten, die Effekte auf die Reflexintegration haben
könnten.

Im rhythmischen Teil werden oft Elemente des Eurythmieunterrichts verwendet, be-
sonders das Springen in die Bewegungsfigur der einzelnen Vokale wird gern praktiziert.
Der Wechsel im Sprung vom A ins E könnte dabei so verändert werden, dass beim A der
Kopf nach unten gebeugt wird, wenn die Arme und Beine gestreckt blieben, beim E, bei
welchem die Arme vor der Brust gefaltet und der Kopf nach vorne gebeugt ist, könnte
jener gerade nach oben schauen. Würde also einmal in den richtigen, einmal in den ver-
änderten Buchstaben gesprungen, so dürfte dadurch die autonome, von der Haltung der
Arme unabhängige Kopfbewegung trainiert werden.

Wird der tonische Labyrinthreflex nicht integriert, hat dies auch Folgen auf die
Integration anderer Reflexe, genauso wie andere aktive Reflexe dazu führen, dass der
TLR persistiert. Der Landau-Reflex steht im Zusammenhang mit dem TLR vorwärts;
zunächst hebt sich mit dem Kopf auch die Brust, wodurch die Arme frei werden, so-
dass das Baby nach Gegenständen greifen kann, um sie zum Mund zu führen. Später
heben sich ebenfalls die Beine mit an, der ganze Körper ist in der Bauchlage gestreckt,
der Muskeltonus und das Sehen können geübt werden. Durch einen schwachen Mus-
keltonus kann es dazu kommen, dass die Stimulation vom retikulären Aktivierungs-
system zum präfrontalen Kortex nicht ausreicht, „so, dass das Kind Probleme mit Auf-
merksamkeit und Konzentration bekommt“ (Blomberg 2012, 103). Auch der Spinale
Galant-Reflex baut auf den Landau-Reflex auf; durch Druck auf die Muskulatur links
oder rechts von der Lendenwirbelsäule auf der Höhe der Taille dreht sich die Hüfte auf
die gleiche Seite. Persistiert dieser Reflex, kann der Amphibienreflex nicht entwickelt
werden, welcher die Vorstufe davon ist, dass Überkreuzbewegungen möglich werden.
Kinder, die den spinalen Galan-Reflex nicht integriert haben, empfinden ihre Klei-
dung oft als zu eng, da der Reflex durch den Druck der Bekleidung oder beim Anleh-
nen an einen Stuhl schon angesprochen wird. Diese Kinder wirken oft zappelig oder
versuchen im späteren Alter, ihre Lendenwirbelsäule zu versteifen. Durch diese Fixie-
rung wird die Koordination zwischen Ober- und Unterkörper beeinträchtigt, was dazu
führen kann, dass der Mensch Schwierigkeiten bekommt, mit seinen (verkörperten)
Gefühlen in Verbindung zu treten (vgl. ebd. 106). Der spinale Perez-Reflex wird durch
ein von unten nach oben gerichtetes Streichen über die Wirbelsäule ausgelöst. Das Ba-
by hebt nun den Kopf und das Gesäß, beugt die Brustwirbelsäule nach hinten und
winkelt die Arme und Beine an. Menschen, bei denen dieser Reflex persistiert „sitzen
lieber an der Wand oder ganz hinten im Raum. Sie können auch Probleme mit dem
Schlafen auf dem Rücken haben“ (ebd. 108). Die Verhaltensauffälligkeiten ähneln an-
sonsten denen beim nicht integrierten spinalen Galant-Reflex.

Durch den Symmetrischen Tonischen Nackenreflex (STNR) kommt es, wenn das
Kind im Vierfüßlerstand ist und den Kopf nach oben hebt, zu einer Streckung der Ar-
me und einer Beugung der Beine. Senkt es den Kopf, beugt es die Arme, und die Beine
bleiben gestreckt. Durch das Krabbeln integriert sich dieser Reflex, auch kann das
Kind im Vierfüßlerstand nach vorn und hinten schaukeln. Der STNR hat Auswirkun-
gen auf die Körperhaltung und das Fokussieren von Gegenständen in unterschiedli-
cher Entfernung. „Bei Kindern mit einem persistierenden STNR kann es zu Schwie-
rigkeiten mit der Akkommodation und dem Fokussieren in die Nähe und Ferne kom-
men; das wirkt sich negativ aus, wenn sie bei Ballspielen den Ball mit den Augen ver-

4. Vom Stampfen und Klatschen

263

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


folgen müssen“ (ebd. 105). Weiter können Probleme mit dem binokularen Sehen auf-
treten, was zusammen mit Akkommodationsproblemen zu Leseschwierigkeiten füh-
ren kann. Kinder, deren Augen sich nicht schnell von Fern- auf Nahsicht umstellen
können, haben es wesentlich schwerer, etwas von der Tafel abzuschreiben. In der Zeit,
in welcher das Auge sich auf die neue Entfernung einstellt (z. B. das Heft), muss das zu
übertragende Wort im Gedächtnis behalten werden. Dauert dieser Prozess lang, ist ein
hohes Maß an Aufmerksamkeit nötig, oft wird ein Wort dem Kind in der Zeit entfal-
len oder die Art, wie es geschrieben werden muss, ist vergessen worden. Blomberg
spricht davon, dass die Akkommodation bis zu 30 Sekunden dauern kann.

Der Flucht-Lähmungsreflex hängt mit dem Moro-Reflex zusammen. Aufgrund der
hohen Stressbelastung in der modernen Welt gibt es viele Kinder, die diese Reflexe
nicht mehr integrieren. „Kinder, bei denen sie noch aktiv sind, werden überempfind-
lich gegenüber sensorischer Stimulation und leicht ablenkbar“ (ebd. 108). Dies bedeu-
tet, dass jene Kinder unter andauerndem Stress leiden, dessen Folgen auf die Konzen-
trationsfähigkeit, die Emotionen, die Gesundheit und das Lernen bereits hinreichend
erläutert wurden. Der Flucht-Lähmungs-Reflex spielt sich auf Zellebene ab und be-
wirkt, dass sich eine Zelle vom Gefahrenort entfernt, oder aber, wie dies im Falle der
fötalen Zellen der Fall ist, bewegungslos verharren und Stressproteine produzieren,
welche die Zellmembran weniger durchlässig machen. Da dieser Reflex nicht über die
Nervenbahnen ausgelöst, sondern durch elektromagnetische Frequenzen zwischen
den Zellen weitergeleitet wird, können verschiedenste Elemente zu Auslösern werden.
Blomberg erwähnt elektromagnetische Strahlung, Schwermetalle, verschiedene toxi-
sche Substanzen, aber auch großer Stress der Mutter kann beim Kind eine Dauer-
stressreaktion bewirken. Blomberg geht davon aus, dass Berührungen, Geräusche,
Licht oder ein plötzlich wechselndes Gesichtsfeld den Reflex aktivieren könnten, ge-
nauso wie Erlebnisse, die das Gleichgewicht oder die Tiefensensibilität betreffen, des-
gleichen kann eine Überempfindlichkeit auf Gerüche oder Geschmäcke bestehen (vgl.
ebd. 109 f.). Schwindel und Reisekrankheit können ebenfalls Anzeichen dafür sein,
dass der Reflex noch aktiv ist. Erwachsene können Paniksyndrome, Sozialphobien und
manchmal Bluthochdruck bekommen, ebenfalls lassen sich häufig Muskelverspan-
nungen im Nacken und in den Schultern feststellen. Der Moro-Reflex wird beim Kind
nach der Geburt ausgelöst, wodurch es seinen ersten Atemzug macht. Ein leichter
Schreck führt zunächst dazu, dass das Baby seine Arme und Beine vom Körper weg-
streckt und einen tiefen Atemzug macht. Daraufhin werden die Arme und Beine zur
Körpermitte hin gebeugt, und es fängt an zu schreien. Ein persistierender Moro-Reflex
führt nach Blomberg zu verschiedenen Auffälligkeiten und Überempfindlichkeiten bei
den Sinnesorganen (vgl. ebd. 112):
– Beim Sehsinn: Langsame Reaktion der Pupillen, wodurch Probleme beim Sehen in

der Dämmerung auftreten können, aber auch Lichtüberempfindlichkeit.
– Beim Gehörsinn: Geräuschüberempfindlichkeit und Probleme damit, Geräusche

auszublenden.
– Beim Gleichgewichtssinn: Reisekrankheit, Gleichgewichtsprobleme.
– Beim Tastsinn: Überempfindlichkeit auf Berührung.
– Bei der Tiefensensibilität: Überempfindlichkeit auf einen plötzlichen Wechsel der

Position.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

264

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


All diese körperlichen Reaktionen, die als persistierender Reflex oder auch anders er-
klärt werden können, haben einen Einfluss auf die Möglichkeiten eines Menschen,
sich in seine Umwelt hineinzuleben, sie als angenehm und kohärent zu erleben. Viele
der beobachteten Auffälligkeiten werden auch in Steiners Sinneslehre berücksichtigt,
da sie sich in sinnlichen Aktivitäten manifestieren oder durch die körperliche Haltung
auffallen. Die am Körper beobachtbaren Vorgänge haben ihr Pendant in der Gehirn-
entwicklung, dabei muss eine körperliche Manifestation nicht gleichzeitig als Hirn-
fehlentwicklung interpretiert und stigmatisiert werde. Das Gehirn ist plastisch, lernt,
sich anzupassen und vieles auszugleichen, jedoch immer dann, wenn ein beobachtba-
rer Vorgang nachweislich einen Einfluss auf den Menschen hat, der ihn in seinem Le-
ben sozial oder kognitiv einschränkt und ihm Unwohlsein oder Leid verursacht, sollte
versucht werden, Hilfe zu finden. Viele Kinder kommen in Waldorfschulen, weil sie
vorher in der Gesellschaft gelitten haben, und jeden Tag arbeiten diese Schulen mit
rhythmischen Übungen. Studien belegen, dass die Schüler sich größtenteils wohl füh-
len und das Gefühl haben, ob ihrer Fähigkeiten in der Welt bestehen zu können (vgl.
Liebenwein et al. 2012). Dies ist sicherlich nicht allein auf den rhythmischen Aspekt
des Unterrichts zurückzuführen, kann aber dennoch als ein begründbarer Effekt der
hier untersuchten Methode bezeichnet werden.

Die Wirkung der Rhythmik

Aus einer ganz anderen Richtung kommt eine Theorie, die ebenfalls versucht, Kindern
durch Rhythmus im emotionalen und sozialen Bereich zu helfen. Rhythmik als Me-
thode hat sich aus den Arbeiten von Emile Jaques-Dalcroze (1865–1950) entwickelt,
der davon ausging, dass „aus der Wechselwirkung zwischen musikalischem und kör-
perlichen Rhythmus ein rhythmisches Bewusstsein erwacht, durch welches nicht nur
die musikalischen Fähigkeiten […] verbessert, sondern auch psychische und physische
Körpervorgänge zu einem Ausgleich geführt werden“ (Klöppel/Vliex 2012, 10). Heute
ist Rhythmik zu einen selbstständigen Studienfach an Musikhochschulen geworden,
findet aber auch Eingang in die Ausbildung von Pädagogen. Über Signale (wie Töne,
Sprache, Gesten oder taktile Reize) wird daran gearbeitet, Bewegungen zu unterbre-
chen, durchzuhalten oder von einer Phase in eine andere überzugehen. Die verwende-
ten Materialien sind vielfältig, zu ihnen gehören verschiedene Musikinstrumente aber
auch Seile, Klötze, farbige Tücher und vieles mehr. Über die Rhythmik sollen Kompe-
tenzen wie Kontaktfähigkeit, Rücksichtnahme und Verantwortungsgefühl, Toleranz,
Selbstständigkeit, Selbstwertgefühl und Selbstvertrauen, Selbsteinschätzung, Wahr-
nehmungsfähigkeit und soziales Verhalten verstärkt und geübt werden (vgl. ebd. 51).
Rhythmik arbeitet mit schüchternen, ängstlichen und aggressiven Kindern, mit Kin-
dern, die ein albernes Verhalten zeigen, sowie mit Kindern mit Hyperaktivität und
Aufmerksamkeitsdefiziten. Obwohl die Ursachen für ein beobachtetes Verhalten sehr
unterschiedlich sein können, wird davon ausgegangen, dass es zwei Arten des Lernens
gibt, die besonders im Fokus stehen: Das Modelllernen (Lernen am Vorbild) und das
instrumentelle Lernen, das sich über die Konsequenzen einer Handlung her bestimmt
(vgl. ebd. 17). Kinder orientieren sich an den Erwachsenen und versuchen, die Strate-
gien in Verhalten anzuwenden, die sie bei ihren Bezugspersonen erlebt haben. Auch
widersprüchliches Erziehungsverhalten sowie zu viele oder zu wenige feste Regeln
können zu Verhaltensproblemen bei Kindern führen. Genau wie der Unterricht an

4.1.3.

4. Vom Stampfen und Klatschen

265

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Waldorfschulen versucht die Rhythmik, in einem festen Rahmen ein Gruppenzusam-
menspiel zu gestalten, in dem das Kind erfährt, wie es zu einem anerkannten Teil einer
Gemeinschaft werden kann. Gerade Kinder mit Aufmerksamkeitsschwierigkeiten ha-
ben oft die Erfahrung gemacht, dass sie Aufgaben nicht zufriedenstellend lösen kön-
nen, wodurch sie auf andere Mittel zurückgreifen, um Aufmerksamkeit und Anerken-
nung zu erfahren. Viele dieser Kinder begegnen neuen Situationen eher skeptisch,
durch ihre Erfahrung gehen sie davon aus, dass weiterer Misserfolg und Tadel jeder
Aufgabenstellung folgen, sodass oft Ängste auftauchen und es nicht selten zu Verwei-
gerungsverhalten kommt. Durch das Gefühl, Herausforderungen nicht gewachsen zu
sein, entwickeln diese Kinder ein schwaches Selbstwertgefühl, das bis hin zu einer De-
pression reichen kann (vgl. ebd. 32). Die Rhythmik versucht nun, den Kindern zu ver-
mitteln, dass in ihren Schwächen das Potenzial für ihre Stärken verborgen liegt:

„So können bei einer positiven Gesamtentwicklung Ablenkbarkeit und Sprunghaftig-
keit zu besonderer Kreativität reifen, Überaktivität kann sich in hohe Produktivität
und einer unermüdlichen Schaffenskraft niederlassen und Impulsivität kann sich als
Lebendigkeit, Energie und Spontanität äußern. Begeisterungsfähigkeit, Phantasie und
besonderes Neugierverhalten können dazu führen, dass Aufgaben in Angriff genom-
men und auch zu Ende geführt werden, vor denen andere wegen scheinbarer Aus-
sichtslosigkeit zurückgeschreckt wären“ (ebd. 37).

Bereits diese bejahende Haltung zum Kind hat einen Einfluss auf den Umgang, der
nicht mehr vom Blick auf das Defizit, sondern vom Potenzial und von den individuel-
len Fortschritt geprägt ist. Durch den Glauben an das Karma können die Lehrer in
ihrer Auswahl an Übungen bestärkt werden und verlieren weniger schnell den Mut
oder die Geduld. So bieten Waldorfschulen ähnlich einer Rhythmik-Therapie vielfälti-
ge Möglichkeiten, sich selbst einzubringen, seine Fähigkeiten zu erproben und an Auf-
gaben zu wachsen.33 Gerade beim bewegten Klassenzimmer, bei dem das Mobiliar im-
mer wieder umgeräumt werden muss, kann geübt werden, akustischen Signalen
schnell und geordnet nachzukommen. Der Wettbewerb, ob es noch schneller, leiser
oder geordneter geht, gibt dabei die Motivation, an sich selbst zu arbeiten.

Der Waldorfunterricht macht ganz deutlich, dass sich neben den kognitiven Leis-
tungsbereichen auch viel mit emotionalen und sozialen Gebieten wie Kunst, Garten-
oder Tierpflege beschäftigt wird, in denen das Kind sich ganz anders erleben kann.
Eine aktuelle Ausformung dieser Idee findet sich in dem Konzept, welches die Lohe-
land-Waldorfschule vertritt. Hier ist der Unterricht so eingeteilt, dass die ersten drei
Klassenstufen sich bis zur 10-Uhr-Pause rein körperlich-praktisch betätigen: In dem
Projekt Lebensraum Schule „werden die Kinder nach der Begrüßung am Morgen in

33 Eine andere Methode, an festen Aufgaben zu wachsen, zeigt folgende Schilderung: Ein Lehrer an
einer Waldorfschule gab zwei Jungen die Aufgabe, sich von nun an um alle Malbretter zu küm-
mern, vor dem Unterricht die alten Bilder abzunehmen, die Bretter zu reinigen und getrocknet in
den Schrank zurückzuschieben. Zunächst gingen die Kinder wahllos vor, brauchten sehr lange
und fühlten sich ungerecht behandelt, dass ihnen eine derart unlösbare Aufgabe zugemutet wur-
de. Später jedoch spielten sie sich aufeinander ein, fanden Spaß an ihrer Tätigkeit und steigerten
sich so sehr, dass die noch die Malbretter anderer Klassen mitsäuberten. Durch die feste allwö-
chentliche Aufgabe und den Glauben des Lehrers an ihre Fähigkeiten entwickelten diese Jungen
eine Fertigkeit, die ihnen Freude und Geschicklichkeit brachte. In der Rhythmik wird oft derjeni-
ge zum Hüter der Instrumente, der es zunächst nicht fertigbringt, mit den Musikinstrumenten be-
hutsam umzugehen.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

266

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


verschiedenen Bereichen tätig. Dazu gehören der Schulgarten und der Bauernhof mit
den Tieren, die Wald- und Geländepflege, handwerkliche und hauswirtschaftliche Tä-
tigkeiten und Spiele mit vielen Kindern im Freien […]. Wenn die Arbeit erledigt ist,
spielen sie noch gerne am Ort ihrer Tätigkeit (Stall, Garten, Backhaus)“ (Klippert
2013). Da die Schule mit dem Inklusions-Konzept arbeitet, bietet sich gerade hier die
Möglichkeit, für unterschiedlichste Begabungen ein Tätigkeitsfeld zu finden. Niemand
wird dazu gezwungen, etwas mitzumachen, doch allen Kindern macht es Freude, sich
in den verschiedenen Bereichen auszuprobieren. Spielerisch ergeben sich Fragen, die
später erörtert oder als Aufgabenstellung in den Unterricht integriert werden können.
Auch Mut und Überwindung werden gebraucht, wenn es gilt, eine Leiter zu erklim-
men oder in einen großen Heuhaufen zu springen. Das soziale Miteinander wird ge-
übt, und es wird deutlich, dass jeder Mensch nach seinem Rhythmus lernt, dass dasje-
nige, was dem einen leichtfällt, dem anderen nur mühsam gelingt. Besonders wird an
diesem Konzept auch hervorgehoben, dass sich die Aufgaben des folgenden Tages aus
den Umständen des heutigen Tages ergeben, dass nach dem Ernten das Korn gedro-
schen werden muss, dass frisches Futter gekocht werden muss, wenn das momentane
aufgebraucht ist, damit die Tiere auch am nächsten Tag zu fressen haben. Das Erleben
von Konsequenzen in einem festen Tages- und Jahresrhythmus spricht die von der
Rhythmik betonten Lernvorgänge an und kann somit in diesem Sinne als rhythmi-
sches Lernen verstanden werden.

Renate Klöppel weist darauf hin, dass viele Kinder, die in eine Rhythmik-Gruppe
kommen, Probleme mit Sprache oder Bewegungen haben. Besonders auffällig zeigt
sich dies beim Balancieren, beim Werfen oder Fangen und beim Hüpfen. Auch bei
feinmotorischen Tätigkeiten wie beim Basteln oder Malen zeigen diese Kinder häufig
wenig Geschick und Ausdauer. Ihre Handschrift ist oft nicht sauber, und sie können
Lese-, Schreib- und Rechenprobleme haben (vgl. Klöppel/Vliex 2012, 38). Von ähnli-
chen Symptomen spricht auch Blomberg, und auch er versucht, über rhythmische
Übungen eine Verbesserung zu erreichen. Die Rhythmik beschäftigt sich ebenfalls mit
Wahrnehmungsstörungen, welche die Bereiche Sehen, Hören, Tasten, Schmecken,
Schmerz, Temperatur, Propriozeption und Gleichgewicht betreffen können. „Bedeu-
tung für die Entwicklung haben vor allem die visuellen und auditiven Wahrneh-
mungsstörungen […], die Störungen der Körperwahrnehmung und des Gleichge-
wichts und die Störung der Sprachwahrnehmung“ (ebd. 40). Durch visuelle oder akus-
tische Probleme kann es sein, dass ein Kind länger braucht, um einen Eindruck aufzu-
nehmen, oder aber dieser bleibt nicht so lange im Gedächtnis. Durch eine schlechte
Körperwahrnehmung kann es zu Ungeschicklichkeiten kommen, die wiederum als
Folge zu einem verminderten Selbstwertgefühl führen. Jeder Rahmen, der frei von
Leistungsgedanken ist, bietet diesen Kindern eine leichtere Möglichkeit, für sie positi-
ve Erfahrungen zu sammeln, was zu einer Stärkung ihres Selbstwertgefühls führt. Eine
unterstützende Motivation kann so zu einer Persönlichkeitsentwicklung beitragen, die
Verhaltensstörungen verhindert.

Neben verschiedenen Bewegungsspielen arbeitet die Rhythmik auch mit Instru-
menten und Musik. Früher stand vor allem die direkte Wirkung der Musik auf den
Organismus im Vordergrund, während Musik heute als Ausdrucksmöglichkeit und
Medium verstanden wird, wodurch diese nonverbalen Kommunikationsmittel zu

4. Vom Stampfen und Klatschen

267

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


einer Ausdrucksmöglichkeit von nicht äußerbaren Gefühlen wird.34 Wenn Musik als
Kommunikationsmittel zwischen zwei (oder mehreren) Menschen eingesetzt wird, so
ist nicht nur der Produzent aktiv, sondern auch die Rezipienten üben sich im aufmerk-
samen Lauschen, besonders wenn der aktive Part immer wieder gewechselt wird und
wenn (wie beispielsweise bei einigen Übungen zum Flötenspiel) die Erwiderung mit
der gleichen Note beginnen soll, mit der die vorherige Melodie abgeschlossen wurde.
Beim gemeinsamen Singen wird von den Sängern verlangt, dass sie aufeinander hö-
ren, dass sie sich dem Tempo, dem Rhythmus und der Tonhöhe der Gruppe anpassen
(vgl. ebd. 62). Durch Musik können jedoch auch gestörte Bewegungsmuster positiv
beeinflusst werden, gleichzeig kann durch Bewegungen (wie klatschen und gehen)
aber auch ein Anreiz zum Musizieren gegeben werden (vgl. ebd. 48). „Auch emotiona-
le Faktoren spielen bei Bewegungen eine große Rolle, sei es, dass die Bewegung Gefüh-
le wiederspiegelt oder sei es, dass diese durch die Bewegung beeinflusst werden“
(ebd. 50). Sich in seinen Bewegungen sicher zu fühlen, führt zu Funktionslust (vgl.
Schönhammer 2013), zu einer sich einstellenden Freude an den neuen Bewegungsab-
läufen, und dadurch, dass gezeigt werden konnte, dass bestimmte Körperhaltungen
mit Gefühlszuständen korrelieren, muss der Physis eine starke Wechselbeziehung mit
der Emotionswelt des Menschen unterstellt werden.

Wird der Rhythmik-Unterricht genauer betrachtet, so gilt es zunächst festzuhalten,
dass die einzelnen Stunden von festen Strukturen und Ritualen konturiert werden.
Diese Rahmenbedingungen geben den Kindern zunächst ein Gefühl der Sicherheit,
der Ablauf ist bekannt, es gibt feste Plätze im Raum und besondere Aufgaben, die sich
nicht ändern. Der zeitliche Ablauf wird durch bestimmte Rituale in Form von akusti-
schen Signalen, einem Lied oder einer Bewegung bestimmt. Am Anfang der Stunde
gibt es eine Begrüßung, am Ende steht eine Verabschiedung, sodass die Zwischenzeit
als Raum zwischen diesen beiden Polen ruht. Die Atmosphäre ist vom Verhältnis des
Lehrers oder Leiters zu den Kindern bestimmt, von dessen anerkennenden Haltung
und dem Vertrauen in sie, aber auch von der Autorität und dem konsequenten Verhal-
ten, was ob seiner Klarheit und Gleichheit ebenfalls Sicherheit schafft. Es bleibt wich-
tig, dass der Erwachsene den Kindern mit Sympathie begegnet, denn wird dieses Ge-
fühl vom Kind gespürt, besteht eine Tendenz, dieses zu erwidern (vgl. Klöppel/Vliex
2012, 62). Das Kind muss Lob und Anerkennung in der Gruppe erfahren, damit da-
durch sein neu gelerntes Verhalten positiv bestärkt wird. Die vom Erwachsenen gefor-
derte Autorität darf sich nicht aufs Strafen beschränken, sondern muss dem ge-
wünschten Verhalten durch Lob eine besondere Bedeutung verleihen (vgl. ebd. 63).

Die Übungen während des Rhythmik-Trainings bestehen zunächst darin, dass ge-
lernt werden soll, auf akustische Signale zu hören, später, wenn das Kind für sich selbst
Verantwortung übernehmen kann, werden Übungen zum Führen und Folgen angebo-
ten, in denen zwei Kinder jeweils miteinander arbeiten. Neben den ICH- und den
ICH-und-DU-Übungen gibt es auch noch WIR-Übungen, in welche die ganze Gruppe
eingebunden wird (vgl. ebd. 103ff.). Oft werden einzelne Szenen aus Geschichten oder

34 Im Waldorfunterricht werden besonders Trommeln und Harfen zu diesem Zweck eigesetzt, aber
auch die gegenseitige Erwiderung durch eine kleine Melodie auf der Choroi-Flöte kann diesem
Bereich zugerechnet werden. Besonders in Klassen, die mit der Inklusion arbeiten, wird Musik
zu einem unschätzbaren Vermittler, welcher die Klasse in eine gemeinsame Stimmung versetzt
und dadurch den Klassenzusammenhang bestärkt.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

268

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


kleine Theaterstücke gespielt, auch mit Instrumenten erzählte Geschichten können in-
szeniert werden, in welchen jedes Instrument ob seines Klangcharakters mit den ande-
ren kommuniziert. Diese Mittel werden auch im Waldorfunterricht eingesetzt, sei es
bei den Inszenierungen von Legenden oder Gedichten für die Monatsfeiern oder im
Fremdsprachenunterricht, wo oft nur die ersten paar Sätze eines Sketches immer in
unterschiedlicher Form (die Person ist müde, hat gerade einen starken Kaffee getrun-
ken, steht kurz davor, vor Wut zu explodieren etc.) von immer anderen Kindern ge-
spielt werden. So lernen sich die Schüler zum einen in emotionale Zustände hineinzu-
versetzen, zum anderen schafft es jedes Kind, diese wenigen Sätze angstfrei in der
Fremdsprache auszudrücken.35 Beim Rollenspiel in eine andere Rolle hineinzuschlüp-
fen, erlaubt es dem Kind auch, sich selbst auf eine neue Art kennenzulernen, wodurch
auch Selbstsicherheit gewonnen werden kann, durch die Erfahrung, dass noch unge-
ahnte und unentdeckte Qualitäten in einem selbst verborgen liegen. Durch die Übun-
gen der Rhythmik kann sich auf unterschiedliche Weise die Selbsteinschätzung um
neue Bereiche erweitern, in denen unbelastet von anderen Erlebnissen neue Erfahrun-
gen gesammelt werden können.

Obwohl viele Elemente der Rhythmik auch im Waldorfunterricht auftauchen, hat
die Anthroposophie noch ein anderes Verständnis vom Rhythmischen in der Erzie-
hung, auf das nun in Abhebung vom bisher Dargestellten ein genauerer Blick gewor-
fen wird.

Das rhythmische Verständnis der Waldorfpädagogik

Im vorherigen Kapitel wurde Rhythmus in Form einer Einflussgröße dargestellt, die
von außen auf den Menschen einwirken und dadurch Prozesse anstoßen kann. Die
Anthroposophie arbeitet sicherlich mit diesen Methoden, geht aber darüber hinaus
von einem verkörperten Rhythmus aus. Diese Rhythmen finden als Herzrhythmus
(oder Herzratenvariabilität), als Atemrhythmus, im Blutkreislaufsystem oder im Schaf-
Wach-Rhythmus ihre leibliche Verankerung. Für Rudolf Steiner kennzeichnen diese
innerlichen rhythmischen Vorgänge den Brustmenschen und werden im Zusammen-
hang mit dem durch das Fühlen definierten Astralleib gesehen. Professor Christian
Rittelmeyer hat unter dem Stichwort Chronobiologie wissenschaftlich mit einigen die-
ser Prozesse befasst (vgl. Rittelmeyer 2002, 105ff.). Vonseiten der Anthroposophie hat
Walter Bühler eine Skizze geliefert, welche den Menschen als dreigliedrigen Organis-
mus dargestellt und in welche er die Kräfte eingezeichnet hat, die nach der Vorstellung
Rudolf Steiners im jeweiligen System ihre Wirkung entfalten. Da die einzelnen Syste-
me eng miteinander wechselwirken und postuliert wird, dass auch geistige Kräfte in
den Verlauf mit eingreifen können, wird es kaum möglich, Teilbereiche isoliert zu be-
trachten, sodass sich das komplette Modell zunächst einer wissenschaftlichen Analyse
entzieht.

4.2.

35 Verschiedene Spiel- und Lernideen für den Fremdsprachenunterricht sind von Alain Denjean
(2000) ausführlich beschrieben worden.

4. Vom Stampfen und Klatschen

269

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Der dreigliedrige Organismus (Bühler 1985, 13)

Anhand der Abbildung wird deutlich, dass die Anthroposophie annimmt, die jeweili-
gen Systeme würden in ihren Prozessen ineinanderwirken; Ruhe und Bewegung, Auf-
bau und Abbau, Wachen und Schlafen stehen sich hier gegenüber und werden im
mittleren Menschen durch den Rhythmus, der gleich einem Pendelschlag sowohl die
Bewegung als auch die Ruhe in sich birgt, bestimmt. Steiner geht damit davon aus,
dass die einzelnen Wesensglieder des Menschen jeweils in einer unterschiedlichen
rhythmischen Beziehung zur Welt stehen, dass sie je für sich genommen zu Krankhei-
ten (wie Wucherungen oder Verhärtungen) führen müssen und nur durch eine Har-
monisierung den Menschen gesund erhalten.

Wenn diese Prozesse nun im Hinblick auf das von Steiner entwickelte Modell des
Menschen betrachtet werden, so wird erklärt, dass sich der physische Leib zunächst
unauflösbar mit dem Ätherischen, dem Vitalen oder Lebendigen verbindet. Die Vitali-
tät wird als eine innere Zeit gesehen, ohne die nichts Lebendiges sein könnte; dem le-
benden Menschen ist damit sein Ätherleib immanent. Anders verhält es sich für den
Astralleib und das Ich. Das Ich steht mit dem Tagesablauf und dem Schlaf-Wach-
Rhythmus in Verbindung:

„Dieses Ich, das sich während des Tages befreit hat von dem großen Welten-Ich und
das auf eigene Faust lebt im menschlichen Leibe, das taucht unter während der Nacht
in das Welten-Ich, begibt sich seiner eigenen Tätigkeit. Und gerade durch dieses Ein-

Abbildung 23:

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

270

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


tauchen, dieses Untergehen des Tages-Ichs in das Welten-Ich kann das Welten-Ich un-
gehindert wirken und kann alles fortschaffen, was das Tages-Ich an Ermüdungsstoffen
aufgehäuft hat“ (Steiner GA 107, 150).

Das Ich ist damit weniger zwingend an den Leib gebunden, es ist in einem rhythmi-
schen Prozess mal inkarnierter, mal etwas abwesender. In der Nacht verlässt es seinen
Körper ganz und sammelt neue Kräfte für den Tag. So ist es für Steiner auch ersicht-
lich, dass der Mensch am Morgen frischer ist und sich besser mit geistigen Sachen be-
schäftigen kann, während um die Mittagszeit die Denkkräfte etwas zurückgehen, um
dann am Nachmittag in verwandelter Form eher künstlerisch aufzutreten. Hartwig
Schiller beschreibt, wie diese Annahme Steiners auf den konkreten Unterricht ausge-
richtet werden kann:

„Das Kind lebt stärker in den Wirkungen des Schlafes; es hat noch nicht das der Welt
ichhaft gegenüberstehende Tagesbewusstsein der Erwachsenen. Das Kind wacht all-
mählich in das Leben hinein. Insofern ist es darauf angewiesen, dass ihm die Welt zu-
nächst noch mehr in den bewusstseinsmäßig schlafend oder träumenden Seelenquali-
täten begegnet: durch das Wollen und das Fühlen. Daher entwickelt sich das Kind
durch das Gehen und Sprechen zum Denken“ (Schiller 1992, 25).

Das noch junge Kind erlebt seine Welt in einem anderen Bewusstseinszustand als der
Erwachsene, es träumt sich durch den Tag, sodass es für den Unterricht wichtig wird,
die geistigen Kräfte zunächst zu wecken. Da nach der Ansicht Rudolf Steiners nur das
intuitive Wollen auf das wache Denken wirken kann (vgl. Steiner GA 293, 113) und
sich dieses besonders im Gliedmaßenmenschen zeigt, der über das Sprechen und den
Atem mit dem Gefühlsmenschen zusammenhängt, ist es ersichtlich, dass die Schüler,
bevor sie sich den kognitiven Aufgaben des Unterrichts widmen können, zunächst Be-
wegungsübungen wie Stampfen oder Klatschen, begleitet vom rhythmischen Sprechen,
durchlaufen müssen. Das Rhythmische lebt durch den Atem auch in der Sprache, und
durch die Bewegung durchströmt die Wärme des Blutes (und damit das Ich) den gan-
zen Leib. Die Kinder werden durch diesen Vorgang geweckt und in ein waches Tages-
bewusstsein hineingeführt. Da diese Übungen oft verschiedene Elemente (z. B. Über-
kreuzungen) ausweisen, die in anderen Lernkonzepten (wie Brain-Gym) dazu benutzt
werden, das Gehirn anzuregen (vgl. Dennison 2013), lässt sich diese Praxis sicherlich
auch ohne einen anthroposophischen Hintergrund rechtfertigen. Die Zeit, die dazu
genutzt wird, durch körperliche Bewegung das Gehirn anzusprechen, sollte sich posi-
tiv auf das spätere Konzentrationsvermögen auswirken – soweit der Konsens zwischen
den unterschiedlichen Weltbildern. Obwohl in der Theorie von einem solchen Effekt
ausgegangen werden kann, stellt sich im Konkreten die Frage, welche Übungen über
welchen Zeitraum für welches Alter sinnvoll wären und wie jeweils der Übergang zwi-
schen den einzelnen Unterrichtsphasen zu gestalten ist. Ist beispielsweise eine längere
Pause zwischen dem Bewegungs- und dem Lernteil sinnvoll, oder verpufft die Wir-
kung, wenn sie nicht sofort auf einen neuen Gegenstand gerichtet wird?

Durch das Stampfen und Klatschen inkarniert sich demnach nach der anthropo-
sophischen Sichtweise allmorgendlich das denkende Ich erneut im Leib, wodurch je-
nes Zusammenspiel zwischen Wachen und Schlafen auch bei der Gestaltung des Un-
terrichts berücksichtigt werden muss (vgl. Steiner GA 293, 120ff.). Nach Steiner wirkt
der Schlaf regenerierend auf das persönliche Ich, da dieses sich dann mit dem Welten-
Ich verbinden kann: „Und gerade durch dieses Eintauchen, dieses Untergehen des Ta-

4. Vom Stampfen und Klatschen

271

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


ges-Ichs in das Welten-Ich kann das Welten-Ich ungehindert wirken und kann alles
fortschaffen, was das Tages-Ich an Ermüdungsstoffen aufgehäuft hat“ (Steiner GA 107,
150). Das Ich und der Astralleib treten beim Schlaf aus dem physischen Leib und dem
Ätherleib heraus. Sie sammeln in der geistigen Welt Kraft für den neuen Tag. Wenn
nun der Mensch durch äußere Ereignisse im Schlaf gestört wird, ist er am nächsten
Tag empfindlicher, und es fällt ihm gleichzeitig schwerer, sich wirklich mit den Ein-
drücken der Welt zu verbinden und diese nicht einfach nur oberflächlich hinzuneh-
men. Das Vergessen und Erinnern, das als Analogie zum Schlafen und Wachen gese-
hen wird, muss deshalb mit den Kindern geübt werden. Wenn beides nicht willkürlich
geregelt wird, entsteht das gleiche Gefühl wie bei Schlafmangel. Das Ich schafft es
dann nicht mehr, die Welt bewusst wahrzunehmen und sie dadurch auch willentlich
zu ergreifen. Das bewusste Tages-Ich und das unbewusste Welten-Ich müssen sich
nach Steiner in einer Balance finden, die je nach Person oder Alter unterschiedlich
ausfallen kann. Der Epochenunterricht, der es zulässt, dass das Gelernte für einen
Zeitraum vergessen wird, um dann neu erinnert zu werden, ist die praktische Umset-
zung dieses Gedankens in die Schule.

Eine weitere Auswirkung dieses Gedankens findet sich auch im Dreischritt. Durch
ihn fließt die Qualität des Tagesrhythmus als Impuls in den Unterricht mit hinein, was
bedeutet, dass das am Morgen Gelernte am nächsten Tag auf eine andere Art wieder
neu betrachtet werden kann. Diese Wiederholung darf keine Wiederkehr des Gleichen
sein, sondern eine Modifikation des in der Vergangenheit Erlebten. So wird beispiels-
weise an einem Tag ein Märchen erzählt, und am darauffolgenden Tag werden die ein-
zelnen Bilder noch einmal ins Gedächtnis gerufen und in lebendigen Details geschil-
dert. Dies hilft vielen Kindern dabei, ein Motiv für ein im Anschluss zu malendes Bild
zu finden, besonders wenn sie keinen ausgeprägten inneren Bilderreichtum besitzen,
oder, wie es Blomberg ausdrückt, wenn beim Lesen einer Geschichte kein persönliches
inneres Home-Video vom präfrontalen Kortex ausgelöst wird (vgl. Blomberg 2012,
218).

Was ist nun jedoch das Besondere am Schlaf, wenn nicht davon ausgegangen wird,
dass das Ich zu dieser Zeit in eine andere Sphäre entschwindet? Hat der Schlaf tatsäch-
lich eine metamorphosierende Auswirkung auf das Gelernte? Manfred Spitzer hat die
Ergebnisse der Schlafforschung zusammengetragen und auf ihre Importanz für das
Lernen geprüft. Zunächst durchläuft der Mensch während des Schlafes verschiedene
Stadien wie den Tief- oder Traumschlaf. Im Tiefschlaf ist das Gehirn sehr aktiv – es
ähnelt in seiner Aktivität fast dem Wachzustand –, nimmt jedoch kaum Reize aus der
Umwelt wahr, wodurch der Schläfer nur sehr schwer zu wecken ist. Um die Bedeutung
des Schlafes zu erforschen, wurden Experimente mit Mäusen und Ratten durchgeführt,
in welchen zunächst ersichtlich wurde, dass besonders der Hippocampus beim Erin-
nern von noch nicht lang zurückliegenden Ereignissen eine Rolle spielt. Die am Tage
gewonnenen Erlebnisse und Lerninhalte werden als Erstes hier gespeichert, doch wäh-
rend des Tiefschlafs findet ein Transfer jener Informationen zum Kortex (dem Lang-
zeitspeicher) statt. Die gleichen Zellen, die tagsüber aktiv waren, feuern im Schlaf syn-
chron mit Zellen der Großhirnrinde. Der Schlaf dient somit dazu, neue Erfahrungen
im Gehirn sicherer zu verankern, was keine einmalige Sache ist, sondern immer wie-
der aufs Neue durchgeführt werden muss. Anders als beim Tiefschlaf werden die Ta-
geserlebnisse während des Traumschlafs noch einmal bearbeitet und bewertet (Re-
play). Sie werden dabei komprimiert, dekomprimiert, umgestaltet, neu mit Emotionen

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

272

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


verknüpft und mit anderen Erlebnissen assoziiert. Durch den Schlaf werden damit
Lernprozesse wiederholt und damit konsolidiert, weswegen es ebenfalls aus der Sicht-
weise der Gehirnforschung fürs Lernen wichtig ist, einen geregelten Schlaf-Wach-
Rhythmus beizubehalten (vgl. Spitzer 2012, 121ff.). Aus der Sicht des anthroposophi-
schen Selbstmodells betrachtet, hebt der Schlaf die Erlebnisse des Tages in eine andere
zeitliche Dimension, vom Unmittelbaren (dem emotionalen Astralischen) ins distan-
ziertere, kognitive Ich, von wo aus auf den Gegenstand zurückgeblickt werden kann.

Für die Anthroposophie ist jedoch nicht nur der Rhythmus des Schlafens und Wa-
chens wichtig, in welchem sich die rhythmische Entsprechung des Ichs in der Welt of-
fenbart, in der Woche spiegelt sich in ihrer Vorstellung der Rhythmus des Astralleibs,
im Monat der des Ätherleibs und der des physischen Leibes im Jahr (vgl. Steiner GA
107, 148ff.). „Es gehen also im astralischen Leibe rhythmische Veränderungen vor
sich, die in sieben Tagen ablaufen, und vom achten Tage an wiederholt sich der Rhyth-
mus“ (Steiner GA 107, 151 f.). Schiller spricht nun davon, dass jeder Wochentag seine
besondere Qualität hätte, die der Unterricht zu berücksichtigen hätte. Am Montag
sollte was Neues erzählt werden, Dienstag würde dieses dann verfestigt, am Mittwoch
könnte bereits ein wenig zurückgeblickt werden, um am Donnerstag wieder kräftig
daran weiterzuarbeiten. Am Freitag sollten abschließende Fragen beantwortet werden,
der Samstag sei eher künstlerisch zu gestalten (vgl. Schiller 1992, 29ff.). Da sich der
Epochenunterricht oft über etwa einen Monat hin erstreckt, obgleich dies heute nicht
mehr überall eingehalten wird, lässt sich hier ebenfalls eine rhythmische Entsprechung
zum Ätherrhythmus finden. Gleichzeitig wird auch der Jahresablauf über die einzel-
nen Feste und Monatsfeiern sinnlich erlebbar, wodurch der Jahresrhythmus angespro-
chen wird.

Ein weiterer Punkt, der beachtet werden muss, ist der, dass die Anthroposophie
ebenfalls stark zwischen Rhythmus und Takt unterscheidet: Ein Rhythmus verändert
sich, ist harmonisch und kann sich anpassen, während ein Takt immer gleich bleibt.
„Rhythmus ist lebendige, pulsierende Zeitgestaltung, Takt gefrorenes Schema“ (ebd.
39). Besonders deutlich zeigt sich dieses Verständnis in den Liedern der untersten
Klassen. Ihre Melodien folgen oft nur einem Auf und Ab der pentatonischen Tonleiter,
selten findet sich ein Sprung über mehrere Noten hinweg, und sie kommt ganz ohne
Takt zurecht.

Pentatonisches Lied (Auszug)

Die Melodie soll bei diesen Liedern immer das Bild der erzählten Geschichte wieder-
spiegeln und für sich stehend angenehm klingen, sodass auf begleitende Instrumente
verzichtet werden kann. Im Takt würde das freie Rhythmische zu schnell eine Gleich-

Abbildung 24:

4. Vom Stampfen und Klatschen

273

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


heit erfahren, welche die rhythmischen Prozesse zu früh beeinflussen könnte, so die
anthroposophische Vorstellung.

Die vier verschiedenen Rhythmen beeinflussen nun den Aufbau des Waldorfun-
terrichts, da davon ausgegangen wird, dass es pädagogisch wichtig ist, die Kinder in
diesen Zeitgestalten leben zu lassen, da sie sich hiermit in die Welt hineinleben und
ihre Persönlichkeit durch die erlebte zyklische Beständigkeit gestärkt wird. Die rhyth-
mischen Prozesse haben somit sowohl eine leibliche Verankerung als auch eine ge-
sundheitsstiftende Komponente, sodass ihnen wieder ein heilendes, therapeutisches
Moment innewohnt.

In der Philosophie ist der Körper im Hinblick auf die Erforschung des Zusam-
menspiels zwischen mentalen und physischen Zuständen oft thematisiert worden,
doch auch die Psychologie, welche sich eher auf die seelischen und geistigen Erschei-
nungen spezialisierte, vereint unter dem Stichwort Körperpsychotherapie36 verschie-
dene Herangehensweisen an den Menschen als einem leiblichen Wesen. Durch den er-
lebnisorientierten Ansatz des Hineinfühlens in eine Bewegung, eine Berührung oder
das eigene Atmen soll der Mensch einen tieferen Zugang zu sich selbst bekommen.
„Es ist ein anhaltendes, diszipliniertes Warten darauf, dass eine Bewegung – oder
Worte – aus dem Selbst hervortreten, statt den gewohnten Bewegungen – oder Worten
– zu folgen oder dem, was andere von uns erwarten“ (Johnson 2007, 94). Diese beson-
dere Stellung des Körpers im Bezug zu den Äußerungen, die durch ihn vermittelt wer-
den, ist deshalb hier von Interesse, da sie die Grundhaltung des Waldorflehrers dar-
stellt. Durch die Methode des Clowning37 soll sich der Lehrer darauf vorbereiten, die
Bühne die ihm als Lehrer zur Verfügung steht, spontan nutzen zu können. Durch sein
Wissen, seine Erfahrung und seine Einstellung zur Welt soll der Unterricht spontan
gestaltet werden.

Der Lehrer muss im Moment flexibel sein (dritter Zeitstrom nach Rudolf Steiner).
Dasjenige, was gerade passiert und wichtig wird, steht über dem Lehrplan. Diese Pra-
xis basiert u. a. auf der Idee, dass der Lehrer der Klasse als Vorbild dafür dient, wie auf
spontane Ereignisse reagiert werden kann.

Es ist Sommer, eine Biene hat sich ins Klassenzimmer verirrt. Ein Kind wird auf
sie aufmerksam und ruft in die Klasse. Nun könnte Chaos entstehen, der Lehrer
müsste für Ruhe sorgen, um den Unterricht weiter nach Plan verlaufen zu lassen.
Wenn die Biene als Reiz betrachtet wird, so kann das Schreien und die Aufregung
der Kinder als Versuch einer Lösung interpretiert werden. Was tun, wenn so ein
Tier umherfliegt? Wenn der Lehrer vorgibt, dass die Lösung eines solchen Reizes
sei, diesen zu ignorieren, so nutzt er nicht den Impuls, der in einer solchen Situa-
tion verborgen liegt. Waldorflehrer werden dazu angehalten, den ankommenden
Reiz wahrzunehmen, den Kindern zu zeigen, wie eine Lösung aussehen könnte,
und dabei am besten noch ein Lernmoment zu schaffen. In diesem Fall könnte der

36 Einige Methoden die unter diesem Begriff vereint werden, sind Eutonie, Sensory Awareness, Fel-
denkrais, Rolfing, die F. M.-Alexander-Technik, Body-Mind-Centering, Authentic Movement
und viele andere (vgl. Johnson 2007, 91).

37 Beim Clowning betreten die Teilnehmer unvorbereitet eine Bühne und lassen spontan Szenen
entstehen. Dabei sollen die innere Kreativität geweckt und Hemmungen abgebaut werden. Sind
solche Aufführungen öffentlich, verkleiden sich die Clowns mit roten Nasen (http://www.emer-
son.org.uk/clowning).

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

274

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Lehrer mit ruhiger Stimme anerkennen, dass eine Biene im Raum ist, er könnte
anregen, dass alle ganz still werden, um dem Brummen der Biene zu lauschen
(Hörsinn,) und danach gemeinsam mit den Kindern überlegen, wie die Biene am
besten wieder nach draußen finden könnte (soziale Fähigkeiten der Kinder wer-
den angeregt). Je nach Alter der Kinder könnte anschließend über Bienen geredet
werden (Bestäubung, Honig, Wachs, Rückgang der Bienenpopulation, sozialer
Aufbau des Bienenstaats, die Sprache der Bienen etc.).

Der so auftretende Lehrer muss selbst bereits ein großes Wissen über sich selbst als
leibliches Wesen besitzen, um ruhig zu bleiben und die Kontrolle behalten zu können.
Ein Mensch, der auf sich selbst als Handelnder vertraut, kann diese Momente selbstsi-
cher nutzen und damit bewusst verschiedene Fähigkeiten bei den Kindern anregen. Es
ist somit auf der einen Seite der Lehrer, welcher seinen Leib als Medium für seine Ide-
en und den zu vermittelnden Stoff ganz durchdrungen haben sollte, auf der anderen
Seite finden sich viele Praktiken der Körperpsychotherapie auch im Waldorfunterricht
wieder, wo sie von den Kindern dazu benutzt werden können, sich selbst kennenzuler-
nen.

In der Körperpsychotherapie geht es darum, dass nicht allein mit dem Gehirn ge-
lernt wird, sondern mit dem ganzen Körper. Körper und Geist dürfen deshalb nicht
im kartesianischen Sinne als getrennt betrachtet werden, sondern werden als Einheit
gesehen, die immer als Ganzes involviert sein muss. Wie bereits in Teil I gezeigt wor-
den ist, besagt die Anthroposophie, dass die körperliche Gewohnheit (Wille) auf das
Denken wirken solle. Jenes wiederum wird zunächst aus Liebe zum Lehrer über das
Fühlen angeregt, welches seinerseits durch das wache Erleben seine Anregung be-
kommt. Der Lehrer wirkt somit über die Gewöhnung des Leibes auf die psychische
Entwicklung der Kinder. Was zunächst etwas esoterisch anmutet, hat jedoch durchaus
ein festes Fundament. Die körperpsychotherapeutische Entwicklungspsychologie geht
davon aus, dass „das Erleben auf kohärente und charakteristische Weise sowohl den
Körper als auch die Psyche formt“ (Bentzen 2007, 304). Anders formuliert: Alle Erleb-
nisse, welche somatische Komponenten umfassen, „formen die neuroaffektiven Ge-
wohnheiten, und Erleben und Affekt prägen die neuromotorischen Gewohnheiten“
(ebd. 304 f.). Die Theorie geht zudem davon aus, dass die Körperhaltung des Erwach-
senen (oder älteren Kindes) Aufschluss über Probleme geben kann, die in unterschied-
lichen Entwicklungsstufen der Kindheit aufgetreten sind (vgl. Sartory 2007, 329ff.).
Der Körper ist damit keine vom psychischen Erleben abgesonderte Instanz, sondern
muss als Ganzes gesehen werden, damit äußere Merkmale auch als Offenbarungen des
seelischen Erlebens betrachtet werden dürfen. Da hier ein hohes Maß an Stigmatisati-
on durch schnell gefasste Vorurteile möglich wird, dürfen keine allgemeingültigen
Aussagen getroffen werden, sondern jede Deutung muss als Hinweis verstanden wer-
den, der lediglich dazu dient, einen Denkprozess anzuregen.

In der von Rudolf Steiner vorgestellten Anthropologie wird der Mensch beschrie-
ben als ein in vier Reiche eingegliedertes Wesen: In das Reich des Materiellen oder
Physischen, in das des Lebendigen, des Vitalen, in dem Wachstum und Veränderung
herrschen, in ein Reich des Emotionalen und der Gefühle, wenn im Sinne von Dama-
sio das Gefühl als bewusste Repräsentation einer Emotion gewertet wird (vgl. Dama-
sio 2011), und zuletzt ist der Mensch sich seiner selbst ebenfalls als Ich bewusst, hat
demnach eine Bewusstseinsform erreicht, die in der Zeit nach vorn und hinten gerich-

4. Vom Stampfen und Klatschen

275

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


tet ist. Diese vier Aspekte des Menschen müssen nicht zwangsläufig als distinkte Enti-
täten betrachtet werden, die sich dennoch durchdringen, sondern können auch als
Modell genutzt werden, um den Menschen in seiner Gesamtheit zu erfassen. Die Päd-
agogik Rudolf Steiners wird als Therapie der gegenwärtigen Zeit definiert (vgl. Grosse
1980, 105). Sie soll die Persönlichkeit festigen, damit die Seelenkraft gefestigt wird, die
das Gegenteil des zerstörerischen Zweifels ist, dem der Mensch im Laufe seines Lebens
immer wieder ausgesetzt sein wird – das Selbstvertrauen. Durch dieses Vertrauen in
sich selbst wird der Mensch befähigt, in seinem Inneren Halt zu finden, wodurch er
erst wahrhaft handlungsfähig werden kann. Waldorfpädagogik hat sich somit zur Auf-
gabe gesetzt, die Resilienz der Kinder zu erhöhen und ist damit in ihrer Zielsetzung
eine salutogenetische Therapieform. Dass in erster Linie die Gesundheit erhalten wer-
den soll, hat zur Folge, dass da, wo diese bereits angeschlagen ist, bestimmte Techni-
ken zum Einsatz kommen, um das Verlorene wieder zu mobilisieren. Das wichtigste
Mittel, das dabei konsequent eingesetzt wird, ist das rhythmische. Gleichbleibende Ta-
gesabläufe, deutliches Erleben des Wechsels der Jahreszeiten, Schlaf-Wach-Rhythmus,
Atemrhythmus beim Sprechen von Gedichten sind nur einige Beispiele, die hier be-
sprochen wurden und auch in der Literatur immer wieder hervorgehoben werden.

Durch den Rhythmus soll im Menschen das Lebendige angeregt werden, dasjeni-
ge in ihm, was im Wachsen zu einer Metamorphose kommt. Der Rhythmus der Jahr-
siebte und die sich in diese eingliedernde weitere Unterteilung38 sind kennzeichnend
für alle Praxen der Waldorfpädagogik, sei dies in der Schule oder in einer darüberhin-
ausgehenden Therapie. Waldorfpädagogik als Therapie spricht damit vier Bereiche des
Menschen an, die in ihrem Potenzial entfaltet und zueinander in Harmonie versetzt
werden sollen. Es wird davon ausgegangen, dass der Mensch in gewisser Weise einem
Musikinstrument ähnelt, dessen Saiten harmonisch zusammen klingen sollten. Da-
durch, dass der Lehrer durch seinen Unterricht Impulse aussendet, erreicht er, dass die
Schwingungen harmonisiert werden. Erkannt werden kann der andere durch die Lie-
be, durch wirkliches Interesse und ohne Vorurteile; erst so ist eine Wirkung auf den
anderen Menschen überhaupt möglich (vgl. Meijs 1996). Ein daran anknüpfender an-
throposophischer Begriff ist der des Lichts. Licht hat hier nicht nur mit Helligkeit oder
Beleuchtung zu tun, sondern eher mit Energieteilchen oder Information. Auch im Ton
verbirgt sich Licht in Form der Energie der Schallwelle: Die Welle selbst braucht die
Luft als Medium, um übertragen werden zu können und in ihr sichtbar zu werden,
aber die Energie, die der Mensch als Ton wieder aufnehmen kann, wird von Steiner als
Licht bezeichnet. Das Licht ist damit ein Wirkmechanismus, durch den die Effekte er-
klärt werden, die bei jeder zwischenmenschlichen Interaktion beobachtet werden kön-
nen.

38 Gemeint ist die Einteilung nach je zwei Jahren und vier Monaten und jene des Wachstumsrhyth-
mus, welche die Jahrsiebte jeweils in der Hälfte teilt und davon ausgeht, dass die erste Hälfte eher
durch Fülle, die zweite durch Streckung gekennzeichnet sei (vgl. Grosse 1980, 74 bis 83). Diese
Beobachtung im Körperlichen lässt sich nach Grosse jedoch auf das Seelische übertragen, indem
die Jahre der Fülle dazu dienen, etwas zu erlernen (gehen, sprechen und denken in der ersten
Periode der Fülle), während in der Zeit der Streckung jene Fähigkeiten dann in der Anwendung
geübt würden (erster Tatendrang, Spielalter, Fragegeist). Die Übergänge zwischen jenen Zeiten
würden durch Krisen des Ichs gekennzeichnet, das Trotzalter, der Rubikon und das Bewusstwer-
den des eigenen Lebensweges (Berufswahl, Weltanschauung).

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

276

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Es sind jedoch nicht nur die anderen Menschen, welche auf das Subjekt wirken
können, die Waldorfpädagogik geht ebenfalls von einem reziproken Wirkungszusam-
menhang zwischen den vier Leibern des Menschen aus. Das Ich kann beispielsweise
alle Leiber umwandeln, das im Gliedmaßenmenschen verkörperte Wollen kann wie-
derum zurück auf die Vorstellung wirken. Durch die Inkarnation in einen physischen
Leib soll ja das Ich bildende Erfahrungen sammeln, sodass hier nicht allein von top-
down-Prozessen ausgegangen werden darf, von einem den Körper steuernden Ich.
Durch den Begriff der Harmonisierung entsteht vielmehr eine Gleichberechtigung
zwischen diesen vier Bereichen. Diese Wechselbeziehung zwischen dem Körper als
physischem Leib und dem Gemüt als Astralleib, wie dies in der Waldorfpädagogik ge-
nannt wird, kann als Voraussetzung für die Embodiment-Theorie, die Körperpsycho-
therapie und für den psychosomatischen Ansatz gesehen werden. Das Verständnis für
die Mechanismen des Unterrichts dürfen damit nicht in Theorien begründet werden,
die hier eine konträre Auffassung vertreten. Steiner schreibt in seiner Methodik des
Lernens, dass beim jungen Kind der Körper, die Seele und der Geist noch eine Einheit
bilden und sich später erst differenzieren. Das Kind sei im Ganzen wie ein Sinnesor-
gan und empfinde alles tiefer. Es sei wie ein Spiegel, in dem sich die Dinge der Umge-
bung ungefiltert spiegeln könnten, sodass bereits die kleinsten Ereignisse eine große
Wirkung hervorrufen könnten.

„Dadurch aber sind Geist, Seele, Leib im Kinde noch nicht gegliedert, noch nicht dif-
ferenziert, noch eine Einheit, ein Ineinanderweben. Das Geistige, das Seelische wirkt
im Körper, indem es dessen Zirkulations- und Nahrungsvorgänge unmittelbar beein-
flußt. Oh, wie ist beim Kinde die Seele in ihrer Empfindung nahe dem ganzen Stoff-
wechselsystem, wie wirken die zusammen! Erst später, beim Zahnwechsel, sondert
sich das Seelische von dem Stoffwechsel mehr ab. Jede seelische Erregung geht beim
Kinde über in die Zirkulation, in die Atmung, in die Verdauung. Leib, Seele, Geist sind
noch eine Einheit. Dadurch setzt sich aber auch jeder Reiz, der von der Umgebung
ausgeübt wird, bis in das Leibliche des Kindes fort“ (Steiner GA 308, 64.).

Steiner macht somit darauf aufmerksam, dass der Mensch eben nicht als ein aus meh-
reren, parallel zueinander arbeitenden Instanzen gesehen werden kann, dass diese Dif-
ferenzierung erst im Laufe seiner Entwicklung als Modell anwendbar werden kann.
Zunächst muss darauf geachtet werden, dass jene Systeme (Leiblichkeit, Emotion, Ko-
gnition) nicht voneinander getrennt angesprochen werden können, eine Einseitigkeit
sogar zu Krankheiten führen könne. Dass es für das Wohlbefinden, die psychische
und physische Gesundheit des Menschen wichtig ist, lebendige Energieflüsse im Kör-
per ungehindert fließen zu lassen, ist Teil vieler traditioneller östlicher Heilkünste,
aber auch einiger Körperpsychotherapien, welche versuchen, Blockaden in den ver-
schiedenen Segmenten des Körpers zu lösen (vgl. Rosenberg/Morse 2007). Während
die Psychoanalyse sich eher auf verschüttete emotionale Erlebnisse fokussiert (im wei-
testen Sinne dem Astralleib), geht die kognitive Verhaltenstherapie davon aus, dass ein
Verhalten über das Bewusstsein verändert werden kann, somit durch das Ich. Am
wirksamsten ist jedoch jede Therapie, wenn nicht nur ein, sondern mehrere jener
menschlichen Aspekte angesprochen werden, dann, wenn das Verhalten inkorporiert
wird und zum Teil des eigenen Habitus werden konnte.

In der waldorfpädagogischen Praxis finden sich nun viele Parallelen zu einer auf
William Reich basierenden Körperpsychotherapie, die sich mit Haltemustern ausein-
andersetzt. Es wird dabei von der Annahme ausgegangen, dass emotionale Erinnerun-

4. Vom Stampfen und Klatschen

277

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


gen als muskuläre Verhärtungen oder Haltemuster überall im Körper gespeichert wür-
den und damit die Haltung (im Sinne von Einstellung eines Menschen gegenüber der
Welt) mitbestimmen (vgl. Rosenberg/Morse 2007, 682). Das Körpergefühl wirkt auf
die Leichtigkeit der Bewegungen, auf die Art der Atmung und bestimmt zuletzt auch
das soziale Leben mit, indem durch das Selbstgefühl die emotionalen Möglichkeiten
konturiert werden, die bei sozialen Begegnungen zur Verfügung stehen. „Wenn sich in
irgendeinem Segment des Körpers ein Haltemuster verdichtet, werden wir daran ge-
hindert, dort subtilere innere Gefühle wahrzunehmen“ (ebd. 683). Als Beispiel erklä-
ren Rosenberg und Morse, dass ein Mensch, der sich auf der Arbeit gestresst fühle und
ein damit einhergehendes Gefühl der Enge in der Brust empfinde, Schwierigkeiten ha-
ben könne, anschließend bei seinem Partner subtile Emotionen der Liebe und Zärt-
lichkeit wahrzunehmen (vgl. ebd.). Im zwischenmenschlichen Geschehen wirkt damit
ein Resonanzprinzip: Das eigene Befinden ist dabei mit einem Spiegel zu vergleichen,
der dazu beiträgt, die Gefühle des anderen zu erkennen und auf sie zu reagieren. Die
Arbeit am Körper ist somit zugleich Arbeit am ganzen Menschen, sie integriert Geist,
Körper und Seele und sieht darin drei Erscheinungsweisen einer Sache, die aufeinan-
der wirken und nicht separiert betrachtet werden dürfen. Für die Körperpsychothera-
pie können chronische Haltemuster psychischer oder körperlicher Art zu Fehlfunktio-
nen, Unordnung oder Krankheit führen, da durch sie ein Körpersegment daran gehin-
dert werden kann, normal zu funktionieren (vgl. ebd.). Reich hat ursprünglich zwi-
schen sieben Segmenten39 unterschieden, die eine gewisse Ähnlichkeit mit dem Cha-
kra-System des Kundalini-Yoga besitzen, jedoch keinesfalls gleichzusetzen sind.

„Die Segmente Reichs beruhen mehr auf körperlichen Haltemustern und beinhalten
energetische Konzeptionen. Die Chakren hingegen werden mehr als Weisen des In-
der-Welt-Seins verstanden und enthalten transzendente Dimensionen“ (ebd. 685).

Die Ähnlichkeit beider Ansätze ist gerade für die Betrachtung der anthroposophi-
schen Anthropologie interessant, da diese zum Teil Analogien mit östlichen Denkan-
sätzen aufweist.40 Die Anthroposophie bezeichnet die sieben Lotusblumen oder Cha-
kren als geistig-seelische Organe, welche jeweils mit einer bestimmten Farbe korre-
spondieren und über diese auch angesprochen werden können. Die Körperpsychothe-
rapie nach Reich verfolgt diesen Ansatz nicht, sondern spricht von Panzerungen in
den jeweiligen Segmenten, die ob ihres beengenden Charakters den Energiefluss ver-
ändern können und dadurch bewirken, „dass manche Gefühle und Empfindungen in
bestimmten Körperregionen blockiert oder übertrieben werden“ (ebd.). Bei dem Ver-
such, die Spannungen zu lösen, gilt es zu beachten, dass die Segmente jeweils auch mit

39 Augensegment, Mundsegment, Halssegment, Brustkorbsegment, Zwerchfellsegment, Bauchseg-
ment und Beckensegment.

40 Auffallend ist zunächst die Farbe der Kleidung, welche oft in den Chakra-Farben gehalten ist und
auch auf diese wirken soll. Nebst violetter Kleidung ist auch der Amethyst ein beliebtes Objekt,
da dieser in Anlehnung an Paracelsus karmische Leiden lindern würde, die Erinnerung an frühe-
re Leben erleichtern und im Allgemeinen durch seine violette Farbe auf das Kronen-Chakra wir-
ken könne. Auch die Klassenzimmer sind je nach Altersstufe unterschiedlich gestrichen, da auch
hier von einer positiven Wirkung der Farbe auf die Entwicklung des Seelenlebens der Schüler
ausgegangen wird, die gewählte Farbe beruht auf einem Konsens der jeweiligen Gemeinschaft
und ist nicht vorgeschrieben. Häufig dominieren jedoch in den Grundschuljahren die rötlichen
Farbtöne, schreiten danach weiter von Gelb über das Grün zum Blau, um anschließend über das
Violette zurück zum Roten zu kommen.

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

278

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


anderen Körperregionen zusammenspielen, sich ein gutes Augensegment gleichzeitig
auf die Füße und damit auf die Erdung auswirkt oder dass sich Vorder- und Rückseite
oder linke und rechte Seite des Körpers jeweils beeinflussen. Interessant in diesem
Konzept ist die Rolle der Füße:

„Es ist wichtig, Bewusstsein und Energie in unsere Füße zu bringen. Wir fühlen uns
stabiler und können ein höheres Niveau von Lebendigkeit erhalten. Aus einer guten
Erdung entspringen Gefühle der Zuversicht, des Vertrauens und der inneren Klarheit.
Unsere Füße können, wie unsere Augen, starke energetische Verbindungen herstellen“
(ebd. 690).

Wie in der Sinneslehre Steiners, in welcher der Tastsinn reziprok zum Ich-Sinn steht,
der sich besonders über die Augen kundtut, ist auch hier das Gefühl der Erdung, der
Sicherheit, mit seinem Selbst auf festem Grund zu stehen, mit der Rolle der Augen
verbunden, über die der Mensch den Kontakt zu seinen Mitmenschen aufbaut. Ein
weiterer Schwerpunkt in Reichs Theorie ist die Rolle der Atmung:

„Im Zwerchfell und seinen durch den Atem bewirkten Bewegungen treffen das auto-
nome und das zentrale Nervensystem zusammen. Weil sich hier automatische und
kontrollierte Funktionen überschneiden, bietet das Zwerchfellsegment den besten
Ausgangspunkt, um das autonome Nervensystem durch Atem und Bewegung zu be-
einflussen“ (ebd. 689).

In der Anthroposophie kommt dem Zwerchfell die Aufgabe zu, die beiden rhythmi-
schen Teile des Brustmenschen, das Atemsystem und das Verdauungssystem vonein-
ander zu trennen. Weiter legt sie, wie schon dargestellt in Form der Sprachgestaltung
großen Wert auf das richtige Atmen. Die Importanz des Atmens wird gern mit einem
Gedicht41 von Johann Wolfgang von Goethe über die zwei Gnaden des Atmens illus-
triert, in welchem die Polarität angesprochen wird, welche dem Vorgang des Atmens
eigen ist.

Dabei kommt der Atmung bis heute eine wichtige Rolle zu: Der Diplomsoziologe
Markus Fußer, der sich intensiv mit der Geschichte des Atmens und der Leibpädago-
gik beschäftigt hat, macht darauf aufmerksam, dass die Atmung als Bewegung unauf-
hörlicher Bestandteil unseres Lebens sei, wir ihr jedoch im Alltag nur recht wenig Be-
achtung schenkten, da sie meist unbewusst funktioniert. Lediglich in besonderen Si-
tuationen, wenn einem der Atem stockt oder die Luft abgeschnürt wird, bemerkt der
Mensch diese permanente Bewegung. Fußer ist der Ansicht, dass sich Emotionen im
Atmen ausdrücken, dass über ihn das Mitfühlen einer emotionalen Stimmung inner-
halb einer Gruppe oder einem ganzen Kulturkreis vollzogen würde. Wenn in der Lite-
ratur beschrieben wird, dass ein Aufatmen durch die Nation ging, da eine Gefahr ge-
bannt werden konnte, so ist dies nur ein Hinweis darauf, inwiefern das Atmen eine
Gesellschaft verbinden kann. Für Fußer besteht zweifellos zwischen der Atembewe-
gung und dem Gemütszustand ein Zusammenhang; durch sie zeigen sich die Antriebs-

41 Im Atemholen sind zweierlei Gnaden:
Die Luft einziehen, sich ihrer entladen;
Jenes bedrängt, dieses erfrischt;
So wunderbar ist das Leben gemischt.
Du danke Gott, wenn er dich preßt,
Und dank ihm, wenn er dich wieder entläßt.
(Goethe 2008, 330)

4. Vom Stampfen und Klatschen

279

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


und Willenslage, die Empfindungen und Gefühle sowie das Maß der Aufmerksamkeit
(vgl. Fußer 2007, 646).

Eine Schlüsselfunktion bei dieser Annahme hat die Formatio reticularis, ein „aus-
gedehnter Bereich im Hirnstamm, dessen Kernstrukturen Erregung, Empfindungen,
motorische und vegetative Funktionen (etwa Herzschlag und Atmung) beeinflussen“
(Carter 2010, 243). Die Formatio reticularis spielt eine große Rolle bei der Aufrechter-
haltung des inneren Körpermilieus, bei den Verdauungsprozessen, dem Speichelfluss,
dem Schwitzen, dem Harnabsatz und der sexuellen Erregung, gleichzeitig ist sie eben-
falls an der Steuerung desjenigen Systems beteiligt, welches für die allgemeine Auf-
merksamkeit und die Wachheit des ganzen Gehirns verantwortlich ist (vgl. ebd. 110).
Desgleichen besteht ein nachgewiesener, auf einen Reflex beruhender Zusammenhang
zwischen der Wachheit und der bewussten Aufmerksamkeit eines Menschen und sei-
ner Muskelspannung.

„Mit der psychotonischen Aufmerksamkeitsfunktion dieses retikulären Hirnkerns
existiert eine mit dem Hormon Noradrenalin bedachte Schnittstelle zwischen bewuss-
ter Wahrnehmung des Ichs und unbewusster Ausrichtung der Sinnestätigkeit durch
phasenweise sich organisierende Muskelspannung, die auf das Zusammenspiel zwi-
schen Umweltanregungen und Innenantriebe reagieren“ (Fußer 2007, 647).

Nicht alle Reize der Umwelt finden im Bewusstsein Beachtung, viele Informationen
können ausgeblendet werden, damit es möglich wird, sich auf bestimmte Aufgaben zu
konzentrieren. Für das Selbst oder Ich existiert nur ein bestimmter Ausschnitt der
Welt, zum einen werden Impulse aus der Außenwelt abgeschwächt (etwa monotone
Geräusche) oder erhöht (bspw. der Geruch von Rauch der sehr schnell ins wache Be-
wusstsein dringt), zum anderen trifft der gleiche Vorgang auf Informationen aus dem
Inneren zu (wie z.B. Schmerzen oder Gefühle die vorrübergehend ausgeblendet oder
verstärkt werden können). Eine weitere Funktion der Formatio reticularis, die eben-
falls mit dem Muskeltonus zusammenhängt, betrifft das Erinnerungsvermögen. Dieses
ist in der Anthroposophie charakteristisch für die Zeitdimension des Ichs, denn an-
hand der personalen Erinnerungen wird es erst möglich, einen persönlichen Reifevor-
gang zu durchlaufen, aus gemachten Erfahrungen zu lernen und das Leben bewusst zu
gestalten.

„Der Umgang mit der Empfindung in der Atemarbeit und mit der Emotion in der
Körperpsychotherapie beruht letztlich auf diesem psychotonischen Dreiklang der
Wachheit, Aufmerksamkeit und Erinnerung. Ohne ihn dürften weder die emotionalen
Dynamiken des Seelenlebens noch die kognitiven Mechanismen des Wahrnehmens,
des Willens und des Entscheidens zu verstehen sein“ (Fußer 2007, 648).

Dieses Modell des Menschen geht damit ebenso wenig wie die Anthroposophie von
einer von oben nach unten gerichteten Kausalkette aus, der Idee einer den Körper
steuernden Instanz, sondern postuliert eine Verschränkung von Systemen, die sich ge-
genseitig bedingen und beeinflussen. Dabei bleibt jedoch gewährt, dass sowohl top-
down als auch bottom-up-Prozesse Berücksichtigung finden. „Denn die Atembewe-
gung antwortet über die Veränderung von muskulären Spannungslagen in einzelnen
Muskelpartien selbstständig auf die Innenantriebe und das Geschehen der Umwelt,
um dadurch die Formatio reticularis und – falls es noch möglich und nötig ist – auch
das Bewusstsein über die eigenständigen Bedürfnisse der Leiblichkeit zu informieren“
(ebd.). Im Sprechen bildet der Mensch seinen Atemrhythmus, durch welchen er wie-

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

280

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


derum auf die Aufmerksamkeit, den Herzschlag oder innere Spannungen wirken kann.
In emotional aufgeladenen Situationen empfiehlt es sich, einmal tief durchzuatmen, ist
eine Gefahr gebannt oder eine Aufgabe gelöst, kann aufgeatmet werden. Das Sprechen
führt demnach sowohl in den Körper hinein als auch in die soziale Welt hinaus. Bei
der Kommunikation mit anderen ist nicht nur der Informationsgehalt einer Aussage
wichtig, sondern es muss für das Verständnis ebenfalls der Tonfall mit einbezogen
werden. Es wundert deshalb nicht, dass die Schulzeit des dritten Jahrsiebts, das durch
das Erlernen sozialer Fähigkeiten und abstrakten Denkens geprägt ist, durch zwei
Theaterstücke eingerahmt wird, die sowohl eine hohe sprachliche Anforderung an die
Kinder stellen, aber ihnen auch die Gelegenheit geben, sich selbst in unterschiedliche
Rollen und soziale Bezüge zu begeben. Zur Arbeit an diesen Stücken zählen auch
Atem- und Haltungsübungen.

Der Körper kann durch die Psyche in Bedrängnis geraten, die Arbeit am Körper
kann jedoch die geistigen Prozesse wieder rückwirkend unterstützen. Eine gute At-
mung richtet sich dabei am Schwerpunkt des Körpers aus, etwa 2 bis 3 cm unterhalb
des Nabels, und führt zu einer bioenergetischen Erdung, da der Körper eine optimale
Spannung aufbauen kann. Das Atmen in den unteren Bauchraum führt dazu, dass der
Körper sein Gleichgewicht zwischen Erschlaffung und Anspannung findet. Wenn die
entspannte Atmung auf die Aktivität der Retikulärformation zurückwirken kann, ent-
steht damit die Möglichkeit, auf vegetative Funktionen bewusst Einfluss zu nehmen.
Auch wenn Rudolf Steiner keine Atemtechniken in seiner Pädagogik vorgegeben hat,
so legt er dem ersten Lehrerkollegium doch dar, dass die Atmung sowohl mit den
Stoffwechselprozessen zusammenhänge als auch mit dem Nerven-Sinnes-System (vgl.
GA 293, 24 f.). Durch die Erziehung soll das Kind richtiges Atmen lernen, es soll einen
Harmonisierungsprozess durchlaufen, der in der gleichen Weise auch den Schlaf-
Wachrhythmus betrifft. Da der retikuläre Hirnkern auch mit dieser Funktion zusam-
menhängt, kann der Aufruf Steiners nicht gänzlich als absurd abgetan werden, selbst
wenn er andere Erklärungen für seine These präsentiert. Ein Unterricht, der diesen
Zusammenhang zur Kenntnis nimmt, wird dem Menschen dabei helfen, seine emotio-
nalen und kognitiven Fähigkeiten mit seiner Leiblichkeit zu verbinden, wodurch er
eine gegenseitige Stärkung erleben wird. Wird dieser Vorgabe Steiners ob ihrer Erklä-
rung jedoch nicht ernst genommen, so geht damit einer der zentralsten Errungen-
schaften jener pädagogischen Praxis verloren. Da das richtige Atmen im Konkreten
nur in der Sprachgestaltung geübt wird, müssen in den Unterricht Elemente eingeglie-
dert werden, welche das Atmen eher beiläufig ansprechen: Hier sind zum Teil alle For-
men des rhythmischen Rezitierens von Gedichten anzuführen, das Theaterspielen, das
Formenzeichnen als rhythmische Übung der Hände sowie bedingt die Übungen der
Körpergeografie und alle den Lebenssinn ansprechende Aufgaben, da sie auf eine Po-
larität (Einatmen/Ausatmen) hin ausgerichtet sind.

Obwohl die Anthroposophie viele mystische, okkulte Elemente in sich aufgenom-
men hat, kann ihr zugutegehalten werden, dass sie durch ihre zum Teil widersprüchli-
che Komplexität die Möglichkeit in sich birgt, sich über die dualistische Definition des
Menschen hinwegzusetzen. Wenn die Annahme als Arbeitsmodell benutzt wird, dass
der Mensch im Erleben nicht durch zwei, sondern durch mindestens vier Bereiche be-
stimmt wird, kann diese Vorstellung im Sinne der Embodiment-Theorie für die Praxis
genutzt werden: Der Bereich der Lebendigkeit kann beispielsweise durch Verspannun-
gen oder Blockaden gestört sein, und auch Emotionen können auf diese Weise im

4. Vom Stampfen und Klatschen

281

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Körper festsitzen, sodass durch Haltung und Bewegung geübt werden kann, seine Ge-
fühle selbstbestimmt zu organisieren. Im Einnehmen einer Haltung, wie das in der Eu-
rythmie passiert, kann sich der Mensch beispielsweise darin üben, sich emotional mit
der Welt und seinem Mitmenschen zu verbinden. Dadurch, dass jede Instanz auf die
andere zurückwirken kann, können die Wege deutlicher werden, die für die Motivati-
on und das Lernen unverzichtbar sind. Der viergliedrige Mensch muss nicht als über-
sinnliches Wesen gesehen werden, er kann auch als Modell dafür herangezogen wer-
den, welche Bereiche im Menschen auf welche Weise verkörpert sind und wie (durch
die Sinne) an jedem dieser Teile gearbeitet werden kann.

  
Der Körper stellt
die physische Ma-
terie dar, durch
welche die einzel-
nen Sinne erst rea-
lisiert werden kön-
nen.

Körpersinne
Tastsinn
Lebenssinn
Gleichgewichts-
sinn
Bewegungssinn

Weltsinne
Geruchssinn
Geschmackssinn
Sehsinn
Wärmesinn

Soziale Sinne
Gehörsinn
Sprachsinn
Gedankensinn
Ich-Sinn

Durch die Sinne
kann an den ein-
zelnen Bereichen
gearbeitet und eine
heilsame Harmoni-
sierung erreicht
werden.

Stoffwechsel-
Gliedmaßen-Sys-
tem

Rhythmisches System
mit Atmung und
Blutkreislauf

Nerven-Sinnes-Sys-
tem

Das Ich zeigt sich
auch im dreiglied-
rigen Menschen.

Im Wollen als tä-
tiges Schaffen.

Im Fühlen als Wär-
me, in Sympathie und
Antipathie.

In der Vorstellung
als abstraktes Den-
ken.

Obwohl die Idee der Harmonisierung auf die Vorstellungen der Antike zurückgeht,
scheinen viele der im anthroposophischen Unterricht eingesetzten Praktiken auch im
therapeutischen Rahmen zu Erfolgen geführt haben. Die anthroposophische Vorstel-
lung kann dazu genutzt werden, eine andere Sicht auf die Schule zu entwickeln; zu
dogmatisch angewandt wird sie selbst jedoch ihr Ziel verfehlen, kompetente, selbstbe-
wusste Menschen in die Welt zu entlassen.

Waldorfpädagogik ist damit nicht nur eine Erziehungsform, die auf einem für die
heutige Welt befremdlich wirkenden Menschenbild fußt, sie ist auch eine Psychologie,
die sich zur Aufgabe gesetzt hat, präventiv diejenigen psychischen Instanzen zu stär-
ken, die es dem Individuum ermöglichen, auch belastende Situationen im Leben zu
meistern. Kritisch muss jedoch angemerkt werden, dass viele Inhalte der Pädagogik
kultisch geprägt sind, dass die Entwicklungspsychologie oft nicht zeitgemäß weiterent-
wickelt wurde und dass in der Problembewältigung der Glaube an eine wirkmächtige,
göttlich-geistige Macht immer noch dominant ist. Die Autorin bezweifelt ebenfalls,
dass sich der Waldorfunterricht durch eine wissenschaftliche Auseinandersetzung ver-
bessern ließe, da die Ablehnung alles Materialistischen (und damit auch der empiri-

III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

282

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


schen neurowissenschaftlichen Forschung) noch oft sehr präsent ist. Die Gefahr, dass
neue Erkenntnisse einfach vom System als Bestätigung der eigenen Praxis absorbiert
werden, ist sehr groß, da ein offener Wiederspruch zur anthroposophischen Weltsicht
die ganze religiöse Lehre zum Einstürzen bringen könnte. Somit kann allein darauf ge-
hofft werden, dass einige Vorgänge der pädagogischen Praxis wissenschaftlich unter-
mauert und dann bei Lernschwierigkeiten punktuell zum Einsatz kommen könnten,
denn hier sieht die Autorin das größte Potenzial der anthroposophischen Methode.

4. Vom Stampfen und Klatschen

283

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Schlussfolgerung

Wie im Laufe dieser Arbeit immer wieder deutlich wurde, ist die Anthroposophie ein
sehr umfangreiches Gedankengebilde, welches in den unterschiedlichsten Bereichen
Anwendung findet. Die anthroposophische Vorstellung weicht jedoch von der natur-
wissenschaftlichen Sichtweise stark ab, sowohl was den Aufbau als auch die Funkti-
onsweise der Welt betrifft. Immer wieder finden sich Vorstellungen, welche auf die
Ideen der Antike aufbauen (Temperament, Reifung in Jahrsiebten) oder sich an ver-
schiedene religiöse Bilder anlehnen (Reinkarnation, Karma, der Gottesgeist). Wäh-
rend die Vorstellungen der Antike in einer Debatte meist als wissenschaftlich überholt
hingestellt werden, gehören die religiösen Ansichten gar nicht erst zum wissenschaftli-
chen Diskurs. Für die Betrachtung einer gelebten Pädagogik stellt sich somit die Frage,
was überhaupt untersucht werden kann. Religiöse Ansichten sind eine reine Glau-
benssache, die geteilt oder abgelehnt werden kann, und ebenso müßig erscheint es der
Autorin, veraltete Entwicklungstheorien oder Modelle der Persönlichkeitsbildung zu
diskutieren. Nun könnte natürlich gesagt werden, dass Waldorfschulen trotz dieser alt-
modischen Pädagogik eine offenbar glückliche und kreative Schülerschaft aufweisen,
doch auch hinter diesem Umstand verbirgt sich keine neue Erkenntnis, sondern er ist
vermutlich zu erheblichen Teilen auf den geringen Leistungsdruck zurückzuführen.
Obwohl die Autorin Waldorfschulen sowohl in ihrer pädagogischen Begründung als
auch in ihrer konkreten Ausformung häufig als problematisch erlebt hat, gibt es den-
noch verschiedene Merkmale, welche einen solchen Unterricht als Gewinn auszeich-
nen: Obwohl sich die Praxis an Waldorfschulen durch das anthroposophische Men-
schenbild reflektiert, wurden hier im Laufe der Zeit Räume geschaffen, welche in ihrer
Struktur sehr interessante Ansätze aufweisen wie die hohe Betonung auf das Körperli-
che. Leider werden diese Ansätze oft durch religiöse Ansichten ausformuliert, wären
jedoch in ihrer Form auch anders nutzbar. Um zu verstehen, welche Strukturen durch
das anthroposophische Weltbild angelegt wurden, wie diese genutzt werden und wel-
ches die Optionen sind, diese einzelnen Elemente situationsbedingt auch für die allge-
meine Pädagogik nutzbar zu machen, wurde diese Arbeit in drei Teile untergliedert.

Der erste Teil diese Arbeit beschäftigte sich zunächst mit der Frage nach der Be-
gründung der Praxis der Waldorfschule, und es wurde untersucht, welches Menschen-
bild dieser Pädagogik zugrunde liegt. Wie gezeigt wurde, wird die Anthroposophie in
der pädagogischen Fachliteratur häufig als eine Richtung der Reformpädagogik be-
handelt, und obgleich einige Merkmale dieser Bewegung auch im Lehrplan der Wal-
dorfschule zu finden sind, kann diese nicht vorbehaltlos in diese Tradition aufgenom-
men werden. Die Anthroposophie begründet ihre Pädagogik nicht aus dem Gedanken
an eine Reformation der Beschulung, sondern aus einem durch Rudolf Steiner offen-
barten, mystisch aufgebauten Weltbild. Der anthroposophisch orientierte Unterricht
zeichnet sich somit nicht allein durch eine andere Methodik oder Didaktik aus, indem
er besondere Methoden vorschreibt und die Auswahl und die Zusammenstellung von
Lerninhalten durch eine spezielle empirische Lehre begründet, sondern er baut auf

285

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


einem geglaubten teleologischen Dogma auf, in welchem postuliert wird, dass das
Kind durch einen Reifungsprozess in seinen Körper hineinwächst. Der anthroposo-
phische Unterricht hat damit auch nicht die Wissensvermittlung als primäres Ziel,
sondern versucht, dem Kind eine Hilfe anzubieten, damit durch verschiedene Hand-
lungen und Darstellungen der Welt seine Seele in den Körper inkarnieren und in sei-
nem Wesen harmonisieren kann. Das schulische Lernen ist damit keine reine Vermitt-
lung von Wissen, sondern hat Ansätze einer Therapie für ein postuliertes geistiges
Wesen, das einen physischen Körper in Besitz nehmen möchte. Obwohl die Autorin
diese Auffassung nicht teilt, zeigt das anthroposophische Modell eine Fokussierung
auf die Erschließung des Körpers als Leib. Die Frage nach der Rolle des Körpers für
die geistigen und emotionalen Fähigkeiten wird außerhalb der Anthroposophie zurzeit
wissenschaftlich von der Embodiment-Theorie untersucht, weswegen es sich anbietet,
die waldorfpädagogische Praxis unter diesem Gesichtspunkt zu analysieren. Aller-
dings soll damit nicht die Praxis an Waldorfschulen gerechtfertigt werden, denn die
Aufgabe, welche sich diese Schulen setzt, ist nicht kompatibel mit der Bildungsauffas-
sung der Regelschulen. Da jedoch die Frage nach der Rolle des Körpers in der anthro-
posophischen Weltanschauung eine zentrale Rolle spielt, finden sich viele diesbezügli-
che Übungen auch in der pädagogischen Praxis. Diese tätigen Unterrichtsformen wur-
den im Laufe dieser Arbeit identifiziert und anhand von verschiedenen wissenschaftli-
chen Theorien genauer beleuchtet. Erst nach einer solchen Untersuchung kann die
Möglichkeit ins Auge gefasst werden, verschiedene Vorgehensweisen punktuell bei
Lern- oder Verhaltensschwierigkeiten anzuwenden.

Dass das Übernehmen einer Praxis mit so großer Vorsicht behandelt werden muss,
liegt mit an der Tatsache, dass sich die Waldorfschule als Lebensgemeinschaft definiert,
in welcher die Kinder lernen sollen, sich als geistige Wesen mit ihrem Körper zu ver-
binden, sich in der Welt zu beheimaten, was somit dazu führt, dass der Erwerb von
kognitivem Wissen nicht als primäres Ziel gesehen wird. Diese festverwurzelte Hal-
tung geht auf die Überzeugung der Anthroposophie zurück, die Welt sei durch den In-
tellektualismus von negativen Kräften beherrscht, sodass die Kinder durch den Unter-
richt in der Form gesunden sollten, dass sie sich dieser Tendenz entgegenzustellen ver-
mögen. Dies führt zunächst dazu, dass bestimmte Altersgruppen vor schädlichen Ein-
flüssen (wie den modernen Medien) bewahrt werden sollen, weiter bringt es jedoch
auch mit sich, dass andere Schulformen skeptisch betrachtet werden, da sie diesen Ge-
danken nicht verfolgen und das Kind eher als einen kompetenten Akteur seiner Um-
welt definieren. Die anthroposophische Entwicklungslehre behauptet dahingegen, das
Kind entfalte sich gemäß eines festgelegten Reifungsprozesses in Jahrsiebten, sodass es
einem Plan folgt, der über einen langen geschichtlichen Zeitraum hinweg determiniert
bleibt. Diese geringe Flexibilität durchzieht somit auch den ganzen Unterricht, der sich
sowohl thematisch als auch methodisch-didaktisch an die Vorgaben dieser Reifungs-
theorie anpasst. Der Glaube an eine Analogie zwischen der Entwicklung der Mensch-
heit und der des Kindes spielt sehr deutlich in den Lehrplan mit hinein, da einzelne
Kulturepochen mit den verschiedenen Lebensjahren oder Entwicklungsphasen assozi-
iert werden. Die anthroposophische Weltanschauung schlägt sich damit sowohl im
täglichen Miteinander als auch in den Lerninhalten nieder, was dazu beiträgt, dass je-
nes Weltbild als Selbstverständlichkeit in der Schülerschaft etabliert wird. Dieser un-
kritische Umgang mit einer religiös geprägten Sichtweise, die gleichzeitig behauptet, es
handele sich bei ihr um eine fundierte Wissenschaft, lässt die Anthroposophie zu

Schlussfolgerung

286

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


einem kaum lösbaren Problem werden. Es lässt sich sicherlich darüber streiten, ob die
Vermittlung eines mystisch anmutenden Weltbilds eine zu vertretende Praxis darstellt,
doch immer sollte dieser Fakt auch nach außen kommuniziert werden. Wer seine Kin-
der anthroposophisch erziehen möchte, sollte das tun können, wer das nicht will, soll-
te jedoch von dieser Schulform absehen.

Dies spiegelt jedoch nicht die Realität dieser Schulgemeinschaft wieder, denn
nicht alle Eltern, welche ihre Kinder in eine Waldorfschule schicken, sind sich dieser
Tatsache bewusst. Vielmehr sind die Gründe, weswegen die Kinder auf diese Schulen
gehen, sehr verschieden: Bei einem Teil der Schüler haben bereits die Eltern oder viel-
leicht schon die Großeltern auch eine solche Schule besucht, sodass eine Waldorftradi-
tion besteht. Für einen anderen Teil der Eltern ist der pragmatische Wunsch aus-
schlaggebend, das Kind möge eine private Schule besuchen, die nicht so teuer ist.1
Eine weitere, immer bedeutendere Gruppe machen die Eltern aus, deren Kind auf der
Regelschule nicht zurechtkam, sei es durch schlechte Leistung, Mobbing oder einfach,
weil das Kind hier unglücklich war. Wieder eine andere Gruppe wählt die Waldorf-
schule aus, weil ihr Kind sich hier künstlerisch betätigen kann und seine Individualität
ausleben darf, denn das häufige Malen und die Eurythmie prägen noch immer das
Bild der Waldorfschule in der Öffentlichkeit. Es sind somit sehr unterschiedliche Be-
weggründe, welche Eltern zu Waldorfeltern werden lassen.

Es zeigt sich damit, dass eine Arbeit, welche sich ernsthaft mit dem Thema Wal-
dorfpädagogik beschäftigen möchte, nicht umhinkommt, auch das anthroposophische
Menschenbild darzustellen. Nur wenn verstanden wird, warum eine bestimmte Praxis
hier angewendet wird, kann diese in verschiedenen Elementen untergliedert, analy-
siert und gegebenenfalls verändert werden. Die an Waldorfschulen entwickelten Me-
thoden werden jedoch seit nunmehr fast 100 Jahren als erfolgreiche Praxis angewen-
det und könnten, unabhängig vom teils problematischen Inhalt, gerade für den För-
derbereich von Interesse sein.

Ein dritter Bereich, der in jenem ersten Teil angesprochen wird, ist die Frage, ob
das Vorgehen an Waldorfschulen allein durch die Anthroposophie gerechtfertigt wer-
den kann oder ob andere Theorien nicht ebenfalls die Grundlage einer solchen Praxis
liefern können. Dazu wird der Mensch in verschiedenen Teilbereichen angeschaut: als
organisches Wesen, welches sein Gehirn in Interaktion mit seiner Umwelt entwickelt
(wie dies von R. Davidson, L. Eliot, E. Goldberg, G. Hüther oder M. Spitzer vertreten
wird) und als philosophisches Konstrukt, welches sein Selbst auf Grundlage seiner
physischen Beschaffenheit ausbildet (A. Damasio, D. Dennett, T. Metzinger oder O.
Sachs). Weitere, weniger ausgearbeitete Zugänge werden nur angerissen, wie die Frage
nach der Vitalität, welche in der Anthroposophie in Form des Ätherleibs besonders
wichtig ist. Um also die Bedeutung der körperlichen Entwicklung für die kognitiven,
emotionalen und sozialen Bereiche zu klären, wurde der Fokus auf die Entwicklung
des Gehirns, die Zusammenarbeit der jeweiligen Zentren und die Rolle der sensori-
schen Wahrnehmung für die Entstehung eines Selbstmodells gesetzt. Es wurde deut-
lich, dass intelligentes Verhalten nur durch das Vorhandensein eines Körpers mit ent-

1 Im Schnitt beträgt das Schulgeld etwa 180 Euro pro Monat für das erste Kind. Für weitere Kinder
wird ein geringerer Beitrag angesetzt. Sollte sich eine Familie diese Ausgaben nicht leisten können,
passt sich das Schulgeld dem Verdienst der Eltern an, sodass die finanzielle Situation nicht aus-
schlaggebend dafür ist, ob das Kind die Schule besuchen darf.

Schlussfolgerung

287

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


sprechenden Sinnesorganen realisiert werden kann, wie dies von Maja Storch oder
Wolfgang Tschacher erläutert wird. Es ist demnach nicht allein das Gehirn, welches
durch den Schulunterricht gefördert werden sollte, sondern Wissen kann auch in ver-
körperter Form vorliegen und über Bewegung verinnerlicht oder wieder erinnert wer-
den. Dies gilt sowohl für kognitives als auch für emotionales Wissen.

Der erste Teil bildet somit eine Grundlage, welche es erlaubt, sowohl die anthro-
posophischen Vorstellungen zu kennen, als auch zu verstehen, wie mit jener Vorstel-
lung wissenschaftlich gearbeitet werden könnte. Die Autorin möchte darauf aufmerk-
sam machen, dass es sich beim anthroposophischen Menschenbild um ein Modell
handelt, welches in seinen Teilen untersucht wird, damit nachvollzogen werden kann,
welche Bereiche des Menschen durch die anthroposophische Praxis angesprochen
werden. Keinesfalls jedoch handelt es sich um eine Rechtfertigung, welche jenes Mo-
dell stärken oder als wahr hinstellen möchte.

Wie durch den ersten Teil der Arbeit ersichtlich wurde, geht die Anthroposophie
davon aus, dass der Mensch als Mittler zwischen zwei Polen steht: einer physischen
und einer geistig-göttlichen Welt. Diese Arbeit berücksichtigt lediglich den ersten, den
körperlich-sinnlichen Aspekt und mag deshalb aus anthroposophischer Sicht zu re-
duktionistisch sein. Die Autorin ist jedoch der Ansicht, dass geistige Forschung nicht
in den Bereich der Naturwissenschaft gehört und überlässt dieses Gebiet gern anderen
Autoren. Im zweiten Teil dieser Arbeit wurde sich deshalb mit dem sinnlich Wahr-
nehmbaren beschäftigt. Zunächst wurde auf die Diskrepanz zwischen dem Erleben
eingegangen, ein leibliches Wesen zu sein und gleichzeitig einen Körper zu haben, ein
Umstand, der beispielsweise durch die Philosophen Ludwig Wittgenstein oder Gabriel
Marcel untersucht wurde. Als therapeutischer Ansatz findet sich diese Polarität in der
Körperpsychotherapie oder der integrativen Therapie nach Hilarion Petzold. Die Ab-
weichung im Blick von außen und der Empfindung des Selbst von innen ist das
Schlüsselerlebnis, welches den Menschen sich selbst zum Rätsel macht. Aus dieser Wi-
dersprüchlichkeit begründet sich nicht zuletzt das, was als geistig-göttliche Seite des
Menschen in der Anthroposophie thematisiert wird. Das innere Gefühl muss erstge-
nommen werden, ohne dass dadurch gleichzeitig ein Gott die Bühne der Welt betreten
muss. Dieses Seins-Gefühl erst nehmend, wurde anschließend die Sinneslehre Steiners
dargestellt. Steiner geht in der Betrachtung der jeweiligen Sinne auf ihre geistigen,
identitätsstiftenden Qualitäten ein, die für die Innenperspektive des Menschen relevant
sind. Obwohl der Mensch als Sinneswesen durch den Körper bestimmt ist, werden in
der Praxis auch diese inneren Wahrnehmungen mitberücksichtigt. Ausgespart blieb je-
doch jene angenommene Wirkung, welche durch Gott oder Engel ausgelöst werden
soll. Somit wurde die Frage nach der Rolle der sinnlichen Wahrnehmung bei der Entste-
hung der Identität oder des Selbst des Kindes auf zweifache Weise beantwortet, indem
jeder Sinn zunächst in seiner physischen Bedeutung dargestellt wurde, um anschlie-
ßend auf die Bezugsmöglichkeiten zwischen Mensch und Welt einzugehen, welche
durch ein gezieltes Arrangement der Umwelt gemacht werden können. Neben Rudolf
Steiner kommen hier Autoren wie der Arzt Albert Soesman oder Henning Köhler zu
Wort, werden jedoch von Vertretern der Wahrnehmungspsychologie wie dem Univer-
sitätsprofessor Rainer Schönhammer (Halle) ergänzt und umrahmt. Am Ende des
zweiten Teils findet sich zur besseren Orientierung eine tabellarische Übersicht und
ein kurzer Abriss darüber, wie die einzelnen anthroposophischen Sinne miteinander

Schlussfolgerung

288

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


wechselwirken sollen und inwiefern dies in der pädagogischen Arbeit Anwendung fin-
den kann.

Im dritten Teil, welcher sich mit der Frage nach der Funktion eines solchen sinn-
lich-tätigen Unterricht sowie mit dessen gesundheitlichen Auswirkung beschäftigte,
wurde der Blick konkreter auf die Praxis gerichtet. Jeden Tag sprechen Tausende von
Schülerinnen und Schülern jeden Morgen den gleichen Spruch, führen die gleichen
Rituale im Unterricht durch, beschäftigen sich auf die gleiche Weise mit der körperli-
chen Interpretation von Gedichten und Liedern. Zwischen 7.45 und 8.30 wird ge-
klatscht, gestampft, intoniert, geflötet und Theater gespielt. Jeden Morgen – auf der
ganzen Welt. Obwohl das Geschehen von Schule zu Schule in seiner konkreten Aus-
formulierung stark voneinander abweicht, gibt es Elemente, die in nahezu jedem Un-
terricht wieder auftauchen und somit unabhängig vom Inhalt genutzt werden können:
– gemeinsame Aktivitäten wie singen, rezitieren, Flöte spielen
– das einzelne Hervortreten aus der Gruppe beim Aufsagen des Zeugnisspruches,

beim Theaterspiel oder verschiedenen musikalischen Aktivitäten
– Übungen zum Wahrnehmen der anderen: anderen Zuhören, das Flötenspiel eines

anderen Kindes ergänzen etc.
– sich selbst wahrnehmen beim Stampfen, Klatschen oder Malen
– sich selbst als Teil einer Gruppe wahrnehmen: einen Rhythmus mit der ganzen

Gruppe nachklatschen, ohne dass einer falsch klatscht; das eigene Bild als Teil ei-
nes größeren Kunstwerks erleben

Die Struktur einer Waldorfschule wird in sehr hohem Maße vom Glauben an das an-
throposophische Weltbild bestimmt, was sowohl Vor- als auch Nachteile mit sich
bringt. Von Vorteil könnte sein, dass die Klassen an Waldorfschulen häufig sehr groß
sind. Bis zu 38 Kinder werden hier gemeinsam unterrichtet, was dazu führt, dass eine
solche Klasse sehr heterogen erscheint. Sowohl was die kulturellen Hintergründe der
Elternhäuser anbelangt als auch die Leistungen der Schülerschaft betreffend, sind die
Klassen demnach bunt gemischt. Es ist eher die Regel, dass einige Kinder einer Schul-
klasse schwächer oder seelisch bedürftiger sind als andere, was jedoch nicht dazu
führt, dass ein solches Kind zurückgestuft oder in eine besondere Klasse versetzt wird.
Der Glaube an eine karmisch bestimmte Klassengemeinschaft und die Auffassung, dass
die Schüler entsprechend ihres Alters in die kulturellen Entwicklungsepochen der
Menschheit eingebunden sind und deshalb bestimmte Erzählungen und Erfahrungen
zu festgelegten Zeitpunkten machen sollten, führt zu sehr stabilen Klassen. Eine Klas-
se kann auf diese Weise über 13 Jahre als Gemeinschaft verbunden bleiben, ohne dass
die Angst aufkommen muss, durch schwächere Leistungen ausgesiebt zu werden. So
kann durch eine gezielte Ausnutzung dieser Situation eine sehr bereichernde Atmo-
sphäre entstehenden: Die Kinder lernen sich gegenseitig wertzuschätzen, mit Schwä-
chen der Mitschüler umzugehen und die Stärken des Einzelnen deutlicher in den Fo-
kus zu nehmen als dessen Fehler. Die integrativen Prozesse, die ein solches Konzept
verlangt, werden nicht zuletzt durch den rhythmischen Teil des Unterrichts begünstigt.
Sich jeden Tag gemeinsam dem gleichen Rhythmus hinzugeben, den gleichen Ton zu
finden, um von ihm ausgehend ein Lied anzustimmen, aber auch der gemeinsame
handwerkliche Unterricht, in welchem Fähigkeiten außerhalb des rein kognitiven Be-
reichs angesprochen werden, bilden die Basis, um mit der Vielfältigkeit der einzelnen
Kinder umzugehen.

Schlussfolgerung

289

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Diese kurze Darstellung weist bereits auf mögliche Probleme hin: Ein solches
Konzept verlangt beispielsweise ein sehr großes Wissen und Engagement vonseiten
der Lehrer. Trotz oft großer Klassen muss er Aufgaben in verschiedenen Leistungsni-
veaus anbieten, muss den Schwächeren helfen, ohne die starken Schüler zu vernach-
lässigen, und dies alles ohne die Hilfe von vorgegebenem Material. Als Erziehungs-
künstler muss der Lehrer den Moment erschaffen, sich intuitiv und mit der Hilfe geisti-
ger Wesen auf die Bedürfnisse seiner Klasse einstellen, wobei ein Scheitern keinen
Schatten auf das System selbst wirft, sondern nur die eigene Unfähigkeit hervorzuhe-
ben scheint. In eine derartige Situation gestellt, wird es verständlich, dass sich ein Leh-
rer aus seinem Beruf zurückzieht, manche Kinder vernachlässigt oder den Schwierig-
keitsgrad der Lerninhalte tendenziell niedrig hält. Die Wahl des letztgenannten Vorge-
hens wird durch die anthroposophische Annahme unterstützt, das Kind solle seine
Denk-Kräfte erst ab dem dritten Jahrsiebt entfalten, sodass der Klassenlehrer sich vor-
nehmlich auf die Beziehungsarbeit zwischen dem Kind und der Welt beschränken
sollte. Problematisch ist ebenfalls, dass die Existenz von geistigen Helfern postuliert
wird, wodurch der Lehrer dazu angehalten wird, sich in seiner Freizeit (in Form von
Übungen und Gebeten) mit diesen zu beschäftigen. Auch die Hilfsangebote für Kin-
der wie die Sprachgestaltung oder die Heileurythmie gehen von diesen übersinnlichen
Wirkmächten aus. Es wird nicht ausgeschlossen, dass die Beziehungsarbeit, die Bewe-
gungen und Sprachübungen tatsächlich eine Wirkung zeigen, als ein gesichertes Vor-
gehen würde die Autorin jene Praxis jedoch nicht bezeichnen. Häufig weichen die
konkreten Handlungen auch stark voneinander ab, mitunter wird in ihnen nur ein ers-
ter Versuch gesehen, und beim Fortbestehen des Problems arbeitet die Schule mit
Therapeuten und Ärzten zusammen. Gelegentlich finden sich jedoch auch überhaupt
keine Angebote in diese Richtung. Die Willkür des Unterrichts und der einzelnen
Hilfsangebote machen den konkreten Schulalltag teilweise zu einem Drahtseilakt. Ein
Sachverhalt, der mit dem esoterischen Weltbild der Schule zusammenhängt, betrifft
die oft schwache Kommunikation nach außen: Werden die Erzählungen über Gott,
Zwerge und Elementarwesen in den ersten zwei oder drei Schuljahren von der Eltern-
schaft oft noch bedenkenlos hingenommen, so verschärfen sich die Konflikte, wenn
das Ende der Grundschulzeit erreicht wird. Eine Methode, welche fruchtbar eingesetzt
werden soll, muss auch verständlich erklärt werden können. Ein Lehrer, der die Be-
denken der Eltern nur durch eine Berufung auf Rudolf Steiner wegzuwischen versucht,
wird sich bald zwischen zwei Fronten vorfinden: dem Glauben an das anthroposophi-
sche System und die Fragen nach einer Erklärung vonseiten vieler Eltern. Dieser Kon-
flikt könnte als Gewinn gesehen werden, als Möglichkeit, offener und transparenter zu
werden, doch oft kapseln sich die Schulen von ihrer Umwelt ab und bilden ein autar-
kes Subsystem innerhalb der Gesellschaft. So treten jeden Morgen Tausende von Kin-
dern in ein System ein, welches die Welt auf eine andere, oft scheinbar dogmatische
Weise betrachtet. Die Vorstellungen dieses Systems finden sich nicht nur im Bildungs-
wesen, sondern in allen bekannten Funktionssystemen. Es haben sich Zellen ent-
wickelt, die es dem Menschen ermöglichen, sich innerhalb des anthroposophischen
Systems durch eine Art parallele Realität zu bewegen, in welcher göttliche oder geisti-
ge Kräfte als ebenso wissenschaftlich fundiert gelten wie das Gesetz der Schwerkraft.
Es scheint der Autorin sinnvoll, diese Abkapselung zu durchbrechen und im Ansatz
einen Weg zu skizzieren, über den ein Dialog möglich wird.

Schlussfolgerung

290

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Im dritten Teil der Arbeit ging es nun konkret darum, die jeweiligen Elemente des
Unterrichts zu analysieren und zu fragen, ob ein solches Vorgehen tatsächlich eine
Wirkung zeigen kann. Warum sollte gestampft werden? Warum legt der Lehrer den
Schülern kleine Säckchen auf den Kopf? Warum werden Gedichte so lebhaft mit Ges-
ten untermalt? Wenn die Embodiment-Theorie recht hat, dann sind Emotion und Ko-
gnition körperlich verankert. Wird beim Aufsagen der Reihen im Rechnen rhyth-
misch gestampft und ein Säckchen zur rechten Zeit an den Nachbar weitergegeben (1
– 2 – 3 – 4 – 5 – 6 – 7 – 8 – 9), so werden die abstrakten Zahlen zusätzlich motorisch
gesichert. Wird ein mit Linsen gefülltes Säcken auf dem Kopf balanciert, so geht der
Körper viel selbstverständlicher in eine aufrechte Haltung über. Durch das Stapeln
dieser Säckchen kann der Druck erhöht werden, um das Gewicht und damit sich
selbst deutlicher zu spüren, aber auch der Schwierigkeitsgrad bei motorischen Übun-
gen kann durch die Hilfe dieser Säckchen gesteigert werden. Die Gesten beim Rezitie-
ren von Gedichten können sowohl als Erinnerungsstützen dienen als auch das Ver-
ständnis für die einzelnen Worte erhöhen, was besonders für den Erwerb einer
Fremdsprache genutzt werden kann. Hier wird auf die Studien von Autoren wie Maja
Storch, Vittorio Gallese oder Sian Beilock verwiesen, aber auch einige anthroposophi-
sche Vertreter wie Alain Denjean oder Rudolf Kutzli werden angeführt, um die prakti-
schen Übungen im Waldorfunterricht zu skizzieren. Als problematisch muss in dem
genannten Zusammenhang jedoch angesehen werden, wenn die Gesten wichtiger als
ihr Nutzen wird, wenn beispielsweise die Worte Stern oder Fisch nur auf eine Weise
dargestellt werden dürfen, was wiederum zu der im ersten Kapitel behandelten Frage
nach der Weltsicht der Anthroposophie führt. Ebenso schwierig erscheint es der Auto-
rin, wenn anstelle von wissenschaftlichem Wissen wie dem Einmaleins göttliche Lob-
preisungen körperlich verfestigt werden (Gott trägt das Universum, Gott ist in allem,
was dich umgibt …). Viele der Gedichte und Lieder, welche an Waldorfschulen zum
Lehrstoff gehören, vermitteln solche Botschaften und bilden damit die kulturelle Um-
welt der Schülerschaft. Hier zeigt sich, dass in einem solchen Fall nicht die Methode,
sondern der Lerninhalt kritisiert werden kann. Es kann am Ende festgehalten werden,
dass weltlich orientierte Schulen die Technik der körperlichen Verankerung durchaus
auch ohne den anthroposophischen Hintergrund nutzen könnten, indem nicht das
konkrete Vorgehen, sondern allein die wissenschaftlich untermauerten Ideen aufge-
griffen werden.

Die analysierten Elemente werden in anthroposophischen Kreisen zum rhythmi-
schen Teil des Unterrichts gezählt. Dieser sollte an Waldorfschulen immer Teil des Ta-
gesgeschehens sein, nimmt jedoch häufig nur eine untergeordnete Rolle ein. Auch die
rhythmischen Elemente, die in den Fachunterricht einfließen sollten, sind einmal in
größerem, einmal in kleinerem Maß anzutreffen, besonders da die Frage nach dem
Zweck dieses Vorgehens in der Ausbildung nur am Rande tangiert wird. Kann also ge-
sagt werden, es handele sich hierbei tatsächlich um eine anthroposophische Unter-
richtsform, oder ist es vielmehr so, dass eine Praxis vollzogen wird, welche zwar zum
Bild der Waldorfschule passt, jedoch in ihrer tatsächlichen Bedeutung nicht vollstän-
dig erschlossen wurde? Der Autorin erschien es sinnvoll, genau diesen Aspekt zu klä-
ren, um eine Technik zu erforschen, deren Potenzial gerade durch die Neurowissen-
schaften immer deutlicher zu Tage tritt.

Es bleibt fraglich, ob der Waldorfunterricht die beste Möglichkeit bietet, auf diese
Weise pädagogisch zu wirken, wenn davon ausgegangen wird, dass der Unterricht im-

Schlussfolgerung

291

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


mer im Hinblick auf eine offenbarte Wahrheit ausgestaltet wird. In Anlehnung an die
Theorie, dass sich das Gehirn durch seine Benutzung strukturiert, kann angenommen
werden, dass das anthroposophische Weltbild die Gehirne seiner Nutzer in ihrem Auf-
bau prägt. Die Menschen, die es gewohnt sind, in den anthroposophischen Vorstell-
ungen zu denken, könnten, wenn sie nicht zu stark an das System gebunden wurden,
auch als Bereicherung gesehen werden, da sie durch diese andere Weltvorstellung ihre
Umwelt dazu einladen könnten, von den Autobahnen des Denkens (vgl. Hüther 2012
[1] 77) abzubiegen und kleinere, neue Wege des Denkens zu erkunden. Andererseits
kann das gelebte anthroposophische Weltbild auch dazu beitragen, dass Waldorfschü-
ler wie in einer parallelen Realität aufwachsen und ihnen ein Image von Weltfremd-
heit anhaften bleibt, wodurch es eher zu einer Isolierung von andersdenkenden Mit-
menschen kommt. Die Anthroposophie und damit auch die Waldorfpädagogik blei-
ben somit ein zweischneidiges Schwert. Wer sich jedoch den anthroposophischen Un-
terricht unabhängig von den zum Teil esoterisch anmutenden Inhalten anschaut, dem
fallen vier Merkmale auf, welche unabhängig vom Fach bei einem guten Unterricht
stets berücksichtigt werden. Durch sie soll das Versprechen eingelöst werden, dass die
Waldorfpädagogik den ganzen Menschen ansprechen und dazu beitragen soll, dass
ihm sein Platz in der Welt bewusst werde. Diese vier Säulen hat die Autorin herausge-
arbeitet und sieht in ihnen die Basis für eine weitere Beschäftigung mit dem Waldorf-
unterricht sowohl innerhalb als auch außerhalb der Anthroposophie:

Embodiment: Durch den Gedanken der Verkörperung sollen die Kinder lernen,
ihren Körper als Leib zu ergreifen. Unabhängig davon, ob nun eine Seele inkarniert
oder sich durch die Motorik ein stabiles Körperselbst aufbaut, bilden Übungen in die-
sem Bereich eine wichtige Grundlage für die Ausdifferenzierung der sozialen und ko-
gnitiven Bereiche. Rudolf Steiner ging davon aus, dass das vollständige Ergreifen des
Leibes erst mit dem 21. Lebensjahr vollendet wird. Er differenziert in unterschiedliche
Formen der Leibergreifung, die er an die Ausbildung unterschiedlicher Sinne knüpft.
Die Basis jener Inkarnation ist für Steiner die Entwicklung der Körpersinne, das Her-
ausarbeiten eines beständigen Körperbilds. Anschließend werden emotionale, kogniti-
ve und soziale Fähigkeiten entwickelt. Das Sich-Hineinfinden in den Körper wird als
Geschicklichkeit zur Basis allen Lernens. Es handelt sich dabei um Prozesse des An-
eignens, um ein beständiges Suchen und Finden von den Dingen in der Welt, die für
das Selbst wichtig erscheinen. Denn es ist nicht das Sammeln von kognitivem Wissen,
was Steiner anstrebt, sondern die Fähigkeit, selbst nach eigenen Wahrheiten zu su-
chen.2 Durch den Körper wird der Mensch zum Teil der Welt, ist ihren Gesetzen un-
terworfen und kann diese durch das eigene Denken auch ergründen. Steiner gab das
Beispiel, dass er es für sinnlos halte, dass die Schüler sich den pythagoreischen Lehr-
satz einfach kognitiv merken sollten, sondern sie sollten ins Praktische gehen und die
beiden Kathetenquadrate so ausschneiden, dass sie deckungsgleich sind mit dem Hy-
potenusenquadrat.

2 Obwohl relativiert werden muss, dass letztendlich der Offenbarungsglaube in diesen Prozess mit
hineinspielt. In der Förderung des Eigenbewegungssinns als Gefühl für das eigene Karma oder
den eigenen Lebensweg lernt der Mensch, zunächst sich selbst zu vertrauen und Entscheidungen
dezidiert zu treffen. Durch den Eigenbewegungssinn als Körpersinn wird damit auch letztendlich
an einem Aufgabenbereich des präfrontalen Kortex gearbeitet, der Fähigkeit, sich zwischen Varia-
blen entscheiden zu können.

Schlussfolgerung

292

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


„Wenn Sie gerade diese Art des Übereinanderlegens nehmen, so werden Sie etwas fin-
den. Sie werden zwar sehen, wenn Sie die Sache ausschneiden, statt dass Sie es auf-
zeichnen, dass sie sehr leicht überschaubar ist; trotzdem, wenn Sie später darüber
nachdenken, wird es Ihnen wieder entfallen. Sie müssen es immer wieder von neuem
suchen. Sie können es sich nicht ganz gut im Gedächtnis merken, daher muss man es
immer wieder aufs neue suchen. Und das ist gut. […] Das entspricht dem pythagorei-
schen Lehrsatz. Man soll immer wieder von neuem darauf kommen. Dass man ihn
einsieht, soll man immer wieder vergessen. Das entspricht dem Frappierenden, was
der pythagoreische Lehrsatz hat“ (Steiner GA 311,94).

Erst durch das Tun (Wollen) wird das Wissen (Vorstellung) im Körper gespeichert,
und erst dadurch kann eine Haltung (Gefühl) zur Welt entstehen. Eine Lust am Aus-
probieren, die den Körper als Zweck nimmt und nicht als Mittel, um einem Kopf Wis-
sen zuzuführen. Autoren wie Maja Storch oder Wolfgang Tschacher arbeiten auch au-
ßerhalb der Waldorfpädagogik sehr erfolgreich mit diesem Ansatz, und die philoso-
phische Leib-Seele-Forschung betont immer deutlicher die Importanz des Körpers bei
der Frage nach Aufbau des bewussten Selbst. Es wurde immer deutlicher, dass Emo-
tionen in der Körperhaltung gespeichert werden, was zu einer Quelle der Motivation
werden kann, wodurch auch über den Körper an der inneren Verfassung eines Men-
schen gearbeitet werden kann. Die Importanz des Körpers und die Arbeit mit demsel-
ben muss somit die erste Säule einer ganzheitlichen Methode darstellen.

Die kulturelle Einbettung: In der Waldorfpädagogik soll zunächst alles Wissen
bildhaft und erlebnisnah vermittelt werden, wodurch die Welt den Kindern auf eine
Art zugänglich wird, die sie ihnen zu einer Heimat werden lässt. Aus dem Grund wer-
den zunächst auch unbelebte Gegenstände – wie Steine – als sprechende Wesen darge-
stellt, aber auch Pflanzen und Tiere werden stark vermenschlicht. Den Kindern soll
das Gefühl für die Ganzheit der Welt nahegebracht werden, wozu letztlich auch My-
then und Legenden aus den verschiedenen Erdteilen gehören, welche besonders im
Erzählteil vermittelt werden. Durch dieses Vorgehen, welches nebst dem kulturellen
Bildungswissen eine Tendenz zum Erlösungswissen nicht verleugnen kann, soll das
Kind zum Erdenbürger werden, der sich selbst auch in den anderen Erscheinungsfor-
men (in der Welt der Mineralien und der Tier- und Pflanzenwelt) wiederfindet. Damit
sich die Schüler mit anderen Lebewesen verbunden fühlen, beschreibt Steiner bei-
spielsweise die Tierwelt so, dass in ihr Extreme verkörpert sind, welche im Menschen
abgeschwächt zusammenwirken:

„Beim Menschen finden wir, dass er eigentlich alle Eigenschaften haben kann, wenig-
stens die alle Tiere zusammen haben. Diese haben sie einzeln für sich; der Mensch hat
immer ein bisschen von allem. Er ist nicht so majestätisch wie der Löwe, aber er hat
etwas von Majestät. Er ist nicht so grausam wie der Tiger, aber er hat etwas von Grau-
samkeit. Er ist nicht so geduldig wie das Schaf, aber er hat etwas von Geduld. Er ist
nicht so träge wie der Esel – wenigstens nicht alle Menschen –, aber er hat etwas von
dieser Trägheit an sich. Das haben alle Menschen. […] Beim Menschen handelt es sich
also darum, dass eine synthetische Einheit, eine Harmonisierung all desjenigen, was
im Tierreiche ausgebreitet ist, vorhanden ist“ (Steiner GA 311, 50).

Das Kind lernt auf diese Weise zunächst das Staunen über die Vielfältigkeit der Welt,
bekommt jedoch gleichzeitig den Glauben an einen göttlichen Plan vermittelt, an
einen intelligenten Designer, der den Menschen an die Spitze seiner Kreation gestellt
hat. Es lernt, die Welt ehrfürchtig zu lieben, auch ohne direkt in ihr tätig zu werden.

Schlussfolgerung

293

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Hierdurch lässt sich sicherlich eine gewisse Achtung vor der Natur, den Tieren und
Mitmenschen erzeugen, doch birgt dieses Vorgehen die Gefahr, dass der bildliche
Charakter später als Glaube an die anthroposophische Weltsicht ins Erwachsenalter
mitgenommen wird. An sich ist der Gedanke nicht falsch, die Welt zunächst emotio-
nal zu ergreifen, doch muss das anthroposophische Vorgehen hier stark kritisiert wer-
den, besonders da, wo der Glaube an einen göttlichen Plan nicht zugunsten von wis-
senschaftlichen Erklärungsmodellen am Ende der Grundschulzeit abgeschwächt wird.
Unter dem Gesichtspunkt der Salutogenese könnte jedoch angeführt werden, dass die
Resilienz der Schüler aufbauend auf das durch den Glauben an einen wohlwollenden
Gott induzierte Gefühl der Geborgenheit gestärkt wird und zum Erhalt ihrer Gesund-
heit beiträgt. Durch diese zweite Säule, die Wahrnehmung der Schönheit und Komple-
xität der Welt, kann anschließend der Wunsch oder die Motivation entstehen, nun die
Welt selbst zu ergreifen.

Das Ergreifen der Welt: Durch die Beschäftigung mit unterschiedlichen Hand-
werken (Bauer, Müller, Schmied, Köhler …) und dem Umgang mit verschiedenen Ma-
terialien (Wachs, Holz, Ton, Kupfer, Stein, Wasserfarben, Wolle, Baumwolle, …) soll
das Kind die Welt haptisch erleben können. Im Unterricht wird durch Kunst, Botanik
und Tierkunde erarbeitet, wie ein Haus gebaut wird, ein Feld und Garten bestellt wer-
den, wie Essen zubereitet wird, Tiere gehütet und Kleider genäht werden. Beim Erler-
nen dieser unterschiedlichen Fertigkeiten entsteht zum einen eine motivierende Funk-
tionslust, die der Mensch immer dann erfährt, wenn er neue, komplizierte Bewe-
gungsabläufe meistert (vgl. Schönhammer 2013, 35 f.). Das Kind erlebt sich zum ande-
ren aber auch selbst in seinen Möglichkeiten, die Welt eigenständig mitzugestalten,
und in seinem Tun erschließen sich ihm die gesellschaftlichen Zusammenhänge. Al-
lein können viele Sachen nicht bewältigt werden, aber zusammen können Aufgaben
verteilt oder gemeinsam angegangen werden. So führt die Beschäftigung mit der Welt
dann auch zur Entwicklung von sozialen Kompetenzen, und die Herausarbeitung ei-
nes eigenen Stils macht deutlich, wie jeder auf seine Art einen Platz in der Gemein-
schaft findet. Es zeigt sich somit, dass die Entwicklung der Körpersinne auf verschie-
denste Weise das Fundament für das weitere Lernen bilden. Dabei wird nicht voraus-
gesetzt, dass jeder seinen Körper auf die gleiche Weise beherrschen kann, sondern
dass es darum geht, die einzelnen Fähigkeiten zusammenzufassen, um gemeinsam die
Welt zu gestalten. Das Gefühl, in der Welt eine Wirkung zu haben, führt dazu, das Le-
ben als sinnvoll zu erleben, und hilft vermutlich gegen anhaltende Niedergeschlagen-
heit und Hilflosigkeit, zwei Punkte, die in Anlehnung an die Psychoneuroimmunolo-
gie eine Auswirkung auf die psychische und physische Gesundheit haben.

Die Entwicklung des Selbst: Damit muss der vierter Schwerpunkt auf die Ent-
wicklung der Ichstärke zielen. Das Ich oder das erweiterte Selbst (vgl. Damasio 2004)
können nach der Überzeugung Rudolf Steiners durch den Willen auf die verschiede-
nen Wesensglieder des Menschen wirken. Wille ist erst in dem Moment, wo etwas ge-
tan wird; der Wunsch oder die Planung eines Tuns sind für ihn reine Vorstellungen.
Erst durch das wirkliche Machen, das Ergreifen der Welt, zeigt sich das Ich. Es gilt je-
doch nicht einfach das unreflektierte Kreativwerden zu fördern, sondern den Willen
mit dem Denken und Fühlen in Verbindung zu bringen. So soll der Unterricht dem
Kind dabei helfen, sich selbst kennen und akzeptieren zu lernen, seine Stärken und
Schwächen zu sehen, sie einzuschätzen und bei Bedarf zu verändern. Jedes Kind soll
für sich selbst einen Lebensplan erstellen, Ziele definieren und verwerfen können. Es

Schlussfolgerung

294

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


soll handlungsmächtig sein, ohne auf andere herabzusehen oder sich durch diese be-
droht zu fühlen, es soll leben können, ohne Angst zu haben, sich selbst zu verlieren.
Die Entwicklung des Selbst wird somit durch die anderen drei Säulen bereits mitgetra-
gen und erst gemäß der anthroposophischen Menschenkunde im dritten Jahrsiebt
zum Schwerpunkt erklärt. Doch auch unabhängig von der Anthroposophie wird die
Komplexität im Vorgehen immer deutlicher gesteigert, sodass hier von einer Richtung
im Vorgehen ausgegangen werden muss.

Embodiment


Kulturelle Ein-
bettung 

Das Ergreifen der
Welt



Entwicklung des
Selbst



Die vier Säulen können damit als Bereiche betrachtet werden, die aufeinander aufbau-
en, jedoch ist es auch möglich, Defizite in einem Bereich durch eine Förderung in
einem anderen Gebiet zu verbessern. Um diesen vier Punkten im Waldorfunterricht
wirklich gerecht zu werden, finden sich verschiedene Fächer, die gewöhnlich nicht
oder nur in geringerer Form zum Lehrplan einer Regelschule gehören und hier als tä-
tiger Unterricht bezeichnet wurden. Die Unterrichtsgestaltung der Waldorfschule zielt
somit darauf ab, den Menschen in seinem ganzen Wesen zu einem selbstbewussten, re-
flektierten Akteur zu machen und ihn mit seiner kulturellen Welt zu verbinden. Wenn
demnach der Unterricht jene vier Säulen berücksichtigt, kann die übergeordnete Fra-
gestellung, ob der rhythmische Teil oder der tätige Unterrichts im weitesten Sinne eine
Praxis sind, welche die kognitive, sozial-emotionale und physische Entwicklung des
Kindes befördert und ebenfalls seine Gesundheit mit einbezieht, eindeutig bejaht wer-
den. Dass es sich lohnt, ein solches Vorgehen zu unterstützen, steht für die Autorin
außer Frage, dass dessen konkrete Ausprägung an esoterische Inhalte geknüpft wird,
wie dies in der Waldorfschule der Fall ist, erscheint ihr jedoch höchst bedenklich.

Wer sich nun das Zitat von Marcel Proust ins Gedächtnis ruft, welches dieser Ar-
beit als Leitgedanke vorangestellt wurde, der kann feststellen, dass im tätigen Unter-
richt ein Potenzial verborgen liegt, welches unterschiedlichste Wissensinhalte in den
Körper hineinbringen kann. So wie sich dem Erzähler durch die Lage seines Körpers,
durch das spezifische Sich-Anfühlen seiner Glieder ein ganzer Raum erschließt und in
ihm dadurch die Erinnerungen an die Umgebung und an frühere Erlebnisse wachge-
rufen wird, so kann auch der Körper im Unterricht zum Träger von verinnerlichtem
Wissen werden. Proust selbst beschreibt, dass für ihn das Denken auf die Unterstüt-
zung des Körpergedächtnisses angewiesen ist, und wieso sollte diese Art des Wissens
dann nicht auch für den Schulunterricht erforscht und als Methode angewendet wer-
den? Die Autorin ist der Ansicht, dass die Embodiment-Theorie für das Verständnis
dieser Vorgänge maßgebend sein und durch die Erkenntnisse anderer Richtungen,
darunter der Neuropsychologie, bestätigt werden wird.

Es konnte gezeigt werden, dass die Waldorfpädagogik als Methode des tätigen Un-
terrichtens eine sehr moderne Form des Lernens praktiziert, durch welche die körper-
lichen, emotional-sozialen und kognitiven Fähigkeiten in Wechselwirkung gefördert
werden. Gleichzeitig muss darauf hingewiesen werden, dass die Lerninhalte nicht im-
mer mit der naturwissenschaftlichen Sichtweise übereinstimmen und dass die Kinder
im schlimmsten Fall in eine Gemeinschaft hinein erzogen werden, welche sich von der

Schlussfolgerung

295

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


restlichen Welt distanziert. Durch die Herausarbeitung der vier Säulen und die Fokus-
sierung auf die Lehre der zwölf Sinne und deren Wechselwirkung könnte es jedoch
möglich sein, einen Konsens zwischen der Anthroposophie und der Erziehungswis-
senschaft zu finden, sodass verschiedene Methoden aufgegriffen, weiterentwickelt und
isoliert angewendet werden könnten. Diese Arbeit versteht sich somit nicht als Kon-
glomerat einer festen Erkenntnis, sondern als Möglichkeit, das Denken für die Praxis
anzuregen.

Schlussfolgerung

296

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Nachwort

Wer Waldorfschulen unkritisch betrachtet, dem scheinen sie ein Ort zu sein, an dem
sich Kinder in den unterschiedlichsten Formen kreativ mit der Welt auseinanderset-
zen können, wo salutogenetische und selbststärkende Praktiken ein zentrales Anliegen
der Schulgemeinschaft darstellen und die Vorstellung von einem Gleichgewicht zwi-
schen Geborgenheit und Wachstum seit vielen Jahren gelebt wird. Die Autorin ist je-
doch der Ansicht, dass jene vordergründige Sichtweise nicht immer die Realität zeigt;
zwar sind in der Waldorfpädagogik Mechanismen angelegt, welche die genannten Ide-
en unterstützen könnten, doch werden diese oft überhaupt nicht angewendet. Formell
gesehen gibt es eine Tradition an Waldorfschulen, welche alle Kriterien erfüllt, das ko-
gnitive Lernen durch den Körper und die Emotionen zu unterstützen und dabei den
Fokus je nach Alter des Schülers immer wieder zu verschieben. Durch diese Flexibili-
tät der Zugangsmöglichkeit sollte es möglich sein, den Schülern das Gefühl von Wirk-
mächtigkeit zu vermitteln, in ihnen das Vertrauen in ihr eigenes Können zu bestärken
und damit Angst und übergroßem Stress entgegenzuwirken. Das Gefühl der Gebor-
genheit sollte zu dem Wunsch führen, gern neue Aufgaben anzugehen, wodurch Stress
eher als Motivationsfaktor genutzt werden könnte. In diesem Zusammenhang ließe
sich dann auch bestätigen, dass der Waldorfunterricht salutogenetische Wirkungen
aufweise. Von der Form des Unterrichtsaufbaus können Waldorfschulen als sehr mo-
dern und an neuen Erkenntnissen orientiert beschrieben werden; was jedoch den In-
halt und die Begründung dieser Praxis betrifft, muss eher das Gegenteil behauptet
werden.

Es wäre jedoch nicht richtig, diese Behauptung als allgemeingültig hinzustellen,
da sogar innerhalb einer Schule große Unterschiede anzutreffen sind: Innerhalb der
Lehrerschaft gibt es sehr gemischte Positionen zur Anthroposophie und somit auch
zur Begründung des eigenen Vorgehens im Unterricht. Dadurch entstehen jedoch
auch eine gewisse Willkür in der Methodik und eine interne Zerrissenheit zwischen
den Vorstellungen im Kollegium. Der wahrhaft anthroposophische Lehrer interessiert
sich häufig für die esoterische Komponente des Menschenbilds, betet für die Kinder,
versucht, ihr Karma zu entschlüsseln, und macht sich Gedanken und die Aufgaben in
dieser Reinkarnation. Ein großer Teil der weltlicheren Lehrerschaft stimmt diesen Ide-
en nicht zu, verwirft jedoch mit dem anthroposophischen Weltverständnis auch die
sinnvollen Methoden, da ihm die Erklärungen nicht plausibel erscheinen. In Anbe-
tracht dieses doch sehr unterschiedlichen Bildes rät die Autorin dazu, sich eine Schule
und die Lehrperson genau anzusehen, ehe eine Entscheidung getroffen wird, ob ein
Kind zu einem Schüler jener Gemeinschaft werden soll.

Diese Arbeit ist durch eine Auseinandersetzung mit den gelebten Praktiken der
Waldorfpädagogik entstanden. Durch ein Studium an der Freien Hochschule Stuttgart
hat die Autorin zunächst versucht, zum Teil dieser exklusiven Gruppe zu werden. Da-
durch wurde es ihr möglich, sowohl einen Blick von außen auf die Bewegung zu wer-
fen als auch einen Eindruck von innen zu erhalten. Obwohl dieser Punkt innerhalb

297

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


des Studiums nur tangiert wurde, schien ihr die Auffassung den Menschen als Sinnes-
wesen zu betrachten, der sich durch diese seinen Körper, die Welt und seine Mitmen-
schen erschließt, als Ausgangspunkt für eine weitere Beschäftigung am geeignetsten zu
sein – besonders da die esoterischen Komponenten hier eine vergleichsweise geringe
Rolle spielen und es im tätigen Unterricht sowie im sogenannten rhythmischen Teil
einen Bereich gibt, an dem diese Erkenntnisse täglich praktisch angewendet werden.
Durch das Eintreten in das Feld und die Partizipation an der anthroposophischen All-
tagswelt, sowohl durch das Studium als auch durch verschiedene Praktika, war es
möglich, den theoretischen Rahmen zu sprengen und einen authentischen Blick auf
die gelebte Anthroposophie zu werfen. Diese Erfahrungen wurden ergänzt durch die
von Rudolf Steiner überlieferte Literatur sowie durch andere Klassiker der Anthropo-
sophie, welche das Handeln an den Schulen begründen. Es wurde jedoch darauf ge-
achtet, dass das anthroposophische Menschenbild allein als Modell hingestellt wurde,
also keinen letztgültigen Wahrheitsanspruch aufweist. Dem Modell wurden andere
Modelle entgegenstellt, welche die Praxis an Waldorfschulen ohne den esoterischen
Hintergrund auch als sinnvoll begründen können. Dieser Arbeit geht es somit nicht
darum, eine gelebte esoterische Praxis zu rechtfertigen, als vielmehr zu zeigen, dass auf
diesen übersinnlichen Aspekt auch verzichtet werden kann. Durch die Beschäftigung
mit dem Waldorfunterricht konnten bestimmte Richtlinien herausgearbeitet werden,
die beachtet werden müssen, wenn die angesprochenen Wirkmechanismen tatsächlich
zum Tragen kommen sollen.

Nachwort

298

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Dank

Ich möchte an dieser Stelle allen danken, die mich auf unterschiedlichste Weise bei
meiner Arbeit unterstützt haben. Einen besonderen Dank auch an Professor Dr. Detlef
Garz, der es mir ermöglicht hat, mich mit diesem Thema zu beschäftigen, sowie an
Professor Dr. Heiner Ullrich, der mir mit vielen nützlichen Ratschlägen behilflich war.

299

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Literaturverzeichnis
Aeppli, Willi: Sinnesorganismus, Sinnesverlust, Sinnespflege. Die Sinneslehre Rudolf Steiners in

ihrer Bedeutung für die Erziehung, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 1996.
Alloa, Emmanuel; Depraz, Nathalie: Edmund Husserl – „Ein merkwürdig unvollkommen kon-

stituiertes Ding“, in: Emmanuel Alloa; Thomas, Bedorf; Christian, Grüny; Tobias Nikolaus,
Klass (Hgg.): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualität eines Konzepts, S. 7–22, Tübingen:
Mohr Siebeck UTB, 2012.

Alloa, Emmanuel et al: Einleitung, in: Emmanuel Alloa; Thomas, Bedorf; Christian, Grüny; To-
bias Nikolaus, Klass (Hgg.): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualität eines Konzepts, S. 1–6,
Tübingen: Mohr Siebeck UTB, 2012.

Altenmüller, Eckart: Musik im Kopf, in: Gehirn und Geist, Heidelberg: Spektrum der Wissen-
schaft Verlagsgesellschaft mbH, Heft 1, S. 18–25, 2002.

Antonovsky, Aaron: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit, Tübingen: DGVT,
1997.

Aristoteles: Metaphysik, Reineck bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, 42005.
Aristoteles: Über die Seele. Griechisch – Deutsch, Hamburg: Meiner, 1995.
Auer, Wolfgang M.: Bochum: Neugestaltung der 1. und 2. Klasse, in: Erziehungskunst Juni 1999.
Auer, Wolfgang M.: Das Bochumer Modell – ein Stein des Anstoßes, in: Erziehungskunst Okto-

ber 2005.
Auer, Wolfgang M.: Die Sinne als Forschungsfeld, in: Erziehungskunst Oktober 2009.
Auer, Wolfgang M.: Sinnes-Welten. Die Sinne entwickeln. Wahrnehmung schulen. Mit Freude

lernen, München: Kösel-Verlag, 22010.
Ayres, A. Jean: Bausteine der kindlichen Entwicklung. Die Bedeutung der Integration der Sinne

für die Entwicklung des Kindes, Berlin Heidelberg New York: Springer, 42002
Barz, Heiner: Anthroposophie im Spiegel von Wissenschaftstheorie und Lebensweltforschung.

Zwischen lebendigem Goetheanismus und latenter Militanz, Weinheim: Deutscher Studien
Verlag, 1994.

Bass, Ian: Spiel mit der Sprache und Du lernst sie sprechen, in: Erziehungskunst Oktober 2010.
Bauer, Alfred: Bli Bla Blu. Verse und Lieder, die bei Kindern Freude am schönen Sprechen we-

cken wollen, Stuttgart: Mellinger, 82009.
Bauer, Joachim: Das Gedächtnis des Körpers. Wie Beziehungen und Lebensstile unsere Gene

steuern, München: Piper, 102007.
Bauer, Joachim: Warum ich fühle, was du fühlst. Intuitive Kommunikation und das Geheimnis

der Spiegelneurone, München: Heyne Verlag, 52006.
Bauer, Joachim: Erziehung als Spiegelung. Die Pädagogische Beziehung aus dem Blickwinkel der

Hirnforschung, in: Ulrich, Herrmann (Hg.): Neurodidaktik. Grundlage für gehirngerechtes
Lehren und Lernen, S. 109–115, Weinheim, Basel: Beltz Verlag, 22009 [1].

Bauer, Joachim: Kleine Zellen, große Gefühle – wie Spiegelneuronen funktionieren. Die neuro-
biologische Grundlage der „Theory of Mind“, in: Ulrich, Herrmann (Hg.): Neurodidaktik.
Grundlage für gehirngerechtes Lehren und Lernen, S. 49–57, Weinheim, Basel: Beltz Verlag,
22009 [2].

301

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Baumgart, Franzjörg (Hg.): Entwicklungs- und Lerntheorien. Erläuterungen, Texte, Arbeitsauf-
gaben, Bad Heilbronn: Klinkhardt, 22001.

Beilock, Sian L.; Hohmann, Tanja: „Embodied Cognition.“ Ein Ansatz für die Sportpsychologie,
in: Zeitschrift für Sportpsychologie, 17 (4), S. 120–129, Göttingen: Hogrefe Verlag, 2010.

Bentzen, Marianne: Formen des Erlebens: Neurowissenschaft, Entwicklungspsychologie und so-
matische Charakterbildung, in: Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Körper-
psychotherapie, S. 304–328, Stuttgart: Schattauer, 2007.

Betz, Otto: Der Leib als unsichtbare Seele, Stuttgart: Kreuz Verlag 1991.
Belz-Knöpferl, Angela: Brown, Malcom: Horizontales Grounding, in: Gustl, Marlock; Heiko,

Weis (Hgg.): Handbuch der Körperpsychotherapie, S. 699–708, Stuttgart: Schattauer, 2007.
Berghaus, Margot: Luhmann leicht gemacht, Köln: Böhlau UTB, 20032.
Bernard-Lievegoed-Institut

WWW-Dokument: www.bli-hamburg.de (14.8.2014).
Bieri, Peter: Generelle Einführung, in: Peter, Bieri (Hgg.): Analytische Philosophie des Geistes,

S. 1–28, Weinheim: Belz Athenäum, 31997.
Biermann, Ingrid: Spiele zur Wahrnehmungsförderung, Freiburg im Breisgau: Herder, überar-

beitete Neuausgabe 142010.
Bloch, Susana: Approches pluridisciplinaires de l’émotion. Modèles effecteurs des émotions fon-

damentales : relation entre rythme respiratoire, posture, expression faciale et expérience sub-
jective, in: Bulletin de psychologie. Psychologie clinique VIII, Numéro 377, tome 39, p. 843–
84, 1986.

Blomberg, Harald: Bewegungen, die heilen. Einfache Übungen für jedes Alter. RMT hilft bei
ADHS, Lern- und Verhaltensproblemen, VAK: Kirchzarten bei Freiburg, 2012.

Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2006.
Blythe Goddard, Sally: Greifen und Begreifen. Wie Lernen und Verhalten mit frühkindlichen

Reflexen zusammenhängt, VAK: Kirchzarten bei Freiburg, 102013.
Blythe Goddard, Sally: Neuromotorische Schulreife. Testen und fördern mit der INPP-Methode,

Hans Huber Verlag: Bern, 2013.
Böhme, Gernot: Atmosphären als Gegenstand der Architektur, in. Christoph, Bamberger, Men-

tis: Münster, 2013, S. 94–110
Bollnow, Otto Friedrich: Das Wesen der Stimmungen. Schriften Band I, Würzburg: Verlag Kö-

nigshausen & Neumann, 2009.
Bollnow, Otto Friedrich: Die pädagogische Atmosphäre. Untersuchungen über die gefühlsmäßi-

gen zwischenmenschlichen Voraussetzungen der Erziehung, Essen: Die Blaue Eule, 2001.
Borsche, T; Kaulbach, F.: Leib, Körper, in: Joachim, Ritter, Karlfried, Gründer (Hgg.): Histori-

sches Wörterbuch der Philosophie. Band 5. L-Mn, S. 173–185, Basel/Stuttgart: Schwabe &
Co, 1980.

Bothmer, Alheidis von: Die Bothmer-Gymnastik. Pädagogische und therapeutische Anwen-
dungsmöglichkeiten, Stuttgart: Schattauer, 2004.

Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1987.

Brand, Mathias; Markowitsch, Hans J.: Lernen und Gedächtnis aus neurowissenschaftlicher Per-
spektive. Konsequenzen für die Gestaltung des Schulunterrichts, in: Ulrich, Herrmann (Hg.):
Neurodidaktik. Grundlage für gehirngerechtes Lehren und Lernen, S. 69–85, Weinheim, Ba-
sel: Beltz Verlag, 22009.

Brater, Michael; Büchler, Ute; Fucke, Erhard; Herz, Gerhard: Künstlerisch Handeln. Die Förde-
rung beruflicher Handlungsfähigkeit durch künstlerische Prozesse, Stuttgart: Verlag Freies
Geistesleben, 1989.

Literaturverzeichnis

302

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Bücken, Hajo: Kimspiele. Sehen, Schmecken, Riechen, Tasten, Hören und Denken, München:
Heinrich Hugendubel Verlag, 61996.

Bühler, Walther: Der Leib als Instrument der Seele, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 91985.
Burke, Edmund: Vom Erhabenen und Schönen, Berlin: Aufbau, 1956, zit. nach: Reiner, Schön-

hammer: Einführung in die Wahrnehmungspsychologie. Sinne, Körper, Bewegung, Wien: fa-
cultas wuv UTB, 2009.

Cantieni, Benita: Wie gesundes Embodiment selbst gemacht wird, in: Maja, Storch; Benita, Can-
tieni; Gerald, Hüther; Wolfgang, Tschacher (Hgg.): Embodiment. Die Wechselwirkung von
Körper und Psyche verstehen und nutzen, S. 101–126, Bern: Verlag Hans Huber, 22011.

Catterall, James S. et al.: Involvement in the Arts and Human Development: General Involve-
ment and Intensive Involvement in Music and Theater Arts. The Imagination Project at
UCLA Graduate School of Education & Information Studies, University of California at Los
Angeles, September 1999

Carter, Rita: Das Gehirn. Anatomie, Sinneswahrnehmung, Gedächtnis, Bewusstsein, Störungen,
Dorling Kindersley Verlag: London und München, 2010.

Carroll, Lewis: Alice im Wunderland, Hamburg: Dressler, 2000.
Charisius, Adelheid: Heileurithmie mit Säuglingen, Kleinkindern, Schulkindern. Aus der klini-

schen Arbeit im Gemeinschaftskrankenhaus Herdecke, Bochen. Verlag Ch. Möllemann,
42011.

Corriveau, Kathleen H.; Chen, Eva E.; Harris, Paul L.: Judgments About Fact and Fiction by
Children From Religious and Nonreligious Backgrounds, in: Cognitive Science. A multidisci-
plinary Journal, Juli 2014.

WWW-Dokument: http://www.researchgate.net/publication/263671479_Judg-
ments_About_Fact_and_Fiction_by_Children_From_Religious_and_Nonreligious_Back-
grounds (15.10.2014)

Damasio, Antonio R.: Descartes’ Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche Gehirn, Mün-
chen: List Verlag, 2004.

Damasio, Antonio R.: Ich fühle, also bin ich. Die Entschlüsselung des Bewusstseins, München:
List Verlag, 92011.

Danner, Helmut: Methoden geisteswissenschaftlicher Pädagogik, München: UTB, 2006.
Davidson, Richard; Begley, Sharon: Warum wir fühlen, wie wir fühlen. Wie die Gehirnstruktur

unseren Emotionalen Stil bestimmt – und wie wir darauf Einfluss nehmen können, Mün-
chen: Arkana, 22012.

Davidson, Richard: Der emotionale Stil: Welche Gefühle steuern Ihr Leben?, in: Psychologie
Heute, Weinheim: Beltz, Februar 2013.

Denjean, Alain: Die Praxis des Fremdsprachenunterrichts an Waldorfschulen, Verlag Freies
Geistesleben: Stuttgart, 2000.

Dennett, Daniel C.: Philosophie des menschlichen Bewusstseins, Hamburg: Hoffmann & Cam-
pe, 1994.

Dennison, Paul E.; Dennisson, Gail E.: Brain-Gym. Das Handbuch, VAK: Kirchzarten bei Frei-
burg, 22013.

Descartes, René: Meditationen über die erste Philosophie, Stuttgart: Reclam, 2002.
Dickens, Charles: Great Expectations, London: Penguin Classics, 2012.
Duselman, Ron: An Stelle des Ich. Rauschdrogen und ihre Wirkung, Stuttgart: Verlag freies

Geistesleben, 2004.
Egger, Rudolf; Hackl, Bernd (Hgg.): Sinnliche Bildung? Pädagogische Prozesse zwischen vorprä-

dikativer Situierung und reflexivem Anspruch, Wiesbaden, VS Verlag, 2010.

Literaturverzeichnis

303

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Ehrenberg, Alain: Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der Gegenwart, Frank-
furt am Main: Suhrkamp, 2008.

Ehrensperger, Thomas P.: Erdung in der therapeutischen Arbeit und im Alltag, in: Gustl, Mar-
lock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Körperpsychotherapie, S. 692–698, Stuttgart:
Schattauer, 2007.

Eliot, Lise: Was geht da drinnen vor? Die Gehirnentwicklung in den ersten fünf Lebensjahren,
Berlin: Berlin Verlag, 22012.

Eller, Helmut: Die vier Temperamente. Anregungen für die Pädagogik, Stuttgart: Verlag freies
Geistesleben, 32012.

Ellneby, Ylva: Die Entwicklung der Sinne. Wahrnehmungsförderung im Kindergarten, Freiburg
im Breisgau: Lambertus-Verlag, 21998.

Errenst, Martin: Die Zwölf Sinne im Werk Rudolf Steiners und die Anthroposophie, PDF. o. J.
WWW-Dokument: https://www.yumpu.com/de/document/view/2091816/download-errenst/5

(26.9.2012).
Ewertowski, Jorg: Die Entdeckung der Bewusstseinsseele. Wegmarken des Geistes, Stuttgart:

Verlag freies Geistesleben, 2007.
Fakhuri, Maruan: Agnosie, in: Microsoft Encarta Enzyklopädie Professional 2004.
Feldmann, Klaus. Soziologie Kompakt. Eine Einführung, Wiesbaden: VS Verlag, 32005.
Fischer, Adolf: Rechnen mit Temperamenten, in: Erziehungskunst, Juli/August 2004
Fischer, Felix H. et al.: The Effect of attending Steiner Schools during childhood on health in

adulthood. A multicentre cross-sectional study, PLOS one, Vol. 8, Issue 9, e73135, 2013.
WWW-Dokument: http://www.plosone.org/article/info%3Adoi%2F10.1371%2Fjournal.pone.

0073135 (6.4.2014)
Flammer, August: Entwicklungstheorien. Psychologische Theorien der menschlichen Entwick-

lung, Bern: Hans Huber Verlag, 42009.
Fogel, Alan: Selbstwahrnehmung und Embodiment in der Körperpsychotherapie, Stuttgart:

Schattauer, 2013.
Frankl, Viktor E.: Der Wille zum Sinn, in: Fehige, Christoph; Meggele, Georg; Wessels, Ulla

(Hg): Der Sinn des Lebens, München: dtv, 42002.
Freedberg, David; Gallese, Vittorio: Motion, emotion and empathy in esthetic experience; in:

Trends in Cognitive Sciences Vol. 11, No. 5, 2007.
Frieling, Elke: Therapiewege im Formenzeichnen. Ein Beitrag zur Anthroposophischen Kunst-

therapie, Waldkirchen: Verlag für Akademische Schriften, 2008.
Frielingsdorf, Volker: Waldorfpädagogik in der Erziehungswissenschaft. Ein Überblick, Wein-

heim und Basel: Belz Juventa, 2012.
Fries, Inka: Alice im Wörterwald – Lewis Carrolls ‚Alice im Wunderland‘ und die Probleme bei

der Übersetzung, in Bettina, Hurrelmann (Hg.): Klassiker der Kinder- und Jugendliteratur,
Frankfurt am Main: Fischer, 1995.

Fuchs, Peter : Liebe, Sex und solche Sachen. Zur Konstruktion moderner Intimsysteme. Kon-
stanz: UVK, 20032.

Fuchs, Thomas: Leib und Leibwesen. Neue philosophische Essays, Kusterdingen: Die Graue
Edition, 2008.

Fußer, Markus: Die Atembewegung, in: Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Kör-
perpsychotherapie, S. 646–657, Stuttgart: Schattauer, 2007.

Gage, Fred H.; Kempermann, Gerd; Song, Hongjun: Adult Neurogenesis, Cold Spring Habor,
New York: Cold Spring Harbor Laboratory Press, 2008.

Literaturverzeichnis

304

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Gallese, Vittorio; Di Dio, Cinzia: Neuroesthetics. The Body in Esthetic Experience, in: V. S. Ra-
machandran (Hg.): Encyclopedia of human behavior, p. 687–693, Oxford: Elsevier/Academic
Press, 22012.

Gallese Vittorio: Den Körper im Gehirn finden. Konzeptuelle Überlegungen zu den Spiegelneu-
ronen, in: Leuzinger-Bohleber, Marianne; Emde, Robert N.; Pfeifer, Rolf (Hgg.): Embodi-
ment. Ein innovatives Konzept für Entwicklungsforschung und Psychoanalyse, S. 75–112,
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2013.

Gallese Vittorio: The Hand and the Architect: Gesture and Creative Expression, in: Unplugged.
Projects of L22 and DGW Italy. Milano 2014.

WWW-Dokument: http://www.unipr.it/arpa/mirror/english/staff/gallese.htm (28.7.2014)
Garz, Detlef: Sozialpsychologische Entwicklungstheorien. Von Mead, Piaget und Kohlberg bis

zur Gegenwart, Wiesbaden,: VS Verlag, 42008.
Gaser, Christian: Schlaug, Gottfried: Brain Structures Differ between Musicians and Non-Musi-

cians, in: The Journal of Neuroscience, October 8, p. 9240–9245, 2003.
Goethe, Johann Wolfgang von: Werke – Hamburger Ausgabe Bd. 13, Naturwissenschaftliche

Schriften I, München: dtv, 81981.
Goethe, Johann Wolfgang von: Gedichte, Ditzingen/Stuttgart: Reclam, 22008.
Goethe, Johann Wolfgang von: Maximen und Reflexionen. Aus dem Nachlaß, Altmünster: Jaz-

zybee Verlag Jürgen Beck, 2012 [1].
Goethe, Johann Wolfgang von: Zur Farbenlehre, Altenmünster: Jazzybee Verlag, 2012 [2].
Goldin-Meadow, S.; Beilock, S. L.: Action’s influence on thought. The case of gesture, in: Per-

spectives on Psychological Science, 2010.
https://hpl.uchicago.edu/page/publications (19.9.2014)
Goldberg, Elkhonon: Die Regie im Gehirn. Wo wir Pläne schmieden und Entscheidungen tref-

fen, VAK: Kirchzarten bei Freiburg, 2002.
Goldstein, Bruce E.: Wahrnehmungspsychologie. Der Grundkurs, Berlin und Heidelberg: Spek-

trum Akademischer Verlag, 72008.
Grosse, Rudolf: Rat und Tat für die Erziehung, Basel: Philosophisch-Anthroposophischer Verlag,

1980.
Hassenzahl, Marc: Momente des Glücks, in: Gehirn und Geist Dossier 1/2012, S. 12–16, Heidel-

berg: Verlag Spektrum der Wissenschaft, 2012.
Hebb, Donald Olding: The Organization of Behavior, New York: Wiley, 1949.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/M, u. a.: Ullstein,

1970.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesung über Ästhetik I. Werkausgabe Band 13, Frankfurt

am Main: Suhrkamp, 122013.
Heimann, Katrin; Umiltà, Maria Alessandra; Gallese, Vittorio: How the motor-cortex distingu-

ishes among letters, unknown symbols and scribbles. A high density EEG study, in: Neuro-
psychologia, 51, p. 2833–2840, 2013.

Helsper, Werner; Ullrich, Heiner; Stelmaszyk, Bernhard; Höblich, Davina; Graßhoff, Gunther,
Jung, Dana: Autorität und Schule. Die empirische Rekonstruktion der Klassenlehrer-Schüler-
Beziehung an Waldorfschulen, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 2007.

Herder, Johann Gottfried: Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, in: Jürgen
Baummack, Martin Bollader (Hgg.): Johann Gottfried Herder. Werke in zehn Bänden.
Band 4. Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum 1774–1787, Frankfurt am
Main: Dt. Klassiker-Verlag, 1994.

Herzberg, Stephan: Wahrnehmung und Wissen bei Aristoteles: zur epistemologischen Funktion
der Wahrnehmung, Berlin und New York: de Gruyter, 2011.

Literaturverzeichnis

305

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Hillmann, Karl-Heinz: Wörterbuch der Soziologie, Stuttgart: Kröner, 41994.
Hoffmann, Ernst Theodor Amadeus: Der Sandmann, Ditzingen/Stuttgart: Reclam, 2008.
Hofstadter, Douglas; Dennett, Daniel C. (Hgg.): Einsicht ins Ich. Fantasien und Reflexionen

über Selbst und Seele, Stuttgart: Klett-Cotta, 52002.
Holle, Britta: Die motorische und perzeptuelle Entwicklung des Kindes. Ein praktisches Lehr-

buch für die Arbeit mit normalen und retardierten Kindern, Weinheim und Basel: Beltz,
52011.

Horn, Andrea B.; Mehl, Matthias; Deters, Fenne Große: Expressives Schreiben und Immunakti-
vität – gesundheitliche Aspekte der Selbstöffnung, in: Christian, Schubert (Hg.): Psychoneu-
roimmunologie und Psychotherapie, S. 208–227, Stuttgart: Schattauer, 1. korr. Nachdruck
2014.

Hueck, Christoph: Rhythm is it! Herzrhythmus und Gesundheit, in: Erziehungskunst, April
2012.

Hueck, Christoph: Vom Geheimnis der Zeit, in: Erziehungskunst, Januar 2013.
Hueck, Christoph: Sind ehemalige Waldorfschüler gesünder?, in: Erziehungskunst, Januar 2014.
Hüther, Gerald; Bonney, Helmut: Neues vom Zappelphilipp. ADS/ADHS: verstehen, vorbeugen

und behandeln, Düsseldorf und Zürich: Walter Verlag, 32002.
Hüther, Gerald. Die Bedeutung sozialer Erfahrung für die Strukturierung des menschlichen Ge-

hirns. Welche sozialen Beziehungen brauchen Schüler und Lehrer?, in: Ulrich, Herrmann
(Hg.): Neurodidaktik. Grundlage für gehirngerechtes Lehren und Lernen, S. 41–48, Wein-
heim, Basel: Beltz Verlag, 22009.

Hüther, Gerald: Die Macht der inneren Bilder. Wie Visionen das Gehirn, den Menschen und die
Welt verändern, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 72011.

Hüther, Gerald: Biologie der Angst. Wie aus Streß Gefühle werden, Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 112012 [1].

Hüther, Gerald: Die Evolution der Liebe. Was Darwin bereits ahnte und die Darwinisten nicht
wahrhaben wollen, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 72012 [2].

Hüther, Gerald; Hauser, Uli: Jedes Kind ist hochbegabt. Die angeborenen Talente unserer Kin-
der und was wir aus ihnen machen, München: Knaus Verlag, 62012 [3].

Hurrelmann, Klaus: Lebensphase Jugend. Eine Einführung in die sozialwissenschaftliche Ju-
gendforschung, Weinheim und München: JUVENTA, 92007.

Jentschke, Sebastian; Koelsch, Stefan: Sprach- und Musikverarbeitung bei Kindern. Einflüsse
musikalischen Trainings, in: Rita, Blell; Kupetz, Gabriele: Der Einsatz von Musik und die
Entwicklung von „audio literacy“ im Fremdsprachenunterricht, Frankfurt: Lang, 2010.

WWW-Dokument: http://www.stefan-koelsch.de/papers/Jentschke_Koelsch_Kinderstudi-
en_final.pdf (13.10.2014)

Johnson, Don H.: Der Vorrang des erfahrungsorientierten Vorgehens in der Körperpsychothe-
rapie, in: Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Körperpsychotherapie,S. 91–99,
Stuttgart: Schattauer, 2007.

Julius, Fritz H.: Grundlagen einer phänomenologischen Chemie. Teil II: Zum Chemieunterricht
der Oberstufe, Stuttgart: Verlag freies Geistesleben, 21988.

Jünemann, Margrit; Weitmann, Fritz: Der künstlerische Unterricht in der Waldorfschule. Malen
und Zeichnen, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 41993.

Kalwitz, Bernd: Kindliche Konstitutionstypen I. Das großköpfige und das kleinköpfige Kind, Er-
ziehungskunst, Januar 2005 [1].

Kalwitz, Bernd: Kindliche Konstitutionstypen II. Kosmische und irdische Kinder, Erziehungs-
kunst, Februar 2005 [2].

Literaturverzeichnis

306

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Kalwitz, Bernd: Kindliche Konstitutionstypen III. „Phantasiereiche“ und „phantasiearme“ Kin-
der, Erziehungskunst, März 2005 [3].

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft 1. Werkausgabe Band III, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1974.

Kawabata, Hideaki; Zeki, Semir: Neural correlates of beauty. Journal of Neurophysiology 91,
p 1699–1705, 2004.

Kayser, Felix: Von der Sinneslehre zur Kunst. Die Lehre von den zwölf Sinnen und ihre Bedeu-
tung für die Kunst – Das Zustandekommen geometrisch-optischer Täuschungen, Dornach:
Philosophisch-Anthroposophischer Verlag, 1970.

Kebek, Günther; Schroll, Henning: Experimentelle Ästhetik, Wien: facultas wuv UTB, 2010.
Keller, Ulrike: Epochenunterricht – ein überzeugendes Unterrichtsformat, in: Sylvia, Lieben-

wein; Heiner, Barz; Dirk, Randoll (Hgg.): Bildungserfahrungen an Waldorfschulen. Empiri-
sche Studie zur Schulqualität und Lernerfahrung, S. 81–89, Wiesbaden: Springer Verlag,
2012.

Keppler, Angela: Tischgespräche. Über Formen kommunikativer Vergemeinschaftung am Bei-
spiel der Konversation in Familien. Frankfurt am Main: Suhrkamp Taschenbuch, 19952.

Keupp, Heiner; Ahbe, Thomas; Gmür, Wolfgang; Höfer, Renate; Mitzscherlich, Beate; Kraus,
Wolfgang; Straus, Florian: Identitätskonstruktionen. Das Patchwork der Identitäten in der
Spätmoderne, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 4 2008.

Kirn, Michael: Hegels Phänomenologie des Geistes und die Sinneslehre Rudolf Steiners, Stutt-
gart: Urachhaus, 1989.

Klein, Elisabeth; Boelger-Kling, Lotte: Mutter Erde, Korn und Brot, Stuttgart: Verlag Urachhaus,
41988.

Klöppel, Renate; Vliex, Sabine: Helfen durch Rhythmik. Verhaltensauffällige Kinder erkennen,
verstehen, richtig behandeln, Bosse Verlag: Kassel, 32012.

Klippert, Kerstin: Was wiegt ein Schwein? Die neue Eingangsstufe der Rudolf-Steiner-Schule
Loheland, in: Erziehungskunst, März 2013.

Koepke, Hermann: Das neunte Lebensjahr. Seine Bedeutung in der Entwicklung des Kindes,
Dornach: Verlag am Goetheanum, 112010.

Kontra, C. E.; Albert, N.; Beilock, S. L.: Embodied cognition. From the playing field to the class-
room, in: A. M. Williams; N. J. Hodges; M. A. Scott; M. L. J. Court (Hgg.): Skill acquisition in
sport: Research, theory and practice, New York: Routledge, 22012.

https://hpl.uchicago.edu/page/publications (19.9.2014)
Köhler, Hennig: Von ängstlichen, traurigen und unruhigen Kindern. Grundlagen einer spiritu-

ellen Erziehungspraxis, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 72009.
Köhler, Henning: Verhaltensoriginelle Kinder- Wegbereiter für eine lebbare Welt, in: Erzie-

hungskunst, November 2013.
König, Karl: Sinnesentwicklung und Leiberfahrung: Heilpädagogische Gesichtspunkte zur Sin-

neslehre Rudolf Steiners, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 52012.
Krämer, Sybille: Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der Medialität, Frankfurt am

Main: Suhrkamp, 2008.
Kranich, Ernst-Michael: Pflanzen als Bilder der Seelenwelt. Skizze einer physiognomischen Na-

turerkenntnis, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 21996.
Kranich, Ernst-Michael: Der innere Mensch und sein Leib, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben,

2003.
Kranich, Ernst-Michael (Hg.): Chemie verstehen. Die Bedeutung der Elemente in Substanz- und

Lebensprozessen, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 2005.

Literaturverzeichnis

307

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Krause, Christina; Lorenz, Rüdiger-Felix: Was Kindern Halt gibt. Salutogenese in der Erziehung,
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2009.

Kresic, Mirijana: Sprache, Sprechen und Identität. Studien zur sprachlich-medialen Konstrukti-
on des Selbst, München: IUDICIUM, 2006.

Küchenhoff, Joachim; Agarwalla, Puspa: Körperbild und Persönlichkeit. Die klinische Evaluati-
on des Körpererlebens mit der Körperbild-Liste, Berlin und Heidelberg: Springer, 22013.

Kutzli, Rudolf: Entfaltung schöpferischer Kräfte durch lebendiges Formenzeichnen. Ein
Übungsweg in zwölf Folgen, Schaffhausen: Oratio Verlag, 62010.

Langerhorst, Ursula S.; Petersen, Peter: Heileurythmie – ihre Wirkung und ihre wissenschaftli-
che Bewertung. Ein Bericht aus der Therapie mit Anorexia-Patientinnen und ein medizini-
sches Gutachten, Stuttgart: Urachhaus, 1999.

Lauper, Renate: Von Kopf bis Fuß in Bewegung. Spielerische Körperarbeit mit Kindern, Zürich:
Orell Füssli Verlag, 32009.

Leuzinger-Bohleber, Marianne; Emde, Robert N.; Pfeifer, Rolf (Hgg.): Embodiment. Ein innova-
tives Konzept für Entwicklungsforschung und Psychoanalyse, Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2013.

Leuzinger-Bohleber, Marianne; Pfeifer, Rolf: Psychoanalyse und Embodied Cognitive Science in
Zeiten revolutionären Umdenkens. Erinnern, Übertragung, therapeutische Veränderung und
„embodied metaphors“, in: Leuzinger-Bohleber, Marianne; Emde, Robert N.; Pfeifer, Rolf
(Hgg.): Embodiment. Ein innovatives Konzept für Entwicklungsforschung und Psychoanaly-
se, S. 39–74, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2013.

Liebenwein, Sylvia; Barz, Heiner; Randoll, Dirk (Hgg.): Bildungserfahrungen an Waldorfschu-
len. Empirische Studie zur Schulqualität und Lernerfahrung, Springer Verlag: Wiesbaden
2012.

Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp Taschen-
buch, 1997.

Lyre, Holger: Liegen die Grenzen des Geistes im Kopf? Zur These der erweiterten Kognition, in:
Tanja Baudsen et al (Hgg.): Grenzen unseres Geistes, Stuttgart: Hirzel, 2010.

WWW-Dokument: http://www.lyre.de/grenzgeist-erwkog.pdf (20.11.2012)
Maguire, Eleanor A.; Gadian, David G.; Johnsrude, Ingrid S.; Good, Catriona D.; Ashburner,

John; Frackowiak, Richard S. J.; Frith, Christopher D.: Navigation-Related Structural Change
in the Hippocampi of Taxi Drivers, in: Proceedings of the National Academy of Sciences of
the United States of America, Vol. 97, No. 8, p. 4398–4403, 2000.

WWW-Dokument: http://links.jstor.org/sici?si-
ci=00278424%2820000411%2997%3A8%3C4398%3ANSCITH%3E2.0.CO%3B2-G
(13.10.2014)

Maly, Wolfgang: Die Maly Meditation. Wie Zuwendung heilen kann, München: Knaur MensSa-
na HC, 2012.

Matt, Peter von: Hoffmanns Nacht und Newtons Licht. Eine Abschiedsvorlesung. In ders.: Öf-
fentliche Verehrung der Luftgeister. Reden zur Literatur, S. 127–147, München/Wien: dtv,
2003.

Matthäus, in: Die Bibel, Einheitsübersetzung, Altes und Neues Testament, Freiburg: Herder,
1994.

Marcel, Gabriel: Leibliche Begegnung. Notizen aus einem gemeinsamen Gedankengang, bearb.
V. Hans A. Fischer-Barnicol, in: Hillarion, Petzhold (Hg.): Leiblichkeit. Philosophische, ge-
sellschaftliche und therapeutische Perspektiven, S. 15–70, Paderborn: Jufermann, 1985.

Marti, Thomas: Wie kann Schule die Gesundheit fördern? Erziehungskunst und Salutogenese,
Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 2006.

Literaturverzeichnis

308

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Martin, Michael (Hg.): Der künstlerisch-handwerkliche Unterricht in der Waldorfschule, Stutt-
gart: Verlag Freies Geistesleben, 1991.

Maurer, Christian: Sprechen in der Schule. Schulsprachgestaltung Kl. 1 bis 3, Berlin: Otanes-
Verlag 2006.

McAllen, Audrey: Die Extrastunde. Zeichen- und Bewegungsübungen für Kinder mit Schwie-
rigkeiten im Schreiben, Lesen und Rechnen, Stuttgart: Verlag freies Geistesleben, 51996.

Mead, George H.: Geist, Identität und Gesellschaft, Suhrkamp: Frankfurt am Main, 1973.
Mees-Christeller, Eva: Heilende Kunst und künstlerisch Heilen. Anregungen für Kunsttherapeu-

ten, Dornach: Verlag Die Pforte, 1996.
Meijs, Jeanne: Problemkindern helfen durch Spielen, Malen und Erzählen. Ein Ratgeber für El-

tern und Erzieher, Stuttgart: Urachhaus, 1996.
Metzinger, Thomas: Ich-Störungen als pathologische Formen mentaler Selbstmodellierung, in:

Georg, Northoff (Hg.) Neuropsychiatrie und Neurophilosophie, S. 169–192, Paderborn,
München, Wien, Zürich: Ferdinand Schöningh, 1997.

Metzinger, Thomas: Being No One. The Self-Model Theory of Subjectivity, Massachusetts: Insti-
tute of Technology, 2003.

Metzinger, Thomas (Hg.): Bewußtsein. Beiträge aus der Gegenwartsphilosophie, Paderborn:
Mentis, 52005 [1].

Metzinger, Thomas: Die Selbstmodell-Theorie der Subjektivität: Eine Kurzdarstellung in sechs
Schritten, in: Christoph S., Herrmann; Michael, Pauen; Jochen W., Rieger; Silke Schicktanz
(Hgg.): Bewusstsein, S. 242–269, Paderborn: W. Fink UTB, 2005 [2].

Metzinger, Thomas (Hg.): Grundkurs Philosophie des Geistes. Band 1: Phänomenales Bewusst-
sein, Paderborn: Mentis, 2006.

Metzinger, Thomas (Hg.): Grundkurs Philosophie des Geistes. Band 2: Das Leib-Seele-Problem,
Paderborn: Mentis, 2007.

Metzinger, Thomas: Der Ego Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: Von der Hirnforschung
zur Bewusstseinsethik, Berlin: Berliner Taschenbuch Verlag, 2010.

Menninghaus, Winfried: Kunst wozu? Ästhetik nach Darwin, Berlin: Suhrkamp, 2011.
Miller, Alice: Das Drama des begabten Kindes und die Suche nach dem wahren Selbst, Frank-

furt am Main: Suhrkamp Taschenbuch, 1983.
Milz, Helmut: Der wiederentdeckte Körper. Vom schöpferischen Umgang mit sich selbst, Mün-

chen: Deutscher Taschenbuchverlag, 1994.
Montaigne, Michel de: Die Essais, Ditzingen/Stuttgart: Reclam, 2005.
Mönkemeyer, Karin: Spiele für alle fünf Sinne. Hören, riechen, schmecken, sehen, greifen: wie

Babys und kleine Kinder spielen lernen, Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Ver-
lag, 1998.

Müller, Heinz: Von der heilenden Kraft des Wortes und der Rhythmen. Die Zeugnissprüche in
der Erziehungskunst Rudolf Steiners, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 41995.

Nacke, Angela: Ergotherapie bei Kindern mit Wahrnehmungsstörungen, Thieme Verlag: Stutt-
gart, 22010.

Nagel, Thomas: Wie ist es, eine Fledermaus zu sein, in: Peter, Bieri (Hg.): Analytische Philoso-
phie des Geistes, S. 261–265, Weinheim: Belz Athenäum, 31981.

Neider, Andreas: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Lernen durch Kunst, S. 7–11, Stuttgart: Verlag Frei-
es Geistesleben, 2005.

Neider, Andreas: Medienwirksamkeit und Empathiekräfte, in: Ders. (Hg.):Wie lernen Kinder
Empathie und Solidarität? S. 65–134, Stuttgart, Verlag Freies Geistesleben, 2012.

Literaturverzeichnis

309

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Petzold, G. Hilarion; Orth, Ilse: Poesie und Bibliotherapie. Entwicklung, Konzepte und Theorie
– Methodik und Praxis des Integrativen Ansatzes, in: Dies. (Hg.): Poesie und Therapie. Über
die Heilkraft der Sprache. Poesietherapie, Bibliotherapie, Literarische Werkstätten, S. 21–101,
Bielefeld und Locarno: Edition Sirius, 22009.

Pfersdorf, Silke: Überall zu Hause, nirgends daheim, in: Psychologie Heute, Weinheim: Beltz, Ju-
ni 2013.

Plessner, Helmuth: Anthropologie der Sinne. Gesammelte Schriften III, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2003.

Proust, Marcel: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. I. In Swanns Welt, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1953.

Psychotherapeutenkammer NRW: Depressive Kinder und Jugendliche, 6.3.2014.
WWW-Dokument: http://www.ptk-nrw.de/fileadmin/user_upload/pdf/depressi-

ve_kinder_und_jugendliche.pdf. (9.8.2014)
Ramachandran, Vilaynur S.; Blakeslee, Sandra: Die blinde Frau, die sehen kann, Reinbek bei

Hamburg: Rowohlt Verlag, 42002.
Randolph, Michael: Vitalität, in: Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Körperpsy-

chotherapie, S. 469–478, Stuttgart: Schattauer, 2007.
Rehbein, Boike: Die Soziologie Pierre Bourdieus, Konstanz und München: UVK 2006.
Reinberger, Stefanie: Das musikalische Gehirn, Neurowissenschaftlichen Gesellschaft e. V, Ber-

lin, 2012.
WWW-Dokument: http://dasgehirn.info/wahrnehmen/hoeren/das-musikalische-ge-
hirn-694/ (25.8.2014)

Renzenbrink, Udo: Ernährung unserer Kinder. Gesundes Wachstum. Konzentration. Soziales
Verhalten. Willensbildung, Stuttgart: Verlag freies Geistesleben, 102004.

Richter, Tobias: Pädagogischer Auftrag und Unterrichtsziele – vom Lehrplan der Waldorfschule,
Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 32010.

Rilke, Rainer Maria: Herbst, in: Ders. Die Gedichte, Frankfurt am Main und Leipzig: Insel Ver-
lag, 2006.

Riskind, John; Gotay, Carolyn: Physical posture: Could it have regulatory or feedback effects on
motivation and emotion? in: Motivation and Emotion, Volume 6, Issue 3, p 273–298, Lu-
xemburg und Berlin: Springer, September 1982.

Rittelmeyer, Christian: Pädagogische Anthropologie des Leibes. Biologische Voraussetzungen
der Erziehung und Bildung, Weinheim und München: Juventa Verlag, 2002.

Rittelmeyer, Christian: Die Temperamente in der Waldorfpädagogik. Ein Modell zur Überprü-
fung ihrer Wissenschaftlichkeit, in: RoSE – Research on Steiner Education, Vol. 1, Num. 1,
Januar 2010.

Roemer, Franziska: Therapiekonzepte der anthroposophischen Medizin. Stufenpläne mit Diffe-
renzierungsdiagnostik, Stuttgart: Haug, 2014.

Rolff, Hans-Günther; Zimmermann, Peter: Kindheit im Wandel, Weinheim und Basel: Beltz,
51997.

Ronner, Stephan: Wechselgesänge II. Lieder, Kanons, Liedsätze, Edition Zwischentöne: Weil-
heim, 2009.

Rosa, Hartmut; Stecker, David, Kottmann, Andrea: Soziologische Theorien, Konstanz: UVK,
2007.

Rosenberg, Jack Lee; Morse, Beverly: Segmentale Haltungsmuster im Körper-Geist-System, in:
Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Körperpsychotherapie, S. 682–691, Stutt-
gart: Schattauer, 2007.

Rosenhauer von Löwensprung, Stefan; Rosenhauer von Löwensprung, Natalie: Anthroposophi-
sche Medizin in der Naturheilpraxis, Stuttgart: Haug, 2013.

Literaturverzeichnis

310

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Rousseau, Jean-Jacques: Emil oder Über die Erziehung, Ditzingen/Stuttgart: Reclam, 2004.
Ruppert, Franz: Symbiose und Autonomie. Symbiosetrauma und Liebe jenseits von Verstrickun-

gen, Stuttgart: Klett-Cotta, 32012.
Sachs, Oliver: Der Mann, der seine Frau mit einem Hut verwechselte, Reinbek bei Hamburg:

Rowohlt Verlag, 322010.
Sachs, Oliver; Kober, Hainer: Das innere Auge. Neue Fallgeschichten, Reinbek bei Hamburg:

Rowohlt Verlag, 2012.
Sachs, Oliver: Drachen, Doppelgänger und Dämonen. Über Menschen mit Halluzinationen,

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Verlag, 2013.
Sartory, Andreas: Übersicht zu einigen Varianten körperpsychotherapeutischer Charaktertheo-

rie, in: Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Körperpsychotherapie, S. 329–
332, Stuttgart: Schattauer, 2007.

Sbriscia-Fioretti, Beatrice; Berchio, Cristina; Freedberg, David; Gallese, Vittorio; Umiltà, Maria
Alessandra: ERP modulation during observation of abstract paintings by Franz Kline, in:
PloS ONE, 2013.

WWW-Dokument: http://www.plosone.org/article/info%3Adoi%2F10.1371%2Fjournal.pone.
0075241 (14.11.2014)

Scheler, Max: Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern und München: Francke 61962.
Scheler, Max: Die Formen des Wissens und die Bildung, in: Ders.: Späte Schriften, Bonn: Bou-

vier, 32008, S. 75–84.
Schiffer, Eckhard: Warum Huckleberry Finn nicht süchtig wurde. Anstiftung gegen Sucht und

Selbstzerstörung bei Kindern und Jugendlichen, Weinheim und Basel: Beltz 1999.
Schiffer, Eckhard: Bilder malen – schöpferischer Eigen-Sinn und Identitätsbildung im Kindesal-

ter, in: Andreas, Neider (Hg.): Lernen durch Kunst, S. 13–41, Stuttgart: Verlag Freies Geistes-
leben, 2005.

Schiller, Hartwig: Kindheit im Schicksal der Gegenwart – Die erzieherisch-therapeutische Auf-
gabe von Rhythmus, in: E. M Kranich, R. Patzlaff, H. Schiller, M. Schuchhardt (Hgg.): Die
Bedeutung des Rhythmus in der Erziehung. Beiträge zur Pädagogik Rudolf Steiners 2, S. 11–
42, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 1992.

Schischkoff, Georgi (Hg.): Philosophisches Wörterbuch, Stuttgart: Kröner, 221991.
Schleim, Stephan: Dragee zum Glück? in: Gehirn und Geist, S. 46–51, Heidelberg: Verlag Spek-

trum der Wissenschaft, Dezember 2005.
Schmid, Wilhelm: Mit sich selbst befreundet sein. Von der Lebenskunst im Umgang mit sich

selbst, Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 2007.
Schneider, Norbert. Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne. Eine pa-

radigmatische Einführung, Stuttgart: Reclam, 1996.
Schneider, Wolfgang; Lindenberger, Ulman, Entwicklungspsychologie, Weinheim Basel: Beltz

Verlag, 2012.
Schönhammer, Rainer: Einführung in die Wahrnehmungspsychologie. Sinne, Körper, Bewe-

gung, Wien: facultas wuv UTB, 2009.
Schönhammer, Rainer: Einführung in die Wahrnehmungspsychologie. Sinne, Körper, Bewe-

gung, Wien: facultas wuv UTB, 22013.
Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung. Band I, Ditzingen/Stuttgart: Reclam,

1986.
Schubert, Christian: Psychoneuroimmunologie körperlicher Erkrankungen, in: Ders. (Hg.): Psy-

choneuroimmunologie und Psychotherapie, S. 66–109, Stuttgart: Schattauer ,1. korr. Nach-
druck 2014.

Literaturverzeichnis

311

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Schulgesetz Baden-Württemberg
WWW-Dokument: http://www.landesrecht-bw.de/jportal/?quelle=jlink&query=PrSchulG
+BW&psml=bsbawueprod.psml&max=true&aiz=true#jlr-PrSchulGBW1990pG2
(19.2.2015)

Schulte, Joachim: Wittgenstein. Eine Einführung, Ditzingen/Stuttgart: Reclam, 2006.
Seydel, Anna: Ich bin Du. Kindererkenntnis in pädagogischer Verantwortung, Gerlingen:

DRUCKtuell, 22009.
Simmel, Georg: Die Großstädter und das Geistesleben, in ders.: Das Abenteuer und andere Es-

says, S. 9–25, Frankfurt am Main: Fischer, 2010.
Soesman, Albert: Die zwölf Sinne. Tore der Seele, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 31998.
Strack, Fritz; Martin, Leonard L.; Stepper, Sabine: Inhibiting and facilitating conditions of the

human smile: A nonobtrusive test of the facial feedback hypothesis, in: Journal of Personality
and Social Psychology, Vol 54(5), p 768–777, May 1988.

Steiner, Rudolf: Theosophie. Einführung in übersinnliche Welterkenntnis und Menschenbe-
stimmung (GA 9), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 81986.

Steiner, Rudolf: Die Stufen der höheren Erkenntnis (GA 12), Dornach: Rudolf Steiner Verlag,
1993.

WWW-Dokument: http://bdn-steiner.ru/modules.php?name=Ga (10.10.2014)
Steiner, Rudolf: Die Geheimwissenschaft im Umriss (GA 13), Dornach: Rudolf Steiner Verlag,

2005.
Steiner, Rudolf: Von Seelenrätseln. (GA 21), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 51983.
Steiner, Rudolf: Mein Lebensgang. (GA 28), Rudolf Steiner online Archiv, 32009.
WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)
Steiner, Rudolf: Wahrspruchworte (GA 40), Dornach: Rudolf Steiner Verlag 81998.
Steiner, Rudolf: Anthroposophie. Ein Fragment (GA 45), Rudolf Steiner online Archiv, 42010.

WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)
Steiner, Rudolf: Erneuerungs-Impulse für Kultur und Wissenschaft (GA 81), Dornach: Rudolf

Steiner Verlag, 1994.
Steiner, Rudolf: Geisteswissenschaftliche Menschenkunde (GA 107), Dornach: Rudolf Steiner

Verlag, 51988.
Steiner, Rudolf: Die Erziehung des Kindes (GA a121), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 2009.
Steiner, Rudolf: Christus und die menschliche Seele. Über den Sinn des Lebens – Theosophische

Moral – Anthroposophie und Christentum (GA 155), Dornach: Rudolf Steiner Verlag 31994.
Steiner, Rudolf: Weltwesen und Ichheit (GA 169), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 21963.
Steiner, Rudolf: Sprachgestaltung und dramatische Kunst (GA 282), Dornach: Rudolf Steiner

Verlag, 1981.
Steiner, Rudolf: Allgemeine Menschenkunde als Grundlage der Pädagogik. Menschenkunde

und Erziehungskunst. Erster Teil (GA 293), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 91992.
Steiner, Rudolf: Erziehungskunst: Seminarbesprechungen und Lehrplanvorträge (GA 295), Ru-

dolf Steiner online Archiv, 42010.
WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)
Steiner, Rudolf: Rudolf Steiner in der Waldorfschule (GA 298), Dornach: Rudolf Steiner Verlag,

1980.
WWW-Dokument: http://bdn-steiner.ru/modules.php?name=Ga (10.10.1014)
Steiner, Rudolf: Die Erneuerung der pädagogisch-didaktischen Kunst durch Geisteswissenschaft

(GA 301), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 41991.

Literaturverzeichnis

312

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


WWW-Dokument: http://bdn-steiner.ru/modules.php?name=Ga (10.10.1014)
Steiner, Rudolf: Erziehung und Unterricht aus Menschenerkenntnis (GA 302 a), Dornach: Ru-

dolf Steiner Verlag, 1993.
WWW-Dokument: http://bdn-steiner.ru/modules.php?name=Ga (10.10.1014)
Steiner, Rudolf: Die Methodik des Lehrens und die Lebensbedingungen des Erziehens, (GA

308), Rudolf Steiner online Archiv, 42010.
WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)
Steiner, Rudolf: Die Kunst des Erziehens (GA 311), Rudolf Steiner online Archiv, 32009.
WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)
Steiner, Rudolf: Heilpädagogischer Kurs (GA 317), Rudolf Steiner online Archiv, 42010.
WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)
Steiner, Rudolf: Aspekte der Waldorfpädagogik. Beiträge zur anthroposophischen Erziehungs-

praxis, München: Kindler, 1975.
Steiner, Rudolf: Das Geheimnis der menschlichen Temperamente, Basel: Zbinden Verlag, 1980.
Steiner, Rudolf: Das Wesen der Künste, Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1996.
Steiner, Rudolf: Entwicklung des Denkens. Stärkung des Willens. Drei Vorträge, Stuttgart: Ver-

lag Freies Geistesleben, 2004 [1].
Steiner, Rudolf: Zur Sinneslehre, Stuttgart: Verlag freies Geistesleben, 52004 [2].
Steiner, Rudolf: Die zwölf Sinne des Menschen in ihrer Beziehung zur Imagination, Inspiration,

Intuition, Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 62009.
Steinmetzt, Karl-Heinz; Zell, Robert: Medizin der 4 Temperamente. Typgerechte Anwendungen

aus der Klosterheilkunde, München: Gräfe und Unzer Verlag, 2012.
Stockmeyer, Karl: Rudolf Steiners Lehrplan für die Waldorfschulen, Stuttgart: Pädagogische For-

schungsstelle beim Bund der Freien Waldorfschulen, 1976.
Storch, Maja: Hausaufgaben! Oder lieber nicht? Wie mit somatischen Markern Selbststeue-

rungskompetenz gelernt werden kann, in: Herrmann, Ulrich (Hg.): Neurodidaktik. Grundla-
gen und Vorschläge für gehirngerechtes Lehren und Lernen, S. 202–227, Weinheim und Ba-
sel: BELTZ, 22009.

Storch, Maja: Wie Embodiment in der Psychologie erforscht wird, in: Maja, Storch; Benita, Can-
tieni; Gerald, Hüther; Wolfgang, Tschacher (Hgg.): Embodiment. Die Wechselwirkung von
Körper und Psyche verstehen und nutzen, S. 35–72, Bern: Verlag Hans Huber, 22011.

Störig, Hans Joachim: Kleine Weltgeschichte der Philosophie, Frankfurt am Main: Fischer,
41991.

Streit, Jakob: Erziehung – Schule – Elternhaus und die Waldorfpädagogik. Erziehungsfragen, Er-
ziehungshilfen, Frankfurt am Main: Fischer, 1989.

Spinoza, Baruch de: Die Ethik, Wiesbaden: marixverlag GmbH, 22014.
Spitzer, Manfred: Lernen. Gehirnforschung und die Schule des Lebens, Spektrum: Heidelberg,

2012.
Taubert, M.; Draganski, B.; Anwander, A.; Muller, K.; Horstmann, A.; Villringer, A.; Ragert, P.:

Dynamic properties of human brain structure: learning related changes in cortical areas and
associated fiber connections, J. Neurosci., 30, p. 11670–11677, 2010.

Tenzer, Eva: Sprich mit dir!, in: Psychologie Heute, Weinheim: Beltz. September 2011.
Tettamanti, Marco; Buccino, Giovanni; Saccuman, Maria Cristina; Gallese, Vittorio; Danna,

Massimo; Scifo, Paola; Fazio, Ferruccio; Rizzolatti, Giacomo; Cappa, Stefano F.; Perani, Da-
niela: Listening to Action-related Sentences Activations Fronto-parietal Motor Circuits, in:
Journal of Cognitive Neurosciences, 17, p. 273–281, 2005.

Literaturverzeichnis

313

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Tomberg, Valentin: Sieben Vorträgen über die innere Entwicklung des Menschen, Taisersdorf:
Verlag Achamoth, 21993.

Tschacher, Wolfgang; Storch, Maja: Embodiment und Körperpsychotherapie, in: Alfred, Künz-
ler; Claudia, Böttcher; Romana, Hartmann; M.-H, Nussbaum (Hgg.): Körperzentrierte Psy-
chotherapie im Dialog: Grundlagen, Anwendungen, Integration Der IKP-Ansatz von Yvonne
Maurer, S. 161–176, Heidelberg: Springer, 2010.

Tschacher, Wolfgang: Wie Embodiment zum Thema wurde, in: Storch, Maja; Cantieni, Benita;
Hüther, Gerald, Tschacher, Wolfgang (Hgg.): Embodiment. Die Wechselwirkung von Körper
und Psyche verstehen und nutzen, S. 11–34, Bern: Verlag Hans Huber, 22011.

Ullrich, Heiner: Waldorfpädagogik und okkulte Weltanschauung. Eine bildungsphilosophische
Auseinandersetzung mit der Anthroposophie Rudolf Steiners, Weinheim und Basel: Belz Ju-
venta, 1986.

Ullrich, Heiner: Das Konzept der Kindheit – ein aktuelles Problemfeld der Waldorfpädagogik,
in: Harm, Paschen (Hg.): Erziehungswissenschaftliche Zugänge zur Waldorfpädagogik,
Wiesbaden: VS Verlag, 2010.

Ullrich, Heiner: Rudolf Steiner. Leben und Lehre, München: Beck, 2011.
Ullrich, Heiner: Reformpädagogische Schulkultur mit weltanschaulicher Prägung – Pädagogi-

sche Prinzipien und Formen der Waldorfschule, in: Inge, Hansen-Schaberg (Hg.): Reform-
pädagogische Schulkonzepte. Band 6. Waldorfpädagogik, Baltmannsweiler: Schneider Ho-
hengeren, 2012, S. 181–219.

Umiltà, Maria Alessandra; Berchio, Cristina, Sestito, Mariateresa; Freedberg, David; Gallese,
Vittorio: Abstract art and cortical motor activation: An EEG study, in: Frontiers in Human
Neuroscience, 6, 2012.
WWW-Dokument: http://journal.frontiersin.org/Journal/10.3389/fnhum.2012.00311/
abstract (9.8.2014)

Velthaus, Gerhart: Die Pädagogik der Kinderliteratur. Szenen einer narrativen Erziehungsge-
schichte oder Partituren des Umgangs mit Kindern, Baltmannsweiler: Schneider Verlag,
2003.

Villoldo, Alberto; Perlmutter, David: Das erleuchtete Gehirn. Mit Schamanismus und Neurowis-
senschaft das Geheimnis gesunder Zellen entdecken, München: Wilhelm Goldmann Verlag,
2011.

Waibel, Martin J.; Jakob-Krieger, Cornelia: Integrative Bewegungstherapie. Störungsspezifische
und ressourcenorientierte Praxis, Stuttgart: Schattauer, 2009.

Wildgruber, Thomas: Malen und Zeichnen 1. bis 8. Schuljahr: Ein Handbuch, Stuttgart: Verlag
freies Geistesleben, 22010.

Wilhelm, Klaus: „Ich handle, also denke ich“, in: Psychologie Heute, Weinheim: Beltz, Januar
2011.

Wilhelm, Klaus: Halluzinationen: „Ich hab halt ’nen Vogel!“, in: Psychologie Heute, Weinheim:
Beltz, Februar 2013.

Wilhelm, Klaus: Mächtiger wirken? Mächtiger werden!, in: Psychologie Heute, Weinheim: Beltz,
April 2014.

Winnicott, Donald: Vom Spiel zur Kreativität, Stuttgart: Klett Cotta, 112006.
Wittgenstein, Ludwig: Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie. Band 2, in: Werks-

ausgabe Band 7. Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie. Letzte Schriften über
die Philosophie der Psychologie, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1984.

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003.
Wölfflin, Heinrich: Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur, München: Kgl. Hof &

Universitäts Buchdruckerei von Dr. C. Wolf & Sohn 1886.

Literaturverzeichnis

314

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Zaidel, Dahlia W.; Nadal, Marcos: Brain Intersections of Aesthetic and Morals. Perspectives
from biology, Neuroscience, and evolution, in: Perspectives in Biology and Medicine, volume
54, number 3, p. 367–380, Baltimore: The Johns Hopkins University Press 2011.

Zander, Helmut: Anthroposophie in Deutschland. Theosophische Weltanschauung und gesell-
schaftliche Praxis. Band I, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 22008.

Zander, Margherita: Handbuch Resilienzförderung, Wiesbaden: VS Verlag, 2011.
Zdražil, Tomáš: Gesundheitsförderung und Waldorfpädagogik, Diss. Univ. Bielefeld 2000.
WWW-Dokument: http://pub.uni-bielefeld.de/publication/2302765 (30.10.2013)
Zeki, Semir: Glanz und Elend des Gehirns. Neurobiologie im Spiegel von Kunst, Musik und Li-

teratur, München und Basel: Ernst Reinhardt Verlag, 2010.
Zimmer, Renate: Handbuch der Bewegungserziehung. Grundlage für Ausbildung und pädago-

gische Praxis, Freiburg im Breisgau: Herder, 112012.
Zimmer, Renate: Handbuch der Sinneswahrnehmung. Grundlagen einer Ganzheitlichen Bil-

dung und Erziehung, Freiburg im Breisgau: Herder, 92011.
Zimmer, Renate: Schafft die Stühle ab! Was Kinder durch Bewegung lernen, Freiburg im Breis-

gau: Herder, 22008.
Zittlau, Jörg: Körperhaltung beeinflusst Mut und Führungsqualität, in: Die Welt, 23.1.2011.
WWW-Dokument: http://www.welt.de/gesundheit/psychologie/article12279664/Koerperhal-

tung-beeinflusst-Mut-und-Fuehrungsqualitaet.html (18.9.2014)
Zwaan, Rolf A.; Taylor, Lawrence J.: Seeing, Acting, Understanding: Motor Resonance in Lan-

guage Comprehension, in: Journal of Experimental Psychology: General, Vol. 135, No. 1,
p. 1–11, 2006.

Zoller Morf, Eva: Selber denken macht schlau. Philosophieren mit Kindern und Jugendlichen.
Anregungen für Schule und Elternhaus, Kempten: Zytgogge Verlag, 22010.

Literaturverzeichnis

315

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Bildnachweis

Abbildung 1: Prozesse des Absteigens in den Leib und des Aufsteigens ins Bewusst-
sein. (Steiner GA 293, 103)

Abbildung 2: Einteilung der Temperamente nach Rudolf Steiner (Steiner GA 295,
8)

Abbildung 3: Der Mensch als Industriepalast (Fritz Kahn)
WWW-Dokument: http://arkinetblog.wordpress.com/2010/03/12/
der-mensch-als-industriepalast-man-as-industrial-palace-by-hen-
ning-lederer/ (14.10.2014)

Abbildung 4: Amodale Figur:
WWW-Dokument: http://eco.psy.ruhr-uni-bochum.de/ecopsy/
download/Guski-Lehrbuch/Kap_2_4.html (14.1.2014)

Abbildung 5: Hermann-Gitter:
WWW-Dokument: http://www.klein-singen.de/statistik/h/Allge-
mein/Optische_T_ae_uschungen.html (14.1.2014)

Abbildung 6: White-Täuschung:
WWW-Dokument: http://en.wikipedia.org/wiki/White%27s_illusion
(14.1.2014)

Abbildung 7: Parcours 1. Klasse, Sankt Augustin, 2012 (Annasofie Schneider).

Abbildung 8: Söckchen-Säckchen

Abbildung 9: Der Eingang des anthroposophischen Denkens in den Unterricht
(Menschenkunde 4. Kasse)

Abbildung 10: Der Mensch nach Steiner (GA 293, 146)

Abbildung 11: Das W in der 1. Klasse (Veronique Bintener)

Abbildung 12: Die Anthroposophische Anlauttabelle,1. Klasse, Bonn, März 2013
(Annasofie Schneider)

Abbildung 13: Die 8er Reihe mit Stern und Rhythmus, Kind 1. Klasse (Veronique
Bintener)

Abbildung 14: Das eurythmische A und das E, Stuttgart 2014 (Veronique Bintener)

Abbildung 15: Lied für den Französischunterricht (Materialvorschlag ohne Autor,
ohne Jahr, traditionell)

Abbildung 16: Tafelbild: Kastanienbaum, Stuttgart 2014 (Veronique Bintener)

317

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533


Abbildung 17: Was mir im Klassenzimmer besonders gefällt, 2. Klasse, Sankt Augus-
tin, Oktober 2013 (Veronique Bintener)

Abbildung 18: Farbstudien im Waldorfunterricht (Veronique Bintener)
Bild 1 (von links nach rechts): Gelb umhüllt von Blau und Rot
(1. Klasse, Sankt Augustin, 2012)
Bild 2: Wasserfarben (1. Klasse, Sankt Augustin, 2012)
Bild 3: Rot trifft Gelb und Blau (Stuttgart 2011)

Abbildung 19: Formenzeichnen 2. Klasse, Sankt Augustin, Dezember 2013 (Veroni-
que Bintener)

Abbildung 20: Was kann alles die 10 sein? Bild eines Kindes aus der 2. Klasse, Sankt
Augustin 2013/14 (Veronique Bintener)

Abbildung 21: Kinder beim Spielen mit Söckchen-Säckchen, Luxembourg 2014 (Ve-
ronique Bintener)

Abbildung 22: Kind beim Jonglieren, Luxembourg 2014 (Veronique Bintener)

Abbildung 23: Der dreigliedrige Organismus (Bühler 1985, 13)

Abbildung 24: Pentatonisches Lied
Kletterbüblein, Text: Friedrich Güll/Musik: Stefan Ronner (Ronner
2009, 6)

   

Videos
Werbefilm: Waldorfschule – Waldorflehrer werden
WWW-Dokument: https://www.youtube.com/watch?v=yBWwb8tdP8E (17.5.2015)
   
Starfish Self Modeling Robot
WWW-Dokument: http://www.youtube.com/watch?v=ehno85yI-sA (17.5.2015)

Bildnachweis

318

https://doi.org/10.5771/9783828868533 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:48:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828868533

	„Wenn ich […] erwachte und mein Geist geschäftig und erfolglos zu ermitteln versuchte, wo ich war, kreiste in der Finsternis alles um mich her, die Dinge, die Länder, die Jahre. Noch zu steif um sich zu rühren, suchte mein Körper je nach der Art der Ermüdung sich die Lage seiner Glieder bewusst zu machen, um daraus die Richtung der Wand, die Stellung der Möbel abzuleiten und die Behausung, in der er sich befand, zu rekonstruieren und zu benennen. Sein Gedächtnis, das Gedächtnis seiner Seiten, seiner Knie, seiner Schultern bot ihm nacheinander eine Reihe von Zimmern, in denen er schon geschlafen hatte, an […]. Und bevor mein Denken, was an der Schwelle der Zeiten und Formen zögerte, die Wohnung durch ein Vergleichen der Umstände eindeutig festgestellt hatte, erinnerte er – mein Körper – sich von einem jeden an die Art des Bettes, die Lage der Türen, die Fensteröffnungen, das Vorhandensein eines Flurs, gleichzeitig mit dem Gedanken, den ich beim Einschlummern gehabt hatte und beim Erwachen wiederfand“
	Einleitung
	I. Der Mensch als theoretisches Modell
	1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik
	1.1. Die Darstellung nach außen – die Wahrnehmung von innen
	1.1.1. Wissen und Wahrheit
	1.1.2. Vorstellung – Intellektualismus – Gott
	1.1.3. Anthroposophie und Waldorfpädagogik

	1.2. Anthroposophie als Philosophie
	1.2.1. Das Leib-Seele Problem
	1.2.2. Ganzheitlichkeit
	1.2.3. Die Rolle der Sprache


	2. Das anthroposophische Weltbild
	2.1. Der viergliedrige Mensch
	2.2. Der dreigliedrige Mensch
	2.3. Das anthroposophische Selbstmodell
	2.4. Die Psychologie der Lebensalter
	2.5. Das Temperament – eine Interpretation
	2.6. Klassenlehrer und Karma

	3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie
	3.1. Das Selbst in der Philosophie
	3.2. Ein neuropsychologischer Ansatz
	3.3. Die Rolle der Leiber im anthroposophischen Selbstmodell


	II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen
	1. Das Sein und das Haben
	2. Die Sinne
	2.1. Die Willenssinne
	2.1.1. Der Tastsinn
	2.1.2. Der Lebenssinn
	2.1.3. Der Eigenbewegungssinn
	2.1.4. Gleichgewichtssinn

	2.2. Die Gefühlssinne
	2.2.1. Der Geruchsinn
	2.2.2. Der Geschmackssinn
	2.2.3. Der Sehsinn
	2.2.4. Der Temperatursinn

	2.3. Die vorstellungsverwandten Sinne
	2.3.1. Der Gehörsinn
	2.3.2. Der Wort- oder Sprachsinn
	2.3.3. Der Gedankensinn
	2.3.4. Der Ichsinn


	3. Das Zusammenwirken der Sinne

	III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts
	1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau
	1.1. Eine Beschreibung des Tagesablaufs
	1.2. Denken, Fühlen, Wollen – die drei Phasen des Unterrichts
	1.2.1. Der rhythmische Teil
	1.2.2. Der Lernteil
	1.2.3. Der Erzählteil


	2. Embodiment an Waldorfschulen
	2.1. Embodied Cognition
	2.2. Embodiment im Sprachunterricht
	2.2.1. Sprache und Gestik
	2.2.2. Erinnerung als Verkörperung
	2.2.3. Verkörpertes Sprachgefühl?

	2.3. Kunst und Embodiment
	2.3.1. Kunst als angewandtes Wissen
	2.3.2. Die Beziehung zwischen Mensch und Objekt
	2.3.3. Kunst als Arbeit an der Leiblichkeit
	2.3.4. Formenzeichnen als Metamorphose


	3. Gesundheit durch Unterricht
	3.1. Bedingungen, die krankmachen?
	3.2. Salutogenese
	3.3. Die Wirkung der Sprache auf die Gesundheit
	3.4. Die Praxis der Stressbewältigung

	4. Vom Stampfen und Klatschen
	4.1 Die Wirkung von rhythmischen Bewegungen
	4.1.1. Die Vernetzung des Gehirns
	4.1.2. Die Auswirkung persistierender Reflexe
	4.1.3. Die Wirkung der Rhythmik

	4.2. Das rhythmische Verständnis der Waldorfpädagogik


	Schlussfolgerung
	Nachwort
	Dank
	Literaturverzeichnis
	Bildnachweis

