Wisserschaftliche Beitrage Fidagogik | 45

Véronique Bintener

Embodiment als Wirkmechanismus
des Waldorfunterrichts

Die Sinneslehre Rudolf Steiners in lhrem Bezug

zur physischen, sozial-emotionalen und kognitiven
Entwicklung des Menschen



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Wissenschaftliche Beitrage

aus dem Tectum Verlag
Reihe Padagogik



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Wissenschaftliche Beitrage
aus dem Tectum Verlag

Reihe Padagogik
Band 45

Véronique Bintener

Embodiment als Wirkmechanismus
des Waldorfunterrichts

Die Sinneslehre Rudolf Steiners in ihrem Bezug
zur physischen, sozial-emotionalen und kognitiven
Entwicklung des Menschen

Tectum Verlag

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Die vorliegende Arbeit wurde vom Fachbereich o2 - Sozialwissenschaften, Medien und
Sport der Johannes Gutenberg-Universitit Mainz im Jahr 2016 als Dissertation zur Erlan-
gung des akademischen Grades eines Doktors der Philosophie (Dr. phil.) angenommen.

Véronique Bintener

Embodiment als Wirkmechanismus des Waldorfunterrichts
Die Sinneslehre Rudolf Steiners in ihrem Bezug

zur physischen, sozial-emotionalen und kognitiven
Entwicklung des Menschen

Reihe: Padagogik; Bd. 45

© Tectum Verlag - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017
ISBN: 978-3-8288-3940-3

eISBN: 978-3-8288-6853-3

ePub: 978-3-8288-6854-0

ISSN: 1861-7638

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung des Bildes # 55072212
von freshidea, www.fotolia.com

Druck und Bindung: CPI buchbiicher.de, Birkach
Printed in Germany
Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Wenn ich [...] erwachte und mein Geist geschdftig und erfolglos zu ermitteln versuchte,
wo ich war, kreiste in der Finsternis alles um mich her, die Dinge, die Linder, die Jahre.
Noch zu steif um sich zu riihren, suchte mein Korper je nach der Art der Ermiidung sich
die Lage seiner Glieder bewusst zu machen, um daraus die Richtung der Wand, die Stel-
lung der Mobel abzuleiten und die Behausung, in der er sich befand, zu rekonstruieren
und zu benennen. Sein Geddchtnis, das Geddchtnis seiner Seiten, seiner Knie, seiner
Schultern bot ihm nacheinander eine Reihe von Zimmern, in denen er schon geschlafen
hatte, an [...]. Und bevor mein Denken, was an der Schwelle der Zeiten und Formen zo-
gerte, die Wohnung durch ein Vergleichen der Umstdnde eindeutig festgestellt hatte, erin-
nerte er — mein Korper — sich von einem jeden an die Art des Bettes, die Lage der Tiiren,
die Fensterdffnungen, das Vorhandensein eines Flurs, gleichzeitig mit dem Gedanken,
den ich beim Einschlummern gehabt hatte und beim Erwachen wiederfand“

(Proust 1953, 13)

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Inhaltsverzeichnis

EINlitUNg.... ... 9
. DerMensch als theoretischesModell ...........................ooii, 15
1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik..........................ooeovinininninn, 16
1.1.  Die Darstellung nach auBen — die Wahrnehmungvoninnen .......................... 16
111, Wissenund Wahrheit ... ..., 17

1.1.2.  Vorstellung — Intellektualismus — GOtt............cooveviiiiniiniieeenn, 20

1.1.3.  Anthroposophie und Waldorfpadagogik...............ccoooeiiininininn, 24

1.2.  Anthroposophie als Philosophie ....................coooiiiiii 29
1.2.1. DasLeib-Seele Problem ...........coooiiiiiiii 30

122, GanzheitlichKeit............coooiiiii 35

1.23.  DieRollederSprache..........ccoovviviiiiiiii 39

2. Dasanthroposophische Weltbild ...............................co 47
2.1, Derviergliedrige Mensch............c.coviiiiiiiiiin 48

2.2.  Derdreigliedrige Mensch................cooiiiiiiiiiii 51

2.3.  Dasanthroposophische Selbstmodell.....................cooiiiiiiiniin, 54

2.4. DiePsychologie derLebensalter ..............ccoouveiiiiiiiiiniin e 63

2.5.  Das Temperament — eine Interpretation ..................ccooovvvivinininiinennen, 70

2.6. Klassenlehrerund Karma..................oooiiiiiiiiii e 77

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie.....................coooviiiiininiinnenn, 83
3.1.  DasSelbstin der Philosophie................cc.cooiiiiiiiii 85

3.2.  Einneuropsychologischer Ansatz ...................ccoveiiiiiiiiiiiniiniee, 93

3.3.  DieRolle der Leiber im anthroposophischen Selbstmodell............................. 105

Il. Der Mensch als leibliches Sinneswesen........................ccocooiiiiii 115
1. DasSeinunddasHaben......................oi . 116
2. DieSinne. ... ..o 123
2.1, DieWillenssinne............ooooiiiiiii 125
211, DerTastsinn. ..o 127

2.1.2. Derlebenssinn.........ccoiiiiiiii 131

2.1.3.  DerEigenbewegungssinn ..........coouviviiiiiniiiiin 134

214, Gleichgewichtssinn .....ovuevieiini i 137

2.2, DieGefiilhlssinne..........cooiirinii 142
221, DerGeruChSINN. ..t 143

222, DerGeschmackssinn ....ovveeiriniie 145

223, DerSeNSINN et 147

2.2.4. Der TeMPeraturSin .....ve e e e e 152

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

Vil


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Inhaltsverzeichnis

Vil

2.3.  DievorstellungsverwandtenSinne ...............c.oooiiiiiiiiiiini 155

230, DerGehorsinn.......oouiinii i 155

2.3.2. DerWort- oder Sprachsinn .............ooooiiiiiiii 159

2.3.3. DerGedankensinn...........oooiiniiiiiiii 164

234, Derlchsinn. ... 166

3. DasZusammenwirken derSinne...........coviiiiniiiiii 170

lll. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts..................cooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiainins 179
1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau............................ooooeininnn, 180

1.1.  Eine Beschreibung des Tagesablaufs.....................ocooviiiiiiiiin i 181

1.2.  Denken, Fiihlen, Wollen — die drei Phasen des Unterrichts ............................ 186

121, Derrhythmische Teil .........cooveiiiiiiii 187

1.2.2. DerLemteil cooveeeein e 190

1.2.3. DerBrzahlteil ....oveeee i 197

2. EmbodimentanWaldorfschulen ... 201

2.1, Embodied Cognition..............oooviiiiiiiii 202

2.2.  Embodimentim Sprachunterricht ... 208

221, Sprache und Gestik...........ouuvvniiniiniiii 209

2.2.2.  Erinnerung als VerkGrperung ..........coovvnviniiniiiiniiiiiieieieieieins 212

2.2.3.  Verkdrpertes Sprachgefhl? ............ooovviiiiiii 214

2.3.  Kunstund Embodiment ..............ccooviiiiiiiiiiii 217

2.3.1. Kunstalsangewandtes Wissen...........c.oeuuvvneinviniiniineieiieineinennes 217

2.3.2.  Die Beziehung zwischen Mensch und Objekt ...........coevvnviiiiiiniiiinss 220

2.3.3.  Kunstals Arbeit an der Leiblichkeit...............cooveiiiiiiiins 222

2.3.4.  Formenzeichnen als Metamorphose............c.vunvinviniinviniiiineinennes 224

3. GesundheitdurchUnterricht..............oooiiiiiii e 230

3.1.  Bedingungen, die krankmachen?...................cooiiiiiii 230

3.2, SAlULOQENESE ... ..vuieit it 236

3.3.  Die Wirkung der Sprache auf die Gesundheit.........................oooiiiiini 240

3.4.  Die Praxis der Stressbewaltigung ...............cccoeviiiiiiiiiiii 243

4. VomStampfenundKlatschen ... 250

4.1 Die Wirkung von rhythmischen Bewegungen ..................coovviiiiiiiniinnnnnnn. 252

411, DieVernetzung des GEhimS .......oovvvvviniiiiiiiii e 254

41.2.  Die Auswirkung persistierender Reflexe ..........coevveiiiiiiiiieiiei, 259

4.1.3.  DieWirkung der Rhythmik ...........cooviiiiiiiiiiie 265

4.2.  Das rhythmische Verstandnis der Waldorfpadagogik ........................co.oenee. 269
SChlusSfOlgerUNg ............oouiiniiii i e 285
T 10 PP 297
DANK. e et aas 299
LIteratUrVEIZOIChNIS. . ... e vt et 301
BIlANAChWEIS ...t 317

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Einleitung

Ich kann meinen Namen tanzen; Kurz, Kurz, Laaaaaang oder ALLOW ME TO EX-
PLAIN IT THROUGH EURYTHMY sind nur einige Beispiele fiir die Aufdrucke auf
verschiedenen Kleidungsstiicken von der Internetseite Waldorfbazar.de. Die Motive
spielen mit dem oft nur rudimentéren Wissen tiber die Praktiken an Waldorfschulen,
verdeutlichen aber auch, dass jener Unterricht Inhalte vermittelt, deren Sinn nicht je-
dem sofort einsichtig erscheint. Warum stampfen und klatschen Waldorfschiiler'?
Kann dieses Tun den Kindern tatsachlich helfen, oder ist es eine Praxis, die vom Be-
grinder der Waldorfschule, Rudolf Steiner, entwickelt wurde und sich nun einfach tra-
diert hat? Warum wird so groflen Wert darauf gelegt, dass Lauten eine spezifische Be-
wegungsentsprechung (Laut-Eurythmie) zukommt, sodass aus jenen Bewegungen
wieder riickwirkend Worte und Namen getanzt werden kénnen? Warum werden Ge-
dichte und Melodien im Unterricht durch das Schreiten des Taktes oder des VersfufSes
untermalt (kurz, kurz, laaaang entspricht dem Anapist)? Dass die Schiiler an Waldorf-
schulen kiinstlerisch sehr aktiv sind, beim Malen keine Auflenlinien um die Figuren
ziehen diirfen und ihr Wissen in den ersten Schuljahren oft nicht abrufbar zu sein
scheint, sind Erscheinungen, die je nach Schule unterschiedlich ausfallen kénnen, dass
aber jeden Morgen zundchst zwischen 15 und 30 Minuten lang gestampft, geklatscht,
gesungen, geflotet, rezitiert und Theater gespielt wird, ist Teil des festgelegten Lehr-
plans. Diese morgendliche Praxis wird meist als rhythmischer Teil bezeichnet, und ob-
wohl die Lehrer an Waldorfschulen ihren Unterricht fast vollig frei gestalten diirfen, ist
doch jener erste Teil eng mit dem Selbstbild der Waldorfpadagogik verbunden. Der
rhythmische Teil kann somit zwar kiirzer ausfallen, oder der Schwerpunkt wird auf
das Rezitieren gesetzt, wodurch das Flotenspiel beispielsweise wegfallen kann, aber er
wird niemals ganz gestrichen, sodass in ihm eine Mdglichkeit gefunden wurde, den
Waldorfunterricht als solchen zu charakterisieren. Weiter werden verschiedene Vorge-
hensweisen dieses Teils auch in anderen Schulstunden als Methode aufgegriffen, sind
jedoch in einem geringeren Maf3 verpflichtend, was sicherlich mit darin begriindet
liegt, dass ihre Wirkmechanismen nicht klar kommuniziert werden. Wenn die Ant-
wort auf die Frage nach dem Sinn jener Betitigung lautet, dass Rudolf Steiner es so
gesagt habe und es deshalb so gemacht werde oder dass die Durchdringung der We-
sensglieder des Menschen dadurch gekriftigt werden wiirden, dann ist dem Verstind-
nis damit nicht unbedingt gedient. Durch eine solche Aussage muss angenommen
werden, dass diese Praxis einer Tradition entspricht, dartiber hinaus jedoch hochstens
eine dem Weltbild entsprechende, okkult anmutende Bedeutung habe.

Welche Rolle kommt jenem titigen Unterricht zu, zu dem die Autorin noch unter-
schiedliche kiinstlerische Betatigungen wie die Eurythmie, das Formenzeichnen oder
verschiedene lehrplanspezifische Inhalte (wie Hausbau, Werken, Theaterauffithrungen
u. a.) zahlt? Rudolf Steiner sah im Waldorfunterricht nicht nur einen Weg der Bil-

1 Aufgrund der besseren Lesbarkeit wird im Folgenden nur die maskuline Form verwendet.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Einleitung

dungsvermittlung, fiir ihn ist der Lehrer gleichzeitig ein Heiler, der zum einen an der
Gesundheit der Kinder arbeitet, zum anderen jedoch auch die Welt oder die Kultur in
diesen heilenden Prozess mit einschlief$t. Waldorfschulen wiren damit Quellen der
Gesundung fir Mensch und Erde. Im Hinblick auf die Vernetzung zwischen der Wal-
dorfpadagogik als anthroposophische Erziehungsmethode und der biologisch-dyna-
mischen Bewirtschaftung der Natur, deren Grundlagen ebenfalls auf Rudolf Steiner
zuriickgehen, scheint der gesundende Umgang mit der Welt zunichst hinreichend er-
sichtlich. Doch in welchem Maf} kann der personlichen Gesundheit des Menschen
durch jenen Unterricht gedient werden? Einen Hinweis liefert das Buch Das erschopfte
Selbst (1998) von Alain Ehrenberg, in dem er darlegt, dass verschiedene psychische
Krankheiten - wie die Depression — aus der Verpflichtung des Einzelnen herrithren
konnen, seine Individualitat zu konstruieren und aufrechtzuerhalten. Ehrenberg
schreibt, dass die Depression eine Krankheit der Verantwortlichkeit sei, in der ein Ge-
fithl der Minderwertigkeit vorherrsche. ,,Der Depressive ist nicht voll auf der Hohe, er
ist erschopft von der Anstrengung, er selbst werden zu miissen® (Ehrenberg 2008,15).
Es ist besonders die Kindheit und Jugend, in welcher der Mensch sich als Selbst findet
und seine Identitit aufbaut. Verschiedene Phasen, Krisen oder Lebensabschnitte
durchlaufend, erkennt der Heranwachsende immer deutlicher, wer er ist, wie er sich
von seinen Mitmenschen unterscheidet und welchen Platz er in der Gesellschaft ein-
nehmen mochte. Da die Freiheit des Werdens an immer geringere Vorgaben gebunden
zu sein scheint, wodurch die Verantwortung fiir die Gestaltung des eigenen Lebens
immer mehr an das Individuum gebunden wird, kann es von Vorteil sein, wenn insti-
tutionsspezifische Praktiken den Menschen in seinem Individualisierungsprozess un-
terstiitzen. Das Vorgehen der Waldorfschule konnte durch ihr besonderes Weltbild
eine Basis erschaffen, durch welche die Schiiler die Stirke beziehen, unter anderen In-
dividuen eine selbstbewusste Identitdt zu entwickeln. Kann Unterricht die Resilienz
der Schiiler stirken und somit im Sinne von Aaron Antonovsky salutogenetisch, also
gesundheiterhaltend, wirksam sein? Die Autorin geht in dieser Arbeit davon aus, dass
die Entwicklung eines kohérenten, also in sich geschlossenen Selbst(-Modells) ein
wichtiger Teil des Individualisierungsprozesses und der Erhaltung von Gesundheit ist.
Dieses Selbst ist kein aus sich selbst hervorgehender Prozess, sondern wird durch die
soziale und physische Umwelt insofern bedingt, dass eine Wechselwirkung besteht
zwischen den angeborenen sozialen Bediirfnissen nach Liebe, Zuwendung, Verstind-
nis und Wachstumsmaoglichkeit und dufleren Begebenheiten, in die das Leben des
Menschen eingebettet ist (materieller und sozialer Status, korperliche Verfassung, Fa-
milienstruktur u. a.). Die Familie, der Freundeskreis, der Arbeitsplatz oder die Schule
konnen nun als Orte definiert werden, an denen an jenen Beziehungen gearbeitet wird.
In diesem Sinne konnten die Strukturen der Waldorfschule die Gesundheit erhalten
oder fordern, weswegen in dieser Arbeit auch ein besonderes Augenmerk auf die Be-
ziehungspflege im Unterricht geworfen wird.

Die Waldorfpadagogik ist heute eine Praxis, die in rund 1.000 Schulen weltweit
gelebt wird, davon befinden sich allein tiber 230 in Deutschland.? Die Autorin ist der
Ansicht, dass somit nicht guten Gewissens behauptet werden kann, es handele sich
hier um eine zu vernachldssigende Randerscheinung, die ob ihrer magisch anmuten-

2 Die Zahlen konnen eingesehen werden unter: http://www.freunde-waldorf.de/fileadmin/
user_upload/images/Waldorf_World_List/Waldorf_World_List.pdf (5.2. 2015)

10

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Einleitung

den Weltsicht aus dem naturwissenschaftlichen Diskurs ausgeschlossen werden diirfte.
Waldorfschulen griinden sich meist aus einer Elterninitiative, aus einem Gefiihl vieler
Eltern heraus, ihr Kind sei in der normalen Schule nicht gut aufgehoben. Doch nicht
alle Eltern vertreten gleichzeitig das anthroposophische Weltbild, welches bekannter-
maflen von der naturwissenschaftlichen Sicht auf die Welt abweicht. Die Autorin ist
bestrebt, sich mit den titigen Praktiken der Waldorfpadagogik wissenschaftlich zu be-
fassen, wobei die anthroposophische Begriindung jener Praxis zwar dargestellt, jedoch
als nicht hinreichend fiir eine Begriindung derselben erachtet wird. Dabei ist die Auto-
rin jedoch keinesfalls bestrebt, die anthroposophischen Vorstellungen zu bewerten, da
es sich ihrer Meinung nach hierbei um ein Glaubenssystem handelt, welches, wie alle
anderen Glaubensrichtungen, respektiert werden sollte. Der wissenschaftliche Diskurs
in dieser Arbeit bezieht sich somit auf die zu beobachtende Praxis des Unterrichts und
nicht auf die Glaubensvorstellungen des einzelnen Individuums.

In einem ersten Teil der Arbeit wird die Waldorfpiddagogik zunéchst in ihrer Be-
ziehung zur Erziehungswissenschaft analysiert. Dabei gilt es zu beachten, dass diese
Pidagogik durch die Anthroposophie gerechtfertigt wird. Da es sich hierbei jedoch
um eine Glaubensrichtung handelt, welche von Rudolf Steiner behauptete Wahrheiten
unhinterfragt hinnimmt und deren Weltbild um ein vielfaches belebter ist, als dem na-
turwissenschaftlich zugestimmt werden kann, ergeben sich bereits in der Definition
des Gebietes die ersten Probleme. Wihrend die Anthroposophie sich selbst als Wis-
senschaft versteht, kann sie von auflen nur als esoterisches Dogma bezeichnet werden.
Um der Frage nach dem Wahrheitsgehalt eines solchen Glaubenssatzes zu entgehen, -
denn eine solche Diskussion ist vom wissenschaftlichen Standpunkt aus unniitz, da
sich Glauben nicht nach Beweisbarkeit richtet -, wird die Anthroposophie im weiteren
Verlauf als philosophische Idee behandelt, welche untersucht werden kann, ohne dass
ihr zugestimmt werden muss. Als philosophisches Konstrukt betrachtet, finden sich in
der Anthroposophie auch mehrere Selbst-Modelle, welche beschreiben, was den Men-
schen unter dieser Perspektive betrachtet ausmacht. Die Autorin findet diese Modelle
deshalb von Interesse, da sie, anders als beispielsweise das christliche Menschenbild,
die Rolle des Korpers fiir die Entwicklung eines selbstbewussten Ichs stark hervorhe-
ben. Daraus ergeben sich dann auch fiir den konkreten Unterricht verschiedene Vor-
gaben, wie das Kind als leibliches Sinneswesen zu behandeln ist. Durch die Verkniip-
fung mit der Embodiment-Theorie, welche ebenfalls davon ausgeht, dass das Vorhan-
denseins eines Korpers fiir das Entstehen einer selbstbewussten Intelligenz unabding-
bar ist, kann das Geschehen im Unterricht neu beleuchtet werden. Dabei geht es kei-
nesfalls um eine Rechtfertigung der Anthroposophie, vielmehr soll anhand einer aus-
fithrlichen Beschreibung derselben deutlich werden, dass jene Praxis nicht wegen mo-
derner Analysen des menschlichen Verhaltens oder der Neurowissenschaften aufge-
kommen ist, sondern ihren Ursprung in einem okkulten Denken hat. Ohne dass die-
ser Punkt hinreichend deutlich wird, konnte eine Betrachtung der anthroposophi-
schen Praxis und der Versuch zu verstehen, welche Wirkmechanismen durch dieses
Tun aktiviert werden, als Rechtfertigung eines dogmatischen Vorgehens verstanden
werden. Um nun auf die Bedeutung des Korpers zuriickzukommen, wird als letzter
Punkt der Mensch aus einer zeitgendssischen naturwissenschaftlichen Perspektive be-
schrieben, wodurch die Relevanz der Beschreibung der anthroposophischen Sichtwei-
se klarer wird. Es handelt sich somit um ein analytisches Vorgehen, welches aus einer
Dritte-Person-Perspektive die Frage nach dem Wesen des Menschen beantwortet. Wie

11

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Einleitung

12

begriindet sich die Praxis an Waldorfschulen selbst? Welches Modell vom Menschen liegt
dem zugrunde, und wie vertrigt sich diese Sichtweise mit wissenschaftlich fundierten
Annahmen?

In Erweiterung dieser theoretischen Sicht auf den Menschen wird dieser im zwei-
ten Teil der Arbeit unter einer phdnomenologischen, auf das personliche Erleben ge-
richteten Perspektive betrachtet. Der Mensch ist dazu in der Lage, sich einmal tiber
das Haben und einmal iiber das Sein zu definieren, indem er sich einmal als Besitzer
eines Korpers erlebt, durch den er die Welt sinnlich erfihrt, und er sich zum anderen
selbst als dieser Korper empfindet. Einige dieser an die Sinne gebundenen Erfahrungs-
moglichkeiten fiihren dazu, dass der Mensch ein inneres, korperliches Selbstbild er-
schafft, welches zur Grundlage seines Selbstmodells als distinkte Entitdt wird. Da die
tatigen Praktiken als primar sinnliche Erfahrungen gesehen werden kénnen, kann ge-
schlussfolgert werden, dass sie damit auch an der Erschaffung jenes Selbstmodells be-
teiligt sind. Rudolf Steiner unterscheidet nun nicht nur zwischen sehen, horen, tasten,
riechen und schmecken, sondern postuliert zwolf Sinne, welche als zw6lf Tore zur
Welt mit einem spezifischen Qualititsraum definiert werden. Diese aufgeschliisselten
Funktionsbereiche, welche nicht immer an ein bestimmtes Organ gekniipft werden,
sondern sich eher an funktionsspezifische Hirnareale anlehnen, fithren nach der An-
sicht der Anthroposophie dazu, dass der Mensch ein Ich ausbildet. Die zwolf Sinne,
die im zweiten Teil detailliert dargestellt werden, erméoglichen es dem Menschen, be-
stimmte Erfahrungen mit der Welt zu machen, welche bildend auf das Selbst wirken
und ihm dabei behilflich sind, sich in der Welt als Individuum zu verorten, sich hier
heimisch und geborgen zu fithlen. Der Lehrer unterstiitzt durch seinen Unterricht die-
sen Prozess, wobei manche Praktiken und Aufgaben an Elemente einer Psychothera-
pie erinnern, welche zum Ziel hat, das Selbst des Patienten zu stabilisieren und zu stér-
ken. Wird diese Idee konsequent vom Lehrer ausgearbeitet und angewendet, kann die
Waldorfschule tatsachlich einen Anspruch erheben, dass ihr Unterricht auf das seeli-
sche und damit auch das korperliche Wohl der Kinder wirkt. Die in diesem zweiten
Teil zu beantwortende Frage lautet: Welche Rolle spielt die sinnliche Wahrnehmung bei
der Entstehung der Identitdit oder des Selbst des Kindes, und welche Mdglichkeiten des
Wirkens ergeben sich dadurch fiir den Erzieher?

Im dritten Teil wird zunichst der Unterricht als Praxis vorgestellt, der Tagesablauf
wird beschrieben und einige besondere Methoden werden vorgestellt. Anschlieflend
wird dieser Unterricht hinsichtlich einer bestimmten Art des Umgangs untersucht, in-
dem der Korper in seinen sinnlichen Erfahrungsbereichen in die Wissensvermittlung
mit einbezogen wird. Kann ein verkiorpertes Wissen durch diesen sinnlichen Unterricht
erreicht werden und welche Vorteile wiirden dadurch entstehen? Wie wirkt sich jener
sinnliche Umgang auf die Kognition, die Sozialitdt und die Emotionalitat aus, drei Be-
reiche die Steiner auch iiber das Denken, Fiithlen und Wollen in seinen Unterricht mit
einbeziehen mochte? Es geht dabei nicht um die speziellen Lehrinhalte, denn {iber die-
se besteht kein so deutlicher Konsens, dass nicht grofSe Unterschiede selbst innerhalb
der Klassen der gleichen Schule anzutreffen sind. Waldorfklassen konnten als Kollek-
tivsingular beschrieben werden, als autonome Einheiten, die in sich stark differenzie-
ren, jedoch durch das Weltbild in bestimmtem Mafle verkniipft sind. Die Autorin ist
der Ansicht, dass jede Klasse so individuell ist, dass durch evaluative Studien hochs-
tens Tendenzen sichtbar wiirden, jedoch wenig Aufschluss tiber die Wirkmechanis-
men erlangt werden konnte, die durch die Anthroposophie etabliert wurden, aber

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Einleitung

durch andere Wissenschaften gerechtfertigt werden konnen. Ebenfalls sollte bemerkt
werden, dass die Inhalte sich stark am anthroposophischen Weltbild orientieren und
dadurch in wissenschaftlicher Hinsicht als sehr problematisch gelten miissen. Die Au-
torin ist jedoch der Meinung, dass die Methode, welche geeignet ist, Aufschluss iiber
die Wirkmechanismen eines fdtigen Unterrichts zu liefern, sich mit Beispielen und
Praktiken aus dem Schulalltag beschiftigen muss, die in dhnlicher Form an jeder Wal-
dorfschule Teil des Geschehens sind. Die entsprechenden Elemente miissen identifi-
ziert, analysiert und durch fachfremde Quellen tiberpriift werden. Die im tditigen Un-
terricht theoretisch begriindeten Praktiken werden auf ihre gesundheitliche Funktion und
ihre Auswirkung auf die Entwicklung des Gehirns hin untersucht, und die Frage wird be-
antwortet, ob das Stampfen und Klatschen, das Schreiten und Tanzen tatsichlich neuro-
nale und biologische Prozesse unterstiitzt. Der dritte Teil der Arbeit unternimmt damit
einen Perspektivwechsel von den inneren Vorgingen zur duleren Umwelt der Kinder.
Dabei wird die von den Vertretern der Embodiment-Theorie postulierte Vorstellung
aufgegriffen, dass Wissen und Erfahrung inkorporiert seien, also zu einem Teil des
Selbst als Leibes wiirden und spéter durch bestimmte Erlebnisse in die abstrakte Ko-
gnition zuriicktreten konnten.

Das Explanandum wire damit die beobachtbare Praxis an Waldorschulen hin-
sichtlich des rhythmischen Teils oder des titigen Unterrichts im weitesten Sinne. Wie
kann dieses Vorgehen bei der kognitiven, sozial-emotionalen und physischen Ent-
wicklung helfen, welche ebenfalls die Gesundheit mit einschlief3t?

Die gewihlte Methode ist zunéchst eine Analyse des theoretischen Hintergrunds
des Wirkungsbereichs jener Praxis, sprich der Waldorfschulen und ihrer Weltsicht.
Weiter ein Vergleich ihres Menschenbildes mit naturwissenschaftlichen Modellen des
Menschen, insbesondere was die Entwicklung der Identitdt oder des Selbst anbelangt.
Im Anschluss wird diesem analytischen Vorgehen eine phdnomenologische Sichtweise
angeschlossen, in welcher anhand von Textbeispielen herausgearbeitet wird, wie die
Innenperspektive des Menschen zur Welt gestaltet werden kann. In einem letzten
Schritt werden Unterrichtsbeispiele aufgegriffen, in ihrer Wirkung dargestellt und an-
hand verschiedener wissenschaftlicher Studien begriindet.

Das Ziel der Arbeit besteht darin, die Wirkmechanismen dieses Vorgehens genau
zu identifizieren und zu analysieren, welches in besonderer Weise den Korper mit ein-
bezieht und anhand von ficheriibergreifender Literatur Belege fiir dessen Effekt zu
finden. Die Autorin hofft, durch die Analyse jener Praktiken und die Verkniipfung mit
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen einerseits eine Hilfe zu bieten, gezielter eine
Auswabhl férderlicher Praktiken auswihlen zu konnen, andererseits aber auch den Dia-
log zwischen den Fachkreisen und den interessierten Laien (wie beispielsweise den El-
tern) zu vereinfachen. Gerade in Anbetracht der Tatsache, dass Schulen zur Inklusion
aufgerufen werden, erscheint es wichtig, sich Unterrichtsmodelle anzusehen, welche
bereits seit Langem mit einer sehr heterogenen Schiilerschaft umgehen und ihren Fo-
kus zunéchst nicht auf das kognitive Lernen setzen. Ein weiterer aktueller Anlass fiir
diese Arbeit wird ebenfalls darin gesehen, dass die Waldorfschulen gerade die Schul-
landschaft Deutschlands deutlich mitstrukturieren, aber auch weltweit immer mehr
Boden gewinnen. ,,Kein anderer Schultyp erfiillt in Deutschland heute so umfassend
die Funktion einer profilierten Alternative zum staatlichen oder konfessionell getrage-
nen allgemeinbildenden Schulwesen wie die Freie Waldorfschule® (Ullrich 2012, 182).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

13


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Einleitung

14

Da die Praxis an Waldorfschulen durch die Anthroposophie gerechtfertigt wird,
sind die Wirkmechanismen des tatigen Unterrichts nur in geringem Mafl wissen-
schaftlich untersucht worden und kénnen somit nicht als Anreiz dienen, sie als Tech-
nik des Unterrichtens umzusetzen. Was bleibt letztlich von einem Waldorfunterricht
ibrig, wenn ihm die weltanschauliche Grundlage entzogen wird? Durch eine Beschif-
tigung mit der Waldorfpadagogik, die explizit das esoterische Weltverstindnis der An-
throposophie ausklammert, mochte die Autorin dazu beitragen, verschiedene Metho-
den zielgerichtet anwenden zu kénnen, ohne dass der weltanschauliche Uberbau in
diese mit einflief3t.

Die Autorin ist sich bewusst, dass diese Arbeit nur einen Standpunkt aufzeigen
kann, durch den auf eine spezielle Form des Unterrichtens geblickt werden kann. Eine
konkrete Untersuchung und Evaluation der gelebten Praktiken und das tatsachliche
Ausarbeiten einer Methode, welche die Ideen des verkorperten Wissens fiir den Schul-
unterricht nutzbar macht, stehen noch an.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

I. Der Mensch als theoretisches Modell

Die Frage danach, was den Menschen als solchen charakterisiert, wurde im Laufe der
Geschichte auf unterschiedliche Weise beantwortet: Ist der Mensch ein Tier mit be-
sonderen Fihigkeiten? Zeichnet er sich durch sein selbstreflexives Bewusstsein aus?
Besteht seine Einzigartigkeit darin, dass er Seele und Geist besitzt? Diese Fragen nach
der Natur des Menschen konnten erst zu einem Zeitpunkt aktuell werden, ,wo sich die
tiberlieferte und bis dahin selbstverstindliche Wesensbestimmung des Menschen als
eines animal rationale, als eines vernunftbestimmten Lebewesens, aufgelost hatte®
(Bollnow 2009, 7). Erst dadurch, dass eine angenommene Selbstverstidndlichkeit plotz-
lich zur Diskussion gestellt wurde, konnte der Mensch unter verschiedenen Blickwin-
keln neu betrachtet werden. Gerade das 19. Jahrhundert, welches als die Lebenswelt
Rudolf Steiners gesehen werden muss, gebar viele Antworten, welche den Menschen
zwar zutreffend, aber nicht umfassend beschreiben konnten: ,Der Mensch ist eine
Maschine - ein Biindel von Trieben - ein Glied in der Entwicklung der organischen
Natur - ein soziales Wesen® (ebd. 7). Bedingt durch die Fokussierung auf je einen As-
pekt, kamen die einzelnen Wissenschaften zu Antworten, die eher die Fachkreise an-
sprachen, nicht jedoch den Menschen in seinem Selbstverstindnis. Der wissenschaftli-
che Diskurs konnte denjenigen Menschen keine Orientierung mehr liefern, welche in
der Befiirchtung lebten, durch eine dufere Analyse des Menschen dessen inneres We-
sen zu zerstoren. Durch den stetigen Fortschritt der Technik entstand auch die Angst
vor einer Mechanisierung der Welt, in welcher der Mensch und die Natur zu einer Sa-
che erklart werden wiirden. Die Furcht, dass der Mensch nur unter einem bestimmten
Aspekt oder in einer bestimmten, sehr begrenzten Rolle gesehen werde, hat bis heute
zur Folge, dass Theorien geschitzt werden, die versprechen, den ganzen Menschen zu
beriicksichtigen. Doch was ist das Surplus einer solchen Theorie und was wird unter
dem ganzen Menschen verstanden?

Die Anthroposophie geht davon aus, dass Rudolf Steiner eine zutreffende und ge-
naue Anthropologie und Entwicklungspsychologie aufgestellt hat, die bis heute ande-
ren Theorien iiberlegen ist, da sie den ganzen Menschen mit einbezieht. Aus diesem
Grund ist es zwingend, zunichst die Strukturen zu betrachten, durch welche sich die
Waldorfpiadagogik zu legitimieren versucht. Da diese erwiesenermaflen auf der an-
throposophischen Weltsicht aufbaut, die nicht mit der naturwissenschaftlichen Sicht-
weise libereinstimmt, wird zundchst ihre Position innerhalb der Erziehungswissen-
schaft uiberpriift. Durch diese Betrachtung wird ersichtlich, welche Bereiche jener Pad-
agogik in einem Dialog angesprochen werden konnen und wo es prinzipielle Hiirden
gibt. Ist die Waldorfpadagogik demnach ein interessanter Sonderfall, der als Modell
einer zeitgemiflen Schulpraxis gewertet werden kann, oder muss auf die kritischen
Stimmen gehort werden, welche die Anthroposophie, wie das beispielsweise in Frank-
reich der Fall ist, als esoterische Sekte behandeln? Es geht somit zunichst darum zu
klaren, auf welchen logischen Strukturen die Waldorfpiddagogik aufbaut.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

15


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

16

Anschlieflend wird das anthroposophische Modell des Menschen in seinen unter-
schiedlichen Auspragungen genauer untersucht, wobei die Besonderheiten, durch die
es sich auszeichnen mochte, einzeln hervorgehoben werden. Erst hier wird sich néher
mit dem konkreten Inhalt und den daraus entstehenden Konsequenzen beschiftigt. In
einem dritten Schritt wird der anthroposophischen Menschenkunde ein modernes
neurowissenschaftliches Modell gegeniibergestellt, welches ebenfalls die Rolle des Kor-
pers und der Sinne mitberiicksichtigt.

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

Obwohl der Begriff Waldorfschule im Alltag hinreichend bekannt ist, bleibt er doch in-
haltlich oft nur vage gefiillt und wird, wie eingangs erwéhnt, nicht selten mit einer
zum Teil merkwiirdig anmutenden Kunstpraxis assoziiert. Bei der Waldorfpadagogik
scheint es sich auf den ersten Blick um eine spezielle Art der Padagogik zu handeln,
die besonderen Wert auf einen kreativen Ausdruck legt und die, dhnlich wie die auf
Maria Montessori zuriickgehenden Montessori-Schulen oder die auf den Vorstellungen
Peter Petersons aufbauenden Jenaplan-Schulen, in der Tradition der reformpadagogi-
schen Bewegung steht. Doch dieser Eindruck tduscht: Die Waldorfpadagogik ist inner-
halb der Erziehungswissenschaft ein sehr kontrovers diskutiertes Thema, in welcher
sich die Wissenschaftler in einem Feld zwischen kompromissloser Ablehnung und den
milden Versuchen, die Ansichten jener Padagogik in einem naturwissenschaftlichen
Bezug zu setzen, positionieren (vgl. Frielingsdorf 2012). Um die Diskussion um die
Rolle (vielleicht sogar die Berechtigung) der Waldorfpddagogik innerhalb der Erzie-
hungswissenschaften verstdndlich zu machen und diese Arbeit in eine Tradition ein-
zubetten, wird zunéchst ein kritischer Blick auf einige Problemfelder dieser Theorie
geworfen.

1.1. Die Darstellung nach auBen - die Wahrnehmung von innen

Waldorfschulen suchen Lehrer — werden sie Waldorflehrer ist auf den Flyern zu lesen,
welche die Akademie fiir Waldorfpidagogik jingst auch in Mainz hat verteilen lassen.
Interessierte Personen werden hier dariiber informiert, dass in Mannheim verschiede-
ne Studiengidnge angeboten werden, die, unter der Beriicksichtigung von Zulassungs-
voraussetzungen, nach einer Studiendauer von zwei bis vier Semestern zu einem qua-
lifizierten Abschluss als Lehrer fiihren. Die Annahme, dass es sich bei der Waldorf-
padagogik um eine fundierte padagogische Richtung handelt, wird dadurch unter-
mauert, dass weitere Hochschulen oder Seminare (Koln, Stuttgart, Witten-Annen
u. a.) einen staatlich anerkannten Bachelor- oder Masterabschluss anbieten, in dem
der Studierende in zwei bis finf Jahren zum Waldorflehrer ausgebildet wird. Das nach
auflen hin vermittelte Bild dieser Ausbildung und die Aufgaben eines Waldorflehrers
werden detaillierter in einem offiziellen Werbevideo* Waldorfschule - Waldorflehrer

1 Werbevideo: Waldorfschule - Waldorflehrer werden: https://www.youtube.com/watch?v=yBWw-
b8tdPSE

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

werden vom Bund der Freien Waldorfschulen vorstellt. Dabei werden besonders die
Freiheiten in der Unterrichtsgestaltung und die Beziehungsmoglichkeit der Lehrer zu
ihrer Klasse hervorgehoben. Dr. Thomas Zdrazil, Juniorprofessor an der Freien Hoch-
schule Stuttgart, charakterisiert in dem Video den Waldorflehrer als eine Person, fiir
den die Beziehung zwischen ihm selbst, dem Kind und dessen Familie die Grundlage
fiir das Zusammenleben in der Schule, die Entwicklung des Schiilers und dessen Lern-
erfolg sei. Dabei wird deutlich betont, dass Waldorflehrer nicht nur wissenschaftlich
gesichertes Wissen und Lernkompetenzen vermitteln, sondern gleichermaflen intel-
lektuelle, kreative, kiinstlerische, praktische und soziale Fahigkeiten bei den einzelnen
Schiilern fordern. Daraus ergibt sich zwingend, dass es verschiedene Ficher geben
muss, die jhren Schwerpunkt in jenen Bereichen sehen — wie Theater, Werken, Hand-
arbeit oder Eurythmie. Zunichst scheint diese Aussage keine neuen Erkenntnisse be-
ziiglich der Stellung der Waldorfpiadagogik in der Erziehungswissenschaft zu liefern,
denn auch andere reformpédagogische Schulen befiirworten das freie Lernen, die Be-
ziehungen zwischen den einzelnen Bezugsgruppen sowie die Ausbildung kiinstleri-
scher Fihigkeiten. Dennoch muss die Waldorfpiadagogik in einem etwas anderen Licht
betrachtet werden. Ein erster Hinweis auf das Problem, das sich zwischen der Erzie-
hungswissenschaft und der Waldorfpadagogik aufgebaut hat, findet sich tatsdchlich
bei genauerer Betrachtung in den wenigen aus dem Werbevideo tibernommenen Wor-
ten, denn hier heif3t es explizit, dass es Waldorfschulen nicht um die Vermittlung wis-
senschaftlich gesicherten Wissens gehe, wie das in den meisten anderen Schulen der Fall
sei (vgl. Werbevideo Minute 1:14-1:22). Der Ausdruck wissenschaftlich gesichertes
Wissen lasst vermuten, dass eine interne Selbstdefinition iiber den Begriff des Wissens
existiert, und gleichzeitig ergibt sich die Frage, ob es weitere, bessere (?) Formen des
Wissens geben konne, die hier gelehrt werden. Die Formulierung die ,,meisten anderen
Schulen® deutet ebenfalls darauf hin, dass sich Waldorfschulen in einer gewissen Son-
derrolle sehen. Doch welches Wissen konnte nun das wissenschaftlich gesicherte Wis-
sen erganzen, und inwiefern spielt diese Beziehung zum Wissensbegriff eine Rolle fiir
die Pddagogik?

1.1.1. Wissen und Wahrheit

Professor Heiner Ullrich, einer der bekanntesten Kritiker der Waldorfpadagogik und
der Anthroposophie, hat sich bereits 1986 mit dem Verhaltnis zwischen jener Pidago-
gik und der auf der Anthroposophie basierenden Weltanschauung auseinandergesetzt
(Ullrich 1986). Er stellte fest, dass Waldorfschulen ein gewisses Maf} an okkultem Wis-
sen tradieren (beispielsweise die Lehre von den vier Temperamenten) und sich teilwei-
se gegen aktuelle wissenschaftliche Erkenntnisse, besonders hinsichtlich ihrer Ent-
wicklungstheorie, abschotten. In seiner 2011 erschienenen Steiner-Biografie (Ullrich
2011) weist Ullrich auf die von ,Max Scheler eingefiihrte systematische Unterschei-
dung dreier Arten des Wissens mit jeweils unterschiedlichen Erkenntnisinteressen®
hin (Ullrich 2011, 191/ vgl. Scheler 2008). In dieser Unterteilung wird zwischen (a)
Herrschafts- oder Leistungswissen, (b) Bildungswissen und (c) Heils- oder Erlosungs-
wissen unterschieden, wobei das naturwissenschaftlich fundierte, funktionale Wissen
a zugeordnet werden kann. Durch das Bildungswissen b kann der Mensch seine Per-
sonlichkeit an der Vielfallt seiner natiirlichen und kulturellen Umwelt entfalten (vgl.
Ullrich 2011, 191), wohingegen ,,das Heilswissen [...] ein Wissen vom Ursprung, vom

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

17


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

18

Wert oder Ziel des Daseins sein [will], wie es zum Beispiel in der metaphysischen
Denkform der Gnosis und Mystik zum Ausdruck kommt® (ebd. 192). Die Beantwor-
tung der Frage, ob es einen iibergeordneten Sinn des Lebens geben kénnte und ob je-
der Mensch eine besondere, gottgegebene Aufgabe im Leben erfiillen soll, fillt somit
unter die letzte Wissenskategorie. Da dieses Wissen meist in Form einer Offenbarung
vorliegt, ist sie resistent gegeniiber Verdnderungen und damit statisch. Das wissen-
schaftlich gesicherte Wissen (a) bezieht sich dahingegen allein auf wiederholbare Be-
obachtungen oder logische Schlussfolgerungen, sodass keine Aussagen iiber metaphy-
sische Sachverhalte gemacht werden konnen. Damit konnen verschiedene Gegen-
standsbereiche, wie die Frage, ob ein transzendentes, unsterbliches Selbst existieren
konne, hier allein als logische Modelle untersucht werden. Das wissenschaftliche Wissen
zeichnet sich durch eine besondere Offenheit aus und kann, Karl R. Popper zufolge,
nur falsifiziert, jedoch nie verifiziert werden. Damit finden sich in diesem Bereich kei-
ne Gewissheiten, sondern es gibt nur sehr gut belegte Fakten, die ein zeitgendssisches
Bild der Realitat zeichnen. Heilswissen verspricht hingegen eine auf dem Glauben be-
ruhende Gewissheit, welche sich nicht durch die Erkenntnisse der jeweiligen Zeit ver-
andern lasst. Diese dritte Wissensform fliefit auch in den Waldorfunterricht mit ein,
sodass gerade fiir die Schiiler nicht immer klar erkennbar ist, auf welche Wissensform
sich gerade bezogen wird (worauf im Laufe der Arbeit noch nédher eingegangen wird).
Das statische Heilswissen wird so zu einer geistigen Perspektive, von der aus auf die
Welt zugegriffen wird.

Professor Ullrich zeigt auf, dass diese Praxis der Vergeistigung nicht nur in der
Waldorfpiddagogik zu finden ist, sondern sich auf diverse andere Bereiche mit aus-
dehnt.

»Als Wiedervereinigung des Menschen mit dem Geistigen dringt die Anthroposophie
zum kultischen Vollzug - nicht nur auf dem Gebiet der christlichen Religion. Rudolf
Steiner hat auf Grundlage seiner Erkenntnisse iiber die geistige Welt einen umfassen-
den Vergeistigungskult entwickelt, der von der Tanzkunst und Architektur tiber die
Wirtschaft, Heilskunst und Landwirtschaft bis zur Padagogik reicht und fiir jedes die-
ser Handlungsfelder ein verbindliches Modell ,geistgeméfler Lebensfithrung vor-
schreibt® (Ullrich 2011, 195).

Der Konflikt wird jedoch durch eine weitere Annahme Rudolf Steiners verscharft: Er
definiert die Anthroposophie nicht als Welteinstellung oder religiose Uberzeugung,
sondern als eine Philosophie, welche mit wissenschaftlichen Methoden Aussagen tiber
eine tibersinnliche Welt treffen konne. Durch diese Behauptung stellt er das sich aus
jenen Erkenntnissen ergebende Menschenbild als wissenschaftlich legitimiert hin. In
Rudolf Steiners 1892 erschienenem Buch Wahrheit und Wissenschaft. Vorspiel einer
»Philosophie der Freiheit“ wollte er die Grundlagen fiir sein weiteres Vorgehen festle-
gen und schrieb: ,Die Erkenntnistheorie soll eine wissenschaftliche Untersuchung
desjenigen sein, was alle iibrigen Wissenschaften ungepriift voraussetzen: des Erken-
nens selbst“ (Steiner, GA? 003, 8). Hier zeigt sich Steiners Uberzeugung, einen Beitrag
zur philosophischen Epistemologie zu leisten (vgl. Barz 1994).

Waldorfschulen vermitteln damit nicht nur Leistungs- und Bildungswissen, son-
dern betten den Einzelnen in eine mythische Welt ein, die ihre Fixpunkte nicht nur in

2 Im Folgenden wird sich bei den Zitaten immer auf die Nummer der Gesamtausgabe bezogen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

den Uberlieferungen alter Kulturen hat, sondern auch im konkreten Alltag der Men-
schen vorgefunden wird. Auch in religiés geprigten Schulformen flief3t ein solches
Wissen in den Unterricht mit ein, problematisch wird der Fall der Waldorfschule je-
doch dadurch, dass sie zum einen bestreitet, dass das hier als Heilswissen definierte
Wissen kein wissenschaftlich gesichertes Wissen ist, zum anderen Leistungswissen als
materialistische Irrung abwerten. Da sich die Erziehungswissenschaft als Wissenschaft
definiert, ist bereits der von ihr bearbeitete Gegenstandsbereich ein anderer als derje-
nige, der sich auf die anthroposophische Erkenntnis berufenden Waldorfpadagogik.

Wenn gefragt wird, welche wahre Form des Wissens an Schulen unterrichtet wird,
so muss ein Blick darauf geworfen werden, wie das jeweilige Wissen entsteht: Rudolf
Steiner sah sich in der Tradition Goethes und meinte in Anlehnung an dessen Natur-
spekulationen, eine feste Definition von Begriffen ablehnen zu miissen. Fiir Goethe
zeigte sich besonders die lebendige Welt als in stdndiger Metamorphose begriffen, so-
dass eine zu festgelegte Definition dem lebendigen Begriff nicht gerecht werden wiirde
und eine solche damit zwangsldufig offen fiir Verdnderungen bleiben miisse (Goethea-
nismus). Goethes Wahrheitsbegriff zielte dahin, dass nicht das tatsdchlich Zutreffende
als wahr bezeichnet wurde, sondern dass Wahrheit in Verbindung mit Vertrauen gese-
hen werden miisse (vgl. Barz 1994, 75). Vertrauen zu koénnen, sei damit eine Art,
Mensch zu sein, und stehe dem Misstrauen, der Verborgenheit, der Liige und dem Irr-
tum gegeniiber. Steiner wollte demnach mit dem Goetheanismus den Begriff der
Wahrheit nicht — wie das heute eher iblich ist - im Rahmen einer Kohdrenz- oder
einer intersubjektiven Konsenstheorie diskutieren, sondern Wahrheit solle in einer
vertrauensvollen Beziehung zur lebendigen Natur erlebbar werden. Auch hier zeigt
sich, dass Steiner nicht mit denen in der Naturwissenschaft {iblichen Definitionen
tibereingestimmt hat, sondern grofleren Wert auf das zwischenmenschliche Erleben
gelegt hat, und gerade diese Beziehung zwischen Subjekt und Welt muss genauer ge-
fasst werden, denn sie bildet eine der Grundlagen, um den Ansatzpunkt des anthropo-
sophischen Weltverstandnisses in seiner Abgrenzung zur Naturwissenschaft zu verste-
hen. Steiner ging demnach mit Goethe davon aus, dass Begriffe in direkter Verbin-
dung mit den Eigenschaften eines Gegenstands stehen miissten, und vertrat damit
einen auf Korrespondenz basierenden Wahrheitsbegriff, wodurch dem Subjekt beim
Rezipieren von Welt eine Relevanzverschiebung zukommt: Es ist nicht der Mensch,
durch den die Welt in Erscheinung tritt, sondern die Welt zeigt sich objektiv fiir den
Menschen in dieser Form. Mit dieser Ansicht hat sich Rudolf Steiner in direkte Oppo-
sition zu der Erkenntnis von Immanuel Kant gestellt, der das Ding an sich als auf3er-
halb jeder Erkenntnis positioniert hat.

Steiner hat seinen Fokus auf das innere Erleben dieser Welt gesetzt, ging dabei je-
doch davon aus, dass diese objektiv erkannt werden konnte. Erkenntnis war fiir ihn
mit einer Wesensschau verbunden, womit er dem rationalen Denken eher kritisch be-
gegnete.3 Somit hielt er auch René Descartes’ cogito, ergo sum fiir den grofiten Irrtum
der neueren Weltanschauung (vgl. Steiner GA293, 31) und konnte die von Kant ge-
setzten epistemologischen Grenzen des Menschen nicht akzeptieren (vgl. Steiner GA
003). Nicht durch das Denken sollte das Geistige erkannt, sondern durch das richtige
Schauen offensichtlich werden. Durch seine Uberlegungen versuchte Steiner, einen

3 Erleben gehort mehr zum Fithlen, wihrend sich das Denken bereits wieder einen Schritt von die-
ser innigen Beziehung entfernt.

19

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

20

Weg zu finden, iibersinnliche Erfahrungen in den Kanon der Wissenschaften mit auf-
zunehmen: Dazu musste er jedoch zunichst postulieren, dass es eine solche geistige
Welt Giberhaupt gabe, die der normalen (alltaglichen laienhaften) Erkenntnis nicht zu-
gangig sei, in welche jedoch - nach einem besonderen Schulungsweg — hineingeschaut
werden konne. Bereits an dieser ersten Voraussetzung zeigt sich, dass Steiner Kant auf
eine sehr eigenwillige Weise interpretiert hat: Die Wende hin zum Subjekt (vgl.
Schneider 1996, 7ff; Kruft 1991, 159 f.), welches die Welt nur durch seine Sinne wahr-
nehmen kann, hat Steiner in gewissem Sinne nicht vollzogen. Fiir ihn findet sich die
Wahrheit iiber ein Objekt weiterhin im Gegenstand selbst,* ist demnach objektiv er-
kennbar und fiir jeden Menschen gleich. Nur die Annahme, die Welt wiirde auf eine
einheitliche Art zu den Menschen sprechen, bietet die Grundlage fiir das anthroposo-
phische Analogiedenken, den Glauben daran, dass sich durch die Gestalten verborge-
ne Botschaften mitteilen (vgl. Kranich 1996).

Die Hypothese, die Eigenschaften eines Gegenstands wiirden allein vom Objekt
ausgehen, sodass ein richtiges Arrangement der Umwelt einen biologisch-geistig ange-
legten Reifeprozess des Kindes unterstiitzen miisste, ohne dass die individuelle Inter-
aktion zwischen Subjekt und Welt in diese Uberlegung mit einflief3t, ist somit ein wei-
terer Umstand, der zu den Dialogschwierigkeiten zwischen Wissenschaft und Anthro-
posophie beigetragen hat. Die Eigenschaften und Wirkungen, die von der Umwelt auf
den Menschen ausgehen (Gestaltung der Rdume, Auftreten der Lehrer, Wirkung von
Farbe etc.), werden gemif der anthroposophischen Weltanschauung eher determinis-
tisch interpretiert, sodass sie als feste GrofSen in die Entwicklungsbiografie der Kinder
integriert werden. Obwohl sich in der philosophischen Asthetik, der Kunst oder der
Architektur mit der Wirkung von Atmosphiren’ (vgl. Bohme 2013, 94ff.) beschiftigt
wird und die doppelte Qualitit von innerer, vom Selbst ausgehender, und duf8erer, von
der Umgebung verursachter Stimmung hervorgehoben wird, kann hier nur von Wahr-
scheinlichkeiten, nicht aber von genau festgelegten Wirkungen ausgegangen werden.
Es zeigt sich somit, dass selbst unscheinbar wirkende Grundannahmen eine Implikati-
on auf die padagogische Praxis und den Dialog mit der Umwelt haben konnen.

1.1.2. Vorstellung - Intellektualismus — Gott

Wie bereits am Begriff der Wahrheit deutlich wurde, gibt es einige von Steiner ver-
wendete Begriffe, welche sowohl fiir die anthroposophische Erkenntnislehre als auch
firr das Verstdndnis der Waldorfpiddagogik wichtig sind. Ein oft auftauchender Begriff
ist derjenige der Vorstellung, dieser kann auf mindestens drei Arten verstanden wer-
den, als

a) Erinnerungsbild: Auf die Vergangenheit oder die Zukunft gerichtete Phantasie.
b) Verbindung verschiedene Begriffe zu einem neuen Bild (gefliigeltes Pferd, Einhorn,
Greif...).

4 Der Ort einer Qualitit ist demnach hier das Objekt: Diese Annahme vernachlissigt die Wechsel-
wirkung zwischen dem Menschen als Sinneswesen und der Welt, denn die Eigenschaft der Rote
beispielsweise, ist weder der roten Blume immanent, noch dem Auge oder dem Gehirn (vgl.
Schénhammer 2013; Metzinger 2005 [1], Metzinger 2006).

5 Ein zeitgenossischer Forscher, der sich mit Atmosphiren beschaftigt, ist beispielsweise der deut-
sche Philosoph Gernot Bohme.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

¢) Erscheinungsbild der Realitdt in Abhangigkeit der Sinne und der Kategorien der
Wahrnehmung (Raum und Zeit).

Die in ¢ dargestellte Bedeutung des Begriffes der Vorstellung ist in der Philosophie ge-
briuchlich, sie weist auf den Umstand hin, dass die Welt in ihrer Erscheinung durch
verschiedene Faktoren konstruiert wird. So gehért die schon erwédhnte Frage nach
dem Ort von bestimmten Qualitdtseigenschaften (beispielsweise der Farbe) in diese
Tradition. Erstaunlich ist nun, dass sich Steiner von dieser Definition des Begriffs dis-
tanziert und ihn 1919 in der Allgemeinen Menschenkunde (GA 293) wie folgt be-
stimmt:

»Sehen wir einmal auf das, was man gewohnlich die Vorstellung nennt. Wir miissen ja
Vorstellen, Fithlen und Wollen bei den Kindern entwickeln. Also wir miissen zunéchst
fiir uns einen deutlichen Begriff gewinnen von dem, was Vorstellung ist. Wer wirklich
unbefangen das anschaut, was als Vorstellung im Menschen lebt, dem wird wohl so-
gleich der Bildcharakter der Vorstellung auffallen: Vorstellung hat einen Bildcharakter.
Und wer einen Seins-Charakter in der Vorstellung sucht, wer eine wirkliche Existenz
in der Vorstellung sucht, der gibt sich einer groflen Illusion hin“ (Steiner GA 293, 31).

Damit kénnte angenommen werden, dass Steiner eher auf die Definition von a oder b
verweist, also nicht auf die philosophische Tradition eingeht. Doch wenige Zeilen spa-
ter zerschldgt sich diese Vermutung, wenn Steiner genau erklart, um welche Bilder es
sich beim Vorstellen handelt:

»Vorstellen ist Bild von all den Erlebnissen, die vorgeburtlich beziehungsweise vor der
Empfiangnis von uns erlebt sind. Sie kommen nicht anders zu einem wirklichen Be-
greifen des Vorstellens, als wenn Sie sich dariiber klar sind, dass Sie ein Leben vor der
Geburt, vor der Empfingnis durchlebt haben® (Steiner GA 293, 32).

Die Vorstellung wird in dieser Definition zum Tor fiir das Ubersinnliche, welches aus
der Vergangenheit in das Leben des Individuums hineinspielt. Vorstellungen sind da-
mit wahre Bilder aus einer Vergangenheit, welche das Selbst nicht in der jetzigen Form
erlebt hat. Der Begriff bietet die Grundlage fiir den Glauben an eine zweite, geistige
Realitdt, in welcher das Selbst unabhéngig vom physischen Korper ewig existiert. Der
von Steiner festgelegte Gegenbegriff zur Vorstellung ist der des Willens: In der Pad-
agogik Steiners bilden die Vorstellung oder das Denken zusammen mit dem Wollen
und Fiihlen eine Trias, der sich der ganze Unterricht unterordnet.

~vorstellung auf der einen Seite, die wir als Bild aufzufassen haben vom vorgeburtli-
chen Leben; Willen auf der anderen Seite, den wir als Keim aufzufassen haben fiir spi-
teres. Ich bitte, den Unterschied zwischen Keim und Bild recht ins Auge zu fassen.
Denn ein Keim ist etwas Uberreales, ein Bild ist etwas Unterreales; ein Keim wird spi-
ter erst zu einem Realen, tragt also der Anlage nach das spétere Reale in sich, so dass
der Wille in der Tat sehr geistiger Natur ist. Das hat Schopenhauer geahnt; aber er
konnte natiirlich nicht bis zu der Erkenntnis vordringen, dass der Wille der Keim des
Geistig-Seelischen ist, wie dieses Geistig-Seelische sich nach dem Tode in der geistigen
Welt entfaltet (Steiner GA 293, 34).

In der Philosophie wurde die Vorstellung als Bewusstseinsinhalt ein wichtiger Teil der
Erkenntnistheorie. Arthur Schopenhauer spricht beispielsweise von der Welt als Wille
und Vorstellung (1819) und bezieht sich dabei grob verkiirzt auf die Tatsache, dass uns
die Welt subjektiv durch unseren Verstand, die Vernunft, die Sinne und das Selbstbe-
wusstsein erscheint, sie somit durch unsere mentalen Funktionen vor uns gestellt sei

21

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

22

(vgl. Schopenhauer 1986). Er postuliert, dass die Welt als Vorstellung der in Erschei-
nung getretene Wille sei und bezeichnet die einzelnen Erscheinungen des Willens als
Objektivation. Es handelt sich dabei um die Manifestation eines unteilbaren Willens,
der in den Dingen unterschiedlich stark auftritt. Im Menschen ist er am meisten, in
anorganischer Materie am wenigsten vertreten: So steht der Mensch auf der hochsten,
die unbelebte Materie auf der untersten Stufe, ohne dass diesem Bild eine Wertung in-
hérent ist. Obwohl der Wille somit auf eine lange philosophische Tradition zuriickbli-
cken kann, versteht Steiner weder diesen noch den Begriff der Vorstellung im Sinne
Schopenhauers.

Rudolf Steiner wollte nicht nur Begriffe wie Wissen, Vorstellung oder Wille in
einer neuen Weise benutzen, ihm ging es auch darum, den Menschen wieder als wan-
delbaren Teil der Natur zu sehen. Dieser Wunsch fiihrte zu der Erschaffung einer Ge-
genrealitit, in welcher der von ihm gefiirchtete Intellektualismus keine so dominante
Rolle mehr spielen sollte. Das Denken oder die Vorstellung stammen in diesem Kon-
zept aus der Vergangenheit und hingen, wie noch gezeigt werden wird, mit den ab-
bauenden Nerven-Sinnes-Kréften zusammen. Der in die Zukunft gerichtete Wille ma-
nifestiert sich im Gliedmaflenmenschen, im Tun und in der Bewegung, sodass das Un-
terrichtskonzept der Waldorfschule bereits in dieser Grundannahme zu finden ist. Das
Unbehagen Steiners gegeniiber dem Intellektualismus muss aus dem Zeitgeschehen
heraus verstanden werden: Die technischen Errungenschaften des beginnenden In-
dustriezeitalters wiren ohne einen wissenschaftlichen Blick nicht denkbar gewesen,
fithrten aber dazu, dass der Mensch sich selbst zu verlieren glaubte. Er suchte nach
Geheimnissen und fand sie in seinem Innenleben, in seiner Psyche und seinen Emo-
tionen. Diese schon in der Romantik beginnende Tendenz sieht in der raschen Veran-
derung der Lebensumstinde eine Gefdhrdung des Menschen, welcher sich durch das
Denken von seinen Seelenkriften zu entfremden scheint. Diese Angst aufgreifend, die
bis heute die Gemiiter einiger Eltern bewegt, versucht die Waldorfschule, Wert darauf
zu legen, die Krifte des Denkens nicht zu frith zu kultivieren.

»Die Gegenwart ist die Zeit des Intellektualismus. Der Intellekt ist diejenige Seelen-
kraft, bei deren Betitigung der Mensch am wenigsten mit dem Inneren seines Wesens
beteiligt ist“ (Steiner 1975, 11).

Besonders das Verlangen der Naturwissenschaft, feste Begriffe zu gebrauchen, hielt
Steiner, wie bereits oben angefiihrt, fiir eine Untugend. Er empfand es als Beschnei-
dung des Wesens der Dinge, diese mit Definitionen zu belegen. Demgegentiber steht
die Auffassung der Neuzeit, welche durch die Benennung und das Hinterfragen dazu
aufgerufen hat, die Welt wissenschaftlich zu erklaren, wodurch letztendlich ein kausal
geschlossenes Weltbild entstehen konnte. ,,Die Neuzeit ist die Epoche geworden, die
abschliefSend fiir alles einen Namen gefunden hat“ (Blumenberg 2006, 45). Gerade
weil Steiner auf eine solche verzichtet und die Wirkung einer geistigen Welt postuliert,
kann eine Parallele zur Zeit der Romantik gezogen werden, in welcher Versuche unter-
nommen wurden, im Denken Tore in andere Realitdten zu finden. Gerade in der Lite-
ratur finden sich viele Hinweise, welche in ihrer Verarbeitung der Geschehnisse jener
Zeit der anthroposophischen Gedankenwelt dhneln. Besonders deutlich wird diese Po-
laritdt zwischen Mensch und Technik im Werk von E. T. A. Hoffmann (1776-1822).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

Hier sind es die dunklen Innenwelten der Menschen, die mit den noch unbekannten
Maoglichkeiten der Technik® konkurrieren (vgl. Hoffmann 2008).

Nahm auf der einen Seite die Technik eine immer wichtigere Rolle ein, so verdn-
derte sich auf der anderen Seite auch der Glaube an Gott. Der Gottesglaube wurde in
der Romantik zu einer pantheistischen Gotteserfahrung, sodass Gott und Natur zu
einer Einheit zerflossen. Gerade hinsichtlich des Gottesverstindnisses zeigt sich bis
heute sehr deutlich eine Dissonanz zwischen der Gedankenwelt Goethes und der
Theorie Steiners (vgl. Barz 1994, 62ff.). Fiir Steiner waltete in der Natur nicht ein
Geist, sondern viele unterschiedliche geistige Wesen, weshalb er sich von einer pan-
theistischen Auffassung distanzierte, in welcher Gott nicht die Rolle einnehmen konn-
te, die Steiner in seinem christlich geprigten Konzept fiir ihn vorgesehen hatte:

»Aber fiir den Geistesforscher ist der Pantheismus gerade dasselbe, wie wenn man je-
mand in die Natur fithrt und sagt zu ihm: Schau nur, das alles, was dich hier umgibt,
es ist Natur! wenn man ihm nicht sagt: Das sind Baume, das sind Wolken, das ist eine
Lilie, das ist eine Rose, sondern: das ist alles Natur! Wenn man den Menschen also von
einem Vorgang zum anderen Vorgang, von einem Wesen zum anderen Wesen fiithrt
und ihm sagt: Es ist das alles Natur! - damit ist ja nichts gesagt. Im einzelnen, im Kon-
kreten mufl auf die Tatsachen eingegangen werden. Es wird einem heute verziehen,
wenn man von einem Geiste spricht, der in allem darinnen ist. Der Geistesforscher
kann sich aber damit nicht zufrieden geben® (Steiner GA155, 226).

An dieser Aussage Steiners zeigt sich erneut die besondere Bedeutung, welche in der
Anthroposophie Analogien und Bildern zugesprochen wird. Mit solchen Sinnbildern
wird ebenfalls in der Literatur gearbeitet: So erklirte der emeritierte Professor fiir
Neue Deutsche Literaturwissenschaft, Peter von Matt, in seiner Abschiedsvorlesung
vom 1.7.2002, dass jede Beschreibung in der Literatur ein Zeichen sei; dass jede Hand-
lung oder Geste mehr sei als diese allein und immer stellvertretend fiir eine andere
Idee stehe und deutet beispielsweise das Im-Gras-Liegen von Goethes Werther als Zei-
chen fiir eine verinderte, pantheistische Weltsicht:

»Die metaphysische Kante seines Daliegens ist die ekstatische Erfahrung des in der
Natur ausgeschiitteten Gottes, jene Goethesche Revolution, die den Vatergott behut-
sam vom Thron holt und mit der miitterlichen Erde vereint zur allgegenwirtigen an-
drogynen Gottheit“ (Matt 2006, 129).

Ein anderes Bild ist das Stolpern bei E. T. A. Hoffmann. Seine Helden rennen und stol-
pern und sind ,,génzlich unféhig zu biirgerlich-gemessener Fortbewegung® (ebd. 131),
und so straucheln sie in ihr Schicksal hinein.

»Dieses Schicksal aber ist der Weg zu sich selbst, der Weg zur Erkenntnis der wahren
Beschaffenheit der Welt. Die rennenden, stolpernden, strauchelnden jungen Leute bei
Hoffmann sind Auserwihlte, die von ihrer Erwéhlung nichts wissen® (ebd.).

Dieses Vorwirtsschreiten, das Rennen und Stolpern finden eine Analogie im anthro-
posophischen Bewegungssinn (vgl. Teil II dieser Arbeit). Die Bereiche Literatur und
Anthroposophie sind nicht willkiirlich miteinander verkniipft, sondern hier zeigt sich

6 Ein bekanntes Beispiel findet sich in Der Sandmann. Ein mechanischer Mensch 16st beim Protago-
nisten einen schon vorher angedeuteten Wahnsinn aus, wobei dem Leser nicht klar wird, ob es
sich bei den diesen provozierenden Ereignissen um eine Verkettung von Zufillen oder bose Ab-
sicht handelt.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

23


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

24

eine besondere Form des Erkenntnisgewinns, welche bis heute die Identitit der Wal-
dorfbewegung pragt: Die urspriingliche Theosophie (aus der sich die Anthroposophie
entwickelt hat) wollte ihr Wissen aus literarischen Quellen schopfen und hat die hier
benutzten Bilder als Zeichen eines hoheren, verborgenen Wissens interpretiert. Durch
ein geschultes Analogieverstindnis sollte es nun méglich werden, in den Erscheinun-
gen der Welt wie einem offenen Buch zu lesen (vgl. Teil I, Kapitel 1.1.3.). Was in der
Theosophie auf Texte bezogen war, wird in der Anthroposophie auf die ganze Welt
ausgedehnt. Die Umwelt wird zu einer gottlichen Offenbarung, welche vom hellsichti-
gen Menschen gelesen werden kann. Doch nicht nur die den Menschen umgebende
Natur wurde als Offenbarungsmedium betrachtet, auch im Menschen selbst zeigt sich
dieses intendierte Wirken, indem davon ausgegangen wird, dass den verschiedenen
Sinnen nicht nur eine weltliche Erkenntnisfahigkeit zukommt, sondern dass diese Tore
sind, welche das Individuum mit der vorausgesetzten, iibersinnlichen Welt verbinden.

Das Weltverstandnis der Anthroposophie beruht letztendlich auf einem Dogma
Rudolf Steiners. Dogma soll hier als Lehrsatz definiert werden, ,dessen Wahrheitsge-
halt nur glaubig hingenommen als unanfechtbar gilt“ (Schischkoff 1991, 147). Viele
der Versuche, die Anthroposophie vom Stand einer Glaubensrichtung in den Rang
einer Wissenschaft zu heben, spielen letztendlich mit den Bedeutungsverschiebungen,
die in diesem Kapitel kurz angerissen wurden.

1.1.3. Anthroposophie und Waldorfpadagogik

Anhand der vorangegangenen Darstellung wird ersichtlich, dass es sich bei Waldorf-
schulen nicht einfach um eine besondere Art der Reformschule handelt. Waldorfschu-
len weisen sicherlich verschiedene Ahnlichkeiten mit diesen auf, begriinden ihr Han-
deln jedoch mit dem anthroposophischen Welt- und Menschenbild. Die Anhinger der
Anthroposophie sind davon tiberzeugt, dass ihre Deutung der Welt den Unterricht
nicht beeinflusst und auch den Kindern keine diesbeziigliche Sichtweise vermittelt
wiirde. Dies muss jedoch angezweifelt werden, wenn die Auswahl von Texten und Ge-
dichten oder die bildliche Darstellung von Unterrichtsinhalten betrachtet werden,
denn in ihnen wird ersichtlich, dass bestimmte anthroposophische Vorstellungen wie
die Existenz eines Gottesgeists, der Glaube an die Reinkarnation oder der daran ge-
kniipften tiberzeitlichen Begriff des Menschen, in welchem von einer kosmischen Ent-
wicklungslehre ausgegangen wird, in der sich die Erziehungslehre wiederspiegelt, in
den Unterricht mit einflieen (vgl. Abbildung 9 und 10 in dieser Arbeit). Somit klafft
zwischen der Selbstwahrnehmung der Waldorfschulen und der dufleren Einschéitzung
durch die Erziehungswissenschaft eine Liicke, welche den Dialog sehr erschwert. Wiir-
den sich die Waldorfschulen selbst als Weltanschauungsschule dhnlich einer klerikalen
Institution definieren, wiirde damit vielleicht eine Hiirde bei der gegenseitigen Ver-
stindigung hinfillig. Stattdessen bezeichnen sie sich selbst als Gesamtschule eigener
Prigung, eine Formulierung, die auf einen Beitrag vom ehemaligen Leiter des Stuttgar-
ter Waldorfseminars Ernst-Michael Kranich aus dem im Jahr 1971 im Klett Verlag er-
schienen Band Freie Schulen zuriickgeht (vgl. Frielingsdorf 2012, 34). Auffillig ist, dass
durch diese Wortwahl die besondere Ausrichtung und Begriindung der Lehrinhalte
zundchst nicht ersichtlich wird. Gesetzlich fallen Waldorfschulen als Schulen in freier
Tragerschaft unter den Sammelbegriff Ersatzschulen. So heifit es beispielsweise im Ge-
setz fiir die Schulen in freier Tragerschaft (Privatschulgesetz) in der Fassung vom

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

1.1.1990 aus Baden-Wiirttemberg in Abschnitt 2 § 3 (vgl. Schulgesetz Baden-Wiirt-
temberg):

(1) Eine Schule in freier Tragerschaft ist Ersatzschule, wenn im Lande entspre-
chende o6ffentliche Schulen bestehen.

(2) Die Freien Waldorfschulen als Schulen besonderer pddagogischer Prigung,
die in einem einheitlichen Bildungsgang von Klasse 1 bis Klasse 12 Schiiler un-
terschiedlicher Begabungsrichtungen nach dem Waldorflehrplan (Padagogik
Rudolf Steiner) zu den dort festgelegten Bildungszielen fithren und die in ihrer
Klasse 13 auf der Klasse 12 der Waldorfschule aufbauend auf die Hochschulrei-
fe vorbereiten, sind Ersatzschulen. Dariiber hinaus kann die Landesregierung,
insbesondere fiir den Bereich der Sonderschulen und der Schulen zur Ausbil-
dung fiir soziale und sozialpddagogische Berufe, durch Rechtsverordnung wei-
tere Schulen in freier Tragerschaft zu Ersatzschulen erkldren, wenn ein wichti-
ges Offentliches Interesse besteht.

Auch dieser Gesetzestext macht nicht deutlich, dass die besondere, auf den Ideen Ru-
dolf Steiners aufbauende padagogische Pragung ihre Legitimation aus einer offenbar-
ten Weltanschauung bezieht, sodass die hier vorzufindende Praxis nicht wissenschaft-
lich untermauert ist, sondern auf dem Glauben an die Worte ihres Begriinders beruht.
Da die Quelle jener padagogischen Erkenntnis ihr Wissen nicht primdr aus empiri-
schen Untersuchungen schopfte, sondern die Entwicklung des Kindes als Analogie zur
angenommenen Weltentwicklung betrachtet hat, tragt sich die Waldorfpadagogik bis
heute mit einer starren, endogenistischen Entwicklungstheorie, welche eine Reifung
des Menschen in Jahrsiebten postuliert. Diese Auffassung wird innerhalb der Erzie-
hungswissenschaft heute kaum noch vertreten, findet sich jedoch in verschiedenen
Ausprégungen bei einigen wichtigen Klassiker der Entwicklungspsychologie wie bei
Sigmund Freud oder Erik Erikson. In dieser Vorstellung von Entwicklung nehmen so-
wohl das Subjekt als auch die Umwelt eine eher passive Rolle ein,” wihrend aktuelle
Theorien (interaktionistische oder transaktional systemische Theorien) davon ausge-
hen, dass beiden ein aktiver Part zukommt.

»~Gemeinsame Kernannahme dieser [neueren] Modelle ist, dass der Mensch und seine
Umwelt ein Gesamtsystem bilden, in dem sowohl das Entwicklungssubjekt als auch
seine Umwelt aktiv und miteinander verschriankt aufeinander einwirken. Die Verande-
rungen eines Teils fithren zu Verdnderungen auch anderer Teile und/oder des Gesamt-
systems und wirken wieder zuriick“ (Schneider/Lindenberge 2012, 34).

In endogenischen Modellen bestimmt hingegen die Entwicklung selbst, ,wann und in-
wiefern Einfliisse von auflen veranderungswirksam werden, da spezifische duflere
Faktoren nur bei einem bestimmten Entwicklungsstand einwirken konnen® (Schnei-
der/Lindenberge 2012, 33). Sozialpsychologische Entwicklungstheorien, die heute
noch zu den wichtigen Klassikern gehoren, zeichnen sich vor allen durch ihre empiri-
sche Forschung aus, sodass aufgrund von Beobachtungen Hypothesen entwickelt wer-
den konnten, die heute noch in ihrer Entstehungsgeschichte nachvollziehbar sind (vgl.
Garz 2008). Dies gilt jedoch nicht fiir die Theorie Rudolf Steiners, der betonte, dass
die wahre Erkenntnis tiber die Entwicklung des Kindes nicht an empirischen Untersu-

7 Phasen oder Krisen werden stufenweise durchlaufen, dabei konnen Problemen auftreten.

25

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

26

chungen festgemacht werden diirfe, sondern sich aus der Menschenerkenntnis erge-
ben miisse (vgl. Steiner GA 311):

»Es ist etwas sehr eigentiimliches mit der sogenannten experimentellen Padagogik von
heute. In der experimentellen Padagogik stellt man fest, wann ein Kind durch irgend-
eine geistige Tatigkeit miide wird. Daraus schlieft man dann, wie lange man ein Kind
beschiftigen soll mit irgendeinem Gegenstande, damit es eben nicht miide werde. Die-
se ganze Anschauung ist falsch, durch und durch falsch!“ (Steiner GA 311,116).

Die Waldorfpiadagogik begriindet sich somit durch ihre Sicht auf die Welt und geht
von einem geheimen Wissen aus, welches Steiner durch ein iibersinnliches Schauen in
die postulierte geistige Welt offenbart hat und das sich beispielsweise in Form einer
bestimmte Zahlenmystik zeigt (Jahrsiebte, dreigliedriger oder viergliedriger Mensch,
zwolf Sinne etc.) oder durch Analogien, welche den Reinkarnationsgedanke plausibili-
sieren. Damit wurde sie nicht anhand einer erkannten Problematik entwickelt, dem
Wunsch nach einer Reform der Schule, sondern als eine Art Heilsweg, der den Men-
schen im Sinne der offenbarten Erkenntnisse, gesundend in das Erwachsenenalten
hinein begleiten sollte. Obwohl die Waldorfpadagogik zur Zeit der reformpadagogi-
schen Bewegungen entstanden ist und viele Merkmale dieser Schulkultur teilt, ist sie
nicht aus der gleichen Gesinnung heraus entstanden und kann ihr damit auch nicht
zugeordnet werden (vgl. Ullrich 2012, 182ff.). Heiner Ullrich kommt zu dem Schluss,
dass Waldorfschulen zwar aus formaler Sicht alle Kriterien des reformpédagogischen
Ursprungsdenken erfiillen, inhaltlich findet sich jedoch ,eine dogmatische Priagung,
welche dem reformpéddagogischen Impuls im Grunde widerstreitet“ (Ullrich 2012,
186). Derjenige, der Waldorfschulen nur als Alternativschule betrachtet, verkennt, wie
tief die Weltanschauung tatsdchlich in der tdglichen Praxis verankert ist. Dies gilt
nicht nur fiir die goetheanische Methode, sondern auch fiir den Unterrichtsaufbau
und den personlichen Umgang mit den Kindern (vgl. Kapitel 2.6 im ersten Teil dieser
Arbeit).

Eine Bestdtigung dieser Annahme findet sich bei dem, in der Anthroposophie
zum Teil umstrittenen Valentin Tomberg. Dieser duflert sich in seinen Sieben Vortrdi-
gen iiber die innere Entwicklung des Menschen (Tomberg 1993) zum Thema Goethea-
nismus und sieht in ihm eine Moglichkeit zur Harmonisierung der drei Wesensglieder
(Leib, Seele, Geist) gemaf3 ihrer Natur. Die Arbeit an einer solchen fithre zum wahren
Gliick. ,,Dieses Harmonischwerden der drei Glieder des menschlichen Wesens ist, was
man mit Goetheanismus bezeichnen kann“ (Tomberg 1993, 54). Demnach ist der
Goetheanismus nicht nur eine phidnomenologische Methode der WelterschliefSung,
sondern soll gleichzeitig zum psychischen und physischen Wohlergehen beitragen.
Damit zeigt sich, dass die phdnomenologische Methode der Waldorfschulen aufs
Engste mit ihrer Weltanschauung verkniipft ist. Professor Heiner Ullrich untersuchte
in seinem Beitrag zur Reihe Reformpdidagogische Schulkonzepte — Waldorfpddagogik
den Goetheanismus als Methode des Lernens. Dazu wahlte er zwei Bereiche des Wal-
dorfunterrichts aus: die Pflanzenkunde und die Chemie. Beiden Unterrichtsficher
geht es weniger um ein Vermitteln besonderer Kenntnisse als vielmehr um ein Hinein-
leben in verschiedene Aspekte der Natur. So geht die Anthroposophie davon aus, dass
besonders Bliitenpflanzen seelische Stimmungen ausdriicken, welche objektiv, also un-
abhingig vom Subjekt, immer eine dhnliche Gestimmtheit im Betrachter auslosen
wiirden (vgl. Ullrich 2012, Kranich 1996). Da im Unterricht jener Gedanke lebt, zdhlt

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

Ullrich drei Voraussetzungen auf, von denen die Lehrenden ausgehen miissen: So
muss angenommen werden, dass (1) in allem Naturdasein ein Geistig-Seelisches lebe,
welches der Mensch erkennen konne, weil er (2) als Mikrokosmos alle Seinsbestand-
teile auch in sich trage und da (3) die Seele der Erde, welche sich in den Gestalten der
Pflanzenwelt zeige, aufs Engste mit ihm verwandt sei (vgl. Ullrich 2012, 208). Die Bio-
logie wird damit zu einer kosmischen Pflanzen-Seelenkunde, in welche die Vorstel-
lungswelt der Anthroposophie eingeflochten ist und welche sich damit auch (indirekt)
auf die Schiiler iibertrigt. Im phdnomenologischen Chemieunterricht wird vom Feuer
ausgegangen; die Welt wird eingeteilt in aufsteigende, rauchartige und schwere, asche-
artige Krifte. Das Leichte oder Luftige, das Schwere oder Erdenhafte, das Warme oder
Feurige und das Losliche oder Wissrige sollen als Ur-Eigenschaften festgehalten wer-
den. Der als goetheanisch bezeichnete Chemie-Unterricht der Waldorfschule ,,fithrt
die Schiiler geschichtlich zuriick zur metaphysischen Weltanschauung der Alchemie.
[...] In einer Art Heilswissenschaft sucht der Alchemist — wie letztlich auch der An-
throposoph Steiner — hinter den Erscheinungen das Ganze, den Sinn, welchen die ex-
akt-experimentelle Wissenschaft der Chemie in ihrer selbstgewéhlten Beschrankung
niemals geben will und kann“ (Ullrich 2012, 210f.). Wenn demnach der Goetheanis-
mus die Lehrmetode der Waldorfschule sein mochte, werden iiber ihn ,,zugleich auch
spirituelle Auffassungen vermittelt werden, welche direkt der anthroposophischen
Weltanschauung entstammen® (ebd. 212).

Diese mystischen Elemente, welche als Selbstverstandlichkeiten das Leben in den
anthroposophischen Kreisen bestimmen, fordern dazu auf, die Anthroposophie ge-
nauer zu betrachten. Der bekannte Forscher Helmut Zander, der sich zu Beginn des
neuen Jahrtausends der Aufgabe gewidmet hat, das Thema Anthroposophie in seinen
historischen Beziigen zu beleuchten, bezeichnet in seinem 2007 erschienen Werk An-
throposophie in Deutschland jene als eine Spielart der Theosophie (vgl. Zander 2008).
Zander macht deutlich, dass die Theosophie aus dem Interesse heraus gegriindet wur-
de, sich vom Spiritismus abzuwenden, der wihrend des 19. Jahrhunderts sehr en
vogue war, jedoch durch verschiedene Betriigereien immer mehr an Ansehen verloren
hatte. Die Gemeinschaft der Theosophen wollte einen objektiven, wissenschaftlichen
Weg finden, um sich mit {ibersinnlichen Phinomenen zu beschaftigen. Da die Metho-
den des Spiritismus, wie die Beschworung von Geistern, sich letztlich als Schwindel
entpuppt hatten, sollte nun versucht werden, Erkenntnisse aus der Auslegung okkulter
Texte zu gewinnen, wobei besonders alte Dokumente aus Agypten oder Indien sowie
die gnostischen Evangelien als gute Quellen angesehen wurden. ,,Der Anspruch auf
religiosen Universalismus und die Hoffnung auf ,objektive’ Erkenntnis sind Transfor-
mationsprodukte der ,Universalien® des Spiritismus, mit der die Theosophie [...] in
einer Art Haflliebe verbunden blieb“ (Zander 2008, 78). In Anlehnung an den spiritis-
tischen Glauben wurde weiterhin von einer geistigen Welt und verborgenen Wahrhei-
ten ausgegangen, nur dass der Zugang zu diesem Wissen nun ein anderer sein sollte.
Die Anhénger der Theosophie nahmen an, dass frithere Generationen ihr Wissen in
den besagten Schriften verborgen hitten, sodass die Aufgabe nun darin bestiinde, jene
geheimen Wahrheiten wieder zu entschliisseln (vgl. Zander 2008, 86 f.).

Helmut Zander versuchte zu klaren, ob die Theosophie und damit auch die An-
throposophie als Esoterik definiert werden konne. Dabei stellt Zander fest, dass dieser
Begriff auf unterschiedliche Weise umrissen werden kann. Ein recht tibersichtlicher
Vorschlag fiir eine Definition findet sich bei Antoine Faivre, der Zander zufolge vier

27

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

28

notwendige und hinreichende Kriterien benannt hat, die jedoch um weitere Punkte
erganzt werden konnten (vgl. Zander 2008, 17):

— Zusammenhinge werden als Entsprechung gedeutet

— Natur wird als lebende Natur betrachtet

— Durch Imagination und Meditation konnen Erkenntnisse gewonnen werden
— Durch diese Erkenntnis veriandert sich der Mensch und wird erleuchtet

Obwohl diese vier Denkformen nur die Basis fiir eine Definition des Begriffs Esoterik
liefern kénnen, muss mit Zander festgestellt werden, dass jedes dieser Elemente auf
die Anthroposophie angewendet werden kann (vgl. Zander 2008, 20f.). Damit zeigt
sich erneut, dass eine sich auf die Anthroposophie beziehende Pidagogik nicht als
Wissenschaft diskutiert werden kann, sondern in ihrer Begriindung in den Bereich
der Esoterik fillt. Eine solche Schule vermittelt den Schiilern durch die speziellen
Lehrmethoden ein esoterisches Weltbild, das kontrdr zu den wissenschaftlichen Vor-
stellungen aufgebaut ist, was die Kinder in eine bestimmte In-Gruppe hineinerzieht,
die sich von groflen Teilen der Welt abgrenzt. Dennoch zeigen sich auch positive Ef-
fekte, welche durch die besondere Strukturierung des Umfelds bedingt werden und
welche in Teil 3 gesondert behandelt werden.

Wie kann nun eine solche Theorie in einem wissenschaftlichen Rahmen unter-
sucht werden? Die Autorin ist der Ansicht, dass die Idee Rudolf Steiners zunichst als
philosophische Konstruktion definiert werden muss. Obwohl Steiner durch seine
wechselnde und uneinheitliche Begrifflichkeit sowie durch die religiés dogmatische
Farbung seiner Ansichten nicht uneingeschrankt in dieses Feld eingeordnet werden
darf, kann hier ein Punkt gefunden werden, der eine nihere Betrachtung durchaus
lohnend macht: das Bild vom Subjekt oder das Selbst-Modell.

In der philosophischen Diskussion um das Leib-Seele-Problem, welche der Embo-
diment-Theorie iibergeordnet ist, wird die Frage gestellt, was das Selbst eines Men-
schen sei: Der Dualismus postuliert hier zwei voneinander unabhingige Substanzen,
die miteinander wechselwirken oder seit Anbeginn der Zeit miteinander synchroni-
siert worden sind, wie es der beriihmte Philosoph Gottfried Wilhelm Leibniz in sei-
nem Uhrengleichnis vorgeschlagen hat. Auf der anderen Seite kann der Geist auch als
ein Epiphdnomen des Korpers postuliert werden, als unbeabsichtigtes Nebenprodukt
ohne Riickwirkung auf den Willen, wodurch dem bewussten Erleben und dem Selbst
eine eher marginale Bedeutung zukommt. Monistische Theorien befassen sich stirker
mit der Frage danach, was einen solchen Geist {iberhaupt ausmacht, wie das Gefiihl,
ein Selbst zu sein, biologisch realisiert wurde, wozu ein Selbst dient und wie ein Kor-
per aufgebaut sein muss, damit die Illusion eines selbststdndigen Ichs {iberhaupt ent-
steht. Das anthroposophische Selbst-Modell kann dabei auf verschiedene Weise inter-
pretiert werden, und selbst die Entscheidung, ob es sich um eine dualistische oder eine
monistische Position handelt, bleibt eine Auslegungssache. Der Grofiteil der zeitgends-
sischen wissenschaftlichen Theorien beziiglich des Leib-Seele-Problems steht in einer
monistischen Tradition, dualistische Ansatze werden hdchstens noch als Eigenschafts-
dualismus diskutiert, substanzdualistische Positionen finden sich eher im Bereich der
Religion. Damit zeigt sich, dass bereits diese erste Positionierung zu einer grundsatzli-
chen Barriere im Dialog zwischen Wissenschaft und Anthroposophie fithren kann.
Wenn die Anthroposophie im wissenschaftlichen Diskurs ernst genommen werden
will, muss sie sich hinsichtlich einer monistischen Position 6ffnen. Im weiteren Ver-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

lauf wird das Selbst-Modell der Anthroposophie deshalb als monistisch interpretiert,
damit es moglich wird, ein Arbeitsmodell zu erschaffen, das mit anderen wissen-
schaftlichen Theorien verglichen werden kann.

Obwohl diesem Vorgehen nicht unbedingt zugestimmt werden muss, bleibt es auf
diese Weise moglich, sich nicht in die Auseinandersetzung zwischen der Anthroposo-
phie und der Erziehungswissenschaft einzureihen, in welcher es zwangslaufig zu Strei-
tigkeiten kommen muss, da beide einen unterschiedlichen Diskurs pflegen. Geht es
der Erziehungswissenschaft um neue, durch empirische Forschung bestétigte Erkennt-
nisse, so mochte die Anthroposophie ihre offenbarte Einstellung nur durch eine be-
stimmte Auslegung neuerer Fakten bestitigen. Diese Arbeit mochte sich aus dieser
Streitigkeit heraushalten und die Anthroposophie als Theorie betrachten, in welcher
ein Theorie des Geistes angelegt wird, welche zum einen als Idee untersucht werden
kann und sich zum anderen in der padagogischen Praxis wiederspiegelt.

Das weitere Vorgehen steht somit in einer Verbindung zur Philosophie des Geistes,
weswegen es nun wichtig wird festzustellen, inwiefern die Anthroposophie als Philo-
sophie definiert werden und in welcher Form ein solches Arbeitsmodell aus diesem
okkulten Ideenkonstrukt herausdestilliert werden kann.

1.2. Anthroposophie als Philosophie

Wie im ersten Teil dieses Kapitels gezeigt wurde, fufit die Waldorfpadagogik auf einem
gedanklichen Konstrukt, welches nur in geringerem Maf$ durch empirische Forschung
legitimiert wurde. Sicherlich wird versucht, auf die Bedingungen der Zeit einzugehen
(veranderte familidre Strukturen, Bewegungsmoglichkeiten oder Mediennutzung in
der Kindheit), doch werden diese neuen Bedingungen eher als Problem eines materia-
listischen Zeitalters aufgefasst, dem entgegengewirkt werden muss, damit der Mensch
sich im Sinne der Anthroposophie ganzheitlich entwickeln kann. Steiner sah in diesem
fest konstruierten Weltbild jedoch keine Religion, welche eine besondere Haltung oder
Lebensfithrung von seinen Anhénger fordert, sondern bezeichnet die Anthroposophie
als eine Philosophie, welche eine bestimmte Lebensweise logisch mit sich brachte und
dadurch den Menschen zur Freiheit fithren wiirde. Tatséchlich lassen sich einige phi-
losophische Bereiche innerhalb der Anthroposophie finden, in welchen Antworten auf
Fragen gefunden wurden, die das Geriist jener Weltsicht bilden. Fiir die Anthroposo-
phie sind die Fragen, welche diese Gebiete bestimmen, durch Rudolf Steiner beant-
wortet worden, sodass die philosophische Aufgabe weniger in der Kldrung oder der
Ausarbeitung moglicher Modelle liegt, sondern eher versucht wird, eine Rechtferti-
gung der Ideen Steiners durch die moderne Wissenschaft zu finden. Damit erschwert
sich die Aufgabe, die Waldorfpiadagogik von einem wissenschaftlichen Standpunkt aus
zu betrachten, da diesem Versuch immer der Vorwurf der Legitimation esoterischer
Praxis inhédrent zu sein scheint. Im Folgenden werden nun drei, fiir diese Arbeit rele-
vante Bereiche kurz skizziert, in welchen die Anthroposophie versucht hat, sich als
Philosophie zu charakterisieren: Das Leib-Seele-Problem, die Idee der Ganzheitlich-
keit und die Rolle der Sprache fiir die Erkenntnis.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

29


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

30

1.2.1. DasLeib-Seele Problem

Die Frage, welche sich hinter diesem philosophischen Problem verbirgt, ergibt sich aus

dem alltiglichen Erleben, in welchem das Denken meist als mit dem Selbst identisch

empfunden wird,® wihrend der Korper eher als Instrument erscheint, durch welchen

sich jenes Selbst in der Welt ausdriicken kann. Aus dieser zweifachen Wahrnehmung -

der des Seins und der des Habens - ergeben sich unterschiedliche Vorstellungen da-
von, was einen Menschen ausmacht (vgl. Teil IT dieser Arbeit).

Wer sich mit der anthroposophischen Sichtweise auf die Welt befasst, stofit bald
auf ein Denken, das in seinem Aufbau zunichst an Aristoteles erinnert. Aristoteles
entwickelte seine Philosophie in Wechselwirkung mit seinem Erleben der Umwelt. Thn
beschiftigten noch vor allem die Physis, das organische Wachstum und der Aufbau
der Natur. Artefakte, also vom Menschen hergestellte Objekte, waren fiir ihn kein Ge-
genstand der Philosophie. Fiir ihn zédhlte die Lebendigkeit als Eigenschaft noch zum
Physischen mit dazu, wodurch zwangsléufig dem lebendigen Menschen auch eine Seele
immanent war, die im Tod mit dem Koérper zerfallen musste. Die Trennung zwischen
Geist und Korper verlief somit nicht durch den Menschen hindurch, sondern trennte
ihn vielmehr von der Welt der Gebrauchsgegenstinde. Durch die im 16 Jahrhundert
aufkommende Mechanik, der Mensch jedoch an, sich selbst auch als mechanisch zu
begreifen. Er entdeckte im Korper mechanische Prozesse und stellte sich bald die Fra-
ge, welche Natur das Geistige habe und wie dieses in die Strukturen des Koérperlichen
eingreifen kénne. Der Mensch wird sich damit selbst zum Gegenstand, der sich jedoch
durch sein Denken, durch sein Bewusstsein von sich selbst als ein in der Welt seiendes
Ding erkennt. Pragnant wird diese Frage von Descartes in seinen Meditationen ge-
stellt, in welchen er alles sinnlich Wahrnehmbare vom Menschsein subtrahiert hat als
etwas, was auch eine mechanische Gaukelei sein konnte, und hat am Ende das Denken
im Moment des Denkens selbst als einzige Sicherheit der eigenen Existenz bestimmt.
In diesen Uberlegungen verfestigt sich die dualistische Ansicht, welche von zwei Sub-
stanzen ausgeht, die in ihrer Art génzlich verschieden sein miissen. Wihrend die eine
Substanz zeitlich und rdumlich ausgedehnt erscheint, ist die andere nicht an jene Di-
mensionen gebunden, sondern zeigt sich als Denken. Obwohl diese Definition der
beiden Substanzen zeigt, dass beiden eine v6llig andere Natur zukommt, geht Descar-
tes davon aus, dass sie dazu in der Lage sind, an einem Ort miteinander in Interaktion
zu treten (vgl. Descartes 2002). Dieser besondere Ort war fiir Descartes die Zirbeldrii-
se, da sie nur einmal im Kopf vorhanden war, in einem sonst eher symmetrischen und
spiegelbildlich aufgebauten Leib. Da die res cogitans, die denkende Substanz weder
zeitlich noch rdumlich definiert war, sondern ewig und nicht physisch, riickte sie in
eine besondere Nahe zu der Vorstellung eines Gottlich-Geistigen.

Dass das Physische von seiner Art her etwas vollig anderes sein miisse als das
Geistige, scheint heute noch den meisten Menschen intuitiv richtig zu sein. Auf diese
intuitive Gewissheit bezieht sich die Anthroposophie, wenn sie auf das Problem der
Exklusivitdt der Erste-Person-Perspektive aufmerksam macht: Dass das innere Gefiihl
vom Selbst nicht durch eine Betrachtung von auflen umfassend beschrieben werden
kann, macht diese Vermutung so intelligibel, dass es sich hier um zwei verschiedene

8 Hier kann es beispielsweise durch Krankheiten zu Abweichungen kommen (vgl. Teil I, Kapitel 3 in
dieser Arbeit)

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

Dinge handeln muss; denn was einer Dritte-Person-Perspektive notwendig immer feh-
len muss, ist der Erlebnischarakter der Situation. Aus diesem Wiederstreit der Per-
spektiven zum Selbst entwickelte sich die besondere Haltung des Menschen zur Welt:
Die Gegensitzlichkeit des Gefiihls, einen Korper zu haben, der Dritten von aufen zu-
ganglich ist, und ein Leib zu sein, der personliche qualitative Erfahrungen macht,
Wiinschen und Zielen nachgeht und sich emotional mit der Welt verbindet, ist somit
der Grund, warum die Debatte um das Leib-Seele Problem mit dem Selbstverstdndnis
des Menschen so eng verbunden ist. Hier wird die Relevanz festgelegt, welche dem
eigenen Urteil zukommt: Was bedeutet es, dass ich der Verursacher meiner Intentionen
bin? Steure ich meinen Willen oder glaube ich nur, eine Entscheidung bewusst und
selbststiandig getroffen zu haben? Die Debatte darum, welche Rolle dem empfundenen
Selbst zukommt, scheint fast unaufldslich mit einer Abwertung eines Bereichen des
Menschen verbunden zu sein: Sind das Innenleben nur ein Wiederhall physischer Pro-
zesse und das Selbst eine Illusion? Regelt das Selbst von oben den Korper, sodass die-
ser zu einer auswechselbaren Maschine wird? Beide monistischen Positionen bergen
das gleiche Risiko, wihrend Theorien, die von einer gegenseitigen Wechselwirkung
ausgehen, sich dem Vorwurf des tiberholten Dualismus stellen miissen. Denn alle dua-
listischen Weltanschauungen stof3en iiber kurz oder lang auf das Problem des Interak-
tionsortes der beiden unterschiedlichen Substanzen. Sah Descartes — wie erwdhnt —
noch die Zirbeldriise als einen solchen Interaktionsort an, so kann beobachtet werden,
wie sich die Anthroposophie im Laufe der Jahre und bedingt durch aktuelle For-
schungsergebnisse immer wieder um eine plausible Auflosung dieses aus der dualisti-
schen Sichtweise resultierenden Problems bemiiht. Zwei Beispiele sollen die Evolution
dieses Problems illustrieren: Im Jahr 1985 publizierte die englische Heilpddagogin Au-
drey McAllen ihr bis heute in den anthroposophischen Kreisen geschitztes Buch Die
Extrastunde (erschienen 1985 in Grofibritannien unter dem Titel The Extra Lesson), in
dem sie beschreibt, dass der Mensch iiber den synaptischen Spalt, iiber die Liicke zwi-
schen den Nervenzellen, an die geistige Welt angeschlossen sei (vgl. McAllen 1996,
17). Da McAllen hier den Beweis fiir ein geistiges Einwirken zu erkennen glaubt,
schlussfolgert sie, dass alle Bewegungsiibungen sowie das Malen und Zeichnen die
geisteswissenschaftlichen Gesetzméafligkeiten beriicksichtigen sollten. ,Dann kann
sich ein gesunder Atemprozess zwischen dem Geistig-Seelischen der sich inkarnieren-
den Individualitit und ihrem physischen Leib und Lebensleib vollziehen® (ebd.). Eine
aktuelle Uberlegung zum gleichen Thema findet sich bei Andreas Neider. In seinem
Beitrag Medienwirksamkeit und Empathiekrifte aus dem von ihm herausgegebenen
Buch Wie lernen Kinder Empathie und Solidaritit? (Neider 2012) findet sich folgende
Erkldrung fiir die Interaktion zwischen Geist und Korper:

»Das Ich, unser eigentlich geistiges Wesen, ist nicht raumlich, sondern geistig mit den
Dingen verbunden, da es selbst geistiger Natur ist. Auch unser Astralleib ist nichts
Réumliches. In den Raum treten beide erst durch die Verbindung mit den in zeitlich-
rhythmischen Prozessen lebenden freien Kriften des Atherleibs ein, die dann iiber den
Liquor mit unserem physischen Leib, dem Nerven-Sinnes-System, verbunden werden®
(Neider 2012, 81 f.).

Liquor wird bei diesem Gedankengang als eine Art glasklares Blut definiert, welches
die gebundenen Krifte des Atherleibs nun frei verwalten kann (vgl. ebd. 78 f.). Die an-
throposophische Erklarung sieht Neider gleichfalls in der Analogie zwischen dem sich

31

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

32

standig neu bildendem Liquor und dem Schlaf-Wach-Rhythmus des menschlichen
Organismus. Innerhalb des Gehirns, so Neider, wiirde der Druck nach oben hin im-
mer mehr abnehmen, wohingegen er nach unten hin immer mehr zunehme. ,,Unser
Wachbewusstsein ist an diese Leichte- und Schwereverhiltnisse, die im Organismus
durch den Fliissigkeitshaushalt geregelt sind, gebunden® (ebd. 83). Dadurch, dass der
Mensch nun im Schlaf horizontal liegt, konnen diese Druckverhiltnisse ausgeglichen
werden. Erst durch das Wechselspiel zwischen horizontaler und vertikaler Lage® konn-
ten die Eindriicke des Tages, das Gelernte und die seelischen Eindriicke dem Leib
»eingebildet werden® (ebd.). An beiden Beispielen wird deutlich, dass durch ein Ana-
logiedenker versucht wird, eine wissenschaftlich anmutende Erklarung fiir ein zentra-
les Problem bei einer substanzdualistischen Position zu finden. Birgt der synaptische
Spalt heute keine Leerstelle mehr, durch die das Geistige in den Korper eingreifen
konnte, so wird nach einer neuen Erklarung gesucht, die gut in das antike Bild des
Leichten, Schweren, Warmen oder Fliissigen hineinpasst. Wer an einer dualistischen
Weltanschauung festhalten mochte, muss sich somit um eine Erklarung verschiedener
Probleme bemiihen.

Die Anthroposophie misstraut besonders den durch die moderne Neurowissen-
schaft formulierten Menschenbildern und hat ein Gegenmodell entwickelt, welches
sich wissenschaftlich so nicht rechtfertigen ldsst, jedoch in der gelebten Praxis erfolg-
reich angewendet wird und sich damit eine Berechtigung als Arbeitsmodell erworben
hat. Damit jedoch ein solches Arbeitsmodell in den wissenschaftlichen Diskurs aufge-
nommen werden kann, muss zunichst geklart werden, auf welche Annahmen sich
dieses Modell beruft und wie es sich innerhalb der wissenschaftlichen Philosophie po-
sitionieren kann, denn das Leib-Seele-Problem bleibt auch in dieser nicht ausgeklam-
mert, sondern wird von der Philosophie des Geistes in unterschiedliche Richtungen
angegangen. Dadurch gibt es hier nicht nur Bemiihungen, eine Position immer neu zu
untermauern, sondern eine Vielzahl von moglichen Ansatzen, die immer weiter aus-
gebaut werden (vgl. Metzinger 2007).

Ausgehend von dem im Jahre 1981 von dem Berner Philosophen und Schriftstel-
ler Peter Bieri in seinem Buch Analytische Philosophie des Geistes (Bieri 1997, 9) ausge-
arbeiteten Bieri-Trilemma lassen sich folgende drei Pramissen finden, von denen im-
mer nur zwei gleichzeitig wahr sein konnen.

1. Mentale Phinomene sind nichtphysikalische Phanomene.
2. Mentale Phinomene sind im Bereich physikalischer Phdanomene kausal wirksam.
3. Der Bereich physikalischer Phdnomene ist kausal geschlossen.

Die beiden im Folgenden vorgestellten Weltbilder wiirden jeweils einer anderen Pra-
misse nicht zustimmen. Gehen materialistisch monistische Auffassungen davon aus,
dass die erste Pramisse nicht zutrifft, es sich bei mentalen Phanomenen durchaus um
physikalische Phdnomene handelt, sie nur von ihrem qualitativen Gehalt her unter-
schiedlich beschrieben werden konnen, so miisste die Anthroposophie das Trilemma
durch das Streichen der dritten Pramisse auflosen. Sie geht davon aus, dass unsere

9 Sowohl der Schlaf-Wach-Rhythmus als auch die Horizontale und Vertikale nehmen in der An-
throposophie, in der Sinneslehre von Rudolf Steiner und in der Unterrichtspraxis eine wichtige
Rolle ein und werden im Laufe der Arbeit noch 6fter angefiihrt.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

Welt nicht kausal geschlossen ist, dass also geistige Wesen wie Engel oder Elementar-
wesen lenkend in die Welt eingreifen konnen.

Eine andere zuldssige Moglichkeit der Anthroposophie, die jedoch nicht angewen-
det wird, wire es zu behaupten, dass es sich bei jenen geistigen Wesen um mentale
Phénomene handele. Dadurch konnten diese als physikalisches Phanomen betrachtet
werden, wodurch die Welt kausal geschlossen bliebe. Die Vorstellung von Engeln wiir-
de sich nun so darstellen, dass es sich hierbei um mental wirksame Bilder handeln
wiirde, mit denen die Sprache operieren konnte, die jedoch nicht mehr als unabhéngi-
ge geistige Entitdten angesehen werden miissten. Sie wéren zu einer Beschreibung
oder zu einer bildlichen Erklidrung fiir ein Phdnomen geworden, welches Teil der psy-
chischen Realitat wire. Der Glaube an die Hilfe eines Engels gibt dem Menschen Zu-
versicht bei der Losung seiner Probleme, sagt jedoch nichts dariiber aus, ob eine der-
artige geistige Entitat wirklich existiert. Da Wirkungen jedoch meist einem Verursa-
cher zugesprochen werden, miisste dieser physisch nicht sichtbar sein, aber dennoch
Dinge in der physikalischen Welt verdndern koénnen. Dass sich der Verursacher der
Wirkung dabei in der eigenen Einstellung finden konnte, lasst die Zuversicht in die er-
folgreiche Losung eines Problems oft bereits wieder schwinden. Weltbilder, welche kei-
ne kausal geschlossene Weltsicht vertreten, sind somit nicht zwingend unlogisch, sie
steigern lediglich die Zuversicht in den Erfolg einer Handlung, indem sie von einer vi-
suell nicht sichtbaren Entitat ausgehen. Manche Menschen behaupten jedoch {iber an-
dere Sinneseindriicke, wie iiber das Fiihlen oder ein inneres Sehen, Gewissheit iiber
die tatsichliche Existenz jener Wesen zu haben, bisher gibt es jedoch keine Messin-
strumente, welche solche korperlosen frei beweglichen Energient® detektieren konn-
ten.

Wenn in einem Welt- und Menschenbild Ideen als etwas Existierendes betrachtet
werden, welche eine gewisse Macht auf die Handlungen ihrer Tréager austiben, so miis-
sen diese als Grofle in die einzelnen Aktionen mit einbezogen werden. Ein Begriff, der
in der Anthroposophie hiufig verwendet wird und an anderer Stelle noch naher erlau-
tert wird, ist der des Atherleibs. Der Atherleib hat als Idee in der anthroposophischen
Weltsicht demnach eine mentale Existenz, ist also verbunden mit einem bestimmten
Hirnzustand, der auf die folgenden Hirnzustdnde eine Auswirkung haben kann. Die
geringste Wirkung, die angenommen werden kann, wiére ein bestimmter Hirnzustand
beim Denken dieser Idee. Dieser Hirnzustand miisste sich in verschiedenen Punkten
von anderen Hirnzustinden unterscheiden, gehort jedoch wahrscheinlich zu einer be-
stimmten Klasse von Zustinden. Da allerdings der Gebrauch des Gehirns die Struktur
desselben bestimmt, also dem Denken eine tatsachlich physische Wirkung zugeschrie-
ben werden kann, miissten Gehirne, die &fter iiber den Atherleib nachdenken, auch
besonders geschickt sein im Umgang mit Gedanken dieses Typs. Daraus lief3e sich
schlussfolgern, dass die Idee des Atherleibs eine die physische Realitit mitgestaltende
Entitdt ist, die somit auch wieder auf die weiteren Gedanken dieses Gehirns wirken
wird. Wenn dem anthroposophischen Weltentwurf auf diese Weise zugestimmt wer-

10 Es konnte sich dabei unter Umstinden um eine Art nicht barionische Materieform handeln, wel-
che dennoch mit barionischer Materie interagieren konnte. Es ist jedoch nicht die Aufgabe dieses
Textes, einen Beweis fiir die Richtigkeit eines Weltbilds zu erarbeiten, sondern es geht lediglich
um deren Darstellung.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

33


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

34

den konnte, so ergiben sich damit vielleicht Wege fiir eine gegenseitige Kommunikati-
on.

Obwohl eine solche Wirkung von geistigen Entititen in Form von Gedanken heu-
te als wahrscheinlich gilt (vgl. I. 3. in dieser Arbeit), ist es nicht das, was in der An-
throposophie als geistige Wirkung definiert wird. Geistige und physische Welt werden
hier als zwei getrennte Bereiche angesehen, die durch Tore verbunden sind, wobei die
Wirkrichtung eher als von oben nach unten gerichtet definiert ist. Um dieser geistigen
Realitdt mehr Bestand zu verleihen, finden sich in den Texten Steiners viele Bilder und
praktische Ubungen, die einen solchen Ubergang erméglichen sollen.

»Die Sinne miissen vollstindig frei werden von allen Eindriicken der Auf3enwelt. Das
Auge darf so wenig sehen wie im Schlafe; das Ohr so wenig horen wie im Schlafe und
so weiter. Dann wird das ganze Seelenleben zusammengenommen und auf eine Vor-
stellung konzentriert; das ist der radikale Unterschied vom Schlafe. Man konnte den
Zustand nennen ein bewufltes Schlafen, ein voll bewufStes Schlafen (Steiner GA155,
221).

Nach Steiners Auffassung wechselt der Mensch (das Ich und der Astralleib) im Schlaf
in die geistige Welt hiniiber, doch geschieht dies noch ohne lenkendes Bewusstsein.
Durch die einzelnen Praktiken kann es nun dem Geistesschiiler gelingen, seinen Weg
durch diese geistige Welt zu kontrollieren. Das Ziel all jener Miihen liegt in einer teleo-
logisch begriindeten Weiterentwicklung des Menschen, welche er durch die Vertiefung
in die Ratsel der Welt und die Erfahrung wiederholter Erdenleben erreichen kann.

»Dann aber, wenn die Menschenseele sich immer mehr und mehr vertieft, wenn die
Menschenseele immer wieder und wiederum durch wiederholte Erdenleben geht,
dann wird sie immer selbstindiger und selbstindiger, immer innerlich freier und frei-
er” (ebd. 238).

Auf diese Weise kann er neue Wahrnehmungsinstrumente entwickeln, vom Ich ver-
wandelte Wesensglieder, die erst in zukiinftigen Perioden wichtig werden (vgl. Steiner
GA 13). Da jedoch einige Wesen (Menschen) auf den vorhergegangenen Entwick-
lungsstufen der Menschheit zuriickgeblieben sind, hat dieser Aufruf, sich mdglichst
schnell weiterzuentwickeln, den Charakter eines Wettstreits, in welchem die Letzten
(oder Schwachen) einfach zuriickgelassen werden. Der vorausgesetzte Aufbau des
Menschen impliziert damit schon eine Praxis, indem der Mensch auf Erden versuchen
muss, moglichst viel an sich zu arbeiten, damit er sich im Sinne der Weltsicht weiter-
entwickelt. Diese Entwicklung ist jedoch nur auf vorbestimmten Wegen zu erreichen
und birgt verschiedene Gefahren. Die Bevorzugung einer naturwissenschaftlichen
Sicht auf den Menschen wird hdufig als materialistische Verblendung gedeutet, die
durch ahrimanische Krifte (materialistische) verursacht wurde. Ahriman herrscht
tiber alles Weltlich-Materielle, er ist in der anthroposophischen Uberzeugung der Herr
der Finsternis, welcher Krankheit, Liige und Irrtum in die Welt bringt. Sein Gegen-
spieler ist Luzifer, welcher den Menschen durch hedonistische Krifte zu verfithren ver-
sucht.

Steiner umgibt den Menschen mit kosmischen Kriften und Wesenheiten, wo-
durch er verschiedene gedankliche Bilder (das Gute, das Bose, das Lebendige) zu rea-
len Entitaten verdichtet. Obwohl diese Darstellungsweise immer wieder gewahlt wird,
bleibt die Frage offen, ob es sich dabei nicht doch um Sinnbilder handelt. Im zweiten
Kapitel wird das Selbstmodell der Anthroposophie genauer betrachtet, wodurch auch

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

die dualistische Problematik noch einmal aufgerollt wird. Denn obwohl vieles darauf
hindeutet, dass Steiner auf eine Trennung zwischen dem Geistigen und dem Physi-
schen beharrt, kann die anthroposophische Weltsicht auch monistisch interpretiert
werden. Je nach Sichtweise lasst sich dann auch unterschiedlich an die jeweiligen Mo-
delle ankniipfen.

Das Leib-Seele-Problem zeigt sich in seiner Brisanz nicht nur an den Fakten selbst,
sondern auch an der Art der Kommunikation. Erst durch die Sicht auf die Welt defi-
niert sich das, was als Seele oder Geist gedeutet wird. Durch logisch aufeinander bezo-
gene Sitze offenbart sich erst das Problem - oder zeigt sich ein Losungsansatz. Diese
Analyse des Menschen macht zwei weitere Problembereiche deutlich, die im Folgen-
den angesprochen werden: Die Frage nach der Ganzheitlichkeit und die Rolle der
Sprache.

1.2.2. Ganzheitlichkeit

»Das Wahre ist das Ganze®, schrieb Georg Wilhelm Friedrich Hegel in seiner Phdno-
menologie des Geistes (Hegel 1970, 22), und auch der von Steiner so bewunderte Jo-
hann Wolfgang von Goethe wollte die Welt als Ganzes begreifen und meinte: ,,In der
lebendigen Natur geschieht nichts, was nicht in einer Verbindung mit dem Ganzen
stehe, und wenn uns die Erfahrungen nur isoliert erscheinen [...] so wird dadurch
nicht gesagt, daf$ sie isoliert seien“ (Goethe 1981, 17). Auch die von Georgi Schisch-
koff zusammengefasste Aussage Aristoteles, dass das Ganze mehr sei als die Summe
seiner Teile (vgl. Schischkoff 1991, 211), kann in dieser Tradition gesehen werde.
Demgegeniiber steht die Analyse, in welcher das Ganze in seine Teile zergliedert, jedes
Einzelne untersucht und beschrieben wird. Dieser Form der Betrachtung wird jedoch
vorgeworfen, dass durch die Untersuchung der einzelnen Aspekte einer Sache, das
Ganze aus dem Blick verloren wird. Die Frage nach der Ganzheitlichkeit tangiert auch
das Leib-Seele-Problem in der Form, dass beispielsweise der Hirnforschung zugesagt
wird, dass ihre gesammelten und interpretierten Daten nichts dariiber aussagen konn-
ten, wie jeder einzelne Hirnzustand in das erlebende Subjekt eingebettet sei. Die Wal-
dorfpiddagogik mochte den ganzen Menschen sehen und postuliert durch ihre Praxis
eine ganzheitliche Erziehung zu gewiahrleisten, welche im besonderen Mafle durch das
Verstindnis fiir das von Steiner dargestellte Wesen des Menschen geprégt ist (vgl.
Teil I Kapitel 2 in dieser Arbeit).

Ohne zu diesem Zeitpunkt genauer auf die Details jener Theorie einzugehen, soll
ein von Steiner geschildertes Erlebnis angefiihrt werden, dem die Anthroposophie bis
heute einen Grofiteil seiner Popularitit schuldet: Am 23.10.1909 wandte sich Steiner
in Berlin an sein Publikum und verdeutlichte ihm den Unterschied zwischen Anthro-
pologie, Anthroposophie und Theosophie anhand eines Bildes. Die Anthropologie
verortete er dabei am Fuf} eines imaginéren Berges, von wo aus sie die Details gut er-
kennen konne, jedoch nicht dazu in der Lage sei, einen Uberblick iiber die Gesamtsi-
tuation zu gewinnen. Die Theosophie, zu der er sich lange Zeit hingezogen fiihlte,
empfand er als eine Lehre, welche auf dem Gipfel jenes Berges throne; damit konne sie
das Leben der Menschen zwar beobachten, hitte jedoch keinen Zugang zur Lebens-
welt des Individuums. Diesen Standpunkt einzunehmen, ginge mit einem Verlust
wichtiger Details einher, hitte allerdings den Vorteil, dass groflere Zusammenhange
erkennbar wiirden. Seine Kritik an den Theorien, welche von der Mikro- oder Makro-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

35


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

36

ebene ausgingen, brachte ihn dazu die Anthroposophie auf eine Meso-Ebene, in die
Mitte jenes Berges zu stellen. Er sah sich als Mittler zwischen der Erde und dem Him-
mel, beides beriicksichtigend, beides verbindend (vgl. Steiner 2004 [2], 57ff.). Durch
diesen Schritt erschloss sich fiir Steiner die Moglichkeit, sich zum einen von der bishe-
rigen Gruppe und Teilen ihrer Vorstellung zu l6sen, zum anderen bezog er den christ-
lichen Glauben nun immer mehr in sein Denken mit ein, wodurch die Anthroposo-
phie eine besondere Prigung und Mystik bekommen hat. Durch die Neuorientierung
als Anthroposophie erstarkte jedoch auch wieder die Frage nach dem Jenseits, nach
dem Schicksal oder Karma sowie nach der Reinkarnation und der Rolle von Christus
in der Entwicklung der Welt. Der Wunsch nach Wissenschaftlichkeit, von der die
Theosophie in ihrer Griindungsphase getragen wurde, entwickelt sich mit Steiner im-
mer mehr in eine christlich orientierte Heilslehre, die auf personliche Lebensfragen
eine Antwort bereithalten konnte. Zum einen will die Anthroposophie den einzelnen
Menschen in seiner Einzigartigkeit beriicksichtigen, zum anderen stellt er ihn in einen
Raum und Zeit iibergreifenden Kontext, gibt ihm einen Platz innerhalb eines Welten-
plans.

Rudolf Steiner zufolge, und dies ist sicherlich zum Teil dem Misstrauen gegeniiber
der immer prasenter werdende Technik geschuldet, wollte er eine Moglichkeit finden,
den Menschen detailliert zu beschreiben, ohne ihn in technische Daten zergliedern zu
miissen. In einer solchen Darstellung schien ihm etwas Wesentliches verloren zu ge-
hen, was er als das Geistige bezeichnete. Er befiirchtete, die Welt kdnne ganz zu einem
Ort der Mechanik werden, an welchem der Mensch nur noch in seinen Funktionstei-
len, nicht aber mehr als Ganzes gesehen werde. In Mein Lebensgang (GA 28) hat Stei-
ner versucht, seine Sichtweise auf die Natur und seine Befiirchtungen beziiglich einer
unreflektierten Mechanisierung der Welt in Worte zu fassen:

»Ich wollte zum Ausdrucke bringen, dass die Natur in Wahrheit geistig ist. Das lag da-
rin begriindet, dass mich mein Schicksal zu einer Auseinandersetzung mit den Er-
kenntnistheoretikern der damaligen Zeit gefithrt hat. Diese stellten sich als ihre Vor-
aussetzung eine geistlose Natur vor und hatten demgemifl die Aufgabe, zu zeigen, in-
wiefern der Mensch berechtigt ist, sich in seinem Geiste ein geistiges Bild der Natur zu
gestalten. Ich wollte dem eine ganz andere Erkenntnistheorie gegeniiberstellen.” (Stei-
ner GA 28, 165).

Steiner wehrte sich somit gegen eine mechanische Erklarung der Natur und des Men-
schen, er wollte den ganzen Menschen im Blick behalten und konnte sich durch dieses
Versprechen bis heute eine beachtliche Anhingerschaft sichern.** Die Auffassung der
Ganzheitlichkeit findet sich in seinen Werken in Form vieler Analogien wieder, in wel-
chen betont wird, dass nichts ohne seine Beziige wirklich zu verstehen sei. Obwohl
Steiner hier vor allem sein metaphysisches Weltbild vor Augen hatte, macht er damit
schon frith auf die Importanz des Kontextes aufmerksam und vertritt die Idee, dass

11 Gerade die im zweiten Teil ausgearbeitete Differenz zwischen dem Haben eines Kérpers und
dem Sein eines Leibes hat bis heute nichts an seiner Aktualitit verloren. Der Kérper wird zum
Objekt, welches durch verschiedene Mafinahmen geformt und gestaltet werden kann, sei das
durch Kleidung, Sport, chirurgische Eingriffe etc. Trotz der Gefahr, dass der Mensch seinen Kor-
per als Funktionseinheit interpretiert, hat diese Sichtweise besonders der Medizin zu groflen
Fortschritten verholfen. Dennoch existiert die Befiirchtung, dass durch die Analyse des Men-
schen und ein auf diese begriindetes Miteinander etwas Wichtiges nicht mitberiicksichtigt wird.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

das Umfeld in die Uberlegungen mit einflieen miisse. Dabei ist er jedoch davon iiber-
zeugt, dass die Umwelt auf eine bestimmte Art dem jeweiligen Lebensalter entspre-
chend arrangiert werden miisse, um dann eine festgelegte, moralische Wirkung entfal-
ten zu konnen. Als Funktionsmechanismen dieser von ihm beobachteten Wirkung,
machte Steiner eine geistige Macht verantwortlich. Das Geistige, der Gottesgeist, Engel
oder das Elementarwesen teilten Steiner zufolge den Menschen Botschaften mit und
konnten reziprok durch Bitten dazu gebracht werden, wiederum auf einzelne Pro-
blembereiche zu wirken. In der anthroposophischen Tradition lésst sich dieses Den-
ken bis heute beispielsweise in den Biichern von Hennig Kohler wiederfinden (vgl.
Kohler 2009). Steiner hat in seiner Erkenntnistheorie den Versuch gemacht, Wirkun-
gen mit einzubeziehen (wie Gefiihle des Guten, Wahren oder Schonen), die bei einer
mechanischen Analyse des Menschen an Relevanz verloren hatten und die zum Teil
erst heute wieder in den Fokus der Wissenschaft treten. Fiir eine wissenschaftliche Be-
trachtung der Waldorfpadagogik als Praxis diirfen die Wirkmechanismen der Umwelt
nicht anhand von geistigen Wesenheiten erkldrt werden, weshalb an dieser Stelle auf
einen Theoretiker zuriickgegriffen werden soll, der versucht hat, die unsichtbaren Wir-
kungen sozialer Beziige innerhalb der Gesellschaft auf eine weltliche Art zu erkldren.
Der berithmte Soziologe Niklas Luhmann wird von der Anthroposophie dabei meist
kritisch gesehen, da seine Theorie den Menschen als Bewusstseinssystem beschreibt
und ihn damit zu entpersonalisieren scheint. Obwohl seine Welt der Systeme zunichst
determiniert und mechanisch wirkt, betont Luhmann in seinem Werk Die Gesellschaft
der Gesellschaft, dass die Welt kein Riesenmechanismus sei, sondern ein unermessli-
ches Potenzial fiir Uberraschungen darstelle, welches jedoch Systeme benétige, um
ausgewdhlten Irritationen den Sinn von Informationen zu geben (vgl. Luhmann 1998,
46). Um nun die Wirkmechanismen, welche Rudolf Steiner auf geistige Wesen zurtick-
gefithrt hat, anders zu erkliren, wird es wichtig, die Systemtheorie etwas genauer zu
betrachten, welche ebenfalls die Rolle der Sprache als Medium mit einschliefit und so-
mit auch relevant fiir das darauffolgende Kapitel sein wird.

Niklas Luhmann teilte die Welt im Sinne der funktionalen Differenzierung in un-
terschiedliche Funktionssysteme auf, die in sich selbst wieder Untereinheiten bilden
konnen. Die Gesellschaft besteht somit aus verschiedenen Systemen mit jeweiligen
Subsystemen, die gemeinsam das Soziale System bilden. Dieses besteht nicht aus Indi-
viduen, sondern aus Kommunikationen. Eine Kommunikation erfordert immer min-
destens zwei gemeinsam Kommunizierende, Alter und Ego; diese koénnen dann in
Form von Sprache, Gesten, Zeichen oder Korpersprache miteinander in Beziehung
treten. Das Leitprinzip aller Systeme stellt dabei die System-Umwelt-Differenz dar,
durch welche ein System erkennen kann, was zu ihnen selbst und was zu seiner Um-
welt gehort. Dazu bildet das System diese Grenze in sich selbst noch einmal ab (re-
entry) und vergleicht seine Beobachtungen mit dem schon gewonnenen Wissen. Ein
System ,,braucht deshalb ein Gedachtnis, eine ,memory function, die ihm die Resulta-
te vergangener Selektionen als gegenwértigen Zustand verfiigbar machen (Luhmann
1998, 45). Obwohl die Zukunft fiir jedes System unbestimmt bleibt, kann es sich an-
hand von Erfahrung entscheiden und Konsequenzen voraussehen. Niklas Luhmann
bezeichnete das fiir das System sichtbare Resultat dieser Konsequenzen als Sinn. Die
Begriffe Geddchtnis und Sinn gelten nicht nur fiir soziale Systeme, sondern sind auch
im Hinblick auf Bewusstseinssysteme, also Menschen, wichtig. Ein zweiter Punkt, der
allen Systemen gemein ist, ist die Autopoiesis, die operative Geschlossenheit oder Selbst-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

37


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

38

referenzialitdt. Damit verdeutlichte Luhmann, dass Systeme sich in ihren Prozessen auf
sich selbst beziehen und sich aus sich selbst heraus reproduzieren kénnten. Sie sind
somit nicht auf vorgefertigte Fremdteile fiir den Erhalt oder die Erschaffung eines
neuen Systems angewiesen. Systeme operieren fortwahrend und erzeugen damit An-
schlussfahigkeiten an das Vorangegangene. Eine Unterbrechung dieser Prozesse fiihre
dazu, dass das System als Ganzes aufhort zu existieren. Das kleinste soziale System be-
steht aus Ego und Alter und kann, laut dem Soziologen Peter Fuchs, als Intimsystem
bezeichnet werden (vgl. Fuchs 2003). Die Bedingung dafiir, dass Ego und Alter zusam-
men ein soziales System bilden, ist Kommunikation; hort diese auf, so hort auch das
System auf zu existieren.

Fiir jedes System ist alles andere Umwelt. Umwelt gibt es deshalb nur in Bezug auf
ein System und wird vom System selbst in einer spezifischen Form generiert. Welt ist
damit nur als konstruierte Sichtweise eines Systems erlebbar, nie als Wirklichkeit. Um-
welt ist als dasjenige definiert, was auflerhalb des Systems liegt, sie durchstromt dieses
jedoch, wodurch sie vom System selbst ergriffen werden und Wirkung entfalten kann.
Eine willkiirliche, immer gleiche und kalkulierbare Einwirkung ist jedoch nicht mog-
lich. Die Welt ist fiir Luhmann die Voraussetzung dafiir, dass Systeme {iberhaupt ent-
stehen konnen. Sie bildet somit das Ausgangsmaterial, bleibt aber ein unerreichbarer
Horizont und das Wissen um ihre Beschaffenheit wird zu einer standpunktbezogenen
Sichtweise. Es wurde im Lauf der Geschichte immer deutlicher, dass es mehrere
gleichzeitig existierende Sichtweisen auf die Welt geben kann, die ebenfalls alle als
wahr bezeichnet werden konnten. ,,Die ungefihr mit dem Beginn des 20. Jahrhunderts
einsetzende Moderne zeichnet sich als kultur- und geistesgeschichtliche Periode durch
zunehmende Erkenntnisskepsis und den Verlust von Einheitsvisionen aus“ (Kresic
2006, 106). Durch die immer vielfaltiger werdenden Moglichkeiten, auf die Welt zuzu-
greifen, wurde der Menschen vor die Aufgabe gestellt, sich seine Weltanschauung
selbststandig zu erarbeiten.

sWihrend in der Wissenschaft z. B. das Nebeneinander konkurrierender Paradigmen
zum Normalfall wird, stellen im sozialen Miteinander vielfiltige, teils subversive Le-
bensformen und Sprachspiele traditionelle Normen in Frage. Zunehmend wird das
Kontingente, Heterogene und Widerspriichliche der uns umgebenden Wirklichkeit
betont, die Existenz der einen Wahrheit bzw. des einen richtigen Weges in Zweifel ge-
zogen“ (ebd. 107).

Die Waldorfpidagogik sieht die Welt nun ebenfalls von einem bestimmten Stand-
punkt aus und kann als System innerhalb der Gesellschaft beschrieben werden. Der
Anspruch der Ganzheitlichkeit liegt fiir das System zum Teil darin begriindet, dass
sich einzelne Funktionssysteme der Anthroposophie in vielen Bereichen der Gesell-
schaft wiederfinden. Im Bildungssystem finden sich die Waldorfschulen, in der Religi-
on zeigt sich das Subsystem als Christengemeinschaft, im Wirtschaftssystem in Form
von verschiedenen Geldinstituten (GLS Bank) oder Geschiften (dm) und im Gesund-
heitssystem als anthroposophische Arzteschaft, ganzheitliche Medizin, Naturkosmetik
(Weleda, Dr. Hauschka) oder spezieller Demeter-Nahrungsmittel. Alle diese Produkte
werben damit, dass sie zwar einen bestimmten Bereich abdecken und klar einem Sys-
tem zugeordnet werden kénnen, doch dabei den ganzen Menschen mitberiicksichti-
gen. Oft ist das Soziale oder die Seele das verbindende Element, durch welches die
Grenzen der Systeme iiberschritten werden sollen. Ganzheitlich bedeutet somit, dass

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

die verschiedenen Wesensglieder moglichst gemeinsam angesprochen werden: Neben
dem Korper und seinen physischen Bediirfnissen sollen also auch die Lebendigkeit,
die Natur oder Umwelt mitberiicksichtigt werden; die Gefiihle, die durch das Schone
oder Gute charakterisiert werden, sind ebenso wichtig wie der individuelle Geist, der
durch die Moglichkeit selbstwirksam zu werden, in den Fokus geriickt wird. An die-
sem Punkt verkniipft sich die Sinneslehre Steiners mit der Idee der Ganzheitlichkeit,
da durch sie dem Menschen physische Organe zugesprochen werden, durch die die
Welt in ihrer Ganzheit erlebt werden kann. Auf sie verweist auch der emeritierte Pro-
fessor fiir Staatsrecht und Anthroposophie in seinem Werk Hegels Phinomenologie des
Geistes und die Sinneslehre Rudolf Steiners (Kirn 1989), in dem er die Ganzheitlichkeit
durch die Funktion der einzelnen Wesensglieder des Menschen definiert (vgl. Kirn
1989, 60ft.). Kirn meint, dass der Mensch erst durch sie in der anthroposophischen
Weise begriffen werden und so in seiner Ganzheit erfasst werden kénne. Er ist davon
tiberzeugt, dass Steiner in seinem Denken iiber Hegel hinausgegangen ist, und
schreibt: ,,Meine These ist, dafy diese Stufenfolge [der Selbsterziehung] sich in der Ka-
pitelfolge der Hegel'schen Phinomenologie wiederspiegelt, dafl darin aber wiederum
nur sozusagen der Vordergrund der Sache besteht, in deren Hintergrund sich noch ein
Bezug auf das menschliche Sinneswesen ergibt, den Hegel selbst, obwohl er ihn in sei-
nem Gedankengang fast durchweg folgt, nicht voll durchschaut hat (Kirn 1989, 61).
Kirn ist der Meinung, dass Steiners Theorie die Ganzheitlichkeit des Menschen am
treffendsten erfasst hat, indem er den Reifeprozess oder die Entwicklungsstufen des
Menschen, die Moglichkeit der Selbsterziehung und den Bezug zur Natur der Leib-
lichkeit miteinander verbunden hat (vgl. ebd.).

Ganzheitlichkeit ist damit zu einem Konstrukt geworden, welches verschiedene
Aspekte von Steiners Denken miteinander verbindet und bis heute ein Schlagwort ge-
blieben ist, durch das eine zum Teil veraltete und esoterisch anmutende Pddagogik ge-
rechtfertigt wird. Andererseits kann der Ruf nach einer ganzheitlichen Erziehung auch
als Tor gesehen werden, durch welche neue Ideen in die padagogische Arbeit mit ein-
flieflen kénnen. Denn der Wunsch nach einer ganzheitlichen Erziehung ist weiterhin
sehr aktuell.

1.2.3. Die Rolle der Sprache

Wie bereits an anderer Stelle angemerkt, hat die Anthroposophie eine besondere Affi-
nitdt zur Sprache: Die Lauteurythmie, die Sprachgestaltung, der Wort- oder Sprach-
sinn sowie der grofle Anteil an in den Unterricht eingeflochtene Lyrik und Prosa ma-
chen diesen Umstand schon bei einer ersten Betrachtung auffillig. Der Unterricht an
Waldorfschulen lebt von der Sprachkunst des Klassenlehrers, da dieses Medium allen
anderen Medien (Bild, Schrift in Form von fertigen Texten oder elektronische Medien)
vorgezogen wird. Der Klassenlehrer ist ein Erzédhler, welcher den Schiilern die Augen
und Ohren fiir die Schonheit und den Zauber der Welt 6ffnen mochte. Dabei scheint
die anthroposophische Welt durch den Glauben an Engel und Elementarwesen tat-
sachlich magischer zu sein, als dies zundchst scheinen mag. Die Welt wird zu einem
Buch der Offenbarung, in welchem der Eingeweihte zu lesen vermag. Doch was be-
deutet es, etwas lesen zu konnen? Beim Lesen geht es auch um das Verstehen, um die
Interpretation. Der Leser tritt in eine Kommunikation mit dem Autor des Textes; bei-
de miissen dieselbe Sprache beherrschen, damit eine solche erfolgreich sein kann.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

39


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

40

Wie bereits im vorherigen Kapitel deutlich wurde, bestimmt Niklas Luhmann
Kommunikation als die kleinste Systemeinheit: Systeme generieren sich damit aus
Kommunikationen, wobei eine Kommunikation immer durch Information, Mittei-
lung und Verstehen gekennzeichnet ist und somit mindestens zwei Teilnehmer vor-
aussetzt. Sprache ist ein Kommunikationsmedium, sie bildet die Realitat auf einer an-
deren Ebene in Begriffen ab, wobei durch sie Dinge mitgeteilt werden konnen, die in
der realen Welt so nicht existent sind: Obwohl sich die Dinge in der Welt haufig erheb-
lich voneinander unterscheiden, werden sie in verschiedenen Kategorien und Oberbe-
griffen zusammengefasst. Ein bestimmter Baum kann im Aussehen von anderen Béu-
men stark abweichen, kann jedoch immer noch als Baum bezeichnet werden. Dass
vom Konkreten abstrahiert werden kann, erleichtert die Kommunikation oder macht
sie sogar erst moglich. Der zugrunde liegende Begriff kann sprachlich ausdifferenziert
werden, sodass der konkrete Baum wieder in seiner Einzigartigkeit hervortreten kann.
Dennoch ist diese Beschreibung nicht identisch mit der Sache selbst: Reale Realitdt
und durch Sprache konstruierte Realitit weichen voneinander ab, es entsteht eine Dif-
ferenz zwischen der Welt und der sprachlichen Realitdt (vgl. Berghaus 2003, 133 f.).
Diese Differenz ldsst zu, dass etwas beobachtet und danach beschrieben werden kann
(vgl. ebd.). So entsteht mit der Sprache gleichzeitig ein Gefiihl fir die Zeit. Ohne Spra-
che ist ein Ereignis fliichtig. Es kann nur in dem Moment wahrgenommen werden, in
dem es passiert (vgl. Luhmann 1997, 214f.).

»Die operativ bedingte Gleichzeitigkeit der Beobachtung mit der Welt, die beobachtet
wird, kann nicht durchbrochen werden [...]. Erst Sprache erméglicht eine Durchbre-
chung dieser Gleichzeitigkeitspramisse® (ebd.).

Sprache ist damit sowohl von der Welt als reale, unmittelbare Realitit als auch vom
stindigen jetzt, also dem Zeitfaktor, abgekoppelt. Der Mensch fangt an, eine von sei-
ner Gegenwart abgetrennte Vergangenheit und Zukunft zu haben - ein durch die
Sprache entstandener Gewinn, auf den spater noch zuriickgekommen wird. Ein ande-
rer Umstand muss ebenfalls hervorgehoben werden:

»Erst diese Ausdifferenzierung einer Eigenzeit sprachlicher Kommunikation fiihrt zu
der Errungenschaft, die man fiir den wichtigsten evolutiondren Zugewinn sprachlicher
Kommunikation halten muf}. Mit Hilfe von Sprache kann etwas gesagt werden, was
noch nie gesagt worden ist“ (ebd. 215).

Es ist nun nicht mehr nétig, dass das Objekt oder Thema rdumlich anwesend ist, es
bedarf nur noch der gleichzeitigen raumlichen Anwesenheit von Sender und Empfin-
ger. Durch die Sprache wird es moglich, sich nicht anwesende Dinge vorzustellen, Fan-
tasien zu entwickeln, Synthesen aus benannten Objekten zu bilden und so eine geistige
Welt zu erschaffen, die nicht linger an die konkrete Umgebung gebunden ist. Doch
das durch die Entstehung der Sprache bedingte Wegfallen des rdumlichen Kontextes
erleichtert auch das Vergessen: Die Sprache ,entlastet das soziale Gedachtnis und
dient insofern dem stindigen Freimachen von Kapazitit fiir neue Kommunikationen®
(ebd. 216). Eine Sprache zu haben, setzt somit nach Luhmann auch ein Gedachtnis
voraus, da es nur durch das Erinnerungsvermégen moglich wird, mit Worten zu ope-
rieren. Der Sinn der Worte muss in einen nicht unmittelbar sinnlich wahrgenommen
Kontext gesetzt werden, wodurch es wichtig wird, sich sowohl Bedeutungen zu verge-
genwartigen, als auch das Gesagte mit der Hilfe des Vorstellungsvermogens in einen

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

Zusammenhang bringen zu kénnen. So entsteht durch die Fahigkeit des Erinnerns die
Geschichtlichkeit. Dadurch, dass Sprache von Dingen berichten konnte, die sich in
fernen Lindern oder vergangenen Zeiten zugetragen haben, jedoch auch zukiinftige
Ereignisse voraussagen konnte, kann sie als von Zeit und Raum losgekoppelt beschrie-
ben werden. Durch dieses zeitlose Medium konnen wichtige Ereignisse weitererzihlt
und von immer neuen anderen behalten werden, wobei im Laufe der Zeit immer neue
Techniken entwickelt wurden, die dieses Erinnern erleichterten sollten. Eine dieser
Moglichkeiten besteht bis heute darin, das zu Erzahlende an Rhythmen und Reime zu
binden. Eine der berithmtesten Texte die in dieser Form tiberliefert wurden, ist die Ed-
da, aber auch die Mérchen der Gebriider Grimm waren urspriinglich an einen genau-
en Wortlaut gebunden, der eine bestimmte Stimmung beim Erzdhlen heraufbeschwor,
sodass das Erlebnis einen rituellen Charakter bekam. Dieses gemeinsame Erinnern
forderte das Gemeinschaftsgefithl und machte deutlich, wer zur Gruppe gehorte und
wer nicht (vgl. Keppler 1995). Die Waldorfpadagogik nimmt diesen Aspekt der Spra-
che im Besonderen wahr und spricht ihm eine therapeutische Wirkung zu.

Eine besondere Neuerung bringt die Sprache auch durch das Phinomen der Ver-
neinung, durch welche es moglich wird, jeden beliebigen sinnvollen Satz zu bejahen
oder zu verneinen. Der bindre Code der Sprache ,besteht darin, dass die Sprache fiir
alles, was gesagt wird, eine positive und eine negative Fassung zur Verfiigung stellt*
(Luhmann 1997, 221). Die Welt kann damit auch negativ beschrieben werden, indem
auf Abwesendes hingewiesen wird. Ohne Sprache ist die Welt immer nur unmittelbar
gegeben, sie ist positiv, also etwas Daseiendes. Erst dadurch, dass vor die positive Fas-
sung eine Negation gesetzt werden konnte, entstand ein neuer Zugriff auf die Realitit.
Diese Moglichkeit war die Voraussetzung fiir die Vorstellung vom Nichts als Gegensatz
zum Sein, hier zeigt sich das Fundament fiir dem Aufbau einer Polaritit, die in der
Anthroposophie ebenfalls einen groflen Stellenwert hat, da der Mensch sich in einer
Art dialektischen Position zwischen zwei Extremen halten muss. In der Sinneslehre
findet sich dieser Gedanke sowohl beim Lebens- als auch beim Gleichgewichtssinn,
welche ihr Pendant im anthroposophischen Sprach- und Gedankensinn haben.

An dem bisher Dargestellten sollte ersichtlich geworden sein, dass die Sprache den
Menschen aus den direkten Weltbeziigen heraushebt und zuldsst, dass die Realitét zu
seiner Vorstellung wird. Es sollte auch deutlich geworden sein, dass durch die Struktur
der Sprache erst Begriffe wie das Nichts oder das Gute entstehen konnten. Sie bezeich-
nen damit nicht unbedingt existierende Sachverhalte, sondern haben sich durch das
Erleben von Welt im Laufe der Zeit ergeben.

Fiir Steiner stellte sich jedoch die Realitdt anders dar: Er war davon iiberzeugt,
dass die Welt in ihrer Erscheinungsform ein Medium sei, welches Botschaften aus
tibersinnlichen Welten mitteilen kénne. Um den genauen Stellenwert dieses Glaubens
fir den Schulunterricht ersichtlich zu machen, bedarf es eines kurzen Exkurses zum
Thema Medienwahrnehmung: Medien haben eine besondere Bewandtnis, sie machen
wahrnehmbar, bleiben dabei jedoch selbst transparent. Beim Lesen einer Geschichte
bleiben die Buchstaben unsichtbar, in der Musik verschwinden die einzelnen Noten
und werden zu einer Melodie.

~Wenn Sie eine Anzahl von Tonen horen wiirden, wiirden Sie keine Melodie horen.
Die Melodie ist dasjenige, was zwischen den Tonen entsteht. Und um das héren zu
konnen, miissen Sie die einzelnen Tone wegwischen® (Soesman 1998, 203).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

4


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

)

Es findet sich somit fiir den Rezipienten wieder eine Ganzheit in Form einer Melodie
oder einer Geschichte, welche in ihrer Erlebnisform erkannt werden. Verschiedene
Schallwellen erlebt der Mensch als Tone und kann diese wiederum im Notensystem
verschriftlichen. Diese Analyse oder das Identifizieren von einzelnen Lauten, respekti-
ve der Noten, ist zundchst schwieriger, es handelt sich dabei um eine Kulturtechnik,
eine artifizielle Fihigkeit, welche erst durch viel Ubung erworben wird. Es ist somit
zuerst das Ganze, was wahrgenommen wird, wahrend die jeweilige Analyse des Medi-
ums eine hohere Abstraktionsebene abverlangt. Durch die Analyse oder durch eine
Storung werden Medien somit wieder sichtbar, ihre Selbstverstindlichkeit wird hinter-
fragt, was ihre Transparenz authebt. Transparente Medien {ibermitteln demnach Infor-
mationen oder Botschaften wie Melodien, Worte, Geschichten oder Bilder. Ob diese
Informationen wahr oder falsch, intendiert oder unabsichtlich zustande kamen, muss
dabei keine Rolle spielen. Werden Medien opak, kann dadurch zum einen Wissen
tiber ihre Existenz und Funktion erlangt werden, zum anderen wird es dadurch mog-
lich, die Nutzung des Mediums zu erlernen.

Die Anthroposophie beriicksichtigt diese Eigenschaften der Medien nun auch in
der Methode des Unterrichtens, indem sie davon ausgeht, dass der Mensch in dreifa-
cher Weise mit einem Medium in Beziehung treten kann. Wenn davon ausgegangen
wird, dass zu jedem Sinn oder Wahrnehmungsorgan mindestens ein Medium gehort,
ergibt sich dadurch ein in drei Teile gegliedertes Erlebnisfeld: Das Gefiihl, das ange-
sprochen wird, wenn das Medium zugunsten des Inhaltes verschwindet (Fiihlen); die
Moglichkeit zu verstehen, wie das Medium funktioniert oder gebraucht werden kann
(Denken), und als drittes der Gebrauch oder die Anwendung selbst, das selbststandige
Ergreifen des Mediums (titiger Wille). Dies soll am Beispiel einer erzihlten Geschich-
te verdeutlicht werden:

Fiihlen: Denken: Titiger Wille:

Der Inhalt der Geschich-
te ist spannend, weckt
vielleicht Neugierde beim

Eine Geschichte kann nur
verstanden werden, wenn
die Lautfolgen mit Sinn

Sich selbst eine Geschichte
ausdenken, sein inneres Erle-
ben in Worte fassen, die wie-

Zuhorer.
Erweiterung des eigenen
Sinnhorizonts.

belegt werden konnen, al- | derum erzéhlt werden kon-
so wenn der Horer bereits | nen.

die Kulturtechnik Sprache | Erst jetzt wird der Umgang
versteht. (Buchstaben, mit dem Medium Sprache in
Rechtschreibung, Gram- | vollem Umfang beherrscht
matik)

Jede Wahrnehmung ist damit iiber das Medium wieder in eine Trias eingebunden, die
verschiedene Wege des Umgangs ermoglicht.*> Wird ein Blick auf die Waldorfpadago-
gik geworfen, so liefe sich sagen, dass das Primat hier auf die Qualitat gelegt wird, die
tiber ein Medium vermittelt werden kann. Es geht zundchst um das Gefiihl, da dieses
die Abstraktionsleistung noch nicht voraussetzt, die benétigt wird, um sich begreifend

12 Ein anderes Beispiel bietet der anthroposophische Warmesinn: Im Denken kann die Wirmeleit-
fahigkeit, im Willen die Bearbeitung verschiedener Materialien und im Fiihlen die Wirkung der
Beriihrung erfasst werden.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

oder kreierend mit einem Medium zu beschiftigen. Durch das Gefiihl entsteht erst der

Wunsch danach, etwas auch zu konnen. Vor dem Kénnen wiederum steht das Auspro-
bieren, das Erforschen und Verstehen eines Sachverhalts. Die Methode, sich zunachst

in etwas hineinzufiihlen, ist somit nicht willkiirlich entstanden. Konsequent weiter ge-
dacht, wird sie in der Anthroposophie zum Motor oder zur Motivationsquelle allen

Handelns. In der Waldorfpadagogik wird zunichst darauf verzichtet, alles wissen-
schaftlich zu erkléren, dies wird erst ab der Oberstufe relevant, es geht in den Grund-
schuljahren zunéchst darum, sich mit der Welt durch das Erleben zu verbinden. Als

Exempel konnen das Malen und die haufige Beschéftigung mit der Wirkung von einer

oder von zwei Farben angefiihrt werden.*3 Das Kultivieren der Gefiihlsoffenheit steht

in Verbindung mit der anthroposophischen Vorstellung des Erkenntnisvermdgens,
bleibt jedoch insofern problematisch, da angenommen wird, das Objekt triige bereits

ein bestimmtes, festes Gefiihl in sich. In seiner geschichtlichen Entwicklung kann die-
ser Gedanke am Beispiel der Schonheit illustriert werden: Der franzosische Architekt

Claude Perrault (1613-1688) beschiftigte sich beispielsweise eingehend mit dieser

Thematik und entwickelte ein zweigliedriges System der Schonheit, in welchem er

zwischen einer beauté positive und einer beauté arbitraire unterschied. Als beauté posi-
tive bezeichnete er das, was als grundlegendes Prinzip der Schonheit verstanden wer-
den kann, wahrend beauté arbitraire die willkiirliche, aus dem eigenen Ermessen ent-
stehende Schonheit beschrieb. Dieses Vorgehen ermdéglichte erstmals einen kiinstleri-
schen Freiraum innerhalb der Prinzipien. Lange Zeit war Schonheit noch an die Ratio

gekniipft, der Gebildete erkannte die Schonheit, da sie als ein objektives Merkmal der

Welt definiert wurde. Eine deutliche Veridnderung dieser Ansicht findet sich jedoch

bei Immanuel Kant in seiner noch heute oft zitierten Kritik der Urteilskraft (1790).
Hier greift dieser den Gedanken auf, dass jedem Menschen, unabhingig von dessen

Bildungsstand oder Herkunft, eine édsthetische Urteilskraft innewohne. Damit war es

nicht mehr moglich, die Schonheit an ein Objekt oder an die Auffassung der Experten

zu kniipfen, die Schonheit entwickelte sich zu einer Beziehung zwischen Betrachter

und Objekt, zu einer Wechselwirkung zwischen dem Objekt und dem Betrachter, in

Abhingigkeit mit dessen gemachten Erfahrungen und in etwa zu vergleichen mit dem

von Niklas Luhmann beschriebenen Sinnhorizont. Der Unterricht an Waldorfschulen

geht jedoch davon aus, dass Schonheit oder bestimmte Gefiihle an ein Objekt, eine

Farbe oder einen Laut gebunden seien:

»Denn, sehen Sie, was ist A? — Also das gehort nicht zum Unterricht, das dient nur
dazu, dass Sie es wissen! — Was ist A? Ich stehe, wenn die Sonne aufgeht, bewundernd
vor der aufgehenden Sonne: Ah! A ist immer der Ausdruck des Erstaunens, der Ver-
wunderung. Eine Fliege setzt sich auf meine Stirne, ich mache: E. Das ist der Ausdruck
des Abwehrens, des Wegmachens: E“ (GA 311, 106).

Ah ist in dieser Theorie immer Ausdruck des Erstaunens, geht mit einer besonderen
Stimmung einher, und sollte diese Stimmung nicht entstehen, so liegt das nicht an
einem Fehler im Gedanken selbst, sondern an dem Menschen, der dieses Gefiihl nicht
hat - padagogisch gesehen eine schwierige Einstellung, besonders da die Hinwendung
zum Subjekt bereits vor Steiners Wirkungszeit vollzogen worden ist.

13 Beispielsweise ist eine der ersten Ubungen in der ersten Klasse das vom Blau umschlossene Rot
zu malen, spiter folgen Abwandlungen des gleichen Themas.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

43


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

44

Unabhingig von allen wissenschaftlichen Betrachtungen findet sich schon in der
Literatur des 19. Jahrhunderts eine subjektive Farbung, die Ahnung, dass die Welt je-
dem personlich gegeben ist und Objektivitat vielleicht nur auf einen Konsens zwi-
schen den einzelnen Individuen beruhen konnte. In Erzdhlungen wird dem Leser
durch ein personenbezogenes Welterleben bewusst, dass jeder Mensch die Welt nur
durch seine eigenen Sinneseindriicke erfahrt, wodurch der Anspruch nach einer rei-
nen Objektivitdt immer mehr infrage gestellt werden muss. Einer der Vorreiter dieser
Erzahlform war der englische Autor Charles Dickens (1812-1870): In Great Expectati-
ons beschreibt er die Realitit durch den Blickwinkel eines zeitgendssischen Betrachters
und wendet dabei eine Erzdhltechnik an, die spater als Stream of Consciousness oder
Bewusstseinsstrom bekannt werden wiirde (vgl. Dickens 2012). Es wurde ersichtlich,
dass die Welt nur in Wechselwirkung mit den personlichen Interessen und durch das
jeweilige Vorwissen des Einzelnen Gestalt annehmen konne. Das Rationale, auch oft
verstanden als ein objektives und kiihles Herangehen an einen Sachverhalt, wurde er-
setzt durch ein auf das Sinnliche gerichtetes Erleben, das durch subjektive und emotio-
nal geprigte Sichtweisen gekennzeichnet war. Damit klafft ein merkwiirdig anmuten-
der Riss zwischen dieser Hervorhebung der Emotion und der fest definierten Wirkung,
welche die Welt auf die jeweiligen Gefiihle haben sollte. Die Betonung auf das indivi-
duelle Fithlen mit der gleichzeitigen Starre in der Wechselwirkung zwischen Subjekt
und Objekt, welche zum Teil aus der Vorstellung der Welt als Medium eines Gottes
beruhen, tragen zu dem indoktrinierenden Charakter der Anthroposophie mit bei.

Obwohl es zunichst ein wenig inkonsequent erscheint, birgt das Beharren auf die-
se feste Wechselwirkung zwischen Welt und Mensch eine notwendige Bedingung fiir
das Uberleben der Anthroposophie. Wire der Mensch frei beziiglich der Wirkung ei-
nes bestimmten Objekts, konnte sich hinter der Erscheinung der Welt kein Medium
der Erkenntnis verbergen. Damit Botschaften in den Erscheinungsformen gelesen
werden konnen, muss es eine Schrift geben, die entweder richtig oder falsch gelesen
werden kann. Der Leseunkundige mag Kringel sehen, die ihn anziehen oder abstofen,
der Leser hingegen weiff, was eine bestimmte Erscheinung bedeutet. Der Initiierte
kann nach Rudolf Steiner in der Welt wie in einem Buch lesen. Die Welt wird damit
zum Medium einer gottlichen Botschaft. Steiner unterscheidet nun drei Stufen der ho-
heren Erkenntnis, die Imagination, die Inspiration und die Intuition (vgl. Steiner GA
012). Als Immagination bezeichnet er ein geistiges Schauen, ein Sehen von einzelnen Bil-
dern, die der alltdglichen Wahrnehmung noch gleichen, die jedoch als Teil des eigenen
Seins erlebt werden. Steiner spricht davon, dass der Mensch hier innerhalb der erleb-
ten Farbbilder fiihlt, welche Eigenschaften geistiger Wesen sind. Die Inspiration geht
einen Schritt tiefer und ist mit einem geistigen Horen zu vergleichen, da hier die ge-
machten Erfahrungen innerlicher sind, eher einen kreativen Prozess im Menschen
darstellen, der dasjenige wiederspiegelt, was in der geistigen Welt lebt. Steiner be-
schreibt die Inspiration, indem er erklart, der Beobachter lebe dann in den Eigen-
schaften der Wesen der héheren Welten. Er werde sich bewusst, dass er eins wiirde mit
deren Taten und den Offenbarungen ihres Willens. Als Intuition wird in der Anthro-
posophie eine Erkenntnis bezeichnet, die an Klarheit die Verstandeserkenntnis tiber-
ragt, sie ist damit der allgemeinen Begrifflichkeit, die darunter ein dumpfes Ahnen
versteht, genau entgegengesetzt. In der Intuition verschmelze der Mensch mit jenen
geistigen Wesen selbst.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpadagogik

Wird dieses Vorgehen nun genauer betrachtet, so ergeben sich einige Schwierig-
keiten. In einer Kommunikation verfiigt jeder Akteur iiber einen bestimmten Sinnho-
rizont, liber ein personliches Vorwissen, iiber eigene Erfahrungen und eine spezifi-
schen Position innerhalb der Zeit. Dieses Vorwissen spielt eine Rolle bei der Codie-
rung einer Botschaft, genauso wie es auch beim Lesen derselben fiir die anderen Ak-
teure von Bedeutung ist, welche die Mittelung nur aufgrund ihres eigenen Sinnhori-
zonts verstehen. Egos Information muss somit nicht exakt der Information von Alter
entsprechen, dies ist sogar eher unwahrscheinlich, da beide einen differenten Sinnho-
rizont besitzen. Dennoch gehen die Akteure in der alltdglichen Kommunikation da-
von aus, dass beide dasselbe verstanden haben. Dies erleichtert die Kommunikation
und bietet grofiere Anschlussmoglichkeiten. Rudolf Steiner hat jedoch betont, dass der
Zugang zu offenbartem Wissen durch eine besondere Schulung jedem zuginglich ge-
macht werden konne, diese Erkenntnis somit intersubjektive Giiltigkeit besdfle und
nicht nur geglaubt werden miisse. Damit umgeht er jedoch nicht das Problem der In-
terpretation jener Erkenntnisse, die ihm, seinen Angaben zufolge, weniger in Worten
als vielmehr in Bildern zugetragen wurden (vgl. Steiner 1996). Selbst wenn Rudolf
Steiner Zugang zu einem geheimen wahren Wissen gehabt hitte, miisste er seine Er-
lebnisse durch Sprache beschreiben, um sie anderen zuginglich zu machen. Die dabei
verwendeten Begriffe und Bilder sind damit zwangsldufig durch sein Vorwissen und
seinen historischen Kontext gekennzeichnet. Der Mensch Steiner ist dem anthroposo-
phischen Glauben zufolge zum Boten eines Weltwissens geworden. Seine Erkenntnisse
wurden durch erlebte Bilder transportiert und in Sprache weiter vermittelt, sodass al-
lein die Ubersetzung der Offenbarung einen Effekt auf die Botschaft gehabt haben
miisste. Eine genauere Analyse zum Thema Boten wurde von der Universitatsprofes-
sorin Sybille Kramer unter dem Stichwort Engel erarbeitet, in welcher deutlich wird,
dass der Anspruch auf Wahrheit, welche die Anthroposophie in die Worte Steiners
hineininterpretiert, so nicht erhoben werden kann (vgl. Krimer 2008). Steiner selbst
war jedoch davon iiberzeugt, dass er durch das richtige Schauen die Geheimnisse der
Natur in ihrem sinnvollen Zusammenspiel erkannt habe, wodurch die Wahrheiten
tiber die Welt bereits durch ihn ergriindet und mitgeteilt wurden. Fiir die Anhanger
seiner Lehre besteht die Antwort auf eine Frage nicht aus einer Suche nach einem
noch unbekannten Wissen, sondern es geht darum, den Losungsweg zu ermitteln, der
zu der schon gefundenen Antwort fiihrt. Abweichende Ergebnisse zeigen nur, dass der
Schiiler bisher den richtigen Weg noch nicht gefunden hat, sind jedoch nicht als Hin-
weis dafiir zu verstehen, dass die ibermittelte Antwort vielleicht nicht wahr sei. Die
Welt wird durch Medien erfahrbar, sie sind die Triger von Informationen, die iiber
unterschiedliche Wege auf den Menschen wirken konnen, allerdings ist die Vermu-
tung, die Natur diene als Medium von geheimen himmlischen Botschaften, eine wis-
senschaftlich nicht zuldssige Ausdehnung des Medienverstiandnisses.

Die Anthroposophie und mit ihr die Waldorfpiadagogik haben eine Art, zu Er-
kenntnissen zu gelangen, die nur von Personen innerhalb dieser Gruppe unterstiitzt
wird. Wenn Anthroposophie als System betrachtet wird, so muss neues Wissen als Teil
seiner Umwelt gesehen werden. Damit diese aufgenommen werden kann, muss im
System eine Anschlussmoglichkeit vorliegen. Ein Hinweis darauf, dass dies der Fall ist,
findet sich in der oft gehorten Bemerkung, dass Steiner dies sicherlich auch so gesehen
hdtte, wiirde er noch leben oder wire er nicht so friih gestorben. Hier entsteht immer
eine besondere Problematik: Entweder nimmt die Anthroposophie als System eine

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

45


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

46

Neuerung nicht an oder integriert sie und interpretiert sie anschlieflend als eine Besta-
tigung des eigenen Glaubens. Durch diese Zwickmiihle wird es wissenschaftlich sehr
schwierig, sich dem Thema zu ndhern, da entweder der Konflikt zwischen Anthropo-
sophie und Wissenschaft weiter erhirtet oder die Aussage als Versuch einer Bekrifti-
gung jener Sichtweise gewertet wird. Die Autorin mdchte sich jedoch von beiden Posi-
tionen distanzieren, und obwohl sie das Weltverstindnis der Anthroposophie nicht
teilt, ist sie der Ansicht, dass eine Auseinandersetzung mit derselben nicht darauf zie-
len darf, dieses Glaubenssystem als solches zu zerstoren. Deshalb ist es ihr wichtig, in
dieser Arbeit sowohl eine Innen- als auch eine Auflenperspektive zu beschreiben, um
dadurch vielleicht einen gangbaren Weg fiir die Zukunft zu markieren.

Abschlieflend kann gesagt werden, dass die Anthroposophie weder eine Philoso-
phie noch die Waldorfpadagogik eine Richtung innerhalb der Erziehungswissenschaft
ist, vielmehr wird hier eine Art zweite Realitat durch ein besonderes Sprachspiel gebil-
det. Die Ideen, welche innerhalb der Anthroposophie vertreten werden, decken sich
nicht mit der naturwissenschaftlichen Weltanschauung der Wissenschaft, weswegen
die Erklarungen ihres Handelns auch nicht als Begriindung ihrer Praxis herangezogen
werden konnen. Spannend bleibt jedoch die Tatsache, dass der Unterricht an Waldorf-
schulen oft sehr erfolgreich ist und von den Schiilern riickblickend in vielen Punkten
geschitzt wurde. Dennoch soll hier, wie schon erwéhnt, keine Rechtfertigung einer in
Teilen doch nicht unbedenklichen Praxis vorgenommen werden, sondern es ist der
Autorin ein Anliegen, einen Blick in dieses Realitatssystem zu werfen, welches sich in
so vielen Funktionssystemen manifestiert. Innerhalb des anthroposophischen Systems
herrscht eine Form des Denkens, in welchem Analogien wie etwa die Magie der Sterne
oder die Lehre der Jahrsiebte zu einer Selbstverstdndlichkeit geworden sind. Die ver-
tretenen Ideen bereiten auf vielfiltige Weise die Wege des Denkens eines Menschen
und gestalten damit letztlich seine Identitdt. Aus einer Auflenperspektive erscheint die
anthroposophische Weltauffassung wie eine Mérchenerzdhlung, aus Sicht der Anthro-
posophie wirkt der Weg der wissenschaftlichen Welt wie eine materialistische Verfiih-
rung durch den Teufel. Diese unterschiedlichen Sichtweisen beriicksichtigend, er-
scheint es der Autorin fiir das weitere Vorgehen wichtig, zunachst die Ideenwelt ken-
nenzulernen, in welcher die Praxis der Waldorfpadagogik gelebt wird. Ohne die Er-
kenntnis, welche unsichtbaren Prigungen je nach Weltsicht die Gedanken zu einem
Thema mit beeinflussen, kann eine gelebte Praxis nicht untersucht werden. Auf der
anderen Seite wird auch ein naturwissenschaftliches Menschenbild vorgestellt, welches
so gewahlt wurde, dass eine grofitmogliche Distanz zwischen den beiden Auffassun-
gen liegt. Die Gegensitzlichkeit der vorgestellten Weltbilder soll zu einer gewissen per-
spektivischen Weitung gegeniiber der von Rudolf Steiner aufgestellten Sinneslehre bei-
tragen und es ermoglichen, auf der einen Seite ein Verstdndnis fiir das Vorgehen an
Waldorfschulen zu entwickeln, auf der anderen Seite jedoch auch die Uberschnei-
dungspunkte mit anderen Anthropologien aufzeigen, durch die es moglich werden
konnte, einem esoterischen Glauben eine weltliche Komponente zu verleihen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

2. Das anthroposophische Welthild

Um die Bedeutung des Korpers in der Anthroposophie besser einschétzen zu konnen
und somit auch eine Basis fiir das Verstandnis des tdtigen Unterrichts zu schaffen, wird
dieses Kapitel sich mit dem von Rudolf Steiner entwickelten Selbstmodell beschéftigen.
Dabei wird deutlich werden, dass die Konstruktion des Selbst zwar in enger Verbin-
dung zum Korper gesehen wird, jedoch basiert jenes Modell vorwiegend auf mystisch
anmutenden Annahmen, die wissenschaftlich keinen Geltungsanspruch erheben kon-
nen. Wenn im spateren Verlauf der Arbeit auf verschiedene, korperbezogene Lehrme-
thoden aufmerksam gemacht wird, so muss immer mitberticksichtigt werden, dass
diese Tatigkeiten durch das esoterische Weltbild begriindet werden, sodass sie nicht
vorbehaltlos extrahiert und in andere Schulformen tibernommen werden kénnen.
Wichtig ist es, zunichst die Differenz zwischen den von der Anthroposophie postu-
lierten und den wissenschaftlich wahrscheinlichen Wirkmechanismen zu erkennen.
Erst wenn ein hinreichender Grund gefunden wurde, eine Praxis als moglicherweise
wirkungsvoll anzusehen, koénnte diese auch auflerhalb der Waldorfpidagogik zum
Einsatz kommen. Es wird damit zunidchst davon ausgegangen, dass aus einem be-
stimmten Weltbild eine Praxis entstanden ist, welche eine Wirkung aufzuweisen
scheint, die bisher jedoch nur innerhalb des anthroposophischen Weltverstandnisses
begriindet wurde. Der Autorin ist es nun ein Anliegen zu ergriinden, welche Mecha-
nismen hier tatsdchlich eine Wirkung erzielen oder erzielen konnten. Zu diesem
Zweck werden im Verlauf der Arbeit verschiedene Theorien herangezogen, welche
sich explizit mit dem Korperlichen beschiftigen und die Wechselwirkung'#4 zwischen
der Physis und der Psyche mit einbeziehen. Die Autorin geht davon aus, dass durch
eine genaue [llustration des anthroposophischen Welt- und Menschenbilds zum einen
die Wurzeln der Praxis deutlich werden, zum anderen jedoch auch demonstriert wird,
wie sehr jene Sichtweise in einer religios-esoterischen Tradition steht, in welcher es
um Glauben und nicht um wissenschaftliche Beweisbarkeit geht, wodurch sich die an-
throposophieinternen Erkldrungsansitze von vornherein fiir eine wissenschaftliche
Auseinandersetzung disqualifizieren.

Das anthroposophische Welt- und Menschenbild griindet sich auf der christlichen
Vorstellung vom Menschen, erginzt diese jedoch um verschiedene Teile anderer kul-
tureller Definitionen, wie beispielsweise den Reinkarnation- und Karma-Gedanken,
der eher mit der Auffassung des Hinduismus oder Buddhismus verwandt ist. Aber
auch ein Einfluss der Antike ldsst sich sowohl in der Bedeutung der menschlichen
Entwicklung in Jahrsiebten als auch in der Lehre der Temperamente und der mit ihr
zusammenhangenden Heilkunde finden. Wie im ersten Kapitel gezeigt wurde, geht die
Anthroposophie von einem Reifeprozess aus, durch welchen sich das Kind zum Er-
wachsenen bildet. Im Laufe der ersten 21 Jahre entwickeln sich unterschiedliche Teil-
bereiche im Menschen, welche jeweils aufeinander aufbauen.

Die Anthroposophie schliisselt diese Teilbereiche nun in verschiedenen Modellen
auf, wodurch unterschiedliche Sichtweisen auf den Menschen méglich werden. Durch
diese Konstellation ergibt sich eine gewisse Flexibilitat, die zum einen bezeugt, dass es

14 Obwohl die Autorin keine dualistische Position vertritt, scheint eine Trennung zwischen dem
Korperlichen und dem Geistigen im Erleben zu existieren. Dieser Aspekt wird in Teil IT genauer
analysiert, ohne dass dadurch eine substanzdualistische Position untermauert werden soll.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

47


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

48

sich in der Darstellung auch um Gleichnisse handeln kann, die nur einen Teil der Zu-
sammenhange illustrieren und die es zum anderen dem Pddagogen ermdglichen, diese
verschiedenen Gliederungen als Arbeitsmodelle zu nutzen. Im Folgenden werden eini-
ge dieser Einteilungen genauer betrachtet und in ihrer Bedeutung charakterisiert. An-
schliefend wird ein Blick auf die Bedeutung der Jahrsiebte, das Temperament und die
Karma-Lehre geworfen.

2.1. Derviergliedrige Mensch

Eine Auffassung der Anthroposophie geht davon aus, dass der Mensch aus vier Lei-
bern besteht: dem physischen Leib, dem Atherleib oder Lebensleib, dem Astralleib
oder Seelenleib und dem Ich. Dabei muss betont werden, dass diese vier Leiber weni-
ger so zu denken sind, dass sie wie eine heterogene Mischung miteinander vermengt
sind, sondern eher dem Zustand einer homogenen Verbindung entsprechen, in wel-
cher sich durch das Ineinanderwirken etwas Neues gebildet hat.

In seinem Buch Die Geheimwissenschaft im Umriss (GA 13) stellt Rudolf Steiner
fest, dass das Lebendige erst im Tod den Weg der Zersetzung oder Mineralischen geht,
sich als lebende Materie jedoch stets selbst erneuert.

»Denn wihrend des Lebens muss ein Verborgenes einen fortwdahrenden Kampf fithren
gegen die Stoffe und Krifte des Mineralischen im physischen Leib. Hort dieser Kampf
auf, so tritt die mineralische Wirksamkeit auf“ (Steiner GA 13, 46).

Steiner geht davon aus, dass diese Wirkung durch etwas gehemmt wird, was durch die
Sinne nicht wahrnehmbar sei und nur wenige Menschen durch eine tibersinnliche An-
schauung sehen kénnten. Dasjenige, was so beobachtet wird, kann als Entitit oder
selbststdndiges Glied des menschlichen Wesens beschrieben werden. Dasjenige, ,,was
die physischen Stoffe und Krifte wahrend des Lebens hindert, ihre eigenen Wege zu
gehen, welche zur Aufldsung des physischen Leibes fithren [wiirden] soll nun Ather-
leib oder Lebensleib genannt werden (ebd. 47). Alles Lebendige besitzt demnach einen
Atherleib, alle Pflanzen, Tiere und Menschen; Steine haben demgegeniiber nur einen
physischen Leib. Wichtig ist es zu wissen, dass nicht alles Lebendige den gleichen Le-
bensleib hat, es ist jeweils ein anderer Prozess, der dem Atherleib der Pflanze, dem des
Tieres oder des Menschen zugrunde liegt. Der Atherleib durchsetzt dabei den physi-
schen Leib und wird durch das Leben hindurch zu seinem Architekten (vgl. ebd. 49).
Daraus muss logisch folgen, dass jede physische Form einen eigenen Bauplan und
Baumeister hat.

»Alle Organe werden in Form und Gestalt durch die Stromungen und Bewegungen
des Atherleibes gehalten. Dem physischen Herzen liegt ein ,Atherherz zugrunde, dem
physischen Gehirn ein ,Athergehirn’ “ (ebd. 49 f.).

Der ganze Atherleib entspricht vom Aufbau dem physischen Leib, ist jedoch in einer
nicht definierten Art komplizierter. Pflanzen bestehen nach der anthroposophischen
Vorstellung aus physischem Leib und Atherleib. Die Anwesenheit des Letzteren ist
eine notwendige Bedingung fiir Lebendigkeit, eine Abwesenheit desselbigen fithrt zum
Tod. So ist das Atherische als Vorstellung auch mit Leben und Tod verbunden.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

Das dritte Glied des Menschen ist der Astralleib, die Funktion dieses Gliedes ist
als Erscheinung mit dem Zustand des Schlafens und Wachens verbunden.

»Alles menschliche Schaffen beruht auf der Tatigkeit im Wachen [...]. Diese Titigkeit
ist aber nur moglich, wenn der Mensch die Erstarkung seiner erschopften Krifte sich
immer wieder aus dem Schlaf holt. Handeln und Denken schwinden dahin im Schlaf,
aller Schmerz, alle Lust versinken fiir das bewusste Leben“ (ebd. 50).

Hier werden bereits einige Eigenschaften dieses dritten Wesensgliedes deutlich: das
Handeln, das Denken, der Schmerz, die Lust und das Bewusstsein. Steiner schreibt,
der alleingelassene Atherleib wiirde fortwihrend schlafen, ein wacher Atherleib sei
immer von einem Astralleib durchleuchtet (vgl. ebd. 50f.). Durch den Astralleib erlan-
gen der Mensch und das Tier demnach erst das Wachbewusstsein. Doch nicht nur das
Bewusstsein ist dem Menschen durch ihn gegeben, auch die Fahigkeit zu lernen sowie
die Erfahrung eines qualitativen und emotionalen Erlebnischarakters einer Situation.
Die Welt der Emotionen, das ungute Gefiihl beim Schmerz und die Freude an lustvol-
len Erlebnissen sind Eigenschaften dieses Seelenleibes. Hardwig Schiller hat sich ge-
nauer mit der anthroposophischen Vorstellung vom Astralleib beschéftigt und schrieb:

»Mit dem Astralleib ist auf die Wesensschicht des Menschen hingewiesen, durch die
der Mensch innere Erlebnisse hat. Durch sie stellt er der duf8eren Welt gleichsam eine
eigene entgegen. Dies gilt schon fiir die an der dufleren Welt gewonnenen Sinnesemp-
findungen [...] umfasst aber auch den ganzen Kosmos der Gefiihle, der in der Seele
durch die besondere Erregbarkeit des personlichen Seelenvermégens beispielsweise in
der Wirkung von Trieben, Leidenschaften und Begierden aufsteigen kann. Der Astral-
leib ermoglicht also jenen Qualitatssprung, der das blofi vegetativ-lebendige Verhaltnis
zur Welt zum seelisch-erlebten macht“ (Schiller 1992, 28).

Obwohl Pflanzen auf Umweltreize reagieren konnen, wie beispielsweise die Mimose,
welche sich bei einer Beriihrung zusammenzieht, haben sie wahrscheinlich dennoch
keine inneren Erlebnisse. Es geht um die Erfahrung von Qualia, um durch Reize aus-
geloste Qualititen, welche der Mensch in sich selbst erlebt (vgl. Steiner GA13, 51). ,,In
demselben Sinne, wie der Mensch seinen physischen Leib mit den Mineralien, seinen
Atherleib mit den Pflanzen gemein hat, ist er in Bezug auf seinen Astralleib gleicher
Art mit den Tieren” (ebd. 51).

Doch der Mensch erhebt sich in seinem Wesen noch eine Stufe {iber das Tier, in-
dem er diese qualitativen Erlebnisse als Selbst erlebt. Der Mensch ist fihig, seine Auf-
merksamkeit so auf diese Erfahrungen zu lenken, ,dass er im wachen Zustande [...]
fortwiahrend in der Mitte von Erlebnissen steht [...]“ (ebd. 52). Der Mensch konstru-
iert sich seine eigene Geschichte, er ist Herr tiber seinen Willen, schaftt es, seine Ge-
fithle zu beherrschen und ist damit den Umwelteinfliissen nicht machtlos ausgeliefert.
~Wire der Astralleib sich selbst tiberlassen, es wiirden sich Lust und Schmerz, Hunger
und Durstgefiihl in ihm abspielen; was aber dann nicht zustande kidme, ist die Emp-
findung: es sei etwas Bleibendes in alle dem® (ebd.). Diese Fahigkeit, sich zu erinnern,
wichtige Etappen des Lebens als innere Bilder zu bewahren und sie chronologisch zu
ordnen, ist die Voraussetzung fiir das Gefiihl, ein koharentes Selbst zu besitzen. Die
neurologischen Bedingungen der Moglichkeit, ein solches zu entwickeln, zeigen auf
eine Schnittmenge zwischen den Ansichten Steiners und der modernen Philosophie
des Geistes. Dem Wissen dariiber, ein Selbst zu sein, liegen bestimmte Hirnfunktionen
zugrunde. Eine Storung dieser Bedingungen kann zum Verlust des phdnomenales

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

49


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

50

Selbstmodells fithren (vgl. Metzinger 1997). Steiner verbindet verschiedene Funktions-
bereiche in seinem Leibmodell:

,Wie der physische Leib zerfillt, wenn ihn nicht der Atherleib zusammenbhalt, wie der

Atherleib in die Bewusstlosigkeit sinkt, wenn ihn nicht der Astralleib durchleuchtet, so

miisste der Astralleib das Vergangene immer wieder in Vergessenheit sinken lassen,
wenn dieses nicht vom ,Ich’ in die Gegenwart heriibergerettet wiirde. Was fiir den phy-
sischen Leib der Tod, fiir den Atherleib der Schlaf, das ist fiir den Astralleib das Verges-
sen. Man kann auch sagen: dem Atherleib ist das Lebendige eigen, dem Astralleib das

Bewusstsein und dem Ich die Erinnerung® (Steiner 2005, GA13, 53).

Es gibt demnach drei Leiber, welchen das Ich als Erganzung zugefiigt wird. Das Ich je-
doch ist autonomer und kann die unterschiedlichen Leiber verwandeln.

Die durch die Leiber vertretenen Fahigkeiten sind auch fiir den schulischen Un-
terricht wichtig: So spielt beim Lernen nicht nur das Erinnern eine Rolle, sondern es
ist ebenfalls nétig, diesen Prozess des Aneignens wieder zu vergessen. Die Kenntnis
muss im Inneren versinken, muss zur Selbstverstandlichkeit werden, denn erst dadurch
kann etwas wie im Schlaf beherrscht werden. Besonders deutlich wird dieser Prozess
beim Autofahren; gute Autofahrer fahren automatisch, reagieren unbewusst auf wich-
tige Signale und sind nach der Fahrt weniger miide als Fahranfinger, welche bewusst
alle Reize analysieren miissen, was nicht selten zu Fehlern in ihrer Reaktion fithrt (vgl.
Schonhammer 2013). Auch Steiner schildert ein fiir den Unterricht relevantes Beispiel:

»Alle Einzelheiten, welche das Kind zu durchleben hat, um schreiben zu lernen, wer-
den vergessen. Was bleibt, ist die Fahigkeit des Schreibens“ (Steiner GA13, 55).

Dieser Vorgang des Verinnerlichens oder Vergessens, auf welchen das Wiederauftreten
in neuer Form folgt, findet sich im Waldorfunterricht unter der Bezeichnung Drei-
schritt.

Vergessen und Erinnern hat ebenfalls mit dem Begriff der Vorstellung zu tun, wo-
bei die Erklirung dieses Sachverhalts zuerst an die Funktion der Objektpermanenz
denken lésst. So ist es die Vorstellung, welche es uns erlaubt, uns an bereits gesehene
Dinge zu erinnern. Auch wenn etwas nicht anwesend ist, ist es fiir den Menschen
moglich, sich daran zu erinnern. Die Vorstellung ist fiir Steiner ein Prozess, der sich
zwischen dem Astralleib und dem Ich abspielt.

»Der Astralleib hat den dufleren Eindruck von dem Gegenstande bewusst gemacht.
Doch wiirde das Wissen von dem Gegenstande nur so lange dauern, als er gegenwirtig
ist, wenn das Ich nicht das Wissen in sich aufnehmen und zu seinem Besitz machen
wiirde® (Steiner GA13, 55f£.).

Steiner ist sich bewusst, dass verschiedene Kinder Probleme damit haben, sich wieder
an etwas zu erinnern. In seinem Heilpddagogischen Kurs (GA 317) weist er besonders
auf die Wirkung des rhythmischen Wiederholens hin:

»Es wird also sich vorzugsweise darum handeln, dafy man fiir solche Kinder, bei denen
Eindriicke verschwinden, durch rhythmische Wiederholung hervorruft bestimmte
Eindriicke, die man etwa alle drei bis vier Wochen wechseln kann, daf man immer
wieder von auflen solche Eindriicke bringt und dadurch das Innere freilegt, so dafl
auch das Eiweif sich allmahlich seinen hoheren Schwefelgehalt abgewohnt“ (Steiner
GA 317, 85).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

Steiner war der Ansicht, dass ein zu hoher Schwefelgehalt die Kinder daran hindere,
Erinnertes wieder wachzurufen, wihrend eine Neigung zur Zwanghaftigkeit auf einen
Mangel an Schwefel beruhe. Steiner empfiehlt, schon bei der Erndhrung der Kinder
auf diese Hinweise zu achten. Das Rhythmische hilft dem Vergesslichen; neigen Kin-
der jedoch dazu, einen Gedanken nicht mehr loslassen zu kdnnen, soll der Lehrer dem
Kind die Sitze zuraunen. Beide Elemente tauchen im Unterricht auf, als rhythmischer
Teil, im Zeugnisspruch und im Erzahlteil.

Es gab somit Probleme, welche iiber die Vorstellung eines viergliedrigen Menschen
fiir Steiner zuganglich wurden. Dies war jedoch nur ein Modell, das von der Anthro-
posophie als Blickwinkel auf den Menschen herangezogen werden konnte. Einen wei-
teren Zugang erschlief3t sich durch den dreigliedrigen Menschen.

2.2. Derdreigliedrige Mensch

Rudolf Steiner geht in seinem Menschenverstindnis davon aus, dass das Ich jedes
Menschen immer aufs Neue auf die Erde zurtickkehrt um in einem physischen Korper
eine Entwicklung durchzumachen. Dieser Vorgang wird als Reinkarnation bezeichnet;
die Aufgaben, die aus dem vorherigen Leben mit in das neue Erdendasein genommen
werden, tragen die Bezeichnung Karma. Dem Verstindnis der Anthroposophie zufol-
ge kann die Form des Kopfes Aufschluss iiber das Karma geben, da dieser in seiner
runden Abgeschlossenheit die Vorgange der Vergangenheit in sich tragt, wahrend der
restliche Leib jeweils neu ist und zum Teil durch die biologischen Vererbung, zum Teil
aus einem personlichen Gestaltungsprozess, heraus entsteht.

Der Mensch besteht, wie bereits bekannt ist, aus vier Wesensgliedern: dem physi-
schen Leib, dem Atherleib, dem Astralleib und dem Ich. Diese vier Entititen sind bei
der Geburt noch nicht in der Form entwickelt, wie dies beim Erwachsenen der Fall ist,
sie bilden zunichst ein Ganzes, welches sich im Laufe der ersten 21 Jahren differen-
ziert und mit dem physischen Leib in Beziehung tritt. In dem Modell des dreigliedri-
gen Menschen verkniipft Rudolf Steiner nun das Atherische mit dem Wollen, das As-
tralische mit dem Fithlen und das Ich mit dem Denken. Dabei unterscheidet er zwi-
schen drei biologischen Systemen, welche den viergliedrigen Menschen durchwirken
und jeweils andere Aufgaben und Ausdrucksweisen haben: ,Der Mensch besteht ja
aus den drei Gliedern, aus dem Nerven-Sinnes-Menschen [...], das ist alles dasjenige,
was den Menschen geistig in seiner Tatigkeit stiitzt, dem rhythmischen Menschen,
worinnen aller Atmungsrhythmus, alle Blutzirkulation und so weiter enthalten ist, und
dem Stoffwechsel-Gliedmafien-Menschen, worinnen alles enthalten ist, was durch die
Stoffe umgewandelt wird“ (Steiner GA 311, 116). Diese drei Teile korrespondieren da-
mit als Gliedmaflenmensch auf das Wollen oder das Atherische, als rhythmisches Sys-
tem (Stoffwechsel-Gliedmaflenmensch) auf das Fihlen oder das Astralische und als
Nerven-Sinnessystem auf das Denken oder das Ich. Dem Wollen sind durch die Le-
bendigkeit oder Vitalitit aufbauende, dem Denken hingegen - durch Steiners Vorstel-
lung vom Aufbau der Nerven als starre, leere Kanile — abbauende oder absterbende
Krifte immanent. Durch das Fithlen soll eine Harmonisierung bewirkt werden, ein
zeitliches Zusammenschwingen, weswegen das Rhythmische im Waldorfunterricht

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

51


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

52

auch einen besonderen Stellenwert einnimmt und in dieser Arbeit bevorzugt behan-
delt wird.

Die drei Systeme und die mit diesen verbundenen Eigenschaften finden eine Ent-
sprechung in den ersten drei Jahrsiebten; so ist in den Jahren o-7 das Nerven-Sinnes-
System am hervorstechendsten, fiir Steiner deutlich sichtbar an dem Verhéltnis der
Proportionen des kindlichen Kopfes zum Rumpf.

»Wenn man die Entwickelung des Kindes von der Geburt bis zum Zahnwechsel nimmt,
so ist es insbesondere die Kopforganisation, die Nerven-Sinnes-Organisation, die da
wirkt. Das Kind entwickelt sich vom Kopf aus in der ersten Zeit seines Lebens® (ebd.).

Dieses System hédngt auch mit dem Tagesbewusstsein zusammen, am Tag ist es das
Werkzeug fiirs Denken und baut durch diesen Vorgang Krifte ab, die es dann bei-
spielsweise nachts regenerieren kann. Von sieben bis 14 Jahren, in der Klassenlehrer-
zeit, sollte dann das rhythmische System am deutlichsten angesprochen werden, wel-
ches in der Atmung, dem Herzrhythmus und dem Gefiihlsleben seine physische Ent-
sprechung hat. Der aus- und einstromende Atem und das rhythmische Schlagen des
Herzens charakterisieren als zwei unterschiedliche Teile den oberen Brustmenschen,
also das Gefiihlsleben des Menschen. Schon der Sprachgebrauch macht deutlich, dass
Stimmungen Einfluss auf beide Systeme haben: Der Herzschlag (Puls) rast, die At-
mung kann in emotional belastenden Situationen ins Stocken kommen. Steiner sieht
im lebendig stromenden Atem und in der tonenden menschlichen Sprache einen Aus-
druck des rhythmischen-Systems. Das dritte Jahrsiebt steht unter dem Zeichen des
vollig unbewussten Stoffwechsel-Gliedmafien-Systems, welches insbesondere bei der
Entfaltung des Willens zum Tragen kommt. Der wirkende Wille zeigt sich besonders
im Gleichgewichtssinn und in der aufrechten Haltung des Menschen. Das bewusste
Empfinden dieses Aufrichtens, das im Unterricht taglich getibt wird, ist damit Wil-
lenstibung und Selbsterfahrung zugleich. Zunachst scheint diese Aufteilung kontrain-
tuitiv, da das Denken erst im dritten Jahrsiebt im schulischen Bereich gefordert wer-
den soll und bis zum 14. Lebensjahr eher eine untergeordnete Rolle spielt. Beim Klein-
kind bildet sich zunichst das Bewusstsein, welches mit dem Nerven-Sinnes-System
verbunden ist, sodass die Entwicklung des Denkens als organisches Kennzeichen fiir
das erste Jahrsiebt gesehen werden kann. Bei der Geburt sei das Nerven-Sinnes-Sys-
tem schon in einem weiteren Entwicklungszustand als die beiden anderen Systeme,
schreiben die anthroposophisch orientierten Mediziner Stefan und Nathalie Rosen-
hauer von Lowensprung (vgl. Rosenhauer von Lowensprung 2013, 46ft.). Diesem bio-
logisch gereiften System kann in der padagogischen Arbeit das Wollen entgegengesetzt
werden, durch welches die abbauende Tendenz des Denkens durch die Aufbaukrifte
des Wollens ausgeglichen werden kann. Das entstehende Selbstbewusstsein entwickelt
sich in Verbindung mit dem physischen Korpermodell, sodass iiber das sinnliche Erle-
ben und iber das am Erwachsenen orientierte Aufrichten ein Ausgleich zwischen
Denken und Wollen erzielt werden kann. Beim Jugendlichen entwickelt sich hingegen
der Gliedmaflenmensch, also das Willenssystem: Er mochte sich beweisen und in die
Welt hinausgehen. Gleichzeitig kommt es zu einem Wachstumsschub, durch den sich
der Heranwachsende ein neues Korpermodell erschliefSen muss. Deshalb ist es ange-
bracht, dieser drangenden Tendenz des Wollens das ruhige Denken entgegenzustellen,
so soll Besonnenheit beim Handeln erreicht und die Fahigkeit, sich selbst entscheiden
zu konnen, gestirkt werden. Diese Trias der Systeme steht in Verbindung mit den Be-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

griffen Denken, Fithlen und Wollen. Das Denken setzt Steiner in Bezug mit dem fiir
ihn eher leblosen Nervensystem und dem abgeschlossenen Kopf, das Fiihlen als rhyth-
misches Geschehen verortet er im Rumpf, und das Wollen erkennt er als Stoffwechsel-
tatigkeit mit besonderem Ausdruck in den Gliedmafien (vgl. ebd.). Doch die drei Sys-
teme diirfen nicht als vollig getrennt vorgestellt werden, denn die Stoffwechseltatigkeit
ist nach Steiner im ganzen Organismus vorhanden und durchdringt die Organe des
Rhythmus und diejenigen der Nerventatigkeit (vgl. Steiner GA 21, 156).

Wie Abbildung 1 zeigt, wirken in einem sich gegenseitig bedingenden Kreislauf
die drei Instanzen des Denkens, Fithlens und Wollens aufeinander.

Das Denken oder Vorstellen ist ganz wach,
in ihm erlebt der Mensch die Welt. Jene Erleb-

'

washeénd nisse beriihren wiederum das Fihlen. Dieses ist
biidhaftes fir Steiner inspiriert, triumend und eher unbe-
= _Erkennen . ) . .
i S M wusst. Durch dieses Gefiihl wird wiederum der

Wille angesprochen. Er ist schlafend, intuitiv,

schlafend ¥ tpgumend |

intuiti AT _ kann nicht tiber klare Vorschriften angesprochen
et msp riertes oder gebildet werden. Er wirkt dann wieder zu-
 Woller | Fihlen /

riick auf das Denken. Die riickwartige Richtung

funktioniert nicht, der Wille kann beispielsweise
h nicht durch das Denken beeinflusst werden.

Abbildung 1: Prozesse des Abstei- Im Willen schlift der Mensch: Der Wille

gens in den Leib und des Aufstei- holt jedoch die Vorstellungen aus dem Unbe-
gens ins Bewusstsein. (Steiner GA wussten des Menschen nach oben ins Bewusst-
293, 103). sein. Aus der Kraft des Willens kommt die Erin-

nerung. Der Wille kann nicht durch Ermahnung
angesprochen werden, sondern nur durch Regelmiafligkeit und durch das vom Gefiihl
geweckte Interesse an der Welt. ,Nur dadurch, dass Sie auf das Habituelle des Men-
schen, auf das GewohnheitsmafSige wirken, bringen Sie seinen Willen und damit auch
seine Erinnerungskraft in Ordnung® (Steiner GA 293, 122). Die ,Gedéchtniskraft
muss man heben vom Gefiihl und Willen aus, nicht etwa durch blofle intellektuelle
Gedichtnisiitbungen® (ebd.). Das Kind soll somit nicht durch Sittengesetze belehrt
werden, sondern sein werdender Wille, sein Gefiihl muss geweckt werden durch das
wiederholende Tun. Das Kind soll wiederholend Dinge tun, die in ihm ein Gefiihl der
Richtigkeit wecken. Dabei soll darauf geachtet werden, dass jene Dinge eher als Selbst-
verstandlichkeiten erscheinen als eine unbewusste Wiederholung (z. B. Gedichte, die
immer zur selben Zeit gesagt werden, einzelne Wochentage, die gleich gestaltet wer-
den, eine Aufgabe oder Handlung, die jeden Tag selbstverstindlich {iber einen langen
Zeitraum hinweg tibernommen wird). Die drei im Menschen wirkenden Instanzen
sollen durch die Erziehung harmonisiert werden: Kopf- und Gliedmaflenmensch ver-
einen sich im Brustmenschen.

Diese Idee beriicksichtigend wird es verstdndlich, dass in Waldorfschulen das
Rhythmische (der verbindende Brustmensch) als besonders wichtig angesehen wird.
In seinem Werk Von Seelenridtseln (GA 21) aus dem Jahr 1907 macht Steiner deutlich,
dass eine Fokussierung auf die Wichtigkeit des Denkens immer eine Einseitigkeit dar-
stellt, denn im Leben des Menschen kiame zu diesem das Fithlen und Wollen mit hinzu.
Erst durch die Verbindung dieser drei Komponenten wird der Mensch zu einem Gan-
zen. ,Der Leib als Ganzes, nicht blofl die in ihm eingeschlossene Nerventatigkeit ist

53

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

54

physische Grundlage des Seelenlebens® (ebd. 158). Wenn unter Seelenleben die Her-
ausbildung eines in der Welt tatigen Selbst verstanden wird, so kann die Waldorfschu-
le als Institution beschrieben werden, dessen Padagogik explizit Wert darauf legt, im
Menschen ein gefestigtes Selbst (als phianomenales Konstrukt oder als gelungene In-
karnation eines Ichs) zu erzeugen. Die Hirnforschung liefert immer mehr Erkenntnis-
se Uiber die wichtige Rolle des limbischen Systems und dessen Verzahnung mit motori-
schen und kognitiven Zentren, was durch Autoren wie Joachim Bauer, Gerald Hiither,
Antonio R. Damasio oder Daniel Goleman auch fiir die breite Offentlichkeit zuging-
lich gemacht wurde.

Steiners Vorgehen erlaubt es dem Padagogen nunmehr, an das Kind unter ver-
schiedenen Gesichtspunkten heranzutreten, ohne dass dabei eine Einseitigkeit zu ent-
stehen braucht. Die zum Teil ungewohnt anmutende Begrifflichkeit kann teilweise in
eine zeitgenossische Sprache umformuliert und mithilfe der in den letzten 100 Jahren
gewonnenen Kenntnis neu interpretiert werden. Dabei muss darauf geachtet werden,
dass das Denksystem der Anthroposophie nicht einfach durch eine moderne natur-
wissenschaftliche Sicht iiberformt wird. In der anthroposophischen Haltung sind zum
Teil Momente enthalten, die im System selbst eine Wirkung erzielen und deren leicht-
fertige Extraktion die ganze Praxis obsolet werden lassen. Einige dieser Umstdnde
werden im Laufe dieses ersten Teiles genauer betrachtet.

2.3. Das anthroposophische Selbstmodell

In seinem Werk Theosophie (GA 009) beschreibt Steiner eine weitere Einteilung des
Menschen in ein Wesen mit drei Seelen: Die Empfindungsseele, die Verstandes- oder
Gemdtsseele und die Bewusstseinsseele.

»50 hitte man, wie im Leib, auch in der Seele drei Glieder zu unterscheiden: die Emp-
findungsseele, die Verstandesseele und die Bewusstseinsseele. Und wie von unten herauf
die Leiblichkeit auf die Seele begrenzend wirkt, so wirkt von oben herunter die Geistig-
keit auf sie erweiternd“ (Steiner GA 009, 38).

Die Empfindungsseele ist dabei am starksten mit den Gefithlen verbunden und re-
agiert auf ihre Umwelt. Dieser Teil der Seele steht damit dem Physischen am néchsten,
sie ist der eigentliche Seelenleib. Die Verstandesseele lernt aus den Erfahrungen, welche
durch die Sinne zu ihr kommen und ist mit dem Lebendigen in der Seele zu verglei-
chen. Durch die Bewusstseinsseele erlangt der Mensch ein inneres Wissen von sich
selbst. ,,Der Kern des menschlichen Bewusstseins, also die Seele in der Seele, ist hier
mit Bewusstseinsseele gemeint“ (ebd. 37). Letztere birgt in sich bereits eine Ahnung
der hoheren Stufe, von dem, was die Funktion des Ichs ist.

,Obwohl das menschliche ,Ich’ in der Bewusstseinsseele aufleuchtet, so durchdringt es
doch das ganze seelische Wesen. Die Teile dieses seelischen Wesens sind {iberhaupt
nicht so scharf gesondert wie die Leibesglieder® (ebd. 46).

Das Ich kann die einzelnen Leiber zu Seelen umwandeln. So wird der durch das Ich
umgestaltete Astral- oder Empfindungsleib zur Empfindungsseele, der Atherleib zur
Verstandesseele und der umgeformte physische Leib zur Bewusstseinsseele.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

»Man darf sich aber nicht etwa vorstellen, dass die Umwandlung dieser drei Glieder
nacheinander erfolge. Sie geschieht an allen drei Leibern vom Aufblitzen des Ich an
gleichzeitig® (Steiner GA a121, 24).

Das Ich scheint damit eine besondere Position einzunehmen, da es sich jeweils mit
den Leibern und den einzelnen Seelengliedern verbinden kann. Das Ich schildert Stei-
ner als das Gottliche im Menschen, welches sich zu Gott so verhdlt wie der Wasser-
tropfen zum Meer. Das Ich sei mit dem Géttlichen von einer Art und Weise, so Steiner
(vgl. Steiner GA 13, 57). Diese Ahnung um die Beschaffenheit des Ichs und das Gefiihl
fir die Dinge, welche die Natur dem Menschen offenbart, bezeichnet Steiner als den
Geist (vgl. ebd. 60). Wenn der Mensch diesen Offenbarungscharakter des Geistigen in
seinem ganzen Wesen ausweitet, arbeitet er an der Weiterentwicklung seiner selbst, an
seinen neuen Wesensgliedern. In dieser Arbeit liegt fiir Steiner das Ziel der Mensch-
heitsentwicklung:

»Im Grunde besteht alles Kulturleben und alles geistige Streben der Menschen aus
einer Arbeit, welche diese Herrschaft des Ich zum Ziele hat. Jeder gegenwirtig lebende
Mensch ist in dieser Arbeit begriffen: er mag wollen oder nicht, er mag von dieser Tat-
sache ein Bewusstsein haben oder nicht® (ebd.).

Eine bewusstere und weitreichendere Umarbeitung der Leiber in andere Wesensglie-
der fithrt laut Steiner zum Geistselbst (Manas), Lebensgeist (Buddhi) und dem Geist-
menschen (Atma). Die Arbeit des Ichs am Astralleib fithrt bei Erfolg zum Geistselbst.
Dies ist die einfachste geistige Arbeit, da sie allein darin besteht, Gewohnheiten wil-
lentlich zu veridndern. ,Diese Umgestaltung beruht im wesentlichen auf einem Lernen,
auf einem Bereichern des Innern mit héheren Ideen und Anschauungen® (Steiner, GA
a121, 23). Die Umwandlung des Lebensleibs ist schwieriger: ,Die Arbeit an diesem
Atherleibe ist aber eine intensivere als die am Astralleibe; denn was sich in dem erste-
ren verbirgt, das ist in zwei, das Verborgene des Astralleibes jedoch nur in einen
Schleier gehtllt“ (Steiner GA13, 61). Derjenige, der sich in diesem Bereich vervoll-
kommnen mochte, muss an seinen Gewohnheiten, seinem Temperament und Charak-
ter arbeiten und dabei ebenfalls versuchen, seine Gedichtnisleistungen zu erweitern
(vgl. Steiner, GA a121, 23ff.). Gelingt ihm dies, so hat er seinen Lebensleib in Lebens-
geist umgewandelt. Nun kann der Mensch auch an seinem physischen Leib arbeiten,
am Puls oder Blutkreislauf. ,Soviel auf diese Art vom physischen Leib umgestaltet ist,
wird Geistmensch [...] genannt® (ebd. 24).

An diesen Ausfithrungen wird deutlich, dass die einzelnen Leiber nichts Festes
oder Statisches sind, sie konnen verwandelt oder durchleuchtet werden. Besonders in
seinem 1904 erschienenen und mehrfach verdnderten Werk Theosophie beschreibt Ru-
dolf Steiner genauer den Aufbau des Menschen.

»Will man den ganzen Menschen erfassen, so mufl man ihn aus den genannten Be-
standteilen zusammengesetzt denken. Der Leib baut sich aus der physischen Stoffwelt
auf, so daf} dieser Bau auf das denkende Ich hingeordnet ist. Er ist von Lebenskraft
durchdrungen und wird dadurch zum Atherleib oder Lebensleib. Als solcher schlief3t
er sich in den Sinnesorganen nach auflen auf und wird zum Seelenleib. Diesen durch-
dringt die Empfindungsseele und wird eine Einheit mit ihm. Die Empfindungsseele
empfingt nicht blof3 die Eindriicke der Auflenwelt als Empfindungen; sie hat ihr eige-
nes Leben, das sich durch das Denken auf der andern Seite ebenso befruchtet wie
durch die Empfindungen auf der einen. So wird sie zur Verstandesseele. Sie kann das

55

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

56

dadurch, daf8 sie sich nach oben hin den Intuitionen erschlief3t wie nach unten hin den
Empfindungen. Dadurch ist sie Bewuf3tseinsseele (Steiner GA 009, 45).

Es geht Steiner um den ganzen Menschen; dies bedeutet, dass er die physischen Eigen-
schaften des Menschen in Zusammenhang mit seinen emotionalen und geistigen Fi-
higkeiten bringen will. Thm scheint dabei die Seele das Bindeglied zwischen der mate-
riellen und der geistigen Welt zu sein. Diese Mdglichkeit, zwischen diesen beiden Wel-
ten zu vermitteln, ist der Seele durch das Intuitionsorgan gegeben, durch welche der
Geist in ihr Intuitionen hervorrufen kann. Damit beruht die Vermittlung zwischen
geistiger und physischer Welt in einer Eigenschaft der Seele oder eines seelischen Or-
gans. Dieses tibertragt die geistigen Phdnomene in den Korper. Problematisch bleibt
dabei, dass es sich anscheinend zunidchst lediglich um top-down-Prozesse handelt, wel-
che vom Geistigen auf das Physische wirken, da sich der Bau des Korpers auf das Ich
hinrichtet. Dies widerspricht jedoch der weiteren Aussage Steiners, die jeweils von in-
neren und dufSeren Einfliissen im Hinblick auf die Entwicklung der einzelnen Seelen
spricht. Der Kérper wird damit zur notwendigen Bedingung fiir die Erlangung eines
Selbstbewusstseins, denn nach der Vorstellung von Rudolf Steiner ist es der Mensch-
heit erst auf der Erde moglich, ein Ich durch das Vorhandensein eines physischen Kor-
pers als reflexives Selbst auszubilden (vgl. Steiner GA o013, 115ff.). Die Rolle des Kor-
pers wird auch von Thomas Metzinger angesprochen, wenn es um die Kriterien fiir
das Entstehen eines phdnomenalen Selbst geht, denn die Voraussetzung fiir die Ent-
wicklung eines solchen Selbstmodells ist die Erfahrung eines mentalen Korperbildes
(vgl. Metzinger 1997, 169ff.).

Wird die von der Anthroposophie postulierte Verbindung zwischen physischer
und geistiger Welt genauer betrachtet, so zeigt sich, dass die Einteilung der Wesens-
glieder auf unterschiedliche Weise beschrieben werden kann. Als einfachste Moglich-
keit kann der Mensch so angesehen werden, dass das denkende Ich die iibrigen Leiber
ergreifen und verwandeln kann. Der von der Lebenskraft durchdrungene Korper wird
zum Atherleib. Das Hinzutreten von Sinneseindriicken lisst ihn zum Seelenleib (As-
tralleib) werden. Dieser Prozess ist damit zunichst vom Aufleren her betrachtet, denn
zum Physischen tritt jeweils eine Eigenschaft hinzu. Vom Inneren wirkt jedoch das
Geistige, die Empfindungsseele auf den Seelenleib. In ihr wirken sowohl die Empfin-
dung von auflen als auch das Denken von innen als zwei verschiedene Instanzen zu-
sammen. Der denkende Teil der Seele wird nun zur Verstandesseele. Offnet diese sich
der von oben kommenden Intuition, so verandert sie sich zur Bewusstseinsseele. Das
Intuitionsorgan wird zum geistigen Pendant der dufleren Sinnesorgane. Geistselbst,
Lebensgeist und Geistmensch sind weitere Verwandlungen der Wesensglieder durch
das Ich; diese diirfen jedoch nicht gesondert betrachtet werden, sondern miissen als
Bereiche gesehen werden, die jeweils eine andere Balance des geistigen und des physi-
schen Einflusses besitzen (vgl. Steiner GA 009, 45).

Physischer Korper
Atherleib oder Lebensleib
Seelenleib
Empfindungssee1 e
Verstandesseele
Bewusstseinsseele
Geistselbst

OEEDOW >

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

H. Lebensgeist
I. Geistesmensch.

Ist der Mensch als irdisches Wesen auf der Erde inkarniert, muss er anders betrachtet
werden, da hier der Seelenleib (C) und die Empfindungsseele (D) noch zusammenfal-
len, ebenso wie die Bewusstseinsseele (F) und das Geistselbst (G) noch eine Einheit
bilden. Dadurch ergibt sich eine siebenteilige Gliederung:

Der physische Kérper

Der Ather- oder Lebensleib

Der empfindende Seelenleib

Die Verstandesseele

Die geisterfiillte Bewusstseinsseele
Der Lebensgeist

Der Geistesmensch.

N oy bk e b

Wird nun der Mensch unter besonderer Berticksichtigung des Ichs und dessen Féhig-
keit der Verwandlung beschrieben, so fallen der Seele durch die Eigenschaften des Ichs
geistige Qualitdten zu. Damit hat das Ich die Moglichkeit, eine Verbindung zwischen
drei Welten, der physischen, der seelischen und der geistigen, zu generieren. Der
Mensch ist dann vergleichbar mit einer Pflanze, welche zu der einen Seite ihr Wurzel-
geflecht, zu der anderen ihre Bliite hin ausbildet. Der Stamm, als Verbindungsstiick
zwischen den beiden so verschiedenen Enden, bildet die Seele. Die Wurzeln hat der
Mensch im physischen Korper, wozu der Atherleib (Lebensleib) und Astralleib (See-
lenleib) als Teile der physischen Welt gehdren, durch das Geistselbst, den Lebensgeist
und Geistesmenschen blitht er hingegen in die geistige Welt hinauf (vgl. ebd. 46).

Sowohl die Verstandesseele als auch die Bewusstseinsseele konnen als die zwei zu-
sammengehorigen Hiillen des Ichs gesehen werden, wobei dieses dann den Kern des
Ganzen bildet. Werden auch der Seelenleib und die Empfindungsseele als Astralleib
zusammen genommen, so ergibt sich folgende Einteilung: physischer Leib, Lebensleib,
Seelenleib und Ich (vgl. ebd.).

»-Wenn nun das Ich sich mit dem Geistselbst durchdringt, so tritt dieses Geistselbst so
auf, dafl der Astralleib von dem Seelischen aus umgearbeitet wird. In dem Astralleib
wirken zundchst des Menschen Triebe, Begierden, Leidenschaften, insofern diese emp-
funden werden; und es wirken in ihm die sinnlichen Wahrnehmungen. Die sinnlichen
Wahrnehmungen entstehen durch den Seelenleib als ein Glied im Menschen, das ihm
von der dufleren Welt zukommt. Die Triebe, Begierden, Leidenschaften und so weiter
entstehen in der Empfindungsseele, insofern diese vom Innern durchkraftet wird, be-
vor dieses Innere sich dem Geistselbst hingegeben hat. Durchdringt sich das ,Ich’ mit
dem Geistselbst, so durchkraftet die Seele den Astralleib wieder mit diesem Geist-
selbst. Es driickt sich dies so aus, daf§ dann die Triebe, Begierden und Leidenschaften
durchleuchtet sind von dem, was das Ich aus dem Geiste empfangen hat. Das Ich ist
dann vermdge seines Anteiles an der geistigen Welt Herr geworden in der Welt der
Triebe, Begierden und so weiter. In dem Maf3e, als es dies geworden ist, erscheint das
Geistselbst im Astralleib. Und dieser selbst wird dadurch verwandelt. Der Astralleib
erscheint dann selbst als zweigliedrige Wesenheit, als zum Teil unverwandelt, zum Teil
verwandelt. Daher kann man das Geistselbst in seiner Offenbarung am Menschen als
den verwandelten Astralleib bezeichnen. Ein dhnliches geht in dem Menschen vor,
wenn er in sein Ich den Lebensgeist aufnimmt. Dann verwandelt sich der Lebensleib.
Er wird durchdrungen von dem Lebensgeist. Dieser offenbart sich in der Art, dafl der

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

57


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

Lebensleib ein anderer wird. Daher kann man auch sagen, dafl der Lebensgeist der
verwandelte Lebensleib ist“ (ebd. 47).

Aus dieser Auffassung des Menschen ergibt sich dann eine weitere Gliederung, die da-
von ausgeht, dass den dufleren Sinnen das vom Geistigen durchdrungene Physische
ebenfalls nur sinnlich erscheint.

Physischer Leib

Atherleib/Lebensleib

Astralleib/Seelenleib

Ich als Seelenker

Geistselbst als verwandelter Astralleib
Lebensgeist als verwandelter Lebensleib
Geistesmensch als verwandelter physischer Leib

R I O

Aus diesen unterschiedlichen Darstellungen der Gliederung des Menschen geht her-
vor, dass es sich bei Steiner nicht um einen tatsdchlichen Substanzdualismus handeln
kann. Sollte auch die physische und die geistige Substanz im Sinne von Descartes res
cogitans und res extensa vollig voneinander verschieden sein, so miisste die Seele eine
Substanz bilden, welche zwischen beiden Substanzen vermitteln konnte, miisste also
sowohl geistige als auch physische Eigenschaften in sich verbinden. Baruch Spinoza
versteht unter Substanz jedoch etwas, ,was in sich ist und durch sich begriffen wird;
d. h. etwas, dessen Begriff nicht den Begriff eines anderen Dinges notig hat, um daraus
gebildet zu werden® (Spinoza 2014, 7). Wenn nun jedoch das Ich, welches als Kern des
Verstandes- und des Bewusstseinsteil des Seelischen gesehen werden kann, eher die
Funktion eines Vermittlers einnimmt, zeigt dies, dass alle von Rudolf Steiner geschie-
denen Bereiche im Grunde nicht als unabhidngige Substanzen beschrieben werden
konnen. Das Physische und das Geistige konnten damit als Eigenschaftsbereiche des
Seelischen definiert werden, welche gewisse gemeinsame Begriffe aufweisen. Da es
sich somit bei Steiners Entwurf nicht um einen klassischen Dualismus handeln kann,
bleibt noch zu klédren, ob es sich um eine Emergenz handeln kann. Durch verschiede-
ne Wechselwirkungen scheint jeweils eine neue, durch andere Eigenschaften auffallen-
de Entitdt zu entstehen, doch es ist nicht der Atherleib, der aus dem physischen Leib
emporsteigt, sondern es bilden sich sowohl von oben als auch von unten neue Berei-
che heraus, die dann wiederum interagieren. Es ergibt sich damit sowohl eine Wirk-
kraft vom Physischen als auch vom Geistigen aus.

Dass die Bereiche des Menschen nun nicht im herkémmlichen Sinne als getrennt
betrachtet werden konnen, schliefit nicht aus, dass das Modell nach Grenzen durch-
sucht werden kann. Wenn demnach die Frage nach dem substanziellen Aufbau der
einzelnen Bereiche des Menschen zuriickgenommen wird und das einfache Modell
vom viergliedrigen Menschen auf seine tatsdchlichen Eigenschaften hin gepriift wird,
so zeigt sich ein interessanter Aufbau hinsichtlich des Erlebens von Zeit und Raum:

58

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

A | Physischer Leib | Ausdehnung - in Raum und Zeit existieren, Form haben, Kor-
per im geometrischen Sinne sein, Naturgesetzen unterworfen
sein.

Zeitlichkeit als: einer dufSeren Zeit unterworfen sein

B | Atherleib Lebendigkeit, einer inneren Zeit unterworfen sein, wodurch
eine Veranderung durch sich selbst erst moglich wird. Manifes-
tation eines Willens - Wachstum.

Zeitlichkeit als: autonome Verdnderungsmoglichkeit, im eigenen Zeitfluss sein

C | Astralleib Emotionen, das Erleben von Gefithlen, wodurch eine Verhal-
tensanderung bewirkt wird, Empfindungen, evtl. moralisches
Verhalten. Lernen.

Zeitlichkeit als: Verortung im Jetzt, Aufmerksamkeit auf einen Punkt gerichtet.

D | Ich Denken, Ideen, Selbstbewusstsein als reflexivem Bewusstsein,
Erinnerung (Vergangenheit) und Vorstellung (Zukunft), Spra-
che.

Zeitlichkeit als: Bewusstsein als Bewusstsein von etwas, als Intentionalitdt

Der auf diese Weise zergliederte Mensch weist nun eine Auffilligkeit auf, die den An-
spruch der Ganzheit, welche Rudolf Steiner an sein Menschenbild kniipft, deutlicher
werden lisst. Die Anthroposophie legt besonderen Wert darauf, den Menschen mit
dem Géttlichen zu verbinden. In Form des Ichs wirkt das Gottlich-Geistige in die irdi-
sche Erscheinung des Menschen mit hinein. Doch nicht nur als Ich, sondern in allen
vier Auspriagungen des Menschen finden sich nun Eigenschaften, die auch Gott zuge-
sprochen werden. Wenn von Gott ausgegangen wird, so ist er A: seiend, B: lebendig,
C: giitig oder zornig, ein Vater, also der Besitzer verschiedener emotionaler Zustiande,
D: das Wort, Sein erschaffend durch Benennung, ein Kreateur. Diese vier Eigen-
schaftsbereiche Gottes finden sich in Steiners viergliedrigem Menschen wieder. In
einer Zeit, in welcher die Idee Gottes durch die immer gréfler werdende Mechanisie-
rung der der Welt mehr und mehr an Gewicht zu verlieren drohte, konnte diese nun
im Menschen selbst eine Renaissance feiern. Gott war nicht mehr allein in der Auflen-
welt als méchtige Kraft der Natur zu finden, sondern wurde zum Kern des Menschen
selbst, zu seinem zweiten Ich, durch welches das Géttliche von oben auf den Men-
schen wirken konnte. Durch die erschaffende Macht des Wortes stehen das Sein und
die Benennung in einer direkten Verbindung, was ebenfalls den besonderen Wert der
Sprache in der Anthroposophie deutlich macht, auf den im Laufe der Arbeit genauer
eingegangen wird.

Der Aufbau des Menschen in vier Leiber umreif}t in dieser Betrachtung Grenzen
der Zeitlichkeit. Mit jedem Leib tritt eine neue Erscheinung derselben zum Menschen
hinzu. Zeitlichkeit ist eine Dimension, welche immer mit dem Raum zusammen ge-
dacht werden muss. Raum und Zeit kénnen nicht unabhéngig auftreten, sondern sind
seit Einsteins Relativititstheorie nur noch als Raum/Zeit vorzufinden. Somit ist alles,
was physisch existiert, also im Raum ist, auch in der Zeit. Der Zeit ist alles Sein unter-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

59


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

60

worfen, jedoch ist nur der lebendigen Existenz ebenfalls eine innere Zeit gegeben. Sie
wichst, verdndert sich und 16st sich wieder in anorganische Materie auf. Lebendige
Materie hat damit eine Art doppelte Zeit. Auf der zweiten Ebene ist dieses Zeiterleben
noch einmal untergliedert; mit dem Hinzutreten von Emotionen, also der Kraft auf
auflere Reize durch Verhaltensveranderung zu reagieren, bildet sich das Gefiihl heraus,
in einem Jetzt anwesend zu sein. Mit diesem Jetzt geht immer auch ein Hier, also eine
Bestimmung des Ortes einher. Ich bin Hier und Jetzt. Kommt also zu dieser zeitlichen
und raumlichen Punktierung ein Ich, ein selbstreflexives Bewusstsein hinzu, so ent-
steht die Fahigkeit, dieses Jetzt in einer Kette von Ereignissen gedanklich zu verorten.
Das Ich hat damit immer eine Geschichte in Raum und Zeit. Alle vier Ebenen besitzen
somit ihre eigene Zeitlichkeit, die ohne die darunterliegende Anlage nicht moglich wi-
re. Selbstbewusstsein ist an die Fihigkeit gebunden, Zeit und Raum in einer bestimm-
ten Art wahrzunehmen. Die vier von Steiner postulierten Leiber weisen einen ahnli-
chen Charakter auf wie die von verschiedenen Autoren der Philosophie des Geistes
formulierten Bedingungen fiir die Entstehung eines Selbstmodells (vgl. Damasio 2004,
Metzinger 2003). Durch das Ich und in geringerem Maf durch die Bewusstseinsseele
zeigt sich bei Steiner bereits die Relevanz des Bewusstseins als Eigenschaft fiir den
Menschen. Die philosophischen Fragen, die mit diesem Problem verbunden sind,
kénnten lauten:

»Wie ist in einem physikalischen Universum die Entstehung von Bewusstsein moglich?
Kann man sich iiberhaupt vorstellen, dass so etwas wie bewusstes Erleben auf der
Grundlage physikalischer Vorgiange entstehen konnte? Sind subjektive Empfindungen
und das Entstehen einer Innenperspektive iiberhaupt als Bestandteil der natiirlichen
Ordnung der Dinge denkbar — oder werden wir an dieser Stelle mit einem letztlich un-
auflgslichen Mysterium konfrontiert, mit einem weiflen Fleck auf der Landkarte des
wissenschaftlichen Weltbildes, der vielleicht aus prinzipiellen Griinden immer ein wei-
Ber Fleck bleiben muss?“ (Metzinger 2005 [1], 15)

Bis heute befassen sich verschiedene Wissenschaften mit dem Problem des Bewusst-
seins, ohne dass eine befriedigende Antwort gefunden worden sei. Die Aussagen Ru-
dolf Steiners konnen damit als Versuch interpretiert werden, sich diesem Thema zu
nihern. Uber die Hervorhebung der an den Kérper gebundenen Sinne méchte Steiner
verdeutlichen, dass die Menschheit sich als physisches Wesen auf der Erde inkarniert
habe, um die Fahigkeit des selbstbewussten Ichs zu entwickeln. Denn ohne einen
rdumlich und zeitlich gebundenen Leib wire es allein logisch nicht méglich, sich
selbst als Ich zu finden. Damit wire mit der Zeitlichkeit eine Eigenschaft gefunden, die
allen vier Ebenen gemein wire.

Der Geist, und somit auch das sich immer aufs neue inkarnierende Ich, ist jedoch
auch bei Steiner dadurch gekennzeichnet, dass er ewig ist, also auflerhalb von Zeit und
Raum existieren kann. Tritt das Ich nun beim Tod des Korpers aus dem rdumlich-zeit-
lichen Kontext heraus, so miisste es zwangslaufig seine Eigenschaften als Ich aufgeben
und zerfallen. Die Reinkarnation des gleichen Ichs wire damit nicht mehr logisch
moglich. Steiner 16st dieses Problem, indem er sagt, dass das personliche Ich im Tod
zu einem Gedanken eines geistigen Wesens wird.

»Konnen wir uns nicht selber halten im Tod, entfillt uns dasjenige, was wir uns im
Dasein zwischen Geburt und Tod als inneres Erleben durch die duflere Natur haben
schaffen konnen, so gehen wir durch die Pforte des Todes durch und sehen dann aus
den Ergebnissen der Geisteswissenschaft, dass dasjenige, was an uns unabhéngig ist

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

vom Leib, im Grunde genommen Gedanke von hoheren Wesenheiten ist“ (Steiner
2004 [1], 17).

Das Ich, als Teil des Bereiches, welcher die Raum-Zeit angehort, brauchte damit einen
anderen Trager, in welchem es ruhen, sich jedoch nicht in der gleichen Art wie auf der
Erde entwickeln konnte. Denn fiir Steiner sind der Tod oder Schlaf notwendige Bedin-
gung, um verdndert wieder weiterwachsen, sich weiter entwickeln zu konnen (vgl
ebd.). Immer wieder findet sich das Bild des Keimes, der in die Erde gelegt wird, dort
vergeht (oder auch ruht), um im Frithling die Kraft zu haben, zu einer neuen Pflanze
zu werden (vgl. ebd. 15). Es ist das gleiche Motiv, welches mit der Wiederauferstehung
im christlichen Osterfest gefeiert wird. Ein Vergleich aus der Technik bemiihend,
konnte behauptet werden, das Ich als Programm werde nach dem Tod auf einer exter-
nen Festplatte gespeichert. Erst indem es auf einen neuen Rechner gespielt werde,
konnte es wieder wie gewohnt operieren und sich verbessern. Durch die neue Hard-
ware muss es sich selbst jedoch anpassen, vielleicht eine neue Version von sich bilden.
Diese Idee, dass sich der Geist wie die Software zur Hardware verhilt, ist eine der
Theorien in der Leib-Seele-Forschung, die jedoch als unbefriedigend gilt, da die Soft-
ware die Hardware nicht verindern kann, der menschliche Leib jedoch durch mentale
Prozesse verdndert werden kann, was durch die Entdeckung der Plastizitit des Ge-
hirns offensichtlich geworden ist. Obwohl die Seele bei Steiner eine mittlere Position
einnimmt, als Vermittler zwischen dem Physischen und dem Mentalen oder Geistigen
auftritt, wird doch durch die immer neuen Aufteilungen des ganzen Menschen er-
sichtlich, dass die seelische Substanz sich eher durch ihre Funktion als durch ihr We-
sen von den beiden Extremen absondert. Rudolf Steiner macht dies deutlich, wenn er
schreibt, dass dasjenige, was ,wir erkennen als physischen Leib, Atherleib und so wei-
ter [...] mit dem Kosmos, mit der ganzen um uns sich ausbreitenden Welt“ zusam-
menhéngt (Steiner GA 107, 149). Die einzelnen Wesensglieder des Menschen sieht
Steiner somit nicht als voneinander getrennt an, sondern betont explizit deren gegen-
seitige Wechselwirkung:

»Diese vier Glieder der Menschennatur stehen in den mannigfaltigsten Beziehungen
und gegenseitigen Abhédngigkeiten. Jedes Glied wirkt auf das andere und somit wirken
sie durchaus im Zusammenhang miteinander® (ebd.).

Bisher wurde gezeigt, dass sich das Selbstmodell des Menschen als einem viergliedri-
gen Wesen an vier Dimensionen der Zeitlichkeit orientiert: Der Mensch ist als Koérper
physisch, in Raum und Zeit existent. Die Umwelt @ibt Einfluss auf den Kérper aus,
durch die Zeit verdndert er sich von auflen nach innen. Als zweite Dimension kommt
dem Selbstmodell die Vitalitdt zu, das Wachsende, aufbauende Lebendige, das Steiner
als dtherische Kraft bezeichnet. Diese Kraft findet sich fiir Steiner besonders in der
Pflanzenwelt, sie ist stindig werdender Wille. Als dritte Dimension finden sich die
Emotionen, das Sein, im Jetzt. Der Wille wird durch das Fiihlen erganzt und zeigt sich
in dieser Zusammensetzung im Tierreich. Tiere sind Akteure ihres Lebens, kénnen
handeln, sind aber nur im geringen Mafle reflexiv. Dieser Umstand kommt dann als
vierte Zeitdimension beim Bewusstsein hinzu. Der Mensch hat Zukunft und Vergan-
genheit, verortet sein Selbst als Punkt auf einer fiir ihn wahrnehmbaren Zeitachse.
Durch das Denken werden die Emotionen zu Gefiihlen, die kommuniziert werden
konnen und auf die der Mensch Einfluss ausiiben kann, denen er, anders als das Tier,
nicht mehr wehrlos unterworfen ist. Gerade der Umstand, dass sich hohere Tiere nur

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

61


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

62

graduell vom Menschen unterscheiden, weist darauf hin, dass die jeweils dazu treten-
de Eigenschaft nicht an den Begriff einer Substanz gebunden ist.

Der viergliedrige Mensch ist demnach ein Eigenschaftsmodell, welches besonders
auf den Faktor der Zeitlichkeit eingeht. Eine weitere Dimension tritt dem Modell
durch den Reinkarnationsgedanken hinzu: Erst durch ihn wird das Ich zu einer unab-
héngigen Entitét, die sich immer aufs Neue materialisieren kann. Der Mensch kann
sich, dem Gedanken Steiners folgend, durch Ubung an andere Perioden der Zeitlich-
keit in Form von fritheren Leben erinnern und kann weiter ebenfalls gedanklichen
Zugang zu unverkorperten Phasen seiner Existenz erhalten. Das Modell der Zeitlich-
keit miisste demnach um zwei Aspekte erweitert werden, die in der Lehre Rudolf Stei-
ners mit den Begriffen Imagination, Inspiration und Intuition verbunden sind. Diese
letzten beiden Dimensionen bleiben bei dieser Arbeit jedoch zum grofiten Teil ausge-
klammert, nur da, wo diese Vorstellung eine direkte Implikation auf die Padagogik hat,
wird darauf zuriickgekommen.

Fiir den konkreten Unterricht lasst sich nun festhalten, dass Steiner in seiner Psy-
chologie davon ausgeht, dass im kindlichen Kérper noch eine Einheit der einzelnen
Wesensglieder vorliegt, welche sich erst im Laufe der Entwicklung bis zum 21. Jahr in
ihrer Individualitat herausbildet. Wahrend dieses Reifungsprozesses soll der Mensch
nicht nur sich selbst, sondern auch seine Umwelt und seine Mitmenschen besser ken-
nenlernen. Ein bekannter Spruch von Steiner, der oft zum Unterrichtsstoff gehort, ver-
bildlicht diesen Prozess und weist in gewissem Sinne auf Ziele hin, die durch die Er-
ziehung realisiert werden sollten.

Das Schone bewundern, Im Denken zum Lichte;

Das Wahre behiiten, Und lehret ihn vertrauen

Das Edle verehren, Auf géttliches Walten

Das Gute beschlieflen; In allem, was ist:

Es fithret den Menschen, Im Weltenall,

Im Leben zu Zielen, Im Seelengrund.

Im Handeln zum Rechten,

Im Fiihlen zum Frieden, (Steiner GA 40, 324)

In dem Gedicht wird deutlich Bezug genommen auf die in der Entwicklungspsycholo-
gie Steiners wichtigen Grof3en wie das Schone, das Wahre oder das Gute, auf das Han-
deln, Fiihlen und Denken sowie auf die Gegenseitigkeit von duferer und innere Welt.
Weiter zeigt sich ganz deutlich die Ndhe zum anthroposophischen Denken und zum
Wahrheitsverstindnis Goethes, wenn vom Vertrauen auf das gottliche Walten die Re-
de ist. Nicht nur dieses Gedicht, sondern auch die beiden von Steiner entwickelten
Morgenspriiche, lassen das Gefiihl entstehen, dass es sich beim Unterricht um eine Art
kultischen Vollzug handelt. Der Mensch steht nach Steiner zwischen zwei Polen: Der
geistigen Seite, durch welche Gott und die Engel von Oben wirken, und der materiel-
len Seite, wo die Welt den Menschen durch seinen Leib und die Sinne prigt. Die geisti-
ge Seite gehort in den Bereich der Religion, sie ist eine Glaubenssache und ist somit
kein Bereich einer wissenschaftlichen Untersuchung, weswegen sie zwar hier genannt,
jedoch ansonsten auflen vor gelassen wird. Der zweite von Steiner festgelegte Pol, das

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Welthild

Leiblich-Sinnliche, wird in seiner Implikation auf die Entwicklung des Menschen in
Teil II dieser Arbeit genauer untersucht.

Das anthroposophische Modell vom Menschen wird nun zur besseren Veran-
schaulichung, tabellarisch in seinen Kernbereichen zusammengefasst:

Das Physische

Das Atherische

Das Astralische

Das Ich im Men-
schen

Der physische Korper
wird zum Minerali-
schen gehorig emp-
funden. Er ist einer
duferen Zeit unter-

worfen, Sonne, Wind

und Regen verdandern

In der Pflanze kommt
die innere Lebens-
kraft hinzu, das Prin-
zip des Atherischen
oder der Lebensleib.
Durch dieses erhilt
der Korper eine inne-

Beim Tier tritt das
Astralische durch die
Emotionen mit hinzu.

Das Tier wird zum
Akteur in seiner Welt,
empfindet sich selbst
im Jetzt und hat seine

Als letzte Instanz tritt
beim Menschen das
Ich als viertes Glied

mit hinzu. Durch das

Ich erlebt sich der

Mensch als geschicht-

liches Wesen. Emotio-

seine Gestalt. re Zeit, kann wach- | Vergangenheit als Ge-| nen werden noch im-
sen, sich entfalten fithlszustande im mer in verkorperter
und wieder vergehen. | Korper gespeichert. Form gespeichert,
Diese verkorperten | sind aber als Gefiihl
Gefiihle konnen im- | kognitiv zugénglich.
mer wieder erlebt | Das abstrakte Denken
werden und zur oder Vorstellen ver-
Grundlage der Be- | bindet den Menschen
wertung einer Situati-| mit seinem sozialen
on dienen. Umfeld.
Aufbauende Kriifte & Harmonisie- Abbauende Kriifte
rung—>
Der vom Ich umgear- | Der vom Ich umgear- | Der vom Ich umgear- | Das Ich kann jeden
beitete physische | beitete Atherleib wird | beitete Astralleib Bereich des Men-
Leib wird als Geist- | als Lebensgeist (Bud- | wird als Geistselbst schen durchdringen.
mensch (Atma) be- dhi) bezeichnet. (Manas) bezeichnet. | €
zeichnet.
(Denken) €& Wollen & Fiihlen €< Denken < (Wollen)

2.4. Die Psychologie der Lebensalter

Rudolf Steiners Bemithungen um eine fiir ihn kohidrente Darstellung des Menschen
wurden von dem Wunsch motiviert, eine Entwicklungspsychologie zu formulieren,
welche nicht kategorisiert, sondern allein eine Beschreibung der emotionalen Fahig-
keiten und Weltergreifungsmechanismen des Kindes liefert. Anhand dieser Vorgaben

63

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

64

gelinge es den Erwachsenen leichter, sich in das Seelenleben der Heranwachsenden
hineinzuversetzen und sowohl die Methode als auch den Inhalt des Lehrstoffes auf das
jeweilige Alter abzustimmen. Steiner empfand die zu seiner Zeit gangigen Theorien
von Johann Friedrich Herbart oder Franz Brentano als ungentigend oder falsch (vgl.
Steiner GA 29). Eine fiir die Praxis gedachte Zusammenfassung seiner eigenen Ideen
findet sich in den gesammelten Vortragen der Allgemeinen Menschenkunde (GA 293),
welche er als Vorbereitung fiir die kommende Schularbeit vor den Griindungslehrern
der ersten Waldorfschule hielt. Seine Erfahrungen hatte er bis dahin zum gréfiten Teil
bei der Arbeit mit einem retardierten Jungen gesammelt, der es zunéchst nicht schaffte,
sich auch nur fiir kurze Zeit auf einen Lerninhalt zu konzentrieren. So stellte Steiner,
inspiriert durch die Praxis, erste theoretische Uberlegungen iiber das Zusammenspiel
zwischen Korper, Seele und Geist an. Durch Bewegung, Musizieren und einen regel-
mafligen, rhythmischen Tagesablauf schaffte es Steiner, einen Zugang zu dem Jungen
zu entwickeln und mit ihm zu arbeiten. Seine in dieser Zeit gemachten Beobachtun-
gen verdeutlichten ihm, dass beim Lernen sowohl der Korper als auch die Emotionen
angesprochen werden miissen, damit sich der Geist oder die kognitiven Fahigkeiten
entfalten konnen.

Die Entwicklung des Kindes wird nach der anthroposophischen Vorstellung
durch Jahrsiebte bestimmt, die sich jeweils in Abschnitte von zwei Jahren und drei
Monaten untergliedern lassen. Jede dieser Schwellen markiert eine weitere Entwick-
lungsstufe. Dabei wird eingerdumt, dass manche Kinder etwas langsamer oder schnel-
ler sind, wobei besonders die verfriihte intellektuelle Entfaltung als problematisch be-
trachtet wird. Professor August Flammer erkldrt in seinem Werk iiber die verschiede-
nen padagogischen Theorien die Vorbehalte, die aus einer solchen Einstellung resul-
tieren, folgendermaflen: ,Pddagogische Verfrithung ist gefahrlich, weil sie die Ent-
wicklung der vorausgehenden Phase stort und ohnehin auf ungeniigende Vorausset-
zung aufbauen muss“ (Flammer 2009, 50). Da die Vorstellung einer in Phasen ablau-
fenden Ontogenese in der anthroposophischen Weltanschauung stark verwurzelt ist,
kann in Anlehnung an das aristotelische Modell auch von einer Entelechie gesprochen
werden, ,eine dem Lebensprozess innewohnende Zielorientierung, die auf das Errei-
chen einer reifen Form angelegt ist“ (ebd. 49). Steiner geht von einer zyklischen Wie-
dergeburt aller Individuen aus; das Erreichen einer reiferen Form kann zwar zum Teil
in diesem Leben stattfinden, ist jedoch ebenso Ziel fiir die Gesamtzeit aller Inkarna-
tionen des Menschen auf der Erde. Das von Steiner dargestellte Ziel ist, wie schon ge-
zeigt wurde, die Entwicklung weiterer Wesensglieder, welche durch eine bestimmte
Arbeit am Selbst geformt werden konnen. Die anthroposophische Entwicklungstheo-
rie kann somit als evolutionsorientierte, endogenistische Entwicklungstheorie bezeich-
net werden, da sie die Individualentwicklung mit einer Wiederholung der Phylogenese
verbindet. ,,Endogenistische Entwicklungstheorien sind solche, die Entwicklung vor
allem als Reifung verstehen, als einen Entfaltungsprozess, der aus dem Innern des Or-
ganismus gesteuert ist“ (Flammer 2009, 49). Dabei muss nochmals darauf hingewie-
sen werden, dass diese Theorien ihre Aufmerksamkeit besonders auf die inneren Pro-
zesse fokussieren, jedoch nicht davon ausgehen, dass dufSere Entwicklungsanregungen
vollig bedeutungslos seien.

Der anthroposophischen Auffassung folgend, soll dem Kind im ersten Jahrsiebt
sein Korper zur Heimat werden. Die duflere Geborgenheit der ersten Jahre sollte zum
Teil des inneren Erlebens des Kindes werden. Die Erfahrungen des ersten Jahrsiebts

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

sollten in dem Ausdruck Die Welt ist gut zusammengefasst werden konnen, sie ist ein
Ort, an dem Zukunft méglich und wiinschenswert ist. Das Kind arbeitet wahrend die-
ser Zeit daran, seinen Leib zu erfassen, es lernt, ihn zu benutzen, Korperfertigkeiten zu
erwerben. Daraus ergeben sich zwei Haltungen: Die Erfahrung des Habens als Besitzer
eines Korpers und materieller Gegenstinde und des Fiihlens des eigenen Seins als
wachsender und alternder Leib (vgl. Teil II). Die Sinne, welche den eigenen Kérper or-
ganisieren helfen, entwickeln sich nach und nach, das Sich-ein-finden in den Leib und
die ndchste Umgebung stehen fiir das Kind im Fokus. In dieser Zeit wandelt sich nach
Steiner die Atherhiille zum Atherleib um. Einen Hinweis darauf, dass dieser Prozess
abgeschlossen ist, bietet der Zahnwechsel. Nun sind im Menschen Krifte frei gewor-
den, die auf anderem Gebiet titig werden konnen.

Zwischen sieben und 14 Jahren fithrt der Weg des Kindes durch die Naturspekula-
tion zur Naturwissenschaft. Das Kind beginnt, Fragen zu stellen, weil es genau hinzu-
sehen lernt, es wird aufmerksamer und sucht nach Antworten, weil die Welt ihm nun
zum Gegeniiber wird - sie ist kompliziert, jedoch nicht unerklérlich. Durch die Praxis
wird ihm ersichtlich, dass manche Hypothesen an der Realitdt scheitern und nach
neuen Antworten gesucht werden muss. Es ist somit keine grofie Menge an Stoff, wel-
che der Schiiler lernen soll, sondern es sind die Moglichkeiten, an der Welt zu lernen,
die im Mittelpunkt stehen. Diese Vorstellung erinnert auf den ersten Blick an das Kon-
zept von Jean-Jaques Rousseaus, welcher seinen Emil ebenfalls durch die Natur und
einen ihm in Wohlwollen verbundenen Mentor hat erziehen lassen (vgl. Rousseau
2004). Doch anders als Rousseau mochte Steiner seine Zoglinge nicht von der Gesell-
schaft der Menschen fernhalten, fiir jhn steht in der Zeit der astralischen Entwicklung
das Fiihlen im Mittelpunkt, durch welches sich das Kind mit den Menschen, den Tie-
ren und der Welt verbinden soll. Die Welt ist schon lautet der Satz, unter dem jene Zeit
in ihrem Charakter zusammengefasst wird.

Die Jahre zwischen 14 und 21 sind gekennzeichnet durch das Denken. Jetzt erst ist
der Mensch so weit in die Welt eingebunden, dass seine kognitiven Fahigkeiten richtig
zur Geltung kommen konnen. Doch nicht nur das Denken wird hier wichtiger, auch
die sozialen Fahigkeiten treten nun deutlicher in den Blick. War die emotionale Ent-
wicklung bisher eher auf die Liebe zur Welt gerichtet, so spielen nun die zwischen-
menschlichen Gefiihle und die Beweggriinde fiir das Handeln eine wichtige Rolle. Das
dritte Jahrsiebt ist die Zeit der Ich-Entwicklung, welche in der Anthroposophie unter
dem Gedanken Die Welt ist wahr zusammengefasst ist und zum Ziel das liebevolle
Wahrnehmen des anderen hat. Im Heilpddagogischen Kurs (GA 317) zeigt Steiner, dass
diese verschiedenen Entwicklungen durch unterschiedliche Ursachen gestort werden
konnen, sodass das Zusammenspiel der einzelnen Wesensglieder nicht mehr moéglich
ist oder Prozesse (wie der Rubikon), durch die das Kind hindurchgehen muss, um zu
reifen, nicht vollzogen werden koénnen. Tabelle 1 fasst das Dargestellte zusammen:

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

65


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

66

Nachahmung
1. Jahrsiebt: Entwicklung
der Basis-Sinne

Rhythmus
2. Jahrsiebt: Entwicklung
der Umwelt-Sinne

Denken
3. Jahrsiebt: Entwicklung
der Sozial-Sinne

Die Welt ist gut. Die Welt ist schon. Die Welt ist wahr.

bis bis vier bis sie- bis neun bis elf bis 14 'bis 16 bis 18  bis 21
zwei  Jahre  ben Jah- Jahre Jahre Jahre Jahre Jahre Jahre
Jahre und re und vier und acht und vier und

und acht Monate Monate Monate acht

vier Monate (Rubi- Monate

Mona- kon)

te

Das Nerven-Sinnes-Sys- | Das rhythmische System | Das Stoffwechsel-Glied-

tem ist in der Entwick-
lung dominant, den ab-
bauenden Kriften miissen
die aufbauenden Krifte
des Wollens entgegenge-
setzt werden. Das Kind
lernt uiber die Interaktion,
tiber das Wollen, was es
an seinem Gegeniiber
entwickeln kann.

harmonisiert das Denken
und das Wollen. Die erleb-
ten Ubergénge sind in die-

sem Jahrsiebt sehr deutlich.

Gefiihle werden wichtiger,
Vorlieben und Abneigun-
gen bleiben bestindiger.
Die Zeit lebt in Polarititen,
sodass die harmonisieren-
de Wirkung des Rhythmi-
schen getibt werden kann.

mafSen-System wird von
aufbauenden Kraften be-
herrscht. In der Padagogik
wird dieser Tendenz das
abstrakte Denken entge-
gengesetzt. Wiirde dieses
Denken vorher zu sehr in
den Mittelpunkt treten,
wiirde die Gesundheit des
Menschen durch einen zu
grofen Abbau gefihrdet.

Tabelle 1: Die Jahrsiebte und ihre Unterteilungen

Wie durch Tabelle 1 ersichtlich wird, entwickelt sich das Kind nach dem anthro-
posophischen Menschenbild in Jahrsiebten. Jedes Jahrsiebt hat ein Hauptthema, wel-
ches sich in den ersten 21 Jahren auch untergeordnet immer wieder findet. So ist der
Mensch wihrend seiner ersten sieben Jahre ein Wesen der Nachahmung (Wille), zwi-
schen sieben und 14 Jahren ist das Rhythmische wichtig (Gefiihle), und ab 14 findet
sich das Denken als zentraler Punkt in der Erziehung. Jedes Jahrsiebt ist gleichzeitig
wieder in drei Schritte unterteilt, in denen einer dieser drei WelterschlieSungstenden-
zen im Vordergrund steht. Die deutlichste Verdnderung, die erlebt wird, findet mit
neun Jahren und vier Monaten statt. In Anlehnung an Julius Césars Marsch auf Rom
und die Uberquerung des Grenzflusses Rubikon wird dieser Entwicklungsschritt der
Kinder Rubikon genannt (vgl. Koepke 2010). Es wird beschrieben, dass Kinder sich
um diesen Zeitpunkt herum erstmals selbst als Person in dem Sinn wahrndhmen, dass
ihnen ihre Frisur auffiele oder sie keine Miitze mehr tragen wollten, weil dies zu kind-
lich wirke (vgl. ebd.).

Als Ziel des ersten Jahrsiebtes ist das liebevolle Wahrnehmen des eigenen Leibes
formuliert worden. Dieses Ziel findet jedoch an keinem Punkt der Entwicklung ein
abruptes Ende, sondern ist als ein weitergehender Prozess zu verstehen, der nur am
Anfang des Lebens am relevantesten ist. Der Mensch lernt, sich aufzurichten, lernt zu

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

gehen und seine Stimme zu benutzen. Bis zum Alter von sieben Jahren verarbeiten
Kinder ihre Umwelt direkt iiber die Empfindungen, ohne dass sie diese weiter reflek-
tieren. Gegenstinde l6sen im Kind Gefiihle aus, die wiederum in Beziehung zum Kor-
per gesetzt werden. Es ist die Zeit der sensomotorischen Entwicklung (vgl. Ayres 2002,
11). ,Die meisten Aktivititen der ersten sieben Lebensjahre sind Teil eines einzigen
Prozesses: Dem Prozess der Organisation, d. h. der Einordnung von Empfindungen
und Eindriicken im gesamten Nervensystem® (ebd. 21). In dieser Zeit lernt das Kind
auch, seine Aufmerksamkeit auf Dinge zu richten und andere Eindriicke zu ignorieren.
Weiter besteht eine grofle Aufgabe in dieser Zeit darin, komplizierte Muskelbewegun-
gen zu koordinieren, die beispielsweise fiirs Sprechen benétigt werden. ,,Indem es sei-
ne Sinneswahrnehmung im Gehirn ordnen lernt, gewinnt es Einfluss auf die Beherr-
schung seiner Gefiihle“ (ebd.).

Da die Waldorfschule so geplant war, dass die Kinder erst im Alter von fast sieben
Jahren eingeschult werden, musste die Unterrichtsform sich den Vorgaben der neue-
ren Zeit anpassen, in welcher die Einschulung immer frither angesetzt wurde. Viele
Kinder haben zu der Zeit ihren Leib noch nicht vollstandig ergriffen, und so entsteht
der Verdacht, dass Entwicklungsauffilligkeiten (Aggressivitit, Hyperaktivitit, Schiich-
ternheit, Traurigkeit) eine Folge dieses nicht ganz durchlebten Prozesses sind. Durch
eine gezielte Schulung der Sinneswahrnehmung soll hier geholfen werden. Da der
Lehrer die Kinder individuell emotional und motorisch im Moment ansprechen soll,
weist der Lehrplan der Waldorfschule eine grofle Offenheit auf, die vom Lehrer kon-
kret gestaltet werden kann (vgl. Steiner GA 295; Stockmeyer 1976; Richter 2010). Da-
durch wird es auch moglich, auf die unterschiedlichen Bediirfnisse der Schiiler Riick-
sicht zu nehmen. Der Unterricht soll so aufgebaut werden, dass auf die Fragen, die in
den Gemiitern der Kinder je nach Umgebung oder Situation aufkommen, auch einge-
gangen werden kann.

Im zweiten Jahrsiebt wird der rhythmische Mensch angesprochen:

»Man muss dazu kommen, fiir das Kind in der Volksschule nur das rhythmische Sys-
tem zu beanspruchen. Und fiir dieses rhythmische System, das nie ermiidet, das gar
nicht angestrengt wird, wenn man es in der entsprechenden Weise beschiftigt, braucht
man nicht das Intellektuelle, sondern das Bildhafte, das, was aus der Phantasie kommt.
Daher miissen Sie in der Schule unbedingt die Phantasie walten lassen. Auch noch in
den letzten Jahren, von 11 2/3 bis zum 14. Jahre, auch da noch das Tote durch die
Phantasie lebendig machen, an das Leben ankniipfen!“ (Steiner GA 311, 118).

In diesen sieben Jahren erschliefdt sich das Kind durch sein leibliches Sein die materi-
elle Welt. Kunst kann als Arbeit an dieser Welt betrachtet werden, als Quelle der Moti-
vation, seine inneren Bilder und Emotionen nach auflen zu tragen. Der Astralleib ent-
wickelt sich zu der Zeit, wodurch sich die Gefiihlswelt des Kindes innerlich differen-
ziert.

»Der physische Leib wird mit der Geburt geboren, da entwickelt er sich in jener leibli-
chen Religiositit, jenem Nachahmen bis zum Zahnwechsel hin; der Atherleib und alles
tibrige arbeitet da noch in ihm. Das sind die Krifte, die in ihm geistig-seelisch arbeiten.
Mit dem Zahnwechsel wird der Atherleib geboren; der arbeitet dann selbstindig in
dem Menschen. Der Astralleib wird erst geboren mit der Geschlechtsreife; dann arbei-
tet auch der Astralleib selbstandig im Menschen. Und das Ich [...] wird namlich erst
nach dem 20. Lehensjahre wirklich geboren” (Steiner GA306, 102).

67

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

Steiners Angaben zur Entwicklung des Kindes werden zur Veranschaulichung in einer
Tabelle zusammengefasst, in welcher verdeutlicht wird, wie das Ich sich durch die
Jahrsiebte hindurch den Leib aneignet. Es wird ersichtlich, dass auch hier die Perspek-
tive des Ichs eingenommen wird, welches in die Welt hineinwéchst. Die Entwicklungs-
psychologie Steiners kann damit als Theorie aufgefasst werden, welche sich fragt, wie
sich das subjektive Ich-Empfinden mit dem Kérper-und Welterleben verbindet. Dabei
ging Steiner davon aus, dass jenes Gefiihl, ein Selbst zu sein, im Laufe der Entwick-
lungsjahre konstruiert wird und erst im frithen Erwachsenenalter eine stabilere Form
annehmen wiirde. Durch die entsprechende Weiterentwicklung (vgl. Steiner GA12)
kann jedoch auch der Erwachsene an seinem Selbstempfinden arbeiten. Dieser Vor-
gang der Selbsterziehung ist jedoch kein Reifeprozess mehr und fithrt zur Entwicklung
der hoheren Wesensglieder und der Erkenntnis einer hoheren Welt. Damit gehort die-
ser Vorgang nicht mehr in den Bereich der Wissenschaft und bleibt hier grofitenteils

ausgeklammert.

Vorgeburtlich  o-7 Jahre 7-14 Jahre 14-21 Jahre 21+
Entwicklung  Entwicklung des Entwicklung des Entwicklung  Geburt des
des physischen Atherleibs Astralleibs des Ichs Ich-Leibes
Leibes
Der physische  Physischer Leib ~ Krifte des vege- Kréfte des ani-

Leib wird nach  wird frei. tativen Ather- malischen As-
den geneti- leibs werden frei. tralleibs wer-
schen Mustern den frei.
der Eltern ge-
bildet.
Atherleib arbei- Astralleib arbei- Das Ich arbeitet
tet im Menschen tet am Men- am Menschen:
und wandelt den schen: intellektuelle
physischen Leib  Vorstellungswelt und soziale
um. entwickelt sich ~ Kompetenz,
am Bilde. Miindigkeit.
Endet mit der Endet mit dem  Endet mit der
Geburt Zahnwechsel Pubertit
Weisheit des Weisheit der Weisheit des
Leibes Seele Geistes
-> Nachdenken —>Freies Den-
ken

Tabelle 2: Die Entwicklung zum Ich
Der Waldorfunterricht soll nun dieser von Steiner entworfenen Entwicklungspsy-

chologie Rechnung tragen, indem die jeweiligen Inhalte mit der Seelenstimmung der
Kinder korrelieren. Dies ist auch einer der Griinde, weswegen die Wiederholung eines

68

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

Schuljahres oder das Uberspringen einer Klasse nur nach reiflicher Uberlegung als
Mafinahme ergriffen wird. Der Einschulungstest soll zeigen, ob das Kind in den rhyth-
mischen Lebensabschnitt eingetreten ist, ob seine Basissinne entwickelt sind und es
von seiner inneren Gestimmtheit in eine erste Klasse passt. Beim Wiederholen oder
Uberspringen muss ebenfalls untersucht werden, ob das Kind von seiner ganzen Ent-
wicklung in eine andere Klasse gehort oder ob es nur das Denken ist, ihm der Stoff
demnach zu leicht oder schwer ist, weswegen ein Wechsel vorgeschlagen wurde. Letz-
teres wire kein hinreichender Grund, da der Klassenlehrer die Aufgabe hat, eine sehr
heterogene Gruppe zu leiten und diese Unterschiede im Lernen in eine Chance fiir die
Klassengemeinschaft zu verwandeln. Besonders das zweite Jahrsiebt, die Zeit des Klas-
senlehrers, steht weniger unter dem Anspruch, nur Wissen zu vermitteln oder die
Klasse auf ein Lernniveau zu bringen, als darunter, die Kinder emotional und mora-
lisch reifen zu lassen. Der Lehrer ist ihnen Vorbild in seiner Haltung zur Welt, in der
Art, wie er neuen Stoff an seine Schiilerschaft herantrigt, im Hinblick auf seine Ge-
rechtigkeit und Giite oder seine sozialen Fihigkeiten im Umgang mit seinen Kollegen,
den Eltern oder den Kindern selbst. Ein Kind aus dieser Klassengemeinschaft heraus-
zunehmen, bedeutet somit mehr als nur eine Anpassung des kognitiven Anspruchs an
die Fahigkeiten des Schiilers. Es stellt sich dabei den Lehrern vielmehr die Frage, ob
das von einer anderen Person geschaffene Umfeld fiir den Schiiler forderlicher wire
und ob die hier durch Erzahlungen gestaltete Atmosphére'> mehr dem entspriche,
was diesem speziellen Kind in seiner Entwicklung fehle. Dabei ist es immer wichtig,
die Meinung des Betroffenen zu kennen und mit zu beriicksichtigen. Dass der Waldor-
funterricht einen Schwerpunkt auf die Entwicklung der Personlichkeit des Kindes
setzt, bedeutet nicht, dass die Klasse aus einem Konglomerat von Individualisten be-
stehen sollte, sondern dass jene Fahigkeiten in den Kindern gestirkt werden, die es ih-
nen spiter ermoglichen, selbststandig Entscheidungen treffen zu konnen, sich in der
Welt geborgen zu fithlen und handlungsfihig zu bleiben. Diese Kompetenzen gelten
heute als ausschlaggebende Faktoren fiir den Erhalt von der psychischen und physi-
schen Gesundheit, da durch sie das Leben sinnvoll und machbar erscheint. ,,Psychi-
sche Erkrankung ist [...] immer auch in irgendeiner Weise soziale Krankheit® (Marcel
1985, 25). Diese Fahigkeiten werden heute unter den Begriffen Resilienz, Salutogenese
oder Psychoneuroimmunologie weiter erforscht (vgl. Antonovsky 1997; Schubert
2011; Zander 2011).

Ob nun gesagt wird, der physische Leib miisse noch vollstindig vom Atherleib
durchdrungen werden, oder ob es heiflt, dass das Gehirn geniigend Reize sammeln
miisse, damit das Kind angemessen in der Welt agieren konne, soll hier nicht als schei-
dende Differenz betrachtet werden. Wichtig bleibt es jedoch festzuhalten, dass die Ar-
beit an einer gelingenden Verkorperung oder das Zusammenspiel zwischen Korper-
selbst und psychischem Selbstmodell Teil des tdglichen Unterrichts sind. Denn das
Vokabular der Anthroposophie kann, obwohl viele inhaltliche Aussagen wissenschaft-
lich umstritten sind, als Beschreibungsmdoglichkeit fiir bestimmte Beobachtungen ge-
nutzt werden. Dadurch, dass die Grenzen, die im Laufe der Jahrsiebte tiberschritten
werden, genau beschrieben wurden und Entwicklung als Reifung und Harmonisie-

15 Als Beispiel kann das Wettkdmpferische der Antike aufgezahlt werden (5. Klasse), oder die tech-
nische und hedonistische Haltung der Menschen des romischen Imperiums, welche als Stim-
mung in der 6. Klasse lebt.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

69


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

70

rung extremer Tendenzen betrachtet wird, ergibt sich die Mdglichkeit einer relativ
leicht zu beherrschenden Beobachtung vonseiten der Bezugspersonen, Kommunikati-
onsmoglichkeiten bei Auffilligkeiten und das Gefiihl, diese Probleme auch angehen zu
konnen, da sie einem bestimmten Bereich zugeordnet werden konnen. Es bleibt dabei
zu erortern, wie sich das anthroposophische Weltbild auf den direkten Umgang mit
den Schiilern auswirkt. Ein solcher Versuch wird im folgenden Kapitel gewagt.

2.5. Das Temperament - eine Interpretation

Neben der Vorstellung einer stufenformigen Reifung ist Waldorfpiddagogik noch stark
von der antiken Lehre der vier Temperamente'® beeinflusst (vgl. Steiner 1980). Dieses
sehr einfach aufgebaute Modell geht davon aus, dass es bestimmte Verhaltensstile gibt,
nach denen Menschen agieren. Sowohl die Lehrer als auch die Schiiler werden nach
diesen Maf3stdben charakterisiert. Um wissenschaftlich iiber den weitgefassten Begrift
Temperament reden zu konnen, muss der Gegenstandsbereich zunéchst geklart wer-
den. Unter der etwas antiquiert anmutenden Begrifflichkeit wird im Allgemeinen ein
iiberdauerndes (eventuell vererbtes oder sehr frith erworbenes) Verhaltensmerkmal
verstanden, welches jedoch nicht klar von anderen Personlichkeitsmerkmalen (die
eher dem kognitiven Bereich zugeschrieben sind) zu unterscheiden ist. Steiner ging
davon aus, dass je nach Individuum ein Temperament besonders ausgeprigt sei, doch
fanden sich oft auch Mischverhiltnisse jener vier Anlagen. Im Jahr 1919 spricht Stei-
ner in seinen Seminarbesprechungen (GA295) zu der angehenden Lehrerschaft der ers-
ten Waldorfschule iiber jene Einteilung:

»Nun lasst sich diese Vielartigkeit zuriickfithren auf vier Grundtypen, und es ist die
wichtigste Aufgabe des Erziehers und Lehrers, diese vier Grundtypen, die man die
Temperamente nennt, wirklich zu kennen. Seit alters unterscheidet man die vier
Grundtypen des sanguinischen, des melancholischen, des phlegmatischen und des
cholerischen Temperamentes® (Steiner GA 295, 1).

Die vier Temperamente stehen jeweils sowohl im Bezug zu einem der vier Elemente
(Feuer, Erde, Wasser und Luft) als auch zu einem der Leiber bzw. dem Ich. Tritt beim
Kind Letzteres zu deutlich hervor, entsteht das melancholische Temperament, ist der
Astralleib vorherrschend, dann tritt einem das cholerische Temperament entgegen.
Beim sanguinischen Temperament ist es der Atherleib, beim phlegmatischen Tempe-
rament der physische Leib, der zu dominant ist (vgl. ebd. 4). Ziel der Erziehung ist

16 Obwohl die Autorin nicht der Ansicht ist, dass begriindet durch das physische Erscheinungsbild
Riickschliisse auf den Charakter oder das Verhalten einer Person zuldssig sind, mochte sie beto-
nen, dass ein solches Vorgehen nicht nur ein Merkmal der anthroposophischen Pidagogik ist,
sondern auch an anderen Stellen die Beziehung zwischen dem korperlichen Erscheinungsbild
und der psychischen Verfassung eines Menschen thematisiert werden. Es handelt sich in diesem
Kapitel nicht um eine Rechtfertigung einer solchen Praxis, sondern es geht allein darum zu ver-
deutlichen, dass ein solches Vorgehen nicht als veraltete, esoterische Spinnerei abgetan werden
sollte. Fraglich bleiben jedoch immer die Konsequenzen fiir den Beurteilten und die Klérung der
Parameter, auf die sich die Beurteilung stiitzt. Hier halt die Autorin die den Temperamenten zu-
geschriebenen Korpermerkmale fiir unzureichend und zu unbegriindet festgelegt, sodass es zu
leicht zu einer Stigmatisierung einzelner Individuen kommen kann, die ihrer Entwicklung damit
(freundlich ausgedriickt) hinderlich wire.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

eine Harmonisierung der Temperamente, sodass der Mensch Herr seiner selbst sein
kann, ohne durch seinen Wesenszug bestimmt zu werden. Steiner formuliert das Er-
ziehungsziel, dass der Sanguiniker lernen soll, Liebe und Anhénglichkeit zu entwi-
ckeln, der Choleriker hingegen soll die Leistungen anderer schéitzen und achten lernen.
Der Melancholiker soll ein mitfithlendes Herz fiir das Schicksal anderer entwickeln,
dem Phlegmatiker soll beigebracht werden, sich fiir andere zu interessieren (vgl. Stei-
ner 1980, 39). Aufgabe der Lehrer ist es somit zunéchst, das Temperament richtig ein-
zuschétzen, dabei gibt Steiner folgende Richtlinien vor:

»Wenn ein Kind sich fiir alles mégliche nur kurz interessiert, sein Interesse rasch wie-
der zuriickzieht, dann werden wir es als sanguinisch bezeichnen miissen. [...] Dann
sollten wir genau wissen, welche Kinder zum inneren Griibeln, zum Briiten neigen;
das sind die melancholischen Kinder. Sie sind nicht leicht zu haben fiir Eindriicke der
AufSenwelt. Sie briiten still in sich hinein, aber wir haben niemals den Eindruck, dass
sie eigentlich innerlich unbeschiftigt sind. [...] Haben wir den anderen Eindruck, dass
Kinder innerlich unbeschiftigt sind, dass sie in sich versunken sind und doch auch
keine Teilnahme nach auflen zeigen, dann haben wir es mit den phlegmatischen Kin-
dern zu tun. Kinder, die stark ihren Willen durch eine Art von Toben zum Ausdruck
bringen, das sind die cholerischen Kinder® (Steiner GA 295, 3).

Steiner erkldrt demnach das jeweilige Temperament durch die oft nur temporére Do-
minanz eines einzelnen Wesensgliedes des Menschen. Diese Anschauung wird in der
Fachwelt ob ihrer Wissenschaftlichkeit sehr kontrovers diskutiert. Es finden sich
gleichwohl einige Stromungen, welche die antike Idee der Temperamente neu aufge-
griffen haben und neue Vorschlige und Forschungsergebnisse in diesem Bereich vor-
trugen (vgl. Flammer 2009). Einige dieser Uberlegungen sollen hier aufgegriffen wer-
den, um das Potenzial dieser an Waldorfschulen tiblichen Einteilung erkennen zu kén-
nen. Zunichst wird jedoch auf die Ausfithrung Steiners eingegangen.

Die Temperamente koénnen
zundchst so dargestellt werden,
dass dem melancholischen Tem-
perament der Sanguiniker, dem
Choleriker der Phlegmatiker ent-
gegengestellt wird. Eine Unter-
scheidung wird insbesondere
durch die Intensitit der inneren

wenig Ercegbarkeit,
viel Starke beim
melancholischen

Temperament

Starke Stirke

und und

Err 1 Erregharkeit .. . .
EReeghaIes lgsevion Stirke und der dufere Erregbarkeit
am '\{f.'ln:aﬁ:{n am gm.s.r.. g

beim phlegmatischen beim cholerischen gemacht (vgl. Steiner GA 295; El-
Temperament Temperament ler 2012, 69ff.).

Seinen Vorstellungen folgend,
dass sich Wahrheiten hinter dem
Erscheinungsbild verstecken
miissten, ging Rudolf Steiner da-
von aus, dass das Aussehen des
Kindes Hinweise auf dessen We-
sensziige liefern miisse.

Steiner unterscheidet zunachst
zwischen zwei unterschiedlichen
Konstitutionstypen, zwischen

viel Erregbarken,
wenip Stiarke beim
sanguinischen
Temperament

Abbildung 2: Einteilung der Temperamente nach
Rudolf Steiner (Steiner GA 295, 8).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

71


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

72

grofikopfigen und kleinkopfigen Kindern (vgl. Klawiz 2005 [1]). Weitere, damit z. T.
in Bezug stehende Polarititen sind die Attribute kosmisch und irdisch (vgl. Klawiz
2005 [2]) sowie fantasiereich und fantasiearm (vgl. Klawiz 2005 [3]). Erstere seien ver-
traumter und fantasievoller, wahrend die Zweiteren eher als intellektuell, niichtern
und weltorientiert beschrieben wiirden. GrofSkopfige Kinder zeichneten sich durch
einen im Verhiltnis zum Korper als grof8 erscheinenden Kopf aus, sie blieben vom Ge-
miit her ldnger kindlich, ergriffen ihren Leib nicht so rasch und machten sich ihn so
durch ihre Personlichkeit weniger schnell zu eigen. Sie seien vom Temperament eher

phlegmatisch oder sanguinisch. Kleinkopfige Kinder stellen nun das genaue Gegenteil
dar.

»Diese Kinder sind blass und schmal, sie stehen immer ein wenig unter Spannung.
Thre Haut ist trocken und kiihl. Sie fokussieren ihren Blick manchmal so krampthaft
auf das Ziel ihres Interesses, dass man den Eindruck gewinnen kann, sie wiirden ein-
wirts schielen. Vor allem aber zeigt ihr Gestaltwandel im Laufe der Kindheit eine der
groflkopfigen Konstitution entgegengesetzte Dynamik: in ihrem Erscheinungsbild tritt
der Kopf in seiner beherrschenden Proportionalitit gegentiber Rumpf und Gliedern
viel zu frith zuriick und erweckt einen weit vorgealterten Eindruck® (Kalwitz 2005 [1],
43).

In der Literatur finden sich jedoch noch weit konkretere Korpermerkmale, die als an
das jeweilige Temperament gekoppelt scheinen (vgl. Streit 1989, 16ff.; Steinmetz/Zell
2012). Der Sanguiniker wird bei Steinmetz und Zell beispielsweise wie folgt beschrie-
ben:

»Sanguiniker haben eine ovale Gesichts- und Kopfform, elegant gezeichnete, aber volle
Lippen und einen ausgesprochen schénen Mund. Die Augen sind mandelférmig und
oft von brauner Farbe. Sie haben einen schlanken, gleichsam ,schwanenhaften’ Nacken.
Die Statur ist in der Jugend gut proportioniert und weist einen guten Muskelansatz auf.
Die Gelenke sind kriftig ausgebildet; die Knochen und Venen zeichnen sich kaum ab“
(Steinmetz/ Zell 2012, 20).

Auch Beschwerden im Alter, der Stoffwechsel (Verdauung und Erndhrung), der Schlaf,
die Sozialkompetenz und mégliche Krankheiten werden an das Temperament gebun-
den. Der Choleriker ist eher sportlich, neigt zu Haarausfall oder stérrischem Haar,
wihrend der Melancholiker als fragil mit kleinen Augen und zarten Lippen beschrie-
ben wird. Phlegmatiker haben ein rundes Gesicht und eine stattliche Figur sowie eine
Tendenz zu kalter, feuchter Haut (vgl. ebd. 20ff.). Die Beschreibungen sind immer in-
terpretativ recht offen gehalten, zeigen jedoch, dass der Mensch dazu neigt, die physi-
sche Erscheinung mit bestimmten Verhaltensmustern zu verkniipfen.

Da dieses Vorgehen leider auch eine sehr diistere Tradition hat, muss die Begriin-
dung, wieso ein kérperliches Merkmal tiberhaupt eine spezifische psychische Relevanz
haben kann, sehr gut belegt werden. Einen ersten Ansatz liefert Margareta Berg
Brodén, die Leiterin einer Behandlungseinrichtung fiir gestorte Kinder in Schweden.
Sie beschrieb die Charakterziige von Kindern, die unter permanentem, nicht regulier-
tem Stress leiden, und unterschied dabei drei unterschiedliche Typen (vgl. Bentzen
2007, 307 f.). Die iibermdfig passiven Typen sind auf sich selbst fixiert, laden wenig
zum Kontakt ein und fiihlen sich dabei auch eher unwohl. Thr Interesse ist nur schwer
zu wecken, weder an Aktivitdten noch an Nahrung. Als stabil charakterisierte Kinder
zeichnen sich oft durch einen etwas lingeren, steif wirkenden Hals aus, der daraus re-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

sultiert, dass sie eine hohe Muskelanspannung aufweisen. Ansonsten sind sie eher zu-
vorkommend, tibernehmen gern auf unangemessene Weise Verantwortung, scheinen
sich im Alltag jedoch kaum entspannen zu kénnen. Der dritte Typ wird als iiberaktive
Kinder bezeichnet und ist gekennzeichnet durch extreme und diffuse Bewegungsmus-
ter. Sie wirken unzufrieden, meiden Augenkontakt und haben eine geringe Frustrati-
onstoleranz. Oft weinen oder schreien sie scheinbar grundlos und lassen sich nur
schwer beruhigen. Selbst wenn hier pathologische Erscheinungsformen beschrieben
werden, finden sich dhnliche Ansitze auch bei anthroposophischen Autoren. So rét
Heinz Miiller, einer der ersten Waldorflehrer, dazu, zundchst zu beobachten, welche
Kinder sich durch ihre Mitmenschen anregen lassen und welche nicht. Diese beiden
Typen konnen fiir ihn auch in Extremformen auftreten, als iiberlustig und als humor-
los (vgl. Miiller 1995, 37). Diese bestimmten Haltungen zur Welt konnten durch eine,
im Korper erzeugte Anspannung auch auf die Kérperhaltung wirken und hétten damit
eine physische Entsprechung. Benita Cantieni hat den Versuch gewagt, mithilfe der In-
frarot-Thermographie durch eine Reihe von Bildern korperlich-psychische Zusam-
menhéange sichtbar zu machen (vgl. Cantieni 2011, 101ff.). Dabei versetzte sie sich je-
weils in eine andere seelische Stimmung und nahm eine Korperhaltung ein, welche fiir
sie diesem Gefiihl entsprach. Auf den so entstandenen Bildern zeigten sich deutliche
Unterschiede in der Warmeverteilung. Eine zur Gewohnheit gewordene Korperhal-
tung miisste somit auch die Warmeverteilung des Organismus beeinflussen und hitte
nach Cantieni auch Einfluss auf die Emotionen und das Lebensgefiihl (vgl. ebd.).
Auch aktuelle Studien deuten darauf hin, dass sich eine aufrechte Haltung und ein an-
gehobenes Brustbein, eine Haltung, die den Menschen grofler erscheinen lasst, auf die
emotionale Befindlichkeit auswirken (vgl. Wilhelm 2014, 26ff.). Wird eine solche Pose
fiir zwei Minuten eingenommen, erhoht sich der Testosteron- und senkt sich der Cor-
tisolspiegel (vgl. ebd. 29). Die Auswirkung dieser kurz eingenommenen Haltung zeigt
sich darin, dass der Mensch anschlieflend mehr Enthusiasmus, Authentizitit und Zu-
versicht ausstrahlt und sich auch selbstsicherer fiihlt. Dieses Zusammenspiel von Kor-
per und Psyche wird in Teil III vertieft. Hier soll nur deutlich werden, dass die Beach-
tung der korperlichen Statur und Haltung durchaus dazu beitragen kann, sich in das
Lebensgefiihl eines anderen hineinzuversetzen und dadurch moglicherweise Auf-
schluss tiber Schwierigkeiten zu erhalten, mit denen der andere zu kimpfen hat. In der
anthroposophischen Kinderbesprechung ist dieses Vorgehen fester Bestandteil der
Lehrerarbeit (vgl. Seydel 2009).

Eine Moglichkeit, mit dem Begriff des Temperaments heute noch arbeiten zu kon-
nen, entwickelte Christian Rittelmeyer. Er veroffentlichte 2010 einen Aufsatz, in dem
er ein Modell nach Buss und Plomin mit den Vorgaben Steiners in Bezug setzte. Das
untersuchte EAS-System ging von drei Einflussfaktoren aus: von Emotionalitit (emo-
tionale Erregbarkeit), Aktivitit (Tempo und Energie des Verhaltens) und Soziabilitét
(Bezugnahme zur Gegenwart anderer), die jeweils stark oder schwach ausgepragt sein
konnten. Um diese sechs Unterscheidungsmoglichkeiten mit den vier Temperamenten
zu vergleichen, wurden die Eigenschaften in ein dreidimensionales Koordinatensys-
tem eingetragen, sodass sich Choleriker nun durch eine hohe Emotionalitit und Akti-
vitdt bei geringer Soziabilitit auszeichnen. ,Phlegmatiker weisen hohe Soziabilitats-
werte, aber niedrige Emotionalitats- und Aktivitatswerte auf, Melancholiker sind emo-
tional eher stark erregbar, bewegen sich jedoch in den Dimensionen Aktivitit und So-
ziabilitdt eher auf niedrigem Niveau, Sanguiniker sind aktiv, aber emotional nicht so

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

73


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

74

tiefgehend ansprechbar und erregbar wie die Melancholiker® (Rittelmeyer 2010,86).
Dieses Modell macht deutlich, dass die Temperamente in ihrer reinen Auspragung nur
ein Extrem von gewohnlich auftretenden Mischformen darstellen. Als einfaches Mo-
dell kénnen sie dem Padagogen als Richtlinie dienen, die ihm dabei behilflich sein
kann, die Kinder in ihrer Individualitit wahrzunehmen und zu weiteren Beobachtun-
gen einladen (vgl. Eller 2012, goff.).

Eine sehr aktuelle Herangehensweise an die Temperamente bietet eine Theorie
von Richard Davidson, einem der weltweit fiihrenden Gehirnforscher, der seit 1984 an
der University of Wisconsin-Madison lehrt. Davidson unterscheidet in seiner Theorie
sechs Dimensionen, durch die sich das definiert, was er als den emotionalen Stil be-
zeichnet. Davidson verkniipft die jeweiligen Dimensionen mit der Aktivitat verschie-
dener Hirnbereiche und fixiert ein psychisches Charakteristikum damit direkt in der
Leiblichkeit. Er ist von seinem Konzept iiberzeugt und meint, dieses auf andere Per-
sonlichkeitsmodelle iibertragen zu konnen. Seine Dimensionen zeichnen sich dadurch
aus, dass sie nicht wertend sind, sondern lediglich versuchen, ein Bild zu vermitteln,
an dem nach Wunsch gearbeitet werden kann. Das Modell zeigt, wie der betreffende
Mensch auf seine Umwelt reagiert, was nach Davidson eine direkte Konsequenz auf
dessen Wohlbefinden hat und damit auf die Moglichkeiten, ein gutes Leben fithren zu
konnen. Er untersuchte die Auswirkungen einer Forderung von Freundlichkeit und
Achtsamkeit im Umgang mit Schiilern und suchte nach Effekten bei deren schulischen
Leistungen und verschiedenen Sozialkompetenzen wie Aufmerksamkeit, Mitgefiihl
oder Teamféhigkeit. Eines seiner anderen Projekte beschiftigte sich mit der Beziehung
zwischen Atem-und Meditationstraining und der Bewiltigung von Stress nach einem
traumatischen Erlebnis (vgl. Davidson 2012, 11). Meditation scheint ihm in vieler
Hinsicht ein gutes Mittel zu sein, um an seinem emotionalen Stil zu arbeiten, tiberdies
scheint auch das Immunsystem dadurch gestarkt zu werden, was den Ergebnissen der
Psychoneuroimmunologie entspricht (vgl. Teil III).

Davidson stellt also die These auf, dass jeder Mensch einen individuellen emotio-
nalen Stil hat. Dieser ist nicht so fliichtig wie die Stimmung oder Laune, sondern ist
charakterisiert durch ,.eine konsequente Art und Weise, auf das Leben zu reagieren®
(Davidson 2012, 12). Die sechs von Richard Davidson gefundenen Dimensionen las-
sen sich wie folgt zusammenfassen (vgl. Davidson 2012 und 2013, 20ff.):

Resilienz: Wie gehe ich mit belastenden Situationen um?

Grundeinstellung: Wie lange bleiben positive Gefiihle erhalten?

Soziale Intuition: Wie gut kann ich das Verhalten anderer interpretieren?

Selbstwahrnehmung: Wie gut kann ich meine eigenen Emotionen wahrnehmen

und ausdriicken?

5. Kontextsensibilitdt: Wie gut kann ich meine emotionalen Reaktionen auf meine
soziale Umwelt anpassen?

6. Aufmerksamkeit: Wie gut und lange kann ich mich auf etwas konzentrieren?

O O R S N

Jedes Temperament lasst sich nun, den Angaben Davidsons entsprechend, nach diesen
sechs Punkten aufschliisseln. Der Choleriker scheint {iber eine hohere Resilienzfihig-
keit zu verfiigen, er ist schnell wiitend, doch sein Zorn verraucht auch wieder rasch.
Da er sich nicht so leicht demotivieren ldsst, scheint er eine gewisse Immunitéit gegen-
iber schwierigen Aufgaben zu haben. Obwohl er seinen Gefithlen Aufmerksamkeit
entgegenbringt, muss er lernen, diese auch angemessen auszudriicken. Den Melancho-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

liker hingegen wirft fast alles aus der Bahn und ldsst ihn lange in diesen schlechten Ge-
fithlen ausharren. Er wird sich selbst sehr genau kennen, ob er sich jedoch immer in
einer von ihm erhofften Art einbringen kann, bleibt offen. Den Phlegmatiker bringt
nichts aus der Ruhe, auch auf ihn trifft eine hohe Resilienz zu, doch eine hohe Kon-
zentrationsfahigkeit gehort vielleicht nicht zu seinen Starken. Der Sanguiniker hat
ebenfalls kein Problem beziiglich seiner Resilienz, sie scheint sogar in so hohem Mafle
vorhanden zu sein, dass er die Sorgen der anderen kaum nachvollziehen kann. In so-
zialen Kontexten kann er sich gut bewegen, schieflt mit seiner Art jedoch gelegentlich
tiber das Ziel hinaus.

Der personliche Stil eines Menschen wird auch im weiteren Verlauf der Arbeit an-
klingen, denn die einzelnen Dimensionen kdénnen auch in der Sinnesschulung gefun-
den werden (vgl. Teil IT). So konnen z. B. die Resilienz und die Grundeinstellung durch
den Lebenssinn gefordert werden, da hier Belastbarkeit getibt wird und die Gegensatz-
lichkeit zwischen Anstrengung und Entspannung bewusst gemacht wird. Das Gefiihl
aufrechtzuerhalten, etwas nach viel Mithe geschafft zu haben und sich mit seinen
Klassenkameraden dariiber zu freuen, ist Teil der durch den Lebenssinn gemachten
Erfahrung. Die Soziale Intuition als zweite Dimension findet ihr Pendant im Ich-Sinn,
dem Sinn, der mir etwas {iber das Innenleben der anderen sagt, jedoch auch der Ge-
horsinn, der das Unsichtbare durch den Klang erfahrbar macht, darf dazu gezéihlt wer-
den. Dieser Sinn umfasst gleichzeitig die Selbstwahrnehmung (indem der Schiiler lernt,
in sich hineinzuhoren) und die Aufmerksamkeit, die das Kind beim Zuhéren iiben
kann. Die Kontextsensibilitdt konnte durch das Wahrnehmen einer Stimmung gezielt
angesprochen werden, aber auch durch alle Ubungen, welche gezielt das Zusammen-
spiel der Gruppe ansprechen (Stabreim, Eurythmie, Stampfen und Klatschen). Im
Temperament finden sich Ansatzpunkte dafiir, welcher Schwerpunkt in der Erziehung
gesetzt werden muss, welche Dimensionen vielleicht noch deutlicher angesprochen
werden miissen, damit sich der Mensch gut in eine soziale Gruppe einfiigen kann. Da-
vidson betonte, dass es beziiglich der Dimensionen kein Ideal gébe, dass es aber sinn-
voll sei, sich selbst einschdtzen zu kénnen, um an sich zu arbeiten, falls einem dies als
notwendig erscheine.

Auf der einen Seite wird das Temperament zur Bestimmung der Kinderperson-
lichkeit genommen, als moglicher Ausgangspunkt fiir bestimmte Unterrichtsgestal-
tungen. Auf der anderen Seite findet sich das Lehrer-Temperament, welches als Um-
welt auf die Reifung der Kinder wirkt. Beim Erwachsenen ist die Beziehung zwischen
den Wesensgliedern und dem Temperament eine andere als bei den Kindern. Damit
ergeben sich fiir den Erwachsenen auch andere Moglichkeiten, an seinem Tempera-
ment oder personlichen Stil zu arbeiten. Das Ziel der Bemiithungen bleibt aber eine
Harmonisierung, eine Bewusstwerdung bestehender Extreme und deren Abmilderung.
Neigt der Lehrer dazu, einem bestimmten Temperament stark zuzuneigen, so hat dies
nach Steiner tiefgehende Konsequenzen auf seine Schiilerschaft.

Wenn im Lehrer das cholerische Temperament vorherrscht, er heftig und emotio-
nal redet oder gestikuliert, die Kinder vielleicht sehr stark zu motivieren versucht, so
kann dies unter Umstidnden Angst auslosen (vgl. Steiner GA 308, 62f.). Obwohl der
Lehrer nicht absichtlich eine furchteinfloflende Atmosphére generiert, kann dies dazu
fithren, dass sich die Kinder unbewusst bedriickt oder als nicht wirklich wahrgenom-
men fithlen und den Lehrer als bedridngend erleben. Diese fortwihrende Grundstim-
mung wirkt sich nach Steiner bis in das Korperliche hinein aus.

75

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

76

»Da liegt das Eigentiimliche vor, dafi es in die Untergriinde des Daseins hinuntergeht
und das, was in des werdenden Menschen Leib hineinversetzt wird, spater zum Vor-
schein kommt. So [...] kommt das, was in das Kind im achten, neunten Jahre hinein-
versetzt wird, im fiinfundvierzigsten, fiinfzigsten Lebensjahre heraus, und wir sehen
die Folgen des cholerischen Temperamentes des Lehrers, der sich gehen 1df3t, in den
Stoffwechselkrankheiten nicht nur des erwachsenen, sondern des alt gewordenen
Menschen zutage treten (Steiner GA 308, 64).

Steiner postuliert, dass die cholerische Art des Lehrers bei den Kindern im spéteren

Leben zu rheumatischen Erkrankungen fithren werde, dass bei ihnen Stoffwechsel-
und Verdauungsprobleme auftreten werden oder sie frithzeitig an Gicht leiden wiirden.
Obwohl diese Vorhersagen bisher nicht nachgepriift werden konnten, erscheint es

nicht vollig unbegriindet, auf die durch den Klassenlehrer mitgestaltete Atmosphére

im Klassenzimmer zu achten. Im phlegmatischen Lehrer sieht Steiner eine Figur, wel-
che die moderne, materialistische Welt reprasentiert: ,Die materialistische Weltauffas-
sung hat Interessen, die vom Menschen ablenken, die eine ungeheure Gleichgiiltigkeit

entwickeln bei dem Erziehenden gegeniiber den eigentlichen intimeren Seelenregun-
gen des zu erziehenden Menschen® (GA308, 66). Die gleichgiiltige Haltung zu anderen

und zur Welt fithre bei den Kindern zu einer inneren Atemnot, welche wiederum als

Nervositat und einer allgemeinen Desorganisation des Nervensystems in Erscheinung

trite. Interessant ist diese Aussage im Hinblick darauf, dass Waldorfschulen oft erkla-
ren, weniger Probleme mit zappeligen oder ADHS-Kindern zu haben. In seinem Buch

Neues vom Zappelphilipp gehen Gerald Hiither und Helmut Bonney (2002) auf die

Moglichkeiten ein, wie der mangelnden Impulskontrolle, dem iibersteigerten Bewe-
gungsdrang und der Aufmerksamkeitsstorungen auch ohne medikament6se Behand-
lung begegnet werden kann. Auch Konzepte anderer Autoren wie Blomberg (2012)
oder Kloppel (2012) gehen davon aus, dass psychische Auffilligkeiten durch ein Bewe-
gungstraining verbessert werden konnen, da sie eine direkte Auswirkung auf die Ent-
wicklung verschiedener Hirnbereiche haben (vgl. Teil III). Der iibermiflig sanguini-
sche Lehrer zeichnet sich dadurch aus, dass er nicht in die Tiefe eines Problems vorzu-
dringen vermag. Er wechselt rasch von einer interessanten Sache zur nichsten und

verbindet die Gegenstinde wenig miteinander. Das standige kurze Schenken von Auf-
merksamkeit, die dann rasch wieder entzogen wird, kénnte im Kind selbst ein Gefiihl

des Mangels hervorrufen, das sich in einem Verlust der Lebensfreude, der Vitalitit

oder geringer willentlicher Motivation wiederspiegelt (vgl. GA 308, 68). Derjenige

Lehrer, welcher sich unreflektiert seinen melancholischen Anlagen hingibt, sich also

zu sehr mit sich selbst beschaftigt und die Kinder nur wenig wahrnimmt, wird dazu

beitragen, dass diese ihre Gefithle vor ihm verbergen, sich ganz vor ihm verschlief3en.
Herzerkrankungen konnten nach Steiner die Folge sein, aber auch allgemeine Proble-
me mit der Atmung und der Blutzirkulation (vgl. ebd. 67).

Rudolf Steiner wollte in seiner Auflistung der Folgen, die eine bestimmte Haltung
zur Welt auf andere haben kann, darauf aufmerksam machen, dass das ,Ineinander-
spielen von Physischem und Psychischem durchschaut [werden muss]“ (GA 308, 65),
damit eine kindgerechte Methodik des Lehrens entwickelt werden kann. Heute wird
immer deutlicher, dass das Lernen kein rein kognitiver Prozess ist, sondern mit emo-
tionalen, sozialen und korperlichen Faktoren zusammenhéngt. So scheint es auch
wichtig, sich bewusst zu machen, welche Stimmung durch den personlichen Stil kre-
iert werden kann, denn sie wirkt tiber die Empfindung auf den ganzen Menschen. Die

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

Praktiken der Waldorfschule sind zu einer Zeit entstanden, als die Wissenschaft teil-
weise noch in den Kinderschuhen steckte. Deshalb ist es auch nicht ungewohnlich,
dass manche traditionellen Vorstellungen hier noch ihre Gestalt bewahrt haben. Der
Autorin ist es jedoch wichtig zu zeigen, dass manchen Beobachtungen, die auch Stei-
ner gemacht hat, heute ein wissenschaftliches Forschungsinteresse entgegengebracht
wird. Da Theorien einfach aufgebaut sein sollten, also auf Zusatzannahmen mdoglichst
zu verzichten ist, kann beispielsweise auf die Wirkungsannahme tibersinnlicher Wesen
verzichtet werden, wenn ergriindet wurde, wie der gleiche Effekt auch ohne sie zustan-
de kommt. Obwohl die Lehre von den vier Temperamenten durch die Entwicklung
von genaueren Modellen obsolet geworden ist, scheint es moglich zu sein, sie pro-
blemlos in andere Modelle zu iiberfithren. Bedenklicher scheint der Autorin eine an-
dere Grundannahme der Anthroposophie zu sein, die Reinkarnations- und Karma-
Lehre.

2.6. Klassenlehrer und Karma

Waldorfschulen werben damit, dass sie auf den ganzen Menschen eingehen, dass sie
das Kind nicht nur in seiner Rolle als Schiiler wahrnehmen, sondern in seiner Ganz-
heit. Rudolf Steiner bezieht sich mit diesem Begriff auf die Kenntnisnahme des Men-
schen als drei- und viergliedriges Wesen. Welche Voraussetzungen und Folgen dieser
Umstand mit sich bringt, soll durch einen kleinen Exkurs in die Systemtheorie néher
erldutert werden.

In der Systemtheorie wird zwischen psychischen und sozialen Systemen getrennt,
der Mensch wird nicht in seinen individuellen Beziehungen betrachtet, sondern die
Kommunikationen, welche die Systeme generieren, werden analysiert. Damit kommt
die Frage auf, wie der von der Waldorfschule geforderte Anspruch nach individueller
Ganzheit vom System realisiert werden kann.

Peter Fuchs hat sich auf die Systemtheorie von dem berithmten Soziologen Niklas
Luhmann bezogen, um die Konstitution moderner Intimsysteme zu entschliisseln. Das
Intimsystem bildet innerhalb der Systemtheorie ein Kollektivsingular, das aus vielen
einzelnen Zweier- Konstellationen besteht, welche alle nach dem gleichen Muster
funktionieren, aber nicht miteinander verbunden sind (vgl. Fuchs 2003, 55). Der Un-
terschied zu einem System wie dem Wirtschaftssystem oder dem politischen System
besteht darin, dass ,,die Autopoiesis dieser Systeme ein Netzwerk von Operationen be-
treibt, wohingegen Intimsysteme nicht ein grofles Netzwerk realisieren, sondern eine
Pluralitit kleiner Vernetzungen, die gegeneinander geschlossen operieren, aber intern
jeweils dieselbe Form von Autopoiesis betreiben® (ebd. 54). Intimsysteme bestehen wie
alle sozialen Systeme aus Kommunikationen: In diesem Fall sind die beiden Kommu-
nizierenden zwei erlebende Systeme, welche nach auflen geschlossen sind, d. h. Alter
weif$ nicht, was Ego denkt, fiihlt, versteht, da er nicht in dessen Erleben eindringen
kann. Beide wiederum wissen, dass sie erlebende Systeme sind. Sie kénnen tiber ihr
Handeln reflektieren und sich selbst als ein Handelnder oder ein Erlebender wahrneh-
men. Systeme haben dabei immer einen Nutzen, eine spezialisierte Aufgabe, die durch
das System geldst wird, eine Zustidndigkeit fiir einen Bereich, der von anderen Syste-
men nicht abgedeckt wird. Peter Fuchs gibt die Antwort, dass die funktional differen-

77

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

78

zierte Welt ein Bediirfnis geschaffen hat, das nur noch in einem solchen System befrie-
digt werden kann: das Bediirfnis nach Komplettberiicksichtigung. Die Systemtheorie
geht davon aus, dass die heutige Gesellschaft funktional differenziert ist, die Welt also
untergliedert ist in einzelne Systeme, welche sich spezifiziert haben und klar abge-
steckte Grenzen besitzen. Solche Systeme sehen ihre Funktion beispielsweise in der
Bildung (Bildungssystem), dem seelischen Wohlergehen (Religion), dem kérperlichen
Wohlergehen (Gesundheitssystem), in Politik oder Handel, um nur einige Beispiele zu
nennen. Jedes dieser Systeme dominiert somit einen Teilausschnitt der kompletten
Wirklichkeit und sieht die Welt von seinem Standpunkt aus. ,,Die Welt ist fiir sie nicht
alles, was der Fall ist, sondern alles, was fiir sie der Fall ist“ (ebd. 23 f.). Fiir jedes Sys-
tem manifestiert sich die Welt somit auf eine andere Weise. Dies reduziert die Kom-
plexitit, doch geht mit diesem Gewinn ein Verlust von Einheitlichkeit einher sowie die
Tatsache, dass es kein iibergeordnetes System gibt, ,,das nun wiisste, was die einzelnen
Systeme nicht wissen, niemanden, der das Schnittmuster {iberblickt, kein Superbeob-
achter, der die Einheit des Verschiedenen noch formulieren konnte“ (ebd. 22). Dieses
Phanomen bezeichnet Fuchs als Polykontexturalitit. Dieser Umstand bleibt fiir Fuchs
nicht folgenlos, da er davon ausgeht, dass das menschliche Bewusstsein in einem
koevolutiondren Verhiltnis mit seiner Umwelt, also der Gesellschaft, steht. Vom
Standpunkt eines jeden einzelnen Systems (auch eines Bewusstseinssystems) aus be-
trachtet, reprisentieren alle anderen Systeme fiir dieses seine Umwelt, welche wiede-
rum auf es selbst zurtickwirkt. Diese Wechselseitigkeit von Gesellschaft und Bewusst-
sein, lasst Fuchs zu folgendem Schluss gelangen:

~Wenn es aber so ist, dass die moderne Gesellschaft polykontextural ist, also keine Ein-
heit in sich hat auler der bloflen Operation der Kommunikation, dann kénnen wir
ziigig durchschliefSen, dass das Bewusstsein, das mit solchen Verhéltnissen zu tun be-
kommt, ebenfalls uneinheitlich sein miisste. Es diirfte nicht in der EINS verrechenbar
sein“ (ebd. 23).

Menschen oder auch Bewusstseinssysteme haben sich an die Umstidnde der Umwelt
angepasst, sehen sich selbst jeweils in ihren Rollen oder sind sich zumindest bewusst,
dass nur verschiedene Seiten ihres ganzen Selbst jeweils zur Sprache kommen. Bewegt
sich der Mensch im Wirtschaftssystem, ist er beispielsweise Verkdufer oder Kunde, im
Gesundheitssystem kann sein Korper als Patient thematisiert werden, im Bildungssys-
tem misst sich der Mensch an seinen kognitiven Leistungen. Das Programm des In-
timsystems besteht nun daraus, den anderen zu lieben: Dies bedeutet, sich eine rezi-
proke Hochstrelevanz zuzugestehen und eine gegenseitige Komplettberiicksichtigung,
einhergehend mit dem Anspruch, den anderen als EINS zu erleben und mit allen sei-
nen unterschiedlichen Seiten zu verstehen und zu akzeptieren.

»Ganz oder gar nicht lieben, diese Forderung ldsst sich nun in ein Problem iibersetzen,
mit der wir der Form von Intimsystemen nidher kommen. Denn durch diesen Totali-
tatsanspruch wird etwas erzwungen, das wir das Ausblenden von Idiosynkrasien nen-
nen wollen® (ebd. 28).

Im Intimsystem soll der andere als Ganzheit, mit allen Fehlern und Schwiéchen, ange-
nommen und geliebt werden. Bei der Inanspruchnahme von Hilfeleistungen kann auf

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

diese Liebe rekurriert werden.*” Liebe wird damit zum symbolisch generierten Kom-
munikationsmedium:

»Liebe ist nichts weiter als ein symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium.
Die Referenz auf Liebe ratifiziert unwahrscheinliche Sinnzumutungen wie das Ertra-
gen von Idiosynkrasien etc. [...] Alle Schwierigkeiten sind zu ertragen im Namen der

Liebe [...]“ (ebd. 52).

Dass der andere als Ganzheit geliebt werden muss, fithrt jedoch auch zu Schwierigkei-
ten:

»Die Anforderung, den Anderen in seiner Totalitdt (also auch mit seinen Idiosynkrasi-
en) zu lieben, ist extrem anspruchsvoll und extrem belastend. Sie ist es vor allem des-
wegen, weil sie die Evidenz der Wahrnehmung tiberbriicken muss“ (ebd. 29).

Da der andere so nahe und bekannt ist, entsteht ein Dilemma, alle Fehler (Korperge-
riiche, Schnarchen, Marotten) werden wahrgenommen, diirfen jedoch gleichzeitig
nicht geltend gemacht werden. Was bleibt, ist die Verschwiegenheit, ein gewisses Takt-
gefithl, was zu einem Problem beziglich einer absoluten Offenheit und Ehrlichkeit
fithren muss. Denn Liebe verpflichtet zur Ehrlichkeit, sie realisiert ein System, ,,in dem
nicht alles gesagt werden darf, obwohl (entsprechend der Vorschrift) alles gesagt wer-
den kann, ja soll“ (ebd. 30). Im Laufe einer Beziehung entwickelt sich ein Systemge-
déchtnis, welches speichert, was gesagt und was verschwiegen wurde, und ,,je langer
das System stabil bleibt, desto schwieriger wird es zu vermeiden, dass die T4duschung,
das Verschwiegene zum Vorschein kommt und entlarvt wird® (ebd. 31). Die Wahr-
scheinlichkeit, dass das System trotz dieser widerspriichlichen Anforderungen beste-
hen bleibt, wird dadurch weiter verringert, dass Liebe ebenfalls nicht erzwungen wer-
den darf, sie muss freiwillig geschenkt werden; wiirde dafiir Geld verlangt, wire sie
Teil des Wirtschaftssystems und es miisste daran gezweifelt werden, ob es sich wirklich
um Liebe handelt (vgl. ebd. 58ff.). Fuchs identifiziert weiter die Sexualitit als symbioti-
schen Mechanismus des Intimsystems. ,,Symbiotische Mechanismen finden sich in den
Funktionssystemen der Gesellschaft als Korperbeziige, die in Krisensituationen akti-
viert werden® (ebd. 46). Hier zeigen sich immer die Anzeichen fiir eine sich anbahnen-
de Krise zuerst, es kommt zu einer Thematisierung, die im Normalfall gar nicht not-
wendig gewesen wire.

Die Uberlegungen hinsichtlich des Intimsystems sind an dieser Stelle insoweit re-
levant, als dass jene Systeme die Ursprungssituation von Familien markieren. Familien
sind erweiterte Intimsysteme, welche nicht mehr unterscheiden zwischen WIR ZWEI
versus Rest der Welt, sondern die ZWEI zugunsten eines WIRs streichen. WIR, das ist
die Familie, der Rest der Welt ist die Umwelt des Systems. Fuchs hat damit gezeigt, wie
aus dem Intimsystem das Familiensystem werden kann. Eine Familie beruft sich wei-
terhin auf die Liebe als symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium, anders
als im Intimsystem beruht diese jedoch nicht mehr auf Freiwilligkeit.

»Die These ist, dass dieses Medium [Liebe] auch die Unwahrscheinlichkeiten iiber-
briickt, die in Familien unter der Bedingung der Komplettberiicksichtigung von Perso-

17 Im Sinne von: ,Kannst du mir zuliebe bitte den Miill runter tragen, meine Wésche mitwaschen,
dich um den Hund kitmmern?“ Dadurch, dass auf die Liebe verwiesen wird, werden geforderte
Leistungen wahrscheinlicher. Geld und Macht sind die symbolisch generierten Kommunikati-
onsmedien vom Wirtschafts- und vom politischen System.

79

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

80

nen auftreten, aber dabei [...] wird die Form der Liebe verandert [...]. Diese Verande-
rung wiirde ich obligatorische Liebe nennen. Die Familie verpflichtet zur Liebe, es gibt

da den Moment des Zwangs, dem sich kein Familienmitglied entziehen kann, auch

und gerade dann nicht, wenn es psychisch nicht den mindesten Grund zur Liebe ent-
decken kann“ (ebd. 91).

Eigene Kinder diirfen nicht nicht-geliebt werden. Selbst wenn dies so kommuniziert
wird, zeigen die entsprechenden Handlungen (den Kindern wird Nahrung gegeben,
fiir sie wird die Wésche gemacht etc.) meistens doch, dass dies nicht wirklich so ist
(vgl. ebd. 83ff.). Fuchs stellt weiter fest, dass der symbiotische Mechanismus des Intim-
systems nicht in die Familie kopiert wird, sondern dass bei aufkommenden Schwierig-
keiten die Blutsverwandtschaft thematisiert wird (vgl. ebd. 103). Es wird im Krisenfall
oft zwischen deinen und meinen Kindern unterschieden, oder Kinder tiberlegen sich,
dass sie wohl als Baby vertauscht worden sein miissten oder vielleicht adoptiert wur-
den.

Dieses System der Familie kann in seiner Struktur nun auch auf die Waldorfschule
projiziert werden. Der Klassenlehrer ist hier nicht irgendein Lehrer, sondern er ist
vielmehr ein Mentor, er muss sich in einer vollkommenen Art der Klasse hingeben,
sein Beruf muss zu seiner Berufung werden. Steiner charakterisiert die Fahigkeiten des
Lehrers wie folgt:

»Denn der Lehrer braucht eine umfassende Lebensauffassung. Der Lehrer braucht ein
lebendiges Vollhineingestelltsein ins Leben. Der Lehrer braucht nicht blof ein fach-
ménnisch ihm Zugefiihrtes in Padagogik und Didaktik, wie man es hat - er braucht
nicht blofl ein Zugerichtetsein auf das Unterrichten in diesem oder jenem Lehrfach,
sondern er braucht vor allen Dingen etwas, was sich in ihm selbst jederzeit erneuert.
Er braucht eine ihn durchseelende Lebensauffassung. Ein tiefes Verstindnis des Le-
bens tiberhaupt braucht er. [...] Der Lehrer ist fiir eine umfassende Weltanschauung
ebenso ein Heiler, wie der Arzt ein Heiler ist“ (Steiner GA306, 123ff.).

Der Klassenlehrer in einer Waldorfschule hat nicht nur zur Aufgabe, Wissen zu ver-
mitteln, sondern auch eine Atmosphire zu schaffen, welche die Kinder tragt, ja heilt.
Er ist aufgefordert, in ein besonderes Verhaltnis zu seinen Schiilern zu treten und sie
iber acht Jahre lang zu begleiten. Otto Friedrich Bollnow beschreibt in seinem Buch
Die pidagogische Atmosphire eine Haltung des Kindes gegen seinen Erzieher, die auch
der Auffassung der Waldorfschule entspricht:

»Auch die hier unter dem Namen der Verehrung zusammengefafiten Gefiihle geh6ren
zu den notwendigen Bedingungen einer gedeihenden Erziehung, selbst in den niich-
ternsten Formen des Schulunterrichts. Es will seinen Lehrer bewundern und verehren.
Es will Bewunderung vor seinen Kenntnissen und seinem fachlichen Kénnen haben.
Achtung vor seiner charakterlichen Festigkeit und dariiber hinaus Verehrung gegen-
iber seiner menschlichen Grofle. [...] Das Kind will stolz auf seinen Lehrer sein. [...]
Es will ja lernen, aber es ist nur bei einem bewunderten und verehrten Lehrer auch
bereit, ohne Widerstreben zu lernen“ (Bollnow 2001, 42 f.).

Rudolf Steiner formuliert in seiner Schrift Erziehung und Unterricht aus Menschener-
kenntnis einen ganz dhnlichen Satz:

sWird die rechte Liebe hineingetragen, bringen wir es fertig, dem Kinde die richtige
Liebe beizubringen, dann entwickelt sich in dem Kinde etwas anderes als Freude, dann
entwickelt sich die Anhénglichkeit an den Lehrer, dann hat das Kind ein anderes Emp-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Das anthroposophische Weltbild

finden. Dann hat das Kind die Empfindung: Manches ist schwer, aber bei dem Lehrer
oder bei der Lehrerin da mache ich auch das, was schwer ist“ (Steiner GA 3024, 70f.).

Das Kind muss nach Bollnow Vertrauen entwickeln in seine Bezugspersonen, es sollte
eine frohliche, frische und erwartungsvolle Stimmung verspiiren und seiner Umwelt
nebst Liebe und Verehrung auch Dankbarkeit und Gehorsam entgegenbringen. Da
diese Anforderungen nicht einseitig nur das Kind betreffen, betrachtet Bollnow das
Verhiltnis auch von der Erzieher- oder Lehrerperspektive aus. Dieser muss eine be-
stimmte Haltung gegeniiber dem Kind einnehmen, um die atmospharischen oder ge-
fiihlsmafigen Bedingungen zu schaffen, in welchen dieses sich entwickeln und lernen
kann. Zundchst muss der Erzieher Vertrauen in das Kind haben, an es glauben, selbst
wenn es keinen direkten Anlass dazu zu geben scheint. ,Der Glaube der Umwelt kann
in der Tat den Menschen verdndern, zum Guten wie zum Bdsen, je nach der Natur
seines Glaubens“ (ebd. 46). Bollnow trégt dem Erzieher auf, im anderen Menschen
»betont positiv gewertete Eigenschaften (ebd. 47) vorauszusetzen und sich im Zusam-
menleben auf diese zu stiitzen, denn ist dies nicht der Fall, so entziehen sich damit die
tragenden Grundlagen dieses Zusammenlebens. Weiter soll der Erzieher dem Kind
eine padagogische Liebe entgegenbringen, die weder Eros noch Caritas ist, es ist ,eine
strahlende, freudige, von aller Bedriicktheit [...] befreite Liebe“ (ebd. 54). Auf die Be-
deutung dieser besonderen Art der Liebe dem Kind gegeniiber hat auch Steiner auf-
merksam gemacht, und sie ist die Voraussetzung dafiir, das Schul- und das Familien-
system miteinander vergleichen zu kénnen. Fiir Steiner kommt zur Liebe noch der As-
pekt des Gesundens hinzu, er mochte den Lehrer als Heiler oder Geistesarzt verstan-
den haben, welcher nur als solcher im richtigen Sinne Lehrender und Erziehender sein
kann (vgl. Steiner GA 301, 231). So wie Familie die Pflicht hat, sich um ihre Angehéri-
gen zu kilmmern, die Kinder zu versorgen und zu erndhren, so hat auch der Waldorf-
lehrer die Pflicht, dem Kind geistige Nahrung darzubieten, es in seinem Sinne zum
Teil einer Kulturgemeinschaft zu machen. Aus diesem Grund vermittelt die Waldorf-
schule nicht allein Bildung, sondern hat auch einen Erziehungsauftrag, der sich auf
das christliche Menschenbild griindet. Steiner fordert die Lehrer dazu auf, Christus im
Unterricht wirken zu lassen.

»Aber indem [...] wir fithlen, was der Christus ist, lernen wir, was andere Wohltiter
sein kénnen. Und seht ihr, eure Lehrer werden so gute Lehrer sein zu euch, weil sie
sich bemiiht haben, den Christus kennenzulernen, weil sie sich bemiiht haben, zur
Frithlings-Osterzeit in der richtigen Weise ihre Gefiihle zu dem Christus hinlenken zu
konnen. Das ist dasjenige, was euch aber von Anfang an vorschweben soll, daf} eure
Lehrer erfiillt sind von der Kraft, die ausgeht von diesem grofiten Wohltiter der
Menschheit. Und [...], daf$ Ihr, meine lieben Lehrer, diese Kinder heranzieht und un-
terrichtet in dem Sinne, daf} sie von Euch wirklich ihr ganzes Leben hindurch empfin-
den werden, Thr seid diejenigen Wohltiter, die das selbst sein kénnen durch die Kraft,
welche in Thre Herzen dringt von dem Mysterium von Golgatha“ (Steiner GA 298,

169).

Bollnow bleibt in seinen Anforderungen eher weltlich orientiert, fiir ihn diirfen aller-
dings auch Tugenden wie Geduld, Hoffnung, Heiterkeit, Humor und Gite nicht fehlen.

»Aber die Giite ist als solche auch mit der Strenge durchaus vereinbar. Ja, echte Giite
ist zugleich notwendig unerbittlich in ihrer Anforderung, wo es um die innere Wahr-
haftigkeit und dem Festhalten an dem fiir sich sittlich richtig Erkanntem geht“
(ebd. 72).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

81


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

Die hier aufgelisteten Qualititen eines Lehrers sieht Steiner begriindet in einem kar-
mischen Verstehen des Kindes (vgl. Steiner GA 301, 67). Nur wenn er es fertig bringt,
den Kindern auf diese Weise zu begegnen, wird er die nétige Ruhe und Gelassenheit
finden, wirklich auf sie einzugehen. In gewissem Sinne dhneln sich die Uberlegungen
beider, was die Voraussetzungen fiir den Erzieher anbelangen, beide gehen von einem
Beziehungsverhiltnis aus, davon, dass der Lehrer zur geliebten Autoritdt fir das Kind
wird. Doch gibt es einen entscheidenden Unterschied, welches den anthroposophi-
schen Waldorflehrer ginzlich von anderen Lehren unterscheidet: Der vom anthropo-
sophischen Weltbild iiberzeugte Lehrer sieht in seiner Verbindung mit den Schulkin-
dern eine Schicksalsgemeinschaft. Genau wie die Familie beruft sich der Waldorfleh-
rer auf die Liebe als symbolisch generalisiertes Kommunikationsmedium, selbst das
unwillige Kind lernt fiir seinen Lehrer, weil es ihn lieb hat:

~Was sollt ihr, wenn ihr wiflt, dal ein Lehrer ein Mensch ist, der die Kinder lieb hat,
was sollt ihr tun? Das kénnen die sagen, die schon dagewesen sind. Fragt daher die
Schiiler und Schiilerinnen: Habt ihr eure Lehrer lieb? [Die Kinder rufen laut: Ja!] Seht
ihr, die haben die Lehrer lieb. Euer Lehrer wird sein euer zweiter Wohltiter (Steiner
GA 298, 168).

Die gegenseitige Liebe und Sorge des Lehrers um die Schiilerschaft sind sicher not-
wendige Bedingungen, um die Ahnlichkeiten zwischen einer Familie und der Wal-
dorfgemeinschaft zu unterstreichen, es fehlt jedoch noch die Herausarbeitung einer
letzten Bedingung - des symbiotischen Mechanismus. Was halt eine Waldorfgemein-
schaft zusammen? Welche Fragen werden bei Problemen aktuell? Die Autorin ist der
Meinung, dass es sich hier um das Karma handelt. Ein Lehrer findet seine Kinder
nicht zufillig in der Welt, es sind vielmehr die Faden des Schicksals, welche ihn genau
zur richtigen Zeit gewisse Entscheidungen treffen lassen, die ihn dann an den richti-
gen Ort fithren. Er muss wie erwidhnt, die Kinder karmisch erkennen, um ihnen ein
guter Lehrer sein zu konnen. Der Lehrer muss, wenn er das Kind verstehen will, ,,hin-
einschauen [...] in das Karma“ (Steiner GA 317, 13). Uber dieses Gefiihl der Fiigung
verbinden sich die Lehrer besonders stark mit ihren Kindern. Doch nicht nur die Kin-
der sind somit in eine Struktur eingebettet, welche ihnen garantiert, dass sie hier ihren
Platz, ihre Bestimmung haben, auch die Eltern sind Teil dieser Gemeinschaft. Zwei
Krisenerlebnisse konnen auftreten, in welchen das Karma als symbiotischer Mechanis-
mus thematisiert wird: Zum einen kann ein Lehrer Probleme mit der ganzen Klasse
bekommen, was dazu fiihrt, dass er zu der Uberlegung gebracht wird, ob er vielleicht
nicht am falschen Ort sein konnte, nicht wirklich auf seinen Karma-Sinn (vgl. Eigen-
bewegungssinn) gehort hat. Eine solche Thematik fithrt meist dazu, dass der Lehrer
die Gemeinschaft verldsst und sich um eine andere Stelle an einer anderen Schule be-
miiht.'® Der andere Fall, welcher oft zu Kontroversen fiihrt, ist der Ausschluss eines
Schiilers aus der Schulgemeinschaft: Es kénnte schliefllich die Aufgabe der Schule
oder des Lehrers sein, gerade dieses Kind durch jene schwierige Zeit zu begleiten. Aus
diesem Grund miissen anthroposophisch gefithrte Waldorfschulen iiber ein Netz an
therapeutischen Moglichkeiten verfiigen, welche im Notfall eingeschaltet werden kon-

18 Wobei es auffallend ist, dass manche Schulen in dieser Hinsicht sehr viel Pech haben und haufig
nach neuen Lehrern suchen miissen, wihrend andere Schulen iiber Jahre hinweg das gleiche Kol-
legium haben.

82

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

nen, damit das Kind weiterhin die Schule besuchen kann. Da davon ausgegangen
wird, dass das Kind in grofierem Mafl von seinem Karma bestimmt wird,*® geht die
Schule meist davon aus, dass die Probleme des Kindes von ihnen oder ihren Helfern,
gelost werden konnen. Die Idee des Karmas halt damit die Gemeinschaft stabil zusam-
men und hilft iiber Probleme hinweg, kann aber in Krisen aktualisiert werden und
verdeutlichen, wer zum WIR und wer zur Umwelt gehort. Die Autorin ist deshalb der
Meinung, dass die psychischen Wirkmechanismen, die aus der Haltung des Lehrers
resultieren, nicht ohne die Vorstellung einer Schicksalsverbundenheit erzielt werden
koénnen. Damit Waldorfpadagogik ohne Anthroposophie moglich werden kann, muss
ein Ersatz fiir den bisher giiltigen symbiotischen Mechanismus gefunden werden, wel-
cher die gleichen Effekte nach sich zieht, ohne auf eine okkulte Vorstellung zuriick-
greifen zu miissen. Die andere Moglichkeit konnte darin bestehen, die Schule nicht
weiter als eine an das Familiensystem angelehnte Struktur zu betreiben. Fraglich bleibt
jedoch auch hier, welche Wirkmechanismen dadurch wegfallen wiirden. Obwohl die
Frage nach dem Karma nichts ist, was in direkter Weise im Schulunterricht themati-
siert wird, ist dieses dennoch ein geheimer Bestandteil der anthroposophisch orientier-
ten Schulgemeinschaft. Weiter hangt das Karma auch mit der oben beschriebenen Di-
mension der Zeitlichkeit zusammen. Indem das Karma erkannt wird, hat der Mensch
bereits einen Schritt in die Richtung getan, die ihn zu einem Wesen werden lasst, das
zusétzlich zum Ich-Bewusstsein auch ein Wissen iiber das Selbst in einem sich wieder-
holenden Zyklus hat. Die gerade Zeitachse des Bewusstseins wird durch die Reinkar-
nation zu einem Teil eines Kreises. Die padagogische Relevanz besteht darin, dass die-
se Auffassung den Lehrinhalt der ersten vier Schulwochen bildet, in welcher der Leh-
rer im ersten Formenzeichnen-Unterricht die Gerade und die Krumme vorstellt und
dazu iibergeht, wie die Gerade in die Krumme verwandelt werden kann. Es wird da-
mit eine gewisse Affinitét fiir diese Analogie zum Leben angelegt, die sicherlich nicht
als problematisch gesehen werden darf, die es aber lohnt, dass sich ihrer bewusst ge-
macht wird.

Im folgenden Kapitel wird nun ein aktuelles wissenschaftliches Selbstmodell un-
tersucht, welches das Selbst oder Ich nicht geistig, sondern koérperlich begriindet. Es
kann dadurch gezeigt werden, dass von vielen geistigen Postulaten abgesehen werden
kann, um die Wirkung einer Sinnesférderung zu bekraftigen. Auch ohne geistige Sub-
stanz braucht der Korper sinnliche Erfahrung, um sich selbst als Selbst zu erleben.

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

Die Frage danach, was der Mensch ist, ist verkniipft mit der Frage danach, was das Ich
des Menschen ausmacht. Wer bin Ich, nicht als Person, sondern: Was ist die Natur die-
ses Subjekts, das ich bin? Die Bearbeitung dieser Thematik impliziert eine Auseinan-
dersetzung mit der Rolle des Gehirns bei der Entstehung eines Selbst. Wurde dem Ge-
hirn in fritherer Zeit wenig Bedeutung zugemessen, indem davon ausgegangen wurde,
es diene der Kithlung des Blutes (vgl. Carter 2010), so ldsst sich festhalten, dass jenes

19 Bis zum 28. Lebensjahr steht dem Menschen sein Schutzengel helfend bei, welcher ihm hilft, im
Leben zur richtigen Zeit am richtigen Ort zu sein und iiber den auch therapeutische Interventio-
nen moglich sind (vgl. Kéhler 2009).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

83


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

Organ heute zu einem zentralen Gegenstand der Bewusstseins-Forschung geworden
ist. Dennoch wiirden die Wenigsten mit der Aussage Ich bin ein Gehirn ibereinstim-
men. Die Aussage Ich habe ein Gehirn, nicht ich bin ein Gehirn, scheint uns intuitiv
zutreffender zu sein. Das Ich erlebt sich demnach als Besitzer eines Gehirns und
kommt damit zu der zentralen Unterscheidung zwischen Sein und Haben. Der
Mensch empfindet sich selbst in seinem Subjekt-Sein als eine Art geistige Entitat, wel-
che einen Korper besitzt. Diese intuitive Vorstellung fiithrt zu der Frage, was das Geisti-
ge, zu dem der Mensch sein Selbst zahlt, und was bei Rudolf Steiner eine so grofie Rol-
le spielt, iiberhaupt ist.

Das Problem des phianomenalen Bewusstseins beschiftigt heute nicht nur die Phi-
losophie des Geistes, sondern auch die KI-Forschung. Letztere arbeitet bereits seit der
Mitte des vorigen Jahrhunderts daran, eine kiinstliche Intelligenz zu kreieren, also eine
artifizielle Art des Bewusstseins innerhalb einer Maschine zu erschaffen. Obwohl die
heutigen PCs enorme Rechenaufgaben bewiltigen konnen, sind sie dennoch nicht in
der Lage, neue Gedanken hervorzubringen. Nicht nur die Naturwissenschaften, son-
dern auch verschiedene Zweige der Geisteswissenschaften haben in diesem Scheitern
einen Grund gefunden, das Problem des Geistes (also des eigenstindigen, selbstbe-
wussten Denkens) noch einmal neu aufzurollen. Die Philosophie des Geistes oder die
philosophy of mind, wie die englische Bezeichnung dieser Teildisziplin lautet (hier ge-
hort auch die philosophische Embodiment-Forschung dazu), beschiftigt sich mit Fra-
gen iiber die Natur mentaler Vorginge. Was sind mentale Vorgénge, wie lassen sich die
Wechselwirkung zwischen den mentalen Vorgangen und ihrem Triger vorstellen und
worum handelt es sich beim Triger? Mit diesen Fragen gehen heute Uberlegungen zur
Intentionalitit, zum Bewusstsein und zur personalen Identitit einher (vgl. Metzinger
2006). Anders formuliert lautet die Frage: Wie ist unser innerer Raum aufgebaut und
wie steht er in Verbindung mit dem Besitzer dieses Raumes? Wenn der Mensch der
Besitzer eines Objekts namens Gehirn ist, so ist er in seiner Eigenschaft etwas anderes
als dieses Etwas. Diesem Gehirn wird jedoch nachgesagt, dass es denken wiirde und
Bewusstsein erzeuge, dass jedoch auch viele Entscheidungen unbewusst getroffen wiir-
den, ja, dass das Bewusstsein vielleicht gar keine Funktion habe, dass es sich dabei um
ein Epiphdnomen handele, ein Zusatzphanomen dhnlich der Abgabe von Warme bei
einer normalen Glithlampe. Was ist nun das Selbst, wenn es keine geistige Entitat ist
und auch kein Organ sein mochte, weil dies einer gefithlten Reduktion des Menschen
gleichkdme? Wird das Gehirn als Teil eines Ganzen betrachtet, so eroffnet sich eine
neue Perspektive: die des Leibes.2° Das mittelhochdeutsche Wort Iip, welches den Ur-
sprung des Begriffs Leib bildet, unterschied in seiner Bedeutung Leib noch nicht von
Leben. Durch die begrifflich implizierte Lebendigkeit vereinen sich so die beiden Ge-
gensatze von Selbst und Gehirn wieder. Das Ich kann in keinem einzelnen Organ ge-
funden werden, es ist immer ein Ganzes, eingebettet in eine Auflenwelt. Mein Gehirn
ist ein Teil meines Leibes, der gemeinsam - in Wechselwirkung mit meiner Umwelt -
mein Selbst erzeugt.

Was macht nun Intelligenz und Bewusstsein aus? Wie kann etwas, sei es Mensch
oder Maschine, eigenstdndig denken und Losungen fiir Probleme finden? Sich in einer
Welt zurechtfinden, welche sich bestindig wandelt — in einem Korper, der wéchst, al-

20 Mit Leib soll hier nicht auf die unterschiedlichen Leiber des Menschen in der Anthroposophie
hingedeutet werden, sondern nur auf die Lebendigkeit des Korpers (vgl. Teil II).

84

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

tert oder durch Unfille verdndert wird? Was ist also der Mensch, wenn er als leibliches
Wesen gesehen wird? Gerald Hiither beantwortet diese Frage, indem er betont, der
Mensch sei zunidchst ein Wunder (vgl. Hiither 2012 [3]). Hiither versucht, ein Be-
wusstsein dafiir zu wecken, dass sich im Menschen eine enorme Komplexitét vereint,
die im padagogischen Sinne zunéchst gewiirdigt werden miisse, damit nicht das Defi-
zit den Fokus bildet, von dem aus der Mensch betrachtet werden wiirde. Das, was ein
Mensch lernt, sitzt nicht isoliert in seinem Kopf. Was ihn ausmacht, ist nicht reine
Vernunft. Der Mensch steht vielmehr in einem Wechselspiel zwischen verschiedenen
Sinneseindriicken und individuellen neuronalen Verarbeitungsmechanismen. In ihm
entstehen Verhaltensmodulationen, Bewertungen und Emotionen - all diese Struktu-
rierungsprozesse verdndern sein Gehirn, formen es durch die Benutzung und wandeln
damit die Materie durch den geistigen Vorgang des Denkens um. Das Gehirn ist dem-
nach plastisch und steht in Bezug zur Umwelt, wodurch der Mensch als solcher nicht
isoliert, sondern immer innerhalb einer Lebenswelt definiert werden muss (vgl.
Teil III).

3.1. Das Selbst in der Philosophie

Wie bereits angedeutet wurde, gehen wir sprachlich mindestens von einem Dualismus,
vom Korperlichen (Physischen) und vom Seelischen (Mentalen), aus. Alltagspsycholo-
gisch reden wir so, als handele es sich hierbei um zwei unterschiedliche Substanzen,
welche nicht selten noch von einem dritten oder vierten Wesensbestandteil begleitet
werden wie dem Geist und dem Ich, welche dem Mentalen von ihren Eigenschaften
jedoch ndher stehen als dem Physischen. In der Philosophie des Geistes gibt es unter-
schiedliche Theorien, wie diese beiden Bereiche zusammenhingen konnten. Ein be-
deutender Ansatzpunkt findet sich bei Descartes, welcher die geistigen Vorgénge, das
Fithlen und Denken, der Res cogitans zusprach, die tiber die Zirbeldriise mit der Res
extensa, der ausgedehnten Substanz, also dem Korper, interagiere (vgl. Descartes
2002). Descartes vertrat demnach eine dualistische Position. Diese ging davon aus,
dass eine von oben nach unten gerichtete Kausalitat vorliegen miisse, der Geist also
von oben den Korper lenke und so auch ohne ihn existieren konne. Auch heute wird
alltagssprachlich nach diesem bekannten Muster vorgegangen und zwischen Psyche
oder Selbst und Korper unterschieden; dabei wird einmal dem einen, einmal dem an-
deren der Vorzug gegeben. Eine von dieser traditionellen Denkweise abweichende
Meinung vertrat jedoch der bereits erwahnte Baruch Spinoza (1632-1677) in seiner
Ethik, in welcher er Gott, Substanz und Natur als eine Einheit betrachtete. Die unend-
liche Substanz (Gott) kommt dabei in zwei unterschiedlichen Formen oder Eigen-
schaften vor, als Denken und als Ausdehnung (Eigenschaftsdualismus). Ausdehnung
wurde im Gegensatz zum Denken als beschrinkt definiert, da der Kérper immer eine
bestimmte Ausdehnung im Raum habe, wihrend sich das Denken tiber alle Schranken
hinwegheben konne. Diese eine Substanz kann sich somit auf zwei Arten manifestie-
ren, als Korper und als Denken, was der dualistischen Sichtweise von Descartes eine
monistische Auffassung entgegensetzte (vgl. Spinoza 2014; Storig 1991). Schien es
Descartes noch logisch vollig richtig, den Menschen sowohl aus ausgedehnter Sub-
stanz (Korper) als auch aus denkender Substanz (Geist, Seele, Ich) bestehend zu defi-

85

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

86

nieren, so wird dieser dualistische Standpunkt mittlerweile weitgehend zugunsten ver-
schiedener monistischen Formen abgelehnt (vgl. Metzinger 2007). Dabei wird haufig
der Fehler gemacht, eine der beiden Substanzen abzuwerten und die Interaktion, die
beim Dualismus noch moéglich war (jedoch oft nur als nach unten gerichtet gedacht
wurde), nicht mehr zuzulassen. Die Uberlegungen zum Eigenschaftsdualismus fiihr-
ten dazu, dass Geist als Epiphdnomen behandelt wurde, als eine Erscheinung des Ma-
teriellen, welche jedoch ohne Wirkméchtigkeit sei und damit quasi ignoriert werden
konne. Das Selbst, welches frither oft mit dem Begriff der Seele zusammenfiel und uns
von Natur aus eine unverwechselbare Identitidt zugesichert hat, uns vom Tier unter-
schieden und dem Menschen eine besondere Stellung in der Welt gegeben hat (vgl.
Scheler 1962), scheint nun dem Menschen plétzlich wissenschaftlich abgesprochen zu
werden.

Besonders durch die immer dominanter werdende Technik entwickelte sich im
Laufe der Zeit ein Menschenbild, das sich an der Industrie mit ihren komplexen Ma-
schinen orientierte. So finden sich beispielsweise bei dem berithmten Arzt und Autor
Fritz Kahn (1888-1968) Modelle, welche den Menschen als eine Art Fabrik, als einen
Industriepalast darstellten (vgl. Abbildung 3).

4 | Control Center 5| Metabolism 6| The Industrial Palace

Abbildung 3: Der Mensch als Industriepalast (Poster von 1926)

Im 20. Jahrhundert kam der Gedanke auf, den Menschen als intelligenten Roboter zu
betrachten und den intelligiblen Dualismus auf ein Software-Hardware-Verhiltnis zu
degradieren (vgl. Metzinger 2006). Doch diese Erklirung befriedigte den Menschen
nicht lange, und so riickte das Interesse der Naturwissenschaften fiir das Thema Be-
wusstsein und die mit diesem einhergehenden Erforschung der Entstehung eines kon-
tingenten Selbstmodells bald in den Mittelpunkt der Aufmerksambkeit (vgl. Damasio
1994; Hofstadter/Dennett 2002; Metzinger 2005 [1]). Obwohl eine substanzdualisti-
sche Position nur noch selten vertreten wird, kann doch nicht weiter von einer rein

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

materialistischen Weltsicht ausgegangen werden, da der Begriff der Materie fiir be-
stimmte Uberlegungen zu eng gefasst scheint. Materie und Geist sind keine Antago-
nisten, sondern zwei gleichberechtigte Partner, deren kausale Gerichtetheit nicht mehr
linear in eine Richtung gesehen werden darf, sondern zyklisch, als in einer Wechsel-
wirkung stehend, gedacht werden muss. Durch die Erkenntnis der neuronalen Plasti-
zitdt des Gehirns, dass sich sowohl die Strukturen verfestigen, die haufig benutzt wer-
den, (vgl. Hebb 1949) als auch durch die Entdeckung der pluripotenten Stammzellen
in Gehirn und Riickenmark durch Fred Harrison Gage, der damit die strukturelle und
funktionelle Plastizitit des Gehirns auch beim Erwachsenen noch weiter bestétigt hat
(vgl. Gage et al. 2008), konnte der Gedanke Raum gewinnen, dass der als immateriell
empfundene Akt des Denkens eine physikalische Veranderung hervorruft. Die Frage
danach, was als materiell betrachtet werden kann oder in welchem Sinne dieser mate-
rielle kausale Raum auf geistige Prozesse ausgedehnt werden muss, wird sich in zu-
kiinftigen Debatten zeigen und kann in dieser Arbeit nicht aufgegriffen werden.

Die Gegenseitigkeit einer Korper-Geist-Beziehung findet sich auch in dem schon
erwihnten deutschen Begrift der Leiblichkeit, der im Verlauf dieser Arbeit immer wie-
der aufgegriffen wird. Der Begriff versucht auf die Einheit von Seele und Korper ein-
zugehen, verhindert jedoch keine einseitige Betrachtung, in welcher die unterschiedli-
chen Qualitdten des Leibes jeweils gefordert oder vernachlassigt werden. Dieser Punkt
wiederholt sich auch historisch: Einmal wird der korperliche (Empirismus, Anatomie,
Medizin), einmal der geistige Pol (Rationalismus, Idealismus, Psychologie, Religion)
des Leibes hervorgehoben. Problematisch an dieser Vorstellung, die schlussendlich
wieder in einer Teilung endete, waren die Bewertungen der einzelnen Wesensqualita-
ten des Menschen.

»Ausgerechnet das Christentum hat eine schwere Mitgift mit sich herumzuschleppen:

Im Laufe seiner Geschichte kam es immer wieder zu einer Abwertung des Leibes, [...]
weil man meinte, der Leib sei das Einfallstor des Bosen und der Siinde, die Triebe wi-
ren vor allem Triebkrifte, die den Menschen nach unten ziehen und seinen Geist t6-
ten“ (Betz 1991, 24 1.).

Korper, Geist und Seele wurden zu unterschiedlichen Entitdten, welche zu Gegenspie-
lern heranwuchsen, anstelle dass sie zu einer Einheit zusammenwachsen konnten.

»Eine solche Auffassung fithrte dazu, den Menschen als gespaltenes Wesen zu betrach-
ten, in dem ein gutes Prinzip (seine Geistseele) mit einem bdsen Prinzip (seiner trie-
borientierten Korperlichkeit) kimpft“ (ebd. 26).

Friedrich Nietzsche meinte, es gibe keine gefahrlichere Verirrung als die Verachtung
des Leibes, und so ist es Wilhelm Schmid zufolge sinnvoll, eine solche Beziehung un-
ter dem Aspekt einer Freundschaft mit sich selbst zu betrachten (Schmid 2007). Es
geht also weder darum, in sich selbst eine Trennung zwischen geistigen und korperli-
chen Merkmalen vorzunehmen, noch um eine Wertung dieser beiden Prinzipien.
Wird der Fokus vom Nachdenken iiber die tatsidchliche Beschaffenheit des menschli-
chen Wesens auf dessen Umgang mit sich selbst als einem leiblichen Wesen verscho-
ben, so zeigt sich, dass Psyche und Korper nicht als getrennt betrachtet werden kon-
nen, da sich das psychische Erleben oft auch korperlich niederschldgt (z. B. bei psy-
chosomatischen Erkrankungen oder Stress). Die Uberlegung, Korper und Geist als
Ausdruck verschiedener Qualitdten der Selbstwahrnehmung zu betrachten, erscheint

87

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

angemessen, auch wenn der genaue Aufbau dieser Einheit bisher noch nicht hinrei-
chend erforscht werden konnte.

Da der westliche Mensch in der Tradition lebt, sich Geist/Seele und Korper als
voneinander getrennt vorzustellen, verkniipft er diese Vorstellung, wenn auch unbe-
wusst, mit seinem Selbstbild. Er erlebt sich als Ich oder Selbst in einem Korper. Dieses
Erleben wird als phanomenales Bewusstsein bezeichnet. ,Wenn man vom phdnomena-
len Bewusstsein spricht, dann meint man immer den Aspekt des puren, subjektiven
Erlebens® (Metzinger 2005 [1], 22). Doch warum ist diese Form des Bewusstseins wis-
senschaftlich so schwer zuginglich? Zunédchst muss definiert werden, was eigentlich
das Explanandum ist: Was soll iiberhaupt erforscht werden? Was ist iiberhaupt ein
phanomenaler Zustand, in dem sich das Bewusstsein befinden kann? Wenn wir einen
roten Apfel anschauen, so handelt es sich bei der Rote um eine Qualitdt des Apfels, um
eine phianomenale Eigenschaft. Doch wie oder wo findet sich Rote in unserem Auge
oder Gehirn? Ist Rote eine Eigenschaft der Welt? Eine Relation zwischen dem Objekt
und dem Gehirn? Oder kénnte sie auch ohne Wahrnehmungsgegenstand in uns simu-
liert werden, so wie dies im Traum oder bei einer Halluzination der Fall ist?

»Sind phdanomenale Zustidnde die Zustinde der Seele oder des Ichs? Sind phianomenale
Zustinde einfach blof3 Gehirnzustinde? Oder sind phidnomenale Zustinde etwas, das
irgendwo in der Mitte liegt: Informationsverarbeitungszustinde im zentralen Nerven-
system, vielleicht die Zustande einer sehr grofien Datenstruktur, die von unserem Ge-
hirn in Wach- und Traumzustinden voriibergehend aktiviert wird? (ebd. 24).

Doch wer hat dann diese Zustinde? Wo bleibt das Selbst? Das erlebende Subjekt? So
gesehen sind phdnomenale Zustinde insofern komplizierter zu bearbeiten, weil die
Auflenperspektive auf das Phanomen nicht mit dem inneren Erleben zusammen passt.
Es geht nicht um uns selbst unter dem Gesichtspunkt des Habens, sondern des Seins.

»Phidnomenale Zustinde sind ndmlich etwas ganz anderes als physikalische, chemi-
sche, biologische oder neurobiologische Zustinde: Sie sind transparent, sie sind per-
spektivisch und sie sind prasent® (ebd. 25).

Wenn der Mensch und sein phidnomenales Erleben nun von auflen betrachtet werden
sollen, so muss diese Feststellung als Ausgangspunkt genommen werden: Das Selbst ist
blind fiir sich selbst, kann sich selbst nicht auf die gleiche Weise sehen, wie es bei-
spielsweise moglich, ist die Leber zu betrachten.

»Dass die meisten phdnomenalen Zustinde durchsichtig sind, bedeutet demnach, dass
wir sie nicht als phdnomenale Zustinde erleben, sondern dass wir durch diese Zustan-
de hindurch schauen und ihren Gehalt im Modus der direkten Gegebenheit wahrneh-
men. Sie scheinen uns in einen direkten Kontakt mit der Welt zu bringen® (ebd.).

Der Philosoph Thomas Metzinger entwickelte eine Selbstmodell-Theorie (SMT), die
davon ausgeht, dass das bewusst erlebte Ich-Gefiihl samt seiner wechselnden Inhalte
des Selbstbewusstseins das Resultat von Informationsprozessen und Darstellungsvor-
gangen im Gehirn ist (vgl. Metzinger 1997; Metzinger 2003, Metzinger 2005 [2], Met-
zinger 2010). ,Ein Selbstmodell ist eine episodisch aktive reprasentationale Entitat, de-
ren Gehalt durch Eigenschaften des Systems selbst gebildet wird“ (Metzinger 1997,
172). Die Theorie mdchte nun die minimalen reprisentationalen und funktionalen Ei-
genschaften isolieren, die notwendig sind, um ein Bewusstsein seiner selbst als Selbst
tiberhaupt erst zu ermoglichen. Das Phinomenale Selbst ist dabei die Bezeichnung fiir

88

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

das, was alltagssprachlich (also nicht in der Anthroposophie) als das Ich begriffen
wird. Das Selbst zeichnet sich dabei durch mehrere Merkmale aus, die nach Metzinger
weiter aufgeschliisselt werden miissen, um tiberhaupt zu verstehen, was gemeint wird,
wenn vom Ich die Rede ist.

Die Fahigkeit, sich selbst als Ich zu sehen, welche sich bei Kindern wahrscheinlich
erst ab dem zweiten Lebensjahr entwickelt, ist somit keine Selbstverstiandlichkeit, son-
dern besteht aus einer Zusammenarbeit vieler unterschiedlicher Hirnareale. Metzinger
geht davon aus, dass plastische und immer komplexere Selbstmodelle nicht nur eine
fortlaufende Optimierung somatomotorischer, perzeptiver und kognitiver Funktionen
erlaubten, sondern dass durch sie auch soziale Kognition und damit die Entwicklung
von kooperativem Verhalten entstanden ist (vgl. Metzinger 2005 [2], 248). Das Selbst-
modell kann als Voraussetzung fiir Perspektiveniibernahmen, Empathie oder Schuld-
bewusstsein betrachtet werden, wodurch eine Beschéftigung mit den Bedingungen
seines Entstehens auch fiir die Padagogik gerechtfertigt erscheint. Das Ich-Gefiihl, Ich-
Erleben oder Ich-Bewusstsein kann sich durch Hirnldsionen oder psychische Leiden
verandern, kann aber auch nicht pathologisch durch den Gebrauch von psychoaktiven
Substanzen beeinflusst werden. Metzinger sieht nun im Ich-Bewusstsein drei Kompo-
nenten, die gegeben sein miissen, um ein distinktes Ich-Erlebnis haben zu kdnnen:
Meinigkeit, Selbstheit und Perspektivitdt.

Meinigkeit beschreibt das Gefiihl, das wir haben, wenn wir etwas als zu uns geho-
rig empfinden: Mein Bein oder meine Gedanken sind Teil meiner selbst, es besteht
kein Zweifel daran, dass ich es bin, zu dem diese Dinge gehoren. ,,Subjektive Empfin-
dungen sind immer meine Empfindungen, sie besitzen ihren spezifischen Erlebnischa-
rakter fiir mich® (Metzinger 2005 [1], 27). Verschiedene Krankheiten haben Einfluss
auf diese Gewissheit, lassen sie schwinden oder vergréflern sie. Oliver Sachs beschreibt
in seinem Buch Der Mann, der seine Frau mit einem Hut verwechselte den Fall eines
Patienten, der sein eigenes Bein als Fremdkorper erlebte, der zufillig an ihm festge-
wachsen war (vgl. Sachs 2010, goff.). Es ist somit mdglich, Teile seines Korpers als
nicht mehr zugehorig zum eigenen Selbst zu empfinden (Unilateraler Hemi-Neglekt).
Auch die eigenen Gedanken konnen uns als fremde Gedanken erscheinen (Floride
Schizophrenie), genau wie das Gefiihl verloren gehen kann, der Akteur der eigenen
Handlungen zu sein (Depersonalisierung) oder dass die Verursachung von Gescheh-
nissen, welche von unserem Willen unabhéngige sind, dem eigenen Selbst zugeschrie-
ben werden (Manien). Gerade in diesem Bereich kénnen psychoaktive Substanzen
ahnlich starke Gefiihle auslosen, Probleme dieser Kategorie miissen demnach nicht
zwangsldufig pathologisch sein.

Selbstheit oder prireflexive Selbstvertrautheit zielt auf den Fakt ab, dass wir uns
selbst iiber die Zeit hindurch als identisch erleben, sogar wenn wir uns in den Augen
anderer deutlich verandert haben. Wir sind wir selbst, immer, und dariiber sind wir
uns auch gewiss. Hier wird der Zustand der Durchsichtigkeit sehr deutlich: Wir sehen
kein Modell der Welt, sondern die Wirklichkeit. Doch auch bei dieser so sicheren Rea-
litatsempfindung konnen Stérungen beobachtet werden, beispielsweise beim Verleum-
den eines Defizits. So ist es moglich, dass blinde Patienten davon iiberzeugt sind, se-
hen zu kdnnen. Stoflen sie sich oder konnen keine Angaben zu ihrer Umgebung ma-
chen, schreiben sie das ihrer Unachtsamkeit oder einer kurzen Konzentrationsschwa-
che zu. Auch bei Ich-Stérungen oder dissoziativen Identititsstorungen, die durch trau-

89

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

90

matische Situationen verursacht wurden, wird dieser Teil unseres Selbstgefiihls veran-
dert.

Perspektivitdt meint, dass wir als bewusstes Selbst eine individuelle Innenperspek-
tive haben, dass wir die Welt und uns selbst von einem bestimmten Standpunkt aus
betrachten. Der Zugang zur Welt entsteht also durch eine Erste-Person-Perspektive,
dabei erlebt das Ich seine eigenen Zustinde und bildet selbst den Mittelpunkt seines
Bewusstseinsraums. Das Selbst ist damit prasent in einem Hier und einem Jetzt, es hat
einen phianomenalen Standpunkt des Erlebens. Bei einer vollstindigen Depersonali-
sierung verliert der Mensch diese Erste-Person-Perspektive (Angstvolle Ich-Auflosung)
ebenso wie bei mystischen Erfahrungen, die ein Gefiihl der ozeanischen Selbstent-
grenzung mit sich bringen. Hier muss auch die Situiertheit erwédhnt werden: Unser be-
wusstes Erleben ist an eine Situation, einen Kontext gebunden. Wir sind verkorperte
Bewusstseine in einem sich verdndernden Leib und somit stindigen Veranderungen
unterworfen, die wir selbst oftmals gar nicht wahrnehmen, die jedoch von Dritten
leicht zu erkennen sind (Alterungsprozesse, wechselnde Stimmungen, etc.).

Diese drei Bedingungen miissen erfiillt sein, um sich selbst als Ich erleben zu kon-
nen. Nur durch ein stabiles Selbstmodell kénnen wir unsere momentane Wirklichkeit,
aber auch uns selbst als einzig, koharent und zeitlich stabil erfahren. Der Mensch wird
zu einem erlebenden Subjekt zu einem klar definierten Zeitpunkt, dem Jetzt, von dem
aus sich alle weiteren Erlebnisse als Erinnerungen in einer zeitlichen Abfolge aufreihen.
Durch diese besondere Art des inneren Selbst bekommt der Mensch eine personliche
Geschichte. ,,Das System muss in jedem Fall eine kohérente Selbstreprisentation besit-
zen, ein zusammenhéngendes inneres Modell von sich selbst als einer Ganzheit® (Met-
zinger 2005 [2], 246). Dieses Gefiithl der Ganzheit konnte in der Waldorfpadagogik
durch die Einbeziehung der verschiedenen Sinnesqualititen gefordert werden, wobei
das wahrgenommene Korperselbst mit dem mentalen Korperbild interagiert und das
phanomenale Selbstmodell bildet. So entsteht durch eine synésthetische Verschmel-
zung von Schwere-, Bewegungs-, Tast-, Wiarme- und Gleichgewichtsempfinden ein
Modell des eigenen Korpers, das sich besonders dadurch auszeichnet, dass es sich
selbst als einziges Objekt besitzt (vgl. Metzinger 1997, 174). Das phanomenale Selbst-
modell hat damit eine leibliche Verankerung, denn immer dann, ,wenn es iberhaupt
zu bewusstem Erleben kommt (also zur Aktivierung eines stabilen, integrierten Mo-
dells der Wirklichkeit), existiert auch diese kontinuierliche Quelle internen, proprio-
zeptiven Inputs“ (Metzinger 2005 [2], 256). Das Selbstmodell ist nach Thomas Metzin-
ger damit ,,die einzige reprisentationale Struktur, die im Gehirn durch eine kontinu-
ierliche Quelle intern generierten Inputs verankert ist“ (ebd.). Das phdnomenale Erle-
ben der einzelnen Sinneseindriicke fiihrt damit zu jenem transparenten Selbstmodell,
durch welches wir uns als Akteure innerhalb einer Welt empfinden. Allein durch unse-
re Vernunft konnen wir theoretisch von dieser so nahen Form des puren Erlebens Ab-
stand gewinnen und kommen damit in die gefithlte Unvereinbarkeit zwischen Erste-
und Dritte-Person-Perspektive. Es ist somit lohnend, sich weiter mit der von innen
empfundenen Wirklichkeit zu beschiftigen, ohne den Umstand der Transparenz aus
dem Blick zu verlieren, der das Phanomen des Selbstbewusstseins von anderen Proble-
men unterscheidet.

Die permanenten, aus dem Inneren kommenden Informationen, unterteilt
Thomas Metzinger in vier Bereiche: In Input aus dem Gleichgewichtssinn (Vestibular-
organ) sowie in Informationen, welche aus dem unverdnderlichen Teil des Korpers

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

stammen und sich als Hintergrundgefithl manifestieren. Weiter kommen Informatio-
nen aus den Eingeweiden und Blutgefifien dazu sowie aus dem Hirnstamm und dem

Hypothalamus, welche Aufschluss iiber die emotionale Stimmung liefern. Es scheint

einen Teil des menschlichen Selbstmodells zu geben, ,der hochgradig stimuluskorre-
liert ist und ausschliefilich auf intern erzeugter Information beruht. Die konstante Ak-
tivitdt derjenigen Regionen des Korperselbst, die unabhingig von externem Input

sind, wird [...] zum funktionalen Mittelpunkt des phdnomenalen Darstellungsraums*

(ebd. 257). Diese Idee beriicksichtigend kann auf Rudolf Steiner geblickt werden, der

in einem ersten Entwurf seiner Sinneslehre, in Anthroposophie (GA 115), zunichst von

drei Korpersinnen ausging: dem Gleichgewichtssinn, dem Lebenssinn und dem Eigen-
bewegungssinn. Er verzichtete zundchst auf den Tastsinn, um den aus dem Inneren

des Korpers kommenden Sensationen ein Primat bei der Entstehung eines Selbst zu-
zugestehen. Genau wie die modernen wissenschaftlichen Theorien wird die Entste-
hung eines Selbst an die Wahrnehmung des Korpers gekoppelt. Es ist wichtig, in der

Kindheit zunichst ein sehr bestandiges Bild des eigenen Korpers in sich zu realisieren,
das als Modell spiter auch vom Erleben abgekoppelt werden kann. So bleibt das Mo-
dell des Korperselbst oft noch bestehen, auch wenn ein Teil des Korpers durch einen

Unfall oder durch Krankheit verandert wird. Das interne Modell des Korpers scheint

jedoch nicht nur an die Umweltreize gebunden, sondern auch genetisch angelegt zu

sein, denn iiber ,,20 Prozent der Kinder, die ohne Arme oder Beine geboren wurden,
haben spiter ein realistisches und bewusst erlebtes Phantomglied“ (Metzinger 2005

[2], 258). Als Phantomglied bleibt das Modell bestehen, auch wenn es keine Tastinfor-
mation mehr empfingt. Das Selbst (als Modell eines Leibes) ist noch an einem Ort, an

dem jedoch kein Korper mehr existiert. Der Mensch wird so zu einem korperlosen

Wesen, einer Art Geist. In dem Fall, in welchem das Korperselbst verloren geht, wird

der Leib zu einem Anhéangsel, der nicht mehr zum Selbst zu gehoren scheint (Sachs

2010, 741t.). Das erlebte Korperselbst und der Korper selbst sind somit zwei verschie-
dene Dinge, die meist aneinander gekoppelt sind, jedoch nicht immer zusammenfal-
len.

Genau wie Steiner seinen Sinnen nicht nur eine rein physische Wahrnehmungsfa-
higkeit zuschreibt, sondern auch eine emotionale Erkenntnisqualitdt in ihnen veran-
kert, ist die Wissenschaft heute davon iiberzeugt, dass Gefiihle wahrscheinlich eine
Notwendigkeit sind, um ein erweitertes Bewusstsein und damit ein selbstbewusstes
Selbst entwickeln zu kénnen.

»Denn der Korper spielt zweifellos eine zentrale Rolle bei der Verarbeitung von Emo-
tionen, von denen man bereits seit geraumer Zeit weif3, dass sie in der Phdnomenolo-
gie unserer Wahrnehmungen sowie den psychotherapeutischen Restrukturierungspro-
zessen berticksichtigt werden miissen. Hilfreich ist dabei die Unterscheidung von Da-
masio [...], der Emotionen als Korperzustinde und Gefiihle als bewusstes Wahrneh-
men dieser Zustinde bezeichnet. Damasio hat frith erkannt, dass emotionalen Prozes-
sen korperliche Prozesse zu Grunde liegen® (Kiichenhoff, Agarwalla 2013, 6).

Fir den berithmten Wissenschaftler Antonio Damasio ist das Bewusstsein nicht zu
trennen von der Emotion (vgl. Damasio 2011, 28ff.). Auch der deutsche Psychiater
und Psychologe Manfred Spitzer interessierte sich fiir die Relevanz von Emotionen
und schliisselte diese in zwei Merkmale auf, in Starke (viel oder wenig) und in Valenz
(negativ oder positiv). ,,Sie konnen einen kognitiven, einen qualitativ-gefithlsmaf3igen

91

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

92

und einen korperlichen Aspekt [haben], bei dem sich wiederum (Ausdrucks-) Bewe-
gung und Effekt des willkiirlichen (autonomen) Nervensystems (einschliefllich des
Hormonsystems) unterscheiden lassen (Spitzer 2012, 157). Emotionen wirken damit
in verschiedenen Bereichen, was die Bewusstseinsfrage wiederum mit der Leiblichkeit
verbindet. Das Kernbewusstsein erlebt Damasio zufolge nur das Hier und Jetzt, hat
demnach keine Biografie und kann sich weder Zukunft noch Vergangenheit vorstellen.
Dieses einfache Bewusstsein teilt der Mensch mit den Tieren. In der Sprache Steiners
konnte diese Fahigkeit mit dem Astralleib verglichen werden. Das erweiterte Bewusst-
sein hingegen vermittelt ,,dem Organismus einen hoheren Selbst-Sinn - Identitat und
Personlichkeit [...] und verortet ihn an einem bestimmten Punkt in der individuellen
historischen Zeit“ (Damasio 2011, 29). Der von Damasio eingefiihrte Selbst-Sinn ist
nicht identisch mit Steiners Ich-Sinn, sondern benennt eher die Instanz, welche Stei-
ner das Ich nennt, also den vierten Teil des viergliedrigen Menschen, der ihn von an-
deren Tieren unterscheidet. Damasio geht davon aus, dass jene hochste Form des Be-
wusstseins exklusiv beim Menschen zu finden ist, andere Tierarten jedoch durchaus
einfachere Formen des erweiterten Bewusstseins haben konnen. Diese Feststellung lie-
e sich in Steiners Aufteilung in eine Bewusstseins-, Verstandes- und Gefiihlsseele
wiederfinden, welche ebenfalls darauf aufmerksam macht, dass die Trennlinien flie-
flend sein konnen. Das selbstbewusste Ich kann jedoch nicht mehr in die Kategorie
des rein Seelischen fallen, da es das Leben des Besitzers deutlich verandert. Durch die-
se Art des bewussten Erlebens bekommt jeder Mensch das Gefiihl von Substanzialitat
(eine eigene autonome Entitdt zu sein), von Essenzialitdt (eine transtemporale Identi-
tdt zu sein) und von Individualitidt (von Einzigartigkeit und Unteilbarkeit) (vgl. Met-
zinger 2006, 248 f.).

Um nun nicht wieder in die cartesianische Falle zu tappen, muss das Selbstmodell
als solches ein weiteres Mal betrachtet werden. Anders als erwartet scheint es keinen
Ort im Gehirn zu geben, zu dem alle Informationen hinstrémen, der somit die eintref-
fenden Informationen wieder biindelt und zu einem Ganzen zusammensetzt. Viel-
mehr stehen die einzelnen Hirnbereiche miteinander in Wechselwirkung, haben keine
lineare Gerichtetheit und somit auch kein Ziel. Obwohl der prafrontale Kortex eine
wichtige Rolle bei der Entstehung eines inneren Selbstmodells spielt, scheint es kein
neuronales Korrelat fiir das Bewusstsein oder das Selbst zu geben. Der Philosoph Da-
niel Dennett hat bereits in den frithen 1990er-Jahren die Idee des im Kopf sitzenden
Homunculus (z. B. die Seele oder das Ich) untersucht und diese noch von vielen Men-
schen geteilte Ansicht als cartesianisches Theater bezeichnet. Damasio versuchte spater
zu beschreiben, welche Hirnprozesse dabei ablaufen, wenn ein Mensch sich selbst als
erlebendes Subjekt wahrnimmt. Dabei hat sich gezeigt, dass es sich nicht um eine
rdumliche Integration von einstromenden Signalen handelt, sondern um ein zeitlich
synchronisiertes Feuern verschiedenster Hirnareale.

sWenn das Gehirn separate Prozesse mit Hilfe der Zeit zu sinnvollen Kombinationen
zusammenfasst, so ist das eine verniinftige und 6konomische Losung, die aber auch
ihre Risiken und Probleme hat. [...] Mit anderen Worten, die Zeitbindung setzt leis-
tungsfiahige Mechanismen der Aufmerksamkeit und des Arbeitsgedachtnisses voraus,
und die Natur scheint sie geliefert zu haben (Damasio 2004, 139).

Es ist moglich, dass verschiedene Krankheiten (z. B. Schizophrenie) zur Ursache ha-
ben, dass nicht alle zu einem Gedanken gehérenden Prozesse zeitlich synchronisiert

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

werden konnten. Dadurch wiirden verschiedene Wahrnehmungen als nicht zu dem
Ganzen zugehdrig empfunden, sie wiren fremd, aulerhalb des Selbst und entsprachen
der Beschreibung einer Halluzination.

Die Konsequenz, ob ein solches Bild vom Selbst problematisch fiir das anthropo-
logische Selbstverstandnis wiére, kann hier nur marginal thematisiert werden. Sicher
ist, dass das jeweilige Selbstkonzept im Laufe der Geschichte immer wieder neu defi-
niert wurde, was stets dazu gefithrt hat, dass in verschiedenen Bereichen Stimmen laut
wurden, die behaupteten, nun sei der Mensch in seiner Wiirde bedroht. Die Entde-
ckungen Darwins und die damit einhergehende Evolutionstheorie scheinen bis heute
ein solches Ereignis darzustellen. Die Frage, ob gelebte Werte und Normen noch ge-
sellschaftlichen Bestand haben, wenn der Mensch in seinem Selbst von einem tran-
szendenten Thron heruntersteigen muss, kann nur insoweit beantwortet werden, als
dass Werte, die von auflen durch eine hoheres Wesen gesetzt werden, immer denjeni-
gen unterlegen bleiben miissen, die intrinsisch aus dem Wunsch entstehen, eine soli-
dere Weltgesellschaft zu griinden. Da zurzeit die verschiedenen Weltvorstellungen
miteinander um die Wahrheit im Konkurrenzkampf stehen, wird ein wissenschaftli-
ches Umdefinieren des Selbst hochstens einen weiteren Mitspieler um die Frage nach
der Wahrheit mit ins Spiel bringen. Nichtsdestotrotz ist es mdglich, dass ein solches
Selbstverstandnis voriibergehend negative Konsequenzen fiir die Gesundheit mit sich
bringen konnte, da diese Einstellung mit einem Gefiihl der Sinnlosigkeit einhergehen
konnte, dem Gefiihl, dass weder die eigene Person noch andere Menschen besonders
wichtig wiren. Ein Gefiihl der Leere konnte entstehen, welches an den Zustand einer
Depression erinnert, der wiederum nicht ohne seine Folgen fiir ein gut funktionieren-
des Immunsystem gesehen werden kann (vgl. Antonovsky 1997, Bauer 2004, Krause/
Lorenz 2009, Marti 2006, Schubert 2014).

Das angenommene Selbstmodell steht somit in Bezug zum leiblichen Empfinden.
Thomas Metzinger geht davon aus, dass sich das phanomenale Selbstmodell dadurch
auszeichnet, dass es ein dynamischer Vorgang ist, eine spezielle Art von représentatio-
nalem Inhalt in einem besonderen informationsverarbeitenden System. Dieser Inhalt
wird jedoch introspektiv vom System nicht als Modell erkannt (vgl. Metzinger 2003,
Metzinger 2006). Der Mensch ist damit blind dafiir, dass sein Selbst nur ein Modell ist,
dass die Realitdt eine Reprisentation in diesem Modell ist und dass alles, was seine
Welt ist, im Grunde von seiner Korperlichkeit abhéngig ist. Obwohl nicht gesagt wer-
den kann, dass das Gehirn allein das Selbst erzeuge, soll dieses Organ im Folgenden
genauer untersucht werden.

3.2. Ein neuropsychologischer Ansatz

Der renommierte klinische Professor fiir Neurologie Elkhonon Goldberg vergleicht in
seinem Buch The Executive Brain (Die Regie im Gehirn) den prafrontalen Kortex mit
einem Generaldirektor, Dirigenten oder General. Der prifrontale Kortex ist ein Teil
des Frontallappens und ist fiir die Koordination des ganzen Gehirns verantwortlich.
Hier lauft das Wissen um die an unterschiedlichen Stellen verarbeiteten Signale in ge-
wissem Sinne zusammen (vgl. Goldberg 2002, 45 f.). Die Frontallappen gelten als Sitz
des bewussten Handelns, der Voraussicht und des Planens, durch sie wird es moglich,

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

93


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

94

Ziele zu verfolgen, einzelne Schritte in der richtigen Reihenfolge zu vollziehen und die
erfolgte Handlung am Ende auf ihren Erfolg hin zu bewerten (vgl. ebd. 47). Der pra-
frontale Kortex ist der Gehirnbereich, der es dem Menschen ermdéglicht, in die Zu-
kunft zu blicken, Handlungsstrategien zu entwerfen und sich damit {iber den Moment
zu erheben. ,Die Frontallappen verleihen dem Organismus die Fahigkeit, neuronale
Modelle von Dingen zu entwickeln, die als Voraussetzung dafiir dienen, dass diese
Dinge auch in die Realitdt umgesetzt werden; es handelt sich um Modelle von etwas,
das noch nicht existiert, das wir aber erschaffen wollen“ (ebd.). Der Mensch entwickelt
Vorstellungen iiber seine Zukunft und versucht, diese in die Tat umzusetzen, er er-
schafft in der Vorstellung Gegenstinde, die es bisher noch nicht gegeben hat und fin-
det allein durch sein Nachdenken Losungen fiir Probleme. Daraus ergibt sich die Fra-
ge, wie die Informationen tiber die Welt im Gehirn vorliegen. Einfache Identitdtsmo-
delle gingen davon aus, dass jede Erfahrung im Gehirn gespeichert wiirde, dhnlich den
Informationen auf einem Rechner. Zum Problem wird diese These, wenn bedacht
werden muss, dass keine zwei Situationen je gleich sind - selbst wenn sich nur der
Blickwinkel oder der Lichteinfall dndern, die Umstinde wiren nicht mehr genau
gleich, sodass das Gehirn von einer neuen Situation ausgehen miisste. Da dem jedoch
nicht so ist, muss das Gehirn in der Lage sein, die inneren Reprasentationen der Welt
zu manipulieren und neu zu kombinieren (vgl. ebd. 48). Erst dadurch entsteht etwas
Neues; erst dadurch kann Neues als Abstraktion des Bekannten verarbeitet werden.
Die Idee, das Gedachtnis bestehe aus gespeicherten Strukturen (memory as stored
structures), ist bis heute eine geldufige Alltagsmeinung (vgl. Leuzinger-Bohleber/Pfei-
fer 2013, 45). Dass diese Auffassung eine zu grofle Vereinfachung darstellt, kann daran
ersichtlich werden, dass der Mensch beispielsweise ein Musikstiick als gleich erkennt,
auch wenn es von unterschiedlichen Instrumenten gespielt wird, ,,das heifit, dass es
sich bei dieser Gedéchtnisleistung nicht um einfaches Wiedererkennen im Sinne des
Abrufens einer statisch gespeicherten Informationsstruktur [...] handeln kann, son-
dern um einen kreativen inneren Erkennungsprozess, der das Neue mit dem schon
Bekannten in noch nie dagewesene Beziehung setzt“ (ebd. 45 f.). Dieser Vorgang kann
nicht einfach automatisch passieren, er muss aktiv durchgefiihrt und an die Situation
adaptiert werden. Das gleiche gilt fiir Bewegungsabldufe — die Fiife miissen sich an
den Grund, iiber den sie laufen, anpassen, der Tennisspieler muss sowohl Arm als
auch Korper mit der Ballsituation koordinieren. Selbst bei einem Spaziergang durch
die Stadt verandern sich jedes Mal die Variablen, und trotzdem bleibt der Mensch in
der Lage, sich ohne grofe Schwierigkeiten an die Situationen anzupassen (wie anderen
Menschen auszuweichen, Hindernisse zu umgehen oder auf Autos zu achten). Obwohl
sich diese Situationen laufend verdndern, bereitet es dem Erwachsenen keine nen-
nenswerten Probleme, addquat zu handeln (vgl. ebd.). Wiirde das Speichermodell zu-
treffen, so miisste ebenfalls geklart werden, wie das Gedéchtnis das Symbol-Groun-
ding-Problem zu l6sen vermag, die Schwierigkeit, die es bereiten miisste, einen neuen
Gegenstand in eine bestimmte Kategorie einzuordnen (z. B. eine pinke Plastikerdbeere
mit Gesicht als eine Abwandlung von der Erdbeere als Frucht zu erkennen). ,,Ein Spei-
chermodell [...] kann solche Zuordnungen nicht spontan vornehmen, es kann nur
Objekte (z. B. einen griinen Apfel) einordnen, die genau jenem entsprechen, die es be-
reits unter einem bestimmten Symbol (griiner Apfel), gespeichert hat (ist der Apfel
aber rot und aus Plastik, wird es nicht als Symbol Apfel zugehorig erkannt)“ (ebd. 47).
Ein weiteres Problem besteht seitens der laufenden Anpassung an eine sich dndernde

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

Umwelt (Frame-Problem). Jede Situation muss neu bewertet werden, es muss entschie-
den werden, welche sich verdndernden Umstinde auch relevant sind. Eine letzte
Schwierigkeit, die sich im Hinblick auf dieses Modell ergibt, wire das schon bekannte
Homunculus-Problem, die Frage danach, wer denn diese gespeicherte Gedéchtnis-
struktur iberhaupt anschaut. Die Antwort auf diese Frage schien lange ,der prifronta-
le Kortex* zu lauten, da dieser mit allen Teilen des Gehirns verkniipft ist und eine Art
Landkarte zu besitzen scheint, die es ihm erlaubt, die einzelnen Informationen als
Ganzes zu verarbeiten (vgl. Goldberg 2002, 61). Bisher scheinen sich jedoch die Hin-
weise zu verdichten, dass die Informationen zwar koordiniert, jedoch nicht mehr zu-
sammengefiigt werden. Das bewusste Selbst ist an keinem besonderen Ort, es gibt le-
diglich hinreichende und notwendige Bedingungen fiir ein Selbstbewusstsein. Da der
Homunculus selbst wieder auf eine bestimmte Art aufgebaut sein miisste, fithrt diese
Annahme zu einem unendlichen Zirkelschluss, der keine Erkenntnis ermdglicht (vgl.
Leuzinger-Bohleber/ Pfeifer 2013, 47.).

Wird das menschliche Gehirn genauer untersucht, so finden sich darin zunéchst
um die 180 Milliarden Neuronen. Fiir die neuronalen Verarbeitungsprozesse ist je-
doch nicht die Masse der Neuronen ausschlaggebend, sondern ihre Vernetzung, ihre
Integration in einen Verbund. Dabei kann ein einzelnes Neuron mit bis zu 1000 ande-
ren Neuronen in synaptischer Verbindung stehen, sodass sein Verhalten von Signalen
abhéngt, die aus unterschiedlichsten Quellen stammen koénnen (Goldstein 2007,
471f.). Das Gehirn besteht somit aus einer schier unendlichen Anzahl an Neuronen
und Gliazellen, die durch Dendriten und Axonen miteinander verkniipft sind. Es gibt
unterschiedliche Arten von Neuronen und Gliazellen, manche bilden lokale Netze, an-
dere stehen mit weit entfernten Strukturen in Kontakt. Die langen Nervenbahnen sind
mit einer Myelinschicht iiberzogen, welche eine bessere Durchleitung der in den Neu-
ronen erzeugten elektrischen Signale gewihrleistet (Aktionspotenziale). Die Kommu-
nikation zwischen den Neuronen findet auf chemischem Wege iiber Neurotransmitter
und Neuromodulatoren statt (vgl. Goldberg 2002, 50ff.). Einige der wichtigsten Neu-
rotransmitter im zentralen Nervensystem (ZNS) sind Glutamat, Gammaaminobutter-
saure (GABA), Glycin, Serotonin und Dopamin sowie Acetylcholin und Noradrenalin.
»Einige Neurotransmitter wie Glutamat oder GABA sind fast iiberall im Gehirn vor-
handen. Andere [...] wie das Dopamin kommen nur in bestimmten Teilen des Ge-
hirns vor® (ebd. 51). Es gibt unterschiedliche Dopamin-Systeme im Gehirn, ein Be-
reich, der durch ein solches definiert werden kann, ist der prafrontale Kortex (vgl.
ebd. 59). Das Gehirn ist somit eine Verbindung zwischen zwei komplexen Systemen,
einem strukturellen und einem chemischen, was zu einem exponentiellen Anstieg der
Gesamtkomplexitat fihrt. Durch Feedback-Schleifen wird die Aktivitit der Signal-
quelle durch das Ziel modifiziert, was dazu beitrigt, dass das Gehirn eine ,,unbegrenz-
te Anzahl unterschiedlicher Aktivierungsmuster bilden kann“ (ebd. 52).

Zwei wichtige Strukturen im Gehirn sind der Thalamus und die Basalganglien.
Ersterer war schon historisch friih fiir ,das Empfangen und Verarbeiten von Informa-
tionen aus der Auflenwelt zustindig und die Ganglien fiir Motorik und Aktion®
(ebd. 53). Dem Wahrnehmen und dem Agieren waren damit zwei unterschiedliche
Bereiche zugewiesen, welche fundamental fiir die Hirnarchitektur waren. Der Thala-
mus, welcher als Beobachter der Auflenwelt beschrieben werden kann, ist mit dem
Hypothalamus verbunden, der Informationen iiber die inneren Zustinde verarbeitet
(Korpertemperatur, Fliissigkeitshaushalt, Nahrungsbedarf). Zu den Basalganglien

95

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

96

wird auch die Amygdala gezihlt, welche die Interaktionen des Organismus mit der
Auflenwelt reguliert. ,,Sie liefert eine rasche, priakognitive, affektive Bewertung einer
Situation hinsichtlich ihrer Bedeutung fiir das Uberleben® (ebd. 55). Grob ausgedriickt
ist es die Amygdala, die iber Kampf oder Flucht entscheidet. Das Kleinhirn (Zerebel-
lum) ist zustandig fiir Bewegungen, besonders der Feinmotorik, und ist eng mit dem
prafrontalen Kortex verbunden. Fiir den Menschen von besonderer Bedeutung ist
noch der Hippocampus, der fiir das Gedachtnis und die Erinnerungen zustidndig ist.
Der zinguldre Kortex, der bei der Verarbeitung von Emotionen eine Rolle spielt, bildet
zusammen mit dem Hippocampus und der Amygdala das limbische System. Eine der
jiingsten Gehirnstrukturen ist der Neokortex, er besteht aus einer diinnen Ummante-
lung, ,die das Gehirn umbhiillt und in walnussartige Windungen gekrauselt ist. [...]
Der Neokortex besteht im Wesentlichen aus vier Lappen, von denen jeder jeweils mit
seinem eigenen Informationstypus verbunden ist. Der Hinterhauptlappen ist fiir visu-
elle Informationen zustindig, der Schlifenlappen fiir Gerdusche, der Scheitellappen fiir
taktile Empfindungen und der Frontallappen fiir Bewegungen® (ebd. 56 f.). Der Kortex
ist wiederum in zwei Hemisphiren geteilt und hat je nach Seite unterschiedliche Be-
reiche; so finden sich beispielsweise die Sprachzentren (das Wernicke- und das Broca-
Areal) nur auf der linken Seite, sodass davon ausgegangen wird, dass jede Hemisphére
eine unterschiedliche Spezialisierung hat. Links scheint eher mit der Sprache, rechts
eher mit der raumlichen Vorstellung verkniipft zu sein. Diese Verschiedenheit der He-
misphire wurde zum immer wichtigeren Forschungsgegenstand und wird noch ge-
nauer beleuchtet.

Zusammenfassend ldsst sich bisher sagen, dass der préfrontale Kortex sowohl mit
motorischen Bereichen wie dem Zerebellum, dem priamotorischen Kortex und den
Basalganglien verbunden ist als auch mit dem zinguldren Kortex und der Amygdala,
welche die Emotionen und den Umgang mit Unsicherheiten regeln. Des Weiteren be-
stehen Verbindungen zum Hippocampus, der beim Gedichtnis eine Rolle spielt, sowie
zum Hypothalamus und dem Hirnstamm, welche die lebenswichtigen homoostati-
schen Funktionen sowie die Aktivierung und Erregung kontrollieren (vgl. ebd. 60).
Obwohl das Gehirn durch seine einzelnen Funktionsbereiche differenziert ist, finden
sich noch andere Unterscheidungsebenen, die im Folgenden kurz angesprochen wer-
den.

Das Gehirn ist sowohl von seinem biologischen Aufbau als auch von seiner Bio-
chemie her asymmetrisch (vgl. ebd. 68). Dopamin scheint eine etwas hohere Konzen-
tration in der linken Hemisphare zu haben, wohingegen dies auf der rechten Seite fiir
den Neurotransmitter Norepinephrin zutrifft. Goldberg ist ebenfalls der Auffassung,
dass in der ganzen Entwicklung ein Transfer von Funktionen von der rechten zur lin-
ken Hemisphére stattfindet, woraus er schliefit, dass die rechte Halfte eher fiir Neues
zustindig sei, wahrend die linke Seite besser bekannte, als Routine gespeicherte Infor-
mation verarbeiten kann (vgl. ebd. 79ff.). Wird das Gehirn unter dieser Pramisse be-
trachtet, so bestiinde das Uben aus einem Transfer zwischen rechter und linker Hemi-
sphire. Um eine Routine in einer Fihigkeit zu entwickeln (z. B. dem Lesen oder Fahr-
radfahren), miisste ein stabiler Austausch zwischen den beiden Hemispharen gewéhr-
leistet sein. Dieser Austausch erfolgt weitestgehend {iber den Corpus callosum, der
beide Hemisphiren miteinander verbindet. Daraus ergibt sich die Frage, ob nicht
Ubungen, welche diesen Hirnbereich ansprechen und damit stirken (z. B. Uberschrei-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

tungen der Mittellinie), auch das generelle Uben einer Fahigkeit vereinfachen (vgl. Teil
II1).

Bei der Erforschung des Erinnerungsvermogens ist Goldberg auf eine wichtige
Tatsache gestoflen: ,In den meisten Situationen des richtigen Lebens speichern und
behalten wir Informationen nicht um ihrer selbst willen, sondern als Voraussetzung
fiir die Losung anstehender Probleme® (Goldberg 2002, 107). Schulsituationen, die
Wissen abfragen, ohne dass eine praktische Notwendigkeit fiir dieses Wissen besteht,
erscheinen in diesem Zusammenhang kiinstlich. Dazu kommt, dass die meisten Erin-
nerungsakte im Leben eine Entscheidung mit einschlieflen, dass die Antwort auf eine
Frage nicht aus einer konkreten Antwort besteht, sondern ein Abwiégen zwischen ver-
schiedenen Moglichkeiten beinhaltet, die je nach Vorliebe alle richtig oder falsch sein
konnen. Das Arbeitsgedachtnis wahlt laut Goldberg die Informationen aus, die in
einer bestimmten Situation wichtig sind. Aus diesen Informationen generiert es einen
Handlungsablauf, setzt Priorititen und verortet die einzelnen Schritte auf einer linea-
ren Zeitlinie. Goldberg beobachtete, dass bei Demenz die Fahigkeit der Frontallappen
verloren geht, ,die passende Information fiir die jeweilige Aufgabe auszuwihlen und
damit online zu gehen® (ebd. 112). Dies fiihrt bald in einen Zustand der Verwirrung
und zeigt, wie wichtig das Treffen von Entscheidungen fiir die Aufrechterhaltung eines
Bewusstseins in der Zeit ist.

Die Schule lehrt die Schiiler nun, eher wahre Antworten auf gestellte Fragen zu
finden, jedoch weniger adaptive Entscheidungen zu fillen (vgl. ebd. 122). Leistung
wird oft so bemessen, dass der Schiiler in der Lage ist, intrinsisch richtige Losungen
fiir Probleme aus dem Gedéchtnis zu holen oder auf abweichende Problemstellungen
anzuwenden. In deterministischen Situationen kann zur Losung des Problems oft ein
Hilfsmittel wie der Computer hinzugezogen werden, aber die Entscheidung in Situa-
tionen, die nicht nach diesem Muster aufgebaut sind, muss der Mensch immer noch
selbst treffen. Die Freiheit zur Wahl ist nur dann méglich, wenn in der Aufgabe eine
gewisse Ambivalenz mitschwingt (vgl. ebd. 115). Interessant ist in diesem Kontext das
Rechnen in der Waldorfschule, denn hier wird durch die Frage danach, was alles die
Sieben sein kann, die Moglichkeit erdffnet, zwischen den verschiedenen Variablen?*
zu wihlen (vgl. Teil II). Der Mensch kann die Frage auf unterschiedliche Weise inter-
pretieren und erschafft sich damit eine Freiheit im Denken. Die von Steiner ge-
wiinschte Erziehung zur Freiheit wiirde damit zum Werkzeug werden, durch welches
der Schiiler sich darin tiben kann, einen zwiespéltigen Moglichkeitsraum auf eine kon-
krete Aufgabe hin zu reduzieren. Diese Fdhigkeit, im Rahmen des Kontextes eine Fra-
ge auszuwéhlen und zu bearbeiten, fithrt im Leben dazu, unentschlossenes, unsicheres
und unbestindiges Verhalten zu vermeiden. Sie ermoglicht es dem Menschen, ob
einer Pluralitit von Handlungsmoglichkeiten eine auszuwihlen und zu bestreiten, oh-
ne das bittere Gefiihl der Opportunititskosten aufkommen zu lassen, die schlussend-
lich eher zu einer Lahmung beziiglich der konkreten Handlungsfreiheit fithren, als
dass sie wirklich eine solche beinhalten. Waldorfschulen nehmen den Kindern zu-
néchst alle Entscheidungen ab: Es gibt die gleichen Hefte fiir alle, die jeweilige Stiftfar-
be wird bestimmt, die Materialien im Aquarellmalen auf zwei Farben und einen Pinsel
reduziert. Innerhalb dieses engen Rahmens kann die Freiheit erprobt werden, und ge-

21 Sieben ist sowohl 2x3+1 als auch 2+9-4, oder 9/3+4

97

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

98

rade in der Kunst wird deutlich, wie vielfiltig die Resultate selbst mit einem geringen
Spielraum sein konnen.?? Nach und nach soll auf diese Weise eine Sicherheit entste-
hen, die auf dem Erleben beruht, dass Entscheidungen selbstverstandlich (von den Er-
wachsenen) getroffen werden. Erst durch die strengen Gesetze entsteht der Wunsch,
selbst eine solche Entscheidung treffen zu konnen, doch darf die Autoritét nicht unter-
driicken, sondern nur Leitbild sein. Wiirde der Unterricht auf diese Art gefiihrt (was
nicht immer der Fall ist, da jeder Lehrer seinen personlichen Stil in den Unterricht
hineinbringen darf), kénnte dadurch der prifrontale Kortex in Sinne der Entschei-
dungsfindungs- und Planungsprozesse gestarkt werden, was schlussendlich die Le-
bensqualitdt erhohen miisste, da eine erhohte Sicherheit beziiglich des eigenen Han-
dels, damit einhergehen miisste.

Der prifrontale Kortex hilft dabei, Entscheidungen zu treffen, planvoll in die Zu-
kunft hinein zu handeln und Ziele vor dem inneren Auge aufrechtzuerhalten. Er er-
moglicht jedoch nicht nur, einen Kurs beizubehalten, durch ihn wird es auch moglich,
ein vorgefasstes Ziel zu verandern, situationsbedingt zu handeln, flexibel zu sein und
damit einen Gedanken auch wieder loslassen zu konnen (vgl. ebd. 182). Untersuchun-
gen an Menschen, deren préfrontaler Kortex geschadigt wurde, zeigen deren Unfihig-
keit, ihre Aufmerksamkeit auf ein bestimmtes Ziel hin zu richten, jeder zufillige Reiz
aus der Umwelt wird von ihnen aufgenommen und nimmt sie vollig gefangen (vgl.
ebd. 181). Goldberg unterscheidet noch zwischen Erkrankungen im orbitofrontalen
und dorsolateralen Frontallappen. Ein Patient mit einer dorsolateralen Schadigung
zeigt als auffalligstes Merkmal eine Unfahigkeit, in irgendeiner Form aktiv zu werden,
bei gleichzeitigem Unvermogen, eine Handlung, wenn sie denn doch zustande kam,
wieder abzubrechen (vgl. ebd. 169). Gleichzeitig ist er sich seines Unvermégens kaum
bewusst, er scheint seine Intentionalitit verloren zu haben, die Fahigkeit, Ziele zu for-
mulieren und Wiinsche zu empfinden. Seine ganze Personlichkeit geht durch die Be-
eintrachtigung verloren. Bei einer orbitofrontalen Schidigung tritt fast das Gegenteil
ein, der Patient ist emotional enthemmt, schwankt zwischen Euphorie und Wut und
hat gleichzeitig eine geringe bis gar keine Impulskontrolle. Seine Personlichkeit er-
scheint unreif und er neigt zu derben Witzen (vgl. ebd. 193 f.). Diese Beispiele machen
deutlich, was fiir eine Vielzahl von Funktionen durch den prafrontalen Kortex bedingt
sind, nicht zuletzt die Bewertung von Situation, die Fahigkeit, Verantwortung zu iiber-
nehmen, und die Einschitzung von sozialen Interaktionen. Rudolf Steiner beschrieb
in seinem Heilpddagogischen Kurs (GA 317) zwei Arten von Kindern, die er manisch
und schwachsinnig nannte. Ihre Symptome erinnern dabei an die Darstellung einer
Schadigung des prafrontalen Kortex:

»Daf3 [...] das Kind schwachsinnig erscheint, das merken wir am ehesten, wenn wir
Schwierigkeiten finden beim Kinde, wenn wir ihm etwas befehlen, was durch die Bei-
ne ausgefithrt werden soll, und das Kind zogert, seine Beine {iberhaupt in Bewegung

22 Unterschiedliche Bilder kdnnen nur dann entstehen, wenn das Blatt, der zu bespielende Raum,

freigelassen wird. Aber auch bei der Auswahl von Referatsthemen lernt das Kind, sich zu ent-
scheiden (z. B. kann in der 5. Klasse jedes Kind seine Lieblingstierart in einem Portfolio mit Re-
ferat vorstellen), und im Rechnen konnen die selbst gestellten Aufgaben zunichst im Leben ge-
funden und in der Komplexitit variiert werden. Entscheidungen werden mit den Jahren immer
selbstverstandlicher, sie sind zunichst noch an den Rat des Lehrers gekoppelt, jedoch nimmt der
Eigenanteil immer mehr zu.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

zu setzen. Solche Zustinde werden dann, [...] seelisch begleitet sein von depressiv-
melancholischen Stimmungen. Dagegen, wenn die Beine gar nicht abwarten irgendei-
ne Aufforderung, sondern immer laufen wollen, dann haben wir im Kinde die Anlage
zum Maniakalischen® (Steiner GA 317, 791f.).

Unabhingig von der tibergeordneten Anthroposophie kann Rudolf Steiner als Beob-
achter bestimmter Verhaltensmuster ins Feld gefithrt werden. Er erkannte, dass man-
chen Kindern der Antrieb fehlt, wahrend andere eine Tatigkeit nicht mehr unterbre-
chen konnen. Selbst in seiner Beschreibung der Temperamente ist der Phlegmatiker
der Antriebslose, wahrend der Sanguiniker seine Aufmerksamkeit nicht gezielt auf
einen Gegenstand richten kann und von jedem Reiz abgelenkt wird. Es ist nun uner-
heblich fiir diese Arbeit, ob die Beschreibungen fiir den einzelnen Menschen unzutref-
fend oder veraltet sind, wichtig ist, dass diese Einteilung nach wie vor in der Waldorf-
praxis gelebt wird und dadurch auch Ideen entwickelt werden,?3 wie diesen Ziigen be-
gegnet werden kann (vgl. Fischer 2004). Fiir die Forschung wire es interessant zu
untersuchen, welche Folgen ein bestimmter Unterricht oder eine bestimmte Art der
Fragestellung auf die entsprechenden Gehirnregionen hat. Durch eine solche Untersu-
chung konnte die Methode der Waldorfschulen wissenschaftlich greifbarer werden.

Ein Hirnforscher, der nach einer Verbindung zwischen den einzelnen Funktions-
bereichen des Gehirns und personlichen Charakterziigen gesucht hat, ist der schon er-
wiahnte Richard Davidson. Davidson hat, wie bereits an fritherer Stelle erwéhnt, die
sechs Dimensionen des emotionalen Stils versucht herauszukristallisieren, die er je-
weils mit den beobachtbaren Verarbeitungsprozessen einzelner Hirnbereiche ver-
kniipfte. Zum Ausgangspunkt seiner Forschung machte er eine Beobachtung, die da-
rauf hinwies, dass die linke Gehirnhailfte eher auf positive, die rechte eher auf negative
Emotionen anspricht (vgl. Davidson et al. 2012, 55ff.). Angeregt durch die Untersu-
chungen von Jerry Kegan, der anhand von Studien zu dem Schluss kam, dass sich die
Art und Weise, wie ein Mensch auf die Welt zugeht (z. B. schiichtern/mutig), angebo-
ren sei und sich im Laufe des Lebens nur wenig verandert, stellte Davidson eine Reihe
unterschiedlicher Experimente an (vgl. ebd. 154£f.). Er kam zu dem Ergebnis, dass die
Haltung zur Welt und die mit dieser verbundenen Hirntétigkeit das Produkt der sozia-
len Erfahrung und damit nicht genetisch determiniert seien. Lebenserfahrung wirkt
sich auf die Expression der einzelnen Gene aus, eine angeborene Veranlagung muss
damit nicht zum Ausdruck kommen (ebd. 162ff.). Wenn somit die Erfahrungen eines
Menschen seine Haltung determinieren, kann diese sich im Laufe des Lebens auch
verdndern, so die These, der Davidson nachgegangen ist. Die Auswertung seiner em-
pirischen Forschungsergebnisse ergab, dass im Verhalten von Kindern im Laufe der
Jahre mehr Veranderung als Stabilitdt beobachtet werden konnte. Dabei war es nicht
s0, dass das Grundtemperament durch Training iiberlagert wurde, sondern das Gehirn
der Kinder hatte sich verandert (vgl. ebd. 178). Davidsons Beobachtungen hatten erge-
ben, dass es eine neuronale Basis des emotionalen Stils gibe (vgl. ebd. 116ft.). ,Das
eigentlich iiberraschende ist, dass ein Grofiteil der neuronalen Netze, auf denen die
sechs Dimensionen basieren, weit von den Gehirnregionen entfernt sind, in denen das
Emotionsgeschehen bislang verortet wurde, ndmlich im limbischen System und dem
Hypothalamus® (ebd. 117). Es ist beispielsweise der prifrontale Kortex, der Sitz hand-

23 Dazu genauer im Teil IIL

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

99


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

100

lungssteuernder Funktionen, des Planens und Urteilens, der die Resilienz als eine Di-
mension des emotionalen Stils des Menschen bestimmt. Eine hohe Belastbarkeit kor-
reliert mit einer starkeren linksseitigen Aktivitat des préafrontalen Kortex, eine geringe
Resilienz hingegen mit einer erhohten Aktivitit auf der rechten Seite. Davidson ist der
Ansicht, dass Teile des prifrontalen Kortex, die durch ein grofies Neuronenbiindel mit
der Amygdala (schnelle Bewertung von negativen Situationen) verbunden sind, auf
diese eine dimpfende Wirkung haben koénnten, wodurch eine schnellere Regeneration
nach belastenden Situationen gewiéhrleistet wiirde. ,,Aktivitat im linken préfrontalen
Kortex verkiirzt die Dauer der Amygdala-Aktivitit, sodass das Gehirn nach einem ver-
storenden Erlebnis rasch wieder in seinen Normalzustand zuriickkehren kann®
(ebd. 122). Braucht ein Mensch lidnger, um sich wieder zu erholen, kann dies an einer
allgemeinen geringeren Aktivitat des préafrontalen Kortex oder an einer schwécheren
Verkniipfung (struktureller oder biochemischer Art) zwischen Kortex und Amygdala
liegen. Soziale Intuition als zweite Dimension des emotionalen Stils ist eng verbunden
mit der Fihigkeit, Blickkontakt mit anderen Menschen auszuhalten. Uber den Blick
und die die Augen umgebende Muskelregion lassen sich viele Hinweise iiber die emo-
tionale Verfassung des Gegeniibers sammeln. Davidson schlussfolgerte daraus, dass
sich eine Entsprechung dieser Dimension in der Sehrinde finden lassen miisse. Er kam
zu dem Schluss, dass ein niedriges Aktivititsniveau im Gyrus fusiformis, einem Teil
der Sehrinde, und ein hohes in der Amygdala kennzeichnend fiir den intuitionsschwa-
chen Typus seien, wohingegen der umgedrehte Fall mit dem intuitionsstarken Typus
korreliere (vgl. ebd. 125). In diesen Kreislauf ist ebenfalls das Hormon Oxytocin invol-
viert, welches durch das Gefiihl von Liebe und Zugehorigkeit ausgeschiittet wird (und
nicht umgekehrt). Es hat nachweislich eine dimpfende Wirkung auf die Amygdala, so-
dass durch eine wohlwollende Atmosphire deren Aktivitit und damit ein Gefiihl von
Stress reduziert werden kann. Die dritte Dimension ist die Kontextsensibilitdt, die Fa-
higkeit also, einen sozialen Kontext richtig einzuschétzen und sich damit leicht in un-
terschiedlichen Situationen zurechtzufinden, ohne negativ aufzufallen. ,Die Fahigkeit,
einen vertrauten von einem unvertrauten Kontext zu unterscheiden, beziehen wir aus
dem Hippocampus® (ebd. 129). Obwohl der Hippocampus eher fiir die Bildung von
Langzeiterinnerungen im biografischen Kontext bekannt ist, konnte nachgewiesen
werden, dass der vordere Hippocampus, der sehr dicht an der Amygdala liegt, ,,gleich-
zeitig an der Regulierung der Verhaltenshemmung in Reaktion auf unterschiedliche
Kontexte beteiligt ist“ (ebd.). Je deutlicher und ausgepragter die Aktivitat im Hippo-
campus ist, umso kontextaffiner ist der Mensch. Davidson merkt dabei immer an, dass
mehr nicht gleichbedeutend mit besser zu setzen ist, sondern dass es eher darum gehe,
sich selbst einschitzen zu konnen. Nur im Falle, dass eine besondere Auspragung in
eine Richtung zu Problemen im Leben gefiithrt habe, konne der Einzelne dariiber
nachdenken und gegebenenfalls Schritte einleiten, um seinen emotionalen Stil zu ver-
andern,?4 denn dieser ist ja nicht genetisch determiniert, sondern durch die Erfahrung
gepragt und ist somit variabel. Die Selbstwahrnehmung findet ihre neuronale Basis im
Inselkortex, einem Bereich zwischen dem Schlafen- und Stirnlappen, der eine Art vis-
zerale, den inneren Organe entsprechende Landkarte enthilt. Davidson vergleicht den
Inselkortex mit einer Kontrollstation fiir alles, was sich im Korper unterhalb des Hal-

24 Davidson schlégt hierzu verschiedene Arten der Meditation vor (Davidson 2012, 347ft.).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

ses abspielt. ,,Der Inselkortex ist nicht nur Empfinger, sondern auch Sender von Si-
gnalen: So weist er beispielsweise das Herz an, schneller zu schlagen, oder die Lunge,
rascher einzuatmen® (ebd. 135). Auch der somatosensorische Kortex spielt eine Rolle
bei der Wahrnehmung von organbezogenen Empfindungen. Beide Areale hingen so-
mit mit der Selbstwahrnehmung zusammen. , Interessanterweise geht eine hohe Akti-
vitat im Inselkortex nicht nur mit einer grofleren Sensibilitét fiir korperliche Empfin-
dungen, sondern auch fiir Emotionen einher® (ebd.). Dem von Steiner postulierten
Lebenssinn konnte damit ein Wahrnehmungsorgan zukommen, und ein Training in
diesem Bereich wire damit auch dem Erkennen und Benennen von eigenen Emotio-
nen zutraglich, was wiederum eine Auswirkung auf die Wahrnehmung von fremden
Emotionen haben miisste. Die Korrelation zwischen Lebenssinn und Gedankensinn
(dem Verstehen/Wahrnehmen von Ideen oder Gedanken anderer) wire damit um ein
Stiick plausibler geworden, da die Selbstwahrnehmung in der Emotion eine soziale
Komponente aufweist (vgl. Teil II). Der Gedankensinn hitte insofern nichts mit einer
okkulten Praxis des Gedankenlesens zu tun, sondern mit dem emotionalen Erspiiren
der Stimmung des Gegeniibers und der Fihigkeit, die nonverbalen Signale mit den
sprachlichen Auflerungen zu verkniipfen. Eine weitere von Davidson gefundene Di-
mension ist die Grundeinstellung, die Fahigkeit, eine positive Emotion moglichst lange
aufrechtzuerhalten. Hier spielen der prafrontale Kortex und der Nucleus accumbens
eine gemeinsame Rolle, da sie zusammen das Belohnungssystem bilden. ,,Signale aus
dem Prifrontalbereich sorgen fiir die Aufrechterhaltung eines hohen Aktivititsniveaus
im bauchseitigen Striatum, einer Region, die in der Erzeugung von Gliicksgefiihlen
und damit einer positiven Grundeinstellung zum Leben eine zentrale Rolle spielt®
(ebd. 141). Davidson geht davon aus, dass es moglich ist, sich willentlich in ein
Gliicksgefiihl zu versetzen und zu lernen, dieses aufrechtzuerhalten. Ein dauerhafter
Zustrom von Signalen aus dem prafrontalen Kortex vermittelt dem Nucleus accum-
bens, weiterhin ein gutes Gefiihl zu erzeugen oder eben dieses aufrechtzuerhalten. ,,Je
aktiver der Nucleus accumbens ist [...], desto mehr tendiert der Mensch zum positi-
ven Skalenende der Dimension Grundeinstellung® (ebd. 143). Es wire interessant zu
beobachten, ob durch das Erzdhlen von Geschichten, welche die Zuhorer emotional
mitnehmen, diese Fihigkeit gestarkt werden konnte. Das Erzahlen einer nicht zu kur-
zen Geschichte und das spétere Daran-Erinnern und Ausbauen in seinem emotiona-
len Gehalt?s konnten eine Auswirkung auf diese Wechselwirkung zwischen dem pra-

25 Der Lehrer konnte fragen: Wenn wir uns nun heute an die Geschichte von Ikarus und Didalus er-
innern, an den Moment oben auf der hohen Mauer, die Fliigel bereits angelegt und bereit zum
Sprung, was muss nun in ihnen vorgegangen sein ...? Solche Ubungen holen die Gefiihle immer
wieder hervor und machen sie fiir eine ganze Weile zum Inhalt des Unterrichts. Selbst wenn die
Schiiler zundchst noch wenig zu einer solchen Beschreibung beitragen, werden sie als Modell er-
leben, welche Gefiihle in ihnen und anderen bestehen konnen. Steiner schreibt, dass nicht eine
Geschichte der néchsten folgen soll, sondern dass sich an der Geschichte Fragen entwickeln soll-
ten: ,,Es ist ja auch notwendig, dass man nicht unausgesetzt wie mit einer Dampfpumpe fortwih-
rend in die Kinder hineinpumpt [...]sondern es handelt sich darum, [...] dass man das Kind zu-
néchst fragen lasst [...]. Man ldsst es fragen und unterhalt sich dann tiber die Frage mit dem Kin-
de in Anlehnung an die eben gegebene Erzahlung® (Steiner GA 311,66). Diese Fragen sollen lan-
ge in den Kindern wirken und konnten damit eine Méglichkeit darstellen, auf die Grundeinstel-
lung Einfluss zu gewinnen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

102

frontalen Kortex und dem Nucleus accumbens haben. Die sechste Dimension ist die
Aufmerksambkeit:

»Dass der Mensch zur Konzentration auf eine Sache fahig ist, ist zwei miteinander ver-
wandten Mechanismen zu verdanken. Der eine verstirkt die Signale des Kanals, den
wir gerade empfanden wollen. [...] Der zweite blockiert die Signale in den Kanilen,
die wir ignorieren. Oft nutzen wir beide Strategien gleichzeitig® (ebd. 143 f.).

Davidson unterteilt zwei Formen von Aufmerksamkeit, die selektive Wahrnehmung

und das offene Gewahrsein (Vigilanz). Fehlt die Fahigkeit, seine Aufmerksamkeit be-
wusst und gezielt auf etwas zu richten, hat dies eine Auswirkung auf die Dimensionen

Selbstwahrnehmung und Kontextsensibilitit. Das offene Gewahrsein erlaubt dem

Menschen, seine Aufmerksamkeit sehr breit zu fichern und so offen fiir subtile Veran-
derungen zu sein. Es wurde belegt, dass dem prifrontalen Kortex eine wichtige Rolle

bei der Steuerung der selektiven Wahrnehmung zukommt, durch ihn werden Signale

verstirkt oder abgeschwicht. Das offene, nicht wertende Gewahrsein hat seine neuro-
nale Entsprechung in einem ereignisspezifischen Potenzial namens P3oo (vgl.
ebd. 147f.). Die allgemeine Wachheit oder Vigilanz betrifft die Aktivierung des Ge-
hirns im Allgemeinen und kann fiir einen bestimmten Zeitpunkt festgestellt werden,
wiahrend die selektive Aufmerksamkeit jeweils auf einen bestimmten Ort oder Gegen-
stand gerichtet ist und dabei eine erhohte Aktivitdt in den Hirnarealen gemessen wer-
den kann, die spezifisch zu dem jeweiliges Aspekt passen. Beide Arten der Aufmerk-
samkeit braucht der Mensch in seinem Leben, und gerade in der Schule wird gefordert,
dass der Schiiler sich liber einen langen Zeitraum auf eine Fragestellung konzentriert.
Dabei gilt Aufmerksamkeit als die Voraussetzung dafiir, dass ein Lerninhalt tiberhaupt

gelernt wird. Manfred Spitzer hat Aufmerksamkeit als den Mechanismus definiert, der

eine notwendige Bedingung dafiir darstellt, dass sich unser Gehirn iiberhaupt veran-
dert. Lernen bedeutet damit nicht einfach nur, dass Erfahrungen gemacht werden, die-
se Erfahrungen miissen auch ins Bewusstsein treten, der Mensch muss seine Aufmerk-
samkeit auf sie richten.

»,Ohne Hinwendung der Aufmerksamkeit zu den zu lernenden Reizen geschieht -
auch bei massiver ,Bombardierung’ des Gehirns mit diesen Reizen - nichts. Der
Grund hierfiir liegt in mangelnder selektiver Aufmerksamkeit und damit in der gerin-
gen Aktivierung derjenigen Areale, die fiir das Lernen der entsprechenden Inhalte zu-
standig gewesen wiren® (Spitzer 2012, 154).

Wenn das Gehirn arbeitet, denkt oder lernt, dann bedeutet dies, dass bestimmte Erre-
gungsmuster in den einzelnen Teilen des Gehirns auftreten. Dieses Feuern der Neuro-
nen stirkt wiederum die Verbindungen, welche zwischen den einzelnen Neuronen
oder Teilen des Gehirns bestehen, sodass sich das Gehirn durch das Denken laufend
verandert. Kommt es jedoch zu keiner Aktivierung, verdndert sich das Gehirn auch
nicht, was wiederum bedeutet, dass nichts gelernt wurde. Damit Lernen in diesem
Sinne stattfinden kann, muss der Mensch dazu fihig sein, seine Aufmerksamkeit auf
etwas zu richten. Alle Ubungen, welche die Aufmerksamkeit trainieren, miissten sich
somit auch positiv auf das Lernen von beispielsweise kognitiven Inhalten auswirken.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

Somit scheint es plausibel, dass das Erlernen von kiinstlerischen Fahigkeiten,?¢ die ja
ebenfalls ein hohes Maf3 an selektiver Aufmerksamkeit fordern, eine allgemeine Wir-
kung auf das Lernvermégen haben.

Aufmerksamkeit kann ebenfalls durch eine hohere emotionale Beteiligung er-
reicht werden, damit, dass Lerninhalte an die Lebenswelt der Schiiler gekniipft wer-
den. ,Was den Menschen umtreibt, sind nicht Daten und Fakten, sondern Gefiihle,
Geschichten und vor allem andere Menschen (ebd. 160). Steiner beschrieb dhnliche
Beobachtungen hinsichtlich der Aufmerksamkeit 1924 in seinem Heilpddagogischen
Kurs:

»Aufmerksamkeit auf die Auflenwelt, und zwar nicht blof3 intellektuelle, sondern vor
allen Dingen gemiithafte Aufmerksambkeit auf die Dinge der Auflenwelt [ist] zu entwi-
ckeln. [...] Es handelt sich darum, daf3 intellektuelle Aufmerksamkeit nicht therapeu-
tisch wirken kann, sondern dafy man das Gefiihl, den Willen engagieren muf} bei der
Aufmerksambkeit gegeniiber der Auflenwelt® (Steiner GA 317, 83).

In diesem Sinne erscheinen zwei Gegenstinde der gelebten Waldorfpraxis sehr ein-
leuchtend: Zum einen wird Wert darauf gelegt, dass sich das Kind im zweiten Jahrsiebt
mit der Welt befreundet, sie als schon empfindet, im gewissen Sinne als begehrenswert,
sodass es an ihr teilhaben mochte. Zum anderen stand das erste Jahrsiebt unter der
Uberschrift Die Welt ist gut, sodass hier eine Freundschaft zu den Mitmenschen aufge-
baut werden sollte. Ganz unter diesem Zeichen steht dann auch die erste Formen-
zeichnen-Epoche,?” welche die ersten Wochen jedes Erstkldsslers bestimmt. Hier ste-
hen, neben dem Ausdifferenzieren der motorischen Fahigkeiten, auch die zwischen-
menschlichen Beziehungen im Mittelpunkt. Der Lehrer hat Zeit, seine Schiiler ohne
Druck und in einer spielerischen Atmosphére kennenzulernen und zu ihnen eine Be-
ziehung aufzubauen, durch welche das anschlieflende Lernen (durch ein Vorbild) erst
moglich wird. Im rhythmischen Teil, im téglichen Singen, Fléten und Rezitieren, wird
diese Beziehungsarbeit immer wieder aufs Neue getibt, wird daran gearbeitet, dass das
einzelne Kind zum Teil einer Gemeinschaft wird. Manfred Spitzer ist der Ansicht, dass
die Person des Lehrers dessen stiarkstes Medium ist und dass nur derjenige, der von
seinem Fach begeistert ist, der seine Schiiler gelegentlich lobt und ihnen anerkennende
Blicke schenkt, deren Belohnungssystem auf Trab bringt. Denn Angst hemmt die
kreativen Prozesse, die beim Lernen wichtig sind, weswegen Kritik im Kunstunterricht
besonders kontraproduktiv ist. Weniger Angst und eine positive Grundstimmung sind
nachweislich dem Lernen zutrdglich (vgl. Spitzer 2012, 165). Angstfreies Lernen zielt
auf die guten Gefiihle, die ausgelost werden, wenn neue Informationen erfolgreich mit
bekannten Inhalten verkniipft werden konnten, wenn in der Anwendung deutlich

26 Wer beim Werken mit Holz nicht aufpasst, der schneidet sich schnell mit dem Schnitzmesser in
den Finger oder setzt den Meifel so an, dass ihm sein Werk durch einen Sprung im Holz ausein-
anderbricht. Kinder erleben hier sehr deutlich, dass sie sich auf ihre Arbeit konzentrieren miissen,
damit sie gelingt. Gleichzeitig ist der Weg bis zum fertigen Produkt tiberschaubar, sodass das er-
zielte Resultat als Motivationsreiz fiir weiteres Konzentrieren und Uben dienen kann.

27 Im Hauptunterricht von 8 bis 10 Uhr wird ein Thema iiber mehrere Wochen beibehalten, soge-
nannten Epochen. In der ersten Klasse wechseln sich Formenzeichen-, Rechnen- und Buchsta-
ben-Epoche immer wieder ab. In spiteren Schuljahren kommen andere Ficher wie Geschichte
oder Tier- und Menschenkunde mit dazu.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

103


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

104

wurde, wie dieses Wissen in der Welt verankert ist und wozu es gebraucht werden
kann.

Das schon vorhin im Zusammenhang mit dem préfrontalen Kortex erwahnte Do-
pamin spielt im Gehirn zusammenfassend in vier funktionellen Systemen eine Rolle:
Erstens regelt es die Sekretion des Hormons Prolaktin, welches u. a. fiir das Brust-
wachstum und die Milchproduktion bei der Frau nach der Geburt eines Kindes wich-
tig ist. Zweitens spielt es eine Rolle beim Ausfiihren fliissiger Bewegungen. Ein Mangel
kann zur Parkinson’schen Krankheit fithren, zu Zittern und Muskelsteifheit. Auch Be-
lohnung und Motivation werden iiber ein dopaminerges System gesteuert. Im Nucleus
accumbens regt Dopamin die Bildung von endogenen Opioiden an, deren Ausschiit-
tung ein gutes Gefiihl verursacht, wihrend eine Dopaminfreisetzung direkt im Kortex
zu einer grofleren Klarheit im Denken fiihrt (vgl. ebd. 177ff.). ,Von Bedeutung ist,
dass das Dopaminsystem nur bei Ereignissen oder Verhaltenssequenzen anspringt, die
ein Resultat liefern, das besser als erwartet ausfallt“ (ebd. 181). Tritt im Belohnungs-
system ein Dopaminmangel auf, so kann sich dies in Interesse- und Lustlosigkeit, in
sozialem Riickzug oder einer gedriickten Stimmung zeigen. Eine Uberaktivitit ist hau-
tig verbunden mit einer Fixation auf zum Teil belanglose Dinge, von denen der Betrof-
fene sich nicht mehr gut l6sen kann (ebd. 181 f.). Diese Beschreibung erinnert an Stei-
ners ,maniakalische® und ,schwachsinnige® Kinder, die bereits hinsichtlich der Funkti-
on des orbitofrontalen Kortex (Bewertung und Motivation) erwihnt wurden, und de-
nen er eine Stoffwechselproblematik unterstellt hat (vgl. Steiner GA 317). Einen ande-
ren Weg, diesen Kindern zu helfen sah Steiner in der Bewegung, besonders in der Eu-
rythmie:

»Wenn Sie ein schwachsinniges Kind vor sich haben, so haben Sie die Notwendigkeit,

sein Stoffwechsel-Gliedmaflensystem iiberzufithren in die Beweglichkeit. Dadurch

wird angeregt sein Geistiges. Lassen Sie es [das eurythmische] R L SI machen, und Sie
werden sehen, wie giinstig Sie auf das Kind wirken. Haben Sie es mit einem maniakali-
schen Kinde zu tun, wissen Sie, wie es zusammenhdngt mit dem Gliedmaflen-Stoff-
wechselsystem, lassen Sie es MN BP AU machen, und Sie werden wiederum sehen,
wie das auf seinen maniakalischen Charakter zuriickwirkt. Wir miissen eben iiberall
diesen innigen Zusammenhang, der beim Kinde noch da ist, zwischen dem Physisch-
Atherischen und dem Seelisch-Geistigen beriicksichtigen. Dann kommen wir auch zu
den entsprechenden Behandlungsmethoden® (ebd. 81).

Steiner ging davon aus, dass sich bestimmte Bewegungen und damit auch Koérperhal-
tungen giinstig auf diese Problematiken auswirken.?® Wille, dessen Antrieb in der An-
throposophie die vom Gefiihl bestimmte Motivation ist, kann selbst wieder auf das
Denken und somit das Lernen wirken. Zuerst muss demnach das Gefiihl so angespro-
chen werden, dass es tiber den Willen auf das Denken Einfluss nehmen kann. Wille ist
bereits Tat, Motivation ist der Antrieb zur Tat und kann darum nicht mit diesem als
identisch gedacht werden. Es ist damit das tatsichliche Tun, was wiederum das Den-

28 In der Heileurythmie stehen die einzelnen Buchstaben fiir bestimmte Qualititen: Das R steht fiir
Bewegung und Drehung, das L fiir das Hineinversetzen in etwas, das M ist ein Ausatmungslaut,
das N leitet zuriick ins Intellektuelle, im E und U beriihrt sich der Mensch in seiner Leiblichkeit
und spiirt sich damit selbst, das I und das A wecken auf, und im § wird der Astralleib in eine
lebendige Titigkeit versetzt (vgl. Steiner Ga 317, 99ft.).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

ken bildet, die Anwendung oder das Ergreifen eines Stoffes unter der Voraussetzung,
dass die Aufmerksamkeit auf jenes gerichtet ist.

Richard Davidson bestatigt die Wichtigkeit von Emotionen, wenn er sagt, dass
fast alles, was der Mensch in seinem Leben tut, von Gefiihl durchdrungen ist. Fiir ihn
ist es deshalb nicht erstaunlich, dass Bereichen, denen frither eine rein kognitive
Funktion zugesprochen wurde, heute eine Beteiligung an emotionalen Prozessen zu-
gerechnet wird.

»Es gibt keine klare, eindeutige Trennlinie zwischen Emotion und anderen mentalen
Prozessen. Die Uberginge sind flieend. Dementsprechend spielen so gut wie alle Ge-
hirnreaktionen eine Rolle im Emotionsgeschehen oder werden von Emotionen beein-
flusst, bis hinein in den visuellen und auditiven Kortex (Davidson 2012, 149).

Es zeigt sich demnach, dass unsere Haltung zur Welt unsere Gedanken und Emotio-
nen mit prigt, dass der Mensch jedoch gleichzeitig auch in der Lage ist, sich in all je-
nen Punkten zu verandern und dass die Arbeit an einem Bereich sich auch direkt in
anderen Lebensbereichen niederschldgt. Kognition, Emotion und Sozialverhalten sind
damit keine drei verschiedenen Fahigkeiten, sondern bilden zusammen eine Einheit.
Dass diese Verbindung ebenfalls eine Wirkung auf den Menschen als korperliches We-
sen hat, zeigen die Untersuchungen Davidsons, welche den Zusammenhang zwischen
emotionalem Stil und Gesundheit erforschten. Da sich diese Arbeit unter dem Stich-
wort Salutogenese auch mit den gesundheitlichen Aspekten von Erziehung auseinan-
dersetzt, wird auf diese Erkenntnisse im Verlauf der Arbeit hingewiesen.

Eine Beschiftigung mit den neuronalen Grundlagen des Menschen kann zu einer
ganzheitlicheren Sichtweise beitragen. Die Andeutungen auf die von Steiner postulier-
ten anthroposophischen Wirkmechanismen sollen im folgenden Kapitel konkretisiert
werden.

3.3. Die Rolle der Leiber im anthroposophischen Selbstmodell

Eine Betrachtungsweise der Anthroposophie geht vom Menschen als einem vierglied-
rigen Wesen aus. Jedes dieser vier Glieder muss sich im Laufe der ersten drei Jahrsieb-
te zu einer Ganzheit zusammenfinden. Dabei steht der Atherleibt im engsten Verhilt-
nis zum physischen Leib, denn anders als der Astralleib und das Ich, welche sich nach
der anthroposophischen Sichtweise im Schlaf aus dem Korper in eine geistige Welt zu-
riickziehen, bleibt dieser beim Schlafen an den materiellen Leib gebunden. Steiner
postuliert nun, dass viele Probleme daraus resultieren, dass die einzelnen Leiber sich
nicht optimal durchdringen kdnnen, dass sie zu stark oder zu schwach seien und des-
halb nicht als Einheit zusammen schwingen konnten (vgl. Steiner GA 317; Kohler
2009).

Hier soll nun beispielhaft auf den Atherleib eingegangen werden, der dazu zu-
néchst in seinem Stellenwert fiir die Anthroposophie charakterisiert werden muss. Der
Lebenskrifteleib des Menschen wird als dessen persénlicher Teil des Athers definiert,
den er sich mit der Hilfe seines Engels zunichst als Atherhiille aneignet. ,,Der mensch-
liche Atherleib wird ja aus dem Weltenither genommen, der durchaus iiberall vorhan-
den ist. Nun, dieser Weltenither [...] ist in Wirklichkeit der Trager der Gedanken®
(Steiner GA317, 20). Im eigenen Atherleib ist auch die personliche Akasha-Chronik

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

105


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

106

eines jeden Menschen enthalten, in welcher beispielsweise seine komplette Reinkarna-
tionsgeschichte aufgehoben ist, aber auch alle die Gedanken und Ideen, die wahrend
seines Lebens in ihm auftauchen.

»Das alles, was iiberhaupt an [...] Gedanken vorhanden ist, ist im lebendigen Zustan-
de im Weltenéther darinnen und wird niemals entnommen aus dem Weltenidther im
Leben zwischen Geburt und Tod, niemals, sondern alles, was der Mensch an lebendi-
gem Gedankenvorrat in sich enthalt, empfingt er dann in dem Augenblick, wo er aus
der geistigen Welt heruntersteigt, also sein eigenes lebendiges Gedankenelement ver-
1a3t, wenn er heruntersteigt und sich seinen Atherleib bildet” (ebd.).

Das geistige Weltgedachtnis, die Akasha-Chronik der Welt, ist das grofere Pendant
zum persdnlichen Atherleib. Da dieses Weltenbuch nur von wenigen Eingeweihten,
bisher wahrscheinlich nur von Rudolf Steiner, gelesen werden konnte, ist es sehr
schwierig, tiber diese Erkenntnisse eine objektive Diskussion zu fithren. Steiner geht je-
doch davon aus, dass jeder Mensch dazu befahigt ist, ein spirituelles Bewusstseins
oder die Gabe der Intuition zu entwickeln.

»Die Erweckung der Seele zu einem solchen hoheren Bewusstseinszustand kann Ein-
weihung (Initiation) genannt werden. Die Mittel der Einweihung fithren den Men-
schen aus dem gewohnlichen Zustande des Tagesbewusstseins in eine solche Seelenta-
tigkeit hinein, durch welche er sich geistiger Beobachtungswerkzeuge bedient. Diese
Werkzeuge sind wie Keime vorher in der Seele vorhanden. Diese Keime miissen ent-
wickelt werden“ (Steiner GA 013, 251).

Durch das spirituelle Bewusstsein ist der Eingeweihte dazu in der Lage, Geschehnisse
im ganzen Kosmos mitzuerleben. Da die Anthroposophie eine teleologische Sicht auf
den Menschen vertritt, wird das Erreichen dieses Zustands zum Entwicklungsziel der
Menschheit. In Steiners Beschreibung der Weltentwicklungsstufen iiber die einzelnen
Planetenzustande hinweg wird die Intuition als eine Umwandlung des Bewusstseins
des Menschen auf dem alten Saturn beschrieben, welche er aber erst auf dem Vulkan?®
vollig ausbilden wird. Die Weltenmission des alten Saturns war es, am physischen Leib
des Menschen und an dessen Willen zu arbeiten, und auch die Sinnesorgane wurden
hier angelegt. Auf der alten Sonne3° wurde durch geistige Wesen am Atherleib und am
Gefiihl gearbeitet, auf dem alten Mond3* entstanden der Astralleib und das Denken
(vgl. Steiner GA 013, 115ff.). Die Leiber des Menschen sind in der Anthroposophie auf
vielfiltige Weise verkniipft, sodass Krankheiten fast immer als Symptome betrachtet
werden, welche auf eine Problematik in den geistigen Bereichen hindeuten.

Rudolf Steiner behauptet in seinem Heilpddagogischen Kurs, geistig schwéchere
Kinder hitten ihren Atherleib nicht gut organisiert, er sei vielleicht in manchen der

29 Als Vulkan wird die siebte und letzte Verkorperung unseres Planetensystems in ferner Zukunft
bezeichnet. Die gegenwirtige Erde ist die vierte Verkorperung. Die dritte war der alte Mond, die
zweite die alte Sonne, und der alte Saturn gilt als die erste Verkorperung. Jeder Zustand bietet der
Menschheit eine weitere Entwicklungsmoglichkeit. Diejenigen, die den vorgesehenen Zustand
nicht erreichen, bleiben bei einer neuen Inkarnation der Erde an den alten Zustand gebunden,
sind dann auch nicht mehr wirklich Teil der Gemeinschaft (vgl. Steiner GA 013).

30 Auf der alten Sonne entstand ebenfalls das Driisensystem; dieses besteht aus den durch den
Atherleib umgewandelten alten Sinnesorganen des Saturns. Diese Gedanken spielen eine Rolle in
der anthroposophischen Diagnostik und Heilkunde, weswegen sie hier kurz Erwahnung finden.

31 Auf dem alten Mond entstand das Nervensystem.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

drei Bereiche (Kopf, Brust, Gliedmaflen) gut entwickelt, in anderen jedoch nicht (vgl.
Steiner GA 317, 23). Dies resultiert nach Steiners Auffassung aus der Uberlegung, dass
das Neugeborene zunichst eine Atherhiille umgibt, sodass der von den Eltern vererbte
physische Leib von dieser individuellen Substanz noch gar nicht durchdrungen ist.
Erst im ersten Jahrsiebt wandelt sich die Atherhiille in den Atherleib um. Aus diesem
Grund werden auch die Krifte, die diesen Prozess begleiteten, erst nach der Voll-
endung desselben frei und kénnen genutzt werden. Dass der Atherleib den Kérper
vollstindig individuell durchgearbeitet hat, zeigt sich nach Rudolf Steiner am Hervor-
brechen der zweiten Zahne. Die durch die Veranlagung mitgebrachten Milchzéhne ge-
ben den Raum frei fiir das je individuelle Gebiss. Die Aufgabe des Lehrers besteht nun
darin, durch seinen Astralleib auf den Atherleib dieser Kinder zu wirken. Es ist jeweils
das nédchst hohere Wesensglied, was auf das darunterliegende wirkt: Auf den physi-
schen Leib wirkt der Atherleib, auf diesen der Astralleib; auf den Astralleib wirkt wie-
derum das Ich und auf dieses das Geistselbst (Manas). Ist das Problem eines Men-
schen einem jeweiligen Teil seiner selbst zugeordnet, muss der therapeutisch wirkende
Erzieher an seinem eigenen, nachst hoheren Wesensglied arbeiten, um eine heilende
Wirkung beim anderen zu erzielen. Aus einem genauen Erkennen der Situation (Dia-
gnose) resultiert nach Steiner zwangslaufig auch eine geeignete Therapie (vgl.
ebd. 42). Der Mensch kann seine Leiber zu Manas, Buddhi und Atma umwandeln, sie
durch sein Ich verwandeln und somit in einen anderen Bezug zu seinen einzelnen We-
sensgliedern treten.3? Dieser Herausforderung sollte sich nach dem anthroposophi-
schen Verstandnis im Besonderen der Lehrer stellen, da seine Aufgabe neben der Wis-
sensvermittlung vor allem darin besteht, das Kind in seiner Entwicklung zu begleiten
und zu unterstiitzen. Heute wird die therapeutische Wirkung des Waldorfunterrichts
besonders durch das Thema Inklusion aktuell, da viele Waldorfschulen mit diesem
Konzept arbeiten, auch ohne dass sie explizit als inklusive Schule gekennzeichnet wé-
ren. Der Lehrer wird damit in seiner Rolle als Heiler besonders gefordert, muss sein
Selbst damit in jedem Bereich wirkmichtig werden lassen.

Im Heilpddagogischen Kurs untersucht Steiner nun verschiedene Kinder gemaf3
ihrer Problematik und schaut sich dazu zunichst ihr Erscheinungsbild an. Fiir Steiner
durchwirkt der Atherleib den Kérper des Kindes und trigt damit zur Entfaltung der
physischen Individualitit bei. Ahnelt das Kind noch sehr lange seinen Eltern, so
schlief3t Steiner auf ein Problem in diesem Durchdringungsprozess.

»Die vererbten Eigenschaften treten deshalb hervor, weil die Individualitit zu schwach
war, sie zu iiberwinden, um in ihrem Sinne nach dem Karma zu arbeiten. Deshalb er-
scheint der eigentliche Karmaimpuls tibertont von dem, was als vererbte Eigenschaften
herauskommt® (ebd. 28).

Da jeder Mensch jedoch das durchleben sollte, was er als eigenes Karma in sich trégt,
besteht die Rolle des Lehrers darin, diese willentliche Durcharbeitung des Vererbten
auch zu gewiahrleisten. Die Arbeit des Lehrers besteht in seiner seelischen Wirkung

32 ,Der Mensch steht heute nicht so zu seinem astralischen Leib, Atherleib und physischen Leib,
wie er zu seinem Ich steht. In diesem Ich ist er drinnen. Es ist ihm unmittelbar das niachste, dem
er gegeniibersteht. Zu seinem astralischen Leib wird er erst so stehen, wenn er ihn zum Manas
umgewandelt hat, und zu seinem Atherleib erst, wenn er ihn zur Budhi umgestaltet, wenn er ihn
von seinem Ich aus zu einem Géttlichen entwickelt hat. Wenn das Ich auch zuletzt entstanden ist,
es ist doch das, worin der Mensch lebt“ (Steiner GA 107, 122).

107

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

auf die Wesensglieder seiner Schiiler. Dabei ist es wichtig, das schwache Kind nicht
einfach zu bedauern und ihm das Leben zu erleichtern, vielmehr gilt es zunichst,
wirkliches Interesse fiir dieses aufzubringen, dann dessen Schwiche exakt wahrzuneh-
men, zu verstehen, worin das Problem besteht (z. B. in einem verkiimmerten Ather-
leib), und in einem letzten Schritt das durch die Problematik verursachte innerliche
Erleben des Kindes mitzufithlen (vgl. ebd. 34£.). Erst dadurch entsteht im Erzieher die
heilende Haltung zum Kind, die richtige Seelenverfassung, die bedeutender ist als ein-
mal festgelegte Praktiken. Denn dann wird der Erzieher ,alles tibrige mehr oder weni-
ger richtig besorgen. Denn [...] Sie glauben gar nicht, wie gleichgiiltig es im Grunde
genommen ist, was man als Erzieher oberflachlich redet oder nicht redet, und wie
stark es von Belang ist, wie man als Erzieher selbst ist“ (ebd. 35). Der wahrhaft anthro-
posophisch arbeitende Lehrer hat demnach kein Repertoire an moglichen Handlun-
gen bereit, sondern arbeitet an sich selbst in der Hoffnung, dass er dann das Richtige
firr das Kind tun werde. Dass es sehr wichtig ist, einem Menschen nicht herablassend
zu begegnen, ihn nicht innerlich zu stigmatisieren und ihm Achtung entgegenzubrin-
gen, diirfte aufler Frage stehen, doch bleibt bei diesen sehr vagen Vorgaben eine Eva-
luation der vorgefundenen Praktiken ohne Aussagekraft fiir das Handeln anderer Leh-
rer. Es konnte lediglich ein Bild davon gezeichnet werden, was gerade zu dem Zeit-
punkt an jenem Ort gearbeitet wurde, jedoch keine Aussagen tliber zukiinftige Prakti-
ken an anderen Kindern oder Schulen gemacht werden. Die Anthroposophie ist, wie
schon erwihnt, davon tiberzeugt, dass die Menschen sich finden werden, die mitein-
ander etwas zu erleben haben.3? Aus dieser Uberzeugung heraus muss jeder Lehrer
selbst fiihlen, was er als Unterricht in die Klasse tragt.

Trotz der Betonung auf die je besondere Situation gibt es Erscheinungen an Kin-
dern, die auf eine immer dhnliche Art wieder und wieder auftreten. So machte Steiner
darauf aufmerksam, dass eine Schwierigkeit im Verhaltnis zwischen physischem Leib
und Atherleib besonders Unwohlsein im Menschen auslésen miisse, da dieses durch
alle Schlafzustande hindurchgehe, sodass auch wahrend der Nacht keine Linderung
eintreten konne (vgl. ebd. 43). Unter dem Stichwort Vitalitit versucht Michael Ran-
dolph, dieses von Steiner als Atherleib beschriebene Phinomen anders zu beleuchten.
In der Tradition von William Reich geht Randolph von Panzerungen aus, von ,ring-
formigen Schichten aus straff gespannter Leblosigkeit®, welche zu einem Verlust von
Vitalitat, von Lebendigkeit fithren (Randolph 2007, 470). Unter Vitalitat wird hier eine
Eigenschaft des ganzen Organismus in Beziehung zu seinem unmittelbaren Lebens-
horizont verstanden, also keine gesonderte Substanz, die dem leblosen Kérper hinzu-
addiert wird, wie das beim Atherleib der Fall zu sein scheint. Um das Phdnomen der
Vitalitat genauer in den Blick zu bekommen, sucht Randolph nach dessen Wurzeln
und findet sie in den zwischenmenschlichen Bindungsprozessen. Vitalitat entwickelt
sich beispielsweise bei der wechselseitigen Bindung zwischen der Mutter und ihrem

33 Dies ist auch der Grund, warum kaum Angaben dazu gemacht werden, wie beispielsweise mit
unruhigen Klassen oder schwierigen Eltern umgegangen werden kann. Eine bevorzugte Antwort
auf solche Fragen lautet, dass diese Probleme nicht auftauchen werden, wenn die fiir einen vor-
bestimmte Klasse gefunden wire. Dann wisse der Lehrer aus sich heraus, wie mit der Herausfor-
derung umzugehen wire. Kénne er das nicht, so hitte er vermutlich die falsche Klasse, wire vor-
her nicht in sich gegangen, hitte seinem Schicksalssinn zu wenig und dem Kognitiven zu sehr
vertraut.

108

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

Saugling. ,,Mehr als das {iber blof3e Imitation hinausgehende Spiegeln sind es die iiber
Blicke vermittelnden Transaktionen zwischen einer Mutter und ihrem [...] Kind, die
dessen Wachstum, Lebendigkeit und zunehmend verfeinerte Position im Kontext sei-
ner Welt enorm befordern® (ebd. 471). Vitalitat entsteht bei liebender Zuwendung
dann, wenn der andere wahrgenommen wird in seiner Einzigartigkeit. Dieses mitfiih-
lende Wahrnehmen wurde bei Steiner zur Voraussetzung im Umgang mit den Kin-
dern; als Ubung hierzu wird vorgeschlagen, dass der Lehrer sich jeden Abend kurz an
jedes einzelne seiner Kinder erinnert, was es den Tag tiber gemacht hat, welche Klei-
dung es trug und in welcher Stimmung es war. Diese Herangehensweise ist nicht un-
beschwerlich, da sie zunichst viel Zeit in Anspruch nimmt, aber die dadurch generier-
te Haltung des Lehrers zu seiner Klasse mag sich positiv auf die Bindungsprozesse und
damit auf die Vitalitdt ausiiben. In dem Sinne scheint es begreiflich, wenn Steiner er-
klirt, auf den Atherleib kénne vonseiten des Lehrers mit dem Astralleib gewirkt wer-
den. Denn die Gefiihle, die der Erwachsene von seiner Seite her ausbildet und den
Schiilern entgegenbringt, zeigen ihre Wirkung in deren Vitalitit.

Auch Gerald Hiither hat sich mit der Liebe beschiftigt und sieht in ihr die Kraft,
die einzelne Menschen oder Gruppen zusammenhdlt, durch die sie sich als eine Ein-
heit erleben (vgl. Hiither 2012 [2]). Evolutionsgeschichtlich hat die Liebe aus den lo-
ckeren Familienstrukturen der Jager und Sammler feste Clans gebildet, die ihr Leben
gemeinsam auf ein Ziel hin ausrichteten. Diese gesellschaftlichen Beziehungen be-
stimmten somit dariiber, wie die Menschen ihr Gehirn benutzten, welche Gedanken
die Strukturen des Gehirns mitgestalteten. Waldorfklassen sind nach einer dhnlichen
Struktur aufgebaut; der Klassenlehrer wird zum Kapitidn seiner Mannschaft, und die
mehrfach jahrlich stattfindenden Feste und Monatsfeiern tragen dazu bei, dass sich
die Eltern und Schiiler stark mit der Schule identifizieren. Es ist damit nicht verwun-
derlich, dass man sich in der Waldorfpiadagogik und in der Anthroposophie hdufig auf
den Begriff der Liebe beruft — der Liebe zu Gott, zur Welt oder zu den Mittmenschen.

Wer den Gedanken Gerald Hiithers folgt, dass sich die Heranwachsenden in der
frithen Menschheitsentwicklung mit den Zielen, Wiinschen und Vorstellungen ihrer
Gruppe durch erzihlte Uberlieferungen identifiziert haben (vgl. ebd. 15f.), dem er-
schliefit sich die Methode, welche an Waldorfschulen angewendet wird, um (trotz
einer eigenwilligen Interpretation der Welt) als Gruppe zusammenzuhalten. Der Wal-
dorfunterricht bietet eine Fiille von kulturellen Erzahlungen: Méirchen, Legenden,
Weltentstehungsgeschichten der verschiedenen Volker sowie deren Sagen bilden den
Hintergrund fiir die Geschichtsepochen. Durch die iiber lange Zeit gleichbleibenden
Gedichte und Lieder sowie durch den Lehrplan, der immer wieder besondere Uber-
gangsrituale34 vorsieht, werden die Kinder in einem Sinn erzogen, der in ihnen ein
Gefiihl der Verantwortung fiir das Wohl der Gemeinschaft wachsen ldsst. Die Men-
schen werden in ihrer Fahigkeiten bestédrkt, Teil eines Ganzen zu sein, das aufeinander
wirkt und harmonisch zusammenschwingt. ,Wenn wir die Tendenz, in Resonanz zu
treten, als ein universelles Prinzip erkennen, dann ist die Liebe Ausdruck und Ziel die-
ses Prinzips“ (ebd. 64). Nicht nur in der Physik findet sich nach Hiither die Resonanz,

34 Beispiele fiir diese rituell gestalteten Ubergiinge sind die Hausbauepoche, das Privileg der Viert-
klassler, am Johannisfest iiber das Feuer springen zu diirfen, in der Neunten Pate der neuen ers-
ten Klasse zu werden oder die Teilnahme an den diversen grofien und kleinen Theaterauffiihrun-
gen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

109


https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

110

sondern auch im zwischenmenschlichen Bereich. Ein interessantes Forschungsfeld,
das mit dieser Idee im Zusammenhang steht, findet die Anthroposophie im Thema
Herzratenvariabilitdt:

»Die Variabilitit des Herzschlags (HRV) wurde in den letzten 15 Jahren als ein we-
sentlicher Indikator fiir Gesundheit und Krankheit untersucht. Das Herz schldgt nicht
taktformig, sondern innerhalb weniger Sekunden mal schneller, mal langsamer, je
nach korperlicher, aber auch nach psychischer Beanspruchung. Dass es so variabel ist,
ist ein Zeichen von Gesundheit (Hueck 2012).

Das Herz schwingt mit und bleibt nicht stoisch im gleichen Takt wie ein Metronom.
Stress kann diese Flexibilitit des Herzrhythmus beeintrichtigen, was verschiedene
Krankheiten fordern kann.

»Bei dauerndem Stress reduziert sich die Schwingungsfihigkeit des Herzens unter der
Daueraktivitidt des Sympathikus. Gestresste Menschen erfahren selbst im Schlaf wenig
Erholung, weil die vegetativen Funktionen auch dann noch vom Sympathikus domi-
niert werden. Auch Depressionen und chronische Krankheiten wie Bluthochdruck,
Herzrhythmusstorungen, Herzinfarkt und Diabetes gehen mit einer verringerten HRV
einher” (Hueck ebd.).

Eine langsame und tiefe Atmung {ibt einen gesunden Einfluss auf die HRV aus, da sie
verstirkend und rhythmisierend auf die Schwingungsfihigkeit des Herzens wirkt (vgl.
ebd.). Gemeinsame Erlebnisse miissen keine Resonanz zwischen den Menschen ent-
steht lassen, aber die Hinweise verdichten sich, dass gemeinschaftlich ausgefiihrte
Praktiken die Psyche bereichern und stirken, was auch die kérperlichen und geistigen
Fahigkeiten mit beeinflusst.

»Die pathologischen Erscheinungen treten nur in Beziehung eines Menschen zu ande-
ren auf, als Storung einer sozialen Situation, genauer gesagt: seines Einbezogenseins.
Die sog. seelischen oder geistigen Storungen lassen sich samt und sonders als Stérung,
als Zerfall oder gar als Entzug des ,Zwischen’ verstehen (Marcel 1985, 25).

Die Liebe ist heute kein Feld der Religion oder der esoterischen Literatur mehr, viel-
mehr ist sie in ihrem Ausdruck Teil der neurologisch-psychologischen Forschung ge-
worden. Zum einen beinhaltet sie als Liebesfihigkeit die Moglichkeit, andere wohlwol-
lend betrachten zu konnen, gleichzeitig jedoch auch, selbst durch sich oder andere so
gesehen zu werden. Liebevolle Zuwendung wirkt sich auch auf hormoneller Ebene aus.
Stress (und mit ihm der Cortisolspiegel) wird vermindert, und Okzitozin lésst sich
vermehrt feststellen. Auf den konkreten Fall angewendet, obliegt es damit dem Klas-
senlehrer, eine liebevolle Beziehung zu seiner Klasse aufzubauen. Als Voraussetzung
dafiir scheint es zwingend zu sein, dass er zunichst ein gutes Gefiihl fiir sich selbst
entwickeln muss, denn nur die Liebe zu sich selbst kann die Grundlage fiir die Liebe
zu anderen bilden. Dieser alte Gedanke findet sich bereits in der Thora, im 3. Buch
Moses (Lev. 19, 18 EU), sowie bei Matthaus als Liebe deinen Gott und deinen Ndchsten
wie dich selbst (vgl. Matthaus 22,37-39). Ein Grofiteil der Wirkung des Waldorfunter-
richts besteht somit in der Beziehungsarbeit. Die konkrete Ausgestaltung dieser Bezie-
hung obliegt dem einzelnen Lehrer, wobei der Lehrplan viele Ficher vorsieht, die Ge-
legenheit bieten, sich gegenseitig auf ganz unterschiedliche Weise wahrzunehmen. Der
Zeugnisspruch, welche der Lehrer am Ende jedes Schuljahres fiir jedes einzelne Kind
personlich dichtet oder findet, kann als eine institutionalisierte Form dieser Idee be-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

trachtet werden. Der Mensch sollte als Ganzes gesehen werden, die Differenz zwischen

Haben und Sein muss aufgelost werden, damit sich das Subjekt nicht mehr wie ein Be-
fehlshaber dem Korper gegeniiberstellt und ihn zum Dienen zwingt, sondern sich ein-
fithlsam in ihn einwohnt. Der Zeugnisspruch geht auf das Kind im Jetzt ein und weist

ihm einen Weg in die Zukunft (vgl. Miiller 1995).

Das zweite Jahrsiebt ist damit gepragt vom Gefithl und verschiedenen Praktiken
der Harmonisierung. Im dreigliedrigen Menschen unterscheidet Steiner zwischen drei
Systemen, dem Stoffwechsel-Gliedmaf3en-System, dem Nerven-Sinnes-System und
dem rhythmischen System, welches im Brustmensch zu finden ist und sowohl die At-
mung wie auch den Blutkreislauf und das Herz mit umfasst. Letzteres ist mit dem Be-
griff der Liebe aufs engste verbunden. Dass das Herz als Wohnstatt der Gefiihle gilt,
wird in Ausdriicken ersichtlich wie: Das geht mir ans Herz; mir geht das Herz vor Freu-
de auf oder das Herz springt mir in der Brust vor Gliick (vgl. Betz 1991, 72ff.). An die
Brust als Hiille des Herzens wird ein Freund gedriickt, und kleine Kinder werden auf
sie gelegt, damit sie, geschaukelt vom Auf und Ab des Brustkorbs und vom gleichmé-
Bigen Herzschlag, beruhigt in den Schlaf finden. Das Herz wird beschrieben als Ort,
an dem zwischen Leib, Seele und Geist vermittelt werde, als einem Mittelbereich, an
dem der Geist ins Blut gehe und dieses Organische seinerseits in Geistndhe komme,
um verwandlungsbereit zu werden. ,,Das Herz wehrt also der Neigung, sich nur als
Triebwesen zu verstehen, ebenso wie es vor einer blutleeren Spiritualisierung bewahrt*
(ebd. 75). Schon in den alten Kulturen wie in Agypten kam dem Herzen eine besonde-
re Bedeutung zu. Das Herz galt als Sitz der Freude und der Trauer, war aber auch die
Heimat des Willens und des Gedichtnisses, der Weisheit, der Denkféhigkeit sowie des
Gewissens und der Liebesfahigkeit (vgl. ebd.).

»Das Herz kann springen und tanzen, aber es kann auch verzagt sein, der Gram kann
es zernagen — und dann wieder lacht uns das Herz im Leib. Immer berufen wir uns auf
unser Herz, wenn wir sagen wollen, wie es um uns steht“ (ebd. 76).

Der Mensch driickt in korperbezogenen Ausdriicken sein Empfindungsleben aus,
fithlt Seelisches im Leib. Der Korper sagt oft etwas tiber die emotionale Empfindlich-
keit aus, was einem selbst noch nicht ins Bewusstsein gekommen ist (vgl. ebd. 23). Der
Klassenlehrer der Waldorfschule kann sich dieses Wissen tiber den Korper als sichtba-
re Seele zunutze machen, indem er den Leib der Kinder wahrnimmt und ebenso we-
nig blind fiir seinen eigenen Leib bleibt. So spiirt der Lehrer die warmen Hénde seiner
Schiiler, wenn sie durch den Unterricht ins Tun gekommen sind, ebenso wie die kalten
Finger derjenigen Kinder, welche sich den Stoff nicht durchs Herz haben gehen lassen.
»Das Kind entdeckt sich und die Welt durch Bewegung, es eignet sich seine Umwelt
tiber seinen Korper und seine Sinne an“ (Zimmer 2012,16). Lernen ist damit keine rei-
ne Kopfsache, sondern geht durch den ganzen Leib. Der Warmeorganismus ist fir
Steiner mit dem Ich verbunden, und so durchfliefit das Ich mit Hilfe des Blutes alle
Teile des Menschen.

Auf den Gedanken der alten Agypter aufbauend, dass das Herz der Sitz des Ge-
déchtnisses sei, soll hier eine besondere Form dieses Erinnerungsvermogens betrach-
tet werden, die in Waldorfschulen sehr gepflegt wird — die Gewohnheit. Die Zeit hin-
terldsst Spuren an jedem Korper, sichtbare Alterserscheinungen, Sorgenfalten, Lach-
faltchen, aber auch Gewohnbheiten prigen den Leib und das soziale Verhalten. Pierre
Bourdieu untersuchte Gewohnheiten der Menschen und prigte den Begriff des Habi-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

tus (vgl. Bourdieu 1987, 277ft). Beim Habitus handelt es sich um verinnerlichte
Handlungsmuster, um die Art und Weise, wie das Subjekt seine Welt sieht, nach wel-
chem Muster es handelt, welchen Dingen es eine hohe Bedeutung zuspricht und wel-
che es als unerheblich betrachtet. Der jeweilige Habitus bestimmt somit das ganze Le-
ben, da es sehr schwer ist, die Grenzen der Gewohnheit zu tberschreiten. Jeder
Mensch hat quasi seinen eigenen, individuellen Habitus und doch ist er dem anderer
so dhnlich, dass Klassen des Habitus gebildet werden konnen. Die Mitglieder einer
solchen Klasse zeichnen sich durch einen &hnlichen Geschmack aus, sie priferieren
beispielsweise die gleiche Art von Musik oder Kunst, haben die gleichen Sprechge-
wohnheiten oder gestalten ihre Freizeit in dhnlicher Weise. Oft ist einem dieser Um-
stand selbst nicht bewusst, obwohl sich von auflen im Verhalten immer die gleichen
Muster erkennen lassen; es handelt sich demnach um gruppenspezifische, in das Be-
wusstsein eingeschriebene Handlungsmuster (vgl. Feldmann 2005, 53).

»Kern des Habitusbegriffs ist die Tendenz, dhnlich zu handeln. Der Habitus ist eine
Art psychosomatisches Geddchtnis. In ihm sind frithe Handlungsweisen gespeichert,
die in dhnlichen Situationen abgerufen werden. Das heifit, der Habitus ist eine Ten-
denz, so zu handeln, wie man es einmal — insbesondere beim ersten Mal - gelernt hat*
(Rehbein 2006, 90).

Dies bedeutet, dass der Habitus erlernt, der Mensch habitualisiert wird. Habitude be-
deutet im Franzésischen Gewohnheit, Habitus meint damit ein Handeln aus Gewohn-
heit. Diese das Verhalten prigende Gewohnung ist vergleichbar mit einem durch Wie-
derholung entstandenen Muster, das in einer jeweils spezifischen Situation schnell ab-
gerufen werden kann. Der Habitus ist ein inkorporiertes Verhaltenswissen, vergleich-
bar einer Fertigkeit, welche ohne kognitive Aufmerksamkeit in den Kérper iibergegan-
gen ist. Anhand von Bourdieus Uberlegungen wird erkennbar, wie prigend die soziale
Umwelt fiir den Menschen ist. Umwelt ist nun auch das Klassenzimmer oder das Be-
nehmen des Lehrers. Die Art, wie iiber die Welt geredet oder gedacht wird, findet in
der Schulgemeinschaft eine gemeinsame Basis, verwandelt die Umwelt jener Gruppe
in eine gemeinsame Welt. Alles Leben in dieser Gemeinschaft wird somit Teil des Ha-
bitus der Kinder, wird fiir sie zu einer Selbstverstiandlichkeit. Steiner macht darauf auf-
merksam, dass es sehr schwierig sei, Gewohnheiten zu verandern, und gibt den Rat,
ab und zu seine Handschrift zu variieren. Die Arbeit an der Gewohnbheit ist fiir ihn
geistige Arbeit an der Verwandlung der Wesensglieder. Fiir ihn hat das Habituelle je-
doch noch eine weitere Aufgabe: das Prigen von guten Gewohnheiten, die fiirs Leben
wirken. Regelmifiigkeiten helfen dem Kind, ,seinen Willen und damit auch seine Er-
innerungskraft in Ordnung® zu bringen (Steiner GA 293, 122). Der Mensch wirkt
durch Gewohnbheiten, die er bewusst verrichtet auf seinen Willen. Gleichzeitig bildet
sich durch diese jedoch auch sein Selbstverstindnis und ldsst ihn sich teilhaftig an
einer Gemeinschaft empfinden.

Die Waldorfschule legt besonderen Wert darauf, dass sich verschiedene Unter-
richtsteile tagtaglich wiederholen, der Morgenspruch, das Aufsagen des Zeugnisspru-
ches, die Gliederung des Unterrichts in drei unterschiedliche Teile und nicht zuletzt
die Begriiflung durch den Lehrer. Allmorgendlich wird jedes Kind einzeln vom Lehrer
mit einem Handedruck begriifit, wodurch sich ein weiterer sozialer Aspekt des Klas-
sengeschehens offenbart. Bei dieser Begriiflung beriihren sich die sensiblen Handin-
nenflichen der beiden Akteure. Die Hand wird leicht gedriickt, der Lehrer richtet sei-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie

ne Aufmerksamkeit auf den Tonus und die Warme der Hand. Er versucht, das Kind als

leibliches Wesen zu erkennen, schenkt ihm zu Beginn des Unterrichts diesen Moment

der Intimitét, der Aufmerksamkeit, die nur allein zwischen diesen beiden Menschen

herrscht. Das Kind wird in seiner Erwartungshaltung fiir den beginnenden Unterricht

wahrgenommen. Helmut Milz schreibt, der haufigste taktile Kontakt in unserer heuti-
gen Gesellschaft sei die Geste des Handedrucks.

»Sie wird bei formellen Kontakten wie Begriiflung, Abschied, Ausdruck von Beileid
oder Bekriftigung von Abmachungen und Vertragen angewandt. Sie soll ausdriicken,
dass man sich in respektvoller, freundschaftlicher und friedlicher Absicht die Hand
zum Austausch reicht“ (Milz 1994, 26 f.).

Wir reichen jemandem die Hand oder nehmen jemanden an der Hand und meinen
damit, dass der andere Mensch fiir uns wichtig wird, dass wir ihm in seinem Leben
unterstiitzen wollen. Der Handedruck ist ein sich gegenseitiges Wahrnehmen der Kor-
per, durch welches sich gleichzeitig beide Partner offenbaren und Erwartungen anein-
ander richten, denn wir kdnnen nichts und niemanden beriihren, ohne dass auch wir
beriithrt werden. Diese taktile Geste hat somit einen direkten Bezug zu unserem Ich-
Sinn, indem wir durch den Héndedruck versuchen, das Ich des anderen zu erspiiren
und ihm zu zeigen, dass wir ihn als solches auch erkennen, zeigen wir uns dem ande-
ren selbst in unserer Ichheit (vgl. Teil II). In der Klassenlehrerzeit stehen das Gewohn-
heitswissen, die Regelmafligkeit und der Rhythmus im Mittelpunkt. Als Therapie bie-
tet sich damit immer der Versuch an, durch eine klare Struktur die Gewohnheiten der
Schiiler zu erziehen, in ihnen einen inneren Rhythmus zu provozieren, der sich dann
bildend auf den ganzen Menschen ausdehnt. In dem Sinne ist es falsch, die ersten
20 Minuten des Schulunterrichts als rhythmischen Teil zu bezeichnen, richtiger wire
es zu sagen, dass das Rhythmische oder Harmonisierende durch den ganzen Unter-
richt hindurch wirkt, jedoch in immer verwandelter Weise.

Die Wahrnehmung des Menschen als drei- oder viergliedriges Wesen fiihrt zu
einer Differenzierung verschiedener Praktiken und Beobachtungen. Der Umgang be-
riicksichtigt oft einen spezifischen Aspekt des Menschen, versucht auf verschiedenste
Weise auf die einzelnen Wesensglieder zu wirken. In der Sinneslehre wird eine weitere
Einteilung vorgenommen, welche die einzelnen Sinne je einem der drei Bereiche Wol-
len, Fithlen und Vorstellung/Denken zuordnet. Dadurch ergeben sich verschiedene
Handlungsmoglichkeiten, die iiber die vage Vorgabe des Liebens hinausgehen.

Die Lehre von den unterschiedlichen Leibern und ihrer jeweiligen Erhebung auf
eine hohere Stufe (innere, lebendige Zeit; Ausbildung eines Jetzt; Bewusstsein in einem
Zeitstrom) konnen als Versuch Steiners verstanden werden, die Bedingungen zu cha-
rakterisieren, die es bedarf, damit ein Selbst {iberhaupt entstehen kann. Durch die un-
terschiedlichen Einteilungen versucht er, Standpunkte zu dem Phdnomen einzuneh-
men, wodurch erst Handlungsoptionen entstehen konnten. Steiner schlagt beispiels-
weise vor, auf die Warme in den Gliedmaflen zu achten, um zu erkennen, ob das Ich,
welches mit dieser in Verbindung gebracht wird, den Koérper auch durchdringen kann.
Auch empfiehlt er Gleichgewichtsiibungen fiir Epileptiker, da ihr Astralleib und ihre
Ich-Organisation nicht gentigend mit dem physischen Leib und dem Atherleib zusam-
menarbeiten wiirden. Diesen Kindern geht durch ihre Bewusstlosigkeit immer wieder
das Jetzt und damit auch ein Teil ihres biografischen Selbst verloren. Lebendigkeit
(Atherleib) und erlebte Gefiihle (Astralleib) arbeiten nach diesem Verstindnis nicht

113

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

|. Der Mensch als theoretisches Modell

114

zusammen, sodass der Gleichgewichtssinn diese Balance stirken kénnte und fiir
Wachheit sorgen wiirde. Auf diese Weise verbindet Steiner die Wesensglieder und die
moglichen Problematiken mit den Wahrnehmungsmaéglichkeiten des Menschen.

Die einzelnen Sinne helfen nach der Auffassung der Anthroposophie bei der Aus-
bildung von einem der Teile des Selbst, weswegen Steiner sie auch in willens-, gefiihls-
und vorstellungsverwandte Sinne untergliedert. In Anlehnung an die Idee des phéino-
menalen Selbstmodells, welches als Grundlage des Korperselbst bedarf, konnte be-
hauptet werden, dass durch die ersten vier Sinne ein solches als Basis dieses Selbstmo-
dells gelegt wiirde, durch die weiteren Sinne der Mensch noch ein Gefiihlsselbst und
ein Sozialselbst entwickeln wiirde. Dabei miissten diese drei Formen des Selbst syn-
chronisiert werden, was die Aufgabe des Rhythmischen oder der Harmonisierung wi-
re.

Wie konkret padagogisch mit den von Steiner postulierten Sinnen gearbeitet wer-
den kann und welche Empfindungsqualititen mit ihnen einhergehen, wird in Teil II
nidher beleuchtet. Den Ausgang bildet damit der Mensch als leibliches Sinneswesen,
das bedeutet, die zunichst gefundenen Dimensionen der Zeitlichkeit werden als Ein-
heit betrachtet, sodass das Selbst als Substanz, der Reinkarnationsgedanke und das
Karma ins Abseits geriickt werden. In Teil III wird auf die Wirkmechanismen des Wal-
dorfunterrichts noch einmal vertiefend eingegangen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

»Der Korper gehort ganz zu meinem Wesen und bildet einen wichtigen
Teil von ihm; deshalb ist es nur recht, wenn man dem Bau und den Funk-
tionen des Korpers die entsprechende Beachtung schenkt. Die Lehre, wel-
che unsere zwei Wesensteile scheiden und voneinander trennen will, hat
sicher unrecht; es kommt im Gegenteil darauf an, sie wieder richtig zusam-
menzukoppeln und miteinander zu verbinden: von der Seele muss ver-
langt werden, nicht, dass sie sich abseits hdlt, sich nur mit sich selbst be-
schiftigt, auf den Korper herabsieht und nichts mit ihm zu tun haben will
[...], sondern dass sie gemeinsame Sache mit ihm macht, ihn durchdringt,
ihn liebt, ihm hilft, ihn leitet, ihn berdt, ihn erhoht, ihn an der Hand
nimmt, wenn er einen Irrweg geht, kurz, sich ihm vermdhlt und ihm dient
wie ein Gatte dem anderen, damit sie nicht unabhdngig voneinander und
im Gegensatz zueinander nach aufSen wirken [...]“ (Michel de Montaigne

2005, 244 f.).

Der Gedanke, der hier von Michel de Montaigne in Worte gefasst wird, zeigt auf, dass
der physische Korper nicht ohne seine geistigen und seelischen Attribute gedacht wer-
den kann. Der Mensch als leibliches Wesen verfiigt iiber die Sinne, durch welche er die
Welt in ihrem qualitativen Gehalt wahrnehmen kann. Damit wird die Beschaffenheit
des Leibes zur Bedingung der menschlichen Erkenntnisméglichkeit. Immanuel Kant
erklarte bereits 1787 in der Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft,
dass die Zukunft von einem radikalen Umdenken hinsichtlich der Erkenntnismoglich-
keit ergriffen werden miisse:

»Bisher nahm man an, alle unsere Erkenntnis miisse sich nach den Gegenstinden
richten; aber alle Versuche, iiber sie a priori etwas durch Begriffe auszumachen, wo-
durch unsere Erkenntnis erweitert wiirde, gingen unter dieser Voraussetzung zu nichte.
Man versuche es daher einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik damit
besser fortkommen, dafl wir annehmen, die Gegenstinde miissen sich nach unserem
Erkenntnis richten, welches so schon besser mit der verlangten Moglichkeit einer Er-
kenntnis derselben a priori zusammenstimmt, die iiber Gegenstiande, ehe sie uns gege-
ben werden, etwas festsetzen soll“ (Kant 1974, 25).

Die sinnlich wahrnehmbaren Dinge werden damit an die Moglichkeit der Wahrneh-
mung gekniipft. Das Zusammenspiel zwischen Empirie und Ratio liefert ein Bild der
Welt, wie sie dem Menschen erscheint. Im Begriff der Leiblichkeit, der als ein verkor-
pertes Pendant dieser Idee betrachtet werden kann, vereinigt sich die Erscheinungs-
form der Dinge mit der Erlebnisform des Menschen, denn die qualitativen Erlebnisse
werden durch die jeweilige Art der Leiblichkeit bestimmt. Thomas Nagel verdeutlichte
in seinem beriihmten Artikel Wie ist es, eine Fledermaus zu sein (1974), dass es un-
moglich sei, zu wissen, wie es sich anfithle die Welt mit den Sinnesorganen einer Fle-
dermaus zu erleben (vgl. Nagel 1981, 261ff.). Somit ist die Frage danach, was das

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

115


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

116

menschliche Wesen ausmacht, auch an die Moglichkeiten seiner Erfahrungen mit der
Welt, in der es lebt, gebunden. Die Welt tritt dem Menschen durch Begriffe entgegen,
die er jedoch ohne sinnliche Erfahrung nicht bilden kénnte. Kant machte auf diese Re-
ziprozitit aufmerksam, indem er betonte, dass ohne Sinnlichkeit kein Gegenstand ge-
geben wire, und ohne Verstand konnte keiner gedacht werden. ,Gedanken ohne In-
halt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind“ (Kant 1974, 98). Der Mensch
und die tiber die Sinne wahrgenommene Umwelt gehen damit einen unaufléslichen
Pakt ein. Die Welt als Ganzes konnte als ein Zusammenschluss aller Erfahrungen aller
Lebewesen beschrieben werden, doch gleichzeitig ist sie dies fiir niemanden im Spezi-
ellen. Es ist unmoglich, diese Ganzheit zu erfassen, da sich die einzelnen Teile ohne
einen spezifischen Blickwinkel {iberlagern. Die Welt bleibt eine an die jeweilige Leib-
lichkeit gebundene Erlebnisform.

»Wohl wissen wir, dafy der uns sinnlich zugingliche Bereich nur ein Ausschnitt aus
den Erfahrungen darstellt. Nur ein bestimmter elektrischer Wellenbereich wird von
der Grenze gegen Ultraviolett als Farbe gesehen, ein angrenzender als Wiarme empfun-
den. Wieder andere Bereiche der strahlenden Energie haben, wie die Rontgenstrahlen,
iiberhaupt keine sinnliche Représentation bei gleichwohl intensiver, lebensgefihrden-
der Wirkung“ (Plessner 2003, 323).

Allein die Frage was Rote ist, kann nicht beantwortet werden; Rote ist eine Wellenldn-
ge im Lichtspektrum, fiir den Menschen kann sie jedoch mit einer bestimmten quali-
tativen Erfahrung verbunden sein. Semir Zeki schreibt dazu: ,,Die Tatsache, dass Farbe
ein Konstrukt, eine visuelle Sprache des Gehirns ist und keine Eigenschaft der physi-
kalischen Welt, kann nicht oft genug betont werden® (Zeki 2010, 39). Die Farbwahr-
nehmung ist ein angeborenes Konzept, das in der Evolution entwickelt wurde, um an-
kommenden Signalen eine Bedeutung zu verleihen, dabei diirfen diese Konzepte je-
doch nicht immer als starr betrachtet werden, vielmehr miissen sie sich an die Lebens-
bedingungen des Einzelnen anpassen kénnen. In diesem Sinne ist der Leib die feste
Grofle der Erkenntnis, welche sich gleichzeitig durch die gemachte Erfahrung verdn-
dern kann. Die Welt ist die Grenze, an der sich der Mensch stof3t, an der er wach wird.
»Es gibt kein Sich-Durchdringen wie beim Mischen von Fliissigkeiten und Gasen, nur
aufleres Anstoflen und Berithren (Kranich 2003, 77). Wir sind ein Koérper unter Kor-
pern, aber erst dem Leib als lebendig-beseeltem Korper wird dieses doppelte Verhalt-
nis von Berithrung und Grenze zum Problem und zur Chance. Durch das Besitzen ei-
nes Korpers, dem iiber die Sinne ein Zugang zur Welt eigen ist, erkennt der Mensch
seine Umwelt auf eine besondere Weise. Sie wird ihm wichtig, weil dem Leib-Sein eine
qualitative Innenperspektive immanent ist. Ohne diese erste Differenzierung zwischen
Sein und Haben ist eine Aufschliisselung der Sinne in ihre spezifischen qualitativen
Eigenschaften nicht in befriedigender Weise moglich.

1. Das Sein und das Haben

Anders als der Begriff des Korpers zielt die Bezeichnung Leib auf die Lebendigkeit
dieses Korpers an. Sie hebt die besondere Bedeutung einer Verkorperung hervor. Der
Begriff Leib ist eine der deutschen Sprache eigentiimliche Unterscheidung, die einen
Korper, insofern er als beseelt gedacht werde, durch ein besonderes Wort aus der Men-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Das Sein und das Haben

ge der Korper heraushebe (vgl. Borsche 1980, 173 f.). Korper kann als ein Teil der Na-
tur gesehen werden, welche wir nicht sind; als etwas dem Lebendigen Gegeniiberge-
stelltes. Ein Korper kann im Sprachgebrauch in Besitz genommen werden, ist jedoch
nie mit dem Tréager als identisch gedacht. Der Leib bildet jedoch neben seiner duferen
Erscheinung auch eine Innenwelt, er ist beseelter lebendiger Korper.

Beim Begriff der Seele kann auf Aristoteles hingewiesen werden, der sich in sei-
nem Werk De anima (Uber die Seele) mit der Frage beschiftigte, was den Menschen
als lebendiges Wesen ausmache. Er beschreibt das Verhaltnis zwischen Korper und
Seele folgendermafien:

»Daher darf man auch nicht fragen, ob die Seele und der Korper Eines sind, wie auch
nicht, ob das Wachs und die Figur (Eines sind), und iiberhaupt nicht, ob die Materie
und das, wovon sie Materie ist, (sc. die Form); denn da das Eine und das Sein in mehr-
facher Bedeutung verstanden werden, ist die Vollendung das (Eine und Seiende) in
entscheidender (erster) Bedeutung® (Aristoteles 1995, 412 b).

Aristoteles versteht die Seele als Lebensprinzip des Leibes, als erste Form/Ursache des
lebendigen Korpers. Die Seele hitte damit die Funktion, ein aus verschiedenen Stoffen
Zusammengesetztes zu einem lebendigen Korper zu machen. Verfillt das Zusammen-
gesetzte wieder in seine Elemente, so ist auch die lebendige Form nicht mehr da. Hier
ist also nicht die Rede davon, dass es eine Entitdt geben miisse, die unabhangig vom
Korper lebendig existiere. Das Lebendige und das Kérperliche haben sich in einer Ein-
heit zusammengefunden. Daraus lésst sich schlussfolgern, dass beide Qualitdten im
gleichen Maf beriicksichtigt werden miissen. Geist kann hier als die dem lebendigen
Menschen eigene Denkkraft oder Vernunft gesehen werden. Diesem Gedanken fol-
gend lie3e sich behaupten, Geist sei einer Welt mit sich ihrer selbst bewussten Wesen
immanent. Er kann als ein lebendiges Prinzip beschrieben werden, welches den Men-
schen aus dieser Welt heraushebt und unabhingig vom Werden und Vergehen des
Einzelnen macht. Geist wire damit nicht individuell, sondern eine Moglichkeit des
Menschen, sich selbst als Teil eines Ganzen und jenes in seinen Gesetzmafligkeiten zu
begreifen.

Am Begrift des Leibes lassen sich zwei fundamentale Erlebniserfahrungen des
Menschen verdeutlichen: die des Habens und die des Seins. Der Mensch ist Leib, hat
jedoch einen Koérper, durch den er wiederum erst Leib sein kann (vgl. Marcel 1985,
17). Leib zu sein unterscheidet sich insofern vom Haben eines Korpers, dass der
Mensch sich selbst nicht als Objekt unter anderen erleben kann, er ist durch sein Leib-
Sein vielmehr ein Wahrnehmungsorgan, das alles aufler es selbst (als Ganzes) zum Ge-
genstand seiner Betrachtung machen kann. Der Leib ist das transparente Medium,
durch das die Welt erst zugénglich wird. Wird das Medium jedoch in den Blick ge-
nommen, so wird der Leib zum Kérper. Die Vorstellung des Menschen als Leib-Wesen,
als belebter Korper, kommt ohne Trennung zwischen physis und psyche aus, da der
Leib sowohl kérperlich als auch erlebend gedacht ist. Er ist immer mehr als ein Kor-
per; das Erlebende als Geist kann vom Leib nicht abstrahiert werden. Das Konzept des
Leibes ,,beschreibt den uniiberschreitbaren Modus menschlicher Erfahrung und fasst
den Korper als funktionalen Zusammenhang, der Medium und Gegenstand der Er-
fahrung gleichzeitig ist, ohne ihn auf einen blofien Funktionalismus reduzieren zu
wollen® (Alloa et al. 2012, 2). Der Mensch ist als Leib per se ein Sinneswesen, denn nur
durch die Wahrnehmung erschliefit sich ihm die Umwelt in gleicher Weise wie sein

117

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

118

eigener Korper. Durch die Sinneswahrnehmung konstituiert sich der physische Leib
im Zusammenhang mit seinen seelischen Attributen, sodass in der Vorstellung des
Leibes das Innere und Auflere nicht getrennt voneinander betrachtet werden. Allein
die Momente, in welchen das Medium als rein koérperlich oder rein geistig gesehen
wird, kénnen betrachtet werden. Obwohl der Mensch Leib ist, fallt es ihm in bestimm-
ten Situationen schwer, mit seinem Korper nicht so umzugehen, als wire er ein Instru-
ment (vgl. Marcel 1985. 19). So ist es beispielsweise medizinisch kaum méglich, den
Leib nicht als Korper zu sehen, der besonders in der Chirurgie zu einem Gegenstand
wird - einem Gegenstand, der wie andere Korper repariert oder aufgebessert werden
muss.

Sowohl bei der Schonheitschirurgie als auch bei der Vorstellung des body enhance-
ment, der Idee des durch chemische Priparate oder mechanische Annexe verbesserten
Korpers, wird der Leib zu einer Kérpermaschine, deren innere Qualitdten von der Ef-
fizienz der Physis dominiert werden. Schonheit und Leistung werden als sinnstiftende
Elemente immer populdrer gemacht, geistige Qualititen wie schnelles, logisches Den-
ken werden als rein korperliche Fahigkeiten definiert, welche durch verschiedene Sti-
mulanzien verbessert werden kénnen. Auf der anderen Seite dieses Trends findet sich
ein Riickzug in einen Bereich, in dem der Mensch vorwiegend zum Geist wird. Diese
Vorstellung findet sich in manchen religiosen Gruppierungen und wird als Konzept
besonders dann gefdhrlich, wenn Menschen, welche dem ersten Weg nicht folgen kon-
nen oder wollen, zu Opfern dieser Gemeinschaften werden, die ihnen Sinn und Be-
deutung durch eine geistige Welt versprechen und als Preis dafiir das Leben ihrer An-
hénger ganz bestimmen (Sekten, religiose fanatische Splittergruppen). Theorien iiber
das Leben des Menschen nach dem Tod, in welchem er als Geist oder Seele von sei-
nem physischen Leib gelost wird, sind damit ebenfalls Beziige, in denen der Mensch
sich nicht als Leib wahrnehmen kann. Die Spaltung des Menschen in zwei unabhéngig
erlebte Instanzen muss jedoch nicht zu einer Reduktion fithren, welches jeweils einer
Erlebnisform den Vorrang gibt. Einige aktuelle Forschungsbereiche untersuchen den
Zusammenhang zwischen dem inneren Erleben und den dufleren Reaktionen, beson-
ders die Wirkung von Meditation und zwischenmenschlicher Zuwendung riicken in
den Fokus (vgl. Villoldo/Perlmutter 2011 und Maly 2012). Unerwarteten Riickhalt be-
kommen jene Konzepte von der Psychoneuroimmunologie, welche die Wechselwir-
kungen zwischen dem Immun- und dem Hormonsystem konkreter in den Blick
nimmt (vgl. Schubert 2014), wobei den jeweiligen Ansichten unterschiedliche An-
schauungen zugrunde liegen.

Die Diskussion um Korper und Leib ist damit auch Ausdruck zweier unterschied-
licher anthropologischer Anschauungen, zweier Sichtweisen auf den Menschen als
Selbst. Wenn Rudolf Steiner seine Vorstellung des Menschen an den Begriff des Leibes
gekoppelt hat, so ist es wichtig, sich diesem Ausdruck préziser zu ndhern, die begriffli-
chen Auswirkungen aufzuschliisseln, die durch ihn auf das Selbstbild des Menschen
induziert werden. Betrachtet sich der Mensch auf der einen Seite von auflen, so macht
er die Erfahrung, dass er sich als Besitzer eines Korpers erlebt. Er stellt beispielsweise
fest, dass er Arme, Beine, Hdande und ein Gehirn hat (vgl. Hofstadter/Dennett 2002,
11ff.). Alles dies besitzt er, obwohl er es gleichzeitig auch ist. Durch die Erfahrung der
Auflenperspektive ist dem Menschsein das Haben inhérent. Das Begehren von Dingen
oder das Streben nach Besitztiimern ist somit ein grundlegender Wunsch, der durch
diese doppelte Gegebenheit entstehen muss. Durch die Notwendigkeit zu essen oder

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Das Sein und das Haben

den Korper vor Kilte zu schiitzen, wird das Habenwollen essenzieller Bestandteil der
Leiberfahrung; wir bediirfen sowohl der Nahrung (physischer als auch geistiger) und
der Hygiene (als Schutz unseres Korpers vor Krankheit) als auch der Kleidung und des
Komforts, um unserem Leib zu dienen. Trotz des Zwanges, der dieses Wollen impli-
ziert, muss diesem eine regulierende Instanz entgegengesetzt werden. Sie hilt die Ba-
lance zwischen zwei Polen, die beide das leibliche Wohl gefihrden wiirden, das
Gleichgewicht zwischen einem Zuviel und einem Zuwenig. Steiner verkniipft mit die-
ser essenziellen Erfahrung zwei Sinne, den Gleichgewichtssinn, welcher die Balance
auf unterschiedlichen Ebenen gewihrleistet, und dem Lebenssinn, welcher die inneren
Vorgidnge im Korper registriert und dem Menschen die Erfahrung von Polaritat ver-
mittelt. Ein besonders deutliches Beispiel, welches in Waldorfschulen als Ernahrungs-
kunde Eingang in den Lehrplan der siebten Klasse gefunden hat, findet sich beim Es-
sen; eine zu reichhaltige oder einseitige Erndhrung fiihrt zu Unbeweglichkeit und
Krankheit. Durch die Nahrungsaufnahme kann ein Wohlgefiihl erzeugt werden, wel-
ches, dhnlich einer Sucht, zu einem so zentralen Bediirfnis werden kann, dass ohne
Riicksicht auf die durch Ubergewicht verursachten kérperlichen oder sozialen Proble-
me das schiadigende Verhalten beibehalten wird. Wird dem Korper jedoch aus Zwang
oder freiwillig zu wenig Nahrung zugefiihrt, verhungert der Mensch. Die selbstbe-
stimmte unzureichende Aufnahme von Nahrung kann genau wie das iibermaflige Es-
sen auch als Problembewiltigungsstrategie beschrieben werden. Die Erfahrung der
Kontrolle iiber dieses wesentliche Wollen kann einen Menschen dazu bringen, den
Korper bewusst bis zur Grenze der Lebensfihigkeit abmagern zu lassen.

Als Leibwesen sucht der Mensch aber immer auch nach Wegen, sich mit der Welt
zu verbinden. Ein Weg, der die Gestaltung des Umgangs mit den polaren Erlebnissen
des Leibes zur Basis hat, sind Genussmittel. Im richtigen Mafl angewandst, lernt der
Mensch durch sie das Genieflen, findet hier eine Mdglichkeit zur Entspannung und
der Stressbewiltigung, wodurch es moglich wird, ein Wohlgefiihl im inneren Milieu
hervorzurufen und neue Energie zu schopfen. Genussmittel konnen jedoch auch zur
Sucht fithren, was zeigt, dass die Erfahrung des Habens an den Umgang gebunden ist
und damit als Teil eines Lernprozesses gesehen werden muss. ,,Ich kann mit mir selbst
wie ein Liebhaber, wie ein Freund, wie ein Bruder, aber auch misstrauisch und feind-
selig wie der adrgste Gegner umgehen® (Marcel 1985, 20). So ist es die Art und Weise,
wie ich selbst mit mir in Bezug stehe, die mit dem Begriff der Leiblichkeit angespro-
chen wird. Wenn Kinder demnach im Laufe ihrer Entwicklung immer wieder Dinge
haben wollen, erarbeiten sie sich damit indirekt das Konzept des Leibes. ,,So erscheint
uns der Korper als die Grundform des Habens. Was ich habe, habe ich durch ihn,
kann ich allein erfassen, weil ich einen Korper habe“ (Marcel 1985, 18). Die Rolle des
selbststindigen Konsumenten, welche einen Teilbereich des Ubergangs zwischen der
Kindheit, der Jugend und dem Erwachsenenalter markiert, hat sich in den letzten Jah-
ren deutlich nach vorn verlagert (vgl. Hurrelmann 2007, 39). Dieser Umstand ist nicht
unbedeutend fiir die Frage nach der Technik der leiblichen Verankerung in der Welt,
gerade da auch Rudolf Steiner dieser Frage in seiner Padagogik Bedeutung zukommen
lasst. Er ist der Ansicht, dass sich die Kinder erst zwischen sieben und 14 Jahren all-
mahlich die Welt aneignen sollten. Dabei gelte es, zunéchst die Liebe zur traditionellen
Kultur, dann zu der umgebenden Natur und zuletzt zur Sozialwelt zu wecken. Das
Kaufen von Dingen, der schnelle Verschleify und der anschlielende Neuerwerb eines
verbesserten Models, lassen die Aufgabe der Gestaltung der emotionalen Beziehung

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

119


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

zur Welt schwieriger erscheinen. Aus dieser Uberlegung erkliren sich jedoch auch ei-
nige Praktiken der Waldorfschule, die darauf Wert legen, dass sich das Kind in einem
bestimmten zeitlichen Rahmen fester mit der Erde verbindet.

Als leibliche Wesen ist dem Menschen jedoch eine weitere wichtige Erfahrung ge-
geben, welche er im Laufe seiner frithen Kindheit laufend verbessert: die Bewegungs-
fahigkeit. Durch sie kann das Selbst als Leib auf andere Korper wirken, kann das Sub-
jekt in der Welt schalten und walten und mit seiner Umgebung in Bezug treten. Der
Mensch ist auf Bewegung angewiesen, um korperlich gesund zu bleiben, genau wie er
auch Denksport betreiben sollte, um die Leistungsfiahigkeit seines Gehirns aufrechtzu-
erhalten. Die Nutzung unserer physisch gegebenen Moglichkeiten ist das Kriterium
dafiir, unsere Fahigkeiten auch zu behalten, was Oliver Sachs sehr eindriicklich im Fall
Hinde erzahlt. Er beschreibt hier eine Frau, welche durch den Nichtgebrauch ihrer
Hiénde keinerlei Gefiihl und Bewegungsfihigkeit in diesen erworben hatte. Erst im ho-
hen Alter hat sie gelernt, ihre Hande nicht als unbrauchbare Klumpen zu erleben (vgl.
Sachs 2010, 94ff.). Durch seinen Leib ist der Mensch ein Teil der veranderlichen Welt,
durch ihn ist er ein Handelnder. Auch der Philosoph Edmund Husserl hat sich mit der
Frage nach der Bedeutung des Leibes beschiftigt. Die Lebendigkeit des handelnden
Leibes ,verweist bei Husserl auf eine Verzeitlichung aller Fragen, die jedoch von einem
bestimmten Modus her zu formulieren sind, ndmlich der Gegenwart als Nullpunkt der
Zeitlichkeit: Allein die Gegenwart ist lebendig, allein in der Gegenwart zeigt sich etwas
anschaulich als es selbst und nicht als zeitlicher Vorgriff oder als Riickschau® (Alloah/
Depraz 2012, 10). Von dieser Gegenwart aus betritt der Mensch den Raum und ist als
Leib Teil der eigenen Welterfahrung. Im Waldorfunterricht verbildlicht sich diese Er-
fahrung im Hineinspringen in die eurythmistischen Buchstaben A und I.* Das Hier
und Jetzt eroéffnet den Moglichkeitsraum fiir die Zukunft, und nur so entsteht die Ge-
schichte der eigenen Vergangenheit. Deshalb erscheint es der Waldorfpiadagogik wich-
tig, die Schulkinder bewusst in den Moment zu fithren, um von dort aus titig zu wer-
den. Durch die Leiblichkeit ist dem Menschen somit eine Zeitgestalt gegeben, welche
sich in seiner Geschichte oder Biografie zeigt.

»Dabei gilt zu beachten, dass ich mir einen lebendigen Leib nur vorstellen kann als
einen Leib von jemandem, der geboren worden ist, aufgewachsen ist, moglicherweise
geheiratet hat, Mutter oder Vater von Kindern ist, sterben wird, kurzum, der eine Le-
bensgeschichte sein eigen nennt. Mit der Leiblichkeit ist immer die Geschichtlichkeit
gegeben” (Marcel ebd. 17).

Leib sein ist damit eine Bedingung fiir die Fahigkeit, Teil einer eigenen Geschichte zu
sein. Nur als eine solche ist das Selbst Teil der physischen Welt. Das Selbstkonzept
griindet sich auf die Fahigkeit, Erlebnisse als die eigenen Erlebnisse zu sehen und sich
spater an dieses eigene In-der-Welt-Sein erinnern zu konnen. Es scheint damit auch
nicht verwunderlich, dass Steiner das biografische Gedéchtnis als Besonderheit des Er-
innerns und Vergessens beschrieb und diese Fahigkeiten als Qualitdt der Instanz des
Ichs zusprach. Das Erinnern ist das Aufwachen eines Vorstellungskomplexes im Be-

1 Die Kinder sprechen im Unterricht: I E A - ich bin da, A E I - da bin ich und begleiten die Laute
mit den eurythmischen Buchstabengesten. Sie springen vom A ins I und umgedreht, am Ende ste-
hen sie mit vor der Brust gefalteten Armen da, um in der Selbstberiihrung zur Aufmerksamkeit im
Jetzt zu finden.

120

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Das Sein und das Haben

wusstsein, das Vergessen wiederum ist mit dem Einschlafen zu vergleichen (vgl. Stei-
ner GA 293 118ff).

Unsere Erlebniswelt ist durchzogen von dieser Spaltung in Haben und Sein. Ge-
sellschaftlich sind hier Probleme zu erwarten, wenn wir selbst, die wir uns intuitiv als
leibliche Zeitgestalt erleben, nun immer mehr zu Kérpern werden.

»Denn der Korper lasst sich untersuchen, wiegen, messen und sezieren, ohne dass
man sich seiner Geschichte vergewissert. Einen Leib kann ich aber nicht wahrnehmen,
ohne zugleich seine Geschichte wahrzunehmen, mitzuerfahren und mitzuerleiden: zu
verstehen. [...] Ich bin als Leib auch immer meine Vergangenheit, ja meine Zukunft®
(Marcel 1985, 34).

Im diesem Verstidndnis lie8 sich auch die Auffassung der Waldorfbewegung verstehen,
die dazu aufruft, Kinder nicht wie Kérper zu betrachten und sie in ihrer Eigenarten an
einem Standard zu messen, sondern sie nur an sich selbst zu bewerten, an ihrem eige-
nen Fortschreiten. Selbst die Idee des Karmas und der Reinkarnation kann als Aus-
druck dieses Gedankens gesehen werden, ,dass [...] leibhafte Existenz nicht ohne ein
spezifisches Schicksal zu denken ist“ (Marcel 1985, 36). Dabei soll keinesfalls gesagt
werden, dass dieses Schicksal vorbestimmt oder beeinflussbar sei, im Gegenteil haftet
dem Leben eher eine gewisse Kontingenz an.

Dieses Zufillige ist, unter den Erkenntnissen der Salutogenese betrachtet, nicht
forderlich fiir den Erhalt der psychischen und physischen Gesundheit in Krisenzeiten.
Es wird demnach wahrscheinlich, dass sich der Mensch fiir Zeiten der Ungewissheit
Strategien iiberlegt, diesem Unbekannten mit Mut entgegentreten zu konnen. ,,Panik
und Erstarrung als die beiden Extreme des Angstverhaltens l6sen sich unter dem
Schein kalkulierbarer Umgangsgroflen und geregelten Umgangsformen [...]“ (Blu-
menberg 2006, 12). So ist durch die Geschichte bekannt, dass die Dinge, die den Men-
schen unerklarbar und unvorhersehbar erschienen, an die Willkiir einer Gotterwelt
gebunden wurden, deren Gunst durch verschiedene Praktiken (z. B. Opfer, Gebete) er-
langt werden konnte. Damit waren auch unkalkulierbare Ereignisse nicht mehr nur
beliebig, denn sie konnten in ein logisches und damit ein Sicherheit bietendes System
eingebettet werden.

»Die Angst ist auf den unbegrenzten Horizont der Mdéglichkeiten dessen, was heran-
kommen mag, bezogen. [...] ,Horizont' ist nicht nur der Inbegriff der Richtungen, aus
denen Unbestimmtes zu gewirtigen ist. Es ist auch der Inbegriff der Richtungen, in
deren Vorgriffe und Ausgriffe auf Moglichkeiten orientiert sind“ (Blumenberg 2006,

12f).

Dieses magische Denken, welches durchaus darauf bedacht ist, Kausalititen aufzuzei-
gen, kann als eine Praxis beschrieben werden, um ein Kohdrenzgefiihl (vgl. Antonovs-
ky 1997) zu erzeugen - das Leben erschien durch dieses verstehbar, sinnvoll und be-
wiltigbar. Der Anthroposophie kann ebenfalls eine Art des magischen Denkens unter-
stellt werden, da viele Erzéhlungen des Unterrichts an die Auffassung von Naturreli-
gionen erinnern. So werden den Pflanzen Elementarwesen zugeordnet und in der Er-
scheinung der Erde, in deren Tier- und Pflanzenwelt offenbart sich dem Anthroposo-
phen ein gottliches Wirken, welches durch Analogien geschaut und damit auch dienst-
bar gemacht werden kann. Es wiére zu rasch geurteilt, wenn diese Weltsicht als okkult
und unwissenschaftlich abgestempelt wiirde, viel interessanter erscheint der Nutzen,
der aus einer solchen Auffassung gezogen werden kann. Oliver Sachs schreibt in sei-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

nem Buch iiber Halluzinationen (vgl. Sachs 2013), dass diese in den unterschiedlichs-
ten Formen auftauchen konnen, beispielsweise als visuelles, auditives oder haptisches
Erlebnis. Das Sehen von anderen Wesen (z. B. Elementarwesen) sollte nicht immer als
ein Zeichen von Krankheit gewertet werden (obwohl dies auch der Fall sein kann). Es
ist auch moglich, dass solche Erscheinungen stressinduziert sind und eine Moglichkeit
darstellen, Probleme im Diskurs mit einem fiktiven anderen zu l6sen, wie dies in
einem von Klaus Wilhelm beschriebenen Fall einer Frau aufgetreten ist, die gelegent-
lich einen Vogel halluzinierte (vgl. Wilhelm, 2013, 72ff.). Halluzinationen konnen
ganz unterschiedlich sein, so sehen Betroffene haufig verkleinerte Menschen (Liliput-
Halluzination), es kann sich jedoch ebenfalls um pléotzliche auftretende Gefiihle wie
Angst oder ein Geborgenheitsgefithl handeln. Diesen Gefithlen werden nachtriglich
Griinde unterstellt, da der Mensch kausal denkt: Die Angst rithrt dann von Damonen,
Gespenstern oder einem Verfolger; das Wohlgefiihl von Gott, Engeln oder der toten
Oma, die einen vom Himmel aus beschiitzt. Positive Gefiithle kénnen beispielsweise
durch Objekte (z. B. die Halskette der Oma) hervorgerufen werden, negative Gefiihle
durch die gleiche Technik abgewehrt werden (Talisman, Amulette). Das Wissen um
diese Vorgange kann konkret genutzt werden, indem Kindern beispielsweise solche
Gliicksbringer zu besonderen Anldssen geschenkt werden.? Diese Praxis konnte ihren
Glauben an die eigenen Fihigkeiten verstirken und damit eine salutogenetische Wir-
kung mit sich bringen. Diese Art des magischen Denkens, welche als Halluzination ei-
nes Gefiithls beschrieben werden kann, wird durch den anthroposophischen Unter-
richt begiinstigt. Die Cognitive Science verdffentlichte am 3.7.2014 einen Artikel tiber
eine Studie von K. H. Corriveau et al. (vgl. Corriveau et al. 2014), die verdeutlichte,
dass religios erzogene Kinder Schwierigkeiten damit haben, zwischen realen und fikti-
ven Erzahlungen zu unterscheiden.> Obwohl aus diesem Umstand auch positive Effek-
te resultieren konnen, sollten sich besonders die Lehrer dieser moglichen Tendenz be-
wusst sein. Problematisch wird eine Praxis, die Ubersinnliches mit einbezieht, immer
dann, wenn nicht mehr an realen Beziehungen gearbeitet wird, welche den Menschen
tiber Durststrecken im Leben hinweghelfen oder ihm durch entgegengebrachte
Freundschaft und Vertrauen ein besseres Lebensgefiihl verschaffen, sondern Bezie-
hungen zu transzendenten Wesen oder Toten immer wichtiger werden.

Den Menschen also als ein Wesen mit einem Schicksal zu begreifen, verweist
demnach auf die Notwendigkeit, Strategien zu entwickeln, um trotz empfundener Un-
kalkulierbarkeit psychische Integritit zu erméglichen oder zu erhalten, sich quasi als
Leib in der Welt zu beheimaten und nicht am Gefiihl der Absurditit des Lebens zu
zerbrechen. Schule kann somit auch als Ort gesehen werden, an welchem der Mensch
sich selbst als Leib-Wesen erfahrt, als Ganzes, eingebettet in eine Geschichte, die von
seinen Bezugspersonen als wichtiger Teil seiner selbst gesehen wird. Die Schule kann

2 Es ist moglich, dass der personliche Zeugnisspruch, der fiir jedes neue Schuljahr vom Lehrer aus-
gesucht und vom Kind einmal in der Woche gesprochen wird, mit dieser Wirkung arbeitet, beson-
ders in dem Fall, wenn der Lehrer empfiehlt, ihn sich zum Schutz vor Albtrdumen tbers Bett zu
hingen (vgl. Miiller 1995,36).

3 Besonders der Geschichtsunterricht an Waldorfschulen kénnte diesen Bereich tangieren, hier wird
meist keine klare Trennlinie zwischen Mythologien, religiésen Erzihlungen und der wissenschaft-
lich belegten Geschichte gezogen. Dieses Vorgehen konnte als Praktik verstanden werden, die
Schiiler an ein magisches Denken zu gewdhnen oder es zumindest als kompatibel mit dem wissen-
schaftlichen Denken darzustellen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

sich als Aufgabe stellen, den Schiilern einen Weg zu weisen, die Kontingenz des Le-
bens in ein Gefiihl der Kohidrenz umzugestalten, dem Haben des Korpers ein Gefiihl
des Sein des Leibes gegeniiberzustellen. Wiirde diese Idee als Praxis viele Jahre hin-
durch geiibt, so miissten die Schiiler am Ende ihrer Schullaufbahn mit einer Sicherheit
ausgestattet sein, die ihnen hilft, sich gerade in unsicheren Zeiten nicht aus der Bahn
werfen zu lassen. Dieses Kohirenzgefiihl ist nach Antonovsky von grofler Bedeutung
fiir die Gesundheit, sodass gelten kann: Eine Schule, welche das Kohérenzgefiihl seiner
Schiiler trainjert, arbeitet gleichzeitig an deren Gesundheit im Jetzt und in der Zu-
kunft (vgl. Auer 2010, Krause/Lorenz 2009, Marti 2006).

Den Menschen nicht als Korper, sondern als Leib zu betrachten, impliziert, dass
jene Leib-Wesen an der Welt Erfahrungen machen werden, dass sich ihr Selbst an Er-
lebnissen konstituiert, die sie durch ihren Korper machen werden. Die Sinne des Men-
schen sind damit Moglichkeiten zur Erschaffung eines Selbst als Leib, durch sie ist erst
eine je spezielle Wechselbeziehung zur Welt moglich. Im Folgenden wird der Ansatz
Steiners genauer beleuchtet, und es werden Wege gezeigt, wie dieser Blick auf die Sin-
ne in der Padagogik fruchtbar werden kann.

2. DieSinne

Jedes Lebewesen nimmt die Welt nach ihren Bedirfnissen wahr, so erscheinen bei-
spielsweise den Bienen die Blumen auf der Wiese viel deutlicher und hervorstechender
als dem Menschen. Sinneserfahrung enthalten somit gattungsspezifische und beim
Menschen auch kulturspezifische Aufforderungen zum Tun und Lassen (vgl. Schon-
hammer 2009, 15). Menschen sehen nicht einfach Gegenstiande, wenn sie einen Raum
betreten, sie verkniipfen dieses Gesehene auch mit einer Funktion - der Stuhl ist zum
Sitzen da, auf dem Tisch lésst sich etwas abstellen. Das Wissen um den Gebrauch der
Dinge lasst einen die Welt auf eine bestimmte Art sehen und fordert damit gleichzeitig
auf, die Dinge ihrem Zweck entsprechend (oder gerade eben nicht) zu benutzen. So-
mit ist dem erkannten Gegenstand auch immer eine Gebrauchstitigkeit immanent. Im
Gebrauch liegt damit das wirkliche Erkennen der Dinge. Ludwig Wittgenstein be-
schreibt dieses Mitmachen, das nétig ist, um die Bedeutung einer Sache zu erfassen,
wenn er fragt, wie der Mensch {iberhaupt eine Sprache erlerne. ,,,Die Menschen den-
ken manchmal. Wie habe ich gelernt was ,denken’ heif$t? — Es scheint, ich kann es nur
gelernt haben, indem ich mit Menschen lebe® (Wittgenstein 1984, § 29). Es ist somit
wichtig, selbst mitten im Geschehen zu sein, es nicht nur wie die Szene eines Films zu
betrachten, sondern aktiv durch das Handeln an der Welt zu erfahren, was der Fall ist
(vgl. ebd. § 29 f.). Der Mensch erlebt die Welt durch seine Mitmenschen, dadurch, dass
die Welt ihm durch diese gezeigt wird, dass er durch sie aufgefordert wird, sich mit
den Dingen um ihn herum zu beschaftigen.

Die Frage, iiber wie viele Sinne der Mensch verfiigt, wurde im Laufe der Ge-
schichte auf verschiedene Weise beantwortet. So geht Aristoteles von fiinf Sinnen aus,
dem Gesichtssinn, dem Gehor, dem Geschmack, an den der Geruch sehr deutlich an-
gegliedert ist, und den Tastsinn (vgl. Aristoteles 1995, 6ff.). Als unterschiedliche
Wahrnehmungspforten zeigen sie dem Menschen jeweils andere Seiten der Welt. Da-
bei unterscheidet Aristoteles zwischen Eigenschaften, die dem Sinn eigentiimlich sind,

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

123


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

124

und solchen, die er als allgemein bezeichnet. So ist beispielsweise dem Gesichtssinn ist
die Farbe eigentiimlich oder dem Gehor der Schall.

»Solche Objekte heifien also dem Sinn eigentiimliche, gemeinsam aber sind Bewe-
gung, Ruhe, Zahl, Gestalt, Grofe. Solche Objekte sind namlich keinem einzelnen Sinn
eigentiimlich, sondern allen gemeinsam; denn eine Bewegung ist sowohl durch den
Tastsinn, als auch durch das Gesicht wahrnehmbar® (ebd. 97).

Aristoteles verdeutlicht damit bereits, dass das Wahrnehmen nicht als die Leistung ei-
nes Sinnes betrachtet werden kann, sondern in Verbindung steht mit anderen Wahr-
nehmungen. Gleichzeitig weist er auf eine dritte Bedeutung des Wahrnehmbaren hin,
auf das akzidentell Wahrnehmbare, das, was dem Wahrgenommenen zufillig zu-
kommt und sich damit auch verdndern kann. ,Wahrend die ,an sich wahrnehmbaren’
Gegenstidnde [...] aufgrund ihrer spezifischen Natur einen bestimmten Wahrneh-
mungssinn affizieren konnen, fillt unter das ,akzidentell Wahrnehmbare® alles andere,
was nicht ,als solches;, sondern nur durch die zuféllige Verbindung mit einer ,an sich’
wahrnehmbaren Qualitét in einen Bezug zum Wahrnehmungsvermogen treten kann®
(Herzberg 2011, 138). Es kann sich hierbei beispielsweise um die Interpretation einer
Wahrnehmung handeln, etwas, was dem Gegenstand an sich nicht gegeben ist, son-
dern subjektiv in ihn hineingelegt wird. Wahrnehmung ist damit auch immer vom
Subjekt abhingig, von seinem Vorwissen oder seiner Aufmerksamkeit. Die Welt ist
dem Menschen somit auf eine individuelle Art gegeben, auf die Weise, wie sie durch
seine Sinnesorgane jeweils auf ihn wirkt. So sieht der Mensch beispielsweise nur einen
bestimmten Bereich des Lichtspektrums und empfindet einen anderen Strahlungsbe-
reich als Warme. Auch iiber das Gehor nimmt der Mensch Schwingungen wabhr,
Schallwellen, die sich in Amplitude und Frequenz unterscheiden und vom Gehirn zu
Tonen interpretiert werden. Doch selbst Schallwellen, die nicht im horbaren Bereich
liegen, konnen Gefiihle auslosen: So erzeugen beispielsweise sehr tiefe Tone ein Ge-
fithl der Beklemmung, sehr hohe Tone werden da eingesetzt, wo es nicht gewiinscht
wird, dass sich junge Menschen hier fiir lingere Zeit authalten (z. B. vor nobleren Ge-
schéften oder Cafés). Diese Hochfrequenztone werden von Menschen ab etwa 30 Jah-
ren nicht mehr wahrgenommen, erzeugen aber bei jiingerem Publikum ein Gefiihl des
Unwohlseins, wodurch diese jene Orte nicht lingere Zeit aufsuchen. Das Gehor von
Erwachsenen kann diese Tone gar nicht mehr verarbeiten, sodass der Effekt hier weg-
fallt. Ein weiterer Einsatzort fiir die Wirkung von Musik sind U-Bahnhofe, hier wird
klassische Musik dazu eingesetzt, den Drogenkonsum zu reduzieren. Die Eindriicke,
welche durch die Sinne im Menschen lebendig werden, konnen in der Neurowissen-
schaft als reines Datenmaterial sichtbar gemacht werden, besitzen aber aus der Sub-
jektperspektive ein einmaliges qualitatives Gehalt und l6sen im Menschen damit Emo-
tionen oder Stimmungen aus. Die Nutzung der Wirkung von Farben, Kliangen, Gerii-
chen, Berithrungen oder Temperaturen kann sowohl in der Heilkunde als auch im
Wellness-Bereich auf eine lange historische Tradition zuriickblicken, und auch die
Padagogik setzt Sinneserfahrungen in vielen Bereichen spielerisch und therapeutisch
ein (vgl. u. a. Biermann 2010, Biicken 1996, Egger/Hackl 2010, Ellneby 1998, Monke-
meyer 1998, Zimmer 2011).

Rudolf Steiner lehnte sich in seiner Beobachtung des Menschen zunichst an das
aristotelische Denken an, postuliert jedoch keine fiinf, sondern zwo6lf Sinne. Genau
wie Aristoteles beispielsweise darauf hinweist, dass der Mensch ,,den Atem fiir die in-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

nere Warme als etwas Notwendiges [..] und fiir die Stimme um des Wohlergehens wil-
len verwenden, so verkniipft auch Steiner die jeweils gewonnenen spezifischen Erfah-
rungen mit einem inneren, seelischen Erleben. Steiner hat die zwo6lf Sinne in drei Teil-
bereiche aufgegliedert, die jeweils in einem anderen Bezug zur Welt stehen (vgl. Stei-
ner 2004 [2]). Fiir ihn stellt die Sinneslehre die Basis des anthroposophischen Welt-
und Menschenverstindnisses dar, denn eine solche muss von einem sinnlich-physi-
schen Bezug zwischen Mensch und Welt ausgehen. ,,Sie muss ausgehen vom Men-
schen und ihn betrachten, insofern er ein Sinneswesen ist. [...] Man muf$ zunachst
von den menschlichen Sinnen, wenn man vom physischen Plan ausgeht, in der An-
throposophie sprechen, denn sie sind das, wodurch der Mensch tiberhaupt etwas weif3
von der physisch-sinnlichen Welt“ (ebd. 69). Da der Mensch auf der Erde das Physi-
sche dazugewonnen hat, kann auch vom Erkenntnisweg von diesem jiingsten Wesens-
glied ausgegangen werden. Die Sinneslehre kann somit als Herzstiick der Anthroposo-
phie gesehen werden, ihre Betrachtungen entfalten sich in den unterschiedlichsten Be-
reichen. Hier wird nur ein Bruchteil dieser Verkniipfungen zur Sprache kommen, da
der Fokus auf den padagogischen Wert dieser Lehre gelegt wurde.

Werden die Sinne unter einem entwicklungspadagogischen Blick betrachtet, so
stehen die untersten Sinne mit den ersten sieben Lebensjahren in Zusammenhang und
sind ganz mit dem Wahrnehmen des eigenen Korpers verbundenen. Obwohl die Kin-
der erst mit sieben Jahren eingeschult werden sollten,* werden diese Sinne im spéteren
Schulverlauf immer wieder durch den kiinstlerisch tatigen Unterricht gefordert. Alle
Wahrnehmung kann somit zum einen aus einer dufSeren Perspektive betrachtet wer-
den, als Stimulierung des Entwicklungspotenzials des Gehirns oder unter einem pa-
thologischen Aspekt, als Wahrnehmungsstorung, die therapiert werden kann. Genau-
so legitim ist es jedoch, Wahrnehmung unter einem Blickwinkel der inneren Empfin-
dung zu beobachten, auf Assoziationen einzugehen, inneres Erleben zu erkunden, wel-
ches mit den einzelnen Wahrnehmungsqualitidten korreliert. Steiner beschreibt mit
seinen zwolf Sinnen ein Dutzend Moglichkeiten, wie der Mensch sich selbst erlebt,
aber auch genauso viele Wege, die sich bieten, um Zugang zum Inneren eines Men-
schen zu bekommen und hier zu wirken.

2.1. Die Willenssinne

Die vier unteren Sinne des Menschen - der Tastsinn, der Lebenssinn, der Bewegungs-
sinn und der Gleichgewichtssinn - sind nach Rudolf Steiner ,hauptsichlich durch-
drungen von Willenstatigkeit® (Steiner GA 293, 128). Der Wille wirke durch jene Sin-
ne in das Wahrnehmen hinein und es kénne durch die Beobachtung gespiirt werden,
wie sich der Wille in jeder Bewegung (beim Hochhalten eines Gegenstandes oder
beim Stehen) manifestiere (vgl. ebd.). Der Tastsinn zéhlte zunachst nicht als einzelner
Sinn zu den Basissinnen, da ein Tasten in vielen anderen Sinnen ebenfalls vorkomme
(beim Sehen oder beim Warmesinn). Spiter erganzte er jedoch zusammen mit dem
Ich-Sinn die Anzahl der Sinne auf die erwahnten zwolf. Den drei anderen Sinnen ist

4 Die Vorgaben der Ministerien zwingt Waldorfschulen, die Kinder schon zum Teil mit fiinf Jahren
einzuschulen, was dazu gefiihrt hat, dass sich an manchen Schulen eine Klasse Null gebildet hat,
eine Schulklasse vor der ersten Klasse also.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

125


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

126

gemein, dass sie es dem Menschen erlauben, sich im Raum zu orientieren, durch sie
wird dieser beweglich und handlungsfihig. Das Gefiihl, ein handlungsfihiges Subjekt
zu sein, geht mit dem Gefiihl einher, motorische Impulse umsetzen, also seinen Kor-
per beherrschen zu konnen. ,Das korperliche Selbstgefiihl ist daran gekoppelt, dass
der Korper als Werkzeug des Willens fungiert® (Schonhammer 2009, 26). Das Korper-
selbst ist dabei nicht immer identisch mit den Grenzen des eigenen Leibes; beim Be-
nutzen von Werkzeugens (Stocke, Autos, Spielkonsolen) wird das Gefiihl bis in jene
Gegenstidnde hinein erweitert. ,,Man lokalisiert, wie schon Aristoteles festhielt, die Vi-
bration beim Bewegen eines Stockes iiber eine raue Oberfliche nicht in der Hand,
sondern an der Spitze des Stockes® (ebd.). Schonhammer spricht im gleichen Zusam-
menhang auch von einer Wahrnehmung, welche dem Gefiihl der Handlungsfahigkeit
entgegengesetzt ist, einem Zustand, in dem das Subjekt nicht iiber den eigenen Willen
in ein Geschehen eingreifen kann. Ein solches Erlebnis wird besonders einem fahr-
kundigen Beifahrer bewusst, der sein Selbst vielleicht unbewusst in den Raum des
Fahrzeugs ausbreitet, jenes selbst jedoch nicht lenkt. Schonhammer spricht hier vom
Marionetten-Effekt (vgl. ebd. 32). Dieses latente Gefiihl der Ohnmacht, einer Kraft
ausgeliefert zu sein, iber welche der eigene Wille nicht bestimmen kann, kann auch
eine Erfahrung des Kindes mit dem eigenen Leib sein. Ungeschicklichkeit bei motori-
schen Aufgaben lassen den Menschen erleben, wie beispielsweise die Hand einfach
nicht das zustande bringt, was der Kopf sich vorgestellt hat. Der Bereich der Willens-
sinne bezieht sich somit explizit auf diesen Erfahrungsbereich und soll das Kind durch
Ubungen in seinen Handlungsméglichkeiten unterstiitzen. Die Beschiftigung mit
einem noch unbekannten Gegenstand sieht oft so aus, dass dieser zunichst beriihrt
wird, dass er mit einer Hand ergriffen und umschlossen wird. Diese haptische Erfah-
rung gibt Auskunft iiber die Oberflachenstruktur, die Schwere, Vibration oder Bewe-
gung, aber auch iiber die Temperatur. Das willentliche Ergreifen setzt den Menschen
in Bezug zu seiner Umwelt, ohne dieses Wollen kann er sich keine Lerninhalte zu ei-
gen machen. Rudolf Steiner sah im Rechnen eine Tétigkeit, welche gerade diese Krifte
im Menschen starken konne; Adolf Fischer, der sich mit diesem Aspekt der Sinnesleh-
re besonders vertraut gemacht hat, schreibt dazu:

»Die Rechentitigkeit selbst griindet sich [...] auf aktive Willensbetatigung und die mit
ihr verbundenen Wahrnehmungsbereiche. [...] Dadurch ist das Rechnen unmittelbar
mit unserer leiblich-seelischen Konstitution verbunden und der Rechenunterricht
greift daher auf jeden Fall in die leiblich-seelische Entwicklung der Kinder ein®
(Fischer 2004).

Es gibt somit einige Sinne, welche nach Steiner besonders den Gliedmaflen-, also den
Willensmenschen ansprechen. Sie sind die Quelle der Motivation, durch welche der
Mensch erst Akteur seines Lebens werden kann.

5 Beim Werkzeuggebrauch verschmelzen Subjekt und Objekt fast miteinander, sodass dieses zu
einer Verlingerung des Selbst wird. Im Alltag kann dieses Phanomen deutlich beim Autofahren
beobachtet werden: Erst wer ein Gefiihl fir sein Auto hat (dessen Ausdehnung und Begrenzung
intuitiv einschétzen kann), ist ein sicherer Fahrer und lebt nicht stindig in der Angst an, Hinder-
nissen nicht vorbeizukommen. Der Fahrer wird damit fast zum Fahrzeug, er braucht nicht mehr
jede Handlung kognitiv zu durchdenken.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

2.1.1. DerTastsinn

Der lebendige Korper ist der einzige Teil der Welt, der sowohl von innen empfunden
als auch von auflen wahrgenommen wird. Im Tastsinn manifestieren sich die zwei Sei-
ten der Welt korperlich am deutlichsten. Die Haut mit ihren vielen Sinnesnerven bil-
det die duflere Grenze des Korpers. Hier erfahrt der Mensch verschiedene Qualitditen
der Welt wie Nisse oder Hérte und kann spitze, flauschige, warme oder runde Gegen-
stinde ertasten. Doch jede Beriihrung der dufleren Welt beriihrt den Menschen auch
von innen, er fithlt dadurch die Grenze seines Leibes und erlebt sich gleichzeitig als
Objekt und als Subjekt.

Beim Blick in den Spiegel erfahrt sich der Mensch als Objekt, er sicht seinen Kor-
per wie ein Ding von auflen, das Tasten hat jedoch noch zusitzlich eine innere Quali-
tat. Erst dadurch, dass der Korper an die Welt anstoffen kann, erfahrt der Mensch et-
was iiber die Grenzen seines Leibes. Durch das Beriihren der eigenen Haut (z. B. an
den Handen), lernt er etwas tiber sich selbst, wird erst zum erlebten Raumwesen. Das
Gleiche gilt fiir das Beriihren des Gegeniibers: Wie ist es zu kimpfen, den andern fest
umschlungen zu haben, ihn durch den eigenen Korper, durch Kraft und Gewicht zur
Seite schieben zu konnen? Wie ist es, wenn fremde Finger wie die Beine klitzekleiner
Tierchen iiber den Riicken oder die Arme trippeln? Wo ist die duflere Grenze, die
nicht mehr unaufgefordert von jedem betreten werden soll, und wie ist es moglich
herauszufinden, wo diese Grenzen bei dem anderen sind? Enge und Weite - Hohlen
und Tunnel, alles dies sind Mittel, den eigenen Korper tiber den Tastsinn kennenzuler-
nen. Im Konzept des beweglichen Klassenzimmers konnen diese Moglichkeiten unter-
schiedlich wahrgenommen werden, sodass der Leib weiterhin Teil der Lernprozesse
bleibt.

Der Niederldndische Arzt Albert Soesman, dessen Schwerpunkt die Erforschung
der zwolf Sinne war und der dazu beigetragen hat, die Vorstellungen Rudolf Steiners
fir die Praxis aufzubereiten, beschreibt seine Vorstellung vom ersten Erleben des Tast-
sinns auf eine sehr anschauliche Weise:

»Stellen Sie sich vor, Sie hitten nun einmal keine Sinneswerkzeuge und Sie wiirden als
erstes diesen Tastsinn bekommen und sie wiirden gegen einen Kieselstein ,anwurmen.
Was erleben Sie dann? Widerstand? Soweit sind Sie noch nicht. Sie erleben, Sie fithlen
,etwas’. Es entsteht so etwas wie ein erstes ;Wachwerden'. Lassen Sie es mich so ausdrii-
cken: Der Widerstand kommt von auflen, aber es geschieht auch etwas innerhalb der
menschlichen Seele, wenn wir an etwas rihren [...] wir erwachen“ (Soesman 1998,
20).

Der Tastsinn ist demnach der Sinn, durch welchen der Mensch erst wach wird fiir die
Welt.

»Das ist eigentlich das Merkwiirdige am Tastsinn, dass ein Teil von mir selbst wach
wird an einem Teil, an etwas von der Welt* (ebd.).

Wir werden uns unseres Korpers bewusst, bekommen ein Gefiihl der Begrenztheit un-
seres Selbst. Die Welt um uns, an der wir uns stoflen, zeigt uns, wer wir sind, gibt uns
jedoch auch Halt, einen Hebelpunkt, durch den wir den Weg zu uns Selbst finden.
Verlieren wir diesen Halt wieder, z. B. dadurch, dass die tretenden Fiile des Babys
nicht auf Widerstand stofen, entsteht beim Menschen eine grofle Unsicherheit. Das
Aufwachen, das uns der Tastsinn beschert, hingt direkt mit diesem Grenzerleben zu-

127

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

128

sammen (vgl. ebd. 21). Selbst wenn Steiner davon ausgeht, dass der Tastsinn vor allem
im ersten Jahrsiebt eine grofie Rolle spielt, darf seine Bedeutung fiir das spétere Leben
nicht ignoriert werden. Verschiedene Psychotherapien arbeiten mit dem Konzept des
Groundings oder der Erdung, durch welches der Klient das Gefiihl wiederfinden soll,
festen Boden unter den Fiiflen zu haben (vgl. Ehrensperger 2007, Belz-Knopferl/
Brown 2007). Der Korper verwandelt sich im Laufe der Kindheit und Jugend erheb-
lich, er wachst, verdndert sich in seinen Proportionen und damit in der ganzen Gestalt
(vgl. Rittelmeyer 2002, 17ff.). Die Frage nach der korperlichen Begrenzung steht damit
in Zusammenhang mit dem schon erwéhnten Problem der Meinigkeit (vgl. Metzinger
2010, 170ff.). Dieses wird bis heute am eindriicklichsten durch den im Jahre 1998 von
den Psychiatern Matthew Botvinick und Jonathan Cohen an der Universitat Pitts-
burgh durchgefithrten Versuch illustriert, der allgemein als Gummihand Illusion be-
kannt wurde und bei dem die Versuchsperson eine kiinstliche Gummihand als ihre ei-
gene erlebt (vgl. ebd. 16f.). Das Gefiihl, dass die Teile des Korpers der eigenen Kon-
trolle unterliegen, sollte nicht als selbstverstandlich angenommen werden, sondern ist
Teil eines Lernprozesses, einer Erarbeitung des Korpers als Leib, der in Anlehnung an
die Sprache der Anthroposophie auch als Beheimatung im physischen Leib bezeichnet
werden kann. In Wechselwirkung mit seiner Umwelt wird der Mensch zum selbstver-
antwortlichen Agenten; die Verdnderungen, denen er und die Welt um ihn herum
standig unterworfen sind, zeigen nur umso deutlicher, wie fundamental wichtig die
mit dem Tastsinn verbundenen Fahigkeiten tiber den ganzen Zeitraum des Lebens
bleiben.

»Es gibt eine Art zu handeln, eine Art Agentivitit, die sogar noch subtiler ist als die
Fahigkeit, sich als ein auf zusammenhéingende Weise handelndes Selbst und als direkte
Ursache von Veranderungen in der Welt zu erleben: Ich nenne diese Form des Han-
delns attentionale Agentivitit. Attentionale Agentivitdt ist Handeln mit der Aufmerk-
samkeit und erzeugt das Erlebnis, dass man die Entitit ist, die das kontrolliert, was Ed-
mund Husser] einmal als den ,Blickstrahl der Aufmerksamkeit® beschrieben hat®

(ebd. 176).

Bertihrungen lenken auch Aufmerksamkeit auf etwas, auf Gegenstinde in der Wahr-
nehmung oder auf ein eigenes Korpergefithl. Durch diese Aufmerksamkeit steht der
Mensch mit sich selbst und seiner Umgebung in Verbindung. Gerald Hiither verweist
auf die Berithrung zur Erzeugung von Aufmerksambkeit bei Kindern mit ADHS, denn
nur wer es fertigbringt, seine Aufmerksambkeit auf etwas zu fokussieren, kann von sei-
nen Mitmenschen angesprochen werden (vgl. Hiither/Bonney 2002, 123 f.). Verlieren
wir die Fihigkeit zum Aufmerksamkeits-handeln und damit das Gefiihl, der selbstbe-
stimmte Agent in einer Situation zu sein, wird damit auch unser Ichgefiihl® schwécher
(vgl. Metzinger 2010, 177). Unser Leib befahigt uns dazu, ein handelndes Wesen zu
werden, aber dies zu sein, lernen wir erst im Laufe der Zeit und verlieren es manchmal
wieder durch Krankheiten oder Unfille (vgl. Goldberg 2002, Sachs 2010, Sachs 2012,
Ramachandran/Blakeslee 2002). Hennig Kohler, der sich in einem anthroposophisch-
therapeutischen Zusammenhang mit dem Tastsinn befasst hat, sieht in einer unzurei-
chenden Entwicklung dieses Welterlebnisses eine Quelle von Angstlichkeit und einem
geringen Selbstwertgefiihl (vgl. Kohler 2009, 63ff.). Er empfiehlt einen behutsamen

6 Dieses Gefiihl der Selbstbestimmtheit spielt auch im Zusammenhang mit dem salutogenetischen
Prinzip eine Rolle und wird als Thema noch einmal aufkommen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

und verweilenden Hautkontakt, da Kinder diese Erfahrung brauchen, ,,um spéter eine
gesunde Urteilskraft auf der Basis der anteilnehmenden Aufmerksamkeit und des Ur-
vertrauens” zu entwickeln (ebd. 77). Damit stiinde das Vermdogen, sich entscheiden zu
konnen, das von Goldberg als eine Fihigkeit des préfrontalen Kortex erkannt wurde,
in direktem Zusammenhang mit dem Tastsinn.

Als Babys treten wir mit den Fiiflen, stofien uns mit den Armen am Rand unseres
Bettes, rollen uns hin und her, entdecken unsere Hande, wir finden heraus, wer wir
sind, wie wir gestaltet sind und was wir mit diesem Wissen bewirken konnen. Auch
die Robotik macht sich dieses Wissen um den Aufbau einen phinomenalen Selbstmo-
dells zunutze, indem sie Roboter entwickelt, welche durch diese Art von Bewegung
herausfinden konnen, wie sie aussehen. In ihnen ist kein Selbstbild einprogrammiert,
dieses soll erst durch eine Art Tastwahrnehmung entstehen, um dann das Ziel des
Laufens zu erreichen. Versuche in diese Richtung sind seit einigen Jahren auch erfolg-
reich, wie beispielsweise der Starfish Self Modeling Robot, der bereits vor einem halben
Jahrzehnt gelernt hat, sein Selbstbild zu revidieren, als die Forscher seinen Aufbau ver-
anderten.” Obwohl hier nicht von Bewusstsein gesprochen werden kann, der Roboter
also keineswegs um sich selbst weif3, legen philosophische Uberlegungen nahe, dass
Bewusstsein nicht ohne Leiblichkeit realisiert werden kénne. Ein bewusstes Ich muss
die Moglichkeit haben, in der Welt zu agieren. Gerade die Versuche, kiinstliche Intelli-
genz zu entwickeln, haben den Menschen viel tiber sich selbst gelehrt und haben ihn
erfahren lassen, dass der Korper mehr ist als ein Transportvehikel fiir das Gehirn, er
ist als Ganzes beteiligt an den geistigen und emotionalen Vorgingen, welche das
Menschsein mit ausmachen.

Wenn Vergleiche zwischen Mensch und Maschine gezogen werden, muss sich die
Frage gestellt werden, inwiefern ein solcher iiberhaupt einen Erkenntnisgewinn mit
sich zieht, inwiefern sich diese beiden Dinge tiberhaupt vergleichen lassen. Ist es denn
genau das Gleiche, ob sich ein Kleinkind iiber den Boden rollt und seinen Leib erfahrt
oder ein Roboter? Die Antwort hingt vom Blickwinkel des Betrachters ab: Auf der
einen Seite scheint es so zu sein, dass beide dadurch Informationen und Erfahrungen
iber sich selbst gewinnen. Auf der anderen Seite ist nur ein winziger Aspekt des le-
bendigen Menschen im Roboter verwirklicht. Denn der Mensch erhélt keine Daten,
sondern die Welt fiihlt sich fiir ihn an, er erlebt innere Zusténde, er erlebt ein Auflen
in sich drin.

»Aber beim Tastsinn landen Sie nicht in einer anderen Welt, in der Auflenwelt, Sie
bleiben in ihrer eigenen Welt stecken. [...] Das ist gerade das Uberraschende am Tast-
sinn, dass er uns nichts iiber die andere Welt sagt” (Soesman 1998, 23 £.).

Die Welt bleibt drauflen, aber in uns entstehen Vorstellungen und Qualitaten, durch
jede Beriithrung erlebet der Mensch Grenze, durch jede Beriithrung tritt die Welt in ihn
hinein. ,,Beriihrung ist Trennung und Verbindung zugleich® (Novalis 2001, 458). Der
Mensch tritt in Verbindung zur Welt, indem er sich von dieser berithren lasst. Da-
durch entwickelt er genau wie der Roboter ein inneres Bild seines Selbst als Korper.

7 Thm wurde eins seiner vier Beine abgeschlagen, darauthin musste er das Bild seiner selbst veran-
dern, um sich der neuen Situation anzupassen. Durch Versuch und Irrtum lernte er, mit nur drei
Beinen erneut zu laufen. (Video: http://www.youtube.com/watch?v=ehno85yI-sA)

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

129


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

130

»Die Sinneswahrnehmungen vom Koérper miissen zu einem klar geschnittenen Bild
des Korpers geordnet werden. Das Gehirn bezieht sich auf dieses innere, sinnlich
wahrgenommene Bild, um den Korper in der richtigen Weise zu bewegen. Das Bild
der Sinneswahrnehmung des Koérpers wird im Nervensystem gespeichert, und so kann
man es ein Neuronen-Modell nennen® (Ayres 2002, 166).

Beriithrung ist somit nie einseitig, sondern wirkt stirker auf das Individuum zuriick als
alle anderen dufleren Sinne. Die eine Seite des Tastsinns lehrt uns, die Welt zu begrei-
fen, sie anzufassen, ihren Aufbau zu erkennen, aber auf der anderen Seite begreifen
wir etwas iiber uns selbst, haben es mit einer besonderen Art der Intimitit zu tun.
~Wir benutzen den Tastsinn abwechselnd ganz objektiv und ganz subjektiv, innig“
(Soesman 1998, 26). Wenn wir etwas beriihren, fithlen wir zum einen die Objektei-
genschaften, es ist kalt, glatt oder hart, aber es kann sich zum anderen auch schon an-
fithlen, angenehm oder interessant. Hier geht der Mensch eine seelische Beziehung
zum Objekt ein, hier ldsst er die Welt zu einem Teil seiner selbst werden. ,Denken Sie
sich einmal hinein in den Unterschied, ob ein Kind mit feinen Dingen in Beriihrung
kommt, wie gutes Holzspielzeug oder Seidenpuppen, oder ob es hauptsachlich mit
Plastikspielzeug spielt (ebd. 28). Plastikspielzeug und Kleidung aus Kunstfasern leiste,
nach Kohler, einer Stérung des Tastsinnes Vorschub (vgl. Kéhler 2009, 67). Dasjenige,
was wir beriihren, beriihrt auch uns und verdndert uns dadurch. Die Erfahrung, wel-
che einem Kind durch seine Haut erméglicht wird, ist die der Grenze seines Korpers.

»Diese gefiihlserlebte Bewusstheit des Korpers ist wesentlich fundamentaler als das
optische Wissen tiber seinen Korper. Kinder, die diese Empfindung nicht in der richti-
gen Weise verarbeiten konnen, sind nicht in der Lage, exakt zu empfinden, wie ihr
Korper strukturiert ist und was jeder Teil fiir sich tut. Als Folge davon haben sie spéter
Schwierigkeiten im Umgang mit Gegenstinden® (Ayres 2002, 39).

Als Saugling betritt der Mensch einen Raum, in welchem er sich nach und nach als ein
Ich erkennen lernt; die Welt und er selbst fangen an, sich voneinander zu unterschei-
den, immer mehr Umwelt tritt ihm entgegen, immer mehr wird er zu einem Selbst in
dieser Welt. Als Kleinkind stoft er sich an der Welt, wird von ihr irritiert, merkt auf
und sucht nach den Losungen dieser mannigfaltigen Ratsel, welche die Welt dem wer-
denden Menschen tagtaglich bietet. So muss auch Unterricht aufgebaut sein, sinnlich,
erlebnisnah, Rétsel miissen entdeckt werden koénnen. Die Herausforderung ist das
Wachhalten der Fragen: Die heutige Welt scheint iiberall Antworten parat liegen zu
haben, die Rétsel sind erforscht, das Wissen gespeichert, so wird es moglich, dass Fra-
gen gar nicht mehr aufkommen. Wie bleibt also die Neugierde erhalten, ohne dass die
Antwort auf eine Frage zu einem Copy-Paste des ersten Google-Ergebnisses wird? In
der Waldorfpadagogik wird davon ausgegangen, dass es nicht der Kopf ist, der sich et-
was fragt, sondern der ganze Korper, der durch Berithrung mit der Welt zu seinen Fra-
gen kommt. Deshalb ist der kiinstlerisch-handwerkliche Bereich nicht in erster Linie
als Aneignung von Fihigkeiten zu verstehen, sondern als eine Offnung des Moglich-
keitsraumes, durch den Kinder das urspriingliche Welterlebnis und die sich daraus er-
gebende Neugierde fiir ihr Leben wachhalten kénnen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

2.1.2. Der Lebenssinn

Der zweite Sinn der Leiberfahrung ist nach Rudolf Steiner der Lebenssinn. Durch ihn
erschlief3t sich dem Menschen seine allgemeine innere korperliche Verfassung. Auch
die Ausdriicke Gemeingefiihl (Koinésthesie oder Coenésthesie) oder Hintergrundge-
fihl beschreiben in etwa das, was in der Anthroposophie als Lebens- oder Vitalsinn
bezeichnet wird - ein globales Empfinden des Korpers (vgl. Schénhammer 2009, 19).

Biologisch betrachtet vermittelt der Lebenssinn dem Menschen in etwa die quali-
tativen Erlebnisse, fir deren Reglung der Hypothalamus zustindig ist (vgl. Goldberg
2002). So konnte gesagt werden, dass das Sinnesorgan des Lebenssinns seine Informa-
tionen vom ganzen Korper erhilt, es jedoch im Gehirn ein bestimmtes neuronales Ge-
biet oder Korrelat dafiir zu geben scheint. Uber den Lebenssinn findet der Mensch so-
mit einen Zugang zu seinem inneren organischen Selbst: Die Tatsache, dass wir sind,
dass wir uns in unserer physischen Existenz erfiihlen, dieses wache Bewusstsein von
uns selbst haben, das vermittelt uns der Lebenssinn (vgl. Steiner 2009, 14).

In der anthroposophischen Sinneslehre wird der Vitalsinn auch als derjenige Sinn
bestimmt, ,,durch den wir unser Leben in uns fithlen, aber eigentlich nur, wenn uns
dies oder jenes schmerzt [...]; dann kommt der Lebenssinn und zeigt uns an: Dir tut
es da oder dort weh* (Steiner 1963, 60). Aber nicht nur die Erfahrungen, welche durch
die Schmerzrezeptoren gemacht werden konnen, zdhlen zum Lebenssinn. Wird der
Lebenssinn als Korperwahrnehmung definiert, so geh6ren auch die Oberflichen- und
Tiefensensibilitit mit hinzu, Letztere wird gewdhrleistet durch die in die Tiefe gerich-
teten Interozeptoren. Dabei muss wieder zwischen Propriozeption, Eigenwahrneh-
mung und viszeraler Sensibilitit unterschieden werden (vgl. Schonhammer 2009, 20).
Die Propriozeption ist eher mit dem Eigenbewegungssinn zu vergleichen, wiahrend
der Lebenssinn uns Informationen zu den inneren Organtitigkeiten (viszerale Sensibi-
litat) vermittelt, gleichzeitig miissen jedoch auch die Wahrnehmung von Hunger,
Durst, Vollegefiihl oder innerer Kilte mit dazu gezéhlt werden, genauso wie die von
Miidigkeit und Schmerzen. ,,Schmerz ist eigentlich nichts anderes als eine extreme
Auflerung des Lebenssinnes (Soesman 1998, 33).

Wie die Berithrungen beim Tastsinn, so sind auch die durch den Lebenssinn ge-
wonnenen Eindriicke Empfindungen. ,Das Empfinden des Lebenssinns ist in einem
hohen Grade ein Fiihlen (Kranich 2003, 79). Wenn wir Schmerz fiihlen, schrecken
wir unwillkiirlich zuriick, wir lernen durch das schmerzhafte Erlebnis, Gefahren aus-
zuweichen, oder erkennen sie erst durch jenen. ,Der Schmerz gibt uns die Warnung,
dass irgendetwas nicht in Ordnung ist“ (Soesman 1998, 35) und hat damit die Funkti-
on der Schidigungswahrnehmung (Nozizeption). Bedeutet aber die Abwesenheit von
Schmerzen gleichzeitig, dass der Organismus gesund ist? Was ist gesund? Ist es gesund,
wenn, wie es heute nicht selten der Fall ist, Schmerzen und Miidigkeit durch Medika-
mente unempfindbar gemacht werden? Wenn der Lebenssinn ein Fiihlen ist, so stump-
fen wir diesen durch die Beeinflussung betdubender Substanzen ab. Der ,Schmerz
durchdringt alle Schichten der Seele. Wir lernen unseren Platz in der Welt durch eben
diesen Schmerz kennen“ (ebd. 36 f.). Der Schmerz kann damit auch als Lehrer verstan-
den werden, dem gegeniiber der Mensch oft taub bleibt. Die Anzeichen dafiir, was der
Korper gerade braucht, werden zugunsten von dem ignoriert, was der Mensch gerade
machen will.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

In der Praxis der Waldorfpadagogik kann dem Schmerz beispielsweise als Hunger
begegnet werden: Es ist heute oft iblich, Hunger sehr rasch nachzugeben, um den
Schmerz nicht zu fithlen. Doch kénnte es nicht als Ubung betrachtet werden, einfach
etwas zu warten? Den Schmerz einen Moment zu ertragen, um danach umso reicher
mit Sinneseindriicken und Freude belohnt zu werden? Essen schmeckt besser, wenn
man wirklich Hunger hat, heifit es. Ein anderer Bereich wire die Miidigkeit: Wie
schon ist es, nach einem langen Spaziergang endlich die miiden und wehen Fiifle aus-
strecken zu kénnen? Doch ,kennen wir immer weniger die Form der Ermiidung, die
so gut fiir die Entwicklung des Lebenssinns ist. Wir kennen hauptsichlich — und dies
gilt leider auch [...] fiir unsere Kinder - eine andere Form von Ermiidung, namlich
die Ermiidung durch Langweile, oder [...] durch ein Zuviel an Eindriicken® (ebd. 38).
Waldorfschulen bieten verschiedene Epochen wie die Hausbau- oder Handwerkerepo-
che an, in denen Erfahrungen, die den Lebenssinn betreffen, gemacht werden konnen.
Durch ungewohnte Tatigkeiten wird der Korper des Kindes anders belastet, und feste
Essenszeiten sorgen dafiir, dass auch das Hungergefiihl wieder deutlicher zutage treten
kann. Das innere Erleben vom eigenen leiblichen Selbst scheint heute nicht mehr so
selbstverstandlich entwickelt zu werden. Besonders auf das Spiiren von Schmerzen re-
agiert der Mensch hiufig beunruhigt und versucht, den Schmerz schnellstméglich zu
bekdmpfen.® Der Umgang mit Schmerz und Ermiidung kann somit schon im Unter-
richt geiibt werden.

Die zurzeit herrschenden Extreme zwischen der vollstindigen Verdringung phy-
sischer Beschwerden und der Beunruhigung selbst bei der kleinsten Regung des Le-
benssinns konnten wieder ausbalanciert werden. Der Lebenssinn wird am sichersten
durch das Erleben von Polaritaten gestirkt, durch wechselnde Erlebnisse zwischen
Anstrengung und Ruhe, zwischen Hunger und dem Gefiihl, satt zu sein. Soesman
schreibt iiber einen Lehrer, der seine Klasse morgens als Erstes physisch titig sein
lasst, indem diese, begleitet von Stampfen und Klatschen, kriftig Gedichte aufsagt.
Dies tut der Lehrer, da er die Kinder sonst kaum noch erreichen kann, er hat bemerkt,
dass der Lernstoff ohne eine ausgiebige physische Aktivitit nicht zur Wirkung kom-
men kann (vgl. ebd. 38). ,,Es handelt sich [beim Stampfen und Klatschen] also nicht
darum, dass sich die Kinder entspannen [...], sondern dass sie sich in ganz gesunder
Weise Miihe geben® (ebd.). Als tégliche Praxis wird diese Vorstellung im rhythmischen
Teil des Unterrichts an Waldorfschulen gepflegt, wodurch auf den Willen der Kinder
eingewirkt wird, auf das In-die-Tat-Kommen mit dem ganzen Leib. Auch der berithmte
Anthroposoph Henning Kohler, der sich im Speziellen mit den Willenssinnen be-
schéftigt hat, sieht im Rhythmischen eine Kraft, welche positiv auf den Lebenssinn
wirkt (vgl. Kohler 2009, 49£.)

Doch es ist nicht allein korperliche Betatigung, die als Anstrengung gelten kann,
anstrengend oder sogar schmerzhaft sind auch oft genug das Wiederholen oder miih-
same Uben, durch welches erst die gesteckten Ziele erreicht werden konnen. Zu leben
bedeutet so gesehen das Erlernen eines Umgangs mit Schmerzen, denn nicht immer
konnen diese Erfahrungen dem Menschen erspart bleiben. Soesman stellt sich die Fra-
ge, ob es ohne den Lebenssinn {iberhaupt moglich ist, etwas zu lernen, ohne den

8 Das populérste Beispiel sind hier sicherlich Kopfschmerzen. Zurzeit wirbt einer der groflen Phar-
maentwickler mit einer Kopfschmerztablette, die zwar nicht in ihrer Wirkung verbessert wurde,
dafiir aber schneller Linderung verspricht.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

Schmerz und die Ermiidung. Er beantwortet die Frage negativ, indem er annimmt,
dass der Mensch ohne den Schmerz gar nicht ins Tun kdme, da alles Lernen (und da-
mit Tun) Schmerzen bereite (vgl. Soesman 1998, 38). Die Freude, die bei diesen Titig-
keiten von den Kindern empfunden wird, muss grofler sein als der gefiihlte Schmerz,
denn als Motivationsquelle muss der Schmerz ausscheiden. Soesman spricht demnach
von einer bestimmten Form des Schmerzens, die deutlicher wird, wenn er in diesem
Kontext auf das Marchen eingeht. Dieses trigt seiner Meinung nach zur Entwicklung
des Lebenssinns bei, da das Kind hier erfihrt, dass Schmerz und Angst am Ende im-
mer zu einem Ausgleich kommen. Marchen zu verharmlosen, indem sie umgeschrie-
ben werden, wiirde dem Kind jene Erfahrung vorenthalten. ,Gerade wie ein Kind
Hunger und Durst spiiren muss, so muss es auch durch den Hunger und den Durst
des Marchens durchgehen® (ebd. 40).

Schmerz ist auch der Ausgangspunkt von Ludwig Wittgensteins psychologischen
Uberlegungen. Wittgenstein hat den Schmerz nicht zuletzt deshalb gewihlt, weil wir
ihn unmittelbar fiithlen, wir also nicht erst priifen miissen, ob wir Schmerzen haben
oder nur glauben, wir hitten Schmerzen (vgl. Schulte 2006, 184). Schmerzen konnen
nicht willentlich ausgeldst werden und lassen sich leicht an Dritten erkennen, denn sie
duflern sie sich oft unvermittelt durch Weinen oder Schreien. Von diesen priméiren
und intuitiven Auflerungen, die nicht oder nur sehr wenig von unserem Kulturkreis
abhédngen, kann demnach direkt auf einen Seelen- oder Koérperzustand des Gegen-
iibers geschlossen werden: Beim Schmerz fallen Empfindung und Ausdruck zusam-
men (ebd. 201f). Es bedarf keiner fritheren Erfahrung, um den Schmerz richtig zu
deuten und zum Ausdruck zu bringen. Das intuitive Wissen um die Gefiihlslage des
anderen findet sein Pendant im Gedankensinn. Dieser elfte Sinn wird an anderer Stel-
le ausfiihrlich besprochen, ebenso wie auf die Gegenseitigkeit zwischen den unteren
und den oberen Sinnen noch genauer eingegangen wird.

Mit dem Lebenssinn nehmen wir unseren Atherleib, unseren Lebensleib wahr
(Soesman 1998, 46). Er kann damit als Schliissel zum Tor unserer Seele, unserer emo-
tionalen Innenwelt gesehen werden, er zeigt einen Weg, wie der Mensch in der Welt
bestehen kann, ohne an ihr zu zerbrechen. Fiir Soesman ist der Lebenssinn mit dem
Mitgefiihl verbunden, durch ihn lernt der Mensch Empathie. Henning Kohler ver-
kniipft ihn mit dem Begriff der aktiven Toleranz (vgl. Kohler 2009, 58ff.). Hat der
Mensch diese Erlebnisse des Lebenssinns nicht (z. B. Schmerzerlebnisse), wird er wo-
moglich schnell beleidigt oder wehleidig. Kéhler sieht in einem schlecht entwickelten
Lebenssinn ebenfalls eine Ursache von innerer Unruhe und gesteigerter Nervositit
(vgl. ebd. 4off.). ,Wir sprechen hier von den nervosen, unkonzentrierten, unruhigen
Kindern mit oftmals hoher Intelligenz und schlechter motorischer Integration®
(ebd. 54). Durch den Lebenssinn kommt es fiir ihn zu einem Ganzheitserlebnis, wel-
ches zu Geborgenheit und Vertrauen fiihren wird. Diese Lebenssinnpflege, welche den
unruhigen Kindern zukommen sollte, erstreckt sich auf die Bereiche ,Erndhrung,
Wiarmung, Korperpflege und Korperkontakt, Kleidung, Rhythmisierung und Schlaf-
pflege (ebd. 55). Ein sehr geordneter, gleichbleibender Tagesablauf ist damit zwin-
gend notig, wenn auf anthroposophischem Weg mit unruhigen Kindern (z. B. Kindern
mit ADHS) gearbeitet werden soll.

In der Ausbildung des Lebenssinnes liegt damit die Aufforderung, sich seiner Be-
dirfnisse bewusst zu werden, weder {ibermiitig zu sein noch sich in Angst {iber even-
tuelle Krankheiten zu ergehen. Der Lebenssinn ist verbunden mit dem Gefiihlsleben,

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

133


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

dessen direkter Ausdruck sich im Leib widerspiegelt. Das Erkennen der eigenen Ge-
fithle, von Wut, Trauer, Hunger oder Miidigkeit, ist heute keine Selbstverstiandlichkeit
mehr. Durch dieses Wissen um uns selbst wird es erst moglich, andere in jhrem Aus-
druck zu erkennen (vgl. Davidson 2013). Leibliches Wesen zu sein, bedeutet, sich im
eigenen Korper zu beheimaten, ihn auszuhalten und mit seinen Schwiéchen anzuneh-
men. Durch diese Perspektive eroffnet sich dem Padagogen ein enormes Feld, in dem
er tatig werden kann.

2.1.3. Der Eigenbewegungssinn

Der dritte von Rudolf Steiner genannte Sinn ist der Eigenbewegungssinn. In der natur-
wissenschaftlichen Literatur finden sich Beschreibungen, die Steiners Auffassung ah-
neln, unter dem Stichwort propriozeptive Wahrnehmung und Kindsthesie (vgl. Gold-
stein 2014, 335ft.). Unter dem Begriff Kindsthesie (Bewegungswahrnehmung) werden
alle Informationen zusammengefasst, welche aus der Skelettmuskulatur und den Ge-
lenken gewonnen werden und die Auskunft iiber die Bewegung der Gliedmaflen und
des Kopfes liefern. Als Propriozeption werden die sensorischen Inputs bezeichnet, die
aus der Haut, den Muskeln, den Sehnen und dem vestibuldren System stammen (ebd.).
Es wird dabei noch eine Unterteilung in Stellungs-, Bewegungs- und Kraftsinn vorge-
nommen (vgl. Schénhammer 2009, 20). Soesman gibt auch an, dass Begriffe wie Tie-
fensinn oder Muskelsinn in der gleichen Tradition stehen (vgl. Soesman 1998, 50).
Der von Rudolf Steiner sogenannte Eigenbewegungssinn geht damit nur auf einige
Punkte dieser Einteilungen ein.

Steiner definiert den dritten Sinn als das ,wahrnehmende Erleben der Ruhe und
Bewegung der eigenen Glieder einerseits, oder des Ruhens oder sich Bewegens gegen-
tiber der Auflenwelt andrerseits“ (Steiner GA 21, 147). Der eigene Korper wird in sei-
ner Bewegung von innen heraus wahrgenommen. Schliefit der Mensch die Augen, so
weifl er meist genau, wie seine Gliedmaflen im Verhéltnis zu seinem Korper liegen.
Diese Wahrnehmung wird manchmal dann getduscht, wenn die Gliedmaflen einschla-
fen; sie fithlen sich dann mitunter fremd an, als nicht mehr ganz zum Korper gehorig.?
In seinem Buch Anthroposophie (GA 45) beschreibt Steiner den Bewegungssinn als
denjenigen Sinn, ,,durch welchen der Mensch zum Beispiel eine von ihm ausgefiihrte
Bewegung wahrnimmt. Man bewegt ein Bein, und nimmt diese Bewegung wahr. [...]
Der Eigenbewegungssinn nimmt solches wahr, wozu eine Titigkeit, eine Regsamkeit
vorausgesetzt ist“ (Steiner GA4s5, 10). Es sind nicht nur die Gliedmaflen, die sich be-
wegen, auch die Atmung oder der Herzschlag konnen als Bewegung charakterisiert
werden. Das Wahrnehmen dieser inneren Bewegungen wiirde dann im Sinne von Da-
vidson (Davidson/Begley 2012) an der Dimension Selbstwahrnehmung arbeiten, wel-
che durch Meditation verfeinert werden kann. Hier zeigt sich deutlich die soziale
Komponente, welche den unteren Sinnen immer auch immanent ist. Henning Kéhler
verbindet einen schwachen Bewegungs-und Gleichgewichtssinn mit dem Griibleri-
schen und Traurigen (Kéhler 2009, 1071f.).

9 Anschauliche Beispiele dazu, wie neurologische Probleme diesen Sinn beeinflussen kénnen, fin-
den sich bei Oliver Sachs in den Féllen: Der Mann, der aus dem Bett fiel (Sachs 20010, 9off.) und:
Die korperlose Frau (ebd. 74ff.)

134

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

Soesman macht auf eine weitere Funktion dieses Sinnes aufmerksam, die ganz in
einer anthroposophischen Tradition steht. Er schreibt, dass jede Bewegung nur ein
kleiner Teil unseres Lebens sei, dass wir uns in dem Wunsch, ein Ziel zu erreichen,
bewegen, z. B. ein Glas Wasser an den Mund zu fithren oder aus der Kiiche zu holen.
Dieses Ziel sei ja bereits vor der Bewegung da gewesen, es ziehe uns quasi aus der Zu-
kunft an. Der Bewegungssinn ist somit auch ein Gespiir fiir den Weg, den wir im Le-
ben gehen mochten. Diese Uberlegung setzt voraus, dass unser Leben einem Plan
folgt; dieser Plan wird in der Anthroposophie als Karma bezeichnet. Mit dem Karma
ist jeder Mensch mit den Menschen seiner Umgebung verbunden, sie sind nach die-
sem Verstandnis nicht zufillig da, sondern wurden von uns selbst als Wegbegleiter ge-
wihlt. Die Idee des Karmas ist dabei verkniipft mit dem Glauben an die Reinkarnation.
Unser Schicksal bestimmt sich aus unseren fritheren Leben, und sowohl das Leben als
auch das Geschick der Menschheit sind einem teleologischen Ansatz unterworfen.
Der Glaube an ein Ziel wird am stirksten im Bewegungssinn deutlich; Soesman setzt
diesen dritten Sinn mit dem Sternzeichen des Schiitzen in Korrelation, der seinen Pfeil
auf das anvisierte Ziel richtet (vgl. Soesman 1998, 65). So konnte der Eigenbewegungs-
sinn auch als Karma-Sinn bezeichnet werden. Wenn unser Weg vom Karma vorbe-
stimmt ist, die Dinge uns quasi aus der Zukunft anziehen, dann ist der Bewegungssinn
der ,Wahrnehmungssinn fiir das Schicksal“ (Soesman 1998, 63).

Das Leben und Schaffen vom Ziel oder Ergebnis her aufzurollen, spiegelt sich
auch in verschiedenen Formen des Unterrichts. Besonders hervorzuheben sind hier
zwei Gesichtspunkte:

Als Erstes wird Wert darauf gelegt, dass im Mathematikunterricht zuerst das Er-
gebnis einer Aufgabe genannt werden soll. Der Schiiler hat dann die Wahl, selbststan-
dig seinen personlichen Rechenweg zu dieser Losung zu wahlen. So kann die Aufgabe
lauten: Was kann alles die 9 sein? Dabei ist es sowohl richtig zu sagen, dass 2+3+4 die 9
ergebe, als auch, dass 3x3=9 sei, genauso wie 17-8 zur 9 fithre. Gerechtfertigt wird die-
ses Vorgehen durch ein Erziehungsziel, der Erziehung zur Freiheit:

»Der erste Schritt zur Freiheit griindet auf Initiative, auf innere Eigenaktivitdt. Im
Rechnen wird diese gefordert bei den genannten Vergleichen, also beim Bilden von
Unterschied und Verhéltnis. So werden auch unterschiedliche Gesichtspunkte maéglich.
Dies ldsst sich steigern, wenn man vom Ergebnis nach der vorausgegangen Rechnung
zuriick fragt: Welche Rechnung ermoglicht dieses Ergebnis? Wir analysieren also das
Ergebnis gemif3 den von uns gewéhlten Gesichtspunkten. [...] Damit entsteht Freiheit
und begeisterte Suche, aber dennoch keine Beliebigkeit: Der frei gewahlte Losungsweg
will ja aus freier Einsicht der Sache gerecht werden® (Fischer 2004).

Obwohl diese Art des Rechnen zur Erziehung der Freiheit beitragen soll, ist sie den-
noch fast ein Sinnbild fiir die Weltauffassung der Anthroposophie: Rudolf Steiner hat
als Sehender die Geheimnisse des Lebens offenbart, und es gilt nun, durch ein inneres
Suchen diese Ergebnisse auch zu finden (vgl. Teil I). Zu fragen bleibt, ob diese Art des
Rechnens somit nicht zur Grundlage einer bestimmten Haltung gegeniiber der Welt
werden wird und ob diese Einstellung erzieherisch intendiert ist oder nur zufillig so
interpretiert werden kann. Sicher scheint jedoch, dass die Begeisterung der Schiiler
durch diese Methode eher gesteigert werden kann (vgl. Fischer 2004).

Der zweite Aspekt, in welchem die teleologische Haltung der anthroposophischen
Weltsicht deutlich wird, ist in der Unterrichtsplanung. Im Unterricht wirken jeweils
drei Zeitstrome: Als Erstes findet sich der Konsumstrom, der vom Jetzt in die Vergan-

135

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

136

genheit fiihrt — der Zeitvernichtungsstrom. Als Zweites gestaltet die Intentionalititszeit
das Geschehen, dieser Zeitstrom kommt einem aus der Zukunft entgegen.

»Rudolf Steiner beschrieb diesen eigenartigen Zusammenhang als den ,Doppelstrom
der Zeit Neben dem bekannten gebe es einen zweiten, verborgenen Zeitstrom, der aus
der Zukunft in die Vergangenheit strome, und die Gegenwart sei gerade die Begeg-
nung und Durchdringung beider Stréme. [...] In dem einen Strom fliefit alles weiter,
was man einmal erlebt hat und wieder vorstellen kann, in dem anderen kommt, was
man erwartet, erhofft, begehrt. Senkrecht zu dieser doppelten Zeitstromung [...] stellt
sich das autonom wirkende Ich des Menschen [...]“ (Hueck 2013).

In der Anthroposophie wird dieser zweite Zeitstrom als musikalisches Prinzip be-
zeichnet, denn in den ersten Tonen eines Musikstiicks liegt immer schon eine Ahnung
von dessen Ende; es lassen sich in ihm Hinweise finden, welche den Ablauf zu einem
geschlossenen Ganzen werden lassen. Der dritte Zeitstrom betrifft die Zeitgestaltung,
er fragt danach, welches Ereignis im Unterricht wann passiert. Die drei Strome miis-
sen vom Lehrer als autonom wirkendem Menschen immer beriicksichtigt werden, er
muss zum Zeitkiinstler werden. Obwohl er jeden Augenblick des Unterrichts in dessen
Eigenart ergreifen soll (Unterbrechungen sind hier besonders wertvoll, da sie die All-
tagsndhe verdeutlichen®), muss er immer das Ziel seiner Bemithungen im Blick be-
halten; das Wohl der Klasse und der Weg des einzelnen Kindes diirfen ihn dabei nicht
unberiihrt lassen. Unterricht bedeutet eben fir den Waldorflehrer auch, Kinder auf
ihrem Lebensweg zu begleiten, ihnen das Werkzeug in die Hand zu geben, durch wel-
ches sie ihr Lebensziel finden. An diesen Beispielen zeigt sich, dass in der Waldorf-
schule der Bewegungssinn nie an Relevanz verlieren kann, wenn sich die Schule in
einer anthroposophischen Tradition begreift. Steiner sah in der Eurythmie eine beson-
dere Moglichkeit, ausbildend oder heilend auf diesen Sinn zu wirken (vgl. Soesman
1998, 63). Fiir Steiner ist die Heilpadagogik immer mit einem Eingreifen in das Karma
eines Kindes verbunden. ,,Bei jedem Behandeln eines minderwertigen Kindes wird in
das Karma eingegriffen, und selbstverstandlich muf} eingegriffen werden® (Steiner GA
317, 29). Er rédt nun, wie schon im Zusammenhang mit dem Dopaminsystem ange-
fithrt, zu verschiedenen lauteurythmischen Ubungen, welche sich zum einen auf Kin-
der mit Lernschwierigkeiten, zum anderen auf nervése, unruhige Kinder beziehen. Die
Eurythmie hat fiir Rudolf Steiner eine besondere Bedeutung: ,Bei der Eurythmie han-
delt es sich gerade um tiefgehende Bewegung mit den Bewegungselementen von Wort
und Gesang® (Steiner GA 317, 64). In ihr verbindet sich die Bewegung des Korpers
mit der der Seele, wodurch eine harmonisierende Wirkung auf das ganze System aus-
gelost werden kann.

Durch den Bewegungssinn wird es dem Menschen mdglich, mit anderen Men-
schen in Kontakt zu treten. Jedoch ist dies aus der Sicht der Anthroposophie nicht der
Mobilitat geschuldet, vielmehr ermdglicht dieser Sinn die Begegnung mit den Men-
schen, welche zum eigenen Lebensplan dazugehoren. Er ist ein unbewusster Wegwei-
ser, der zur Entscheidungsfindung beitrigt. Durch ihn lernt der Mensch, den Augen-
blick zu ergreifen und zu gestalten, er ist ein innerer Kompass fiir einen vorbestimm-
ten Weg, aber er kann auch als organisches Pendant fiir Entscheidungsfreude und

10 Das Auftauchen einer Biene, die durchs Fenster geflogen kommt, oder die Tatsache, dass es an-
fangt zu schneien und alle ans Fenster laufen, soll dem Lehrer als Moglichkeit dienen, entweder
etwas tiber diese Dinge zu erzihlen oder das moralische Gefiihl der Klasse zu férdern.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

Zielstrebigkeit interpretiert werden. Die Anthroposophie geht nicht davon aus, dass
dasjenige, was dem Menschen karmisch vorbestimmt sei, ihm leichtfalle, vielmehr
sollte er die Chance auf Erden nutzen, auch die Dinge zu lernen, welche er noch nicht
kann. So schreibt Soesman tiber die Schule:

»Gliicklicherweise gibt es noch Schulen, an denen man nicht sofort mit Wahlfichern
beginnen muss. Miisste ein Kind namlich schon frith mit Wahlfichern anfangen, dann
brauchte es sich niemals an etwas Neues zu gewShnen; und es hat doch das Bediirfnis
danach, etwas Neues zu erobern, auch wenn es weify: ,Das werde ich nie richtig be-
herrschen in diesem Leben, das liegt mir nicht, das ist unbeackerter Boden fiir mich!*“
(Soesman 1998, 65).

Der Bewegungssinn hat damit auch etwas mit dem Neuen, dem Unbekannten zu tun,
durch ihn kann der Mut entwickelt werden, sich Herausforderungen zu stellen, ohne
direkt zu erwarten, darin auch eine Perfektion zu erreichen. Beim Kind die Liebe zum
Neuen zu erhalten, gehort fiir den Lehrer mit zum Bereich dieser Sinnesforderung.

Die Zeitgestaltung, die im Bewegungssinn thematisiert wird, ist fir Rudolf Steiner
mit dem Rhythmischen und Musikalischen verbunden, das auch beim Sprachsinn the-
matisiert werden wird. Die Verbindung zwischen Bewegung, Musik, Sprache und
Rhythmus macht deutlich, dass dem Bewegungssinn eine soziale Komponente imma-
nent ist. Der Mensch bewegt sich in einem sozialen Gefiige, er begegnet anderen, trifft
Entscheidungen und wird auf diesem Weg unweigerlich mit der Frage nach seinem
Selbst, seiner eigenen Identitit konfrontiert, denn wer wir sind und was wir tun wollen
oder kénnen, hingt stark von unserer Umwelt und unseren Mitmenschen ab. Wenn
diese anderen Teil des eigenen Karmas sind, so ist es unmdglich, einen Menschen oh-
ne sein soziales Umfeld zu betrachten.

»Wenn ich sage ,mein Leben; so ist dieses Leben ganz erfiillt von ,den anderen. Wenn
ich jemanden frage: ;Wer bist du?‘ - wird er mir von seinen Eltern erzihlen, von seiner
Familie, seinen Freunden und Lehrern, seinen Arbeitskollegen, seinem Lebenspartner,
davon, was er gerne liest (was also andere geschrieben haben)* (ebd. 54).

Die Familie, die Freunde, die Stadt, in der wir leben, die Schule oder der Arbeitsplatz,
dies alles sind Komponenten, welche Teil unserer individuellen Identitét sind. Neben
diesen grofien Feldern erschliefit sich der Mensch auch kleinere Bereiche, er pflegt
verschiedene Hobbys, welche ihn mit seinen Mitmenschen verbinden und sein sozia-
les Geflecht strukturieren. Somit gehéren auch diese Komponenten in den Bereich des
Bewegungssinns.

2.1.4. Gleichgewichtssinn

Der vierte Sinn nach Rudolf Steiner ist der Gleichgewichtssinn. Durch ihn kann sich
der Mensch zwischen oben und unten, rechts und links in einer bestimmten Lage hal-
ten. Der Gleichgewichtssinn oder statische Sinn wird ebenfalls als sechster Sinn oder
vestibuldrer Sinn bezeichnet. Der Vestibularapparat besteht aus der Schnecke (Colch-
lea), durch welche der Mensch Schall wahrnehmen kann, sowie aus zweierlei Labyrin-
thorganen, den Bogengingen und den Innenohrorganen (vgl. Eliot 2012, 211). Die
Reize des vestibuldren Systems werden zum einen zum Kleinhirn weitergeleitet, sind
jedoch ebenfalls vernetzt mit der Formatio Reticularis, welche unter anderem die
Wachheit mit reguliert. Weiter beeinflussen die Reize aus dem Gleichgewichtssinn das

137

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

138

limbische System, den Hypothalamus und tiber den Thalamus verschiedene Areale des
Grof3hirns (vgl. Schonhammer 2013, 78f.). Steiner fiel der Zusammenhang zwischen
Gleichgewichtssinn und Bewusstsein ebenfalls auf. Er erklarte, dass wenn jener nicht
funktioniere, befalle den Menschen Schwindel und er sinke um (vgl. Steiner GA o045,
10). Durch die weitreichende Verflechtung mit den einzelnen Teilen des Gehirns bie-
ten sich tiber den Gleichgewichtssinn viele Moglichkeiten, auf die Hirnentwicklung
einzuwirken (vgl. Ayres 2002, Eliot 2012, Blomberg 2012). Der Gleichgewichtssinn
empfingt bereits lange vor der Geburt Signale, durch welche er die innere neuronale
Organisation vorantreibt. So ist bereits die Bewegung der Mutter wihrend der
Schwangerschaft wichtig fiir die embryonale Entwicklung des Gleichgewichtsorgans
(vgl. Auer 2010, 59f.). Aber auch das Wiegen und Schaukeln von Babys trigt zu einer
guten motorischen Entwicklung der Kinder bei, da die Stimulierung des Gleichge-
wichtsorgans mit der Bewegung korreliert (vgl. Eliot 2012, 221 f.). Auch spiter iiben
sich Kinder durch ihren Drang nach Bewegung in ihrem Gleichgewichtssinn. ,,Das
Zusammenspiel zwischen Sich-Bewegen und Balance-Halten beim Menschen ist er-
staunlich. Denken Sie nur an die vielen Kinderspiele: Seilspringen, mit dem Reifen
spielen, Raufen, Purzelbdume schlagen, jonglieren, tanzen, Akrobatik, Gymnastik und
das allerschwierigste: {iber ein durchhingendes Seil balancieren (Soesman 1998, 73).
Durch einen unzureichend entwickelten Gleichgewichtssinn entsteht nicht nur eine
Verzogerung der motorischen Entwicklung, sondern es stehen zusatzlich auch ,.emo-
tionale Probleme, Wahrnehmungs- und Konzentrationsdefizite, Lernschwierigkeiten,
Sprachstérungen und Autismus damit in Zusammenhang (Eliot 2012, 220). Der
Gleichgewichtssinn trdgt damit nicht nur dazu bei, dass der Mensch weif, wo oben
und unten sind, ob er sich im Lot oder in einer Schriglage befindet, er verstirkt eben-
falls die bewusste Aufmerksamkeit und tragt zur raumlichen Orientierung bei. ,Ori-
entiert zu sein, ist von existentieller Bedeutung fiir Mensch und Tier® (Schénhammer
2013, 93). Die Orientierung zu verlieren oder Schwindel zu empfinden, macht Angst.
Damit geht vom Gleichgewichtssinn auch ein Gefiihl der Sicherheit aus. Orte, die sol-
che Gefiihle hervorrufen, erzeugen damit auch eine unheimliche Atmosphére. Der
Gleichgewichtssinn kann damit zu einer sicheren oder unsicheren Haltung zur Welt
beitragen.

»Solange die Beziehung eines Kindes zur Erde nicht absolut gesichert ist, konnen sich
alle anderen Beziehungen nicht optimal entwickeln. Selbst die liebevollste Mutter kann
nicht an ihr Kind herankommen, solange die Erde fiir dieses kein sicherer Platz zu
sein scheint. Kindern mit Stérungen im Gleichgewichtssystem scheint etwas Vitales zu
fehlen, so als ob sie ,im Raum verloren® wiren® (Ayres 2002, 135).

Der Gleichgewichtssinn bringt uns in eine Beziehung zur Schwerkraft, stellt den Men-
schen auf die x-Achse in einem zweidimensionalen Koordinatensystem. ,Nur im
Schwerefeld kénnen Sie das Gleichgewicht halten (Soesman 1998, 71). Das Gleichge-
wicht zu halten, bedeutet nun, die y-Achse wie eine gerade Linie durch sich hindurch
zu fuhlen und sich an ihr aufrichten zu konnen. ,Wir bemerken namlich, wenn wir
uns zwischen links und rechts oder zwischen vorne und hinten langsam hin und her
bewegen, wann wir die Mitte, also die senkrechte Stellung erreicht haben (Auer 2010,
56). Es sind sowohl die Abweichungen von dieser Senkrechten, die wir registrieren, als
auch die von der Waagerechten. Beim Zelten in der Natur gibt der Gleichgewichtssinn
Auskunft dariiber, ob der Kopf beim Schlafen vielleicht etwas tiefer liegt als die Beine.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

Im Schlaf kann der Mensch, anders als viele Tiere, das Gleichgewicht nicht halten, wo-
durch angenommen werden kann, dass dieses mit einem gewissen Grad an Bewusst-
heit einhergeht.

Die ideelle senkrechte Linie wird auch hédufig als Bewertungskriterium fiir die
Stimmungslage genutzt, da diese Korperhaltung mit einem Anschein von Selbstbe-
wusstsein einhergeht. Der Mensch richtet sich im Laufe seiner Kindheit zu einer Gera-
den auf und kann sich somit aufrecht in der Welt bewegen, wodurch seine Hande, Ar-
me und Schulterpartie erst wirklich frei fiir andere Aufgaben werden. Soesman ver-
gleicht diese Haltung mit einer Waage:

»Sie sehen, dass der Mensch in seiner Gestalt wirklich eine Waage ist. Und wenn er
nicht so ist, dann sagen wir, dass er sich krummbhilt oder etwas derartiges. Wir gehen
wie selbstverstiandlich davon aus, dass der Mensch so gebaut ist“ (Soesman 1998, 75).

In der Anthroposophie werden deshalb zwei Gesichtspunkte angefiihrt, welche mit
den Erfahrungen der Senkrechten und Waagerechten zusammenhangen. Die erste be-
lehrt den Menschen tiber seinen Standpunkt, der zweite ist verkniipft mit der Moral.
Ein aufrechter Mensch zu sein, deutet schon vom Sprachgebrauch auf diese beiden
Funktionen hin. Auch Formulierungen wie das Vortragen von gewichtigen Argumente,
das Abwigen von Vor- und Nachteilen oder dass etwas in die Waagschale geworfen
wird, weisen auf diese Funktion des Gleichgewichtssinn im Sozialleben hin. Manches
wiegt dabei schwerer als anderes: Schuld kann sprichwortlich schwer lasten, die Liebe
oder Freundschaft jedoch kann nicht so leicht mit Geld oder Gold aufgewogen wer-
den. ,,Der Wert, die Qualitit der Dinge ist unwigbar® (vgl. ebd. 76). Die Balance zwi-
schen dem Gewicht von Massen lésst sich auf einer Waage leicht erreichen, soziale Er-
eignisse, wie der Betrug eines Freundes oder ein Risiko, sind hingegen nur schwer ab-
zuwigen. Das Abwigen ist damit ebenfalls eine Form der Entscheidungsfindung, wel-
che auch durch den Lebenssinn geiibt werden konnte und die es erlaubt, den Gleich-
gewichtssinn auch als Moralsinn zu interpretieren. Auch hier kdnnte wieder auf Gold-
berg verwiesen werden, der das Fillen von Entscheidungen fiir eine maf3gebliche Fa-
higkeit des prafrontalen Kortexes hielt. Sowohl der Eigenbewegungssinn als auch der
Gleichgewichtssinn konnen zu einer Entwicklung dieser Fahigkeit beitragen.

Ein weiterer Aspekt betriftt die Stellung des Menschen im Raum: Die erste Unter-
richtsstunde eines Erstklésslers in der Waldorfschule soll ihm seinen Platz in der Welt
verdeutlichen, soll ihn wach machen und ihn mit seiner Umwelt verbinden. Dazu
lernt das Kind zunichst die Gerade und die Krumme.

Alle Erstkldssler stellen sich dabei aufrecht hin und fiihlen die Gerade durch ihren
Korper, lernen, sich gedanklich am Hinterkopf wie eine Marionette an einem Fa-
den aufzuhdngen und tiber diesen ihren Korper entspannt hingen zu lassen. So
fiihlen sie sich ganz entspannt, wihrend sie gerade im Raum stehen. Diese un-
sichtbare Linie geht weit iiber ihren Kopf hinaus und fiihrt auch unter ihren Fii-
fen hinab. Spditer werden sie sehen, dass sie selbst Teil eines gewaltigen Kreises
sind und die Gerade immer als Teil einer Krummen, eines Bogens oder Kreises
gedacht werden kann. Zundchst zeichnen die Kinder die Gerade in die Luft, dann
vielleicht in ein kleines Feld aus Sand oder an die Tafel. Vielleicht wird sie auch
vom Lehrer auf dem Boden vorgelaufen und von einzelnen Kindern nachgelaufen,
oder grofie Blitter werden verteilt, auf welche die Gerade aufgemalt wird. Der
Lehrer selbst malt eine vollendete Gerade kunstvoll an die Tafel und erst in einem

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

139


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

140

letzten Schritt iibertragen die Schiiler das Bild in ihr erstes Formenzeichnen-Heft.
Die Krumme wird dann etwas schneller eingefiihrt, es kann gefragt werden wo
Krumme und Gerade zu finden sind, auch der Korper kann ausprobieren, wie es
ist, eine Krumme zu sein.

Dieser erste Unterricht, der sicher ein biografisch bedeutendes Ereignis im Leben sein
kann, ist demnach diesem Gesichtspunkt des Gleichgewichtssinns gewidmet. Auf der
Welt steht der Mensch wach als Gerade; damit markiert er einen Punkt auf dem Erd-
ball, einen Punkt, an dem nur er allein als Individuum stehen kann, den eigenen
Standpunkt. In der Anthroposophie ist demnach das Gleichgewicht unmittelbarer
Ausdruck des eigentlichen Wesens, des Ichs. Das leibliche Ich findet sich in der Welt
als Gerade, senkrecht als individueller Mensch, in der Waagerechten als moralisches
Wesen, als moralisches Ich.

sWir erleben das Ich als eine gerade Linie im Menschen. [...] Das erleben wir eigent-
lich im Gleichgewicht. Ich stehe. Ich bestehe. Ich stehe auf meinem Stand-Punkt®
(Soesman 1998, 76).

Beide Punkte lassen sich auch hier wieder miteinander in Bezug setzen; so konnen wir
kein Individuum sein ohne andere Menschen, damit diese jedoch fiir uns eine Bedeu-
tung bekommen als Mitmenschen, miissen wir mit ihnen in Beziehung treten.

»Auf der einen Seite habe ich meine eigene Standpunktbestimmung, ich stehe auf mei-
nem Platz. Und auf der anderen Seite lebe ich in einer bestimmten Gruppe von Men-
schen in einem gemeinsamen Raum zusammen. Wir konnen einander wirklich beach-
ten, wir konnen aufeinander eingehen, wir konnen miteinander sprechen, gegenseitig
unseren Gedanken folgen, wir koénnen uns gegenseitig objektiv wahrnehmen®

(ebd. 81 1.).

Die Bedeutung (oder Qualitdt), die eine Sache fiir uns personlich hat, kénnen wir an-
deren Menschen zeigen (Schau, wie schon der Stern ist!). Dadurch heben wir diese Ob-
jekte erst in das Bewusstsein der anderen. Menschen besitzen die Méglichkeit, sich in-
tersubjektiv auf einer emotionalen Ebene zu begegnen und dadurch auch Dinge quali-
tativ mit zu erleben. Wir lernen am leichtesten, wenn uns die Welt von jemandem ge-
zeigt wird, der sowohl an uns als auch an dem gezeigten Gegenstand Interesse hat.
Dieses Zusammenspiel zwischen eigenem Standpunkt oder individuellen Selbst in
Verbindung mit einem gemeinsamen Raum ist eine der zusitzlichen qualitativen Ei-
genschaften des Gleichgewichtsinns. Im Zusammenhang mit der Geraden kann auch
der Genuss von Alkohol betrachtet werden, der bei reichlichem Konsum auch auf den
Gleichgewichtssinn wirken kann. Alkohol entfaltet in der Anthroposophie seine Wir-
kung tiber den Warmeorganismus (das Blut). Dieser ist die organische Basis des Ichs.
Das geistige Ich kann sich durch zu grofien Alkoholkonsum nicht mehr optimal durch
den Wirmeorganismus offenbaren, es wird abgeschniirt von seinen anderen Wesens-
gliedern (vgl. Dunselman 2004, 239ff.). Das Animalische kann nun deutlicher hervor-
treten, und der Mensch empfindet weniger Scham. Im Unterricht wird deshalb darauf
geachtet, dass die Kinder nach der Schulstunde warme Hénde haben, da sich daran
zeigt, wie stark ihr Selbst vom Unterricht ergriffen wurde.

Doch die Anthroposophie findet noch weitere Analogien im Gleichgewichtssinn.
Im ersten Teil dieser Arbeit wurden die verschiedenen Wesensglieder des Menschen
dargestellt. Eines jener Glieder, welches der Mensch erst im Laufe der kommenden

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

Menschheitsentwicklung vollstindig ausbilden wird, ist das Geistselbst oder Manas.
Das Geistselbst ist umgewandelter Empfindungs- oder Astralleib und befihigt den
Menschen im Wesentlichen, sich mit allem um ihn herum zu verbinden. Diese Fihig-
keit braucht er sowohl im Umgang mit anderen als auch mit der Natur. Die Liebe zur
Welt und zu den Mitmenschen, gepaart mit der Fahigkeit, sich konzentriert einer Té-
tigkeit zu widmen, wird in der Anthroposophie unter dem Begriff des Geistselbst ge-
biindelt.

»Es besteht ein grofler Unterschied zwischen dem Ich und dem Geistselbst. Das Ich
erleben wir durch das Gleichgewichtsorgan, das ist seine Grundlage. Damit bestim-
men wir einen Standpunkt. Aber gerade weil wir einen Raum fiillen, so dass wir in
Verbindung mit einer anderen Welt sind, haben wir es mit unserem Geistselbst zu tun®
(Soesman 1998, 84).

Die Fahigkeit, sich etwas zu eigen zu machen, es in sich aufzunehmen und zu einen
Teil seiner Selbst zu machen, hat im Gleichgewichtssinn und im mit diesem verbunde-
nen Geistselbst ihr leibliches Pendant. ,Was man sich zu eigen gemacht hat, ist plotz-
lich an den anderen {ibertragbar geworden, und dies ist das grofle Geheimnis des
Geistselbst® (ebd. 84). Nicht nur der Lehrer braucht diese Fahigkeit, wenn er den
Schiilern einen Stoff vermitteln mochte, auch in der Kunst lassen sich Aspekte dieses
Vorgangs finden; je personlicher der Kiinstler mit seinem Stoff umgeht, umso mehr
spricht er andere damit an. Obwohl nicht jede innige Beschaftigung mit einem Thema
zu einem grofien Werk fiihrt, ldsst sich doch oft erkennen, ob etwas nur zum Ver-
kaufszweck schnell produziert wurde. Eine gute Arbeit besteht auch aus der Tiefe, die
in ihr erreicht wurde, aus der Liebe zu der Sache selbst. Eine Arbeit, die nur zum Brot-
erwerb dient, mit welcher sich der Arbeitende jedoch nicht identifizieren kann, wird
oft als sinnlos und nicht erfiillend beschrieben. Gerade in einer Zeit, wo das Arbeiten
noch gelernt werden muss, kann die Motivation dadurch erhalten bleiben, dass die
Aufgabe in irgendeiner Weise als wichtig erlebt wird, als etwas, was Bestand hat.

»Nur der Mensch kann fithlen, dass er besteht; nur der Mensch hat ein Ichbewusst-
sein. Das Merkwiirdige dabei ist, dass ich aus der Tatsache heraus, dass ich bestehe,
zugleich auch die Erfahrung mache, dass auch andere Dinge bestehen® (ebd. 88).

Welt und Mensch stehen in Wechselwirkung miteinander. Durch das Anecken an der
Welt fithlt der Mensch seine Grenzen. Durch den Gleichgewichtssinn entsteht ein im-
mer wieder neu auftauchender Impuls, der einem das Hier und Jetzt vergegenwartigt.
Wachheit und Aufmerksambkeit fiir das Jetzt, fiir eine Sache oder Person sind die Fa-
higkeiten, die durch den Gleichgewichtssinn angesprochen werden.

Neben dem moralischen und dem sozialen, empathischen Aspekt hat der Gleich-
gewichtssinn noch eine Bedeutung fiir das anthroposophische Selbstmodell. Das Ich
kann nicht als isoliert im Korper gedacht werden, es steht auch in rdumlicher Bezie-
hung zu seiner Umwelt. So kann sich beispielsweise der Blick an etwas festhalten. ,,Ich
fiille hier den ganzen Raum. Mein Wesen, das ist etwas, was ich von innen her habe,
aber das werfe ich in den Raum® (ebd. 77). Die Umwelt, der Zwischenraum zwischen
dem eigenen Leib und den Objekten der Umwelt, wird ganz vom Wesen des Men-
schen erfiillt. Es gibt somit keinen leeren Raum. Andreas Neider (vgl. Neider 2012,
7off.) spielt auf diese Vorstellung an, wenn er meint, der Mensch hore die Vogel ja
auch drauflen auf den Baumen singen, nicht in seinem Kopf. Dies riithre daher, dass
sich der Atherleib des Menschen weit in die Umwelt hinaus ausdehne und damit eine

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

41


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

142

Beziehung zwischen dem Menschen und seiner Umwelt aufbaue. Soesman meint auch,
Hohenangst oder Seekrankheit konnten davon herriihren, dass das Ich seinen Bezug
zur Umwelt verloren habe, den Raum nicht mehr fiillen konne. In der an Waldorf-
schulen sehr verbreiteten Bothmer-Gymnastik wird Wert darauf gelegt, dass genau je-
ne Beziehungen zum Raum stabilisiert werden (vgl. Bothmer 2004).

Uber den Gleichgewichtssinn kann an verschiedenen Arten von Beziehungen zur
Welt gearbeitet werden. Die unteren Sinne organisieren den Leib des Menschen, fiih-
ren ihn jedoch ebenso in die Welt hinaus. Soesman fasst den anthroposophischen
Blick auf die Basissinne folgendermafien zusammen:

»50 wie Sie mit Hilfe des Tastsinnes Thres leiblichen Hauses bewusst werden, und so,
wie Sie mit dem Lebenssinn den Zustand innerhalb Ihres Hauses in Erfahrung bringen,
so konnen Sie mit Threm Bewegungssinn in diesem leiblichen Haus wohnen [...], mit
Threm Gleichgewichtssinn aber kommen Sie in die AufSenwelt“ (Soesman 1998, 71).

Die Entwicklung der unteren Sinne wird an Waldorfschulen hiufig stark gefordert, da
sich viele Autoren erzieherisch oder therapeutisch mit ihnen beschiftigt haben (vgl.
Kohler 2009; Konig 2012; Auer 2010).

2.2. Die Gefiihlssinne

Die vier Gefiihlssinne werden auch als Umweltsinne bezeichnet und fithren den Men-
schen aus sich selbst hinaus, indem sie ihn spezifischere Erfahrungen mit der Welt
machen lassen. Uber den Geruch und den Geschmack verbindet sich der Mensch mit
dem chemischen Aspekt der Natur. Durch den Sehsinn, der in der westlichen Kultur
héufig als der dominanteste Sinn angesehen wird, lassen sich Qualititen wie Farbe,
Licht und Weite erfahren. Der Temperatursinn, der meist als Teil des Tastsinns be-
schrieben wird, offenbart jedoch nach Steiner einen besonderen, fiir das Auge nicht
sichtbaren Aspekt der Welt.

Steiner versucht, das qualitative innere Erleben an die Sinneswahrnehmung zu
kntipfen, und obwohl die Wahrnehmung der sinnlichen Qualititen eines Reizes von
Steiners Gefiihlssinnen nicht im Ganzen abgedeckt wird, so finden sich doch einige
Ansitze. Die Korpersinne vermitteln vor allem Gefiihle aus dem eigenen Inneren, so
wird durch Mechanorezeptoren Druck und Vibration einer Berithrung registriert. Be-
rithren sich beispielsweise die eigenen Mittelfinger, so empfindet sich der bewegende
Finger als auflen, der reglose Finger hingegen spiirt ein Beriithrtwerden. Jede Tastemp-
findung wirkt zuriick, gibt Auskunft tiber die Beschaffenheit der Welt, wihrend die
Thermorezeptoren sensibel fiir Veranderungen der Umwelt sind (vgl. Schonhammer
2013, 38ff.). Beim Geruchs- und Geschmackssinn sind es die Chemorezeptoren, wel-
che die Molekularstruktur der Umwelt fiir den Menschen erlebbar machen. Wenn das
Erleben von Qualititen als Gefiihl beschreiben wird, welches das Innenleben berei-
chert, so wird die von Steiner vorgeschlagene Einteilung dieser vier Sinne zu den Ge-
fihlssinnen intelligibel.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

2.2.1. Der Geruchsinn

Der Geruchs- und der Geschmacksinn werden als chemische Sinne bezeichnet, weil
sie dem Menschen Zugang zur molekularen Struktur der Welt bieten (vgl. Eliot 2012.
225 f.). Er geht durch sie eine innerlichere Beziehung mit der Welt ein, es scheint keine
deutliche Begrenzung zwischen Welt und empfindenden Subjekt zu geben: ,,Bei kei-
nem anderen Sinnesorgan hat man so deutlich das Gefiihl, es gerade nicht mit einer
Grenze zu tun zu haben, wie beim Geruchssinn“ (Soesman 1998, 91). Ein Geruch
kann kaum abgewehrt werden, er dringt mit dem notwendigen Vorgang der Atmung
in den Menschen hinein, verschwindet jedoch nach kurzer Zeit wieder aus der be-
wussten Wahrnehmung (vgl. ebd. 92). Steiner spricht davon, dass der Geruchs- und
Geschmackssinn (zusammen mit den Basis- oder Willenssinnen) in das Animalische
hinunterdringen (vgl. Steiner 2004 [2], 20). Das Tier nimmt Geriiche viel intensiver
wahr, es ist unmittelbarer mit der Erde verbunden, ,,und das Organ, durch das es so
unmittelbar mit der Welt verbunden ist, ist der Geruch. [...] Der Instinkt bedienst sich
speziell des Geruchorgans“ (Soesman 1998, 96). Die sechs unteren Sinne verbinden den
Menschen somit auf eine instinktive Weise mit der Welt, sie ,nehmen gewissermaflen
schon ganz nach innen hin wahr, als dasjenige, was nicht mehr unserem Seelenleben
angehort® (Steiner 2004 [2], 20.). Steiner bezeichnet sie damit als innere Sinne, als im
ganzen Organismus wirkend. Der Geruch einer Blume ergreift den ganzen Menschen,
gerade weil dieser ein passives Verhalten gegeniiber dieser Wahrnehmung hat (vgl.
ebd. 22). Diese Unausweichlichkeit von Geriichen wird von Soesman deutlicher be-
tont, der dem Geruch ebenfalls eine wichtige Rolle bei der Raumgestaltung zuweist.

»Aber wenn Sie an einer Rose riechen, es kann auch ein anderer Geruch sein, auch ein
unangenehmer, dann wird unausweichlich ihr ganzes Wesen von diesem Geruch er-
fallt. Das ist auch das Betdubende daran. Sie verlieren gleichsam Thr waches Bewusst-
sein. Sie wissen auch alle, was geschieht, wenn Sie in einen Raum kommen, in dem
diverse merkwiirdig vermischte Gertiche sind: Sie kdnnen darin nicht wirklich mitein-
ander sprechen oder ihren Kopf gebrauchen, Gedankenarbeit ausiiben!“ (Soesman
1998, 92).

Manche Orte erkennt man allein am Geruch, Krankenhduser oder Kirchen, aber auch
verschiedene Straflenziige mit Kaffees oder Backereien lassen im Flaneur sofort eine
Welt von Assoziationen aufblithen (vgl. Schonhammer 2013, 117). Wer die unteren
Klassen oder den Kindergarten einer Waldorfschule betritt, wird sofort von einem Ge-
ruch aus Blumen, Aquarellfarben,'* Wachsmalstiften, Bienenwachskerzen und Ol um-
webt, welches oft dazu verwendet wird, den Boden oder die Tische zu polieren; aber
auch die Wandfarben, welche fiir die spezielle Anstreichtechnik des Lasierens verwen-
det werden, machen eine Komponente dieses Duftgemischs aus. Die meisten Waldorf-
schulen verwenden ein dhnliches Material, und so ist es nicht verwunderlich, dass sich
die Schulen in ihrem Geruch dhneln. Da in anthroposophisch gepragten Elternhau-
sern ebenfalls Pflanzen, Bienenwachs und Holz einen hohen Stellenwert einnehmen,
konnten die Kinder jene Geriiche auch als heimatlich erleben. Der Autorin ist jedoch
nicht bekannt, ob Waldorfschulen diesen Aspekt gezielt einsetzen, um ein Geborgen-
heitsgefiihl zu erzeugen. Vom Aufbau her gesehen ist der Geruchssinn einzigartig, weil

11 Wenn diese nicht mit destilliertem Wasser zubereitet wurden, entwickeln sie mit der Zeit einen
dominanten Geruch.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

143


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

144

seine Informationen direkt von der Nase ins Grof3hirn gelangen, ohne vorher in ande-
ren Teilen des Gehirns bearbeitet zu werden. Er hat dariiber hinaus einen direkten Zu-
gang zu den neuronalen Schaltkreisen, welche die Erinnerung und Gefiihle steuern
(vgl. Eliot 2012, 226£.). So wird es verstdndlich, dass das Wahrnehmen eines Geruchs
bestimmte Erinnerungen wecken kann, welche wiederum der Ausloser fiir eine mit
diesem Ereignis verkniipfte Stimmung sind.

Als Beispiel kann an der eigenen Erfahrung beobachtet werden, wie rasch der
Mensch allein durch den Geruch dariiber entscheidet, ob er eine zuriickhaltende oder
offene Haltung einnehmen wird: Beim Betreten von fremden Gebauden oder Woh-
nungen ist der erste Riecheindruck entscheidend, denn allein diese Erfahrung kann
dariiber entscheiden, ob sich ein Besucher in der folgenden Situation gelost oder ange-
spannt fithlt. Experimentell wurde gezeigt, dass schon vor der Geburt Priferenzen fiir
Gertiche gebildet werden - so folgen beispielsweise neugeborene Ratten dem Geruch
ihres Fruchtwassers und finden dadurch die Zitzen ihrer Mutter. Wird dem Frucht-
wasser eine stark riechende Substanz wie Zitrone beigefiigt, folgen die Neugeborenen
nach der Geburt jener Duftmarke. Wurde das beigefiigte Aroma auf den Riicken der
Mutter getrdufelt, suchten die jungen Ratten hier nach ihrer Nahrungsquelle (vgl. Eliot
2012, 234ff oder Hither 2012 [1], 89). Bei Ratten haben die frithen Geruchserlebnisse,
welche auch davon mitbestimmt werden, wie die Jungen nach der Geburt abgeleckt
werden, einen permanenten Einfluss auf die Riechbahn der Tiere. Diese frithen Erfah-
rungen schlagen sich spater bei der Auswahl eines Partners nieder; derjenige wird be-
vorzugt, welcher dem Geruchserlebnis des Fruchtwassers am verwandtesten ist. Dies
lasst die Schlussfolgerung zu, dass den Geruchserfahrungen auch eine soziale Kompo-
nente anhaftet. Obwohl der Geruch beim Menschen eine weniger tragende Rolle spielt,
geht die Neurobiologin Lise Eliot davon aus, dass die Wiedererkennung von Geriichen
der erste Schritt bei der Entstehung von Bindungen sein kann (vgl. Eliot 2012, 242 f.).
Eine bekannte olfaktorische Umgebung kann somit das Vertrauen in andere Personen
und ein Gefiihl der Sicherheit begilinstigen. Aber auch ,Individuen tragen olfaktori-
sche Atmosphiren oder Auren mit sich herum [...]. Der Geruch, der Individuen um-
hiillt, vermittelt Nachwuchs, Eltern und Partnern Vertrautheit sowie Geborgenheit
und léasst sie Fremden begehrenswert oder widerwertig erscheinen® (Schénhammer
2013, 115). Ein anderer Bereich, in welchem die Wirkung von Diiften gezielt einsetzt
wird, ist die Aromatherapie. Sie arbeitet mit dtherischen Olen und deren Einfluss auf
das limbische System, wodurch versucht wird, das allgemeine Wohlbefinden zu stei-
gern. Auch die Parfumindustrie arbeitet mit der emotionsauslosenden Wirkung von
Dulftstoffen: Ein Parfum soll den korpereigenen Duft positiv verstirken, dadurch den
Charakter einer Person hervorheben und sie anziehender fiir andere werden lassen.

Oliver Sachs beschrieb in Hundenase den Fall eines Mannes, welcher fiir drei Wo-
chen eine iibersteigerte olfaktorische Wahrnehmung hatte. Die Welt der Diifte domi-
nierte fiir kurze Zeit alle anderen Wahrnehmungen und wurde zu einer neuen Asthe-
tik, einem neuen Urteilskriterium (vgl. Sachs 2010, 227). Die Anthroposophie geht
beim Geruchssinn weiter auf den Umstand des Urteilens ein.

»Sobald wir von einem Geruch iiberrascht werden, kommt eigentlich sofort ein Urteil:

Ob es gut ist oder nicht, ob etwas schmutzig oder vergammelt ist, ob etwas ekelhaft ist

oder nicht. [...] Aber die Hygiene geht noch viel weiter. Denn die viel tieferen, religio-
sen Begriffe dessen, was wir wirklich gut oder schlecht nennen kénnen, sind in unse-
rer Nase verborgen® (Soesman 1998, 100).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

Das Riechorgan ist damit mit dem Gefiihl der Moralitdt verbunden. Gut und schlecht

unterscheidet der Mensch zunéchst am Geruch, jedoch mit der Zeit wendet er es auch

auf das Verhalten anderer Menschen an, etwas stinkt ihm, wenn ihm eine Sache nicht

gefillt. Die ,Grundlage, das Fundament unserer Moralitit [liegt] im Gebiet des Rie-
chens, des Geruchs [...]. Das ist das Charakteristische, das ist die Grundlage des Ge-
ruchs, dass wir eine Sache immer beurteilen miissen (ebd.). Die Waldorfschule wahlt

fiir den Unterricht auch Erzdhlungen, in denen Geriiche deutlich auf den moralischen

Charakter der Schilderung hinweisen (ein nach Schwefel riechender Teufel oder die

Darstellung von Dantes Hoélle). Rudolf Steiner war der Auffassung, dass sich aus dem

Riechorgan das Stirnchakra entwickelt. Dieses wird dem Menschen dariiber Auskunft

geben, was wesentlich und was unwesentlich ist, gut oder bose (vgl. ebd. 112). Dieses

Urteilen entsteht jedoch erst allmahlich, und wahrend der junge Mensch oft schnell

urteilt, haben die alteren ,,die Erfahrung gemacht, dass nicht immer das schnellste Ur-
teil das Beste ist“ (ebd.). Die Fahigkeit, moralisch zu urteilen, hangt fiir Steiner mit der

Entwicklung der Bewusstseinsseele zusammen, welche sich gerade im jetzigen Zeital-
ter entwickelt (vgl. Soesman 1998, 114/Ewertowski 2007/Steiner GA13).

Der Duft ist nach Soesman etwas Totes, es ist eine Ausdiinstung, eine Art Schatten
des Gegenstandes. Diifte wirken jedoch auf unser Gemiit, sie helfen, dem Essen Ge-
schmack zu verleihen, machen uns ein Wohlgefiihl (wie der Duft von warmem Feuer
an Weihnachten oder eines frischen Kaffees) oder fithren zu Unbehagen (der stechen-
de Schweiflgeruch im Bus oder Faulnisgeriiche lassen uns den Drang verspiiren, den
Ort zu fliehen). ,, Diifte wirken eigentlich triebhaft auf uns [...]. Man kénnte vielleicht
sagen, dass der Geruch einen Willenscharakter hat“ (Soesman 1998, 184). Eine dem
Willen verwandte Eigenschaft der Welt wird damit auch zum Gestalter des Waldorf-
unterrichts: Der Geruch der Wandfarben und der des Ols, mit dem die Fulbéden oft
versiegelt sind, geben dem Waldorfschulzimmer seinen besonderen Geruch, dazu
kommen unterschiedliche Zweige, Blumen und Pflanzen sowie Bienenwachskerzen,
die besonders wihrend dem rhythmischen und dem Erzdhlteil des Unterrichts ange-
ziindet werden. Dem Glauben an die Ganzheitlichkeit folgend, werden die Teelichter
nicht selten zusatzlich in Salzkristalllampen gestellt, sodass der Duft aus allen drei Na-
turreichen (Mineralien, Pflanzen, Tiere) beim Unterrichten unterstiitzen kann. Unab-
hingig vom Gedanken der Ganzheitlichkeit kann festgehalten werden, dass es fast un-
moglich ist, sich gegen einen Duft zu wehren. Wir kdnnen unsere Nase nicht einfach
schlieffen wie unsere Augen, Ohren oder den Mund. Duft ist damit ein wirksames
Mittel, um Atmosphéren zu erschaffen und unsere Stimmung zu beeinflussen. Wichtig
ist jedoch, dass der Duft nicht zu intensiv in der Wahrnehmung présent ist, sondern
seinen subtileren Charakter behélt. Auch auflerhalb der Waldorfpiadagogik wird mit
der Wirkung von Duftlampen im Klassenzimmer experimentiert. Hier will man tiber
eine angenehme Duftatmosphire die Konzentration und Lernbereitschaft steigern.

2.2.2. Der Geschmackssinn

Wihrend der Geruchsinn iiber Tausende unterschiedlicher Chemorezeptoren verfiigt,
um Diifte zu erkennen und zu differenzieren, finden sich beim Geschmackssinn ledig-
lich vier Geschmacksqualititen: salzig, sauer, siif§ und bitter. Eine weitere Grundquali-
tit ist umami, was Anhand einer geschmacklichen Ahnlichkeit mit Fleisch, Brithe und
Bohnenkraut beschrieben und mit Mononatriumglutamat assoziiert wird (vgl. Gold-

145

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

stein 2014, 374). Bisweilen werden auch die Geschmacksrichtungen fettig und scharf
mit aufgefithrt, wobei es sich bei Letzterem eher um ein Schmerzerlebnis als um einen
tatsdchlichen Geschmack handelt. In den Geschmacksrezeptoren werden die Informa-
tionen in elektrische Signale umgewandelt, welche dann weiter zur Medulla geleitet
werden: Sie verursacht Speichelfluss, schlucken und Zungenbewegung. Von diesem
Abschnitt des Hirnstammes aus werden die Signale weiter zur Briicke geleitet und von
da aus ans limbische System, die Amygdala und den Hypothalamus sowie an den lim-
bischen Kortex. Ersterer steuert das Bediirfnis nach Essen und Trinken, Letzterer ver-
schafft dem Menschen die bewussten lustvollen Qualitdtserfahrungen, die mit der
Nahrungsaufnahme einhergehen (vgl. Eliot 2012, 248ff.).

In der Anthroposophie wird der Mund als Anfang des Verdauungsvorgangs gese-
hen. Alles, was der Mensch isst, wird zu einem Teil seiner selbst,'? aber auch gesell-
schaftliche Merkmale sind in den Essgewohnheiten codiert (vgl. Bourdieu 1987). Die
Praferenz fiir bestimmte Geschmécke wird bereits im Mutterleib durch die Ernih-
rungsgewohnheiten der Mutter mit beeinflusst (vgl. Eliot 2012, 271ff.). Aber beson-
ders das Siifle des Zuckers lieben Kinder bereits von Geburt an, wihrend sich der Ge-
schmack des Salzigen erst mit der Zeit entwickelt (ebd. 254 f.). Die Zunge wird so mit
der Zeit zu einem Wachter, der den Zugang zum inneren Organismus bewacht und
vor moglichen Vergiftungsgefahren warnt (vgl. Soesman 1998, 118). Mit dem anthro-
posophischen Weltbild ist ebenfalls eine Erndhrungskunde verbunden, welche ganz
genau festlegt, welche Nahrungsmittel zu welchem Zweck gereicht werden sollen (vgl.
Renzenbrink 2004). So wird fast vollig auf Jod verzichtet, und das Salz und der Zucker
werden jeweils mit einer grofen bzw. einer geringen Erdverbundenheit assoziiert. An
Waldorfschulen findet in der siebten Klasse eine Erndhrungsepoche statt (vgl. Richter
2010), wahrend der die Schiiler dazu angehalten werden, das Essen lange zu kauen
und auf die Geschmicke zu achten, welche sich nach und nach im Mund entfalten
(z. B. das SiifSe beim Zerkauen eines Weizenkorns oder der leicht stiffliche Geschmack,
der entsteht, wenn sich ein Steinsalzklimpchen langsam auf der Zunge auflost). Die
Kinder sollen daran herangefithrt werden, dass es nicht darauf ankommt, ob etwas le-
cker schmeckt oder nicht, sondern sie sollen durch den Geschmack erfahren, ob es ge-
sund und forderlich fiir sie ist. Das ,,sind die einzigen beiden wahren Qualititen des
Geschmacksinns: ob etwas gesund ist oder nicht® (Soesman 1998, 121). Anders als
beim Geruchssinn, der Auskunft dariiber gibt, ob etwas gut oder schlecht ist, hat der
Geschmackssinn einen viel personlicheren Bezug zum Menschen:

»Der Speichel, den wir hinzufiigen, ist immer dem angepasst, was wir in den Mund
nehmen - wie wir auch jedem Menschen anders begegnen. Und das Essen, das
Schmecken, ist eine intime Angelegenheit. Wir konnen es so ausdriicken: Wenn wir
etwas schmecken, beginnen wir ein intimes Gespriach mit dem Stoff“ (ebd. 117 f.).

Anders als beim Geruch ist das Schmecken eine aktive Angelegenheit, welche vom
Menschen kontrolliert werden kann. Eine besondere Rolle kommt hier dem Salz zu.3

12 Der Mensch ist, was er isst, sagte bereits Ludwig Feuerbach und verdeutlichte damit die Wichtig-
keit von Essgewohnheiten.

13 Eine gern erzdhlte Geschichte ist Das Mdrchen vom Salz, in welchem die jiingste Tochter dem
Vater sagte, sie moge ihn so sehr wie Salz. Der Vater empfand dies als Krankung und verstief}
seine Tochter. Erst viel spater wurde ihm die Bedeutung vom Salz fiir den Genuss von Speisen
bewusst, und er verstand seine Tochter.

146

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

Dieses hebt den Geschmack des Essens hervor, macht in gewissem Sinne klarer. Aus
diesem Analogiedenken heraus konnen auch Begriffe wie ein schwerverdaulicher Lehr-
stoff abgeleitet werden oder das Verschlingen von Biichern. ,Wir unterscheiden im
Prinzip gar nicht zwischen geistiger Nahrung und irdischer Nahrung® (ebd. 128).
Wenn dem Essen oder einer Erzdhlung die Wiirze fehlt, spricht sie den Menschen
nicht an. So muss der Waldorflehrer darauf achten, dass er sein Wissen auf eine ge-
schmacklich interessante Weise prasentiert. Bemerkt werden soll ebenfalls, dass ,,wir mit
dem Bereich, mit dem wir essen, auch sprechen® (ebd. 125), und so konnen sich die
Schiiler auch Worte auf der Zunge zergehen lassen, um einen Geschmack fiir Literatur
und Poesie zu entwickeln. Kleine Lautgedichte, deren Genuss weniger in der erzéhlten
Geschichte als in der Aussprache liegt, sind Teil der anthroposophischen Sprachgestal-
tung und des rhythmischen Teils des Unterrichts (vgl. Steiner GA 282 und Bauer
2009). Die Entwicklung der Sprache kann durch diese kleinen, stark betonten Verse
verbessert werden, wodurch spater auch Rechtschreibproblemen vorgebeugt werden
kann, die auf einer unzureichenden Lautdifferenzierung beruhen (vgl. Spitzer 2012,
2471f.). Gerade fiirs Schreiben ergibt sich aus dem Geschmack eine weitere padagogi-
sche Moglichkeit: ,Beim Beten wurde der Text frither immer mitgesprochen, weil die-
ser ,geschmeckt’, ,gepriift werden sollte. Daraus wurde dann das Murmeln® (Soesman
1998, 139). Leseanfinger sprechen die Worte oft noch laut aus, wenn sie etwas lesen.
Um den Text als Sinngebilde verstehen zu konnen, miissen erst die Zeichenkombina-
tionen zu Worten werden. ,,Nun ist das Lesen iibrigens etwas ganz Eigenes, weil auch
dabei das Ohr eine Rolle spielt. Sie ,horen’ eigentlich das Wort, auch wenn Sie still le-
sen” (ebd. 202 f.). Verschiedene Studien haben iiberdies gezeigt, dass das laute Stellen
von Konsequenzfragen an einen selbst dazu fiihrt, dass eine Aufgabenstellung schnel-
ler und effektiver gelost werden konnte. Des Weiteren hilf das Sprechen mit sich selbst
dabei, die Gedanken zu ordnen und die Aufmerksamkeit zu erhéhen, was besonders
Kindern und Menschen mit ADHS zugutekommt (vgl. Tenzer 2011).

Der Geschmackssinn hat somit nicht nur mit der Nahrungsaufnahme zu tun, er
reicht bis in die sozialen und kognitiven Bereiche mit hinein. Wer sich gut in einem
kulturellen Umfeld bewegen und darstellen kann, beweist einen erlesenen Geschmack.
Geschmack und Stil sind damit Kriterien, durch die der Mensch die Qualititen seiner
Umwelt bewertet.

2.2.3. DerSehsinn

In der westlichen Kultur ist das Sehen die dominanteste Wahrnehmungsart, der Zu-
gang zur Welt {iber die Optik wird geleitet durch Formen, Farben und Bewegungen.
Bei der Betrachtung eines Gegenstands entsteht dessen Abbild und unmittelbare Um-
gebung an den Rezeptoren der Retina. ,Die Retina ist ein 0,4 mm dickes Netzwerk aus
lichtempfindlichen Rezeptoren und anderen Neuronen, die entlang der Riickseite des
Auges angeordnet sind“ (Goldstein 2007, 4f.). Dieses hier entstandene Bild (Licht-
energie) wird dann durch den Prozess der Transduktion ,in den Rezeptoren in elektri-
sche Signale umgewandelt® (vgl. ebd. 5). Diese Signale breiten sich entlang der neuro-
nalen Bahnen aus und werden in verschiedenen Hirnarealen verarbeitet. Erst durch
die Art der neuronalen Verkniipfungen entsteht die erlebte Wahrnehmung.

Im Auge finden sich Zellen, welche Signale sowohl vertikal als auch horizontal
weiterleiten konnen. Dabei sind die Stabchenrezeptoren deutlich stirker horizontal

147

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

148

verkniipft als die Zapfen. Der daraus resultierende Unterschied besteht darin, dass
Stabchen eine bessere Lichtempfindlichkeit haben, wahrend Zapfen eine héhere De-
tailwahrnehmung haben (vgl. ebd. 49). Die Fovea ist ein kleines Areal, das ausschlief3-
lich Zapfen enthilt. Erst ein von ihr fokussiertes Objekt kann in guter Sehschérfe
wahrgenommen werden (vgl. ebd. 50). Objekte, die auflerhalb dieses kleinen Kreises
liegen, sind unscharf. Bei Neugeborenen ist die Fovea jedoch noch nicht ausgereift,
weswegen Babys Objekte nur wahrnehmen kénnen, wenn sie von den Seiten her in ihr
Blickfeld gelangen (vgl. Eliot 2012, 306). Nicht nur die Sehschérfe entwickelt sich mit
der Zeit, auch die Augenbewegung und die visuelle Aufmerksamkeit sind an Lernpro-
zesse gebunden. ,,Die im Kortex stattfindende Entwicklung ist von der visuellen Erfah-
rung abhingig, die Reifung der Zapfen nicht® (ebd. 304). Das Sehen besteht somit aus
der Ausreifung des Auges als Wahrnehmungsorgan, aber auch aus der an die Erfah-
rung gebundene Entwicklung des Kortex. Experimente an Katzen haben gezeigt, dass
beide Mechanismen eng verkniipft sind (vgl. ebd. 292ff.). Sowohl die Sehschirfe als
auch das Binokularsehen sind anfillig fiir frithe Erfahrungen, da sie von der Gehirn-
rinde gesteuert werden, und so bleiben Augenprobleme wie Schielen oder die Blind-
heit eines Auges nicht ohne Konsequenz fiir die ganze Gehirnentwicklung (vgl.
ebd. 317ff).

Zwei Beispiele zeigen, welchen Einfluss der Aufbau des Auges auf das Sehen hat
und was von Gehirnprozessen bedingt wird:

Beim Hermann-Gitter lassen sich graue Schatten beobachten,
welche an den Kreuzungspunkten aufflackern. Sie verschwin-
den, wenn die Kreuzungen direkt angesehen werden und sind
auch mit Messapparaten nicht festzustellen (vgl. Goldstein
2007, 53). Sie entstehen durch die laterale Inhibition.

Abbildung 4:
Hermann-Gitter

A B Bei der White-Tduschung geht der Effekt, dass beide
Sdulen unterschiedlich hell erscheinen, auf das Prinzip
der Zugehorigkeit zuriick, ,welches besagt, dass das
Aussehen einer Fliche von den Teilen seiner Umgebung
beeinflusst wird, zu denen die Fliche zu gehéren
scheint“ (ebd. 58).

Abbildung 5:
White-Tduschung

Das Sehen ist damit vom Kontext abhéngig, ist von dem das Objekt umgebenden

Raum beeinflusst. Im ersten Fall bestimmte der Aufbau der Retina die Wahrnehmung,
im zweiten Fall ist es die visuelle neuronale Verarbeitung selbst, welche eine Interpre-
tation der Welt in die konkrete Wahrnehmung mit einflieflen lasst. Steiner geht davon

aus, dass diese Interpretation bereits aus einem Zusammenspiel verschiedener Sinnes-
eindriicke entsteht, dem Sehsinn andere Erlebnisformen immanent seien:

»Die Kreisform sehen Sie, indem Sie sich in Ihrem Unterbewufitsein des Bewegungs-
sinnes bedienen und unbewuf3t im Atherleib, im astralischen Leibe eine Kreiswindung

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

ausfithren und dies dann in die Erkenntnis hinauftheben. Und indem der Kreis, den
Sie durch Thren Bewegungssinn aufgenommen haben, in die Erkenntnis heraufkommt,
verbindet sich der erkannte Kreis erst mit der wahrgenommenen Farbe. Sie holen also
die Form aus Threm ganzen Leibe heraus, indem Sie appellieren an den tiber den gan-
zen Leib ausgebreiteten Bewegungssinn® (Steiner GA293, 130).

Doch nicht nur der Bewegungssinn findet sich beim Sehen, auch das Tasten ist Teil
jenes Vorgangs. Im Jahr 1893 verdffentlichte der Bildhauer Adolf von Hildebrand eine
Schrift mit dem Titel Das Problem der Form in der bildenden Kunst, in welcher er
einen Zusammenhang zwischen den visuellen und den taktilen Eindriicken erlduterte.
Der beriihmte Kunsthistoriker Heinrich Wolfflin griff diesen damals populdren Ge-
danken auf, und so wundert es nicht, wenn auch Rudolf Steiner in seinem Denken
tiber das Zusammenwirken der Sinne davon inspiriert wurde. Die von den Sinnen ge-
lieferten Stimuli wurden damit immer in einer Verbindung zueinander betrachtet.
Denn wenn der Mensch sich durch die Welt bewegt, so besteht diese nicht aus Stimuli,
sondern aus Dingen: aus Hdusern, Menschen, Straflen, Kaffeemaschinen und vielem
mehr. Was ihm jeweils ins Auge springt hingt beispielsweise von seiner Stimmung,
seinen momentanen Verpflichtungen und seinem Wissen ab. Er erkennt jeweils nur
das, was seine Aufmerksambkeit auf sich zieht, denn vieles, was er wahrnimmt, dringt
nicht in sein bewusstes Erleben. Das Erkennen ist ein dem Wahrnehmen nachgeschal-
teter Prozess, eine Interpretation der Welt, beziiglich derer der Mensch sich auch irren
kann und welche auch krankheitsbedingt gestort sein kann (vgl. Sachs 2010, 24£t.). Als
nédchster Schritt folgt dann eine mit einer Emotion verkniipfte Handlung: Dem er-
kannten Objekt wird sich vielleicht neugierig gendhert. Was am Ende bei einem Wahr-
nehmungsprozess erlebt wird, hangt somit von verschiedenen Faktoren ab. Es gibt je-
doch die Méglichkeit, durch Licht und Farbe die Aufmerksamkeit des Betrachters zu
lenken.

Schon der mittelalterliche Philosoph Witelo (um 1237 bis um 1280) sprach davon,
dass unter allen Wahrnehmungen das Licht es sei, welche die hochste Lust errege (vgl.
Schénhammer 2013, 144). Im 19. Jahrhundert finden sich dann Beobachtungen, die
besagen, dass Licht eine besondere Anziehungskraft ausiibe, dass der Lichthunger der
Menschen so gewaltig sei, dass ihnen das Licht als natiirliches Symbol fiir das Gottli-
che erscheine (vgl. ebd.). Ein wichtiges Indiz fiir den emotionalen Wert von Licht ist
der Umstand, dass Helligkeit die Welt sichtbar macht und dadurch Sicherheit ver-
spricht. Ohne Licht und Wéarme wire kein Leben auf der Erde moglich. Bekommt der
Mensch im Winter zu wenig Sonnenlicht, so fithrt dies unter Umstinden zu einer
Winterdepression. ,,Die Abhingigkeit der Stimmung von der optimalen Versorgung
mit Tageslicht ist heute ein gesicherter Befund der Arbeitswissenschaft (ebd. 146). Ein
besonderes Augenmerk gilt es noch dem Glanzen zu schenken: Alles, was glinzt, ,er-
freut uns, weil wir Glanz mit Wasser in Verbindung bringen. Denn Wasser ist lebens-
wichtig® (ebd.). Im Sprachgebrauch ist von glinzenden Leistungen die Rede und von
leuchtenden Augen. ,,Unsere Augen konnen strahlen, mit unseren Augen weinen wir,
kurz, die ganze elementare Gemiitsbewegung treffen wir in diesem Gebiet® (Soesman
1998, 153). Hier findet sich ein weiterer Hinweis, dass die Leuchtkraft auch mit der
Wahrnehmung von Emotionen beim Gegeniiber verbunden ist. Die Beschaftigung mit
Licht und Glanz kann damit auch als pidagogische Ubung im sozialen Bereich be-
trachtet werden. Sie hdngt eng zusammen mit der Frage nach einer sinnvollen Farbge-
staltung.

149

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

Die Waldorfschule bezieht sich bei ihrem Farbverstindnis auf Goethe, dessen
Farbkreis mittlerweile zu einem Symbol fiir die Anthroposophie selbst geworden ist:
Er ziert mittlerweile anthroposophische Gadgets, hat Einfluss auf die anthroposophi-
schen Aquarell-Bilder und Postkarten sowie auf die Wandgestaltung der Klassenzim-
mer an Waldorfschulen.

»Sie haben sicher schon einmal einen Farbkreis gesehen. [...] Solch einen Farbkreis
konnen wir nur deshalb machen, weil die ,letzte‘ Farbe wieder in die ,erste’ iibergehen
kann: Das Violett kann tiber Purpur, Karmin ins Rot iibergehen® (ebd. 147).

Den Farben schien damit ein Geheimwissen immanent; inspiriert von der Farbenlehre

Goethes wurden jeder einzelnen Farbe besondere Eigenschaften zugesprochen (vgl.
Goethe 2012 [2]). Einzig das Graue, Schwarze und WeifSe wurden nicht zu den Farben

gezihlt, und so wird dem Waldorflehrer der unteren Schulklassen bis heute nahegelegt,
moglichst bunt gekleidet und mit wenig Schwarz vor der Klasse zu erscheinen. Am

besten fiir das Gemiit der Kinder sei ein Lehrer, der alle Farben an sich triige (er konn-
te z. B. ein buntes Tuch um den Hals legen). Dieser Wunsch geht auf den Gedanken

zuriick, dass die Natur durch die Farbe ihr Inneres zeige, sie sich iiber die Emotion mit

dem Betrachter verbinden und ihre Seele offenbaren wiirde (vgl. Soesman 1998, 187).

»Was geschieht nun, wenn Sie eine Farbe anschauen? [...] Innigkeit wird gefordert!
Und damit meine ich, dass plotzlich ein neues Element frei wird, fiir das wir keine Be-
zeichnung haben. [...] Am besten finde ich noch das Wort Stimmung” (ebd. 151).

Sowohl in der Kunst als auch in der Physik wird den Schiilern die Entstehung der pas-
siven und aktiven Farben nach Goethe durch das Zusammenspiel von Licht und Fins-
ternis nahergebracht, so kann erzéhlt werden:

»Durch den Schleier der Atmosphire hindurch sehen wir die Sonne gelb werden, spa-
ter orange, und noch spiter rot. So entstehen die sogenannten aktiven Farben. Und
umgekehrt, wenn wir auf etwas Dunkles schauen, auf einen dunklen Berg zum Bei-
spiel oder auf den farblosen schwarzen Himmel, dann sehen wir so eine prachtige
blaue oder violette Farbe entstehen. Ein wirkliches Violett sehen wir erst, wenn wir
ganz hoch in den Bergen sind oder wenn wir mit einem Ballon hoch hinaufsteigen.
Dann sehen wir den Himmel sehr schon violett. So entstehen die passiven Farben®
(Soesman 1998, 145).

Unabhingig davon, welcher Lehre beziiglich der Farben nachgehangen wird, helfen

diese dem Betrachter dabei, Strukturen zu unterscheiden. Wichtig ist dabei, dass die

Grenze zwischen den Fliachen hervortritt, dass Kanten oder Kontraste erkannt werden

kénnen'#4 (vgl. Schonhammer 2013, 163). Das Erkennen von Kanten ist eine neuronale

Funktion, welche beispielsweise durch Hirnverletzungen ausfallen kann. Diese Men-
schen sehen dann nur noch Farbflachen, die ineinander iibergehen, konnen aber keine

Gegenstande mehr erkennen. Kanten sind somit fiir den oben beschriebenen Vorgang

des Erkennens sehr wichtig.

14 Die Anthroposophie unterscheidet zwischen malerisch und zeichnerisch; beim Malerischen sollen
die Farbflichen aneinanderstof3en, das Zeichnerische geht von deutlichen Linien aus (vgl. Steiner
GA311, 133ff)).

150

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

Verbindungen bestehen. Die Abbildung 6 zeigt ein hell
scheinendes Dreieck, obwohl nur drei Kreise darauf zu

finden sind, aus denen jeweils ein Teil ausgespart wurde. ‘ a

Der Mensch sieht auch Kanten, wo rein optisch keine ”

Durch das Wissen um die Beschaffenheit der Welt wird
das Gesehene jeweils sinnvoll interpretiert (vgl. Kebek/

Schroll 2010, 42ff.). Abbildung 6:

Amodale Figur

Auch die Anthroposophie geht auf den Aspekt ein: ,Wir ergdnzen, was wir sehen,
durch unser Denken mit dem, was wir zu sehen erwarten, und dann entsteht Augent-
duschung® (Soesman 1998, 154 f.). Doch im Sinne von Goethe sind es nicht die Sinne,
die sich irren, sondern der Mensch irrt sich in seinem Urteil, also im vorhin angespro-
chenen Erkenntnisprozess. ,,Die Sinne triigen nicht, das Urteil trigt® (Goethe 2012
[1]). Die Bedeutungen von optischen Tauschungen war auch ein Uberlegungspunkt
von Ludwig Wittgenstein, welcher zeigte, dass ein einmal erkanntes Objekt nicht mehr
nicht gesehen werden kann: Wurden einmal der Hase und die Ente, die junge und die
alte Frau erkannt, so wechselt die Wahrnehmung spéter immer wieder zwischen den
Bildern hin und her. Das Aspektsehen und der Deutungsumschwung wurden zu The-
men in seinen Bemerkungen tiber die Philosophie der Psychologie (Wittgenstein 1984,
§ 473ff.). Aus der anthroposophischen Sichtweise heraus bemerkt Albert Soesman da-
zu, dass das Denken beim Sehen eine wichtige Rolle spiele (vgl. Soesman 1998, 187).
Das Auge ist somit nicht nur ,ein Gemiitssinnesorgan® (ebd. 155), durch welches
Stimmungen in die Seele getragen werden, sondern auch ,ein wissenschaftliches Ins-
trument, ein Werkzeug zum Denken® (ebd.). Das Auge ist damit aufs Engste mit der
geistigen Erkenntnis verkniipft: Im dunklen Schidelinneren ruht das Gehirn, erst
durch die Wahrnehmung kann es sich strukturieren und den Menschen zum Teil einer
lebendigen Welt werden lassen. ,,Das Gehirn, das vollig abgeschlossen ist, sucht fak-
tisch auf dem Weg iiber die Augen das Licht® (ebd. 144) und erleuchtet damit den
Menschen.

Das Auge hat neben seinem Symbolcharakter noch die Eigenschaft, dass sich in
ihm viele der anderen Sinne wiederfinden. Das Gleichgewicht hat beispielsweise mit
den Augen zu tun, der Blick kann einen festhalten. Oliver Sachs beschrieb in seinem
Essay Schriglage einen Mann, der Probleme dabei hatte, seine ,,Gleichgewichtsorgane
in Verbindung mit der Eigenwahrnehmung des Korpers und der visuellen Wahrneh-
mung der Welt zu bringen“ (Sachs 2010, 113). Darauthin montierte sich der Mann
eine Wasserwage an die Brille und schaffte es durch dieses optische Hilfsmittel, wieder
gerade zu stehen. Auch der Bewegungssinn ist im Auge enthalten, was Steiner immer
wieder am Beispiel des Kreises vorfiihrt, den wir ob einer inneren Bewegung betrach-
ten und als rund bewerten oder nicht (vgl. Steiner GA 293, 125f.). Soesman bringt
den Gedanken noch einmal auf den Punkt, wenn er schreibt:

»Kein Sinnesorgan ist so beweglich wie unser Auge. Wenn Sie ein Dreieck sehen, lau-
fen Sie eigentlich mit ihren Augen daran entlang. Mit Thren Augen laufen Sie eigent-
lich immer. Und zur gleichen Zeit spiiren Sie mit ihrem Lebenssinn, ob das was Sie
sehen angenehm ist oder nicht. Und wenn wir einander von Mensch zu Mensch be-
gegnen, was mit dem Ichsinn zusammenhangt, dann spielen die Augen dabei eine gro-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

e Rolle. Auch ,tasten’ wir mit unsichtbaren Hianden die Welt auf Entfernung ab“ (Soe-
sman 1998, 157 f.).

Ein weiterer Sinn, der sich im Sehen manifestiert ist, der Temperatur- oder Warme-
sinn. Wenn von warmen und kalten Farben die Rede ist, so wird zu diesem ein Bezug
gesetzt; siifle oder schmutzige Farben rekurrieren hingegen auf den Geschmacks- und
dem Geruchssinn (vgl. ebd.)

2.2.4. Der Temperatursinn

Die Haut verfiigt iiber vier verschiedene Arten von Rezeptoren: Merkel-Zellen ermog-
lichen das Wahrnehmen von feinen Details, Meissner-Korperchen registrieren den Be-
ginn und das Ende einer Stimulation, Ruffini-Korperchen feuern so lange, wie der
Druck bestehen bleibt, und geben Auskunft {iber Dehnung, wihrend die Pacini-Kor-
perchen Vibration registrieren (vgl. Goldstein 2014, 333 f.). Neben diesen Fahigkeiten
verfligt die Haut ebenfalls iber Thermorezeptoren, welche Temperaturabweichungen
registrieren und diese Information {iber eine eigene Nervenbahn zum Gehirn weiter-
leiten (vgl. Eliot 2012, 181). Der menschliche Organismus ist darauf eingestellt, seine
Koérpertemperatur unabhingig von der Umgebung konstant zu halten. Bereits geringe
Abweichungen werden registriert — der Mensch fiihlt sich fiebrig oder innerlich kalt.
Dass sich die Umgebungstemperatur verdndert, wird erst bei einer extremeren Zu-
oder Abnahme der Temperatur registriert, besonders dann, wenn grofiere Hautpartien
ungeschiitzt sind. Der Kontakt mit starker Hitze oder Kalte wird als Schmerz empfun-
den (vgl. Schonhammer 2013, 40). Durch die Aufnahme von Nahrung kann die Kor-
pertemperatur gehalten werden, sodass es moglich wird, sich teilweise von dufleren
Faktoren (wie der Warme der Sonne) unabhéngig zu machen. Der Mensch selbst sei
eine Wirmesonne, welche die entweichende Warme immer wieder erneuern miisse
(vgl. Soesman 1998, 161). Wie die Sonne Licht und Warme fiir das Leben auf der Erde
liefert, so wird der Mensch in der Anthroposophie selbst zu einem Teil dieser Lebens-
prozesse. Kinder mit kalten Handen oder einem Gefiihl innerer Kilte (wie es durch
einen schwachen Kreislauf hervorgerufen werden kann), konnten das Gefiithl bekom-
men, keine Sonne fiir ihre Mitmenschen sein zu konnen. Ohne Wirme gébe es jedoch
keine Verdnderung, keinen Fortschritt, alles bliebe konserviert wie in einem Kiihl-
schrank. In einer solchen Atmosphire wire kein soziales Miteinander moglich, der
Volksmund spricht von einer frostigen oder eisigen Stimmung.

»Stellen Sie es sich noch einmal deutlich vor: Die Welt voller Licht, aber ohne Warme.
Dann wiirde vollige Starre herrschen. Ohne Wérme wire keine Verdnderung moglich.
Die Zeit stiinde still, oder besser gesagt: es gibe keine Zeit* (ebd. 161).

Die Wiarmerezeptoren reagieren nicht nur auf Temperaturunterschiede, sondern fiih-
len auch die Wirmeleitung, das Sich-Anpassen-Konnen an die Umgebung. Diese Ei-
genschaft eroffnet das Feld fiir eine zwischenmenschliche Interpretation dieses Sinnes,
der Mensch empfindet durch ihn die Stimmung einer Situation und er hilft ihm dabei,
mit seinen Mitmenschen warm zu werden. Damit wird die Idee der Warme auch fiir
die Gestaltung des Unterrichts wichtig. Durch das emotionale Ergreifen eines Lern-
stoffes wird nach der Vorstellung der Anthroposophie auch der Kreislauf angetrieben.
»Der Mensch ist dazu aufgerufen, selbststandig aktiv zu sein, Begeisterung zu zeigen.
Und so werden wir mit Hilfe des Warmesinns zu ,Interessewesen;, zu MitgeniefSern®

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

(ebd. 174). Durch den Warmesinn kann sich der Mensch fiir eine Sache erwarmen,
wodurch sein Interesse an der Welt entsteht und er zu einem empathischen Wesen
wird. Um zu erspiiren, ob die Kinder mit der ganzen Seele dabei sind, achten Waldorf-
lehrer darauf, ob es wahrend des Unterrichts in ihrer Klasse warm wird und die Klei-
nen am Ende warme Hinde haben (besonders beim Rechnen, da dabei tiichtig ge-
dacht werden muss). Erst durch die Warme entsteht der Kontakt zu den Mitschiilern
und zum Stoff. ,,Alles, was mit Veranderung, Bewegung, Stromung und Werden zu
tun hat, miissen wir also mit Warme in Zusammenhang bringen.“ (ebd. 162). In der
Eurythmie wird die erwdrmende Wirkung in den kiihlen Messingstaben sichtbar, wel-
che im Klang der Musik von einem Kind zum néchsten weitergereicht werden und
sich am Ende der Ubung warm und lebendig anfiihlen. So hat die ganze Klasse ge-
meinsam an der Erwdrmung eines Stoffes gearbeitet.

Da die Gefiihlssinne besonders im zweiten Jahrsiebt wichtig sind, stehen am Ende
dieser Zeit zwei Epochen, die explizit auf die Warme eingehen: die Ernahrungskunde
und die Chemie. In der Erndhrungskunde wird iiber Kohlenhydrate, Eiweifle und Li-
pide gesprochen und iiber die Speicherung von Energie in Form von Fett. Es wird der
Bedeutung des Wassers nachgespiirt und das Salz in seiner kristallinen Form ange-
schaut. Dabei schwingen Auflésungs- und Verhirtungsprozesse immer latent mit,
denn nach Steiner ist Salz wichtig, um sich auf der Erde zu inkarnieren, und kann hel-
fen, wenn Kinder lange vertrdumt bleiben und wenig Aufmerksamkeit auf das Hier
und Jetzt legen. Auch der Verdauungsapparat wird in der Erndhrungskunde erlautert,
wobei dem Schmecken und Riechen eine wichtige Rolle zukommt. In der Chemieepo-
che wird mit dem Feuer begonnen, da es als Kronung der Warme und Tréger aller
Kultur angesehen wird (vgl. ebd. 163). Wie aus der Biologie bekannt, entsteht bei der
Pflanze durch das Licht Energie, sie wachst und macht Photosynthese. Wird die Pflan-
ze nun verbrannt, entstehen wieder Licht, Warme und Kohlenstoff (vgl. ebd. 168). Es
wird damit gezeigt, wie sich Stoffe durch Verbrennung verwandeln und wie sie durch
das Erhitzen ihren Aggregatzustand verdndern konnen. Besonders wichtig ist dabei
der Schwefel, da er mehrfach zwischen fest und fliissig wechseln kann und am Ende
den Zustand des Plasmas erreicht (vgl. Kranich 2005)

»Bei grofler Hitze konnen sich feste Stoffe sogar verfliissigen und dann verdampfen.
Sie werden also beweglicher, leichter, kurz: weniger erdgebunden, weniger von der
Schwerkraft abhangig [...]. Auch verschwinden alle Grenzen; die Absonderung, das
Alleinsein wird aufgehoben. Viele Stoffe konnen sich jetzt auch miteinander vermi-
schen und sogar neue chemische Verbindungen eingehen (Soesman 1998, 162).

Neben der Beschiftigung mit dem Feuer wird auch das Fett ein weiteres Mal zum
Thema. Fett ist gebundene Energie, ein Speicher fiir Warme. Die Schiiler sollen ihre
Hinde in ausgelassenes Fett tauchen, um dessen Eigenschaften zu erfiihlen. Fett ist
warm, anschmiegsam und weich, lasst sich nur schwer von der Haut 16sen und ist
formlos. Energie und Warme haben hier eine festere Gestalt angenommen und sind
dauerhafter als beim Feuer. Auch die Geografie kann durch eine Analogie zur Tempe-
raturempfindung den Schiilern nahergebracht werden. So kénnen die Meere als eine
Wirmeflasche der Erde beschrieben werden, welche Wéarme speichern und zu einem
angenehmen Klima beitragen (vgl. ebd. 163). Im gleichen Kontext konnen auch die
Fliisse, das Wetter und die Jahreswechsel besprochen werden. Waldorfschulen legen
viel Wert darauf, dass die Schiiler den Wechsel der Jahreszeiten bewusst erleben. Mo-

153

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

natsfeiern, auf denen das Getibte den Mitschiilern prasentiert wird, stehen genau wie
die iibrigen Feste (Michaeli, Martinsfest, Weihnachten, Johannisfest etc.) im Kontext
der Jahreszeiten. Auch die hdufigen Spazierginge und die Jahreszeitentische, welche
immer wieder neu dekoriert werden und ein fester Bestandteil der Raumausstattung
sind, tragen zu einem Bewusstsein der Wetterverhéltnisse durch das Jahr hindurch bei.
Die allgegenwirtigen Kerzen sind ein weiteres Symbol fiir die Kraft der Warme und
des Feuers.

»Jedes Jahr zeigen uns Frithling, Sommer und Herbst dank der von Licht begleiteten
Wirme die keimenden, sprossenden, blithenden und reifenden Prozesse. In der Kalte
ist die Materie geballte Kraft. Durch Erwidrmung wird sie frei“ (ebd. 168).

Mitunter reifit der Waldorflehrer wahrend des Unterrichts alle Fester auf. Nicht unbe-
dingt, weil es im Raum stickig geworden ist, sondern weil viele Kinder durch die Zim-
mertemperatur, der sie fortwidhrend ausgesetzt sind, iiber keine gute Temperaturwahr-
nehmung mehr verfiigen. So gestaltet der Lehrer gelegentlich Ubungen, welche hier
gezielt wirken sollen: Das Reden tiber das Wetter bei offenem Fenster soll die Kinder
u. a. vor Erkaltungskrankheiten schiitzen. Kindern, die besonders héiufig von Erkal-
tungen betroffen sind, werden Wechselbader empfohlen, die ihr Temperaturbewusst-
sein verbessern sollen. Auch Wetterfithligkeit deutet auf ein schwaches Bewusstsein
fur die Umwelt hin und auf die Unfihigkeit, sich einen Schutz, eine personliche Ab-
grenzung gegeniiber dufleren Einfllissen zu erschaffen. Der Wirmesinn hat somit et-
was mit der Beziehung zwischen Auflenraum und Innenraum zu tun.

sWir brauchen die duflere Wiarme also nur als Basis, als Aufruf zur eigenen Aktivitit.
Um auflerlich zu iiberleben, miissen wir uns kleiden, miissen wir das Feuer benutzen.
Um innerlich zu tiberleben, um ein menschenwiirdiges Dasein zu fithren, miissen wir
dies alles aus innerer Aktivitit heraus zustande bringen® (ebd. 164).

Diese innere Erlebnisfihigkeit ist eine Eigenschaft des Astralleibes, der nach anthro-
posophischem Verstindnis im Menschen weiter entwickelt ist als im Tier. Der Astral-
leib wird auch als Sonnenleib beschrieben, er ist die Quelle des Warmesinns. Das Be-
wusstsein, iiber das der Mensch verfiigt, steht der Wirme entgegen, es baut seine Le-
benskrifte ab.

»Erst Tiere und Menschen konnen wahrnehmen, weil sie aus sich selbst heraus eine
Begegnung mit der Welt haben wollen. [...] Der Mensch dagegen hat dieses Bewusst-
sein. Dadurch hat er ein bewusstes Wahrnehmen davon, dass er an der Welt teilhat®

(ebd. 188 f.).

Teilnehmen oder Nichtteilnehmen am Weltgeschehen ist vergleichbar mit Wiarme und
Kilte, mit Interesse und Aufforderung oder mit Zuriickweisung und Isolation. Das
Uben von Aufmerksamkeit gegeniiber Temperaturumschwiingen sollte nach dieser
Uberlegung einhergehen mit dem Interesse, an Projekten mitzuarbeiten, und einem
Bewusstsein dafiir, sich selbst als eine Wirmequelle zu begreifen. Durch Emotionen
verbindet sich der Mensch mit seiner Umwelt, mit seinen Mitmenschen, er erwdrmt
sich fiir eine Sache oder wird von Begebenheiten kaltgelassen, damit kann der Tempe-
ratursinn auch als der erste soziale Sinn betrachtet werden. Er zeigt visuell nicht sicht-
bare Eigenschaften von Materie an (wie die unterschiedliche Wirmeleitfahigkeit von
Metall, Stein oder Holz) und deutet weiter auf eine Lebendigkeit im sozialen Mitein-
ander hin.

154

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

2.3. Die vorstellungsverwandten Sinne

Die oberen vier Sinne bezeichnet Steiner auch als vorstellungsverwandte oder soziale
Sinne, da sie den Menschen ganz in die Auflenwelt fithren. Waren die Willenssinne
noch als ausgesprochen innere Sinne definiert, gaben somit vor allem Auskunft iiber
die innere Befindlichkeit des Menschen, so sind diese letzten ausgesprochen duflere
Sinne. Den mittleren Sinnen wohnen beide Eigenschaften inne. Obwohl mindestens
dreien dieser Sinne kein Organ zugesprochen werden kann, ist ihr Vermégen doch
physisch zu verorten. Es handelt sich auch hier um trainierte Kérpereigenschaften, die
in diesem Fall besonders im zwischenmenschlichen Bereich zum Einsatz kommen.

2.3.1. Der Gehorsinn

Die beiden ersten Vorstellungssinne betreffen das Horen. Sowohl beim Horsinn als
auch beim Sprach- oder Wortsinn geht es um das Wahrnehmen von Lauten. Der
Mensch kann als ein Gerdauschwesen beschrieben werden: Zum einen kontrolliert der
Arzt schon vor der Geburt des Kindes die Tone seines Herzschlags, um auf seinen Ge-
sundheitszustand zu schlieflen, aber auch der erste Schrei nach der Geburt gilt als Zei-
chen von Stirke und Kraft. Zum anderen vernimmt das Ungeborene bereits im Mut-
terleib die Herztone seiner Mutter und wird ganz von den Gerduschen dieser Innen-
welt umhiillt, die nur durch bestimmte Tone (z. B. die helle Stimme der Mutter) der
Auflenwelt bereichert wird. Der Mensch ist weiter dazu in der Lage, eine grofie Anzahl
an Tonen mit seinem Korper selbst zu erzeugen; Singen, Pfeifen oder die faszinierende
Laut-Welt der Beat-Box-Artisten sind nur einige Beispiele hierfiir.

Aber auch die Welt klingt: Da gibt es laute Tone wie das Hupen von Autos, Flug-
larm oder das Hintergrundgerdusch einer schnellen Strafle oder des klopfenden Re-
gens. Auch singende Vogel, rauschende Blétter oder der Klang diverser Musikinstru-
mente bereichern die akustische Welt. In den Waldorfschulen spielen Instrumente eine
wichtige Rolle: Nicht nur, dass ab der ersten Klasse (Choroi-)Flote gespielt wird, auch
Kinder-Leier, Geige, Cello und Klavier sind sehr beliebt. Obwohl nur das Erlernen der
ersten beiden Musikinstrumente Teil des Unterrichts ist, findet sich eine grof3e Anzahl
an Waldorfschiilern, die eines dieser anderen drei Instrumente beherrschen. Auch ver-
schiedene Blasinstrumente wie Querfléte oder Saxofon sind beliebt, wohingegen Gi-
tarren eher nicht so gern gesehen, aber dennoch akzeptiert werden. Das Erlernen ei-
nes Instruments wird den Schiilern ans Herz gelegt, und viele Schulen verfiigen auch
tiber ein kleines Orchester, in welchem dann zusammen musiziert wird. Obwohl viele
Menschen annehmen, Waldorfschulen wiirden einfach die kiinstlerische Seite ihrer
Schiilerschaft fordern wollen, liegt auch ein Grund fiir diese Tradition in den Postula-
ten um den Gehérsinn.

Musik besteht nicht allein aus einer bestimmten Abfolge unterschiedlicher Tonho-
hen, sondern auch aus der jeweiligen Linge und Stirke. Es eroffnet sich damit fast ein
dreidimensionaler Ton-Raum, der sowohl mit dem mathematischen als auch mit dem
physischen Raum zu vergleichen ist (vgl. Soesman 1998, 208f.). Dieser Ton-Raum
lasst sich zusétzlich durch die Wahl des Musikinstruments gestalten. So fiihlen wir
schrille Tone (das Quietschen der Tafelkreide) fast korperlich auf der Haut, die Haare
stehen uns sprichwortlich zu Berge. Nach Soesman geht die Musik der wohlgespielten

155

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

Geige dem Menschen nur sanft unter die Haut wie ein Streicheln, wahrend das Xylo-
phon bereits mehr in die Tiefe hineinwirke. Die von ihm erzeugten Tone erinnern an
das Klappern von Knochen, weshalb Xylophone auch gern im Theater als Verdeutli-
chung von tanzenden Skeletten®s verwendet werde. Dies weist bereits darauf hin, dass
Musik und Bewegung in einer Verbindung zueinander stehen, denn rhythmische Mu-
sik 16st beim Zuhorer unwillkiirliche Bewegungsimpulse aus.

»Den Klang von Metall ,héren’ wir viel stirker mit unseren Muskeln. Wéhrend das
Holz uns das Gefiihl gibt, am Harten von uns selbst angekommen zu sein, an unseren
Knochen, erleben wir den Metallklang als Massage“ (ebd. 210).

Dass ein Zusammenhang zwischen Larmstress und Problemen mit dem Herz-Kreis-
lauf-System angenommen wird, scheint nicht sehr verwunderlich zu sein, doch die
Anthroposophie geht ein Stiick weiter, wenn sie behauptet, dass der Klang eines jeden
Instruments in eine bestimmte Beziehung zum Korper gesetzt werden miisse, wo-
durch die einzelnen Musikinstrumente schlussfolgernd gezielt therapeutisch angewen-
det werden konnten:

»Die Flote wirkt vor allem in unserem Luftorganismus. Die tiefen Téne mehr im
Bauch, die hohen Tone mehr in den Hohlungen des Kopfes. Wie die Geige unsere
Haut streichelt, wirkt die Flote auf unser Luftsystem® (ebd. 211).

Hier findet sich somit auch der Grund, weswegen das Flotenspiel in der Waldorfpad-
agogik eine derartig grofle Bedeutung hat. In seiner Allgemeinen Menschenkunde (GA
293) betont Rudolf Steiner, wie wichtig es ist, dass die Kinder richtig atmen lernen.
»Dieses Atmen bedeutet sehr, sehr viel fiir die menschliche Wesenheit, denn in diesem
Atmen liegt ja schon das ganze dreigliedrige System des physischen Menschen® (Stei-
ner GA 293, 24). Steiner erklart, dass sowohl der Stoffwechsel als auch das Nerven-
Sinnes-System mit dem Atem zusammenhangen. Einen Teil der Erziehung des Men-
schen sieht Steiner darin, das Atmen mit dem Nerven-Sinnes-Prozess zu harmonisie-
ren, um damit ,,das Geistig-Seelische in das physische Leben des Kindes [hereinzuzie-
hen]“ (ebd. 25). Er fordert die Lehrer auf, diese Anweisung ernst zu nehmen, indem er
sagt: ,Das Kind kann noch nicht innerlich richtig atmen, und die Erziehung wird da-
rin bestehen miissen, richtig atmen zu lehren® (ebd. 25). Der Lehrer lehrt die Kinder
nun das richtige Atmen, indem er mit ihnen Flote spielt; zuerst die pentatonische
Choroi-Flote, spiter die Blockflote. ,,Das atmende Wesen kann flten!“ (Soesman
1998, 211). Ein weiteres Instrument, das Soesman anspricht, ist die Trompete. Sie
wirkt auf tiefere Schichten in unserem Korper als die Flote, namlich auf das Blut und
das Herz, auf den anderen Teil des Rumpfmenschen (vgl. ebd.). Auch Harfe und Leier
werden erwihnt, sie wirken auf das Nervensystem. ,Wenn jemals eine Therapie fiir
verbrauchte Nerven entstehen soll, dann wird es eine Leiertherapie sein miissen”
(ebd.). Das Spielen der pentatonischen Kinderleier ist in vielen Waldorfschulen genau-
so Teil des Hauptunterrichts wie das Floten. Da Musik Steiner zufolge auf die Harmo-
nisierung des ganzen Menschen wirkt, ist es wichtig, dass auch der Lehrer musiziert.

15 Bei Auffithrung von Schauergeschichten oder Gedichten wie Der Totentanz von Johann Wolf-
gang von Goethe (vgl. Goethe 2008, 323 f.).

156

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

»Musik ist niemals geschaffen, sie muss stets wieder aufs Neue gemacht werden.
Darum ist es auch so wichtig, dass wir unsere Kinder erziehen, indem wir selbst Musik
machen, nicht dadurch, dass wir mumifizierte Platten abspielen® (ebd. 213).

Der Lehrer kann sich selbst durch das Musizieren bereichern und auch nur dadurch,
dass er diesen Weg beschreitet, als Vorbild genommen werden. Vom Lehrer gespielte
lebendige Musik, auch mit kleinen Fehlern, ist aus dem Grund wiinschenswerter als
sehr gute Aufnahmen.

Nebst Leier und Fléte finden sich im Waldorfklassenzimmer meist ein Gloéckchen
oder/und eine Klangschale. An diesen Glocken sollen etwas Besonderes demonstriert
werden, ndmlich den Sachverhalt, dass nur dasjenige klingt, was hart und irdisch ist,
jedoch nicht mehr mit der Erde verbunden ist (vgl. ebd. 192). ,Nur das Irdische, das
vom Irdischen getrennt ist, klingt. Wir miissen es hochheben, es erldsen von der Erd-
gebundenheit® (ebd.). Als Beispiel nennt Soesman das Metall, welches extra gehirtet
und ganz von irdischen Resten gereinigt aus den Hochofen kame. Aus diesem Metall
entsteht dann die Glocke, welche fast frei schwingend einen herrlichen Klang und eine
pendelnde Bewegung hervorbringen wiirde (vgl. ebd. 192 f.). Das besondere an Letzte-
rer sei, dass die Geschwindigkeit dieser Schwingung nicht konstant bleibe, sondern
zuerst schneller werdend, dann kurz anhaltend und wieder zuriickschwingend in sich
selbst bewegt sei, so Soesman. Das Irdische wird vom Menschen erlost und zeigt in
seinen Eigenschaften Qualititen Gottes wie Reinheit und in sich ruhende Bewegt-
heit.*® Indem Materie zum Klingen gebracht wird, wird sie in einen ihrem Wesen ent-
gegengesetzten Zustand gebracht (vgl. ebd. 193).

»Im Ton nehmen wir zwar sehr das Innere der Auflenwelt wahr, aber dieses Innere der
Auflenwelt muss sich noch mehr verinnerlichen, wenn der Ton sinnvoll zum Worte
werden soll. Also noch intimer in die Auflenwelt leben wir uns ein, wenn wir nicht
blof3 Tonendes durch den Horsinn wahrnehmen, sondern wenn wir Sinnvolles durch
den Wortsinn wahrnehmen. Aber wiederum, wenn ich das Wort wahrnehme, so lebe
ich mich nicht so intim in das Objekt, in das duflere Wesen hinein, als wenn ich durch
das Wort den Gedanken wahrnehme® (Steiner 2004 [2], 103).

Die Welt der Musik ist somit das eine Element, was durch den Horsinn im Menschen
wirken kann, das andere ist die Sprache. Der Soziologe Nikolas Luhmann unterteilte
Kommunikation in drei verschiedene Elemente, in Information, Mitteilung und Ver-
stehen. Wird Sprache genauer betrachtet, so wird deutlich, dass sie aufgeteilt werden
kann in Laut und Sinn. Ein Laut allein macht noch kein Sprechen aus; wird er jedoch
vom Sprecher mit Sinn belegt, handelt es sich um eine Mitteilung. Es liegt dann eine
Information vor, die mitgeteilt und von anderen verstanden werden soll. So kann an-
hand von Sprache erstmals Information von einem System ins néchste iiberfiihrt wer-
den, wodurch Koordination erst méglich wurde. In der Sprache finden wir nebst der
Bedeutung verschiedener Worte jedoch auch den Tonfall, der oft mehr als die Worte
selbst den sozialen Charakter der Sprache verdeutlicht. Es ist sprichwortlich der Ton-
fall, der die Musik macht, und um diesen richtig interpretieren und anwenden zu kén-

16 Die Idee Gottes als eines unbewegten Bewegers tauchte bereits bei Aristoteles (Aristoteles 2005,
XII Buch) auf und wurde spiter in den Gottesbeweisen von Thomas von Aquin wieder aufgegrif-
fen. Aristoteles unterschied drei Substanzen, die verginglichen Substanzen der irdischen Welt,
die ewig bewegten Gestirne und die ewig unbewegte Substanz (vgl. ebd. X Buch ff.). Auf dieser
Anschauung fuflt auch die Anthroposophie.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

157


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

158

nen, muss der Mensch lernen, richtig hinzuhoren, zu lauschen auf die Nuancen der
Sprache, welche ihr ihre Lebendigkeit geben. Lauschen ist von der Bedeutung her fei-
ner als nur horen. Derjenige, der lauscht, muss sich anstrengen, muss eine Beziehung
zu den Klangen schaffen, die an sein Ohr dringen. Wihrend das Horen eher einen
passiven Beiklang hat, scheint das Lauschen aktiver zu sein. Soesman geht nun auf
Letzteres ein, indem er erklért, dass nicht die Ruhe das Stillste in der Welt sei, sondern
das Sich-bewegen-Lassen (vgl. Soesman 1998, 198). Diese Geste findet sich im Aufbau
des Mittelohrs wieder, in welchem die drei Gehorknochelchen (Hammer, Ambos und
Steigbiigel) durch das vom Schall in Schwingung versetzte Trommelfell bewegt werden.
Der Steigbiigel tibertragt diese Bewegung ins Innenohr, an die Schnecke. Deren Haar-
zellen sind daran beteiligt, zwischen Frequenz und Amplitude zu unterscheiden und
die Information in Form von elektronischen Signalen an das Gehirn weiterzuleiten
(vgl. Goldstein 2014, 267ft. und Eliot 2012, 330ff.). Durch das Hinhérenkonnen hat der
Gehorsinn zusitzlich zur Wahrnehmung der akustischen Welt ein soziales Moment.
Durch ihn kann der Mensch Achtsamkeit und Empathie entwickeln, zwei Gegenstan-
de, welche heute an Wichtigkeit zunehmen (vgl. Neider 2012, Davidson 2012). Durch
das Horen wird der Mensch in seinem Innersten beriihrt, dies ist fiir Steiner ein noch
tieferes Erlebnis als die Erfahrung, welche der Mensch durch den Temperatursinn ma-
chen kann.

»Der Ton bringt die Innerlichkeit der Korper ins Erzittern. Es ist mehr als ein blof3es
Bild, wenn man davon spricht, dass die Seele eines Korpers durch den Ton zur Offen-
barung gebracht wird. Durch die Warme, die ein Korper in sich tragt, erfihrt man et-
was iiber seinen Unterschied gegeniiber der Umgebung; durch den Ton tritt die Eigen-
natur, das Individuelle des Korpers nach auflen und teilt sich der Empfindung mit*
(Steiner GA 45, 12).

Im Hauptunterricht kénnte der Horsinn somit zum Erzeugen von innerlichen Stim-
mungen angewendet werden. Durch den Hoérsinn erfihrt der Mensch etwas iiber das
Innere der Dinge und kénnte damit auch zu seinem eigenen Innersten vordringen. Si-
cherlich ist es besonders in der Pubertit angebracht, sich selbst zu finden, aber auch
jiingere Kinder kénnen hier profitieren. Gerade durch den haufigen Wechsel zwischen
verschiedenen Institutionen, wo das Kind mal als Schiiler, als Teilnehmer einer Frei-
zeitaktivitdt oder als Spieler in einer Sportmannschaft wahrgenommen wird, kann es
das Gefiihl fiir sich selbst als Ganzes verlieren. Das Leben ist in Funktionsbereiche ein-
geteilt, die oft nur je einen Aspekt des Kindes ansprechen, sodass beim Kind eine ge-
wissen Bezugslosigkeit zu sich selbst und zu anderen entstehen kann. Diese innere
Leere kann innerpsychisch da lokalisiert werden, wo sich in der frithen Kindheit im
Umgang mit den direkten Bezugspersonen das Urvertrauen bilden sollte. Wenn durch
das Horen das Innere eines Menschen zum Schwingen gebracht werden kann, so
konnte dadurch eine Moglichkeit entstehen, traurige Kinder anzusprechen, denn es
finden sich heute immer mehr Kinder mit Depressionen. Diese sind nicht immer
leicht zu erkennen, da sie sich bei Kindern oft anders manifestieren als beim Jugendli-
chen oder Erwachsenen. Kinder kdnnen beispielsweise laut sein und versuchen, die
innere Leere durch viel Input zu fiillen, wodurch sie frohlich wirken, jedoch innerlich
nicht zur Ruhe kommen.

»Jedes Alter hat seine speziellen Symptome, an denen eine Depression zu erkennen ist.
Kinder driicken sich anders aus als Jugendliche. Thnen wird noch kaum bewusst, dass

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

sie sich hoffnungsloser fiihlen als andere Kinder. Je jiinger ein Kind ist, desto schwieri-
ger sind depressive Storungen zu erkennen® (Psychotherapeutenkammer NRW).

Der Konsum von Medien, Freizeitangeboten oder Nahrungsmitteln verschaffen eine
kurzfristige Erleichterung. Auch Menschen, deren Eltern sich nicht sicher waren, ob
sie das Kind bekommen sollten, fithlen sich in einer dhnlichen Weise belastet (vgl.
Ruppert 2012). Konnte es also moglich sein, iiber das Horen in diesen inneren Raum
vorzudringen und ihn mit Bildern zu fiillen, mit Liedern oder Geschichten? Der Wal-
dorfunterricht kann keine gezielte Therapie ersetzen, konnte aber iiber das Horen zu
den Kindern vordringen, welche keinen Bezug zu ihrem Inneren haben oder dieses
aufgrund von verschiedenen Erlebnissen nicht erreichen wollen oder kénnen.

2.3.2. Der Wort- oder Sprachsinn

In seiner Einteilung der zwolf Sinne finden sich bei Rudolf Steiner zwei Sinne, die in
direktem Zusammenhang mit der Sprache stehen: der Wortsinn oder Sprachsinn und
der Gedankensinn. Der erste ist mit dem zweiten eng verkniipft, stellt aber keine not-
wendige Bedingung fiir jenen dar: ,,Die Lautsprache vermittelt nur die Gedanken. Sie
miissen die Gedanken fiir sich selbst durch einen eigenen Sinn wahrnehmen® (Steiner
GA 293, 127). Der zweite wird von Steiner folgendermafien definiert: ,Gedankensinn
ist nicht der Sinn fiir die Wahrnehmung eigener Gedanken, sondern fiir das Wahrneh-
men der Gedanken der anderen Menschen“ (ebd.). Der Wortsinn ist fiir Rudolf Steiner
dasjenige Vermogen, welches uns ermdglicht, Worte als solche zu erkennen, als mit
Bedeutung belegte Laute im Gegensatz zum einfachen Gerdusch. Dieser Gedanke
taucht schon bei Aristoteles auf, der in Uber die Seele feststellte:

»Nicht jeder Ton eines Lebewesens ist ndmlich Stimme, wie wir sagen — man kann ja
auch mit der Zunge und wie die Hustenden einen Ton erzeugen -, sondern das An-
schlagende muss beseelt sein und mit einer gewissen Vorstellung begabt; denn die
Stimme ist ein bedeutungsvoller Ton (Laut), und nicht der Ton der der eingeatmeten
Luft wie das Husten, sondern mit dieser schlagt (das Beseelte) die Luft in der Luftroh-
re gegen diese” (Aristoteles 1995, 113).

Der Unterschied zwischen einem Ton, der, obwohl von einem Lebewesen erzeugt, oh-
ne Bedeutungsinhalt ist, muss von einem sprachlichen Ausdruck getrennt betrachtet
werden, in welchen das Lebendige und Intentionale mit hineinwirkt. Um demnach
einen einfachen Ton von einer Stimme unterscheiden zu konnen, muss der Horende
tiber einen Sinn verfiigen, mit dem er das Beseelte vom Unbeseelten trennen kann.
Aus dieser Uberlegung heraus ist es dann sinnvoll, jene Fihigkeit als Sprachsinn zu be-
zeichnen. Steiner beschreibt jenen Sinn nun mit folgenden Worten:

»Wenn man sagt, im Tone lebt die Seele eines Korpers, so kann man auch sagen, im
Laut offenbart sich dieses Seelische so, dass es losgelost, befreit vom Kérperlichen, mit
einer gewissen Selbstdndigkeit in die Erscheinung tritt. [...] Weil die Lautempfindung
vor dem Urteilen liegt, darum lernt das Kind frither die Lautbedeutungen der Worte
empfinden, als es zum Gebrauche des Urteils kommt. An der Sprache lernt das Kind
urteilen. [...] Auch die Geste, Mimik, das Physiognomische fithrt zuletzt auf ein Einfa-
ches, Unmittelbares, das ebenso in das Gebiet des Sprachsinnes gerechnet werden
muss wie der Inhalt des horbaren Lautes” (Steiner GA 45, 13).

159

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

160

Ein Gedanke ist auf unterschiedlichste Weise vermittelbar, als Geste, als Gesichts- oder
Korperausdruck. Steiner betont in diesem Zusammenhang besonders die Lauteuryth-
mie, welche, dhnlich einer eigenen Gebardensprache, spezielle Bewegungen fiir jeden
Laut vorgibt. Dabei sollen diese Gebdrden besonders die seelische Ausdruckskraft der
Sprache in ihrem Lautcharakter unterstreichen. Albert Soesman verdeutlicht in seinen
Untersuchungen zu den einzelnen Sinnen die Verschiedenheit zwischen Hor- und
Wortsinn daran, dass er auf den Unterschied aufmerksam macht, den der Mensch
empfindet, wenn er Sprache hort oder wenn er Musik lauscht (vgl. Soesman 1998,
219). Dass der Mensch zwischen diesen beiden akustischen Wahrnehmungen unter-
scheiden kann, soll nicht bezweifelt werden, doch verarbeitet das Gehirn Musik auf
ahnliche Weise wie Sprache, indem es nach syntaktischen Regeln Tone, Intervalle und
Akkorde in einen Zusammenhang stellt. Diese Arbeit geschieht unter Einschluss des
Broca-Areals und des vorderen Teils des Gyrus temporalis superior, welche auch bei der
syntaktischen Verarbeitung von Sprache aktiv werden (vgl. Reinberger 2012). Auch
die Forschungen von Jentschke und Koelsch zeigen, dass Sprache und Musik Beispiele
fiir stark strukturierte Systeme darstellen.

»Beide sind aufgebaut aus Einzelelementen (z. B. Phoneme oder Tone), welche zu im-
mer komplexeren hierarchisch strukturierten Sequenzen zusammengesetzt werden.
[...] Das Wahrnehmen von Musik und noch mehr das Singen und Musizieren sind fiir
das Gehirn komplexe Aufgaben, an denen eine Vielzahl kognitiver Prozesse beteiligt
ist (z. B. Wahrnehmen, Lernen und Gedichtnis sowie das Planen und Ausfiihren von
Handlungen)“ (Jentschke/Koelsch 2010).

Winfried Menninghaus verweist in seinem Werk Wozu Kunst? Asthetik nach Darwin
auf eine Studie aus den USA, in welcher {iber einen Zeitraum von zehn Jahren die Da-
ten von 25.000 Schiilern der Klassen acht bis zwolf zum Thema Kunst erhoben wur-
den, in der auch auf die Wirkung vom Musik hingewiesen wurde (vgl. Catterall et al.

1999).

,Gleichviel ob nur nach ,arts involvement‘ tiberhaupt oder nach der Teilnahme an be-
stimmten Kunstkursen (insbesondere Musik und Theater) gefragt wurde, ob die statis-
tischen Werte quer durch die Schiiler oder separat nach sozialer Herkunft ermittelt
wurden, in allen Féllen wurde eine positive Korrelation zwischen dem quantitativen
Umfang der Beschiftigung mit den Kiinsten und Leistungen in Mathematik, Lesen
und Schreiben festgestellt (Menninghaus 2011, 264).

Im Detail wirkt sich die Musik positiv auf die mathematischen Leistungen aus, wah-
rend das Theaterspielen die Fihigkeiten im Lesen und Schreiben verbessert und iiber-
dies noch mit erhohter Lernmotivation, Selbst-Konzept und Toleranz einhergeht (vgl.
ebd.). Da die Studie Schwichen aufweist, kann nicht ausgeschlossen werden, dass es
nicht die spezielle Kunst ist, welche die Effekte provoziert, sondern dass es sich eben-
falls um die Auswirkungen eines freiwilligen Engagements handeln kann, auf welches
sich beispielsweise das Selbstwertgefiihl und die Lernmotivation zuriickfithren lassen.
Lise Eliot macht jedoch darauf aufmerksam, dass gerade das Singen von Liedern die
Sprachentwicklung sehr fordert, da durch sie eine altersgerechte und lustige Kommu-
nikation ermoglicht wird (vgl. Eliot 2012, 556). Die Verarbeitung von Musik aktiviert
ebenfalls das limbische System, wodurch sie auf das Wohlgefiihl wirken kann, gleich-
zeitig regt sie auch zur Bewegung an, ist mitreiflend und verfiithrt dazu, den Takt mit-
zutrommeln. Ein weiterer Aspekt der Musik wird von Eckart Altenmiiller betont,

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

wenn er schreibt: ,,Musik bringt noch einen praktischeren, evolutioniren Vorteil mit
sich: Sie hilft, das Gemeinschaftsleben zu organisieren und die Mitglieder einer Grup-
pe bei Auseinandersetzungen mit anderen stirker aneinander zu binden® (Altmiiller
2002, 19).

Sprache muss, um zu funktionieren, auf Regelméfliigkeiten beruhen. Sie muss eine
gewisse Konstanz in ihrer Begrifflichkeit aufweisen, welche die Eigenschaften begrenzt,
die zu einer Sache gehdren. Obwohl beispielsweise Tische unterschiedlichste Formen
und Farben haben konnen, miissen doch bestimmte Merkmale gegeben sein, dass ein
Tisch als solcher erkannt werden kann. Diese Merkmale sind intersubjektiv festgelegt,
sie gelten nicht nur fiir eine Person allein, sondern finden einen Konsens innerhalb
einer Gruppe. Diese Konstanz kann beispielsweise nach Bourdieu so erklart werden,
dass die Menschen an bestimmten Stellen des sozialen Raums platziert sind und hier-
durch auch iiber einen dhnlichen Habitus verfiigen (vgl. Bourdieu 1987). In der jewei-
ligen Gemeinschaft besteht eine Ubereinkunft im Sprachgebrauch und in den Hand-
lungsweisen, eine unreflektierte Gewohnheit oder Selbstverstandlichkeit. Ein Habitus
kann nicht willentlich erlernt werden, genauso wenig wie ein Sprachspiel bei Wittgen-
stein — es ist eher eine Form der Praxis, welche unbewusst verinnerlicht wird. ,Darum
ist ,der Regel folgen' eine Praxis“ (Wittgenstein, 2003 § 202). Das Wissen um oder das
Nachdenken iiber eine Regel lassen den Menschen jedoch nicht bereits Teil einer Ge-
sellschaft sein. Es geht um das Tun, das Mitmachen - um Sozialisationsprozesse, wel-
chen den Menschen durch sein Denken und Sprechen zu einem Teil einer Gemein-
schaft machen. Wittgenstein ist davon {iberzeugt, dass ,,die Sprache selbst [...] das Ve-
hikel des Denkens® ist (ebd. § 329). Er ist jedoch nicht der Ansicht, dass der Mensch
die Bedeutungen dieser Sprache in sich tragt, sondern geht davon aus, dass das Den-
ken nur in der Praxis moglich ist, da der Gebrauch der Sprache und mit ihm ihre Be-
deutung nur im Handeln erworben werden kann. Auch wenn wir nicht immer in
Worten denken, kénnen wir doch nichts denken, was nicht auch in Worten ausge-
driickt werden kénnte.

»Wortsinn oder Sprachsinn bedeutet, dass wir eine Sprache horen, dass wir merken,
dass jemand eine Sprache spricht. Unmittelbar ist deutlich: es ist also der Kommunika-
tionssinn, der Kontaktsinn“ (Soesman 1998, 219).

Wird der Sprachsinn als Kontaktsinn definiert, muss ihm auch die Fahigkeit inharent

sein, den Tonfall einer Aussage zu interpretieren und damit dem Gesagten anhand von

Zeichen eine bestimmte Bedeutung zu geben. Einfachste Ausdriicke kénnen vom

Empfinger in mindestens vier Varianten gelesen werden: Als Information, als Auffor-
derung, als Aussage tiber den Sender und als Bewertung einer Situation. Der einfache

Satz Ich hidtte jetzt gern einen Kaffee kann vom Gegeniiber so stehen gelassen (infor-
mativ) oder als Aufforderung betrachtet werden, Kaffee holen zu gehen. Weiter konnte

der Empfanger auch darauf schlieflen, dass der Sender vielleicht miide ist oder dass

ihn die Situation langweilt. Damit soll deutlich werden, dass es nicht allein die Worte

sind, welche die Bedeutung des Gesagten festlegen, sondern auch der Kontext und die

Betonung, in welchen der Satz geduflert wird. Vielleicht hat jener Sinn auch etwas mit

Takt oder Kontextsensibilitdt zu tun, mit dem richtigen Gefiihl dafiir, wie eine Situati-
on einzuschitzen ist.

Oliver Sachs beschreibt in seinem Buch von 1985 Der Mann, der seine Frau mit
einem Hut verwechselte ein interessantes Beispiel. In Die Ansprache des Prdsidenten

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

162

geht es um Aphasie, also um die Unfihigkeit, die Bedeutung von Worten zu verstehen.
Aphasie bedeutet dabei ein Ausfall der Fahigkeit, Sprache sowohl zu verstehen oder
auch zu produzieren. Frither wurde dieses Phdnomen Seelentaubheit genannt, heute
wird es als akustische Agnosie'” bezeichnet. Im weitesten Sinne kénnte nun gesagt
werden, dass jene Menschen eine Stérung ihres Wortsinns hétten. Nun besteht die
menschliche Sprache jedoch nicht nur aus Worten, sondern auch aus Mimik, Gestik
und Klangfarbe, also einem emotionalen, evokativen Ausdruck, der den Worten bei-
wohnt. So ist es moglich, andere zu verstehen, ohne die Bedeutung der gesprochenen
Worte erfassen zu konnen. Gerade Kleinkinder nutzen diese Moglichkeit, um den oft
noch unbekannten Worten einen Sinn abzugewinnen (vgl. Eliot, 352ff.). Die aus der
TV-Serie Lie to me bekannten Forschungsergebnisse von Paul Ekman (1934) zeigen,
dass beim Menschen sieben universell giiltige Mikroausdriicke beobachtet werden
konnen: Ekel, Arger, Angst, Traurigkeit, Freude, Uberraschung und Verachtung. Selbst
wenn ein Mensch die gesprochenen Worte nicht versteht, so kann er dadurch auf den
emotionalen Grundton des Gegeniibers schlieflen. Sachs beschreibt nun in seinem
Beispiel, dass einige Aphasie-Patienten bei der Rede des Présidenten in schallendes
Geldchter ausbrachen. Dies war nicht auf den Inhalt der Rede zuriickzufiihren, son-
dern darauf, dass den Patienten die aufgesetzte Gestik und der falsche Tonfall heuchle-
risch erschienen.

Menschen mit einer Aphasie entwickeln haufig ein besonderes Ton-Gefiihl, damit
meint Sachs eine besondere Sensibilitdt fiir den Tonfall, also fiir den emotionalen,
nonverbalen Gehalt des Gesagten. Das Ton-Gefiihl geht damit nicht gleichzeitig mit
den linguistischen Fdhigkeiten verloren. Blinde Aphasie-Patienten haben ein ,,unfehl-
bares Gehor fiir jede stimmliche Nuance, fiir den Tonfall, den Rhythmus, die Hebun-
gen und Senkungen, die Satzmelodie, fiir die subtilsten Modulationen, Tonverdnde-
rungen und Abweichungen von der normalen Aussprache, die dem Gesagten die
Glaubwiirdigkeit geben oder nehmen kénnen® (Sachs 2010, 125). Das entgegengesetz-
te Beispiel sind Menschen, welche eine Agnosie beziiglich des Tonfalls und den ande-
ren Charakteristiken der Sprache haben. Sie verstehen noch die Worte, sind aber blind
fir alle emotionalen Botschaften, die mit ihr einhergehen. Wenn mit dem Namen
Wort- und Sprachsinn auf eine Nuance in diesem Sinn aufmerksam gemacht werden
sollte, so kann behauptet werden, dass jene Patienten @iber einen intakten Wortsinn,
jedoch iiber einen in Mitleidenschaft gezogenen Sprachsinn verfiigen. Sachs be-
schreibt nun, dass eine derartige Storung keine Heiterkeit ob ihres absurden emotio-
nalen Gehalts der Ansprache ausgelost habe, sondern lediglich Unwillen, da sie in kei-
ner guten Prosa vorgetragen war und die falschen Begriffe benutzt wurden. Die be-
troffene Patientin schloss daraus, dass der Redner entweder krank sei oder etwas zu
verbergen habe. Eine Agnosie beziiglich des Tonfalls geht mit einer Schiadigung im

17 ,Es werden verschiedene Sonderformen der Agnosie unterschieden: Optische Agnosie (Agnosia
optica) ist eine sogenannte Seelenblindheit, bei der es dem Betroffenen trotz intakter Augen und
erhaltener Sehschirfe unméglich ist, optische Eindriicke und Gegenstinde in einem Gesamtzu-
sammenhang bewusst wahrzunehmen. Akustische Agnosie (Agnosia acustica), auch Seelentaub-
heit genannt, ist eine zentrale Horstorung, wobei der Betreffende trotz gesunden Gehors ver-
schiedene Gerdusche nicht mehr unterscheiden kann und deren Entfernung sowie Richtung
nicht richtig einzuschétzen weif3. Taktile Agnosie (Agnosia tactica) ist eine Tastblindheit, bei der
Gegenstiande trotz intakten Tastsinnes durch Beriithrung nicht mehr erkannt werden® (Fakhuri
2004).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

rechten, eine akustische Agnosie mit einer Schiddigung im linken Schldfenlappen ein-
her. Weder fiir den Sprach- noch fiir den Gedankensinn gibt es ein erkennbares Sin-
nesorgan, doch zeigt sich an dem oberen Beispiel, dass das Verstehen von Worten an
einer anderen Stelle im Gehirn verarbeitet wird als das Verstehen von emotionalem
Gehalt, also vom Gedanken des Gesagten. Wenn der Begriff des Sinnesorgans auf den
eines neuronalen Korrelats fiir eine Eigenschaft erweitert wird, wird die Einteilung
Steiners nachvollziehbarer.

Die einzelnen Sinne stehen nach der Erkenntnis von Rudolf Steiner in einem
wechselseitigen Bezug, so korreliert beispielsweise der Wort- oder Sprachsinn mit dem
Eigenbewegungssinn. Um diesen Zusammenhang zu verdeutlichen, kann beim Spre-
chen zwischen zwei Arten von Bewegungen unterschieden werden: der Anpassungs-
bewegung und der emotionalen oder Ausdrucksbewegung (vgl. Soesman 1998, 226).
Soesman unterscheidet zwischen Bewegungen, die ausgefithrt werden, um etwas zu
tun oder zu zeigen, und den Bewegungen, welche die eigenen Gefiihle unterstreichen
wie Gestik und Mimik. Dabei setzt er die erste Bewegungsart sprachlautlich mit den
Konsonanten gleich, die Ausdrucksbewegungen aber mit den Vokalen (vgl. ebd. 227).
An der Haufigkeit des Auftretens der jeweiligen Lautgruppe meint Soesman, eine Art
Kulturgefiihl erkennen zu koénnen, wodurch wieder eine Beziehung zur Eurythmie
deutlich wird, welche die Kinder gerade in das Erleben von Vokal und Konsonant hin-
fithren mochte.

»Denn Sprache ist formend. Wenn wir eine Sprache mit vielen Konsonanten haben,
beispielsweise das Tschechische, dann héren wir sogar in der Struktur sowohl dieser
Sprache als auch dieses Volkes ein anderes Wesen heraus, als wenn wir eine Sprache
mit sehr vielen Vokalen haben“ (ebd. 228).

Das Benutzen einer Sprache wirkt bereits auf die Weltsicht der jeweiligen Sprachge-
meinschaft, was beim Fremdsprachenunterricht an Waldorfschulen eine Rolle spielt
(vgl. Teil III). Jede Sprache besteht aus verschiedenen Phonemen, speziellen Lauten,
aus welchen eine Sprache zusammengefiigt ist. Als Baby kann der Mensch alle Phone-
me differenzieren, spezialisiert sich jedoch durch das Erlernen der Muttersprache auf
die Laute dieser Sprache, sodass er im spateren Leben nicht mehr dazu in der Lage ist,
zwischen den einzelnen Lautbausteinen einer Fremdsprache zu unterscheiden. Unter-
suchungen zeigten, dass Kleinkinder, die regelméflig in unterschiedlichen Sprachen
angesprochen wurden, auch spiter diese Phoneme leichter identifizieren und verbali-
sieren konnten (vgl. Spitzer 2012, 222; Eliot 2012, 530). Obwohl in der Waldorfpad-
agogik der Wortsinn dem Bewegungssinn gegeniibersteht, hat Ayres eine fiir diese Be-
hauptung wichtige Entdeckung gemacht. Sie konstatierte, dass das Gehirn anschei-
nend einen bestimmten Betrag an Gleichgewichtsregungen bendtige, um Laute iiber-
haupt bilden zu kénnen. Ein Kind, das sich damit zu wenig bewegt und seinen Gleich-
gewichtssinn damit nicht trainiert, wird die Auswirkungen davon beim Sprechen spii-
ren (vgl. Ayres 2002, 154). Gleichgewicht oder Bewegung haben somit nachweislich
eine Beziehung zur Sprache, auch auflerhalb des esoterischen Konstrukts der zwolf
Sinne.

163

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

164

2.3.3. Der Gedankensinn

Der elfte Sinn in der Sinneslehre Steiners ist der Gedankensinn. Steiner war der Auf-
fassung, dass es nicht ausreichend sei, eine Sprache zu horen oder zu verstehen, son-
dern dass der Zuhorer auch den dahinterstehenden Gedanken begreifen miisse. Wolf-
gang Auer beschreibt den Gedankensinn in seinem Bezug zum Tastsinn:

sWas der Gedankensinn im Feld des Tastens wahrnimmt, ist uns eigentlich geldufig,
nur meist nicht bewusst. Wenn wir einen Gegenstand in der Hand erkennen, ohne ihn
zu sehen, dann deshalb, weil unser Gedankensinn die Funktion des Gegenstands, das
heifdt, den in ihm steckenden Gedanken iiber den Tastsinn wahrnimmt. Wenn wir
Kindern hiufig diese Wahrnehmung ermoéglichen, indem wir sie immer wieder mit
Gegenstinden und Werkzeugen umgehen lassen, dann hilft ihnen das nicht nur beim
Entwickeln einer praktischen Intelligenz, sondern auch bei der Entwicklung der ge-
sprochenen und der sichtbaren Sprache“ (Auer 2009).

Ahnlich wie sich beim Lesen die Buchstaben zu Wortern und inneren Bildern fiigen,
so empfindet der Mensch Sprache nicht als einen Zusammenklang von Lauten, son-
dern als ein Ubertragen von Informationen; er hort im Gesprochenen die Gedanken,
Ideen und Meinungen seiner Mitmenschen. Wie schon beim Sprachsinn erwahnt wur-
de, ergibt sich die Bedeutung der Worte erst im Kontext des Gesprochenen, beruht da-
mit auch auf einer Erfahrung im sozialen Bereich, die eine Interpretation des Gesagten
erst ermoglicht. Sinn baut sich demnach auf Kontextverstdndnis, Erfahrung, Vorwis-
sen und Gebrauch auf. Gerade im Bereich des Fremdsprachenunterrichts, auf den im
dritten Teil weiter eingegangen wird, findet sich ein Hinweis zum Verstindnis jenes
Sinnes. Steiner erklirte, dass es nicht moglich sei, ein Wort einfach von einer Sprache
in die andere zu iibersetzen, da an die Begriffe Bedeutungsnuancen gebunden seien,
die den Charakter einer Sprache ausmachen wiirden. Die Idee oder das Wesen eines
Gedankens wurzelt nicht immer in den gleichen Worten, weswegen sich in einem
Worterbuch auch immer mehrere Vorschlige zur Ubersetzung eines Wortes finden.
Da der Mensch seine Gedanken an andere weitergeben mochte, bedarf es eines Medi-
ums, welches seinen Gedankeninhalt nach aufen transportiert und so von anderen als
Interpretation in das eigene Gedankensystem eingebunden werden kann.

Der niederlidndische Arzt Albert Soesman greift das von Steiner betonte Problem,
einen Gedanken in Worte zu kleiden, auf, wenn er schreibt: ,,Sie kennen sicher auch
auf anderen Gebieten das Problem, dass Sie etwas sagen wollen, dass Sie etwas ganz
klar vor sich sehen, dass Sie die Idee sehr gut greifen konnen, aber nicht wissen, wel-
che Worte Sie dafiir gebrauchen sollen“ (Soesman 1998, 230). Soesman berichtet, dass
im Niederlandischen kein Wort fiir iiberhaupt existiere, dass jedoch andere Ausdriicke
auf Deutsch kein Aquivalent hitten. Deshalb muss sich der Sprecher bereits hier ent-
scheiden, welche Sprache oder Fremdworte seinem Gedanken am ehesten entsprechen
(vgl. ebd. 229). Ahnlich dem Gedanken des platonischen Reichs der Ideen stellt Soes-
man fest, dass jede Sprache nur je einen Teilaspekt der vollkommenen Idee hinter den
Begriffen vermittle. ,,Sie miissen die Sprache wegwischen, dann kommen Sie nicht zu
JTisch' oder ,tafel’ oder ,table; sondern zu der oberhalb aller Sprachen verborgenen
Idee“ (ebd. 230). Diese verborgene Idee wird als die Wahrheit derselben gesehen.

Nach Steiner wirkt der Lebenssinn auf den Gedankensinn; indem wir die Polaritat
und den Schmerz kennenlernen, entsteht in unserem Geist ein Gefiihl fiir die Wahr-
heit.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

»Wir konnen nun einmal nicht zum Wahrheitsgefithl kommen, [...] nicht hinter die
Ideenwelt des anderen gelangen, wenn wir nicht innerlich jemals Schmerzen erlitten
haben. Erst wenn wir mit unserem Lebenssinn gelernt haben, erst korperliche Schmer-
zen zu haben, kénnen wir dies Gefiihl, diese Erfahrung auswischen, und dann kénnen
wir Schmerz empfinden, wenn ein anderer nicht die Wahrheit sagt“ (ebd. 233).

Im Entfernten lasst sich aus dieser Interpretation lesen, dass es wichtig ist, im Leben
Geduld zu iiben, nicht alles sofort zu bekommen und auch schwierige Etappen zu
meistern. Wenn alles zu leicht gemacht wird, wird der Mensch es schwer haben, sich
mit Dingen zu beschiftigen, die langwierig, mithsam sind und grofie Aufmerksamkeit
erfordern. Denn auch dies sind Polarititen; Konzentration und Zerstreuung, Gewin-
nen und Scheitern — wer nur die eine Seite der Medaille kennt, kann diese auch nicht
wirklich schitzen: Sie wird zum Normalfall. Um den Gedanken einer anderen Person
jedoch wirklich aufzunehmen, bedarf es bereits der Fahigkeit des Zuhoren-Kénnens;
eines Zuriicknehmens seiner selbst, um dem anderen Raum zu lassen. Auch dies kann
schon als Schmerz empfunden werden. So gesehen sind Ubungen im Bereich des Le-
benssinnes durchaus unterstiitzend bei der Herausbildung eines Gedankensinnes. Der
Gedankensinn ist der Sinn, der uns dazu bringt, ,,uns gerade selbst beiseite zu lassen,
um zu erfahren, was ein anderer sagt, was ein anderer meint“ (ebd. 235). Die Féhig-
keit, anderen zuzuhdren, wird an Waldorfschulen nicht nur in der Schule im Morgen-
kreis*® oder beim Tagesabschluss!® geiibt, sondern auch beim Lesen und im Erzahlteil.
Das Lesen ist eine Art Zuhoren, der Leser hort dem Autor zu durch Raum und Zeit
und beschiftigt sich mit dessen Ideenwelt. Auch Gedichte haben viel mit dem Gedan-
kensinn zu tun, in ihnen findet sich oft die Essenz eines Gedankens, ein Ausdruck fiir
ein Gefiihl, welches im Leser selbst vielleicht noch sprachlos ruht. Die Eurythmie mit
ihren Laut- und Tonbewegungen konnte sowohl den Wort-als auch den Gedanken-
sinn unterstiitzen.

Wenn der Gehorsinn vor allem den Aspekt des Lauschens oder Hinhorens her-
vorhebt, er uns Aufschluss iiber die Beschaffenheit von Materialien, {iber die Grofe
von Raumen, aber auch der Stimmung oder Atmosphire verschiedener Orte gibt, so
geht der Wortsinn auf eine andere Ebene. Hier geht es um die Bedeutung der Worte,
um den Geist einer Sprache, in welcher jene Worte gesprochen werden. Der Sprach-
sinn gibt die Freiheit, die eigenen Gedanken und Empfindungen in Worte zu kleiden,
wiahrend der Gedankensinn das deutlich macht, was im Gegeniiber vorgeht. War der
Wortsinn noch ganz auf Ego gerichtet, so ist der Gedankensinn eine Féhigkeit, um Al-
ter wahrnehmen zu kénnen.

»-Und ein noch intimeres Verhiltnis zur Auflenwelt als der Denksinn gibt uns derjeni-
ge Sinn, der es uns moglich macht, mit einem anderen Wesen so zu fiihlen, sich eins
zu wissen, dass man es wie sich selbst empfindet. Das ist, wenn man durch das Den-
ken, durch das lebendige Denken, das einem das Wesen zuwendet, das Ich dieses We-
sens wahrnimmt — der Ichsinn® (Steiner 2004 [2], 104).

18 Ab und zu gibt es morgens eine Runde, in welcher jedes Kind erzihlen darf, was z. B. am Wo-
chenende passiert ist. Redebeitréige sind freiwillig, zuh6ren muss jeder. Manche Kinder erzahlen
sehr viel und kénnen hier ein Gefiihl dafiir entwickeln, wie lange ihre Schulkameraden ihnen
denn ruhig zuhéren kénnen. Die Zuhérer tiben sich in Geduld.

19 Hier werden die Ereignisse des Schultags noch einmal besprochen, Fragen geklart und Streitig-
keiten geschlichtet.

165

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

Der vierte soziale Sinn, der Ichsinn, geht ganz vom eigenen Selbst weg auf das des an-
deren. Im Wahrnehmen des Ichs eines anderen gipfelt die eigene Wahrnehmung des
Auferen.

2.3.4. DerIchsinn

Wenn wir Menschen gegeniiberstehen, dann nehmen wir nicht nur ihre
Gedanken wahr, sondern wir nehmen auch das Ich selber wahr. Und auch
das Ich ist noch nicht wahrgenommen, wenn man blof die Gedanken
wahrnimmt. Gerade aus demselben Grunde, warum wir abgesondert den
Horsinn vom Sehsinn statuieren, miissen wir, wenn wir auf die feineren
Gliederungen der menschlichen Organisation eingehen, auch einen beson-
deren Ichsinn, einen Sinn fiir die Ich-Wahrnehmung statuieren. Indem wir
in das Ich eines andern Menschen wahrnehmend eindringen, gehen wir
am meisten aus uns selber heraus“ (Steiner 2009, 13 f.)

Steiner beschreibt mit diesen Worten eine Fahigkeit, die den Menschen dazu beféhigt,
den anderen als Subjekt zu erkennen, als ein anderes Ich, das die Welt von einem an-
deren Standpunkt aus betrachtet, von der Erlebnisform aber mit dem Selbst identisch
ist. Diese Fahigkeit ist auch unter dem Begrift Theory of Mind diskutiert worden.

»Die Wahrnehmung des anderen Ich beruht auf dem Ich-Sinn, [...] das Organ der
Wahrnehmung der Iche ist iiber den ganzen Menschen ausgebreitet und besteht in
einer sehr feinen Substantialitét [...]. Dieses Ich-Wahrnehmungsorgan ist etwas ganz
anderes als das, was bewirkt, dass ich mein eigenes Ich erlebe. Es ist sogar ein gewalti-
ger Unterschied zwischen dem erleben des eigenen Ich und dem Wahrnehmen des Ich
bei einem anderen. Denn das Wahrnehmen des Ich bei einem anderen ist im wesentli-
chen ein Erkenntnisvorgang [...]. Das Erleben des eigenen Ich dagegen ist ein Willens-
vorgang“ (Steiner GA 293, 125).

Jeder Mensch ist in seiner Art besonders, und es besteht bereits ein grofler Unter-
schied darin, ,,ob der eine Mensch etwas sagt, oder ob ein anderer Mensch dasselbe
sagt® (Soesman 1998, 238). Es sind nicht allein die Worte, die von unseren Mitmen-
schen wahrgenommen werden, sondern auch der Ausdruck der Stimme, die personli-
che Ausstrahlung und die Erwartungshaltungen?° der Zuhorer. Die erste Einschitzung
eines Gegeniibers basiert auf dessen Auftreten; schon ehe eine Person zu Wort kommt,
entscheidet sich, ob sich ihr Gegeniiber eher zu ihr hin- oder von ihr abgestofen fiihlt.
Der Ichsinn interpretiert die Signale der anderen Person und gibt eine Einschitzung
zu ihr ab. Sicherlich sind Irrtimer maoglich, doch versteckt sich in dieser Fihigkeit ein
Gefiihl fiir Authentizitdt.>! Der Ichsinn konnte demnach als Tauglichkeitsgespiir ver-
standen werden. ,Was wir mit dem Ichsinn erfahren konnen, ist das Rétsel, wer hinter
den Worten, hinter einer Idee steht“ (ebd. 239). Der Ichsinn priift den anderen auf sei-
ne Authentizitit hin, ob er hinter dem, was er sagt, auch wirklich steht. Bei einem
sprichwértlich blaudugigen Menschen kénnte nach dieser Uberlegung ein zu wenig

20 Erwartungshaltungen konnen entweder auf Vorerfahrungen mit dem Sprecher beruhen, kénnen
aber auch auf Vorurteilen gegeniiber einer ganzen Gruppe fuflen.

21 Gute Schauspieler zeichnen sich dadurch aus, dass sie authentisch in unterschiedliche Rollen
schliipfen kénnen und so auch unterschiedlich auf ihre Mitmenschen wirken.

166

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

entwickelter Ichsinn vorliegen, aber auch bei einer Autismus-Spektrum-Storung oder
einer gering entwickelten sozialen Intuition, einem der Bausteine der Personlichkeit
nach Davidson, konnte dies vermutet werden. Die anthroposophische Sinneslehre ver-
kniipft jeweils einen der Korpersinne mit einem sozialen Sinn - der Ichsinn verbindet
sich dabei mit dem Tastsinn. Das Korperbild des Menschen entwickelt sich durch sei-
ne Tasterfahrungen, durch die Erfahrung der eigenen Begrenzung (vgl. Schonhammer
2013, 25ff.). Die Waldorfschule ist der Ansicht, dass diese das Selbst hervorbringenden
Tasterfahrungen an bestimmte Materialqualitaten gekniipft sein sollten.

»Alles, dem ein Kind mit Hilfe seines Tastsinns begegnet, baut an den Fundamenten
seiner Existenz. Es ist wirklich nicht dasselbe, ob ein Kind Pulléverchen aus Acryl
oder aus Wolle anhat. Es ist nicht einmal dasselbe, ob das Pulléverchen von Oma ge-
strickt oder maschinell gewirkt ist. [...] Selbst wenn das Letztgenannte etwas adretter
aussieht, so ist doch kein Faden seelischer Liebe, kein Faden Wérme hineingestrickt.
Alles was ein Kind tastend erfihrt, legt die Grundlage fiir seinen Ichsinn. Es ist ein
Unterschied, ob ein Kind mit Plastikspielzeug spielt oder ob es mit lebendigem Mate-
rial wie Holz umgeht“ (Soesman 1998, 243).

Um den Ichsinn wirklich entwickeln zu kénnen, braucht das Kind demnach einen
Umgang mit besonderen Materialien; es ist somit nicht nur dem Wunsch der Nachhal-
tigkeit geschuldet, dass die Einrichtung der Waldorfschulen und die Kleidung einiger
Lehrer und Schiiler aus Naturprodukten gefertigt sind, sondern steht eine weit grofiere
Idee dahinter: die Entwicklung eines gesunden Selbst. Festhalten lasst sich, dass die
Anhiénger der anthroposophischen Weltanschauung der Meinung sind, dass der Um-
gang mit der materiellen Welt wichtig fiir die Entwicklung des Menschen ist. Das ist
auch sicher nicht unbegriindet, wenn bedacht wird, wie viel Geld in die Forschung zu
den haptischen Qualititen neuer Gewebe und Stoffe flief3t.

Obwohl der Ichsinn nach Steiner mit der Wahrnehmung des anderen Ichs zu tun
hat, tritt dieser andere immer in Bezug zum eigenen Selbst. Soesman formuliert zwei
Probleme, welche er mit dem Ichsinn assoziiert: das Sich-verfithren-Lassen durch
Werbung und Schlagzeilen, sich somit selbst im anderen zu verlieren, und das Bediirf-
nis, sein Ego standig in den Mittelpunkt zu stellen und seine Meinung dauernd durch-
setzen zu wollen. Bereits um die Jahrhundertwende bemerkte der beriihmte Soziologe
Georg Simmel eine mit diesem Thema verwandte gesellschaftliche Verdnderung am
Individuum (vgl. Simmel 2010). Er beschrieb seine Beobachtungen anhand eines Ver-
gleichs zwischen dem Dorfbewohner und dem Grofistidter (moderne Gesellschaft).
Traditionelle Gesellschaften waren in sich tiberlagernden, konzentrischen Kreisen um
den Einzelnen herum aufgebaut. Als Kind seiner Eltern gehorte der Mensch als Erstes
zu einer Familie, mehrere Familien bildeten ein Dorf, mehrere Dorfer eine Region. In
modernen Gesellschaften iiberlagern sich diese Kreise, denen ein Individuum ange-
hort, nur mehr zum Teil. Sie bildeten vielmehr eine Schnittmenge, deren einzige ge-
meinsame Menge das Individuum selbst war. Daraus resultierte zum einen ein An-
wachsen der Handlungsfreiheit und Mobilitiat (freie Berufswahl, Freizeitgestaltung,
politische Orientierung, Musikgeschmack), dafiir lockern sich jedoch die lokalen und
konkreten Bande wie zu den Nachbarn oder Eltern (vgl. Rosa et al. 2007, 981.). Die
Herausarbeitung der verschiedenen Einfliisse auf das Werden des Individuums kann
bis heute zur Erhellung der Lebenswelt beitragen. Eine dieser Veranderungen betrifft
das hohe Tempo des sozialen Lebens, woraus Simmel die Behauptung ableitete, Grof3-
stadter seien gezwungen, auf die Dinge, die sie erlebten, zunichst und vor allem mit

167

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

168

dem Verstand zu reagieren, wahrend Landbewohner auf Erlebnisse zunichst emotio-
nal reagieren wiirden (vgl. Simmel 2010, 10f.). Der moderne Mensch pflegt demnach
unpersonliche und anonyme Beziehungen zu seinen Mitmenschen; er interagiert nicht
mehr mit anderen Menschen, sondern mit Tragern von Funktionen oder Rollen. Sim-
mel ist der Ansicht, dass all diese Faktoren zu einer Blasiertheit und Vereinsamung des
Individuums beitragen konnten. ,Das Wesen der Blasiertheit ist die Abstumpfung ge-
gen die Unterschiede der Dinge, nicht in dem Sinne, daf} sie nicht wahrgenommen
wiirden, wie von den Stumpfsinnigen, sondern so, dafl die Bedeutung und der Wert
der Unterschiede der Dinge und damit der Dinge selbst als nichtig empfunden wird*
(ebd. 15). Wie Simmel darlegt, ist die moderne Gesellschaft zum einen durch eine gro-
fler werdende Rationalisierung gekennzeichnet: Das Leben der Menschen gestaltet
sich unter Geld- und Zeitperspektive und ist auf eine effiziente Zielerreichung gerich-
tet. Zum anderen zeigt sich eine immer grofier werdende Individualisierung, die einer-
seits eine enorme Entscheidungsfreiheit in der Lebensfithrung bedeutet, andererseits
aber auch pathologisch werden kann, wenn Individualisierung nur mehr Massenkul-
tur erzeugt, in der sich der Einzelne nur noch in der Wahl der von ihm konsumierten
Produkte unterscheidet. Es ist nicht nur das Verhéltnis der Menschen zueinander, was
sich durch die Modernisierung verandert, sondern auch in anderen Bereichen zeigen
sich Nachwirkungen. Hier kann die Domestizierung, also das Verhiltnis zur Natur
und deren Ressourcen, thematisiert werden, aber auch deren Beherrschbarkeit und
die Zerstérung der Natur als Lebensraum. Die heutigen Heranwachsenden stehen vor
der Aufgabe, mit den Vor- und Nachteilen dieser Entwicklungen umzugehen, im Pro-
zess ihrer Identitdtsbildung miissen sie Wege finden, diese Ambivalenzen auszuhalten
und kreativ zu verarbeiten.

Das Leben wird ihnen ,einerseits unendlich leicht gemacht, indem Anregungen, Inter-
essen, Ausfiillungen von Zeit und Bewuftsein sich [...] von allen Seiten anbieten und
sie wie in einem Strom tragen, in dem es kaum noch einer Schwimmbewegung bedarf.
Andererseits aber setzt sich das Leben doch mehr und mehr aus diesen unpersénli-
chen Inhalten und Darbietungen zusammen, die die eigentliche persénliche Farbung
und Unvergleichlichkeit verdrangen wollen® (ebd. 24).

Damit sich der Mensch in den Verlockungen der Moderne nicht verliert, wird es im-
mer wichtiger, die Motive zu erkennen, die hinter den Normen und Werten einer Ge-
sellschaft stehen. Erst wenn das Individuum in der Lage ist, soziale Situationen zu be-
werten, kann es sich auch im Geflecht der sich iberkreuzenden Rollen entscheiden
und positionieren. Nun ist es fihig, sich im Konkurrenzkampf zu behaupten und seine
Einzigartigkeit unter Beweis zu stellen. ,,Identititsbildung in der Spdtmoderne ergibt
nur bei oberflachlicher Betrachtung ein Bild postmoderner Beliebigkeit, sondern ist
eine aktive Leistung der Subjekte, die zwar risikoreich ist, aber auch Chancen zu einer
selbstbestimmten Konstruktion erhalt (Keupp u. a. 2008, 7). Obwohl es durch eine
zunehmende Individualisierungsfreiheit zum Phdnomen der Massenkultur kommen
kann, bietet sich durch diese Freiheit, wenn sie schopferisch genutzt wird, auch die
Moglichkeit einer individuellen Selbsterschaffung.

Eine weitere Sicht auf den Ichsinn findet sich bei Goldman, der in seinen Untersu-
chungen zur Rolle der Frontallappen eine von Julian Jaynes formulierte These aufgriff.
Jaynes ging davon aus, dass die von innen kommenden exekutiven Kommandos des
prafrontalen Kortex dem frithen Menschen als von auflen kommende Stimmen er-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Die Sinne

schienen seien, die dazu fiihrten, dass diese die Auflenwelt als von bestimmenden
Gottern beseelt erlebt hitten (vgl. Goldberg 2002, 46). Es scheint sich demnach um
eine erlernte Fahigkeit zu handeln, zwischen dem mentalen Ich und dem mentalen
Nicht-Ich zu unterscheiden (vgl. ebd. 157). Ein abwesender oder verstorbener anderer
kann als gedankliche Reprisentation im Menschen leben. Die Fahigkeit, diese Stimme
des anderen als einen eigenen, zum Selbst gehorenden Gedanken zu identifizieren und
nicht als Stimme eines Geistes oder Zaubers, der zum Selbst von auflen spricht, ist
eine der Fihigkeiten des prafrontalen Kortex. Im Gegensatz zu Steiner bezeichnet
Goldberg diese Fahigkeit der Meinigkeit als Ich-Sinn:

»Der Ich-Sinn ist eine Grundlage unseres geistigen Lebens, und es scheint, als konne
es ohne diese Grundlage keine komplexe Kognition geben. Dennoch weisen die Ergeb-
nisse wissenschaftlicher Forschung darauf hin, dass der Ich-Sinn sich erst zu einem re-
lativ spaten Zeitpunkt der Evolution entwickelt hat und mit der Entwicklung der Fron-
tallappen verkniipft ist“ (ebd.).

Auch Kinder erkennen sich im Spiegeltest erst mit etwa zwei Jahren selbst, sie haben
dann erst ein hinreichendes Selbstbewusstsein entwickelt, um sich selbst im anderen
wiederzuerkennen.

»Sowohl die innere Représentation des eigenen mentalen Zustands als auch der men-
tale Zustand anderer beruht auf den Frontallappen. Und daher verbinden und verwe-
ben komplexe, koordinierte neurale Verarbeitungsprozesse die mentale Représentati-
on des ,Ichs’ und des ,Anderen’ Der prifrontale Kortex kommt einem neuralen Sub-
strat des sozialen Wesens [...] am néachsten” (ebd.).

Die Fahigkeit, sich eine Theory of Mind des anderen zu bilden, in gewissem Sinne ge-
danklich zum anderen zu werden, steht im engen Verhiltnis dazu zu wissen, welche
Gedanken zu einem selbst geh6ren und wobei es sich um Signale von aufSen handelt.
Die Aufgabe des prafrontalen Kortex besteht unter anderem eben darin, diese beiden
Datenquellen (innen und aufen) zu integrieren. Somit steht die Fahigkeit des Ich-Sin-
nes nach Rudolf Steiner in direktem Zusammenhang mit der Funktion des prifronta-
len Kortex, sich selbst als abgeschlossene Einheit zu empfinden. Der Mensch ist sich
selbst Subjekt und Objekt, kann jedoch andere Subjekte als Gedankenkonstrukt in sein
Selbst integrieren. Erst dadurch, dass er duflere Signale und innere Gedankenwelt als
zu einem Selbst zugehorig integriert, kann er dieses Konzept auch in anderen erken-
nen. Ein wichtiger Punkt ist hierbei der Blick in die Augen, wodurch der andere sich
erst als Selbst offenbart und es zu einem Oszillieren zwischen Anziehung (Sympathie)
und AbstofSung (Antipathie) kommt (vgl. Steiner GA 293,122).

»Das ist das Verhiltnis, das besteht, wenn ein Mensch dem anderen, das Ich wahrneh-
mend, gegeniibersteht: Hingabe an den Menschen - innerliches Wehren; Hingabe an
den anderen - innerliches Wehren; Sympathie — Antipathie [...]. So ist [...] die
Hauptsache beim Wahrnehmen des anderen doch der Wille, aber eben gerade der
Wille, wie er sich nicht wachend, sondern schlafend entwickelt; denn wir spinnen fort-
wihrend schlafende Augenblicke in den Wahrnehmungsakt des anderen Ich ein®
(ebd.).

Der schlafende Wille ist damit ein Hineinfithlen in den anderen, er ist Erkenntnis des
anderen, kann aber nicht als Vorstellen bezeichnet werden, da bereits das Wahrneh-
men und Erkennen der Welt als solche bezeichnet wird. Vorstellung baut von der Be-
grifflichkeit auch eher eine Barriere zwischen das Selbst und das vorgestellte Objekt,

169

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

wihrend der hineintraumende Wille eher verdeutlicht, dass die Gedankenwelt des an-
deren zum Teil des eigenen Ichs wird. Im Sinne von George Herbert Mead findet sich
der Mensch als Sozialwesen inmitten einer Spielgemeinschaft in einem gemeinsamen
Wettkampf (game), in welchem es darum geht, ein gemeinsames Ziel zu erreichen.
Wihrend der Kindheit kann dieses Ziel ebenso wie die Rolle der einzelnen Spieler wie
bei einem Fuf3ballspiel klar definiert sein. Da alle hier moglichen Spieler-Rollen mit-
einander in Beziehung stehen, ist es moglich, die Reaktionen in einer beliebigen Ballsi-
tuation im Voraus zu erahnen. Durch die Regeln kennt jeder einzelne Mitspieler die
Haltung der anderen; er kann mental in jede Position hineinschliipfen und dadurch
die Reaktionen, die ein Spielzug auslost, voraussehen. Um am Spiel teilnehmen zu
konnen, muss der Mensch es fertigbringen, die einzelnen Rollen der Teilnehmer in
sich zu organisieren und dadurch einen verallgemeinerten Anderen in Bezug auf eine
Situation entstehen zu lassen (vgl. Mead 1973, 193ff.). Mead unterstreicht, dass jede
Handlung eines anderen Spielers die eigene Handlung beeinflusst, wodurch eine Ein-
heit entsteht, in der jeder frei fiir sich spielt, diese individuelle Freiheiten jedoch durch
die gemeinsamen Regeln kontrolliert werden.

Der Mensch kann sich somit bereits beim Wettkampfspiel auf zwei Arten bestim-
men: Er reagiert einerseits darauf, wie die anderen auf ihn reagieren, und macht deren
Haltung zu ihm zur Basis seiner Reflexion iiber sich selbst. Auf der anderen Seite wird
er auch zum Teil dieser Gruppe, mit deren Regeln und Ziele er sich nun identifiziert.
Mead bezeichnet diese beiden Aspekte des Selbst als I (oder Ich) und als Me (oder
ICH):

»Das ,Icl’ ist die Reaktion des Organismus auf die Haltung anderer; das ,JCH’ ist
die organisierte Gruppe von Haltungen anderer, die man selbst einnimmt. Die Hal-
tung der anderen bildet das organisierte ,JCH), und man reagiert als ein ,Ich™ (Mead
1973, 218).

Die Fahigkeit, in sich selbst einen verallgemeinerten Anderen zu erschaffen, die Er-
wartungen und Regeln zu verstehen und sie zu Handlungsmustern des eigenen Han-
delns zu machen, beschreibt auf andere Art die Aufgabe des prafrontalen Kortex. Die
Auflenwelt mit den anderen muss zu einem Teil der Innenwelt werden, die ohne das
Gefiihl des Zwangs vom Selbst ibernommen werden kann. Treten Lésionen in den
Frontallappen auf, wird dieser Teil der Welt oft zum Problem, da die Koordination
zwischen Innen und Auflen dadurch in unterschiedlichster Weise beeintrichtigt wird.
Steiners Idee vom gottlichen Ich und vom menschlichen Ich konnte durch die Erkennt-
nisse beziiglich des prafrontalen Kortex verstindlicher werden. Interessant wire die
Frage, ob die Stimulation der Haut Auswirkungen auf die Organisation des Frontal-
lappens hat, wodurch der Tast- und der Ich-Sinn auch in eine physikalische Verbin-
dung treten wiirden.

3. Das Zusammenwirken der Sinne
Einen ersten Versuch, seinen Zuhorern die Anthroposophie verstindlich zu machen,
sieht Steiner darin, die Sinne des Menschen von einem geistigen Standpunkt zu be-

trachten. Steiner geht zunédchst von zehn, spéter von zwo6lf Sinnen aus. Martin Errenst
fasst diese Aufgabe der Sinneslehre fiir die Anthroposophie in folgende Worte:

170

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Das Zusammenwirken der Sinne

»Die Sinne haben also gleichsam zwei Seiten: Sie zeigen uns die Dinge der materiellen
Welt, durch die ihnen eigenen Qualitdten sind sie aber zugleich Zeugen einer geistigen
Welt. Damit ist die Untersuchung der Sinne und ihrer Qualititen schon ein erster
Schritt zu einer Erkenntnis der geistigen Welt“ (Errenst o. J., 9).

Nach Steiner wohnt den Sinnen damit auch eine erkenntnistheoretische Komponente
inne, eine Moglichkeit, das Gottliche im Menschen wahrzunehmen. So ist der Ge-
ruchssinn mit einem mythischen Eins-Sein mit Gott, der Tastsinn mit einem Durch-
drungen-Sein mit dem Gottgefithl verkniipft. Durch den Gleichgewichtssinn erlebt
der Mensch innere Ruhe und fiihlt sich als geistiges Wesen, durch den Bewegungssinn
erlebt er sein seelisches Wesen, und der Lebenssinn vermittelt Behaglichkeit (Steiner
2004, 147ft). Die restlichen sieben Sinne verbindet Steiner mit den Erkenntnisformen
Imagination, Inspiration und Intuition (vgl. ebd. 137ff.). Diese stehen, wie bereits dar-
gestellt, in Zusammenhang mit den verschiedenen Wesensgliedern des Menschen.

»50 wie der Lebenssinn also auf eine Wirkung des erst zukiinftig auszubildenden geis-
tigen Wesensgliedes, den Geistesmenschen, zuriickgeht, so der Bewegungssinn auf
den Lebensgeist und der Gleichgewichtssinn auf das Geistselbst [...]. Die mittleren
Sinne, Geruchssinn, Geschmackssinn und Sehsinn gehen auf eine Wirkung der See-
lenglieder Bewusstseins-, Verstandes- und Empfindungsseele - und der Wéarmesinn
auf eine Wirkung des Empfindungsleibes zuriick. Horsinn, Sprachsinn, Begriffssinn
kann die Menschenwesenheit nicht aus ihren Kriften allein hervorbringen, Engelwe-
senheiten sind hier wirksam“ (Errenst o. J., 14).

Die Sinneslehre kann damit so betrachtet werden, dass sie die Grundlage fiir das Ver-
standnis der Anthroposophie bildet, kann jedoch ebenso hinsichtlich ihrer Bedeutung
in der Praxis der anthroposophischen Pddagogik untersucht werden. Seit nunmehr
fast einem Jahrhundert versucht diese Padagogik, die Sinne ins Zentrum ihrer Bemii-
hungen zu stellen, wobei jedoch nicht nur die Qualitidten geférdert werden, welche of-
fensichtlich mit dem jeweiligen Sinn zu tun haben, sondern, da sie ganzheitlich zu se-
hen sind, auch eine Wirkung auf die kognitiven, emotionalen und sozialen Fahigkei-
ten mitberticksichtigt werden. Rudolf Steiner erklarte bereits 1922, dass die Erlebnisse,
welche das Kind am Bewegungs- und Gleichgewichtssinn machen kann, die Grundla-
ge fir die Ausbildung seines mathematischen Denkens bildeten (vgl. Steiner GA 81).
Dieses Zusammenwirken zwischen den Sinnen und den kognitiven oder emotionalen
Fahigkeiten wurde bereits in den 197o0er-Jahren von Jean Ayres untersucht. Ihre Er-
gebnisse hat sie sowohl in Fachbiichern als auch in Biichern fiir betroffene Eltern fest-
gehalten, welche bis heute immer wieder neu erscheinen. Ayres untersuchte die Rolle
der sinnlichen Erfahrung fiir die Entwicklung des Gehirns, wobei ihr besonders das
Zusammenspiel der einzelnen Sinne wichtig erschien.

Schon lange vor der Geburt entwickeln sich beim Menschen seine Sinnesorgane.
Eine der frithesten Erfahrungen, die das Kind im Mutterleib macht und welche als Ge-
samteindruck auf es wirken, betrifft den Gleichgewichtssinn und die Wirkung der
Schwerkraft (vgl. Ayres 2002, 9). Die Koordination unterschiedlicher Wahrnehmung
und die Anpassung des Verhaltens an einen eintreffenden Reiz helfen dem Kind dabei,
sich in der Welt zurechtzufinden. Jedoch kénnen wir uns nur ,,an eine bestimmte Si-
tuation anpassen, wenn unser Gehirn weiff, wie die augenblickliche Situation ist*
(ebd. 22). Die durch die Sinnesorgane eintreffenden Informationen miissen zu einem
Gesamtbild zusammengefasst werden. Dieser Vorgang wird als sensorische Integration
bezeichnet. Eine gute Integration aller eintreffenden Signale fithrt zu dem Gefiihl, sich

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

in der Welt und in seinem Korper wohlzufithlen. Ayres stellte fest, dass bereits im ers-
ten Monat nach der Geburt Berithrungsempfindungen wichtig fiir die emotionale Be-
friedigung sind. Das Beriithrtwerden ist sowohl fiir die Hirnentwicklung bedeutend als
auch fiir die Bindung an die Bezugspersonen. ,,Empfindungen, die das Kind gliicklich
machen, fordern seine Wahrnehmungsintegration® (ebd. 27). Das Kind sollte sich ru-
hig und geborgen fiihlen, damit die im Organismus stattfinden Prozesse nach und
nach eingeleitet werden. Zu viele sensorische Inputs kénnen das Gehirn tiberfordern
oder werden vom Kind einfach ausgeblendet, eine reizarme Umgebung bietet oft zu
wenig Moglichkeiten an, um an der Umwelt zu wachsen.

Bereits ab dem zweiten Monat iibt sich der Saugling darin, seine Augen- und Na-
ckenmuskulatur zu kontrollieren und stabil zu halten. Ohne diese Fahigkeit wiirde es
ihm spéter nicht moglich sein, Gegenstinde klar wahrzunehmen; sie wiren ver-
schwommen und wiirden hin und her wackeln wie Bilder, die mit einer Handkamera
gefilmt wurden (vgl. ebd. 30). Ungefihr nach einem halben Jahr beginnt das Kind, sei-
ne Handlungen willentlich zu planen. Jede neue Spielaktivitat erfordert viel Konzen-
tration, bringt aber auch ein immer besseres Zusammenwirken der einzelnen Sinnes-
organe mit sich. Nach mehrmaligem Uben werden die Bewegungen routinierter und
zur Gewohnbheit, zu einer erworbenen Geschicklichkeit.

»Sobald eine Geschicklichkeit erst einmal erlernt wurde, bendtigt sie kein weiteres mo-
torisches Planen und keine Aufmerksamkeit mehr. Geschicklichkeiten sind tiberall in
die Handlungen des Gehirns integriert, und sie tauchen spontan wieder auf®

(ebd. 163).

Im Laufe unseres Lebens erwerben wir eine ganze Menge jener Fahigkeiten; erst wenn
der Vollzug einer Handlung zur Geschicklichkeit geworden ist, kann davon gespro-
chen werden, dass etwas tatsdchlich beherrscht werde (beispielsweise das Autofahren,
Lesen oder Stricken). Etwa um die gleiche Zeit beginnt das Kind, nun auch sich selbst-
standig fortzubewegen. Es erlebt sich immer mehr als unabhiangiges Wesen und lernt
durch seine Erkundigungen im Raum, Distanzen zwischen sich und den Objekten sei-
ner Umwelt abzuschitzen. ,,Ein Kind, das in diesem Alter Schwierigkeiten hat, die
Eindriicke des Krabbelns und Kriechens zu verarbeiten, kann es spéter schwer haben,
Abstinde und Groflen von Gegenstinden abzuschétzen® (ebd. 35). Durch das Krab-
beln werden auch die Augenmuskeln trainiert. Das Kind fixiert die Gegenstinde, auf
die es sich zubewegt, dadurch {ibt sich das Auge in Nah- und Fernsicht (vgl. Blomberg
2012, 187ft.). Die Fihigkeit, den Blick zu kontrollieren, ist eine wichtige Vorausset-
zung zur Entwicklung der Lesekompetenz: Stellt sich das Auge zu langsam auf eine
neue Entfernung ein, kann es beim Kind zu Problemen beim Abschreiben von der Ta-
fel kommen; auch beim Lesen auftretende Miidigkeit, Augenreizungen oder Kopf-
schmerzen konnen ein Hinweis auf Augenprobleme sein. Gerade das Lesen verlangt
eine sehr komplexe Wahrnehmungsverarbeitung: Augen, Halsmuskulatur und Gleich-
gewichtssinn miissen hierfiir zusammenarbeiten kénnen (vgl. Ayres 2002, 9). Eine
weitere sehr wichtige Fahigkeit, die in diesem Alter in Erscheinung tritt, ist die der
Objektpermanenz. Das Kind kann sich mittlerweile vorstellen, dass ein Gegenstand,
den es gerade nicht sieht, noch da ist. Er bleibt ihm im Gedéchtnis. Diese Befiahigung
ist nach Rudolf Steiner charakteristisch fiir den Menschen. Ohne die Erinnerung an
etwas wire es nicht moglich, uns selbst als Konstante in einer Geschichte wahrzuneh-
men. Steiner verbindet dieses konstante Selbstgefithl mit dem Gleichgewichtssinn, er

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Das Zusammenwirken der Sinne

bringt das Selbst durch Raum und Zeit hindurch ins Gleichgewicht, in eine innere
Harmonie (vgl. Aeppli 1996, 108). Diese Eigenschaft fand auch Eingang in die Selbst-
modell-Theorie von Thomas Metzinger, der sie als Selbstheit oder prareflexive Selbst-
vertrautheit beschrieb.

Ayres hat festgestellt, dass es immer wieder Kinder gibt, die Schwierigkeiten mit
ihrer sensorischen Integration haben. Als Schiiler sind sie eher langsame Lerner und
scheitern trotz einer normalen Intelligenz oft an den gestellten Aufgaben. Diesen Kin-
dern ist wenig mit einem klassischen Nachhilfeunterricht gedient, da ihr Problem in
der Integration ihrer sinnlichen Eindriicke liegt. Eine Forderung in diesem Bereich
konnte ihr Leben, was Zufriedenheit und Bildungschancen anbelangt, deutlich verbes-
sern. Die Erfahrung, dass sie bei Aufgaben scheitern, welche andere spielend meistern,
wird sich nicht positiv auf ihr Selbstwertgefiihl auswirken. Ihr neuronales Beloh-
nungssystem kann sich so weit verandern, dass die richtige Vorhersage eines Misser-
folgs als Erfolg bewertet und belohnt wird. In diesem Fall wird die Motivation, sich
anzustrengen, immer geringer werden, wodurch sich ihre Lage immer mehr ver-
schlechtert (vgl. Hiither 2012 [2]; Spitzer 2012). Diese Kinder sind nach Ayres bereits
im Kleinkindalter daran zu erkennen, dass sie weniger geschickt spielen und kein al-
tersentsprechendes Spielzeug wihlen, sondern Spielsachen fiir jiingere Kinder bevor-
zugen, die ein geringeres Mafl an Feinarbeit verlangen. Auch ist die Sprachentwick-
lung dieser Kinder oft verzogert, da das vestibulire System einen groflen Einfluss auf
die Entwicklung vom evolutionir jiingeren auditiven und visuellen System hatte. ,,Das
ist auch einer der Griinde, warum eine Behandlung, die sich mit vestibuldren Stimu-
lierungen befasst, zur Verbesserung von Sprache und Lesen beitragen kann“ (Ayres
2002, 130). Eine Moglichkeit, die sensorische Integration zu priifen, besteht in der Be-
obachtung des postrotatorischen Nystagmus, der schnellen Augenbewegung, nachdem
das Kind mehrfach auf einem Stuhl gedreht wurde. Die Phase der Augenanpassung,
nachdem die Drehung gestoppt wurde, gibt Aufschluss tiber die Verarbeitung vestibu-
larer Reize. Ist der Nystagmus zu lang, kann infolge eines Mangels an hemmenden
Kriften eine Uberempfindlichkeit vorliegen; ist er zu kurz oder gar nicht vorhanden,
so weist dies meist darauf hin, dass die vestibuliren Kerne im Hirnstamm unzurei-
chende Informationen bekommen oder diese nicht ausgewertet werden kénnen (vgl.
Ayres 2002, 124f.). ,Wenn der vom Gleichgewichtsorgan ausgehende Nervenimpuls
keinen Einfluss auf die Augenmuskeln besitzt, kann man annehmen, dass wahrschein-
lich auch keine ausreichenden Einfliisse auf die Verarbeitungsprozesse fiir gutes Horen
und Sehen erstellt werden® (Ayres 2002, 125). Heute arbeiten viele unterschiedliche
Bereiche mit diesen Forschungsergebnissen (vgl. u. a. Eliot 2012, Holle 2011, Nacke
2010).

Eine Institution, welche sich auf in ihrer Arbeit auf die Angaben Steiners beruft,
ist das Bernard-Lievegoed-Institut in Hamburg, welches eine Therapie fiir Kindern
entwickelt hat, die Einseitigkeiten und Schwichen in der Entwicklung der basalen
Korpersinne auszugleichen versucht. Dieser Aspekt, so die Philosophie des Instituts,
habe einen groflen Einfluss auf die gesamte motorische, emotionale, soziale und ko-
gnitive Entwicklung des Kindes und kénne viele Verhaltensauffalligkeiten mit erklaren
(vgl. Bernard-Lievegoed-Institut 2014). Das Institut arbeitet unter anderem auch mit
autistischen Kindern, bei welchen durch besondere Tasterfahrungen der Ich-Sinn ge-
starkt werden soll. Eine weitere Wechselwirkung beschreibt der renommierte Profes-
sor Christian Rittelmeyer in seinem Buch Pidagogische Anthropologie des Leibes, in-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

173


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

174

dem er den Zusammenhang aufzeigt zwischen dem Raumerleben und dem Lernen
von Zeichen (Buchstaben, Zahlen). Ohne ein Gefiihl dafiir, was links und was rechts,
oben oder unten ist, wird ein Kind Schwierigkeiten damit haben, Worte und Zahlen
von der Tafel abzuschreiben, denn eine Zahl wie die 41 zeichnet sich nicht durch ihre
Ziffern aus, sondern durch deren rdumliche Stellung zueinander (vgl. Rittelmeyer
2002, 56). Die heute zum Teil umstrittene Lese- und Schreibschwierigkeit Legasthenie
kénnte somit auch auf ein unzureichendes Raumerleben zuriickzufithren sein. Ein
Unterricht, der ein grofles Maf3 an solchen Erfahrungsmoglichkeiten mit einplant,
diirfte den Kindern helfen, deren Probleme sich durch solche Merkmale ergeben.

Rudolf Steiner hat weniger eine neue Aufzdhlung der Sinne entworfen als eher
eine Moglichkeit aufgezeigt, auf unterschiedliche Weise an psychischen Problemen zu
arbeiten, die sich auf das Soziale und Kognitive auswirken kénnen. Koérper und Psyche
werden so als Einheit aufgefasst, die nicht in zwei unabhangige Teilgebiete aufgespal-
ten werden kann. ,In der heutigen (neurokognitiven) Wahrnehmungsforschung und
Wahrnehmungstheorie stehen Begriffe wie Sensomotorik (sensorimotor processes),
Embodiment (embodied cognition) und gelegentlich auch enaktives Wahrnehmen (en-
active perception) fiir ein umfassendes Verstindnis der Sinne“ (Schonhammer
2009,13).

Im Folgenden wird diese Vorstellung der Sinne unter der Einbeziehung des Em-
bodiment-Konzepts untersucht. Unabhingig von der anthroposophischen Weltan-
schauung sollten die Ideen Steiners durch die Einbeziehung des Korpers ernsthaft be-
trachtet werden. Die Waldorfpadagogik arbeitet mit der Vorstellung der Inkarnation,
also eines allmahlichen Erschlieflens des Korpers, in welchem sowohl kognitive als
auch emotionale Aspekte mitberiicksichtigt werden. Dieser Gedanke erdffnet einen
speziellen Umgang mit den Problemen der Schiiler, welcher in der Praxis der Waldorf-
schulen bereits seit fast 100 Jahren erfolgreich Anwendung finden.

Die Erlebnisqualitidten der Sinne sowie die Moglichkeiten, in den jeweiligen Berei-
chen fordernd titig zu werden, werden abschlieflend tabellarisch zusammengefasst.
Anschlieflend wird auf die praktische Bedeutung des Zusammenspiels der oberen und
unteren Sinne hingewiesen, was im dritten Teil dieser Arbeit weiter thematisiert wer-
den wird.

Zu den willensverwandten Korper-Sinnen zéhlen der Tastsinn, die viszerale Sen-
sibilitat (Lebenssinn), die Propriozeption (Bewegungssinn) und der vestibuldre Sinn
(Gleichgewichtssinn).

- Erschlieflung des eigenen Korpers als Grundlage fiir Selbstbewusstsein, Sicher-
heitsgefiihl, Motivation und Neugierde auf die Welt

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Das Zusammenwirken der Sinne

Tastsinn

Lebenssinn

Eigenbewegungssinn

Gleichgewichtssinn

Abgrenzung nach
auflen. Hinde als
Werkzeug zum
Ertasten vom ei-
genen und frem-
den Korper oder
von verschiede-

Polaritét: Ruhe/
Bewegung, Kilte/
Wirme - auch
im Marchen. Da-
durch soll eine
Vorbereitung und
Umgangs-mog-

Physische Grundlage
fiir Kérper- und
Selbstbild, Zielset-
zung (Sport, Spiel-
turnen, Reigen,
Theater, Eurythmie)

Die Erde erleben, sich
von ihrer Schwere 16-
sen konnen, eigen-
standig werden, Ver-
trauen, Orientierung
behalten, Raumerfah-
rung (balancieren,

nen Materialien. lichkeit fiir die riickwirtsgehen, sprin-
Erkennen durch ~ Wechselseitigkeit gen ...)
Ertasten des Lebens ge-

schaffen werden
Schone Materia-  Polarititen erleben Geschicklichkeit Waagerechte/ Senk-
lien (Holz, Wolle, (warm/kalt, hung- (motorische Fahig-  rechte in sich spiiren
Seide) 2 Quali- rig/satt, mide/ keiten) = puzzeln,  Gefiihl fur die Schwer-
tat der Objekt-  ausgeruht) basteln, Fingerpup-  kraft (balancieren,
welt Die Kraft des Kér- pen ... schaukeln, klettern,
Korperkontakt zu pers spiiren, sich ~ Herzschlag und At-  Grounding)
anderen Kindern anstrengen mung als rhythmi-  Aufmerksambkeit, im
(Mérchenstunde, Korpersensationen sche Bewegung des  Jetzt verankert sein
Finderspiele, Rei- wahrnehmen Korpers

gen)

(Hunger, Schmerz,
Gefiihle)

Sich Ziele setzen ler-
nen, diese verfolgen

Die gefithlsverwanden Welt-Sinne werden gebildet aus den beiden chemischen Sin-
nen (riechen, schmecken), dem Sehen und der Temperaturempfindung.

—> ErschlieSung der Welt: Fragen entwickeln, Staunen, Experimentierfreudigkeit,
die Welt gestalten wollen

Geruchssinn Geschmackssinn Sehsinn Wirmesinn
Naturerfahrung,  Einen differenzier-  Aufmerksamkeit, Eigenwirme der Din-
die Welt in sich ten Geschmack ent- Konzentration, ge, Leitfahigkeit, Iso-
hineinstromen las- wickeln: die innere ~ Gedichtnis, innere lation (Kleidung, Fet-
sen, Moral, Intuiti- Qualitat der Welt Bilder entstehen  te)

on wahrnehmen lassen, Formen Geduld iiben, Verin-

- Was ist gut, was
schlecht?

- Unterscheiden
zwischen gesund/
ungesund

und Farben wahr-
nehmen und auf
sich wirken lassen

derung bemerken,
warm werden mit an-
deren

1P 21673.2

175

16.38, am 17.01.2026, 21:48:09. 0

Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828868533

II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen

176

Geriiche der Um-  Zubereiten von Le-  Bild und Text von Wirme abgeben: Die
gebung wahrneh-  bensmitteln, kochen der Tafel ins Heft  Holzflote kann vor
men und benen-  fiir sich und andere  {ibertragen, Ge-  dem Spielen in den
nen (Blumen, staltung der Rdu- Hénden erwdrmt
Zweige, Bienen- me durch den Er-  werden.

wachs ...) wachsenen Gemeinsam Warme

erzeugen (Bewegung
im Unterricht)

Die vorstellungsverwandten sozialen Sinne (Empathie) setzen sich zusammen aus
dem Horen/Lauschen (Horsinn), dem Gefiihl fiir den Tonfall und die Bedeutungsnu-
ancen der Sprache (Sprachsinn), der Fihigkeit, Gedanken in Worte fassen zu konnen,
der Gedankenklarheit und dem Erleben innerer Bilder (Gedankensinn) sowie aus der
Begabung, eine Theory of Mind bilden zu koénnen, sich also in den anderen hineinzu-
versetzen und seinen Blickwinkel zu tibernehmen (Ich-Sinn).

> Den anderen als Gegeniiber wahrnehmen, Mitgefiihl, Gefithle ausdriicken,
Eloquenz, sich selbst erkennen im anderen

Gehorsinn

Sprachsinn

Gedankensinn

Ich-Sinn

Konzentration,
Stimmungen spii-
ren, Aufmerksam-
keit, lauschen

Wortbedeutungen
im Kontext verste-
hen, Tonfall, etwas
mitteilen kénnen,

Gestik

Gedanken und Fra-
gen entwickeln, Ge-
setze erkennen
Eigene Gedanken
in Worte formulie-
ren und die Gedan-
ken anderer erfas-
sen

Neuen Ideen gegen-
iiber aufgeschlossen
sein

Den anderen als
dem eigenen Selbst
gleichwertiges emp-
finden

Theorie of Mind bil-
den

Empathie

Tégliches Erzahlen
von Geschichten
Hoér-Memory, Ge-
rausche erraten

Vom Tonfall auf
den Kontext schlie-
B8en

Unterhaltung nur
durch Tonfall in
Fantasiesprache

Aufsitze schreiben
Nacherzdhlungen
des Unterrichts-
stoffs

Gruppenarbeit,
Mannschaftssport,
Projekte, Theater,
Eurythmie

Durch den Tastsinn kann der Ich-Sinn geférdert werden:

Uber die Tasterfahrungen der Haut bildet sich der Mensch ein Kérperbild, legt die
leiblichen Grenzen seines Ichs fest. Erst durch das Erleben jener Grenzen, dem Gefiihl,
das etwas zu einem selbst oder zur Umwelt gehort, kann ein Kind seine Mitmenschen
als andere erkennen. Dass jene anderen in ihrem Wesen dem Selbst dhneln, ist dann
eine aus dieser Subjekt-Objekt-Erfahrung resultierende Feststellung. Aus diesem
Grund wird die Welt des Kindes zunidchst als belebter beschrieben, als sie sein miisste.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Das Zusammenwirken der Sinne

Je deutlicher das Kind seine Gegeniiber als ihm gleich empfindet, umso eher lernt es,
sich in diese hineinzuversetzen und mitzufiihlen.

- gegen Angstlichkeit, fiir Selbstbewusstsein
Durch den Lebenssinn kann der Gedankensinn geférdert werden:

Die viszerale Sensibilitit gibt Auskunft {iber innere Zustinde. Uber diese ist sich der
Mensch gewiss. Die gleiche Gewissheit hat er beziiglich seiner eigenen Gedanken.
Durch das Wahrnehmen der inneren Zustiande kann sich das Kind darin iiben, Reize
aus seiner Innenwelt durch die Sprache in einen sozialen Raum zu transportieren. Je
besser es sich kennt, umso leichter wird es ihm fallen, andere zu verstehen. Um einen
komplexen Gedanken zu verstehen, muss dieser verinnerlicht werden. Der Lebenssinn
hilft durch das Wahrnehmen von Polarititen, das Innere und das AufSere miteinander
zu verbinden.

-> gegen Unruhe, fiir Geborgenheit
Durch den Bewegungssinn kann der Sprachsinn gefordert werden:

Die Sprachmelodie und der Tonfall sind die von der Wortbedeutung unabhéngigen
Moglichkeiten, einen Sinn auszudriicken. Sie werden vom Kind bereits verstanden,
ehe es die Worte begreift. Dariiber hinaus hilft die Bewegung bei der Myelinisierung
des Gehirns, wodurch sie die Leitfdhigkeit der Neuronen erhéht und komplexe Vor-
gange wie Sprache erst moglich werden. Worte und Gesten werden deshalb aneinan-
der gebunden, sei es durch eine lebendige Korpersprache oder durch rhythmische Be-
wegungen, die das Sprechen begleiten.

> gegen Traurigkeit und Griibeln, fiir Mut, auf Aufgaben zuzugehen
Durch den Gleichgewichtssinn kann auf den Horsinn gewirkt werden:

Hinhoren auf andere erfordert Aufmerksamkeit und Konzentration. Das Lauschen auf
Musik kann den Menschen auch innerlich bewegen, ihn mitschwingen lassen wie ein
Pendel.

-> gegen Fremdheit und Angst, fiir Sicherheit und Bewusstheit/ Achtsamkeit

Die restlichen vier Sinne konnen durch eine reiche visuelle, olfaktorische und gustato-
rische Umgebung geférdert werden. Dazu kann viel Wert auf ansprechende Farben
und gute Lichtverhéltnisse gelegt werden, gleichzeitig miissen der Jahreszeit entspre-
chende Pflanzen Teil der Zimmergestaltung sein.

- Das in Waldorfschulen oft gepflegte gemeinsame Essen kann als FordermafSnahme fiir
die Welt-Sinne gesehen werden, da sich hier die Wirme der Speisen, ihr Aussehen, der
Geschmack und Geruch miteinander verbinden.

177

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828868533

lll. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

In Teil I wurde das anthroposophische Weltbild so aufgeschliisselt, dass sich die Aus-
wirkungen zeigten, welche als mit einer jeweiligen Idee verkniipft betrachtet werden
miissen. Der physische Leib ist im anthroposophischen Verstindnis die Erlebnisform,
in der der Mensch auf der Erde Erfahrungen sammeln kann. Als Leib wurde der
Mensch in Teil IT zum sinnlichen Wesen, welches {iber die Wahrnehmung in eine Be-
ziehung zur Umwelt treten kann. Diese setzte sich in ihm {liber emotionale Bewertun-
gen, Gefiihle, Intentionen, Wiinsche und das Denken fort. In diesem dritten Teil wird
der Mensch innerhalb seiner Lebenswelt betrachtet. Der Unterricht bildet den Blick-
winkel, unter dem die bisher vorgestellten Erkenntnisse interpretiert werden. Dabei
wird davon ausgegangen, dass sich die Erfahrungen, die ein Mensch macht, korperlich
manifestieren und dass sich die Erlebnisse des Korpers wiederum in seiner Psyche
wiederspiegeln. Das kognitive Lernen, das soziale Miteinander, die Gesundheit und
die Rolle der physischen Bewegung sollen dabei miteinander in Bezug gesetzt werden.
Als Einstieg wird zunachst der konkrete Unterrichtsaufbau an Waldorfschulen darge-
stellt. Anschlieflend werden einzelne Aspekte herausgehoben und in ihrer Wirkung
genauer analysiert.

Als Voraussetzung fiir diese Betrachtung wird geltend gemacht, dass Rudolf Stei-
ner die Waldorfschule als Methodenschule konzipiert hat, in welcher die Anthroposo-
phie allein das Wie definiert, sich jedoch nicht auf spezifische Inhalte fixiert (vgl. GA
311, 141). Obwohl durch die anthroposophische Menschenkunde in etwa festgelegt
wird, was als Stoff in bestimmten Altersgruppen angeboten wird, muss dieses Angebot
verdnderbar sein, muss sich an unterschiedliche Lander und Zeiten anpassen konnen.
Die Kinder sollen nicht in eine besondere anthroposophische Gemeinschaft hineinge-
stellt werden, sondern sollen Teil ihrer Kultur werden. Steiner antwortet auf die Frage,
ob in englischen Waldorfschulen Hockey und Kricket gespielt werden soll, folgender-
maflen:

»Es ist durchaus nicht die Absicht der Waldorfschul-Methode, diese Dinge zu unter-
driicken. Sie konnen schon betrieben werden, einfach weil sie im englischen Leben
eine grof3e Rolle spielen und das Kind ins Leben hineinwachsen soll. Nur soll man sich
nicht der Illusion hingeben, dass das eine andre Bedeutung hat als eben diese, dass
man das Kind nicht weltfremd machen soll. Zu glauben, dass Sport fiir die Entwicke-
lung einen furchtbar grofien Wert hat, das ist ein Irrtum. Er hat nicht den groflen Wert
fur die Entwickelung; er hat nur einen Wert, weil er eben eine beliebte Mode ist, und
man soll durchaus das Kind nicht zum Weltfremdling machen und es von allen Mo-
den ausschlieflen. Man liebt Sport in England, also soll man das Kind auch in den
Sport einfithren® (Steiner 2000, 139, GA 311).

Diese Auffassung Steiners konnte es ermdglichen, dass die Inhalte des Lehrplans in
Zukunft offener fiir Verdnderungen werden, dass neue naturwissenschaftliche Theori-
en oder die Chancen und Gefahren einer mediatisierten Welt nicht linger als Bedro-
hung eines festgelegten Reifeprozesses gesehen werden. Wenn also allein auf die Me-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

179


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

180

thode eingegangen wird und diese in Bezug auf die organischen Entwicklungspoten-
ziale hin betrachtet wird, konnen nach Ansicht der Autorin Strukturen ausgemacht
werden, die formal ein grofles Potenzial aufweisen.

Durch die Analyse der unterschiedlichen Unterrichtsteile kann es vorkommen,
dass verschiedene Praktiken mehrfach beleuchtet werden, da nicht nur von einem,
sondern von mehreren Effekten ausgegangen wird. Diese Herangehensweise wird es
erlauben, einen Bezug zwischen der Unterrichtspraxis und den reziproken Mind-Body-
Mechanismen deutlich zu machen und am Ende zu erkennen, welche Auswirkungen
der Waldorfunterricht auf die Entwicklung des Kindes haben kann.

1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau

Alle Jahre wieder miissen Familien sich die Frage stellen, in welcher Schule ihr Kind
am besten aufgehoben ist. Disziplin steht gegen Spaf3, und staatliche Schulen werden
mit privaten Einrichtungen verglichen. Gleichzeitig muss abgewogen werden, ob der
Fokus des Unterrichts eher auf die Naturwissenschaften, die Sprachen oder die Kunst
gelegt werden sollte. Erstere haben besonders durch die PISA-Studie den Ruf, dass sie
unerldsslich sind fiir den internationalen Arbeitsmarkt der modernen Gesellschatft,
aber auch das Beherrschen vieler Sprachen und die damit einhergehende kulturelle
Bildung scheinen in einer globalisierten Welt eine lohnende Investition zu sein. Kunst
wiederum spricht jene Menschen an, die davon ausgehen, dass es wichtig ist, sich
selbst zu finden, eine starke Personlichkeit auszubilden, die sich dann individuell
ihren Platz in der Gesellschaft erarbeiten kann. Letztere werfen den Vertretern der an-
deren Richtungen vor, Gefangene einer Denk-Maschinerie zu sein, wihrend die Befiir-
worter des Individualisierungsgedankens nicht selten als unrealistische Traumer dar-
gestellt werden. Da ist es nicht verwunderlich, dass viele Eltern in ihren Bemiihungen
um die richtige Entscheidung im Leben ihres Kindes auf die Waldorfschulen treffen:
Privatschulen mit einem individuell angepassten Beitragssatz, individueller Forde-
rung, einer festen Bezugsperson iiber acht Jahre, kiinstlerischer Tétigkeit, welche in
den Unterricht mit eingeflochten wird, das Erlernen zweier Fremdsprachen' ab der
ersten Klasse, verschiedene ldngere Praktika und nicht zuletzt die Moglichkeit, alle
staatlich anerkannten Bildungsabschiisse zu machen, auch ohne dass sich bereits in
der vierten Klasse entscheidet, welchen Weg das Kind gehen sollte.

Die Waldorfpadagogik hat sich zur Aufgabe gesetzt, auf den ganzen Menschen
einzugehen, den Kopfmenschen (Vergangenheit) mit dem Gliedmaflenmensch (Zu-
kunft) in der Brust (Gegenwart) zusammenwachsen zu lassen (vgl. Steiner GA 293,
146ft.). Dieser Prozess passiert nicht ohne Anstrengung. Die Briicke zwischen Denken
und Wollen muss fiir Steiner iiber die seelischen Qualitdten geschlagen werden, sonst
fehle dem Menschen die Einheit, er werde gewissermaflen zu einem Kopffiifiler, zu je-
mandem, der nicht Herr seiner selbst sei. Den ganzen Menschen zu bilden, bedeutet
ebenfalls, sich seiner Umwelt bewusst zu werden; Raumlichkeiten, Tagesablauf und
Mitmenschen miissen mit beriicksichtigt werden. Die Welt besteht nicht aus der

1 Waldorfschulen bieten neben Englisch noch Franzésisch oder Russisch an. Welche dieser letzten
beiden Sprachen gewahlt wird, hingt von der Schule ab, dabei steht es den Kindern oft frei, ab der
neunten Klasse Russisch zugunsten von Franzésisch fallen zu lassen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau

Wahrnehmung von sinnlichen Eindriicken, die sich aus der Addition ihrer Einzelhei-
ten ergibt, sondern aus einem Gesamteindruck, welcher durch das Subjekt anhand sei-
ner bisherigen Erfahrung mit Bedeutung belegt wird (vgl. Baumgart 2001, 169). Damit

besteht sie aus mindestens zwei Komponenten, der sinnlichen Umwelt, die auf das

Subjekt wirkt, und der sozial-psychischen Innenwelt, welche bestimmt, auf welche Art

Ereignisse wahrgenommen und bewertet werden. Wie der Betreffende in einer gege-
benen Situation reagiert, hdngt somit nicht nur von der Situation selbst oder den be-
teiligten Akteuren ab, wichtig sind vielmehr auch die kognitiven Fahigkeiten des Indi-
viduums, seine Gefiihle, Bediirfnisse und Ziele, aber auch alle Erfahrungen, die es bis-
her in der Welt gemacht hat. Verhalten ist aus der Gesamtsituation eines Menschen zu

erklaren, aus ,,seiner psychologischen und rdumlich-sozialen Umwelt“ (ebd. 173). Zu

Letzterem gehort auch das, was von Otto Friedrich Bollnow als padagogische Atmo-
sphére beschrieben wurde, als herrschende Stimmung, die gestaltet werden kann (vgl.
Bollnow 2001). Kurt Lewin spricht davon, dass die psychologische Atmosphire, wel-
che genau analysiert werden muss, recht gut durch Begriffe wie Freundlichkeit, Bewe-
gungsfreiraum oder Sicherheit beschrieben werden kann. Der Waldorfunterricht wird

nun auf diese Eigenschaften hin gepriift, die keine unerheblichen Faktoren fiir das

Lernen darstellen.

1.1. Eine Beschreibung des Tagesablaufs

An der Beschreibung einer konkreten Schule soll die Atmosphire, welche durch die
verschiedenen beschriebenen Praktiken erzeugt wird, veranschaulicht werden:

Eine Schule in Westdeutschland, nicht weit entfernt von einigen der grofSeren
Stidte, sehr gute Verkehrsanbindung, ruhige Lage. Das Gebdude ist grifitenteils
einstockig und farbenfroh gestrichen, ist jedoch nicht wie manche anderen Wal-
dorfschulen an seiner Architektur zu erkennen. Um einen grofSen Hof gruppieren
sich verschiedene Gebdude: Unter- und Mittelstufe, Oberstufe, Kiiche, Verwaltung,
Festsaal und Werkstditte. Auch hier dominieren kriftige Farben, viel Natur und
Holz. Dem Eingangsbereich gegeniiber befindet sich das Hauptgebdude mit der
Unter- und Mittelstufe: Durch eine Glastiir gelangt der Besucher in einen Flur,
wendet er sich nach links, so stofst er am Ende des Ganges zu mehreren, im Kreis
angeordneten Tiiren. Hier stehen Binke an den Wiinden, dartiber sind Kleiderha-
ken befestigt. Holzgeschnitzte Schilder geben an, welche Klassenrdume hier zu fin-
den sind. Die Tiir ganz links offnet sich in das Schulzimmer der ersten Klasse. Da
die Schule das Konzept des Bewegten Klassenzimmers vertritt, domminiert ein
grofSer, bunter Teppich den Raum, der auf dem hellen Parkett seinen Platz gefun-
den hat. In einem Kreis sind kleine robust wirkende Bénkchen aufgestellt, an der
hinteren Wand befindet sich ein breites Regal, in welchem dicke farbige Kissen
verstaut sind. Auch ein wenig Platz fiir die Schulranzen ist dort und ganz zu-
oberst steht fiir jedes Kind ein privater Holzordner, in welchem es beispielsweile
seine Hefte oder Bilder aufbewahren kann. Uber diesem Regal hingen viele selbst-
gemalte Bilder. Uberhaupt besticht der Raum durch sein farbenfrohes Malwerk
und die in hellem rosa gehaltenen Wiinde. Ein im Formenzeichnen entstandenes
Muster, bestehend aus vielen Einzelteilen, die jeweils individuell gestaltet sind,

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

zieht sich als Band oben an der Wand entlang. Es fillt auf, dass der Raum weni-
ger eckig erscheint, da an der Holzdecke, in Anlehnung an die organische Bauwei-
se, die Ecken abgerundet wurden. Der Tiir gegeniiber befinden sich grofSe Fenster
mit Holzrahmen, viele Pflanzen und Schulgegenstinde (wie ein Korbchen mit
herrenlosen Wachsmalstiften, Buchstabenkarten, etc.) haben hier ihren Platz und
leichte rosafarbene Gardinen tragen zur Gemiitlichkeit bei. Neben der Tiir hingen

an Holzhaken die Turnbeutel. Die Front nimmt eine grofSe Tafel, ein Waschbe-
cken und das Lehrerpult in Beschlag. Weitere Gegenstinde in dem Raum sind u. a.
ein Materialschrank, ein Schrinkchen mit Malbrettern, in welchem die hiufig ge-
malten Aquarellbilder trocknen konnen, sowie ein Jahreszeitentisch, auf dem sich

Pflanzen, Bilder und Wollzwerge befinden.

Im ersten Augenblick wirkt der Raum sehr grofziigig, vor dem Fenster ist alles

griin, dennoch kommt genug Licht hinein. Betreten aber zwischen 7.20 und 8.00

die iiber 30 Kinder das Schulzimmer, so wird der Raum schnell voll. Binkchen

und Kissen werden gestapelt und ein quirliges Treiben beginnt. Kaum eine Sitzge-
legenheit, die nicht in Beschlag genommen wird. Das Geschehen wird von der

Lehrerin geleitet, die sich seit viertel nach sieben im Raum befindet, die Kinder

begriifit und ein Auge auf das ausgelassene Treiben wirft. Um 8.00 ldutet die

Schulglocke und die Béinke werden wieder in die Kreisform gerdumt, die Kissen

und Schulranzen finden Platz im Regal. Der Unterricht beginnt, bei Bedarf mit

einer Gesprichsrunde, in welcher Fragen geklirt werden (montags werden die

Wochenaufgaben wie Kerzen-, Pflanzen- oder Tafeldienst an einzelne Schiiler ver-
teilt, fehlen Kinder, werden ihre Namen an die Tafel geschrieben, damit auch die

abwesenden Klassenkameraden den Kindern im Sinn bleiben). Sind alle Formali-
titen gekldrt, steht die Klasse geschlossen auf und wird vom Lehrer begriifit: Gu-
ten Morgen liebe Kinder. Der Unterricht gliedert sich anschliefSend in den rhyth-
mischen Teil, den Lernteil und den Erzdhlteil, die im Folgenden ndiher beleuchtet

werden.

Ende des vorigen Jahrhunderts haben sich viele Waldorfschulen darum bemiiht, den
Unterricht an die neuen Bedingungen, unter denen die Kinder heute leben, anzupas-
sen. Aus diesen Bemithungen ging das Bochumer Modell hervor, welches u. a. das
Konzept des bewegten (oder beweglichen) Klassenzimmers vorsieht. Viele Schulen ar-
beiten nach diesen Richtlinien, um noch mehr Raum fiir Bewegung im Unterrichtsge-
schehen zur Verfiigung zu haben. Dabei wird vorausgesetzt, dass Bewegung positive
Auswirkungen auf die kognitiven, sozialen und psychologischen Fihigkeiten haben
kann. Gerade integrativ arbeitende Schulen profitieren von dieser Vorgehensweise,
denn das Bochumer Modell bietet eine Alternative zu dem bekannten Klassengesche-
hen und kann dadurch verschiedene Defizite auffangen.

sWas den Kindern fehlt an Sinnesentwicklung, Bewegungsfihigkeit, Bindungsvermo-
gen, Sozialverhalten und Rhythmusfihigkeit, das bildet die Basis fiir ein fruchtbares
Lernen in der Schule. Und wenn diese Basis nicht oder nicht geniigend vorhanden ist,
dann sind Lern-, Verhaltens und Entwicklungsstorungen die Folge. Hier setzt das Bo-
chumer Modell an und mochte den Kindern Gelegenheit zur Nachreife geben. Und
wenn die Kinder in Zukunft frither eingeschult werden, so bekommt das noch weit
groflere Bedeutung® (Auer 2005, 1068).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau

Die Waldorfpadagogik legt in diesem Konzept explizit Wert auf die Forderung der un-
teren Sinne. Balancieren, klettern, rutschen und springen sind zu festen Bestandteilen
des Unterrichts geworden und wirken sich vor allem auf das soziale Miteinander einer
Klasse aus. Das Spielen, bei dem der Raum und die sich in der Welt befindlichen Ge-
genstiande ergriffen werden, wo gesprungen und getanzt wird, fordert die sensorische
Integration. Das Kind erlebt die Empfindungen seines Korpers in der Schwerkraft, es
schult seine Wahrnehmungen und verbindet die gemachten Erfahrungen mit den In-
formationen von Auge und Ohr (vgl. Ayres 2002, 9). Ein Teil dieses Modells sieht vor,
die konventionellen Schulbénke durch Bénke und Sitzkissen zu ersetzen, welche von
den Schiilern mehrmals wahrend des Unterrichts umgestellt werden. Die Ausbildung
der Basissinne korreliert in der Waldorfpadagogik mit der Voraussetzung fiirs Rech-
nen, Lesen und Schreiben, aber auch Aufmerksamkeit, Leistungsfahigkeit und Selbst-
vertrauen konnen durch den Umgang mit dem Korper gefordert werden. Spiele mit
viel Bewegung nehmen im Unterricht einen grofien Raum ein, das Lernen an Tischen
wird oft erst in der vierten Klasse eingefiihrt. Fiir Mal- und Schriftarbeiten werden die
Holzbinke zu Tischen umfunktioniert, wahrend die Kinder davor auf ihren Sitzkissen
Platz nehmen. Durch das hdufige Umrdumen, welches iiber das Schlagen eines kleinen
Gongs angekiindigt wird, lernen die Kinder, ruhig und geordnet zusammenzuwirken.
Als Herausforderung kann vom Lehrer die Zeit gestoppt werden, oder das Spiel darf
so lange fortgesetzt werden, wie es ruhig bleibt. Diese kleinen Aufgaben steigern die
Freude, die Konzentration und das Miteinander. Vor dem Unterricht wird vom Lehrer
ein Parcours mit den Bénkchen und Kissen errichtet, den die Kinder in eine Richtung
durchlaufen diirfen. Hier wird geklettert, gerutscht, gesprungen und balanciert.

Abbildung 7: Parcours

Spéter malt der Lehrer die gewiinschte Aufstellung an die Tafel, sodass eine Skizze in
die Realitdt umgesetzt werden muss. Erst in einem dritten Schritt wird es den Kindern
selbst tiberlassen, sich einen Rundgang zu iiberlegen.

Ein wichtiges Element im Bochumer Modell sind auch die kleinen, mit Linsen ge-
fillten Sackchen, welche rhythmisch von Hand zu Hand gereicht werden konnen oder
auf dem Kopf balanciert werden diirfen. Sie konnen vielféltig eingesetzt werden, denn
durch sie lassen sich aus leichten Ubungen immer kompliziertere Aufgaben erstellen,
die je nach Kind individuell angegangen werden. Sie rollen am Boden nicht davon,

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

183


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

184

sind meist unterschiedlich schwer und horen sich ob ihrer divergierenden Fiillung an-
ders an. Auch beim Fangen und Jonglieren kénnen die Kinder durch sie ihre motori-
sche Geschicklichkeit trainieren. Auch im Rechnen konnen sie zum Einsatz kommen,
besonders beim gemeinsamen Einiiben des kleinen Einmaleins helfen sie dabei, der
Zahl ein physisches Gewicht zu verleihen. Wenn bei der Viererreihe das Séckchen je-
weils bei der vierten Zahl an den Nachbar weiter gereicht wird, bildet sich eine zusétz-
liche korperliche Verankerung jener Zahlenfolge, was besonders schwacheren Schii-
lern eine Hilfe sein kann.

Abbildung 8: Sockchen-Sickchen

Das Gleichgewicht zu halten, sei die Grundlage fiir ein angenehmes Lebensgefiihl, so
Soesman. Es ist das Gefiihl des Vertrauens in die Welt, an die erste Festigkeit im Leben
eines jeden Menschen - den tragenden Boden unter den Fiiflen. Wenn nun die Unru-
he im Innern zu grof} wird, das Stillsitzen nicht mehr moglich wird, dann fehlt eine
Qualitdt jenes inneren Gleichgewichts, jener Ich-Kraft, welche die Umgebung zu
einem personlichen Raum werden lasst. Wird diesem Zusammenhang zugestimmt,
wie das in Waldorfschulen der Fall ist, miisste Kindern mit den Symptomen innerer
Unruhe (z. B. ADHS) durch Gleichgewichtsiibungen geholfen werden kénnen. Durch
die Fihigkeit, zur Ruhe zu kommen, gelingt es dem Menschen erst, eine Sache zu
tiberblicken und das weitere Vorgehen zu planen. Durch den Gleichgewichtssinn ent-
wickelt sich der eigene Standpunkt zur Welt (vgl. Soesman 1998, 80). Im Sprachge-
brauch heift es, Riickgrat zu haben, um sich nicht einfach von den Meinungen ande-
rer beeinflussen zu lassen, sondern zur eigenen Sache zu stehen. Das Aufstapeln der
kleinen Sackchen auf dem Kopf verlangt vom Kind eine gerade Haltung, es muss sich
aufrichten, spiirt das Gewicht auf seinem Kopf, empfindet das Vorhandensein einer
Geraden, die es Uiber die Schwerkraft mit dem Boden verbindet.

Die heutige Zeit hat eine Sitzkultur hervorgebracht. Viele Menschen sitzen die
meiste Zeit des Tages auf Stithlen, am Schreibtisch, vor dem Computer oder in der
Schulbank (vgl. Zimmer 2008; Milz 1994). Soesman geht davon aus, dass sowohl Ju-
gendliche als auch Erwachsene deshalb immer héufiger eine hingende Haltung ein-
nehmen. Er vermutet, dass diese gebeugte Korperhaltung zu einem Problem der Ich-
Durchdringung fiihren konnte, denn fiir ihn driickt sich erst durch das Stehen der
wirkliche Mensch aus (vgl. Soesman 1998, 76). Unterstiitzung konnte diese Vermu-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau

tung durch die psychologische Embodiment-Forschung bekommen, denn Studien
zum Thema Body-Feedback haben gezeigt, dass die Kérperhaltung sich auf das Gemiit
auswirkt oder sogar Aufschluss iiber die ganze Personlichkeit eines Menschen liefern
kann (vgl. Storch 2011, ff.).

~unter Body-Feedback versteht man die Riickmeldeprozesse, die das psychische Sys-
tem aus dem Korper bekommt. Body-Feedback kann auf Grund der wechselseitigen
Beeinflussungsmoglichkeiten, die zwischen Korpergeschehen und psychischem Sys-
tem bestehen, eine massive Wirkung entfalten (Storch 2011, 39).

Das aufrechte Stehen wird deshalb an Waldorfschulen téglich geiibt, denn in der Auf-
rechten zeigen sich den Befiirwortern der Anthroposophie die Qualitdten des Ichs. In
der Psychologie deuten die Ergebnisse verschiedener Studien, wie die von John Ris-
kind und Carolyn Gotay aus den 198oer-Jahren, dass eine gute Korperhaltung mehr
nutzt als gute Vorsatze (vgl. Riskind/Gotay 1982; Weis 2010). Dazu luden die Psycho-
logen die Probanden zu einem Test ein, in dem ihr raumliches Denken getestet wer-
den sollte. Hinter dieser Coverstory verbarg sich jedoch eine Untersuchung, welche
die Beziehungen zwischen der Korperhaltung einer Person und ihrem Durchhaltever-
mogen bei einer frustrierenden Aufgabe zum Ziel hatte. In einer Pause stellten sie sich
fiir einen anderen Test zur Verfiigung, bei dem die Forscher vorgaben, den Zusam-
menhang von Hautleitfdhigkeit und Muskelaktivitit zu messen, wozu die Probanden
fiir acht Minuten in einer bestimmten Position verharren mussten — die eine Gruppe
gekrimmt, die andere aufrecht. Nach diesem Intermezzo sollten alle Teilnehmer ver-
suchen, eine raumliche Denkaufgabe zu l6sen, die jedoch aus unldsbaren geometri-
schen Puzzles bestand. Gemessen wurde die Anzahl der Puzzleteilchen, die die Pro-
banden vom Stapel nahmen, ehe sie frustriert ihre Bemiihungen einstellten. Die Perso-
nen, die zuvor acht Minuten lang aufrecht gesessen hatten, nahmen im Schnitt 17,11
Puzzleteile vom Stapel, die andere Gruppe wechselte ihren Stapel bereits nach 10,78
Teilchen. Das geringere Durchhaltevermogen fithrt Riskind darauf zuriick, ,,dass bei
den Teilnehmern der ersten Gruppe durch die gekriitmmte Korperhaltung eine kogni-
tive Voreinstellung erfolgte, die in einer schwierigen Situation schneller zur Mutlosig-
keit fithrt* (Riskind zit. nach Zittlau 2011). Es zeigt sich demnach, dass die Sitzpositi-
on eines Menschen mit iiber seine Motivation fiir eine anzugehende Aufgabe be-
stimmt. Sitzmoglichkeiten miissen damit flexibel gestaltet werden und sollten eine
aufrechte Haltung unterstiitzen.

Das lange Stillsitzen fithrt jedoch zu einem weiteren Effekt, dem Kippeln. Dieses
kann durch das Sitzkissen, das im beweglichen Klassenzimmer die Stiihle ersetzt, ver-
mieden werden. Kinder neigen oft zum Kippeln, was zum einen zwar ihren Gleichge-
wichtssinn beziiglich der Horizontalen stimuliert, was jedoch auf der anderen Seite
von den Lehrern und den Mitschiilern als stérend empfunden wird und eine grof3e
Unruhe in den Unterricht hineinbringt. Die Sitzkissen verhindern das rhythmische
Schaukeln, lassen es jedoch zu, dass die Haltung immer wieder leicht verdndert wer-
den kann. Diese permanente Anpassung, welche vom Gleichgewichtsinn ausgehend
das Gehirn anregt, kann laut Eliot und Ayres zu einer besseren Konzentration und
einer erhdhten Aufmerksamkeit beitragen (vgl. Eliot 2012, 209ff./Ayres 2002, 118ff.).
Das vestibuldre System, das zu den unteren Sinnen gehoért, wird an Waldorfschulen
sehr beachtet, und die Tragweite einer unzureichenden sensorischen Integration wird
immer wieder bildhaft geschildert. So schreibt Henning Kohler beispielsweise in der

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

185


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

186

Erziehungskunst, einer der populdrsten anthroposophischen Erziehungszeitschriften,
dass durch einen hohen Bewegungsanteil im Unterricht Probleme vermieden werden
konnten, die auf eine unzureichende Ausreifung der Basissinne zuriickgingen:

»Die meisten Menschen leiden bis zu einem gewissen Grad unter sensorischer Verar-
mung einerseits, sensorischem Stress andererseits, und oft geht dies mit peinvollen
Unwirklichkeitsgefithlen oder Zustinden des Nicht-wollen-Konnens, der Ruhelosig-
keit und Furchtsambkeit einher. Viele Kinder fiihlen sich, um einen Ausdruck Goethes
aufzugreifen, ,unbehaust’ Thr Leib ist ihnen keine sichere Burg® (Kohler 2013, 2 f.).

Um das Sicherheitsgefiihl der Kinder weiter zu férdern, wird der Vormittagsunterricht
im Bochumer Modell zundchst ganz vom Klassenlehrer gestaltet. Die Fremdsprachen-
lehrer kommen téglich fiir 30 Minuten in den Unterricht hinein, wéhrend der Klas-
senlehrer ebenfalls anwesend ist (vgl. Auer 1999). Erst kurz vor oder nach der Mittags-
pause, in der der Lehrer mit seinen Schiilern zusammen das Mittagessen einnimmt,
folgt der Erzdhlteil mit der Geschichte. Es gibt somit keine klaren Trennungen mehr
im Vormittagsunterricht, der Lehrer erlebt seine Schiiler auch in anderen Konstellatio-
nen und kann sich so auch besser mit den Fachkréften absprechen. Durch diese flexi-
blere Zeiteinteilung bleibt mehr Raum fiir Bewegungsspiele. Die einzelnen Fachstun-
den werden in das Tagesgeschehen eingebunden, sodass die Fachlehrer auch weniger
als Fremde erlebt werden, die oft als nicht so wichtig wie der Klassenlehrer erachtet
werden, weshalb hier haufig groflere Disziplinprobleme auftreten. Der Klassenlehrer
wird im Bochumer Modell noch wichtiger fiir den Zusammenhalt der Klassengemein-
schaft. Er bleibt {iber acht Jahre die zentrale Bezugsperson und geleitet seine Schiiler-
schaft vom ersten in das dritte Jahrsiebt, ist also génzlich fiir ihren emotionalen Bezug
zur Welt und ihre innere Harmonisierung verantwortlich.

Neben dem vom Lehrer vermittelten Stoff werden durch den regelmiafligen Unter-
richt auch Gewohnheiten gepragt. Wie schnell der jeweilige Stoff aufgenommen wird,
ist fiir das Zusammenbleiben in der Klasse unerheblich, da der Lehrer versucht, im
Laufe der acht gemeinsamen Jahre jedem Kind gerecht zu werden. So wichst die
Schulklasse zu einer Gemeinschaft gleicher Selbstverstandlichkeiten zusammen, in der
sich der einzelne Schiiler sicher aufgehoben weif3, in welcher das gegenseitige Wahr-
nehmen zum Unterrichtsziel gehort und wo gleichzeitig die gelebte Regelmafligkeit
zur Entfaltung des Willens beitragen soll, welcher in der Anthroposophie als die
Grundlage dafiir gilt, dass der Mensch wahrhaftig ins Tun kommt und nicht in seinen
Vorstellungen (im Sinne von Ideen) gefangen bleibt. Wie dieser vom Klassenlehrer ge-
staltete Unterricht aufgebaut ist, um seine padagogische Wirkung entfalten zu konnen,
soll das Thema des néchsten Kapitels sein.

1.2. Denken, Fiihlen, Wollen - die drei Phasen des Unterrichts

Der Unterricht in den Waldorfschulen ist so aufgebaut, dass er sich an dem anthropo-
sophischen Menschenbild orientiert. Wie bereits dargestellt wurde, finden sich im
Menschen drei Hauptmerkmale, die gleichberechtigt angesprochen werden sollen: das
Denken, das Fithlen und das Wollen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau

1.2.1. Der rhythmische Teil

Wenn die Kinder der Waldorfschule morgens in ihren Hauptunterricht kommen, so
wissen sie, dass der Beginn allen Geschehens ein Gedicht ist. Bis zur vierten Klasse
sind die ersten Worte des Lehrers, nach der Begriifiung und dem Kldren dringender
Sachverhalte:

Der Sonne liebes Licht, in meine Seele mir

es hellet mir den Tag; so giitig hast gepflanzt,

der Seele Geistesmacht, dass ich kann arbeitsam

sie gibt den Gliedern Kraft; und lernbegierig sein.

im Sonnen-Lichtes-Glanz von dir stammt Licht und Kraft,
verehre ich, o Gott, zu dir strom’” Lieb’ und Dank.

die Menschenkraft, die du (Steiner GA 40, 350)

Ab der fiinften Klasse und bis zur 13. sprechen alle Schiiler die Worte:

Ich schaue in die Welt, der Gottesgeist, er webt

in der die Sonne leuchtet, im Sonn- und Seelenlichte,

in der die Sterne funkeln, im Weltenraum da draufSen,

in der die Steine lagern. in Seelentiefen drinnen.

Die Pflanzen lebend wachsen, Zu dir, o Gottes Geist,

die Tiere fithlend leben, will ich bittend mich wenden,

in der der Mensch beseelt dass Kraft und Segen mir

dem Geiste Wohnung gibt. zum Lernen und zur Arbeit

Ich schaue in die Seele, in meinem Innern wachse.

die mir im Innern lebt, (ebd. 351)

Doch nicht nur diese beiden Spriiche begleiten den Tagesablauf der Kinder. Ein Beob-
achter des tiglichen Waldorfunterrichts wird feststellen, dass die Kinder zundchst zwi-
schen 20 Minuten und einer Dreiviertelstunde lang stampfen, klatschen, singen, Flote
spielen und chorisch Gedichte rezitieren. Auch Bewegungsspiele, kleine Theaterpro-
ben und das individuelle Aufsagen eines kleinen Gedichts gehoren in diesen Teil. Der
Name Rhythmischer Teil wurde nicht von Rudolf Steiner geprégt, hat sich aber im Lau-
fe der Zeit als Name eingebiirgert. Steiner bespricht Teile dieses Geschehens jedoch in
seinem Heilpddagogischen Kurs (GA 317), wenn es um die Frage geht, welche Mittel
bei Kindern wirkungsvoll wiren, welche das Gelernte nicht behalten kénnen. ,,Dasje-
nige, was ihm nicht wieder auftritt, sollten wir méglichst in rhythmischer Folge immer
wieder und wiederum vor das Kind bringen® (vgl. Steiner GA 317, 73). So arbeitet der
Lehrer mit der taglichen Wiederholung auch an den Erinnerungskriften seiner Schii-
ler. In der Klassenlehrerzeit ab der zweiten Klasse hat jeder Schiiler sein eigenes Ge-
dicht fiir ein Schuljahr, welches er einmal pro Woche vor der Klasse vortragen darf,
jeweils an dem Wochentag, an dem er geboren wurde. Dieser Zeugnisspruch (er wird
mit dem Zeugnis am Ende des Schuljahres ausgeteilt) soll dem Kind einen Weg durch
das kommende Jahr zeigen (vgl. Miiller 1995). T4glich werden weitere zur Jahreszeit
oder anderen aktuellen Themen passende Gedichte aufgesagt und auswendig gelernt

187

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

188

(vgl. Maurer 2006). Auch der Fremdsprachenunterricht lebt von Gedichten, Liedern
und kleinen Geschichten. Auf diese Weise sollen sich die Kinder emotional mit der
Welt und ihren Kulturen verbinden, aber auch ihr Interesse und ihre Neugierde fiir die
physische und soziale Welt kann so zwanglos geweckt werden. An der Fahigkeit des
Fithlens oder am Umgang mit Emotionen soll jeweils zu Beginn des Unterrichts gear-
beitet werden: Der so angesprochene Brustmensch oder das rhythmische System tra-
gen nach dem Verstindnis Rudolf Steiners zu einer Harmonisierung bei, damit das
Denken und Wollen im Unterricht zu einer Einheit zusammenwachsen kann.

Ein interessanter Beleg fiir den Effekt dieses Geschehens kommt aus einem Zweig
der Psychotherapie — der Poesie- und Bibliotherapie. Diese geht von einer positiven
Wirkung von Gedichten und Geschichten auf die seelische Gesundheit der Patienten
aus. Das Gedicht ist ,nur die Essenz einer Erfahrung, immer neu und anders gegen-
wirtig gemacht® (Petzold 2009, 11) durch den Leser, Horer oder Vortrager. Gedichte
wiren nach dieser Aussage Erlebnisse, welchen von einzelnen Personen eine sprachli-
che Form gegeben wurde, die jedoch in ihrer Qualitdt nicht an einzelne Individuen
oder Zeiten gekoppelt sind. Im Wahrnehmen eines Gedichts verbindet sich der
Mensch mit all jenen Mitmenschen, welche ebenfalls das Beschriebene aus eigener Er-
fahrung kennen.

Herbst
Die Blitter fallen, fallen wie von weit,
als welkten in den Himmeln ferne Girten;
sie fallen mit verneinender Gebarde.

Und in den Nichten fallt die schwere Erde
aus allen Sternen in die Einsamkeit.

Wir alle fallen. Diese Hand da fallt.
Und sieh dir andre an: es ist in allen.

Und doch ist Einer, welcher dieses Fallen
unendlich sanft in seinen Hinden halt.

Rainer Maria Rilke

Rainer Maria Rilke zahlt zu den Autoren, welche in der Waldorfschule gern herange-
zogen werden, um Stimmungen zu verdeutlichen. In diesem Gedicht ist es der Herbst
(Rilke 2006, 305): die fallenden Blatter, die Schwere der Erde, die Einsamkeit auf der
einen Seite und die Zuversicht auf der anderen Seite, die sich darin zeigt, dass das will-
kiirliche Fallen aufgefangen wird. Der Leser wird als Person in die herbstliche Stim-
mung hinein verflochten, wird in seinem Gefiihl der Verlorenheit, der Verganglichkeit
ernst genommen und dazu aufgerufen hinzusehen, zu erkennen, dass er in dem Ge-
fithl nicht allein ist, dass es in allen ist. Am Ende gibt es einen Hinweis auf Gott, da-
rauf, dass es nur der Schein ist, der den Menschen denken lésst, er wire ohne Halt und
Richtung. Das Werden und Vergehen werden charakterisiert, die Verdnderung, die auf
der einen Seite schon und verheiflungsvoll ist, jedoch auch bedngstigend sein kann,

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau

weil sie individuell erlebt wird, obwohl alles den gleichen Weg geht. Dieser Aspekt des
Veridnderns im Werden und Vergehen zeigt sich auch deutlich in einem von Steiner
aufgegriffenen Gedanken Goethes, dessen Interesse an der Natur fithrte ihn zur Idee
der Metamorphose,? welcher alles Lebendige unterworfen ist. Fiir Rudolf Steiner war
diese Erkenntnis wie ein Schliissel fiir seine Weltbetrachtung, denn wer die Welt ver-
stehen mochte, muss sie fiir ihn im Prozess begreifen. Es ist nicht das Statische, was
Ausdruck des Wesens der Dinge ist, sondern die Art seiner Verdnderung, seines Wan-
dels. Mit diesem Bild arbeitet der anthroposophische Waldorflehrer: Leben ist Ge-
schichte, ist Zeit, in der sich alles verdndert. Jedes Leben birgt in sich eine Erzéhlung,
und auch das Anorganische, wie beispielsweise Felsen, Fliisse oder Landstriche, er-
zahlt dem Betrachter ihre Geschichte, vermittelt ihm eine Botschaft.? Gedichte und
Geschichten helfen dem Kind, die Erfahrungen, die andere gemacht haben, selbst zu
erleben. Wer weif}, was er sucht, kann genauer hinsehen, das Gesehene wird quasi
durch das Zeigen aus dem Meer an Wahrnehmungen herausgehoben und mit Bedeu-
tung versehen. Wie oft sind die Baume plétzlich winterlich kahl, ohne dass das Fallen
der Blatter éiberhaupt bemerkt wurde? Gedichte lassen einen genauer hinsehen und
aufmerksam werden auf Umstande, denen vorher kaum Beachtung gezollt wurde.

Gedichte sind die synthetisierten Erfahrungen einer Kultur und kénnen es ermog-
lichen, selbst in diese Art des Empfindens und Erlebens hineinzuschliipfen. So wird es
auch verstandlich, warum im Fremdsprachenunterricht in Waldorfschulen Gedichte
und Geschichten vor dem Lernen gebrauchlicher Sétze getibt werden. Es geht eher um
ein Hineinfiihlen in die Sicht- und Denkweise einer anderen Kultur als um den Ge-
brauch einer Sprache als Werkzeug. Uberspitzt ausgedriickt konnte gesagt werden,
dass das zweite Jahrsiebt eher der Identititsentwicklung als der Wissensvermittlung
dient. Geweckt werden soll die Neugierde fiir alle Dinge, ein Verbundenheitsgefiihl
mit den den Menschen umgebenden Brauchen und Materialien, sodass dieser die Welt
als sein Zuhause erleben kann.

Das Ziel dieser Erziehung besteht darin, die Menschen dazu zu beféhigen, sich auf
ihr eigenes Urteil verlassen zu kénnen und sie darin zu bestarken, sich Moglichkeiten
zu schaffen, um die sie interessierenden Themen selbststindig zu bearbeiten. Dazu
braucht es die Voraussetzung, dass die Schiiler viele unterschiedliche Bereiche der
Welt kennenlernen, aber auch die Bereitschaft, sich Hilfe zu suchen, in Gruppen ar-
beiten zu konnen und die Interessen anderer nicht abzuwerten, sondern andere als Be-

2 Dich verwirret, Geliebte, die tausendfiltige Mischung
dieses Blumengewiihls {iber den Garten umher;
viele Namen hérest du an, und immer verdringet
mit barbarischem Klang einer den andern im Ohr.

Alle Gestalten sind dhnlich, und keine gleichet der andern;
und so deutet das Chor auf ein geheimes Gesetz,
auf ein heiliges Ritsel. O konnt’ ich dir, liebliche Freundin,
iiberliefern sogleich gliicklich das l6sende Wort!
Werdend betrachte sie nun, wie nach und nach sich die Pflanze,
stufenweise gefiihrt, bildet zu Bliiten und Frucht.
(Auszug aus: Die Metamorphose der Pflanze ,Goethe 2008, 243)

3 Als Technik, um die Botschaften der Welt zu entschliisseln, empfehlen die Anthroposophen die
Wesensschau, welche aus Intuition, Inspiration und Imagination besteht. Auch in der Tier- und
Pflanzenwelt schlummern Wahrheiten, verschliisselt in Bildern und Gleichnissen, aber prinzipiell
jedem zuginglich, der sich bemiiht.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

189


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

reicherung zu empfinden. Diese Fahigkeiten sind es, die auf sozialer Ebene in den ers-
ten Jahren ausgebildet werden miissen. Dies soll zum einen durch die tagliche Praxis
geschehen, durch Vorbilder und Aufgabenverteilung, zum anderen aber auch durch
Geschichten, in denen die Helden tiber die erwiinschten Eigenschaften verfiigen.

Das Ende des rhythmischen Teils wird in den unteren Klassen durch das Umstel-
len der Tische markiert. Ein Signal, verbunden mit einem vom Lehrer gesungenen
Lied, lautet eine Zeit der Umgestaltung des Raumes ein. Hier konnen spielerisch Dis-
ziplin und Riicksichtnahme gelibt werden, denn die Lautstirke sollte moglichst nicht
steigen und das Mobiliar von jeweils zwei Kindern getragen werden. Anschlieffend
werden die Sitzkissen und Ranzen geordnet zu den Banken getragen. Der rhythmische
Teil des Unterrichts arbeitet auf die folgende Lernzeit hin; Ein kleiner Spruch, an des-
sen Ende nicht selten ein durch Gesten dargestelltes eurythmisches E zu finden ist, soll
die Kinder zu sich selbst und in die Konzentration fiihren, denn die iiber der Brust
gekreuzten Arme, dieses Beriihren des eigenen Leibes, soll die Aufmerksamkeit erho-
hen und die Krifte auf den néachsten Teil fokussieren.

1.2.2. Der Lernteil

Der zweite Teil des Unterrichts soll zundchst dem Gliedmaflenmenschen Rechnung
tragen, den Willen, in spiteren Schuljahren aber auch das Denken bilden. So wie die
Brust in stindiger Bewegung ist und zwischen Aufnahme und Abstoflung hin und her
oszilliert, finden sich in den Gliedmaflen die mechanischen Prozesse wieder. Lange
rohrenférmige Knochen, die wie Hebel eingesetzt werden kénnen, Muskeln und Seh-
nen, die es dem Menschen erlauben, titig am Weltgeschehen teilzunehmen. Der Lern-
teil besteht somit aus zwei Komponenten, dem Lehrervortrag, der in Form des klassi-
schen Frontalunterrichts dargeboten wird und das Denken anspricht, und dem sich an
ihn anschlieendem Schreiben, das willentlich wirken soll. Ab der Mittelstufe wird der
Lehrervortrag von einem interaktiven Gespréich zwischen den Schiilern und dem Leh-
rer abgel6st, denn nun sollen die Schiiler vermehrt selbst denken.

Das Wollen offenbart sich fiir Steiner nicht in der Haltung zur Tat (Ich will ja,
aber ich kann nicht), sondern am Tun selbst. Der Gedanke an die Tat ist nichts als ein
Gedanke, schafft jedoch keine reale Verdnderung in der Welt, auf welche es Steiner je-
doch ankommt. Im Unterricht findet sich das Wollen im Schreiben wieder. Es wird
viel Zeit darauf verwendet, von der Tafel abzuschreiben. Auf ein schon gestaltetes Hetft,
eine schmuckvolle Tafel mit Tafelbild und auf ordentlich geschriebene Texte in einer
sauberen Handschrift wird viel Zeit und Miithe verwendet.

»Gerade in diesem Lebensalter zwischen dem 9. und 12. Jahr, da ist das Kind empfang-
lich fiir alles das, was ihm nun von auflen her als Bild entgegengebracht wird. Bis zum

9. Jahre ungefdhr will es mittun an dem Bild; da 1483t es die Bilder nicht an sich heran-
kommen. Da muf} man immer so lebendig neben dem Kinde arbeiten, dafi eigentlich

das, was der Lehrer macht und das Kind macht, zusammen schon ein Bild ist. Das Ar-
beiten selber muf$ schon ein Bild sein. Es kommt nicht darauf an, ob man da Bilder

bearbeitet oder etwas anderes, die Arbeit selbst, der Unterricht muf$ ein Bild sein®

(Steiner GA306, 101).

In den ersten acht Schuljahren soll der Unterricht ganz im Bild leben, der Lehrer sollte
dem Kind die Welt als lebendiges Bild zutragen. Er ist die geliebte Autoritdt, der ge-
folgt werden soll und die als Vorbild dient. Fiir Steiner bildete das Lernen am Modell,

190

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau

besonders das moralische und begeisterungsfahige Vorbild des Lehrers, die Grundlage

aller Wissensvermittlung im zweiten Jahrsiebt. Auch am Arbeiten an der Tafel zeigt

sich der Lehrer als Vorbild, Bilder und Text miissen wohl iiberlegt sein und farbenfroh

gestaltet werden. Dabei wird dem Lehrer nahegelegt, alle senkrechten Elemente in

Buchstaben von oben nach unten zu zeichnen. Damit wird zum einen die Beziehung

zu Gott verdeutlicht, aber auch eine saubere und neutrale Druckschrift soll geférdert

werden.4 Es kann passieren, dass die Tafel somit als flexibles, interaktives Hilfsmittel in

der Schule fast vollig ausfillt, was die Visualisierung von Inhalten erschwert, da auch

Folien, Filme oder Audiodateien mit allen dazugehdrigen technischen Wiedergabege-
raten, vom Standpunkt der anthroposophischen Menschenerkenntnis gesehen, nicht

fiir den Unterricht geeignet sind. Das schone Schreiben, Formenzeichnen oder Malen

hat somit nicht primér die Aufgabe, kiinstlerische Kompetenzen zu férdern, sondern

bildend auf den Willensmenschen zu wirken. Diesem Gedanken folgend miisste sich

die Schrift verbessern, wenn das Kind Erfahrungen in anderen Lebensbereichen sam-
melt, welche auch dem Wollen zugerechnet werden (Handarbeit, Werken, Gartenbau,
Hausbau). Mit der Uberlegung, wie der Wille in den Kindern wirkt, ist auch die Sicht

auf deren Leistungen verbunden; die von den Schiilern gelieferten Ergebnisse werden

nicht nur auf die schulischen Kompetenzen hin gepriift, sondern durch sie werden

auch Riickschliisse auf die seelische Verfassung des Kindes oder auf dessen Tempera-
ment geschlossen (vgl. Eller 2012, 25ff; McAllen 1996).

Neben dem Willen soll auch das Denken angeregt werden, wobei dies in den un-
teren Klassen noch kein priméres Ziel darstellt. Der Sitz des Denkens ist der Kopf, in
der anthroposophischen Weltanschauung ist er eine abgeschlossene Kugel, der unver-
anderlichste Teil unser selbst, der in seiner Ausgestaltung ein Produkt der friiheren Er-
denleben ist. Ein Relikt quasi, in dem die Gedanken kreisen. Dass das Denken schon
am Anfang des 20. Jahrhunderts eine immer zentralere Rolle einnahm, rief bei Rudolf
Steiner ein Missbehagen hervor. Er befirchtete, dass die Welt in einem Zustand des
Intellektualismus verharren wiirde, in welcher der Schein hoher gewertet wiirde als
das Sein. Er erwartete eine Welt, die von Halbwissen dominiert wiirde, in welcher der
Mensch ichbezogen Ruhm und Titeln hinterherrenne, ohne Wert auf seine Mitmen-
schen und das soziale Miteinander zu legen.

»Im sozialen Leben ist es so, daf$ der Intellektualismus die Menschen voneinander ab-
sondert. [...] In der Handlung aber, die dem Intellektualismus entspringt, halt der
Mensch sein Seelisches zuriick® (Steiner 1975, 11).

Das Denken und das Wollen sind fiir Steiner zwei Veranlagungen, die nur dann in
rechter Weise zum Tragen kommen, wenn sie @iber das Fithlen miteinander verbunden
werden. Aus dem Grund ist es auch der Vorgang des Atmens, dem die Anthroposo-
phie eine besondere Stellung zukommen lésst, welcher in gewissem Sinne das Zusam-
menfithren des Denkens und des Wollens im Brustmensch versinnbildlicht. Vorsichtig
ausgedriickt konnte gesagt werden, dass die Rolle des Denkens in der Anthroposophie
sehr facettenreich ist. Zum einen zihlt das Denken in den Bereich des Géttlichen und
ist nicht wirklich eine Eigenschaft des einzelnen Individuums (vgl. Steiner GA 004),

4 Problematisch wird diese Idee dann, wenn Kinder ob ihrer Handschrift in willensstark oder
-schwach eingeteilt werden und zum Teil nicht mehr an die Tafel schreiben diirfen, weil sie zwar
richtig, aber nicht schon schreiben.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

zum anderen entwickelt sich das Denken erst ab dem dritten Drittel des zweiten Jahr-
siebts, also mit etwa zwolf Jahren. Wird das Denken vorher zu intensiv geférdert, so
werden nach Meinung des anthroposophischen Menschenbilds Krifte verschoben,
welche dem Fiihlen und Wollen entzogen wiirden. Diese Meinung kann dazu fithren,
dass Kindern, die weniger als elf Jahre und acht Monate alt sind, geraten bekommen,
einfach nicht zu denken.5 Erst ab der fiinften Klasse sollen die Schiiler sich Gedanken
zum Stoff machen und auch nachfragen.® Das Denken in der gewiinschten Art wird in
den Waldorfschulen téglich im Lernteil geférdert. Wille und Denken werden demnach
in dieser Unterrichtsphase zusammengefasst, was wieder der Idee Rechnung trigt,
dass diese beiden Teile des Menschen zusammenwachsen sollten.

Der Lernteil ist durch den Dreischritt gekennzeichnet; er sieht vor, dass zu Beginn
eines neuen Lerninhalts der Gegenstand der Untersuchung erst charakterisiert wird
(vgl. Steiner GA 302a). Dabei soll es sich nicht um eine Definition handeln, sondern
um eine emotionale und auf die Wahrnehmung basierte Beobachtung eines Objekts.
Exemplarisch sei die Beschaftigung mit Fetten im Chemieunterricht angefiihrt:

Das vom Lehrer mitgebrachte Fett wird zundchst experimentell untersucht, wie es
sich anfiihlt (warm/kalt), ob es an der Hand kleben bleibt oder wie es auf Wasser
oder Hitze reagiert. Diese Experimente stehen unter dem Zeichen des Willens, da
der Schiiler selber titig werden kann. Anschlieffend werden die Versuche beschrie-
ben, wobei Wert darauf gelegt wird, dass auch erwihnt wird, welche Gefiihle der
Umgang mit dem neuen Material erzeugt hat. In der Rekapitulation ist somit der
Gefiihlsmensch angesprochen. Nach diesen beiden Schritten soll geschlafen wer-
den. Am ndchsten Tag kommt es dann zum dritten Schritt, der Schlussfolgerung
aus dem Gesehenen. Dabei soll die gewonnene Erkenntnis in Worte gefasst wer-
den und gelegentlich ein moralisches Urteil gebildet. Ein kleiner Text mit zugeho-
rigen Bildern wird anschliefSend ins Epochenheft iibertragen. Spiiter ist der Schii-
ler in der Lage, diese Texte selber zu produzieren und die Feststellungen aufzu-
schreiben, die ihm selber am wichtigsten erschienen. Dieser letzte Teil fordert das
Denken, wobei das Schreiben bereits wieder eine Titigkeit des Willens ist.

Unterricht gestaltet sich, wie gesehen, immer in einer bestimmten Ordnung, welche
auf die einzelnen Glieder des Menschen Bezug nehmen mochte. Er sollte wohldurch-
dacht sein, dabei aber aus prinzipiellen Griinden offen fiir Willensimpulse der Schii-
lerschaft bleiben. Das abwechselnde Ansprechen der drei Seiten des Menschen soll

5 Die Autorin wurde selbst Zeugin einer solchen Aussage, welche ob ihrer im Tonfall klingenden
Hirte auch anschlieflend mit der Lehre von den noch nicht frei seienden Kriften erklirt wurde.
Die Autorin mochte jedoch betonen, dass es sich hierbei um Einzelfélle handelt und mochte ledig-
lich auf die Gefahren hindeuten, die in einer solchen Auffassung vom Menschen verborgen sein
konnen.

6 Dabei wird jedoch zwischen den Fragen differenziert, denn die wissenschaftlichen Erkldrungen,
die das Kind interessieren, sind oft nicht erwiinscht. Als padagogische Mafinahme wurde in der
Lehrerausbildung empfohlen, die Antworten der Kinder, die allzu sehr an wissenschaftlichen Fak-
ten festhalten, einfach zu ignorieren, bis sie begriffen haben, dass eine eher sozial oder emotional
inspirierte Antwort gewiinschter ist. Dieser Vorschlag bezog sich auf einen Einzelfall, der in dem
Bewusstsein ausgesprochen wurde, dass Kinder wirklich zu Schaden kommen, wenn sie die Welt
zu frith mit naturwissenschaftlichen Augen betrachten. Die Autorin mdchte damit die anthropo-
sophische Weltsicht nicht diskreditieren, sondern lediglich auf problematische Konsequenzen auf-
merksam machen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau

dem Kind dabei helfen, in Einklang mit seinem Wesen zu leben, es soll zur seelischen,
geistigen und physischen Gesundheit der Kinder beitragen.

Die Aneignung eines Stoffes erfolgt wie dargestellt zunéchst iiber die Praxis und
bietet damit reiche, interdisziplinidre Zugangsmoglichkeiten. Nicht selten fithrt der
Weg dabei in die Natur oder Kiiche, wo gewandert, gebaut oder gekocht wird. Im Le-
ben finden sich reichhaltige Anwendungsmoglichkeiten fiir den Rechenunterricht
(Mafle oder Gewichte), die Biologie (Pflanzenbestimmung) oder auch die Grammatik
(Satzbau).

»Bei der Darstellung neuer Lerninhalte sollten vom Lehrer stets Beziige zu bereits be-
handelten Themen (auch Nachbardisziplinen) hergestellt werden. Werden neue Inhal-
te mit bereits vorhandenen Gedichtniseinheiten schnell und stabil verkniipft (Konso-
lidierung) ist eine langerfristige Abspeicherung und ein spiterer Abruf leichter mog-
lich“ (Brand/s 2009, 82).

Je mehr Sinne und Emotionen dabei angesprochen werden, umso leichter findet sich
also spéter wieder ein Zugang zum Gelernten.

»Positive Emotionen wihrend des Lernens wirken sich auf verschiedene (Hirn-)Ebe-
nen vorteilhaft fiir den Lernerfolg aus: erstens werden [...] emotionale Inhalte (damit
sind auch Kontextinformationen gemeint) leichter eingespeichert und erinnert; zwei-
tens dienen emotionale Aspekte der Lernsituation als Abruthinweise (Quellengedécht-
nis); drittens aktivieren positive Emotionen wahrend des Lernens das sogenannte Be-
lohnungszentrum des Gehirns, was verhaltensverstirkend wirkt“ (ebd. 83).

In Anlehnung an Goethe kann die in Waldorfschulen angewendete Methode als Na-
turspekulation bezeichnet werden, durch welche die Natur nicht einfach vom Lehrer
in Fakten und messbaren Daten vorgetragen wird, sondern die Schiiler sollen dazu an-
geregt werden, genau hinzusehen und Vermutungen anzustellen, wie das Beobachtete
nun wissenschaftlich erklart oder benannt werden kénne. Kinder miissen so lernen,
Hypothesen tiber Sachverhalte zu entwickeln, der Lehrer gibt dazu Anregungen und
leitet die Denkprozesse. Dieses Vorgehen scheint sich mit neurodidaktischen Vorstell-
ungen zu decken und die Kompetenzen der Schiiler optimal zu fordern. Die Lernsi-
tuationen werden von den Schiilern meist sehr sorgfiltig beschrieben und in Zeich-
nungen festgehalten; durch die Praxisnidhe wird die Importanz der Lerninhalte deut-
lich, und der Bezug zum Leben des Schiilers bleibt gewahrt.

Da zur Natur nicht nur Wald und Wiesen zihlen, sondern auch der Mensch selbst,
fordert diese Art des Unterrichts identitdtsbildende Fragen. Wer bin ich im Verhiltnis
zu meinen Mitmenschen? Was ist die Rolle der Natur? Wie finde ich meinen Platz in der
Welt? Solche Fragen konnten die sozialen und emotionalen Kompetenzen der Kinder
und Jugendlichen verbessern, stoflen jedoch gerade in der Waldorfpadagogik auf ein
Problem - die magische Weltsicht. Das magische Denken geht davon aus, dass die Welt
sinnvoll, kohérent sei. Alles Zufillige versucht es durch kausale Ketten zu verbinden
und findet die Ursache eines Vorfalls mithilfe von Analogien. Ein Beispiel wire die an-
throposophische Medizin,” welche versucht, die Erscheinung einer Krankheit oder die
Eigenschaften eines Elements als Bild in der Tier- oder Pflanzenwelt zu finden. Drei

7 Spezifisch anthroposophische Arzneimittel beruhen auf dem Postulat, dass mineralische, pflanzli-
che und tierische Substanzen in jeweils spezifischer Weise die Wechselwirkung der menschlichen
Wesensglieder beeinflussen kénnen. Vielfach werden diese Substanzen in homéopathischer Form

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

193


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

194

Substanzen werden hier im Besonderen beachtet: Schwefel, Salz und Merkur (Queck-
silber). Sulfur wirkt dabei auf die Stoffwechsel-Gliedmaflen-Organisation, Salz auf den
Nerven-Sinnesmenschen und Merkur auf das rhythmische System. Die Sulfur-Quali-
tat entspricht der Warmebildung, der Bewegung und dem inneren Stoffumbau (vgl.
Roemer 2014). Die Wirkung vom Salz findet sich in den Sinnesorganen und in der
Haut, iiberall dort, wo absterbende, dufere, kithle Elemente zu finden sind. Salz steht
weiter fiir Selbstbewusstsein und Bewusstseinsklarheit. Merkur gilt als der Vermittler
zwischen den anderen beiden Systemen, seine Qualitét ist die Harmonisierung von
Prozessen. Im Waldorfunterricht werden diese Elemente® in der Chemie behandelt
und so dargestellt, dass das anthroposophische Weltbild darin mitschwingt (vgl. Julius
1988; Kranich 2003; Kranich 2005; Roemer 2014). Doch auch in der Biologie findet
sich das anthroposophische Menschenbild im Waldorfunterricht. Hier wird der drei-
gliedrige Mensch nach dem Modell Rudolf Steiners vorgestellt:

Abbildung 9: Der Eingang des anthroposophischen Denkens in den Unterricht (Men-
schenkunde 5. Kasse)

verabreicht. Eine besondere Bedeutung hat hier die Misteltherapie bei Krebserkrankungen erlangt.
Daneben gibt es auch nicht-medikamentése Therapieformen wie die Heil-Eurythmie, die rhyth-
mische Massage und die anthroposophische Kunsttherapie (vgl. Rosenhauer von Lowensprung
2013).

8 Schwefel verdunstet nicht, nachdem er fliissig wurde, sondern wird erneut fest, um sich dann wie-
der zu verfliissigen. Er zeigt dem Menschen Prozesse, die ihm sonst verborgen bleiben (Plasmabil-
dung), kann aber gleichzeitig mehr Wiirme halten als andere Stoffe, da er sich nicht so leicht ver-
fliichtigt. Schwefel kann diese durchwiarmende Kraft weitergeben und wirkt damit auf die Stoff-
wechselprozesse, die Willens- und Tatkraft. In der Wirme erkennt die Anthroposophie eine Ich-
Qualitdt, das Ich stromt durch die Warme in den ganzen Organismus.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau

In der Allgemeinen Menschenkunde findet sich ein ganz dhnliches Bild:

Abbildung 10: Der Mensch nach Steiner (GA 293, 146)

Obwohl das magische Denken genau wie die Wissenschaft nach kausalen Zusammen-
héngen in der Welterkldrung sucht, ist es nicht mit dieser gleichzusetzen. Der Glaube
an hohere Michte, die leitend in das eigene Leben eingreifen, an Rituale oder Gegen-
stainde, welche Geschehnisse positiv beeinflussen konnen,® oder an Zeichen in der
Welt, welche dem Betrachter suggerieren, dass die Welt kohérent sei und sie selbst
kein Produkt des Zufalls sind, starken auf der einen Seite das Selbstbewusstsein und
den Glauben an die eigenen Fahigkeiten, konnen jedoch auch davon abhalten, sich mit
der naturwissenschaftlichen Weltsicht auseinanderzusetzen und Probleme ohne die
Hilfe fremder Méchte zu 16sen.'® Dieses zum Teil befremdlich wirkende Denken kann
jedoch auch den Effekt haben, dass sich das Kind problemlos emotional in die Welt
hineinlebt und sich mit ihr verbindet, da sie vom Aufbau mit dem Menschen zu ver-
gleichen ist. Dadurch konnte ein Gefiihl der Verstehbarkeit und Handlungsfahigkeit
entstehen, was nach der salutogenetischen Auffassung zur Erhaltung der Gesundheit
beitragt.

Die heilenden Krdifte des Waldorfunterrichts liegen jedoch nicht nur in der beson-
deren Art der Weltanschauung, sondern finden sich vor allem in der klaren Struktu-
rierung des Tagesablaufs, — denn jeder Tag verlduft im gleichen Rhythmus, in dem
sich nur kleine Variationen finden lassen.’* Ehe der Unterricht beginnt, werden das

9 Das wiederholte Sprechen des Vaterunsers im noch leeren Klassenzimmer soll die Stimmung des
Raumes verbessern und mehr Ruhe in die Klasse bringen. Der feste Glaube an dieses Ritual kann
sicher auch dem Lehrer helfen, sich in Anbetracht einer so groflen Schiilerschaft von bis zu 40
Personen nicht verlassen und iiberfordert vorzukommen. Durch diesen Gewinn an Selbstbe-
wusstsein mag die Klasse tatsichlich leichter zu fithren sein.

10 Fiir den Unterricht muss sich die Frage gestellt werden, ob das Postulieren eines héheren Wesens,
welches nicht selten am Ende einer Fragekette als letzte Antwort auftaucht, das Nachdenken
nicht eher verhindert, als dass es fiir die Entwicklung der Neugierde und Entdeckerfreude sorgen
konnte. Sicher ist es fiir das Lernen auch wichtig, dass der Mensch sich in seiner Lernumwelt ge-
borgen fithlt und diese ihm in sich schliissig und bewiltigbar erscheint, doch sollten die Mittel,
die hierfiir eingesetzt werden, wohl tiberlegt sein.

11 Alle zwei bis vier Wochen wechseln die Gedichte und Lieder, der Inhalt des Lernteils ist taglich
anders, gehort jedoch auch fiir drei bis vier Wochen zum gleichen Thema, und die Geschichte
folgt dem Verlauf der Erzihlung.

195

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

196

Datum genannt sowie der Stundenplan des Schultages ins Gedachtnis gerufen. Wenn
es besondere Geschehnisse gibt, ein nahendes Klassenspiel, Kinder die krank sind etc.,
so wird auch dies vorher besprochen. Danach beginnt der Tag mit dem Morgenspruch
und endet mit dem Tagesabschlusskreis (meist vor oder nach der Mittagspause), der
ebenfalls vom Klassenlehrer betreut wird. Dieser feste Rahmen, der sich immer wie-
derholende Ablauf und die prizisen Angaben des Lehrers helfen besonders Kindern,
welche iiber keine ausreichende sensorische Integration verfiigen, aber genauso bieten
sie Kindern mit ADS oder ADHS eine Orientierung und ein Gefiihl der Sicherheit.
Ein freier Unterricht verlangt ein grofleres Maf3 an Eigenstandigkeit vom Kind, und
das Planen von aufeinanderfolgenden Handlungen kénnen manche Schiiler als
schwierig und verwirrend empfinden. So wirken Kinder mit einer unzureichenden
sensorischen Integration oft uninteressiert oder irritiert, da ihre Empfindungen und
Reaktionen ihnen ,nicht sinnvoll erscheinen und deshalb nicht befriedigend sind®
(Ayres 2002, 14). Doch nicht nur die schulischen Aufgaben stellen diese Kinder vor
Probleme, auch der soziale Bereich der zwischenmenschlichen Beziehungen wird da-
durch beeinflusst. Durch die vielen einstromenden Reize in der Schule geraten diese
Kinder leichter in Bedrdngnis, da ihre Fahigkeit, die Aufmerksamkeit auf etwas zu
richten, nicht so gut entwickelt ist. So konnen Anforderungen, die fiir andere Kinder
ohne Schwierigkeiten zu bewiltigen sind, fiir diese Kinder zu Quellen des Misserfolgs
werden. Damit auch sie eine Chance haben, dem Geschehen zu folgen, sollte der Leh-
rer darauf achten, alle Vorgaben exakt und einzeln nacheinander zu geben.*? Erst
nachdem die einzelnen Schritte eines Ablaufs linger gelibt wurden, kann davon ausge-
gangen werden, dass das Vorgehen als Ganzes zur Gewohnheit geworden ist. Je freier
Unterricht am Beginn der Schulzeit gestaltet ist, umso groflere Probleme haben Kin-
der mit einer sensorischen Integrationsschwiche. Kinder, welche sich nicht auf die
Aufgabenstellung konzentrieren konnen, werden wenig Gelegenheit haben, die Aufga-
be selbst auch anzugehen und daher eher die Vorstellung von sich selbst entwickeln,
dass sie zu dumm sind, um die Fragen zu beantworten. Machen sie diese Erfahrung
gehduft, wird ihnen die Lust am weiteren Uben verloren gehen. Aus dem schlechten
Selbstbild und der Uberforderung bei der Einschitzung einer Situation, resultiert
nicht selten eine gesteigerte Aggressivitit.

»Steht es [ein Kind mit einer unzureichenden sensorischen Integration - Anm. V. B.]
in einer Reihe mit anderen und wird aus Versehen angestofien, so reagiert es argerlich
und schligt zuriick. Der Arger und das Zuriickschlagen haben jedoch nichts mit einer
personlichen Beziehung oder Ablehnung des Betreffenden zu tun. Sie stellen eine au-
tomatische Reaktion auf Empfindungen dar, die das Kind nicht ertragen kann® (Ayres
2002, 16f.).

Aus dieser Sicht stellt ein autoritdr gestalteter Unterricht eine enorme Hilfe fiir solche
Kinder dar, und auch die klaren Bestimmungen im zwischenmenschlichen Verhalten,
die Rollenspiele und taglichen Gesprichsrunden im Tagesabschluss helfen dem Kind,
sich leichter in den Schulalltag einzuleben. Gerald Hiither und Helmut Bonney gehen
davon aus, dass bei ADS eine Schwiéche in vier Bereichen zu finden ist, eine mangeln-
de Impulskontrolle, ein iibersteigerter Bewegungsdrang, eine Aufmerksamkeitssto-

12 Der Lehrer sollte sagen: Nehmt euer Mippchen heraus. (Pause) Sucht den roten Stift. (Pause)

Nehmt den Stift in eure Schreibhand. (Pause) ....

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau

rung und eventuell eine Wahrnehmungsstérung (vgl. Hiither/Bonney 2002, 67). Da
besonders die letzten drei Bereiche in der Waldorfpadagogik taglich gefordert werden,
wird die Behauptung, dass ADS sich in Waldorfschulen ohne Medikamente verbessern
lie3e, plausibler.

1.2.3. Der Erzahlteil

Am Ende des Haupt- oder des Vormittagsunterrichts erzihlt der Lehrer eine Ge-
schichte oder liest aus einem Buch vor. Das jeweilige Thema fiir jede Altersgruppe ist
festgelegt (Marchen, Legenden, Sagen der Volker, Biografien), die einzelnen Geschich-
ten konnen jedoch vom Lehrer selbst ausgewéhlt werden. Die therapeutische Wirkung
einer Erzihlung ist dabei mit derjenigen eines Gedichts vergleichbar (vgl. Petzold
2009).

Forschungen zur Kinderliteratur haben ergeben, dass das Kind in der Kinderge-
schichte eine symbiotische Beziehung mit dem Helden eingeht, die es in seinem Fiih-
len und Denken reifen lisst, wodurch dieser ihm bei seiner sozialen und emotionalen
Bildung behilflich ist.

»Zum Bildungsbegriff gehort, was man literarische Anthropologie nennen konnte,
nidmlich der Entwurf vorbildlichen Menschentums in Dichtung und Kunst. Bildung
hat daher grundsitzlich mit Textauslegung, das heif$t mit Hermeneutik zu tun. Litera-
tur wird zum Kennzeichen der Bildung“ (Velthaus 2003, 19).

So verstanden kann der Erzéhlteil des Unterrichts als Hinfithrung in eine kindgerechte
kulturelle Welt gesehen werden, in welcher die Helden durch den Umstand des Wer-
dens gekennzeichnet sind. Dieses Werden wird im anthroposophischen Menschenbild
besonders durch ein Zusammenwirken der vier Lebensbereiche dargestellt, deren Ver-
einigung im Menschen erst das Menschliche an sich ausmacht. Im Erzéhlteil werden
Mirchen so ausgewdhlt, dass die Aufgaben, welche der Held vollbringen muss, immer
je einem dieser Gebiete zugeordnet werden konnen.'3 Als unterstes Glied findet sich
hier die Welt der Mineralien, der Steine; sie zeigt sich im Menschen in seinem physi-
schen Leib, in seiner Masse. Messen und wiegen sind Aufgaben, bei denen der Schiiler
einen Bezug zu seinem Korper herstellen soll. Als zweites findet sich das Reich der
Pflanzen; sie haben als besonderes Merkmal das Wachstum. Anders als Steine sind
Pflanzen lebendig, sie machen Photosynthese, drehen sich zur Sonne - in ihnen wir-
ken Vitalkrifte, die auch im Menschen und im lebendigen Leib zu finden sind. Diese
Lebensstrome bezeichnet die Anthroposophie wie schon beschrieben als Atherleib. In
Klassenzimmern von Waldorfschulen finden sich deshalb meistens viele Topfpflanzen,
oft verfiigt die Schule auch iiber einen groflen Garten. In der dritten Klasse wird nicht
selten ein kleines Feld bewirtschaftet und unter dem Titel Mutter Erde, Korn und
Brot'4 (Klein 1988) wird der Weg vom Korn zum Brot dargestellt. Als drittes Wesens-
glied findet sich im Menschen die Welt der Tiere in Form von Emotion und Empfin-
dung. Das Wollen ist Ausdrucksform dieser Qualititen, welche im Seelen- oder As-

13 Steine/Glas reprasentieren das Mineralische, Holz das Atherische, Seide oder Perlen sind Vertre-
ter fir das Tierreich, das Astralische und das Ideal des Guten, dem der Held zugeneigt ist, zeigt
die menschliche Qualitit des Ichs.

14 Obwohl das Buch nicht als Schulbuch verwendet wird, gibt es eine Epoche mit dem gleichen In-
halt.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

197


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

198

tralleib ihre geistige Verkorperung finden. Als viertes Glied findet sich das Denken,
besonders in Form von moralischem, an Idealen orientiertem Denken. Nur der
Mensch verfiigt iiber ein Ich, das fahig ist, Entscheidungen zu treffen. Geschichten sol-
len aus anthroposophischer Sicht dem Kind einen Weg des Werdens aufzeigen, wie es
die Naturreiche in seinem Sinne nutzen kann, wie sie ihm helfen und iiber welche
menschlichen Eigenschaften es am Ende seiner Entwicklung verfiigen sollte. Ge-
schichten vermitteln den Zuhorern innere Bilder, welche ihn zeitlebens begleiten und
seine Haltung zur Welt mitgestalten, da Gerald Hiither zufolge durch sie auch das Ge-
hirn in seiner Struktur geprigt wird (vgl. Hiither 2011).

Doch der Erzdhlteil besteht auch aus Interaktionen, denn vor der Erzahlung selbst
gibt es wie erwdhnt den Tageskreis, in welchem die sozialen Probleme des Tages zur
Sprache kommen konnen und Losungen gefunden werden. Damit die Kinder psycho-
soziale Kompetenz erwerben, die Fihigkeit also, ,,gemeinsam mit anderen Menschen
nach Losungen fiir die Bewiltigung gegenwirtiger und zukiinftiger Herausforderung
zu suchen“ (Hiither 2009, 42), miissen die Lehrer diese bereits besitzen. Es ist damit
sinnvoll, dass der Lehrer jene Kompetenz vorlebt und gemeinsam mit den Schiilern in
schwierigen Situationen nach Losungen forscht. Anschlieflend erinnern sich die Kin-
der gemeinsam an das, was bisher in der Geschichte vorgefallen ist. Das gemeinsame
Erinnern und Zuhoren, wenn ein Klassenkamerad erzahlt, und das Erginzen von De-
tails, wenn diese wichtig zu sein scheinen, wird zur tiglichen Ubung. Erst wenn alle
wissen, was bisher geschehen ist, erzahlt der Lehrer die Geschichte weiter. Doch nicht
immer gibt es eine Geschichte pro Tag. Oft genug fillt sie ob wichtigerer Inhalte weg,
oder der Lehrer bevorzugt es, nur eine Geschichte pro Woche zu erzéhlen, die dann an
jedem Tag neu bearbeitet wird. Gibt es am Montag eine Geschichte (mit verschwom-
menem Tafelbild), wird sie am Dienstag wieder in Erinnerung gerufen und vom Leh-
rer in einzelnen Details noch einmal ausgeschmiickt (auch das Tafelbild ist nun kon-
kreter oder deutlicher). Mittwochs erzdhlen die Schiler die Geschichte nach oder es
wird gemeinsam gedanklich nach passenden Bildern gesucht, die anschlieflend gemalt
werden (mit Wachsfarben oder Aquarell). Wird diese Vorgehensweise gewahlt, muss
sich der Lehrer zunichst viel Zeit fiir die Geschichte nehmen und sie komplett erzah-
len, kann aber an den anderen Tagen das Erinnern und das Finden von lebendigen
inneren Bildern kiirzer halten. Gelegentlich wird das Malen von Marchenbildern auch
abgelehnt, da die Kinder in den unteren Klassen noch nicht figurativ malen sollten,
sondern es hier um die Erfahrungen mit der Qualitdt der Farbtone geht. Der Erzéhlteil
kann demnach sehr unterschiedlich gestaltet werden, hat jedoch immer eine dhnliche
Funktion:

— Das Zuhoren und Mitgehen in der Geschichte

— Die Erfahrungen der Helden innerlich mitzuerleben (Moralbildung)

— Einen Reichtum an inneren Bildern zu entwickeln (vgl. Hiither 2011)

— Einzelne Bilder konkret benennen oder beschreiben zu kénnen

— Sich an die Geschichte im ganzen erinnern zu konnen (Nacherzahlung)

— Konzentrationsfihigkeit

— Anderen Schiilern zuhoren zu lernen und sich selbst kurz fassen zu konnen

Da sich der Unterricht an Waldorfschulen oft eher an den auditiven Lerntyp richtet,

ist es wichtig, dass die Fahigkeiten des Zuhorens und Wiedererinnerns so frith wie
moglich geiibt werden. Das Visuelle wird dabei durch die Gestik des Erzahlers ange-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1. Waldorfschule als Praxis — Der Unterrichtsaufbau

regt, spater werden die Inhalte ins Bildliche tibertragen. Auf vorgegebene Bilder wird,
mit Ausnahme des Tafelbilds, das oft iber mehrere Wochen bestehen bleibt, verzichtet.

Im gemeinsamen Erinnern werden Fragen an die Kinder gerichtet, wodurch sie
sich das Erzahlte deutlicher vorstellen und behalten kénnen. Solche Fragen lauten in
etwa: Was ist gestern in der Geschichte passiert? Welche Objekte wurden gefunden? Wel-
che Farben kamen in der Geschichte vor? Aber auch: Wie sahen wohl der Wald, der
Prinz, die GrofSmutter aus? Wie hat sich der Riduberhauptmann gefiihlt, als er den bosen
Brief des Konigs las? Hier sollen die Stimmung der Erzéhlung eingefangen, Emotion
verdeutlicht und die Vorstellungen der Kinder angeregt werden, damit sie spéter beim
Malen selbststindig ein Motiv fiir ein Bild zur Geschichte finden konnen. Diese Me-
thode fordert auch den Dialog zwischen den Kindern und dem Erwachsenen, denn
die Kinder kénnen die Geschichte durch ihre Fantasie ausschmiicken (besonders bei:
Wie mag wohl das prichtige Kleid der Prinzessin ausgesehen haben? oder: Wie, glaubt
ihr, hat sich das arme Mddchen nachts allein im Wald gefiihlt?). So konnen die Schiiler
dazu angeregt werden, ihren Wortschatz zu benutzen und gleichzeitig am Beispiel der
Mitschiiler zu lernen (vgl. Eliot 2012, 556ff.). Im Erzéhlteil fiihrt das freie Auflern von
Gedanken, ohne dass der Beitrag negativ bewertet oder als unwichtig abgetan wird, zu
einer Anerkennung vom Kind. Jeder wird in seinen Bediirfnissen ernst genommen
und beachtet. Es ist wichtig, eine gute Gesprachskultur aufzubauen und die Schule zu
einem Ort werden zu lassen, in welchem sich die Kinder korperlich und emotional ge-
borgen fithlen (vgl. Zoller Morf 2011, 31ff.). Durch die Geschichten, das Malen und
die Gespriche kann eine lebendige Fantasie entwickelt werden, welche das Kind dazu
befahigt, innere Bilder zu erschaffen und sinnvolle Entwiirfe fiir die Gestaltung des ei-
genen Lebens aufzustellen. Dies ist fiir Eckhart Schiffer der beste ,,Schutz gegen jedwe-
de Suchterkrankung® (Schiffer 1999, 68). Der Mensch bedarf der Interaktion, damit er
sich entwickelt und sein Gehirn dazu heranreift, die Aufgaben, die sich ihm mit der
Zeit stellen, auch anzugehen. ,Die lange Zeit aufrechterhaltene und bis heute vorge-
nommene Trennung zwischen Gehirnentwicklung und der Entwicklung des Verhal-
tens, Denkens und Fiihlens, ja selbst des Gedéchtnisses hat sich inzwischen als ebenso
schwerwiegenden Irrtum erwiesen als die Vorstellung, dass der Prozess der strukturel-
len Ausreifung und Umformung des menschlichen Gehirns gegen Ende des dritten
Lebensjahres weitgehend abgeschlossen sei“ (Hiither 2009, 45). Die Freude daran, mit
anderen Menschen zu agieren, ist jedoch an das Gefiihl der Sicherheit oder Geborgen-
heit gebunden. Wer Angst hat, zieht sich zuriick, denn im Gehirn erzeugen Verunsi-
cherung und Druck eine sich ausbreitende Erregung, sodass eintreffende Sinnesreize
weniger erfolgreich verarbeitet werden konnen und das Erlernen von neuen Inhalten
sehr schwierig ist. Ziel eines gelingenden Unterrichts wére demnach, Ordnung und
Ruhe in den Kindern zu erzeugen, eine innere Harmonie, wie es Steiner vielleicht aus-
driicken wiirde, damit Lernen iiberhaupt méglich wird.

Der im Erzihlteil miindende Unterricht soll ebenfalls zu einem Gefiihl des Frie-
dens und der Geborgenheit beitragen. Nicht alle Kinder haben ein defizitdres Sicher-
heitsgefiihl oder ein Mangel an Vertrauen, aber die sich wandelnden gesellschaftlichen
und familidren Bedingungen deuten doch darauf hin, dass diese Einstellung zum Le-
ben nicht mehr als Voraussetzung gesehen werden kann. Die Schule muss Vertrauen
schaffende Strukturen entwickeln und gleichzeitig die Resilienz der Schiiler fordern,
damit zunéchst das Lernen gelingt, aber auch der Weg in eine Gesellschaft, in der es
glinstig ist, mit Veranderungen umgehen zu konnen. Schule sollte damit nicht mehr

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

199


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

rein als Bildungsstatte fungieren, sondern auch die emotionalen und sozialen Fihig-
keiten im Blick haben, daran mitarbeiten, dass die einstromende Umwelt von den Kin-
dern auch verarbeitet werden kann. Die Waldorfschule versucht dies zum einen durch
ihre unterschiedlichen Facher, zum anderen durch einen Unterricht, der am Tempera-
ment (oder bestimmten emotionalen Stilen) orientiert ist. Die Entwicklung der oberen
Sinne ist mehr ein Aufruf zur Erarbeitung von Empathie, vom Hineinversetzen-Kon-
nen in andere, von Perspektiviibernahme und der Fihigkeit, dem anderen zuzuhéren.
Die mittleren Sinne sollen im emotionalen Bereich wirken, wahrend die Basissinne die
Grundlage fiir das spatere Denken liefern. Die Geschichte am Ende des Unterrichts
und den durch den Lehrer geleiteten Umgang mit jenen inneren Bildern helfen den
Kindern, sich auf die Begebenheiten vorzubereiten, denen sie in der realen Welt tig-
lich begegnen.

Der Waldorfunterricht arbeitet in seinen drei Teilen auf unterschiedliche Weise an
einer Haltung zur Welt. Diese Haltung wird sowohl von auflen, durch Bewegung,
Theaterstiicke und Spiele erzeugt, als auch von innen durch eine reiche Bilderwelt, in
der das Kind Leitideen findet, die es in sein Selbstbild integrieren kann. Im nichsten
Kapitel wird auf die Beziehung zwischen innen und auf3en weiter eingegangen.

Beispiele eines bildhaften Unterrichts:

Abbildung 11: Das W wird in der ersten Klasse beispielsweise mit einer Welle eingefiihrt.
Dazu gibt es jeweils ein Bild und ein Gedicht.

Sind alle Buchstaben vorgestellt, kann die Schreibfreude durch eine Anlauttabelle gefor-

dert werden, in der die Vokale anhand der eurythmischen Geste, die Konsonanten durch
ein Bild der Geschichte erinnert werden (vgl. Abbildung 12):

200

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

AV

Abbildung 12: Die anthroposophische An-  Abbildung 13: Die 8er Reihe mit Stern und
lauttabelle (erste Klasse, Rhythmus
Bonn, Mirz 2013)

Wenn bei den hellen Linien in Abbildung 13 leise geklatscht wird, verdeutlicht ein lautes
Stampfen beim dunkelbraunen Strich, dass nun wieder eine Zahl aus der 8er Reihe
kommt. Durch die verschiedenen bildlichen Darstellungen soll sich das Rechnen spiele-
risch einprdgen.

2. Embodiment an Waldorfschulen

Wie am Ende von Teil I dargestellt wurde, war die westliche Gesellschaft etwa ab der
Mitte des letzten Jahrhunderts von einem grofen technologischen Optimismus durch-
drungen. Es wurde angenommen, dass innerhalb weniger Jahre intelligente Rechner
gebaut werden konnten, die durch ihr Verhalten kaum noch von Menschen zu unter-
scheiden seien (vgl. Tschacher 2011, 13ff.). Einer der berithmtesten Tests, um festzu-
stellen, ob eine Maschine tiber kiinstliche Intelligenz (KI) verfiige oder nicht, entwi-
ckelte Alan Turing®s (vgl. ebd.). Doch der Zukunftsglaube verfliichtigte sich schon
bald durch die realen Ergebnisse, die weit von einer KI entfernt waren - trotz der opti-
mistischen Prognosen ist das Projekt im eigentlichen Sinne gescheitert (ebd. 11 f.). Ein

15 Beim sogenannten Turing Test sollte ein Mensch mit zwei weiteren Individuen kommunizieren,
die er jedoch nicht real vor sich hatte. Einer dieser beiden Gegeniiber sollte ein Mensch, der an-
dere eine KI sein. Durch gezielte Fragen, die mit Zweideutigkeiten, Witz und Sinnhaftigkeit spiel-
ten, sollte nun deutlich werden, bei wem es sich um die KI handele. Konnte dies nicht mehr er-
mittelt werden, hitte die KI den Test bestanden. Es sollte also nicht reines Wissen oder Schnellig-
keit getestet werden, sondern ob die Testperson den Sinninhalt der Sitze verstehen konnte, und
wenn ein solcher nicht vorlag, mit einem Witz oder ernsthaft mit einem anderen sinnlosen Satz
antworten konnte.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

202

intelligenter Rechner schien nicht realisierbar zu sein, und so kam erneut die Frage auf,
wodurch Intelligenz iberhaupt entstehen konnte.

»Kann der tiefere Grund fiir das Versagen von kiinstlicher Intelligenz in der Vernach-
lissigung der Beziehung zwischen der Informationsverarbeitung (,Denken’) einerseits
und dem Korper und der Umwelt andererseits zu suchen sein?“ (ebd. 14).

Hier setzt die Embodiment-Forschung an, die in der Verkdrperung des Menschen den
Schliissel fiir das Problem des Bewusstseins vermutet und einen Zusammenhang sieht
zwischen Denken und Kérper, zwischen Geist und Welt. Einen sinnlich wahrnehmba-
ren Korper zu besitzen und damit die Fihigkeit zu haben, Erfahrungen an der Welt zu
machen, scheint die wesentliche Voraussetzung fiir die Entstehung eines unabhingi-
gen Ichs zu sein. Denken findet in einem Geflecht von Beziigen statt, welche wiede-
rum in einen Kontext, eine Umwelt eingebettet sind (vgl. ebd.). Wir verlassen uns im
Leben nicht rein auf unser kognitives Wissen, sondern oft genug auf ein Korpergefiihl.
Wenn wir ein schlechtes Bauchgefiihl bei einer Sache haben, so konnen wir nicht un-
bedingt logisch begriinden, warum. Nach dem anthroposophischen Menschenbild
entstehen diese Intuitionen aus dem schlafenden Willen des Menschen (vgl. Steiner
GA 293 91ff.), andere Theorien machen den Darm mit seinem grofSen Nervengeflecht
fur dieses nicht kognitive Wissen verantwortlich. Die Forschungsergebnisse im Be-
reich embodied cognition machen deutlich, dass Denken und Korper keine unabhingi-
gen Groflen sind, sondern dass abstraktes Denken den Korper mitnutzt, durch Hal-
tung und Gestik die kognitiven Prozesse unterstiitzt (vgl. Wilhelm, 2011). Dieses Wis-
sen lasst sich auch fiir die Schule nutzen, sodass diese Zusammenhénge flexibel in den
Unterricht integriert werden konnen.

2.1. Embodied Cognition

In der Alltagswelt gehen wir davon aus, dass sich das Denken, Fiithlen und Wollen
durch den Korper als seiner Ausdrucksform in der Welt offenbart. In Zweifel gezogen
wird dieser Glaube durch die Annahme, der Geist sei ein Epiphdanomen des Physi-
schen, eine Begleiterscheinung, die nicht zuriick auf die Materie wirken kénne (vgl.
Tschacher 2011, 16). Diese Hypothese einer alleinigen Bottom-up-Kausalitat wirft je-
doch die Frage auf, warum ein so viel Energie verbrauchender Umstand, wie das
Selbstbewusstsein einer ist, {iberhaupt evolutionar erfolgreich gewesen ist, wenn er nur
ein Zusatz zu einem System ist, das auch gut ohne Bewusstsein funktionieren wiirde?
Der Autorin scheint diese Annahme nicht intelligibel, weswegen sie davon ausgeht,
dass Psyche und Physis eine Einheit darstellen, dass es sowohl eine Bottom-up- als
auch eine Top-down-Gerichtetheit geben muss, ohne dass dieser Umstand es erzwingt,
dass die Wechselwirkung zwischen zwei unterschiedlichen Entitdten oder gar Substan-
zen stattfinden muss. ,Die menschliche Intelligenz braucht einen Korper, um sich ent-
falten zu konnen“ (ebd. 17). Wir sind nur wir selbst als leibliche Wesen, keine von der
Umwelt und Welt abgekoppelten denkenden Entititen. Aus diesem Grund ist das Ein-
beziehen des Korpers und der Umwelt so wichtig fiir unser Leben und sollte auch bei
der Schulbildung beachtet werden. ,,Denken ist ohne Kérper und ohne Umwelt nicht
denkbar® (ebd. 31). Das, was fiir das Denken gilt, ist ebenso richtig fiir die Betrach-
tung von Emotionen, denn bereits 1756 beobachtete Edmund Burke: ,,Ich selbst habe

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

oft bemerkt, dass ich jedesmal, wenn ich die Blicke und Gebérden eines zornigen
Menschen nachahme, mein Gemiit unwillkiirlich der Leidenschaft zugewandt finde,
deren duflere Erscheinung ich nachzuahmen bestrebt bin“ (Burke 1956, 172f.). Dies
zeigt, dass wir Stimmungen und Gefiihle bis zu einem gewissen Grad durch unsere
Haltung oder Mimik steuern konnen. Der Korperausdruck oder die Korperhaltung
wirken damit direkt auf die Kognition und die Emotion des Menschen (vgl. Tschacher
2011, 17). Die Seele wire damit auch ein Spiegel des Korpers. Was der Koérper aus-
driickt, das nimmt in der Seele Gestalt an. Nach der Embodiment-Theorie ist die
~Wechselwirkung Kognition — Korper zirkuldr-kausal® (ebd. 31). Korper, Geist (Ko-
gnition) und Umwelt miissen als zusammenwirkend verstanden werden; nur dadurch,
dass weder das eine noch das andere auf- bzw. abgewertet wird, kann wahres Ver-
stindnis fiir die Situation des Menschen entstehen.

Dr. Maja Storch von der Universitét Ziirich untersucht die Auswirkungen des Kor-
pergeschehens auf die Psyche, dasjenige, was, wie bereits erwéhnt, in der psychologi-
schen Fachsprache als Body-Feedback bezeichnet wird (vgl. Storch 2011, 39). Durch
die Untersuchungen zeigte sich, dass bei einer originalgetreu eingenommenen Korper-
haltung gleichzeitig die entsprechende Emotion auftrat (vgl. ebd. 40ft.). Maja Storch
bezieht sich auf eine Feststellung von Susana Bloch (1986), die zeigen konnte, ,dass
die korrekte Ausfithrung eines korperlichen Ausdrucksmusters die entsprechende
Emotion im subjektiven Erleben der Versuchsperson nach sich zieht und dass auch
Auflenbeobachter die dargestellte Emotion richtig einschéatzen® (Storch 2011, 49). In-
teressant ist, dass die Versuchsperson diese erzeugte Emotion nur dann wieder verlas-
sen konnte, wenn sie eine neutrale Koérperhaltung einnahm und spezielle Atemiibun-
gen durchfithrte, welche dem Korper halfen, dieses Embodiment zu verlassen (vgl.
ebd.). Von Strack, Martin und Stepper (1988) wurde weiterhin in Experimenten nach-
gewiesen, dass die Gesichtsmuskulatur Einfluss auf die Stimmung nehmen kann, ohne
dass vermittelnde kognitive Prozesse notwendig waren. Die Teilnehmer dieser Studie
zum Facial Feedback schauten sich einen als lustig ermittelten Filmbeitrag mit unter-
schiedlichen Gesichtsausdriicken an. Dazu mussten sie entweder einen Stift waage-
recht zwischen die Zéhne klemmen (was einen fréhlichen Gesichtsausdruck provo-
zierte) oder das Ende mit dem Mund umschliefSen, was eher zu einem neutralen Ge-
sichtsausdruck fiihrte, eine letzte Gruppe, die Kontrollgruppe, hielt den Stift in der
Hand. Bei dem Experiment wurde ermittelt, dass die Teilnehmer mit dem fréhlichen
Gesichtsausdruck den Film signifikant lustiger fanden. Nicht nur die eingenommene
Korperhaltung spiegelt sich somit unmittelbar in der Seele wieder, sondern sogar der
Gesichtsausdruck wirkt zuriick auf das Gemiit. Davidson untersuchte, ob die Lah-
mung der Mimik, wie sie durch eine Behandlung mit Botox hervorgerufen werden
kann, Auswirkungen auf das Verstehen von emotionalen Sitzen hat.

»Die Aktivitit eines Muskels zu blockieren, der an der Bildung eines drgerlichen oder
traurigen Gesichtsausdrucks beteiligt ist, verlangert [...] die Lesedauer von Sitzen, die
Arger oder Traurigkeit vermitteln — Emotionen, die normalerweise eine Bewegung des
Stirnrunzelns zur Folge haben. Offenbar bleiben dem Gehirn durch die Unfihigkeit
[...] die Stirn zu runzeln und einen traurigen Gesichtsausdruck aufzusetzen, Signale
vorenthalten, die normalerweise in der Inselrinde und im somatosensorischen Kortex
eintreffen und von dort aus in die linksseitigen Sprachareale geleitet werden, wo ihr
Sinn entschliisselt wird“ (Davidson 2012, 205).

203

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

204

Lernen wird unter diesen Gesichtspunkten erheblich vereinfacht, wenn der Korper in
das Unterrichtsgeschehen mit eingebunden wird und das Gehirn nicht als ein im Kopf
liegendes, isoliertes Organ ohne Beziige zum Rest des Menschen gesehen wird.

Maja Storch geht weiter davon aus, dass nicht nur Emotionen durch das Body-
Feedback beeinflusst werden, sondern ebenfalls die eigene Einstellung, das Urteilsver-
mogen und sogar ganze Verhaltenssequenzen (vgl. Storch 2011, 63.).

»Ohne ein addquates Embodiment riskiere ich das Misslingen meiner Handlungsab-
sicht. Der Einsatz korperlicher Elemente im Rahmen eines gelingenden Selbstmanage-
ments ist also [...] kein Luxus aus der Wellness-Ecke“ (ebd.).

Sie hat deshalb das Ziiricher Ressourcen Modell (ZRM) entwickelt, das sich dieses
Wissen in Form einer Therapie zunutze macht. Storch hat eine Methode entwickelt,
mit der das ,,adaptive Unbewusste und das Bewusstsein synchronisiert werden kon-
nen“ (Storch 2009, 213). Dabei geht sie davon aus, dass das Bewusstsein die Impulse
des Unbewussten kontrollieren kann, diese Mechanismen jedoch bei Erschépfung und
starker kognitiver Belastung versagen. Um nun eine Selbstregulation zu erzeugen,
nutzt sie ein zuverlidssiges Signalsystem des adaptiven Unbewussten: Somatische Mar-
ker. Damasio postuliert in seinem berithmten Buch Descartes’ Irrtum, dass dasjenige,
was der Mensch erlebt und was in ihm einen kérperlich-emotionalen Zustand auslost,
im Korper als somatischer Marker verinnerlicht wird. ,,Ein negativer oder positiver
somatischer Zustand, der durch das Auftreten einer gegebenen Reprisentation verur-
sacht wird, wirkt nicht nur als Marker fiir den Wert dessen, was reprisentiert wird, son-
dern auch als Verstirker fiir die fortgesetzte Aktivitit des Arbeitsgedichtnisses und der
Aufmerksamkeit* (Damasio 2004, 269). Erlebnisse konnen damit im Korper wirksam
werden und konnen durch verschiedene Sensationen wieder ausgelost werden. Das
Verinnerlichen von Erfahrung im Koérper, kann damit auch als Stiitze fiir den Behalt
kognitiven Wissens herangezogen werden. Storch versucht in ihrem Vorgehen, die Pa-
tienten auf das psychische Wohlbefinden aufmerksam zu machen, das durch ein er-
folgreiches Handeln ausgelost wird, sodass dieses Gefiihl als somatischer Marker fiir
den weiteren Verlauf genutzt werden kann. Zunichst muss ein solches Wohlgefiihl je-
doch im Patienten entstehen, was wiederum der Fahigkeit bedarf, sein inneres Emp-
finden auch wahrzunehmen (Selbstwahrnehmung), was in Waldorfschulen als Arbeit
am Lebenssinn programmatisch ist. Weiter fand dieses Modell deshalb Erwihnung, da
es davon ausgeht, dass zunachst der Wunsch oder die Vorstellung, dann aber ein ver-
starkendes Gefiihl entstehen muss, damit ein Vorhaben tatsdchlich auch umgesetzt
wird (vgl. Storch 2009, 215).

»Jeder Prozess zielrealisierenden Handelns beginnt zunidchst im Unbewussten. Dort
hat er [...] den Status eines Bediirfnisses. Wenn das Bediirfnis bewusst geworden ist,
ist es zum Motiv geworden [...] In diesem Reifestadium wird ein Thema jedoch noch
nicht nachhaltig mit Willenskraft verfolgt [...]. Um die Wahrscheinlichkeit zu erho-
hen, dass nachhaltiges zielorientiertes Handeln erfolgen kann, muss das Motiv den
psychologischen Rubikon iiberqueren - es muss zur Intention werden. [...] Diagnosti-
ziert werden kann die Uberquerung des Rubikon am Auftreten eines deutlich positi-
ven somatischen Markers® (ebd. 215 f.).

Wie in der anthroposophischen Vorstellung ist es nicht die Vorstellung, die zur Hand-
lung fiihrt, sondern diese wirkt auf das Gefiihl und fiihrt erst anschlieflend zur Hand-
lung.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

Mit Embodiment oder Embodied Cognition lasst sich jedoch nicht nur in der Psy-
chologie arbeiten, auch auf die verschiedenen Temperamente kann durch eine ent-
sprechende Korperhaltung eingewirkt werden, sei das durch den Unterricht in Form
von Spielen oder durch Korperarbeit, durch welche es moglich wird, einen behindern-
den Gemiitszustand durch eine andere Korperhaltung einfacher zu verlassen. Als Ex-
empel kann der leicht in Wut und Zorn geratende Choleriker genommen werden. Die
im Bauch sitzende Wut korreliert mit einer bestimmten Kérperhaltung, hier hilft kein
Reden und Denken, die Wut sitzt tief und weicht nur langsam. Wenn jedoch nun eine
Korperhaltung eingenommen wird, die diesem Gefiihl entgegenwirkt, bleibt dieses
nicht aufrechterhalten (vgl. Storch 2011, 64 f.).

~Wohlgemerkt! Gefiithle und Stimmungen sind wichtige Signalgeber. Ein Gefiihl los-
werden ist nicht gleichbedeutend mit ,ein Gefiihl nicht wahrhaben wollen® oder ,ein
Gefiihl unterdriicken. [...] Sobald sie ein negatives Gefiihl jedoch bemerkt haben, be-
steht in den meisten Féllen kein Grund mehr, diese unangenehme Verfassung linger
aufrechtzuerhalten® (ebd. 65).

Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass in der Eurythmie Haltungen einge-
nommen werden, die Stimmungen ausdriicken sollen. Im A spiegelt sich die Offenheit
zur Welt, im E eher die Besinnlichkeit.

Abbildung 14: Das eurythmische A und E

Fraglich bleibt allerdings, ob diese Haltungen den wirklich auftretenden Haltungen
entsprechen, denn nur dann kénnten sie nach dieser Analyse eine Wirkung erziehen.

~Embodiment in unserem Sinne hat iibrigens nichts mit den Koérpersprache-Techni-
ken zu tun, die mancherorts gelehrt werden. Wenn man den Menschen eine to-do Lis-

205

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

te antrainiert, wie sie zu licheln haben, dass sie die Arme nicht vor der Brust ver-
schranken diirfen, oder dass sie mit der Faust energisch auf das Rednerpult schlagen
miissen, um entschlossen zu wirken, erreicht man in den allermeisten Fillen das Ge-
genteil von dem, was man beabsichtigt hat. Der Mensch wirkt unecht, die Korperspra-
che automatenhaft“ (ebd. 66).

Es geht demnach vielmehr darum, die hochindividuelle Form des Embodiment zu fin-
den, zu dem, was man erreichen méchte.

Eine konkrete Anwendung dieses Wissens in der Schule kann an drei kurzen Bei-
spielen erldutert werden:

In der ersten Klasse der Waldorfschulen existiert ein Spiel, welches optimal fiir das
Erlernen verschiedener authentischer Embodiments geeignet zu sein scheint. Alle
Kinder gehen langsam im Raum umbher, wobei gesungen wird: Was wollen wir denn
machen, wir wissen es noch nicht. Hier nehmen alle Kinder eine neutrale Haltung an,
sind offen fiir alle kommenden Médglichkeiten. Nun dndert sich die Melodie und es
heiflt beispielsweise: Wir stehen erhaben da, wie eine Eiche, oder: Wir blicken ruhig
iibers Meer. Auch die Haltung von Tieren kann eingenommen werden und immer
kann beobachtet werden, wer denn am meisten wie z. B. eine Eiche wirkt. Was sollte
nun der Sinn dieses Spiels sein? Wenn ein gutes Sinnbild fiir das gefunden wird, was
erreicht werden will, geht der Kérper ganz ohne eine kognitive Korrektur in diese Hal-
tung/Embodiment iiber. Jedes ,,Bild [bringt] unterschiedliche Embodiments mit sich
[...]. Das Eichenbild wiirde mich zum Beispiel dazu veranlassen, meinen Stand zu sta-
bilisieren und die Fif3e breit zu stellen” (ebd. 69). Eine zweite Variante dieses Spiels
findet sich in einem Reigen, welcher auch fiir den Fremdsprachenunterricht geeignet
ist. Die Kinder stellen sich in einer Reihe auf und folgen dem Lehrer, welcher seinen
Gang immer wieder verdndert und dies auch verbalisiert: Ich springe, ich hiipfe wie ein
Reh, schleiche wie eine Katze, drehe mich um! Dreht sich der Lehrer um, miissen alle
Kinder in die Hocke gehen, wer am langsamsten ist, scheidet aus und darf aufpassen,
welches Kind in der nédchsten Runde als letztes in die Hocke ging. Neben dem Trainie-
ren der Aufmerksamkeit gehen die Kinder auch hier spielerisch in unterschiedliche
Korperhaltungen iiber. Als Drittes kann auf eine Ubung verwiesen werden, die das
Raumerleben des Kindes verbessern soll (vgl. McAllen 1996). Audrey McAllen schlégt
eine Ubung fiir Schiiler vor, um ins Hier und Jetzt zu kommen und sich im Raum zu
verorten. Dabei sollen die Hinde abwechselnd vor der Brust, iiber dem Kopf und hin-
ter dem Riicken zusammengeklatscht werden (vgl. McAllen 1996). Wenn nun die Rei-
henfolge von vorn nach hinten und itiber den Kopf wieder nach vorn festgelegt wird
und dabei ein Sackchen oder ein anderer, leicht auf dem Kopf zu balancierender Ge-
genstand den Korper dazu bringt, aufrecht zu stehen, so gehen die Schiiler bei dieser
Ubung wie von selbst in eine Selbstbewusstsein ausdriickende Haltung iiber, in der die
Schultern nach hinten geneigt sind, die Brust durchgedriickt wird und die Hinde wie
in einer Siegerpose nach oben gereckt werden. Immer wieder kénnen sie so von einer
neutralen Kérperhaltung (die Héande befinden sich vor dem Korper) in diese raumer-
greifende Haltung hineingehen, selbst ohne innere Bilder. Die Kinder, aber auch die
Erwachsenen konnen so lernen, eine Korperhaltung einzunehmen, die auf sie selbst
bildend wirkt. Wer wiirdevoll dasteht wie ein Konig, der ist auch im Inneren wie ein
solcher. Wer immer wieder in die Pose eines Gewinners geht, fiihlt sich anschlieffend
auch zuversichtlicher (vgl. Wilhelm 2014, 29).

206

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

Diese inneren Bilder sind jedoch nicht immer leicht zu finden, und es bedarf der
stindigen Ubung, sie in das Korpergedichtnis aufzunehmen. Besonders wichtig bleibt
jedoch, dass zwischen den einzelnen Ubungen immer nach einem neutralen Embodi-
ment gesucht wird, aus welchem das Potenzial entsteht, spontan und kreativ in den
folgenden Schritt hineinzugehen (vgl. Storch 2011, 70). Diese Offenheit und das Wis-
sen um die reziproke Wirkung von Psyche und Kérper machen den Menschen frei. Er
entwickelt dadurch eine Wahlfreiheit in Bezug auf seine psychische Verfassung und
braucht nicht in resignativen Stimmungen zu verharren. Auch im Hinblick auf den
Gebrauch von legalen und illegalen Drogen konnte hier ein Ausweg zu finden sein,
und die Waldorfpadagogik hat seit Langem eine Plattform geschaffen, auf welcher die-
se Erkenntnisse wirkungsvoll eingesetzt werden konnen.

Eine weitere in Waldorfschulen praktizierte Moglichkeit, auf die Korperhaltung
und die mit ihr einhergehenden Gefiihle zu achten, ist das Schauspiel. Durch dieses
konnen die hier geweckten Vorstellungskréfte schopferisch den Leib durchdringen
und ihn gewissermaflen von innen heraus plastizieren (vgl. ebd. 67). In die Rolle eines
anderen Charakters hineinzuschliipfen, den anderen im Selbst zu finden, hilft nicht
nur dabei, sich die Moglichkeiten des eigenen Korpers zu vergegenwirtigen, es ist
nach Albert Camus auch eine Moglichkeit, dem Gefiihl der Absurditit zu entflichen
(vgl. Camus 2003, 102ff.). Das Schauspiel 6ffnet dem Menschen eine Welt des Auspro-
bierens, in der er durch das Einnehmen einer Rolle, durch Haltung und Gestik nach
der eigenen Identitét forschen kann.

Obwohl dem Leib als dem belebten Korper eine innere Erlebniswelt gegeben ist,
welche sich exklusiv dem Selbst offenbart, bleibt dieser innere Kosmos der Aufienwelt
gerade beim Schauspiel nicht vollstandig verborgen. Dadurch, dass der Schauspieler in
verschiedene Rollen schliipfen kann, seinen Korper'® dem Charakter der dargestellten
Person angleichen muss, erkennt er sich selbst im anderen und lernt Riickschliisse auf
nicht eigene innere Zustdnde zu ziehen, sich durch seinen Ich-Sinn eine Theorie des
Geistes (Theory of Mind) vom Gegeniiber zu bilden. Die Moglichkeit, auf gewisse
Weise in das Innere anderer hineinzusehen, steht wahrscheinlich in Verbindung mit
den von Giacomo Rizzolatti in den 199oer-Jahren gefundenen Spiegelnervenzelle
(mirror neuron). Vittorio Gallese, der an vielen Studien von Rizzolatti beteiligt ist und
die Spiegelneuronen auch im Zusammenhang mit Embodiment erforscht, beschreibt
jene Nervenzellen:

»Mirror neurons are motor neurons originally discovered in the ventral premotor cor-
tex of macaque monkeys (area Fs) that discharge when the monkey executes goal-rela-
ted hand motor acts such as grasping objects, and also when observing other individu-
als (monkeys or humans) executing similar acts. Neurons with similar properties were
later discovered in a sector of the posterior parietal cortex reciprocally connected with
area F5. Mirror neurons provide the neurophysiological basis for primates to reco-
gnize different actions made by other individuals: the same neural motor pattern cha-
racterizing a given motor act when actively executed is also evoked in the observer
when witnessing the motor behavior of others” (Galese/Didio 2012, 690).

Ahnliche Mechanismen konnten spéter auch beim Menschen nachgewiesen werden
und scheinen auch bei der Kunstbetrachtung eine wichtige Rolle zu spielen. Joachim

16 Eine Ubung wire hier, den Gang eines anderen nachzumachen und zu fiihlen, wie es ist, auf die-
se Weise durchs Leben zu gehen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

207


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

208

Bauer hat in seinem Buch Warum ich fiihle, was du fiihlst zwischenmenschliche Bezie-
hungen im Hinblick auf diese Spiegelungsprozesse untersucht und sieht in ihnen die
biologische Grundlage der Empathie. Besonders beachtenswert ist das zeitversetzte
Imitieren einer Korperhaltung bei einem Gegeniiber, das einem sympathisch ist: Beugt
sich der andere beispielsweise leicht vor, zieht es den eigenen Koérper unwillentlich in
eine entsprechende Haltung. Bauer sieht hier eine Grundlage des Empathievermégens,
wodurch dem Korper eine wichtige Rolle beim Hineinfiihlen in die Stimmungen und
Gedanken anderer zukommt, denn die Spiegelneuronen bringen den Menschen dazu,
eine beobachtete Korperhaltung oder Mimik im eigenen Korper zu realisieren (vgl.
Bauer 2006). Lehrer sollten daher wissen, dass das Mitschwingen in die Kérperhaltung
ihrer Schiiler ein gegenseitiges Verstdndnis eventuell verbessern kénnte und dass die
Schiiler, wenn sie ihrem Lehrer zugetan sind, auch dessen Haltung tibernehmen. Denn
es sind nicht nur die Schiiler, die vom Lehrer gesehen werden, sondern diese beobach-
ten auch ihre Lehrer und merken, auf welcher Weise sie sich in ihm spiegeln. ,Die
Wahrnehmung und Produktion emotionsbezogener Gesichtsausdriicke koénnte auf ge-
meinsame neuronale Strukturen einwirken, dessen Funktion ganz dhnlich wie die des
Spieglungsmechanismus postuliert werden kann“ (Gallese 2013, 96). Obwohl Gallese
nicht davon ausgeht, dass dadurch automatisch die beobachtete Emotion ausgelost
wird, spielt die Mimik eine Rolle beim Verstindnis fremder Gefiihle. Uber das unbe-
wusste Mitgehen in eine Haltung und iiber die Mimik des Lehrers kénnen sowohl ko-
gnitive Inhalte verstandlicher werden, aber auch das Selbstbild des Schiilers griindet
sich im Blick seines Lehrers auf ihn selbst (vgl. Bauer 2009 [1], 113ff.). Bauer machte
weiter darauf aufmerksam, dass allein durch das Zuhoren einer Schilderung die in der
Erzahlung beschriebenen Gefiihle im Horer ausgeldst wiirden, was fiir ihn den privile-
gierten Zugang der Sprache zum System der Spiegelneuronen deutlich macht (vgl.
Bauer 2009 [2], 54).

Wenn nicht nur die Haltung, sondern auch die Mimik und, wie in den nachsten
Kapiteln gezeigt wird, auch die Gestik und Sprache einen derart groflen Einfluss auf
das psychische Erleben haben, muss auf diese Wirkung aufmerksam gemacht werden,
gerade wenn eine Schule sich die Mechanismen, die als Body-Feedback bezeichnet
werden, schon lange nutzbar macht.

2.2. Embodiment im Sprachunterricht

Die Hinweise haben sich immer deutlicher dahingehend verdichtet, dass das Gehirn
nicht als ein reiner Informationsprozessor beschrieben werden kann, ,,sondern dass
grofle Teile selbst abstrakter und vormals amodal konzeptualisierter mentaler Vorgan-
ge durch sensomotorische Prozesse mediiert werden (Beilock; Hohmann, 2010). Dies
bedeutet eine Einbeziehung des Korpers als Teil des mentalen Geschehens und damit
auch eine Riickwirkung des Korpers auf die gedanklichen Vorginge selbst. Wissen
wird nicht als eine abstrakten Speicherung von Gelerntem definiert, sondern das Ge-
hirn versetzt sich beim Erinnern wieder mehr oder weniger gut in den Zustand, in
dem es sich beim Ereignis selbst befand. Erinnerung (an Ereignisse oder an gelernte
Fakten) ist damit eine Reaktivierung eines Hirnzustandes, der mit einem urspriingli-
chen Zustand korrespondiert, wobei mit zu beachten ist, dass jeder Hirnzustand auch

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

ein Zustand eines ganzen Menschen entspricht, dass also Erinnerungen auch Korper-
erfahrungen und Haltungen mit einschlieflen. Gehirn und Korper stehen damit in
einer Wechselbeziehung; da es wahrend einer Interaktion mit der Umwelt zu einer Ak-
tivierung in verschiedenen Hirnarealen kommt, die spater ebenfalls wiederum partiell
aktiv werden, wenn diese Objekte oder Wahrnehmungen erneut auftauchen. Selbst
beim Lesen einer Beschreibung werden die gleichen Hirnareale aktiv, die fiir den tat-
sichlichen Vorgang gebraucht werden (vgl. Zwan/Taylor 2006). Das Verstandnis eines
Satzes wie Er drehte die Lautstirke der Anlage zuriick erfolgte schneller, wenn der Pro-
band die Hand gegen den Uhrzeigersinn drehte, die Information also kongruent zur
Motorik war, und verzogerte sich, wenn beide Elemente nicht tibereinstimmten, die
Hand also mit dem Uhrzeigersinn gedreht wurde. Dieses Beispiel von Taylor und
Zwan sowie die vorher beschriebenen Experimente zur Mimik zeigen deutlich, dass
das Verstdndnis von Sprache an motorische Erlebnisse gekoppelt ist. ,, Aktuelle Ansit-
ze gehen [...] davon aus, dass das Verstandnis von Sprache eng mit den sensomotori-
schen Vorerfahrungen, die wir mit dem entsprechenden Objekt bzw. Ereignis haben,
iiber das wir lesen oder etwas horen, verbunden ist“ (Beilock/Hohmann 2010, 123).

2.2.1. Sprache und Gestik

Diese Erkenntnis konnte den Waldorfunterricht unter einem neuen Aspekt in Erschei-
nung treten lassen: In Waldorfschulen ist es tiblich, die vielen Gedichte und Lieder
durch Gesten zu untermalen, die dem Erzéhlten motorisch entsprechen: So werden fal-
lende Blatter durch schwebende Handbewegungen nach unten untermalt, ist die Rede
vom Adler werden die Arme majestitisch hoch und runter bewegt, ganz dem erhabe-
nen Flug dieses Raubvogels entsprechend. Auch Sterne, die Sonne, verschiedene Tiere,
aber auch Arbeitsprozesse von Handwerkern oder von inneren Organen (wie dem
Darm) sollen durch Handbewegungen'? deutlicher hervorgehoben werden.

»The relationship between hand, expressive gesture and language clearly emerges from
a series of studies conducted over the last decade at the Department of Neuroscience
of the University of Parma. These studies show that speech and symbolic gesture share
the same brain mechanism of sensorimotor control” (Gallese 2014, 29).

Das alltigliche Uben der Verbindung zwischen Wort und Geste miisste damit auch fiir
den Fremdsprachenunterricht sinnvoll genutzt werden konnen, insofern die Gesten als
sich entsprechend verstanden werden kénnen. Damit gibe es keine Ubersetzung zwi-
schen der Muttersprache und einer Fremdsprache, sondern das Bindeglied miisste in
der Bewegung gefunden werden. Gleichzeitig miisste sich das Textverstandnis in der
Muttersprache verbessern, da dem Wort als Lautfolge ebenfalls ein motorischer As-
pekt beigefiigt wird.

Als Beispiel wird hier ein Lied {iber den Kastanienbaum vorgestellt, was im
Fremdsprachenunterricht an Waldorfschulen traditionell vermittelt wird und Teil der
Praxis der Unterstufe ist:

17 Beachtet werden sollte dabei nur, dass die Bewegungen in etwa mit dem Informationsgehalt des
Satzes iibereinstimmen, ein festes Lexikon der zu gebrauchenden Gesten wire sicher kontrapro-
duktiv.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

209


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

a. Marronnier: Arme tiber dem
Kopf als ein Rund zusammen-
fithren.

b. Reposer: Hiande unter der

SOUS UN MARROMNIER

r L}—Qi-—:‘ S | = = Wange zusammenlegen, Kopf
@Uou fre jour sovs un  mar-ron-nier leicht zur Seite neigen.

) ® Tétois i'-q‘e e re. po- ser c. Mbont piqué: Der Zeigefinger
_:(l";-i-;—',rr—r—j——j == 3 g sticht die andere Hand oder

J@ Lv_st_:ouslw - ques m'mf P qué ’ den Unterarm.
] . d. Quitter: Geste des Weggehens,
=TT =T —— Arme seitlich am Korper hin

@J'ai di quitter mon @ mar. ron- niec! und her schwingen lassen und

auf der Stelle gehen.

Marronier: Arme tiber dem
Kopf als ein Rund zusammen-
fuhren.

Abbildung 15: Lied fiir den Franzosischunterricht

Im Unterricht wird der Stoff dann in dieser Form umgesetzt:
Zundchst singt der Lehrer das Lied vor, die
Kinder werden die Gesten sehr bald mit-
machen. Im zweiten Schritt soll das ganze
Lied mitgesungen werden, dann kénnen
nach und nach die Worte weggelassen wer-
den, die durch Gesten dargestellt werden.
Dies hilft dabei, die Aufmerksamkeit auf
die Worte zu lenken. Spiter kann der
Grofsteil des Lieds gesummt werden, wih-
rend nur die hervorgehobenen Worte laut
ausgesprochen werden. Eine weitere Mog-
lichkeit besteht darin, dass der Lehrer die
Gestik vertauscht, sodass es immer etwas
Neues an dem Lied zu erleben gibt. Ab der
dritten Klasse kann das Lied dann mit
einem Bild und einzelnen Worten an die
Abbildung 16: Tafelbild Tafel geschrieben und in die Hefte iibertra-
gen werden. So kann es spiter immer wie-
der als Leseiibung herangezogen werden. Aufgabenbeispiel: Suche in deinem Heft das
langste, das schonste oder das hdufigste Wort.

Die beim Wort marronier durchgefithrte Geste, die tiber dem Kopf geschlossen
Arme, welche einen Baum symbolisieren, das Legen des Kopfes auf ein imaginéres
Kissen, welches das Ausruhen zeigt, sowie die den Unterarm piksenden Finger, die auf
viele Stechmiicken hindeuten, und das Gehen an einer Stelle, welches verdeutlicht,
dass jemand weggeht, unterstiitzen das Verstandnis der Fremdsprache. Haben Kinder
Erfahrung in diesen einfachen Gesten, wird es selbst fiir Erstklassler nicht schwer sein,
den Inhalt des kleinen Liedes zu verstehen. Der Lehrer kann die Bilder dieses Liedes
dann spater (normalerweise erst ab der dritten Klasse) zum Schreiben oder Erklaren

210

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

einzelner Worte nutzen, denn auf Ubersetzungen wird in der Regel verzichtet. In den
ersten Schuljahren lebt der Unterricht ganz im Bild und in der Gestik, was neurologi-
schen Studien zufolge eine Wirkung auf das Sprachverstdndnis haben sollte (vgl. Kon-
tra et al. 2012; Goldin-Meadow/Beilock 2010).

Gerade im Hinblick darauf, dass weniger visuelle Medien (Lehrfilme, Folien,
Power-Point-Prasentationen) in den Unterricht mit einfliefSen, sondern das bildhafte
Erzahlen den Stoff auf auditivem Weg an die Schiilerschaft herantrigt, sollte darauf
geachtet werden, dass das Erzéhlte auch seine Wirkung erzielen kann, dass das Vor-
stellungsvermogen, der innere Film, wirklich présent ist. Sprache muss also verstan-
den werden, nicht nur ob ihrer Bedeutung, sondern auch ob der Gefiihle und Bilder,
die mit ihr verbunden sind. Hierbei konnte der Bewegung eine zentrale Rolle zukom-
men: Tettamanti et al. haben 2005 einen Artikel veroffentlicht, in welchem sie darge-
legt haben, dass beim Lesen eines Satzes, der eine Handlung beschreibt, genau diejeni-
gen Gehirnareale starker aktiviert werden, die mit den Bewegungen der Effektoren as-
soziiert sind (vgl. Tettamanti et al., 2005). Die gehorten oder gelesenen Handlungen
werden innerlich motorisch simuliert und damit auch deutlich erlebter oder besser
verstandlich. Gleichzeitig wurde ebenfalls gezeigt, dass Bewegungsexperten (Ténzer,
Sportler) bei der Beobachtung der ihnen bekannten Bewegungsmuster (einem Tanz,
einer Wurfbewegung) eine grofSere Aktivierung im Gehirn zeigten als Laien, was da-
rauf hindeutet, dass sie die Bewegungen, welche ihren Fertigkeiten entsprechen, exak-
ter und detaillierter simulieren konnen.

»Des Weiteren scheinen sich die kognitiven und neuronalen Operationen, die wah-
rend der Handlungsimagination aktiviert werden, bei den Experten eher mit denen zu
decken, die auch fiir die tatsichliche Ausfiihrung der Bewegung relevant sind,[...].
Wenn die Experten also solche spezifischen Aktivierungsmuster im Gehirn bei der Si-
mulation von Bewegungen zeigen, die sich auch mit der tatsdchlichen Ausfithrung der
Bewegung decken, dann kénnte das auch eine Erklarung dafiir sein, warum es diesen
Expertisevorteil bei der Verarbeitung und dem Verstindnis von Sprache gibt“ (Bei-
lock/ Hohmann, 2010, 126).

Der Mensch aktiviert die gleichen mental-sensorischen Areale, die er dazu gebraucht,
eine Handlung durchzufiihren, wie wenn er eine solche beobachtet oder iiber sie liest.
Alle Erfahrungen, die ein Mensch im motorischen Bereich erlangt, werden damit auch
sein kognitives Verstandnis {iber jene Sachverhalte beeinflussen. Selbst Bewegungs-
muster, die bei anderen Menschen beobachtet werden, fithren zu einer Simulation im
eigenen Gehirn.

»T'he same neurons that control motor acts of our hand also respond to the observati-
on of actions performed by the hands of others” (Gallese 2014, 28 f.).

Es ist damit nicht gleichgiiltig, welche Bewegungsbeobachtungen ein Kind macht,
denn diese tragen dazu bei, wie seine eigenen Bewegungen einmal aussehen werden.
Nicht alles wird gleich intensiv gespiegelt, doch scheint das in Waldorfschulen herr-
schende Gebot, Buchstaben besonders schon an die Tafel zu schreiben, nicht verkehrt,
wenn bedacht wird, wie oft ein Kind wéhrend seiner Schulzeit jene Bewegungen des
Lehrers beobachten wird. Ein sich diesem Umstand bewusster Lehrer wird durch sein
eigenes Handeln direkt am Konnen seiner Schiiler mitarbeiten. Vittorio Gallese (2014)
vertritt sogar die Ansicht, dass die Spiegelneuronen bei einer Bildbetrachtung die Be-
wegung simulieren, die zu dem Bild gefiihrt hat, sie also in gewisser Weise die Entste-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

hungsgeschichte des Werkes im Betrachter nachspielen. Er beruft sich dafiir auf ver-
schiedene Studien von Heimann et al. (2013), Umilta et al. (2012) und Sbriscia-Fioret-
ti et al. (2013):

»The results show that observing a letter of the alphabet or a graphic sign written by
hand on a sheet of paper, a cut on the canvas by Lucio Fontana, or the dynamic brush-
strokes on the canvas by Franz Kline, activates in the brain of the beholder the motor
representation of the manual gestures that produced them. The visible traces of the
creative gesture activate in the observer the specific motor areas that control the exe-
cution of the gesture that produces those same images. The simulation of the creative
act is an important component of the perception of the graphic sign that the gesture
has produced” (Gallese 2014, 29)

Da die Fdhigkeit des Spiegelns am Prozess der Sympathiebildung beteiligt ist, kdnnte
der Genuss, den ein Kunstexperte an der Betrachtung eines Werkes findet, hiermit zu-
sammenhingen. Je genauer der Bildungsprozess simuliert werden kann, umso ahnli-
cher ist er einer tatsachlichen, fliissigen Handlung, die ihrerseits wieder zu Funktions-
lust fithren wird, einem Wohlgefiihl, das da herriihrt, dass ein komplizierter Bewe-
gungsablauf gemeistert wurde.

2.2.2. Erinnerung als Verkorperung

Ein in der Einleitung zu diesem Kapitel erwdhnter Umstand ist die Verkorperung von
Erinnerungen oder Représentation im Gehirn, welche als Aktivitdtsmuster dort gespei-
chert werden: Wenn der Mensch sich an etwas erinnert, wird der Hirnzustand simu-
liert, den er zum Zeitpunkt des Erlebnisses hatte. Dabei wird das Erlebnis nicht exakt
reproduziert, sondern es kommt zu einer Interpretation des Originals (Damasio 2004,
144ff.). Dabei kommt es weniger auf spezifische Einzelheiten als vielmehr auf allge-
meine Eigenschaften oder Strukturmerkmale an (vgl. Spitzer 2014, 75f.). Diese Abs-
traktionen werden verinnerlicht, wodurch es erst moglich wird, Gegenstinde verschie-
denen Kategorien zuzuordnen. Ein Stuhl (Sitzmobel) wird unabhéngig von seiner Far-
be, dem Blickwinkel des Betrachters oder einer Vielzahl unterschiedlicher méglicher
Formen als solcher erkannt. Drudeln (Bilderritsel) spielen mit dieser Eigenschaft des
Gehirns, indem sie zeichnerisch Gegenstinde oder Situationen unter einer extremen
Perspektive oder in einem sehr kleinen Ausschnitt darstellen.

Obwohl sich das Allgemeine als Erinnerung festsetzt, kann ein aufmerksamer Be-
obachter sich viele kleine Details merken. In verschiedenen Spielen ist diese Fahigkeit,
sich an Einzelheiten erinnern zu kdnnen, gefragt: Ein Spieler schlief3t dabei die Augen
und wird nach der Farbe von einzelnen Kleidungsstiicken der Mitspieler gefragt.'® Oft
ist das nicht ganz einfach, und selbst sehr bekannte und offensichtliche Dinge bleiben
nicht immer als abrufbare Information im Gedéchtnis erhalten.’9 Wem dieses Spiel
Spaf$ macht, der kann auf leichtem Weg seine Aufmerksamkeit und Offenheit fiir die

18 Dies ist auch ein beliebtes Spiel im Fremdsprachenunterricht, da das Reden mit fast gleichen Sat-
zen (nur die Farbe oder das Kleidungsstiick variieren) von den einzelnen Schiilern praktiziert
werden kann.

19 Beispielsweise kann die Beantwortung der Frage: Welche Farbe hat der Fuf$boden des Fahrstuhls?
oder: Wie viele Lebewesen sind auf dem Bild an der Wand gegeniiber abgebildet? recht schwierig
sein.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

Umwelt verbessern. Angehenden Waldorflehrern wird ein solches Aufmerksamkeits-
training ans Herz gelegt, indem er sich allabendlich Details seiner Schulkinder verge-
genwirtigt. Manfred Spitzer schreibt, es sei der Hippocampus, welcher auf das Behal-
ten von Einzelheiten spezialisiert sei. Dieser ist auch besonders wichtig fiir das Behal-
ten von biografischen Inhalten. Es kénnte damit moglich sein, dass diese Ubung des
Klassenlehrers dazu fiihrt, dass er die Kinder mehr als Teil der eigenen Lebensge-
schichte interpretiert. Gerade weil die Anthroposophie davon ausgeht, dass der Lehrer
karmisch mit seiner Klasse verstrickt sei, konnte diese Praxis dazu fiihren, dass sich
die Lehrer dadurch eher personlich emotional involviert fithlen.

Das Vorstellen oder Erinnern, also die innere Reprasentation von etwas, ist nicht
immer an ein inneres Bild gekoppelt. ,,Auch unsere Korperoberfliche und unser Kor-
perinneres, Handlungen wie das Binden von Schuhen, regelhafte Zusammenhénge in
der Welt sowie Werte, die unser Zusammenleben leiten und regeln, einschliefllich un-
serer Kommunikationssysteme, sind in uns représentiert” (Spitzer 2014, 80). Diese Art
des korperlichen Erinnerns kann in vielen Situationen beobachtet werden: So weif die
Hand beim geiibten Tastatur-Schreiber, wohin die Finger sich bewegen miissen, um
ein Wort zu schreiben, oder der Pin einer Geldkarte oder vom Smartphone muss nicht
in Form einer Ziffernfolge behalten werden, sondern kann auch durch ein Bewe-
gungsmuster verinnerlicht werden. ,, Kérperliche und kognitive Prozesse sind eng mit-
einander verwoben [...] und damit auch kognitive Erstreckung in den Korper (Embo-
diment) und Umgebung (Situiertheit) (Lyre 2010, 3). Auch erlernte Fertigkeiten wie
das Nahen, das Stricken oder das Spielen auf einer Gitarre gehen auf diese Formen des
Erinnerns zuriick. Erinnerungen konnen reziprok auch durch Bewegungen oder Sin-
neseindriicke wieder im Gedichtnis lebendig werden, wie dies am Anfang des
20. Jahrhunderts in der Literatur durch das berithmte Beispiel von Marcel Proust (A la
recherche du temps perdu) in Form einer Madeleine und eines Lindenbliitentees festge-
halten wurde (vgl. Proust 1953). Allein durch den Geschmack dieses Gebacks tritt
dem Erzéhler eine ganze vergessene Welt an Erinnerungen gegeniiber. Auch in der an-
fangs angefiithrten Passage aus dem gleichen Werk arbeitet der Korper bereits vor dem
Bewusstsein an der Hervorrufung einer Umgebungserinnerung. Verschiedene Thera-
pieformen wie die Integrative Bewegungstherapie, die Korperpsychotherapie oder die
Embodied Cognitive Science versuchen, sich diese Formen der Erinnerung nutzbar zu
machen (vgl. Leuzinger-Bohler 2013, Storch 2009, Tschacher/Storch 2010, Fogel 2013,
Waibel/Jakob-Krieger 2009).

Wenn der Mensch neue Erfahrungen macht, verandert er sein Gehirn, indem die
Synapsenstarke zwischen zwei aktiven Neuronen zunimmt. Donald Olding Hebb (vgl.
Hebb 1949) hat diesen Sachverhalt nachgewiesen und den Satz gepragt: What fires to-
gether, wires together. Das Herstellen solcher Synchronisierungen ist die Grundlage al-
len Lernens. Die Erfahrungen, durch die das Gehirn angeregt wird, macht der Mensch
in seiner Umwelt durch die Sinne.

»Stimuliert werden wir durch die neuronale Aktivitdt im Auge (in dem sich die Netz-
haut befindet), im Ohr (in dem sich der Schneckengang, das Hororgan, und das Vor-
hoflabyrinth, das Gleichgewichtsorgan, liegen) und die zahllosen Nervenendigungen
in der Haut, Geschmacksknospen und Nasenschleimhaut. Nervenendigungen schi-
cken Signale an bestimmte Eintrittspunkte im Gehirn, die sogenannten frithen senso-
rischen Rindenfelder fiir Sehen, Horen, Kérperempfindung, Schmecken und Riechen®
(Damasio 2004, 133 f.).

213

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

Jeder Art der Wahrnehmung ist damit ein bestimmter Bereich des Gehirns zugewie-
sen. Diese Bereiche sind zum Teil sehr spezifisch (wie bei der Unterscheidung zwi-
schen einem sensorischen und motorischen Sprachzentrum), kdnnen sich jedoch zeit-
lebens auch vergrofern oder verkleinern, wie dies z. B. fiir die Areale der motorischen
Rindenfelder der Fall ist.2° In gewissem Sinn sind die Moglichkeiten der Verarbeitung
von Informationen begrenzt, doch liegen innerhalb dieser Grenzen weite Spielrdume.
So schreibt Spitzer: ,,In der Gehirnrinde befinden sich bekanntermaflen unimodale
primére und sekundére visuelle Areale, die Neuronen fiir Kanten, Winkel, Bewegun-
gen, Farben, Gesichter oder Landschaften enthalten, und im auditorischen Bereich
gibt es entsprechende Neuronen fiir Frequenzen, zeitliche Frequenzmuster oder die
menschliche Stimme* (Spitzer 2014, 97). Die Wirklichkeit eines Menschen ist dadurch
ein Konstrukt seiner Wahrnehmungsmoglichkeit, welche Wittgenstein zufolge durch
die Sprache in einem gemeinsamen Sprachspiel synchronisiert werden kann. Uber die
Mimik, Gestik und Koérperhaltung tritt der Mensch in Beziehung zu seinen Mitmen-
schen, denn Sprache ist immer sozial, da sie auf das Vorhandensein verschiedener
Sprecher angewiesen ist (vgl. Wittgenstein 2003, § 258). Wenn Kinder nun Probleme
im Bereich der Sprache haben, ziehen diese nicht selten Schwierigkeiten im Sozialen
nach sich. Sprachverstandnisstérungen konnen aber auch zu einer Lese- oder Schreib-
schwiche fiithren, was somit auch die kognitiven Fihigkeiten des Kindes mit beein-
flusst. Um Kindern zu helfen, welche aufgrund einer langsameren Verarbeitung von
akustischen Signalen Probleme beim Sprechen oder Schreiben haben, konnte die Pra-
xis des langsamen rhythmischen Sprechens angefiihrt werden. In seinem kleinen Buch
Bli Bla Blu (2009) hat Alfred Bauer eine Spruchsammlung zur Verfiigung gestellt, die
es den Lehrern ermoglicht, exakt an verschiedenen Lauten zu arbeiten, sei das nun
beim Hoéren oder Artikulieren. Auch hier unterstiitzen Handbewegungen die einzel-
nen Silben, wodurch das Kind die Moglichkeit bekommt, im téglichen Unterricht an
seiner Wahrnehmung und damit an der besseren Verdrahtung seines Gehirns zu ar-
beiten. Manfred Spitzer erklart, dass sehr viele Bereiche des Gehirns mit Sprache be-
schiftigt seien und dass deren Entwicklung und Vernetzung iiber viele Jahre Zeit ein-
nehmen wiirde. Sprache scheint damit eine gute Moglichkeit darzustellen, auf das gan-
ze Gehirn zu wirken.

2.2.3. Verkorpertes Sprachgefiihl?

Die Waldorfpiddagogik vertritt den Anspruch, dass die Fremdsprache in einer ahnli-
chen Weise im Kind leben sollte wie seine Muttersprache und auch jeweils die unter-
schiedlichen Konnotationen mit beinhalten miisse, welche den Wortern eigen sind.
Rudolf Steiner spricht vom Sprachgefiihl und schildert in seinem Buch Die Kunst des
Erziehens (GA 311) diese Idee anhand des Wortes Kopf:

»Und dieses Sprachgefiihl sollte man, indem man charakteristische Worte nimmt, an
denen man dies Gefiihl erértern kann, geradezu pflegen. Im Deutschen haben wir fiir
das, was der Mensch da oben hat, das Wort Kopf. [...] Man sagt, im Deutschen heifst

20 Durch die Benutzung des Daumens vergroflert sich der Bereich der fiir dessen Steuerung zustan-
dig ist. Auch bei Berufsmusikern wurden solche Veranderungen beziiglich der auditiven Wahr-
nehmung konstatiert (vgl. Spitzer 2015, 99ff.).

214

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

der Kopf: Kopf, im Italienischen testa, im Englischen head. Aber das ist ja alles nicht
wahr, das ist ja alles Unsinn.

Sehen Sie, Kopf, was ist das? Kopf ist dasjenige, was geformt ist, so rundlich geformt ist.
Da driickt man die Form aus, wenn man Kopf sagt. Sagt man testa, Sie sehen das in
dem Worte Testament, testieren, so driickt man aus, dass der Kopf etwas feststellt. [...]
Man sagt zu dem, was da droben sitzt: das ist der Feststeller, der Testierer = testa. Im
Englischen ist man der Ansicht, dass der Kopf das Hauptsachlichste des Menschen ist.
[...] Man sagt also im Englischen head, das Wichtigste, dasjenige, wohin alles zielt,
worinnen alles zusammenkommt. Man driickt also Verschiedenes aus“ (Steiner GA
311, 107 f).

Dadurch, dass den unterschiedlichen Begriffen eine Bewegung zugeordnet wird, die
Worte damit nicht direkt tibersetzt, sondern lebendig gestaltet werden, konnte dieser
Aspekt des Sprachgefiihls erreicht werden. Heute wird oft versucht, iiber Spiele und
kleine Theaterstiicke ein Gefiihl fiir die Unterschiede in den Sprachen zu erzeugen.

Ian Bass, der als Engldnder in Frankreich lebt und als Sprachlehrer, Schauspieler
und Sprachgestalter titig ist, schrieb im Oktober 2010 in einem Beitrag in der Erzie-
hungskunst:

»Warum sagt der Engldnder ,It's a matter of common sense’, wo der Franzose behaup-
tet: ,Cest logique? Weil jede Sprache ihre eigene Logik besitzt, ja, mehr noch: jede
Sprache tatsdchlich eine Art ,Person’ ist, ein selbststindiges Wesen mit einer ihm ent-
sprechenden Weltanschauung. Der englische Sprachgeist schaut die Welt eher pragma-
tisch und sinnesorientiert an, der franzdsische denkt mehr in logischen Kategorien.
Das spiegelt sich auch in den dufleren Lebensformen dieser Volker wieder, im Rechts-
system und vielem anderen. Eine dritte Sprache lebt mehr in der inneren Empfindung
des Menschen, eine vierte in der Nachahmung von Naturvorgdngen - es gibt unendli-
che Moglichkeiten fiir die Entwicklung verschiedener Fihigkeiten, die sich alle kom-
plementdr zueinander verhalten und die man sich iiber das Lernen verschiedener
Sprachen aneignen kann“ (Bass 2010).

Dadurch, dass in den Waldorfschulen Sprache zunidchst spielerisch und mithilfe von
Bewegungsspielen (Dialogen, Lieder, Reigen) geiibt wird, wahrend die Grammatik
und die Schreibsprache erst gegen Ende der dritten Klasse an die Schiiler herangetra-
gen wird, ist es wichtig, die Bedeutung von verkérpertem Sinn deutlicher hervorzuhe-
ben. Das Sprechen (aufler es wird {iber Medien gestaltet) ist mit Bewegung verbunden,
der Sprecher steht beispielsweise in einer Gruppe und interagiert durch Mimik und
Gestik mit seinem Gegeniiber. Immer driickt auch der Korper etwas aus, und so
scheint es Waldorfschulen in erster Linie darum zu gehen, die Schiiler in eine Sprache
einzufiihren, in der sie in Dialog mit anderen Menschen treten konnen. Dass also in
Priifungssituationen weniger abfragbares Vokabelwissen vorhanden ist, wéire damit
auf die Methode zuriickzufiihren, welche die Worte stark an die Bewegung koppelt.
Beobachtbar wire jedoch, wie sich Schiiler in einer Gesprachssituation bewahren wiir-
den. Dazu miisste jedoch zunichst geklart werden, ob der Unterricht tatsdchlich der
vorgegebenen Methode folge, was héufig nicht der Fall ist, da Fremdsprachenlehrer
nicht immer eine Waldorfausbildung haben und es auch gehduft zu Lehrerwechseln
kommt, die dann jeweils an einer anderen Stelle und mit eigenen Vorstellungen den
Unterricht neu aufrollen. Auch wenn die Studien zur Verkniipfung von Motorik und
Sprachverstindnis nur als Denkanregung fiir den Fremdsprachenunterricht gesehen
werden konnen, so sollten doch die vielen Bewegungen (z. B. in der Laut-Eurythmie)
einen Effekt auf das Sprachverstdndnis der Schiiler haben.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

215


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

216

Fir den Unterricht an Waldorfschulen ldsst sich nun zweierlei festhalten. Zum
einen ist es das Verstehen von Worten, welches getibt werden soll: Eine grofle Fiille
von Ausdriicken sollte bereitstehen, mit denen der Schiiler dann seine Gedanken aus-
driicken kann. Jedoch auch die Fahigkeit, in einer anderen Sprache zu denken, gehort
zu der Ausbildung des Wortsinnes. Selbst wenn die gleichen Worte benutzt werden, so
ist bei einer Ubersetzung der Sinn des Gesagten nicht unbedingt der gleiche. ,Wer
wiisste vom Erlernen und vom Gebrauch einer Fremdsprache her nicht, dass eine
wortliche Ubersetzung meist schlecht oder gar falsch ist und dass der ausgesagte Sach-
verhalt vom ,Geist” der einen Sprache in den ,Geist’ der anderen heriibergeholt werden
muss?“ (Danner 2006, 35). Ein besonders bekanntes Beispiel dieser Schwierigkeiten
findet sich bei Lewis Carrolls Alice im Wunderland (Carroll 2000). Hier wird Wort-
witz, Zeitgeist und englische Kultur in Form von umgewandelten Sprichwortern oder
Reimen karikiert. Dies fiir deutschsprachige Kinder unserer Zeit zu iibersetzen, ist mit
vielen Schwierigkeiten verbunden (vgl. Fries 1995, 120ff.). Selbst Ubersetzungen, die
am Anfang des letzten Jahrhunderts noch als sehr gelungen galten, werden von den
Kindern heute nicht mehr verstanden, da das umgewandelte Liedgut, auf das ange-
spielt wurde, heute in seiner Originalform nicht mehr bekannt ist. Das Verstehen eines
Textes hiangt demgemafl auch mit der eigenen Kultur und den Mitmenschen zusam-
men. ,Verstehen ist das Erkennen von etwas als etwas Menschlichem und gleichzeitig
das Erfassen seiner Bedeutung“ (Danner 2006, 39). Texte spiegeln demnach die kultu-
rellen Selbstverstandlichkeiten, ein anthropologisches Verstindnis vom Menschen,
aber auch die Personlichkeit des Autors wieder (vgl. Herder 1994, 336). Was fiir das
Ubersetzen von Biichern gilt, ist ebenso wahr fiir das Denken selbst: Worter haben in
unterschiedlichen Sprachen divergierende Nuancen, sie verweisen auf Verschiedenes,
vermitteln andere seelische Qualitidten. Dem Menschen, der es fertigbringt, eine Spra-
che nicht allein durch die Fihigkeit des Ubersetzens zu beherrschen, sondern in ihr
und mit ihrem Timbre denken kann, gewinnt jeweils einen anderen Blick auf die Rea-
litdt. Da in Waldorfschulen der Sprachunterricht in den ersten Jahren eher durch den
Tonfall und die Gestik bestimmt wird, damit also vor dem Wortverstindnis der Ge-
danke in den Vordergrund gestellt wird, kann die Fremdsprache im Kind auf eine
ahnliche Weise lebendig werden, wie das einst mit der Muttersprache der Fall war.
Fremdsprachenunterricht ist in erster Linie ein Erleben von kleinen Geschichten in
Form von Versen und Dialogen. Durch diese Methode soll die Sprache nicht nur ob
ihres alltaglichen Gebrauchs an die Kinder herangetragen werden, sondern auch ob
ihrer Schénheit und ihres Erlebnisinhalts.

Die Frage, inwiefern Sprache durch die Motorik verkorpert ist, hat weiter Implika-
tionen fiir die Waldorfpadagogik. Wenn der Mensch unterteilt wird in Kopf-, Brust-
und Gliedmaflenmensch, so ist mit Letzterem der Wille, die Tat im Menschen ange-
sprochen. Der Unterricht sollte alle drei Komponenten beriicksichtigen, das Denken,
das Fithlen und das Wollen. Nun ist jeder Bereich (Kopf, Brust, Gliedmafien) des
Menschen wiederum in drei Teile (Denken, Fiihlen, Wollen) untergliedert. Im Kopf,
der fiir das Denken steht, findet sich beispielsweise der Kiefer, der in seiner Beweglich-
keit einer Gliedmafle entspricht. Er verkorpert den Willensteil im Haupt. Sprechen ist
damit eher dem Wollen, das Wollen wiederum der Bewegung zuzurechnen. Wenn nun
das Sprachversehen mit einer Aktivierung von bestimmten Bewegungsmustern im
Gehirn einhergeht, konnte dies eine wissenschaftliche Rechtfertigung fiir eine jahre-
lange Praxis darstellen. Die Anthroposophie hitte als Grundlage weiterhin das von

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

Steiner gezeichnete Bild, konnte jedoch anhand der Neurowissenschaft zu einer Inter-
pretation der tradierten Aussage kommen. Trotz der Moglichkeit, dass das Wissen um

die Funktionsweise des Gehirns mit negativen Konsequenzen verbunden sein konnte,
ist der Nutzen, der durch die neurobiologische Forschung entsteht, beachtlich. Allein

fiir den padagogischen Bereich ergeben sich durch diese Erkenntnisse Moglichkeiten,
beispielsweise die Lernumwelt (und mit ihr das Lernen selbst) so zu gestalten, dass we-
niger Kinder auf der Strecke bleiben, weil sie die bisher dargebotenen Angebote nicht

nutzen konnten. Alice Miller setzte sich zu ihrer Zeit kritisch mit den Methoden der

Erziehung auseinander und ging auf die Erlebniswelt des Kindes ein: ,Wenn es sich im

Spiel gespiirt hat, also im Sinne von Winnicott kreativ war, wurde es aufgerufen zu

leisten, etwas ,Gescheites® zu tun und seine im Entstehen begriffene Welt wurde iiber-
fahren® (Miller 1983, 86). Wenn die Schiiler Freude am praktischen Lernen entwi-
ckeln, werden sie aus sich heraus weiter éiben. Wichtig bleibt jedoch, dass der Lehrer

darauf achtet, dass seine Schiiler einen Zugang zum Stoff finden. Sich Bewegung und

Gestik als Methode nutzbar zu machen, erh6ht dabei die Wahrscheinlichkeit eines ge-
eigneten individuellen Zugangs.

2.3. Kunst und Embodiment

Nicht nur in der Sprache, in deren Mimik und Gestik findet der Mensch einen Weg,
sich auszudriicken, auch die Kunst bietet ihm dafiir viele Gelegenheiten. Ficher wie
Formenzeichnen oder Eurythmie, deren Berechtigung den nicht-anthroposophischen
Eltern von Waldorfschiilern nicht immer einsichtig ist, zéhlen genauso zu den kiinstle-
rischen Fachern wie Malen, Zeichnen, Handarbeit, handwerklicher Kunstunterricht
mit Kupfertreiben, Korbflechten, Buchbinden, Steinmetzen und Plastizieren. Ob die-
ser groflen Vielfalt an kiinstlerischen Betatigungsfeldern werden die Ficher oft als Teil
einer Kunsterziehung wahrgenommen, nicht aber aus Voraussetzung fiir die Wirkung
der anthroposophischen Methode.

2.3.1. Kunst als angewandtes Wissen

Bereits im 16. Jahrhundert stellte Michel de Montaigne fest: ,,Der Schiiler soll nicht
nur iiber die Worte, sondern vor allem {iber den Sinn und den Inhalt dessen, was er
gelernt hat, Auskunft geben konnen; der Nutzen, den er davon gehabt hat, soll sich
nicht im Gedéchtnis, sondern bei der Anwendung im Leben zeigen [...]“ (Montaigne
2005, 79). Der Kunstunterricht an Waldorfschulen kann damit als Méglichkeitsraum
aufgefasst werden, das Erlernte auch nutzbringend in der Welt umzusetzen, ins Tun zu
kommen und nicht nur auf rein kognitive Wissensvermittlung zu bauen. Es ist wichtig
zu erkennen, ,,dass nicht die Masse des angehduften Wissens, sondern die Art, wie ge-
lernt wird, ob ndmlich nur mit dem Kopf oder auch - und vielleicht sogar {iberwie-
gend — mit dem Herzen, entscheidend ist“ (Neider 2005, 9). Kunst ist reine Anwen-
dung, sie besteht nicht aus festen Begriffen, sondern 6ffnet einen Raum fiir die Inter-
pretation eines Themas. Eckhart Schiffer nennt diesen Intermedidrraum iibersetzt
Zwischenraum (vgl. Schiffer 2005, 13). ,Es ist der Raum zwischen der Fantasie des
Kindes und z. B. dem Sandhaufen vor dem Kind [...]* (ebd.). Auch der Raum, welcher

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

217


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

durch Kommunikation zwischen Menschen aufgebaut wird, fillt nach ihm in diese
Kategorie. Schiffer stellt nun die These auf, dass sich in ,den Intermedidrraumen des
kommunikativen Handelns wie Spiel und Dialog [...] ein schopferischer Eigen-Sinn
entfalten [kann]. Dieser Eigen-Sinn stellt eine wesentliche gesundheitsfordernde Res-
source insbesondere des Kindes, dann aber auch des Erwachsenen dar“ (ebd. 14).
Schiffer verdeutlicht den Prozess dieser Entfaltung exemplarisch am Kunstunterricht.
Wenn jedes Kind ein Thema ohne Vorlage einer Schablone frei gestalten darf, so wer-
den so viele unterschiedliche Bilder entstehen, wie es Kiinstler gegeben hat. Jedes die-
ser Kunstwerke interpretiert das Thema (z. B. die Hexe aus dem Marchen) auf seine
Weise. Werden nun anschliefend die Bilder betrachtet und jedes in seinen Eigenheiten
hervorgehoben, so fithlen sich die Kinder selbst wahrgenommen.

»Es werden also [...] nicht nur die Bilder, sondern auch die Kinder in ihrer Identitat
und Unterscheidbarkeit vorgestellt, d. h. in dem, was ihnen wesentlich ist. Und das Be-
diirfnis nach personaler Identitit und Unterscheidbarkeit ist genauso existenziell wie
das nach Liebe und Anerkennung® (ebd. 16).

Dieser Vorgang des Gesehenwerdens und das wertfreie Sehen des anderen kann dazu
beitragen, Fremdes leichter anzunehmen (vgl. Schiffer 1999, 41ff.). Wer in seiner Iden-
titdt wahrgenommen und anerkannt werde, so Schiffer, der konne auch entspannt die
Identitit seines Nachbarn anerkennen. In der Kunst kann die lustvolle Erfahrung am
Gestalten mit der Demonstration der eigenen Unverwechselbarkeit kombiniert wer-
den. Eine Identitdt, die durch einen solchen Umgang entstehen kann, ist im salutoge-
netischen Modell nach Antonovsky eine wichtige Quelle der Gesundheit: ,,Uber die
Darstellung meines Eigen-Sinns, also dessen, was mir wesentlich ist, entfaltet sich ein
starkes Koharenzgefiihl“ (ebd. 18). Dieses Gefiihl ist, wie noch gezeigt werden wird,
fiir den Menschen sehr wichtig, damit er sich selbst als sinnvollen Teil der Welt begrei-
fen kann.

Abbildung 17: Was mir im Klassenzimmer besonders gefillt.

Kinder der zweiten Klasse der Waldorfschule in Sankt Augustin wurden aufgefor-
dert, das zu malen, was ihm in der Klasse am besten gefiele. Auf 29 vorliegenden
Bildern dominierten vor allen die Dinge, die die Kinder selbst gebastelt hatten
(Igellaterne 7 x und bunter Stern 4 x) oder von der Lehrerin gestaltet wurden (Ta-

218

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

felbild 11 x Jahreszeitentisch 4 x). Kinder lieben demnach die Dinge, an deren Ent-
stehung sie selbst oder ihre engen Bezugspersonen beteiligt waren. So zeigt sich in
der Raumgestaltung bereits die Individualitit der Klasse und ihrer Schiilerschafft.

Ein gutes Kohirenzgefiihl kann jedoch nicht nur firr den Einzelnen von Bedeutung
sein, sondern zeigt sich auch im gemeinsamen Arbeiten in einer Gruppe. Wenn eine
ganze Klasse an einem Bild arbeitet, so wird schnell deutlich, dass gerade das Zusam-
menwirken der unterschiedlichen Elemente das Ganze zu einer Harmonie fiithrt. So
erlebt sich jeder als wichtigen Teil einer Komposition, als sinnvoller Teil des Gesamt-
werks. Dadurch entsteht ein Kohdrenzgefiihl in der Gruppe, das besagt, dass die Welt
nur zusammen verstanden und gemeistert werden kann und dass nur gemeinsam in
ihr ein Sinn zu finden ist (vgl. ebd. 32). Durch Kunst werden die Menschen sich ihrer
selbst und der anderen gewahr, sie sehen sich in Zusammenhingen und empfinden
ein Zugehorigkeitsgefithl zur Welt, einen Sinn. Die Waldorfschule mit jhrem Schwer-
punkt auf einem tdtigen kiinstlerischen Unterricht hilft somit, den Bezug zwischen
dem seelischen Innenleben, den geistigen Ideen — welche als jeweiliges Thema inter-
pretiert werden — und dem leiblichen Menschen herzustellen. Kunst ist immer drei-
fach gegeben, als Weg zum eigenen Selbst, als Kommunikation zu den anderen und als
Interpretation der den Menschen umgebenden Wirklichkeit. Kunst ist damit ein akti-
ver Schaffensprozess, der von auflen auf das Innere zuriickwirkt.

Kunst kann auch zum Ordnen der inneren Wirklichkeit benutzt werden, um sich
Klarheit tiber die eigenen Gefiithle und Mdglichkeiten zu verschaffen, denn es ist ge-
wiss, dass jede ordnende Handlung an einem dufleren Gegenstand auf den Handeln-
den zuriickwirkt (vgl. Fuchs 2008, 207). Genau wie der vorhin beschriebene Sandhau-
fen ist auch ein weifles Blatt ein Zwischenraum, der einem entgegentritt, ist ein Mog-
lichkeitsraum, in dem ein kleiner, weniger komplexer Teil der Welt gestaltet werden
kann. Dadurch, dass der Mensch durch das kiinstlerische Tétigwerden die Fahigkeit
entwickelt, gestaltend in seine Welt einzugreifen und den Raum selbstbestimmt zu er-
greifen, macht er die Erfahrung der Selbstwirksamkeit. Er lernt, mit der offenbaren
Realitdt umzugehen und das Entstandene in seiner Einzigartigkeit ohne Wertung an-
zunehmen, denn jedes neue Bild ist anders, gerade wenn nicht figurativ gearbeitet
wird, sondern Qualitdten durch Form und Farbe deutlich gemacht werden sollen. Hier
bietet sich eine Moglichkeit, an der Polaritdt von duflerer Welt und innerem Erleben
zu arbeiten.

»In jedem kiinstlerischen Prozess liegt [...] die Moglichkeit, gefithlsméfig Erlebtes
auszudriicken, [...] es sich duflerlich gegentiberzustellen, es in die Distanz des sichtba-
ren Bildes zu riicken. Denn im Bild kehren nicht nur innere Bilder wieder, sondern
auch die Ausdrucksgestalten und Gefiihlstone, die sich in den Farben, Formen und
Motiven niederschlagen. Das Bild hat die Eigenschaft, die Empfindungen seines
Schopfers wiederspiegeln zu konnen [und] [...] zugleich bedeutet jedes Gestalten ei-
nes empfundenen Gefiihls auch ein Prozess des [...] Feststellens und damit Zur-Ruhe-
Bringens von [...] Aufwiithlendem im eigenen Inneren® (ebd. 204).

Uber dieses innere Erkennen und Verarbeiten kann dann im Anschluss wahrnehmend
gesprochen werden. So ist jedem Kunstwerk auch ein Kommunikationsangebot im-
manent. Der Betrachter kann mit dem Kiinstler in die gleiche Richtung blicken, sich
offnen fir Weltsichten des anderen und mit ihm ins Gesprach kommen. Kunst ist so-
mit auch Sprache und hilft dem Menschen dabei, ein Teil der sozialen Welt zu sein.

219

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

220

2.3.2. Die Beziehung zwischen Mensch und Objekt

Das Malen nimmt im Waldorfunterricht eine grof3e Rolle ein, denn einmal pro Woche
wird im Hauptunterricht mit Aquarell gemalt, aber auch die Epochenhefte sollen farb-
lich schon gestaltet werden (vgl. Jinemann/Fritz 1993, Wildgruber 2010). Farben kén-
nen dabei Gefiihle und Stimmungen kommunizieren oder ausdriicken, das hat bereits
Goethe (1749-1832) in seiner Farbenlehre (Goethe 2012 [2]) versucht festzuhalten, die
in der Anthroposophie als Grundlage fiir das Farbverstdndnis gesehen wird. Goethe
ging davon aus, dass Farben sehr spezifisch auf das Gemiit wirken, dass sich der Far-
benerforscher ganz in eine Farbe versenken miisse, wodurch sich sein Auge und sein
Geist erst ganz mit der Stimmung der Farbe in Einklang bringen konnten (vgl.
ebd. § 763). Goethe ging noch von einer intrinsischen Wirkung von Farbe aus, also
dass diese subjektunabhingig immer auf die gleiche Weise wirken miisse (vgl.
ebd. § 765 ff.). Heute lassen sich zwar keine einzelnen Farben, aber dennoch bestimm-
te Farbgruppen einer spezifischen Stimmung zuordnen (vgl. Schonhammer 2013,
160):

erregt — ruhig > gelb/rot - blau/griin

— warm - kithl = gelb/rot - blau/griin

heiter - melancholisch/ernst = gelb/orange/gelbgriin - blau/violett

— dominant/aggressiv — sanft/friedlich = orange/rot/violett — blau/griin

Der Grund fiir die unterschiedlich erregende Wirkung kénnte in ihrer Leuchtkraft
oder Eigenhelligkeit liegen. ,Dafiir spricht, dass kurzwelliges (blaues) Licht physiolo-
gisch weniger stimuliert als langwelliges (gelbes bzw. rotes) Licht der gleichen physika-
lischen Intensitdt (ebd.). Es konnte gezeigt werden, dass biologische und soziologi-
sche Untersuchungen zu dem gleichen Ergebnis fithrten: Rot springt den Beobachter
eher an und lasst ihn aufmerken, was daran liegen konnte, dass sowohl energiereiche
Friichte diese Farbe haben als auch Blut, das uns zur Vorsicht ob potenzieller Aggressi-
on (das Blut schief}t in den Kopf) oder Verletzung gemahnt. Das Blaue deutet immer
auf eine Entfernung hin, auf das Himmelsblau, auf Weite. Wasser, welches auch oft
blau erscheint, glitzert zusatzlich und zieht bereits durch diesen Effekt die Aufmerk-
samkeit auf sich. Doch diese an der Natur gefundenen Befunde gelten nicht unbedingt
fur die Welt der Artefakte, weil hier das kulturspezifische Wissen und die individuel-
len Gewohnheiten mit in das Erleben hineinspielen.

g
o St

Farary

Abbildung 18: Farbstudien im Waldorfunterricht

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

Die Waldorfpadagogik postuliert eine Wirkung der asthetischen Empfindung. Dabei
geht sie jedoch davon aus, dass jene Wirkung von den Dingen selbst ausgeht, dass die
uns umgebende Natur immer auf die gleiche Art sinnlich erlebt wird und emotional
wirkt. Inwiefern die materielle Welt durch ihre Gestaltung (Farbe, Form) auf das inne-
re Erleben eines Menschen wirkt, ist bis heute nicht ausreichend untersucht worden.
Bereits 1886 machte Heinrich Wolfflin in seiner Dissertation Prolegomena zu einer
Psychologie der Architektur den Versuch, die Zusammenhange zwischen der objektiven
Welt und dem inneren Erleben derselben aufzuzeigen (vgl. Wolfflin 1886). Er ging da-
bei besonders auf verschiedene Atmosphéren ein (z. B. Dammerung) und entwickelte
schon frith die Einfiihlungstheorie von Robert Vischer weiter, die vom Prinzip her
Ahnlichkeiten mit den Erkenntnissen von Gallese et al. aufweist, nach welchem die
Betrachtung von Kunst verbunden ist mit einem motorischen Spiegelprozess, der den
Betrachter in das Werk mit hineinnimmt, ihn sich quasi in das Werk hineinfiihlen
lasst und dadurch bewegt (vgl. Gallese et al. 2012). Bis heute wird das ésthetische Erle-
ben sowohl von der Philosophie, der Psychologie und der Kunst untersucht, ohne dass
eine vollstandige Theorie bisher vorliegen wiirde.

Eine neue Moglichkeit, den Wert von Kunst fiir das Individuum zu bestimmen,
bietet die Neurodsthetik. Vittorio Gallese und Cinzia Di Dio, welche der Frage nach
Embodiment und Kunst nachgehen, duflern sich dazu folgendermaflen:

,Our idea is that through the involvement of sensory-motor processing, the esthetic
experience of art allows the beholder to feel the artwork in an embodied manner.
More specifically, our hypothesis follows from the proposal by Freedberg and Gallese
that the esthetic experience of artworks consists of activating embodied simulation of
actions, emotions, and corporeal sensations, and that these mechanisms are universal.
[...]

The activation of limbic structures such as OFC [orbitofrontal cortex] or the cingulate
gyrus, found active by Kawabata and Zeki, underpins the involvement of rewarding
processes that represent a component of esthetic experiences, though at a more cogni-
tive level of processing” (Gallese et al. 2012, 688 £.)

Kunst kann damit als eine Universalmethode verstanden werden, welche allein durch
die Betrachtung die motorischen und Emotionszentren des Gehirns stimuliert. Sie ist
ein Bindeglied zwischen &uflerer Welt und innerem Erleben, ein direkter Weg zwi-
schen Subjekt und Welt. Durch die Kunst erschuf sich der Mensch eine Kultur, die frei
war von Zweckmafliigkeit; ihre Objekte waren keine Werkzeuge mehr, sondern stellen
Symbole dar, welche Abwesendes sichtbar machten und die Ideen des Kiinstlers von
dessen personlichen Gedankenraum in den objektiven Raum transferieren konnten.

»Human beings, thanks to the expression of their artistic creativity, acquired the possi-
bility to give shape to material objects, conferring them a meaning they intrinsically

lack. [...] From a certain point of view, art is more powerful than science. With much

less expensive tools and with greater power for synthesis, artistic intuitions show us

who we are, probably in a much more exhaustive way with respect to the objectifying

approach of the natural sciences. Being humans square with the ability to ask ourselves

who we are. Since the beginning of mankind, artistic creativity has expressed such abi-
lity in its purest and highest form” (Gallese et al. 2012, 693).

Kunst kann damit als Erkenntnisform betrachtet werden, und das Herstellen von
kiinstlerischen Objekten zeigt dem Menschen jeweils einen Teil seiner selbst. Gerade
im Unterschied, der zwischen den Gegenstinden besteht, wird das Individuelle eines

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

Menschen sichtbarer, zeigt sich ihm jedoch auch das derzeit Gegebene im Bezug zu
dem, was er sich fiir seine eigene Zukunft vorstellt. Jedes Kunstwerk extrahiert eine
Idee, einen Teil des Wesens des Kiinstlers, objektiviert dies und stellt es zur Diskussion
(entweder mit dem Kiinstler selbst als Selbsterfahrung oder mit anderen als intersub-
jektiven Bezugspunkt). Es geht in der Kunst damit nicht darum zu bewerten, sondern
um einen Prozess der Erkenntnis, der sich im Raum zwischen Subjekt und Umwelt ab-
spielt und dem Individuum in seiner Entwicklung weiterhilft.

Ein weiterer interessanter Zusammenhang findet sich zwischen den von Rudolf
Steiner gefundenen Leitsdtzen und der Gehirnentwicklung. Die Welt soll zunichst als
gut, dann als schon betrachtet werden. Es geht damit um die Fahigkeit, mit anderen
Menschen in Beziehung zu treten, dann erst um eine Verbindung mit der Welt. Der
Kunstunterricht kann damit auch als Hinfithrung zu einem eigenstdndigen &stheti-
schen Urteil gesehen werden. Asthetische Urteile werden genau wie moralische Urteile
im préfrontalen Kortex gefillt, das Schone und das Gute hétten damit eine gemeinsa-
me organische Basis.

»None of the brain regions that constitute the networks associated with moral or aes-
thetic judgments are exclusively dedicated to these domains. They are all engaged in
tasks related to diverse spheres of human experience, though they seem to contribute
with similar computations across all of them. Moreover, the fact that the identified re-
gions vary from one experiment to another, both for morals and aesthetics, suggests
that the demands of different moral tasks, such as solving moral dilemmas, viewing
scenes with moral content, reading sentences conveying guilt, or judging the permissi-
bility of another’s actions, rely on partially overlapping subsets of the regions described
above [...]. Especially interesting [...] is the degree of overlap between the functional
networks of brain regions underlying beauty appreciation and moral reasoning. Both
seem to involve the following common elements: executive functions, such as attenti-
on, working memory, and decision making, associated with activity in the medial and
lateral prefrontal cortex; the representation and anticipation of reward value, which is
usually related with orbitofrontal activity; the creation of an emotion-rich context ba-
sed on memories of past experiences, involving the temporal poles; and the integration
of affective and cognitive processes in the anterior cingulate cortex. In the case of mo-
ral tasks, this network is complemented by activity in brain regions associated with so-
cial cognition (superior temporal sulcus) and the integration of cognitive conflict and
emotion” (Zaidel 2011, 374f.).

Eine kiinstlerische Erziehung hilft somit nicht allein dabei, dsthetische Urteile tiber
Objekte und Personen zu fillen, durch sie werden auch die Gehirnstrukturen angeregt,
durch die der Mensch ein Teil der Gesellschaft wird. Eine kiinstlerische Betitigung
konnte damit tatsichlich auch auf Personlichkeitsstrukturen wie das Temperament
wirken, was noch am Beispiel des Formenzeichnens verdeutlicht wird.

2.3.3. Kunst als Arbeit an der Leiblichkeit

Die innere Arbeit am Selbst wird in der Waldorfschule durch den handwerklichen
Kunstunterricht verdeutlicht, in welchem das stetige freie Arbeiten an einem Kunst-
werk diesen kreativen Prozess zu einer Metapher der eigenen Entwicklung macht: Das
Leben liegt offen vor den Heranwachsenden, ein ungeformtes Chaos, geordnet durch
einige Vorstellungen, die nicht selten den Wiinschen der Eltern entsprechen. Es bedarf
des Mutes, mit dieser Offenheit umzugehen, darauf zu vertrauen, dass das ungeordne-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

te Ganze sich im titigen Prozess formt und dem Menschen sinnergebend gegeniiber-
treten wird. Das Plastizieren mit Ton wirkt in dem Sinne seelisch, als dass es den
Kiinstler das Vertrauen lehrt und ihm dabei hilft, Unsicherheiten und innere Ambiva-
lenzen auszuhalten. Seine leibliche Komponente hat das Plastizieren im Tastsinn, die
Hinde werden von dieser feuchten, kithlen Masse umschlungen, der Ton bildet eine
zweite Haut um den Schaffenden, die ihn seine Finger deutlich spiiren ldsst, leistet ihm
Widerstand, obwohl er sich leicht formen ldsst. Im Plastizieren geht es um Aufbau und
Abbau: Viele Formen haben zunichst die Tendenz, immer diinner und ausgehohlter
zu werden, sodass darauf geachtet werden muss, dass die zu gestaltende Masse nicht
einfach verschwindet, sondern das Erlebnis entsteht, dass die Welt titig gestaltet wer-
den kann.

Der handwerkliche Kunstunterricht tragt jedoch weiter dazu bei, dass die Wach-
heit fiirs Fragen aufrechterhalten bleibt und der Bezug zur Wirklichkeit nicht verloren
geht (vgl. Martin 1991, Brater/Biichler 1989).

Wiihrend der sechsten Klasse schnitzen die Schiiler der Waldorfschule im Werk-
unterricht beispielsweise oft ein kleines Boot. Ist der Rumpf auflen fertig gestellt,
besteht die Aufgabe darin, ihn so weit auszuhohlen, dass das Schiffchen gut, im
Sinne von gleichmdfSig, waagerecht im Wasser liegt. Dies erfordert ein gewisses
Maf an Umdenken, denn bisher galten die Gesetze der Schwerkraft, bei welcher
das Schwere nach unten fillt. Hebt sich also das Boot an einer Stelle deutlicher
aus dem Wasser, so konnte angenommen werden, dass es hier leichter sei, die
schwerere Seite damit mehr ausgehéhlt werden miisse. Dies ist jedoch nicht der
Fall: Da Holz oben schwimmt, muss an der Seite Holz abgenommen werden, die
weiter aus dem Wasser hinausragt. Der Schwerkraft werden damit die Krdfte des
Auftriebs entgegengesetzt. Da die Schiiler dies sowohl experimentell austesten
konnen als auch Freude an dem neuen Spielzeug empfinden, sind diese physikali-
schen GesetzmidifSigkeiten sowohl emotional als auch kognitiv in ihnen verankert.
Die Arbeit, die sie mit ihren Hinden verrichtet haben, zeigt ihnen ein Gesetz der
Natur, dessen Wissen sie sich spdter zunutze machen kénnen. Ob zuerst das Boot
geschnitzt wird und dann erst die Physikepoche stattfindet, in denen das Phdno-
men noch mal erkldrt wird, oder ob die Schilderung ihre Anwendung im Bauen
des Bootes findet, ist sicher vom Charakter der Klasse abhdngig.

Das kiinstlerische Handeln stellt damit eine Bereicherung des naturwissenschaftlichen
Unterrichts dar, die Bildung wird auf unterschiedliche Weise vermittelt, und es wird
darauf Wert gelegt, dass ein Praxisbezug besteht, damit jenes Wissen in den Erfah-
rungsschatz des Kindes eingegliedert werden kann.

Genau wie der Ton oder das Holz gestaltet werden kann, verdndert sich auch der
menschliche Korper im Laufe der Zeit. Um den Bezug zu seinem korperlichen Selbst
nicht zu verlieren, empfiehlt Steiner, den Korper im Unterricht mit einzubeziehen.
Nur in der Materie oder in Korpern finden sich fiir ihn die Formen; sie treten dem
Menschen entgegen in der Gestalt der Organe, dem Aufbau einer Blume oder in der
gespiegelten Welt in einer Wasseroberfliche. Das sichere Gefiihl beziiglich des eigenen
Korpers gehort damit in den lebendigen anthroposophischen Unterricht mit hinein.
Steiner schlagt ein Vorgehen vor, das sich heute in Abwandlungen in verschieden Spie-
le wiederfindet und unter dem Begriff Kérpergeografie zusammengefasst wird.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

223


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

»Man kann dann auch dazu tibergehen, das Kind an sich selber geschickt werden zu
lassen im anschaulichen bildhaften Denken: Zeige mir mit deiner linken Hand das
rechte Auge! Zeige mir mit deiner rechten Hand das rechte Auge! Zeige mir mit deiner
rechten Hand das linke Auge! Zeige mir von riickwirts aus mit der rechten Hand die
linke Schulter! Mit der linken Hand die rechte Schulter! Zeige mir mit der rechten
Hand dein linkes Ohr! Zeige mir mit der linken Hand das linke Ohr! Zeige mir mit
der rechten Hand deine rechte grof3e Zehenspitze und so weiter. Man kann also das
Kind an sich selber die kuriosesten Ubungen machen lassen. Zum Beispiel auch: Be-
schreibe einen Kreis mit deiner rechten Hand um die linke! Beschreibe einen Kreis mit
deiner linken Hand um die rechte! Beschreibe zwei Kreise, die die Hiande ineinander
bilden! Beschreibe zwei Kreise, mit der einen Hand nach der einen Seite, mit der ande-
ren Hand nach der anderen Seite! Man lasse es immer schneller und schneller machen.
Bewege schnell den mittleren Finger deiner rechten Hand! Bewege schnell den Dau-
men der rechten Hand! Bewege schnell den kleinen Finger!“ (GA 311, 75).

Die Erschlieflung des eigenen Korpers wird zur Voraussetzung fiir das soziale und ko-
gnitive Lernen. Das Halten eines Stiftes und die Sicherheit beim Ziehen von Linien
sind mafigeblich fiir das Schreibenlernen, genauso wie ein Bewusstsein fiir rechts und
links, da die Ausrichtung der Buchstaben und die Schreibrichtung Bestandteil des
Schrifterwerbs sind. Ist der Unterschied beziiglich des Raumes noch nicht prisent,
bleibt die Aufforderung, einen Buchstaben auf eine bestimmte Art zu schreiben, ein
Befehl, der fiir das Kind wenig Sinn ergibt. Zuerst soll nach der Anthroposophischen
Methode der Korper etwas lernen, der Kopf und alle kognitiven Erklarungen werden
erst nach dem neunten bis zehnten Lebensjahr nachvollziehbar und wichtig. Auch Ay-
res machte darauf aufmerksam, dass beispielsweise die Augen- und Halsmuskulatur
eine besonders wichtige Rolle im vestibuldren System spielen, dass Kinder mit Lern-
schwierigkeiten oft Probleme damit haben, die Signale des Gleichgewichtssinns zu in-
tegrieren. Durch diese korperlichen Schwiéchen finden diese Kinder es schwierig, hin-
und herschwingende Gegenstinde mit den Augen zu verfolgen, denn ihre Augen be-
wegen sich nicht gleichmafig, sondern ruckartig, wodurch das Lesen, Ballspielen oder
das Zichen einer Geraden an der Tafel oft nicht einfach ist (vgl. Ayres 2002, 122f.).
Durch das Formenzeichnen kann der aufmerksame Lehrer diese Kinder schon in der
ersten Woche des Schuljahres erkennen und sein Bewegungsprogramm nach ihnen
richten. Die immer wiederkehrende Epoche zeigt dem Lehrer dann, ob die Kinder
Fortschritte gemacht haben.

2.3.4. Formenzeichnen als Metamorphose

Der Epochenunterricht der ersten Klasse besteht in einem Wechsel zwischen drei The-
mengebieten, dem Rechnen, dem Lese- und Schreibunterricht und dem Formenzeich-
nen. Aus dem Formenzeichnen entwickelt sich nach der Grundschulzeit die Freihand-
geometrie und anschlieflend die Geometrie. Nach dem Einfiihren der Geraden und
der Krummen werden die Formen zunehmend komplexer: Spiegelungen, Metamor-
phosen und verschlungene Flechtbander bilden die Inhalte der ersten vier Jahre (vgl.
Kutzli 2010). Der Unterricht bietet dem Lehrer am Anfang die Moglichkeit, die Kinder
in ihren Bewegungen besser kennenzulernen: Wie hilt das Kind den Stift, kann es eine
Figur von der Tafel auf eine Sandflache iibertragen, kann es eine im Raum gelaufene
Figur nachlaufen? Der Lehrer erfihrt etwas iiber die Art und Weise, wie das Kind sei-
nen Korper benutzen kann und wie seine Gedéchtnisleistung entwickelt ist. Da der

224

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

Unterricht zunéchst spielerisch aufgebaut ist, entsteht kein Leistungsdruck, und die
Schiiler lernen, sich in ihrer Klasse selbstverstindlich zu bewegen. Unterschiedliche
Materialien wie Sand, Kreide, bunte Tiicher, Aquarellfarben, Wachsmalstifte oder
schwarze Blatter, auf die am Ende der Woche eine geiibte Form besonders schon ge-
malt wird, machen das Fach sehr abwechslungsreich und im Hinblick auf das Gestal-
tungsempfinden offen fiir personliche Ideen. Dieser erste Unterricht bietet die Grund-
lage fiir das Erlernen der Buchstaben, welche dem Kind auf eine lebendige, bildhafte
Weise beigebracht werden sollen.

»Wir wollen uns nun einen anderen Zweig des bildhaften Lehrens und Erziehens ein-
mal vor die Seele fithren. Dabei wird es sich darum handeln, dass gerade bei dem ganz
kleinen Kinde der Intellekt, der Verstand, der abgesondert in der Seele wirkt, noch
nicht eigentlich ausgebildet werden soll, sondern alles Denken soll am Anschaulichen,
am Bildlichen entwickelt werden (GA311, 72).

Der Waldorfklassenlehrer hat zur Aufgabe, seinen Unterricht bildhaft darzustellen auf
eine Art, dass sich die Fantasie des Kindes die Welt erschlieflen kann. Die Entwicklung
jener weltgebundenen Fantasiekrifte, eines Vorstellungsvermégens, das nicht zu einer
unrealistischen Weltsicht fiihrt, sondern es dem Kind erlaubt, das Gelernte in einen
konkreten Bezug zu seiner Umwelt zu setzen, mochte Steiner geférdert wissen. Das,
was in der Umwelt vorhanden ist, soll auf eine dem Alter entsprechende Art erzdhlt
werden, sodass der Blick fiir die das Kind umgebende Welt gescharft wird. Fiir das
Formenzeichen macht Steiner den Vorschlag, eine symmetrische Figur an die Tafel zu
zeichnen, diese jedoch unvollstindig zu lassen, sodass das Kind sie vervollstindigen
kann.

»Man wird zum Beispiel zu dem Kinde sagen miissen: Sieh einmal diese linke Halfte,
die geht doch bis da herunter, und die rechte nur bis dahin. Das ist doch nicht schén,
wenn das eine ganz bis da herunter geht, das andere nicht, nur bis daher. Und so wird
man das Kind allméhlich dazu bringen, dass es diese Figur ergdnzt, dass es wirklich
empfindet: Die Figur ist nicht fertig, die muss erganzt werden. Und es wird das Kind
dazu gebracht werden konnen, dieses zu der Figur hinzuzusetzen. [...] Das Kind wird
sich zundchst hochst ungeschickt benehmen, aber es wird nach und nach im Ausglei-
chen von etwas ein denkendes Anschauen und ein anschauendes Denken entwickeln.
Das Denken wird ganz im Bild bleiben. [...] Auf diese Weise werde ich in dem Kinde
Formgefiihl hervorrufen, Formgefiihl, durch welches das Kind veranlasst wird, Sym-
metrie, Harmonie zu empfinden.“ (GA 311, 73 f.).

Das Erginzen und Spiegeln einer Form wird spiter zu einem Prozess der Metamor-
phose, Formen werden verwandelt, umgestiilpt oder wachsen gelassen (vgl. Kutzli
2010, Frieling 2008). Aus einer eckigen wird eine runde Form; Formen dehnen sich
aus oder ziehen sich zusammen, und am Ende konnen die Arbeiten der Kinder zu-
sammen aufgehiangt werden, sodass jedes einzelne Bild zum Teil eines Ganzen wird.

225

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

226

Abbildung 19: Formenzeichnen 2. Klasse, Sankt Augustin, Dezember 2013

Durch das Formenzeichnen werden sowohl das Harmoniegefiihl als auch die Ge-
schicklichkeit geiibt, denn dieses Tun soll im Menschen vor allem eine Verwandlung
hervorrufen. ,Das Formenzeichnen [...] wirkt immer auch hygienisch, ja therapeu-
tisch, denn alle Formen fithren in ihrem Aufbau und in ihren Verwandlungen immer
von den extremen zur ,heilsamen’ Mitte“ (Kutzli 2010, 342). Das Formenzeichnen ist
auch fir die Betrachtung der Sinne wichtig, denn durch dieses kann eine Metamor-
phose der einzelnen Willenssinnen, wie des Tastsinns, zu den Gedankensinnen, wie
dem Ich-Sinn, erreicht werden. Das Ich, dem diese metamorphosierende Fahigkeit in-
newohnt, muss diesen Prozess durch die Wiarme des Fithlens bewirken, was zu einer
Harmonisierung des Temperaments des Kindes beitragen soll.

In Anlehnung an die unteren Sinne werden zu diesem Zweck Typen gebildet, die
wiederum mit den jeweiligen Temperamenten korrelieren. Der Gleichgewichts-Typ
wird mit dem Cholerischen verbunden, ihm fehlt das innere Gleichgewicht, er kann
sehr jahzornig werden, hat aber auch eine grofle Tatkraft und kann andere von seiner
Sache begeistern. Der Gleichgewichtssinn hat sein Pendant im Horsinn, in der Ruhe
und dem Lauschen, und so soll die harmonisierende Therapie darin bestehen, dass
das Kind beruhigende, ausgewogene Formen zeichnen soll. Es kann auch eckige in
runde Formen verwandeln, Symmetrien herstellen oder zentralsymmetrische Siegel
ausarbeiten (vgl. Kutzli 2010, 350ff.). Der Bewegungstyp entspricht dem Sanguiniker,
dem Luftikus, der viel Schwung mit sich bringt, sich jedoch nur schwer fiir lingere
Zeit auf einen Sachverhalt konzentrieren kann. Die Metamorphose, die dem Bewe-
gungssinn inneliegt, ist der Wortsinn, das Gefiihl fiir den Tonfall. Diese Kinder sollten
sich wiederholt darin iiben, flielende Formen zu stauen, um dadurch ein motorisches
Gefiihl des Bremsens zu erzeugen. Auch konnen diinne Linien zu breiteren ausgear-
beitet werden, schnelles und geschicktes Zeichnen kann geiibt werden, aber auch das
Zeichnen mit den Fiiflen gehort zur therapeutischen Praxis. Dem Ordnungs-Typ, dem
der Lebenssinn und damit auch der Gedankensinn inhérent sind, entspricht das
phlegmatische Temperament. Er kann interesselos wirken, aber oft auch grofle Gelas-
senheit und Ruhe ausstrahlen. Diese Kinder sollten unklare Formen ausarbeiten oder
einfache Elemente in ein feineres und raffinierteres Ganzes umwandeln. Rudolf Kutzli
empfiehlt, da die Fahigkeit unterstiitzt werden soll, dass sich diese Kinder beim Arbei-
ten oft nicht ablenken lassen, grof¥flichig zu arbeiten: Grofle Kreuze und Flechtband-
ordnungen geben viel Raum zum Arbeiten, verlangen aber gleichzeitig ein hohes Maf3
an Aufmerksamkeit. Als Viertes nennt Kutzli den Tast-Typ, der sich zum Ich-Typ um-
wandeln kann. Er zeichnet sich durch eine besondere Empfindlichkeit aus, leidet hau-
fig unter Schmerzen und Triibsinn, was sich in einer hiangenden Kopfhaltung nieder-
schliagt. Um diesem melancholischen Temperament entgegenzuwirken und die Gabe

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

der Hingabe und der Vertiefung im Menschen hervorzuholen, eignen sich im Beson-
deren Umstiilpungen, das Erweichen oder Beleben von Formen und ein hiufiger
Wechsel der Betonung des Linien-Duktus. Auch Spiralen und Labyrinthe kénnen sehr
sorgfaltig ausgearbeitet werden (vgl. ebd.).

Das Formenzeichnen hat einen hohen Stellenwert an Waldorfschulen, oft wird
zum Schulbeginn in der ersten Klasse fiir gut vier Wochen nur dieses Fach unterrich-
tet. Vom anthroposophischen Standpunkt aus betrachtet, kann diese Zeit als Initiation
fiir das zweite Jahrsiebt gesehen werden, als Beginn der Individualisierung und der
Wachheit fiir die Welt. Doch auch ohne diese anthroposophische Sichtweise hilft das
Formenzeichnen dem Schiiler, einen Stift richtig zu halten und Buchstaben zu schrei-
ben - ein Problem, das viele Grundschullehrer beklagen. Durch das Formenzeichnen
konnen demnach diese feinmotorischen Fahigkeiten zunéchst ohne Druck geiibt wer-
den; feste und schwache Linien konnen sich abwechseln, Flachen einheitlich ausgefiillt
werden. Durch verschiedene Materialien ldsst sich das Vorgehen sehr abwechslungs-
reich gestalten, und eine Variabilitdt in seinem Schwierigkeitsgrad ist leicht zu ermog-
lichen. Ehe die Aufgabe gestellt wird, konkrete Buchstaben in Hefte zu {ibertragen,
konnen die Formen bereits in den Korper eingeschrieben werden, sodass eine Fertig-
keit entsteht, noch ehe die Abstraktion der in Laute umgewandelten Worter stattfin-
den muss. Ob die einzelnen Ubungen tatsichlich eine Auswirkung auf die Lebenshal-
tung der Kinder haben, ist nicht hinreichend nachgewiesen, doch arbeitet die anthro-
posophische Kunsttherapie bereits seit vielen Jahren mit diesen Methoden (vgl. Mees-
Christeller, 1996, 59ff.).

Uber die Motorik soll durch verschiedene Methoden auf das Empfinden und die
Kognition zuriickgewirkt werden, da diese ihre Basis im Korperlichen haben. Wolf-
gang-M. Auer hat in seinem Buch Sinnes-Welten (Auer 2010) die vier Steiner’schen
Korpersinne als ein Geriist interpretiert, welches, verursacht durch unterschiedliche
Grunderfahrungen, die Basis fiir alles kognitive und soziale Lernen bildet.>*

21 Der Kasten ist vollstindig iibernommen aus Auer 2010, 71.

227

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

228

Grunderfahrung des Tastsinns: Grunderfahrung des Vitalsinns:
— Eigene Grenze — Heimat im eigenen Korper
— Identitat, Individualitdt — Moglichkeiten und Grenzen
— Eigenstandigkeit — Richtiges Maf3
— Vertrauen, Sicherheit — Leistungsfihigkeit, Ich-kann-Erfah-
— Begegnung, Sozialfihigkeit rung
— Nahe und Distanz — Selbsteinschitzung, Selbstvertrauen
Grunderfahrung des Bewegungssinns:  Grunderfahrung des Gleichgewichtssinns:
— Handlungsfihigkeit — Sich einfiigen konnen
— Geschichtlichkeit — Jeder Situation gewachsen sein
— Sich in Prozesse einbringen kénnen, — In sich ruhen
Teamfahigkeit — Standfestigkeit
— Empathie — Selbstbeherrschung
— Gestaltungsfahigkeit — Selbstsicherheit, Souveranitit
— Selbstwertgefiihl
— Selbststandigkeit

Obwohl diese Punkte nicht ganz mit den Erfahrungen A. Soesmans iibereinstimmen,
bilden diese Kompetenzen das Fundament, auf welches in der Waldorfschule heute
aufgebaut werden soll. Erlebnisse, welche den jeweiligen Bereich ansprechen, sollten
damit auch eine dementsprechende Wirkung aufweisen, da die Sinne eine Einheit bil-
den, die sich gegenseitig bedingt und stiitzt. Somit scheint es auch folgerichtig, dass
die korperliche Entwicklung des Kindes in der Schule beobachtet wird. Aus diesem
Grund gibt es in einigen Waldorfschulen eine Untersuchung aller Kinder der zweiten
Klasse,?? in welcher sich ein Bild davon verschafft wird, wie sich die korperliche Ver-
fassung des Kindes und vor allem die Korpersinne entwickelt haben. Audrey McAllen
vertrat bereits in der 1980er-Jahren die Auffassung, dass das Erkennen verschiedener
korperlicher Schwéchen und das frithzeitige Intervenieren wichtig seien, um gréferen
Lernschwierigkeiten vorzubeugen. Die Bereiche, welche sie genauer betrachtete, wa-
ren:

— Die Dominanz (einer Korperhilfte)

— Die Koordination von Hand, Auge und Sprache
— Die Seitigkeit (von Hand, Fuf8 und Auge)

— Das konvexe und konkave Spiegeln

— Die Farbneigung des Auges

— Die Fdhigkeit, Formen zu spiegeln

— Die Bewegungsmuster und Mittellinie

— Die Augenbewegung

22 Die Zweitklass-Untersuchung wurde 1986 vom niederlandischen Schulbegleitdienst speziell fiir
Waldorfschulen entwickelt. Der Schularzt Dr. Piket hat diese Untersuchung fiir die deutschen
Waldorfschulen iibersetzt. Es wird das Wohlbefinden des Kindes untersucht sowie der Entwick-
lungsstand der Bewegungs- und Wahrnehmungsfihigkeit von Augen und Ohren. Es wird sich
u. a. auf Test von Sally Goddard Blythe gestiitzt.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

2. Embodiment an Waldorfschulen

Viele dieser Untersuchungen sind aus der Ergotherapie bekannt, und auch Ayres hat
sie fiir tiberaus wichtig fiir das kognitive Lernen empfunden. Wenn das Kind ab dem
neunten Monat beim Spielen mit der Hand tiber die Mittellinie seines Korpers greift,
stellt dies eine grofle Anforderungen an den Gleichgewichtssinn dar und zeigt damit
auch die ersten Ansétze einer Spezialisierung von einer Seite, die sich auch im Aufbau
des Gehirn niederschldgt (vgl. Goldberg 2002, 140ff.).

»Ein schlecht reagierendes Gleichgewichtssystem hat oft hemmenden Einfluss auf die-
se Spezialisierung. Das Kind entwickelt dhnliche Fahigkeiten mit jeder Hand und jeder
Grof3hirnhalfte. Anstatt nur eine Hand fiir feine Arbeiten - wie Schreiben oder Benut-
zen von Handwerkszeug - zu gebrauchen, hat ein solches Kind die Angewohnbheit, die
rechte Hand vorwiegend auf der rechten Korperseite und die linke Hand auf der lin-
ken Korperseite zu benutzen. [...] Wiahrend dies geschieht, entwickelt das Gehirn in
beiden Hirnhemispharen vollig gleiche Fertigkeiten, anstatt sich fiir eine Seite zu spe-
zialisieren® (Ayres 2002, 142).

Ab dem Alter von zwei Jahren beginnen Kinder, den Raum nicht nur horizontal zu
erkunden, sondern auch vertikal. Die Kinder lieben in dieser Zeit das Klettern und
treten damit noch deutlich in eine Beziehung mit der Schwerkraft. ,\Wenn die Bezie-
hungen des Kindes zur Erde nicht gefestigt sind, sind alle anderen Beziehungen weni-
ger gut, als sie sein konnten® (ebd. 150). Das Erleben des Korpers wirkt sich somit auf
soziale, emotionale und kognitive Bereiche aus, weshalb Audrey McAllen auch Ubun-
gen entwickelt hat, um die im Unterricht genutzten Praktiken auch gezielt diagnos-
tisch und therapeutisch anzuwenden.

— Korpergeografie (das Erfahren und Kennenlernen des eigenen Korpers)
— Réumliche Orientierung (oben, unten, rechts, links)

— Rhythmus

— Dreidimensionalitit des Raumes (oft in der Eurythmie bearbeitet)

— Zeichnen (Formenzeichnen)

— Malen (Farben, Bildinterpretation, Anordnung der Dinge im Bild)

Gerade die Eurythmie als kiinstlerisches Fach soll wieder einen Bogen spannen zwi-
schen Emotion und Kérperhaltung. Steiner beschreibt das I bei der Laut-Eurythmie
und erkldrt den Unterschied zur Gymnastik.

~Wer das Gefiihl hat, er hilt etwas innerlich Empfundenes, I, sinnend, der macht viel-
leicht auch diese Bewegung, aber da wird das innere Seelische in die Bewegung hin-
eingelegt. Da offenbart der Mensch sein Inneres. Das tut er in der Eurythmie. [...] In
der Eurythmie wird dasjenige, was der Mensch erleben kann beim Atmen, bei der
Blutzirkulation, insofern diese seelisch werden, zum Ausdruck gebracht. Beim Turnen,
bei Gymnastik, Sport fithlt der Mensch, als ob der Raum tiberall Richtungen und Stel-
lagen und alles mogliche hitte. In die springt er hinein, nach denen richtet er sich,
macht sich auch solche Gerite zurecht. Er klettert auf einer Leiter hinauf, er zieht sich
an einem Seil hinauf und so weiter. Da richtet sich der Mensch nach dem &ufleren
Raume.

Das ist der Unterschied zwischen der Gymnastik und der Eurythmie. Die Eurythmie
ldsst das seelische Leben nach auflen flieffen und wird dadurch zu einer wirklichen
Auflerung des Menschen, wie die Sprache; sie ist eine sichtbare Sprache” (Steiner GA
311, 112).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

229


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

230

Immer wieder werden somit die Bereiche des Physischen, des Seelischen und des
Geistigen als dem Sozial-Kognitivem miteinander in Verbindung gebracht. Immer
wieder zeigt sich die Idee des drei- oder viergliedrigen Menschen in der Praxis, welche
eine Harmonisierung dieser Teilbereiche anstrebt, ein Zusammenwachsen des ganzen
Menschen. Durch den Waldorfunterricht soll eine gelingende Inkarnation bewirkt
werden, sodass Krankheiten, deren Ursache fiir Steiner in diesem Durchdringungs-
prozess zu finden ist, geheilt werden konnen. Unterricht ist damit Heilung oder die Er-
haltung von Gesundheit (vgl. Zdrazil 2000).

3. Gesundheit durch Unterricht

Immer wieder betonte Rudolf Steiner, dass der Lehrer vor allem ein Heiler sei, der

tiber viele Jahre an der gelingenden Inkarnation der einzelnen Wesensglieder des Kin-
des mitarbeite, der aber gleichzeitig auch ein Kulturarzt fiir die Menschheit sei. ,,Das

miissen wir uns wieder erringen, vor allen Dingen in der Schule, daf$ der Lehrer, der

durch die Schulpforte eintritt, sich als eine Art Arzt der menschlichen Geistesentwi-
ckelung verhilt, der durch das werdende Kind der Kulturentwickelung das Arzneimit-
tel einflof3t (Steiner GA 301, 230). Unter Gesundheit wird demnach kein momenta-
nes Freisein von einer speziellen Krankheit verstanden, sondern sie reicht im salutoge-
netischen Sinne ebenfalls in die Zukunft hinein, denn so ,wie der Same, der im Herbst

in die Erde hineinversenkt wird, im Friihling in der Pflanze zum Vorschein kommt, so

kommt das, was in das Kind im achten, neunten Jahre hineinversetzt wird, im fiinf-
undvierzigsten, fiinfzigsten Lebensjahre heraus® (Steiner, GA 308, 9). Die Wirkung der

Erfahrungen, die der Mensch in seiner Kindheit erlebt hat, zeigen sich nach Steiner

erst viele Jahre spiter, dabei denkt er wie in Teil I erwédhnt, vornehmlich an rheumati-
sche und Stoffwechselerkrankungen, aber auch Asthma, verschiedene nervose Leiden,
Herzbeschwerden und depressive Verstimmungen scheinen ihm in den Erfahrungen

der Kindheit zu wurzeln. Im Folgenden werden einige, bisher nur angedeutete soziale

Mechanismen beschrieben, die nachweislich eine Auswirkung auf das Befinden und

die Gesundheit haben.

3.1. Bedingungen, die krankmachen?

Bereits vor iiber 20 Jahren erschien ein Buch, welches auf die verdnderten Bedingun-
gen des Aufwachsens aufmerksam machen wollte. Mit Kindheit im Wandel (1990) von
Hans-Glinther Rolff und Peter Zimmermann wurde der Blick dafiir gescharft, dass
nicht mehr davon ausgegangen werden konnte, dass Kinder in den traditionellen Fa-
milienkonstellationen aufwachsen und ihre Freizeit drauflen in der Natur verbringen
(vgl. Rolff/Zimmermann 1997). Die Welt erschlief3t sich den Kindern nicht mehr von
einem Zentrum aus, sondern immer héufiger stehen sich mehrere kleine Fixpunkte
wie Inseln gegeniiber (Wohnung der Eltern, Haus der Grofieltern, Schule, Kita, Sport-
verein, Musikschule ...). Neben diesen physikalischen Orten bewegen sich Kinder je-
doch auch in einem Medienraum, der durch die elektronischen Medien Fernseher,
Computer, Smartphone und - damit verbunden - dem Internet geprigt wird. Mit die-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Gesundheit durch Unterricht

ser Entwicklung sind - besonders bei den Befiirwortern der anthroposophischen Ent-
wicklungspsychologie — Stimmen laut geworden, die auf eine Entfremdung zwischen
der Welt und den Mediennutzer hinweisen: Durch Fernseher und Internet konnen
raumliche Entfernungen durch einen Tastendruck iiberwunden werden, wihrend der
Mensch als Korper gleichzeitig in seinem Sessel sitzen bleibt. Nur einen Mausklick
entfernt erwarten den Nutzer virtuelle Welten, in denen er zum Abenteurer oder Hel-
den werden kann, ganz unabhéngig von seiner korperlichen Verfassung oder seiner fi-
nanziellen Situation. Durch die Verbreitung dieser neuen Medien hat sich auch die
Einstellung zum Wissen gedndert. Verschiedene Gerite wie z. B. das Smartphone ge-
statten ihren Nutzern einen privaten Zugang zum World Wide Web und damit zu
einem groflen Wissensarchiv, bequem in der Tasche iiberallhin mitzunehmen. Infor-
mationen sind somit schnell und in grofler Fiille verfiigbar und werden oft anhand
ihrer Aktualitdt bewertet. Durch Facebook und éhnliche sozialen Plattformen wurde
ein Raum geschaffen, in welchem der Mensch sein Leben zum Teil 6ffentlich darstel-
len kann, sich mit seinen Freunden treffen und sein Sozialleben planen kann. Obwohl
die Freunde damit nicht immer physisch anwesend sind, eréffnet sich hier eine neue
Moglichkeit der Beziehungspflege, die ein Schutz vor Einsamkeit und Ausgrenzung
bieten kann. Die Medienpddagogik unterscheidet zwischen vier verschiedenen theore-
tischen Ansdtzen: (1) Rezeptionstheoretische Ansitze, (2) handlungstheoretische An-
satze, (3) identitats- und kommunikationstheoretische Ansitze und (4) gesellschafts-
kritische Ansétze (vgl. Ullrich 2010, 106ft.). Des Weiteren ergeben sich je drei typische
Haltungen, welche gegeniiber dem Gebrauch von Medien eingenommen werden kon-
nen: (a) Kinder werden als hilflose Opfer der Medien wahrgenommen, vor denen sie
beschiitzt werden miissen; (b) Medien werden als potenziell gefahrlich beschrieben,
und Kinder sollten fiir die Gefahren sensibilisiert werden, und (3) kann auch der Fo-
kus auf das Kind als einem aktiven und kreativen Mediennutzer gelegt werden (vgl.
ebd. und Aufenanger 2004). Es wird ersichtlich, dass im medienpddagogischen Dis-
kurs eine Vielzahl von unterschiedlichen Positionen eingenommen werden kann, je
nach dem, als was das Kind und das Medium gesehen werden. Daraus ergibt sich, dass
die Waldorfpadagogik, die von einer anthroposophischen Sichtweise auf den Men-
schen ausgeht, elektronische Medien zunéchst als Gefdhrdung definiert, vor der das
Kind bis zum dritten Jahrsiebt durch Verzicht (nicht durch den erprobten Umgang)
geschiitzt werden muss. Obwohl diese Position kaum noch realisierbar zu sein scheint,
sollen verschiedene Bedenken hier dargestellt werden, die mit einer aktiven oder pas-
siven Haltung zur Welt einhergehen und die eine direkte Auswirkung auf den Men-
schen als Leib-Wesen haben.

Durch die neuen technischen Moglichkeiten ist das Leben auf der einen Seite ein-
facher und bequemer geworden, scheint jedoch andererseits ebenfalls von einer steten
Beschleunigung gekennzeichnet zu sein, durch eine stindige Zeitverknappung, Hektik
und Ruhelosigkeit (vgl. Marti 2006, 29). Nach dem Biologen Thomas Marti fehlt es
dem Menschen an der Moglichkeit, regelmafige Ruhephasen wahrzunehmen, durch
die das Neue erst zum Teil seiner Identitit werden kann. Der Mensch treibe seelisch
an der Oberfliche und empfinde nicht selten ein Gefiihl der Orientierungslosigkeit
und des Sinnverlustes (vgl. ebd.). ,Mit den neuen Informations- und Kommunikati-
onstechnologien sind wir mit einer Flut von zusammenhanglosen Informationen und
Sinnesreizen konfrontiert — eine Situation, die einer ununterbrochenen Aufforderung
zu erhohter und stindig wechselnder Aufmerksamkeit gleichkommt, verbunden mit

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

der Notwendigkeit, kognitiv wach zu bleiben und die uns tiberflutenden Informatio-
nen einzuordnen, zu bewerten und zu verarbeiten“ (ebd. 54). Durch die immer ra-
schere Veraltung von Information und Technik scheint sich eine konsumorientierte

Wegwerfgesellschaft etabliert zu haben, eine Welt der Ablenkung und des Amiise-
ments, in der dem Menschen viel geboten wird, aber fast alles nur aus zweiter Hand:

»Der Kontakt mit der Umwelt ist vermehrt ein nur noch taktiler und audiovisueller,
technisch vermittelter Kontakt, und die Kérperbewegungen beschrinken sich immer

hédufiger auf einige wenige stereotype Verrichtungen® (ebd. 55). Praktische Handlungs-
kompetenz beschrankt sich dabei nicht selten auf das Bedienen elektronischer Gerite,
und da héufig geiibte Bewegungen sich auch physisch manifestieren, wird davon aus-
gegangen, dass sich das im motorischen Kortex befindliche Areal fiir den Daumen im-
mer mehr vergroflern werde. Taubert et al. haben im Sinne der Neuroplastizitit die

Wechselwirkung zwischen dem Erlernen einer motorischen Fihigkeit und den Veran-
derungen im Gehirn untersucht: ,Our results demonstrate that only 9o minutes of
training a complex balancing task, distributed over two weeks, resulted in macroscopic

structural grey matter alterations” (Taubert et al. 2010, 16). Eine einseitige motorische

Aufgabe wird somit auch das Gehirn mitstrukturieren, sodass dem Erwerb von Fertig-
keiten kein geringer Wert beigemessen werden sollte. Die alltigliche Relevanz von

handwerklichen und kiinstlerischen Fahigkeiten scheint jedoch eher abzunehmen, was

Marti zu der Annahme fiihrt, dass die Folgen einer unzureichenden ganzkérperlichen

Praxis zu einer Entmiindigung der Korpergeschicklichkeit, der Wahrnehmungs- und

Zuwendungsfahigkeit fithren wiirden und zu einer Lahmlegung der ganz elementaren

und praktischen Lebenskompetenz beitriigen (vgl. Marti 2006, 55).

Einer Vernachlédssigung dieser leiblichen Kompetenzen steht auch Ernst-Michael
Kranich skeptisch gegeniiber, denn fiir ihn erlebt sich der Mensch nur deshalb als We-
sen in der Welt, weil er durch seine Arme und Héinde in diese hineingreifen konne
(vgl. Kranich 2003, 52). Mit den Armen und Hénden verrichtet der Mensch jene
»Handlungen, die seinen leiblichen Bediirfnissen dienen; ebenso verwirklicht er durch
sie Ideen, Imaginationen und Inspirationen in dufleren Gestaltungsprozessen. Das ist
dadurch moglich, dass Arme und Hénde in einer engen Beziehung zum seelischen
und geistigen Wesen des Menschen stehen® (Kranich 2003, 51). Kann das Kind seine
Hénde nicht mehr kompetent benutzen, wird es laut Martin Schwierigkeiten bekom-
men, mit sich selbst etwas Sinnvolles anzufangen und spielend schopferisch zu werden
(vgl. Marti 2006, 55). Jedes freie Spiel verlangt vom Kind, dass es sich etwas ausdenkt,
Entscheidungen trifft und seine Umwelt nach seinen Vorstellungen umgestaltet. Ein
umgedrehter Tisch wird zu einem Boot, ein grofies Tuch verwandelt den gleichen Ge-
genstand in eine Hohle. Dem Menschen bietet sich heute ein nie dagewesener Raum
an Moglichkeiten, doch diese Wahlfreiheit setzt die Fahigkeit voraus, Entscheidung
treffen zu konnen und verschiedene Wege eben nicht zu beschreiten. Durch die Unfa-
higkeit, sein Leben selbststindig kreativ zu gestalten, empfindet der Akteur bald die
erdriickende Last der Opportunitdtskosten. Woher soll die Gewissheit kommen, dass
das gefasste Ziel das richtige ist, wenn die Moglichkeiten der unbeschrittenen Wege sii-
er erscheinen als die Miihe, die es macht, dem einmal eingeschlagenen Weg zu fol-
gen? Steiner machte darauf aufmerksam, dass die Vorstellung nicht der Wille sei, denn
in Gedanken konnen gleichzeitig alle Wege beschritten werden, ohne dass ein einziger
realer Schritt getan wurde. Was jedoch entsteht, ist nach Albert Soesman die Ermii-
dung durch Langweile, ein Zustand der Erschopfung, der es nicht mehr moglich

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Gesundheit durch Unterricht

macht, sein Leben selbstbestimmt sinnbringend zu gestalten und durch Tiétigkeit zu
ermilden (vgl. Soesman 1998, 38). Marti spricht von einer Depression:

»Immer mehr Menschen biiflen ihre Vitalitdt und Agilitéit ein, sind niedergeschlagen
und verlieren das Vertrauen in die Bedeutung ihres Lebens. Es verdiistern sich die Zu-
kunftsperspektiven, das innere Feuer erlischt, sie stiirzen ab und brechen seelisch zu-
sammen: die Depression als ,neue Volkskrankheit offenbart sich“ (Marti 2006, 56).

Seelische Leiden wirken sich dabei auch auf den Korper der Menschen aus, die Wie-
derstands- und Regenerationskrifte werden in Mitleidenschaft gezogen, das Immun-
system gerit durcheinander, es entstehen Allergien, Verdauungsstérungen, Rhythmus-
storungen, und selbst Stoffwechsel-, Gefaf3- und Herzerkrankungen konnen die Folge
dieses Umgangs und Verstdndnisses der Welt sein (vgl. ebd. 36ff.). Die Freie Hoch-
schule Stuttgart verfolgt daher mit Interesse die Forschungen zur Herzratenvariabilitét
(HRV) und versucht, die Ergebnisse in den Lehrplan einflieflen zu lassen.

»Kinder, die schon in jungen Jahren unter anhaltender intellektueller Beanspruchung
und emotionalem Stress stehen, konnten die Anlage zu einer verringerten HRV ausbil-
den, und damit im spéteren Leben eine erhohtes Risiko HRV-assoziierter chronischer
Erkrankungen haben. Erste Untersuchungen zeigen, dass sich in der Zeit der Vorpu-
bertit zwischen dem 7. und 13. Lebensjahr Anderungen im HRV-Muster ergeben.
Diese Zeit ist in der Waldorfpadagogik als besonders fiir die Ausbildung des rhythmi-
schen Systems bekannt, das das Zusammenspiel von ,oberem’ und ,unterem’ Men-
schen durch Puls und Atmung vermittelt. Und gerade in diese Zeit fillt in staatlichen
Schulen der oft stressbelastete Ubertritt in eine der verschiedenen, weiterfithrenden
Schulen® (Hueck, 2012).

Waldorfschulen scheinen programmatisch im Unterricht auf die Wechselwirkungen
zwischen Physis und Psyche einzugehen und die Erkenntnisse der Psychoneuroim-
munologie fiir den Erhalt der Gesundheit der Schiiler zu nutzen. Der bekannte Neuro-
loge und Autor Professor Joachim Bauer stellte diese Zusammenhénge bereits 2004 in
seinem Buch Das Gediichtnis des Korpers vor, die auf einer Wechselwirkung zwischen
Stressachse und Immunsystem zuriickgefithrt werden, und auch Gerald Hiither hat
das gleiche Thema in seinem Buch Biologie der Angst (1997) bearbeitet.

»Das Stresshormon Cortisol hat nachhaltige Auswirkungen auf die korperliche Ab-
wehr, die als ,Immunsystem’ bezeichnet wird. Cortisol ist [...] das Folgeprodukt des
zentralen Stressfaktors CRH, des darauthin aktivierten POMP-Gens und seines Pro-
dukts ACTH. Cortisol selbst wirkt nun seinerseits auf eine grofle Zahl weiterer Gene,
die es entweder andreht oder hemmt. [...] Zahlreiche Immunbotenstoffe (z. B. die so
genannten Interleukine und der so genannte Tumornekrose-Faktor) konnen von den
zum Immunsystem gehoérenden Zellen nicht mehr in erforderlicher Menge hergestellt
werden, wenn erhohte Cortisolkonzentrationen die zustindigen Gene blockieren. Auf-
grund einer Verminderung der Genaktivitit von wichtigen Immunbotenstoffen (unter
anderem Interleukin-1 und Interleukin-8) ist bei seelisch belasteten Personen z. B.
auch die Wundheilung deutlich verzogert® (Bauer 2007, 29).

Stress und das mit ihm einhergehende Hormon Cortisol wirken sich ebenfalls stark
auf die Gedachtnisfunktionen des Gehirns aus, insbesondere auf die Funktion des
Hippocampus. Durch das Wissen um die Neuroplastizitat, die Fahigkeit des Gehirns,
die Stirke seiner Nervenverbindungen zu verdndern, neue Synapsen zu bilden und
ganze Teilbereiche umzufunktionieren, wurde nach einer biochemischen Substanz ge-
sucht, welche dieses Wachstum hervorrufen kénne - einem Nervenwachstumsfaktor.

233

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

234

Dabei wurde festgestellt, dass das Gen eines sehr wichtigen Nervenwachstumsfaktors
namens BDNF (Brain Derived Neurotrophic Factor) bei seelischem Stress abgeschaltet
wird. ,,Die Herabregulation dieses Gens durch Stress ist vor allem in der [...] fir das
Gedéchtnis besonders wichtigen Hirnregion des Hippocampus [...] stark ausgeprégt®
(Bauer 2004, 32). Dies kann in schweren Fillen zu einem Krankheitsbild fithren, das
einer Demenzerkrankung nicht unéhnlich ist.

Der Leiter des Labors fiir Psychoneuroimmunologie in Innsbruck, Christian
Schubert, geht genauer auf die vielfiltigen Verbindungen zwischen Psyche, Nervensys-
tem, Hormonsystem und Immunsystem ein und ruft dazu auf, diese Systeme nicht
langer als getrennt zu betrachten (vgl. Schubert 2014, 66ff.). Die als Circadiane Rhyth-
mik bezeichnete, sich gegenseitig hemmende Wechselwirkung zwischen den einzelnen
Immunbotenstoffen und dem Cortisol beeinflusst die Gesundheit des Menschen auf
vielfache Weise. Nicht nur die Wundheilung kann durch erhohten Stress verzogert
werden, auch konnte eine negative Wirkung auf Viruserkrankungen, Krebs, Depres-
sionen und Herzkrankheiten nachgewiesen werden. Besonders die Psychotherapie hat
sich das Wissen der Psychoneuroimmunologie (PNI) zunutze gemacht, um verschie-
dene Wirkmechanismen besser zu durchschauen und zielgerichteter anwenden zu
konnen, so beispielsweise die gesundheitsfordernde Wirkung des Expressiven Schrei-
bens nach Operationen, bei Schlafstérungen, Asthma oder HIV (vgl. Horn et al. 2014,
208ff.).

Cortisol Immunsystem

— Bekimpft Entziindungen — Immunbotenstoffe (Zytokine): T-Zel-

— Fordert die Wachheit len, NK-Zellen, Fieber.

— Ist bei Stress erhoht — Fieber: Art des Korpers, Krankheiten

— Fiihrt zu viel Glutamat im Gehirn, zu bekdmpfen (Cortisol senkt das Fie-
wodurch es zu einem Abbau von ber und beruhigt das Immunsystem)
Neuronen, besonders im Hippocam- — Durch Fieber entsteht Interleukin 1
pus, kommen kann. (Bauer, 2007, 119)

Interessant ist auch, dass Fieber und Depressionen ebenfalls miteinander verkniipft zu
sein scheinen, da bei einer Depression manche zum Immunsystem gehorenden Gene in-
aktiv werden, wodurch Fieber gar nicht mehr entstehen kann.

Auch Davidson geht von Beobachtungen aus, die deutlich machen, dass verschiedene
Emotionen nicht nur eine Entsprechung im Gehirn aufweisen, sondern tatsachliche
korperliche Veridnderungen mit sich bringen: Nicht nur im Herzen lasst sich mit
einem erhohten Herzschlag eine Wirkung zeigen (z. B. von Angst oder Aufregung),
auch die Atmung, das Immun- oder Magen-, Darm- und Driisensystem reagieren bei
emotionalen Zustinden (vgl. Davidson 2012, 185). Da aus Studien bekannt ist, dass
beispielsweise Stress den Cortisolspiegel anhebt, den Blutdruck in die Hohe treibt und
das Immunsystem schwiécht, geht Davidson davon aus, dass auch der emotionale Stil
eines Menschen Auswirkungen auf dessen Gesundheit hat. Kérper und Kopf stehen in
einer Wechselwirkung zueinander, durch das Denken (z. B. die Grundeinstellung)
lasst sich das korperliche Befinden beeinflussen, aber dieses wiederum hat auch Ein-
fluss auf das Denken. Studien zeigen, dass negative Gefithle das Immunsystem schwi-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Gesundheit durch Unterricht

chen und das Risiko fiir Herzerkrankungen anheben (vgl. ebd. 190). Das Stresshor-
mon Cortisol hilft dem Korper, mit ,,akutem Stress umzugehen, indem es Ressourcen
freisetzt und Entziindungen entgegenwirkt“ (ebd. 195). Steht ein Mensch jedoch unter
Dauerstress, beispielsweise dadurch, dass er in gesellschaftlichen Kontexten unsicher
ist oder eine eher negative Grundeinstellung besitzt, kann zu viel von diesem Hormon
in die Blutbahn gelangen, was zu organischen und zerebralen Schiden fithren und so-
gar Neuronen im Gehirn abtoten kann (vgl. ebd.). Bei Stress steigt ebenfalls der Spie-
gel des Molekiils Plasmafibrinogen, das an Entziindungen und Koronarkrankheiten
beteiligt ist. Davidson hat nachgewiesen, dass bei Menschen, die sich als ungliicklich
einstufen, sowohl die Cortisolwerte durchschnittlich um 48 Prozent hoher lagen als
bei den gliicklichen Probanden und gleichzeitig deren Plasmafibrinogenantwort in
Stresssituationen etwa zwolfmal so hoch ausfiel wie die Werte, die in der gliicklichen
Gruppe gemessen wurden (vgl. ebd. 195f.). Menschen, die sich wohl fithlen, gehen
meist auch besser mit sich um, indem sie sich beispielsweise gestinder ernahren. Da-
riiber hinaus kénnen positive Emotionen jedoch auch dampfend auf das Herz-Kreis-
lauf-System und auf das neuroendokrine System oder das Hormonsystem wirken. Po-
sitive Gefiithle erhohen ebenfalls sowohl den Spiegel von Wachstumshormonen als
auch von Oxytocin und Prolaktin, was ebenfalls zu einem wachsameren Immunsys-
tem fiithrt und die Ausschiittung von Cortisol reduziert (vgl. ebd. 201 f.). Davidsons
Schlussfolgerung nach vielen Jahren der Forschung lautet, dass sich zum einen die
Verfassung des Geistes auf den Korper auswirkt, dass beispielsweise Emotionen wie
Stress die physische Gesundheit mitbestimmt, dass jedoch gleichzeitig der Korper
durch seine Bewegungsmuster Einfluss auf das Gehirn ausiibt, der Korper beispiels-
weise die Starke der emotionalen Reaktion regulieren kann (vgl. ebd. 205ft.). Diese Er-
gebnisse entsprechen der Auffassung der Embodiment-Forschung und zeigen deutlich,
dass weder Kognition noch Emotion als vom Korper getrennt betrachtet werden kon-
nen. Das Konzept des Leibes als einer Ganzheit oder die Idee des ganzen Menschen
sollten unter diesen Umstinden gerade fiir das Bildungswesen neu aufgerollt werden.
Obwohl in der Medizin an einer Vereinigung zwischen dem inneren Erleben und
dem &dufleren Erscheinen gearbeitet wird, zeigt sich im téglichen Leben eine zuneh-
mende Differenz zwischen Leib (als Wille) und Geist (als Vorstellung). Auf der einen
Seite werden Neuro Enhancer?? entwickelt, die es dem erfolgsorientierten Menschen er-
moglichen, ohne Schlaf tage- und néchtelang zu arbeiten, sich besser zu konzentrieren
oder seine Emotionen gezielt von auflen zu steuern (vgl. Schleim 2005, 46ft.). Auf der
anderen Seite fithren Computerspiele und 3-D-Filme in eine immer realistischere
Welt, die zum Teil néher, realer und befriedigender erscheint als die den Menschen
umgebende Wirklichkeit. Der Mensch braucht nicht mehr auf seinen Korper zu héren,
er kann aus ihm unbegrenzt Energie schopfen, indem er ihn medikamentds unter-
stlitzt, und auf der anderen Seite konnen die tollsten Abenteuer in einer virtuellen
Welt erlebt werden, ohne dass der Korper angestrengt werden miisste. Diese stets ab-
rufbaren Erlebnisse kommen dem modernen Menschen entgegen und tragen dazu bei,
dass er sich gliicklich fiihlt, denn er definiert sich nicht mehr so sehr iiber seinen Be-

23 Unter Neuro-Enhancer wird eine Gruppe von verschreibungspflichtigen Medikamenten verstan-
den (Ritalin, Betablocker oder Antidepressiva), die zur Behandlung von Krankheiten entwickelt
wurden. Zunehmend werden sie jedoch von immer mehr Menschen zur Leistungssteigerung, zur
Lernsteigerung, zur Denksteigerung oder zur Konzentrationssteigerung missbraucht.

235

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

236

sitz, sondern tiiber das, was er erlebt hat (vgl. Hassenzahl 2012, 13ff.). Erlebnisse ma-
chen in dem Sinne gliicklich, sodass auch die Schule einsehen muss, dass sie in einer
Welt, in der ungefihrliche und spannende Ereignisse per Knopfdruck zu realisieren
sind, die Aufmerksambkeit der Schiiler am besten durch Erlebnisse erreicht wird, die
ansprechender sind als eine Realitdit aus der Dose.

Am Ende dieses Kapitels muss sich nun die Frage gestellt werden, wie dieser Ent-
wicklung begegnet werden kann, gerade im Hinblick darauf, dass viele gesundheitliche
Probleme mit dem modernen Lebensstil verbunden zu sein scheinen. Woher schopft
der Mensch die Kraft, in einer sich unaufhaltsam wandelnden Welt voller Unbere-
chenbarkeit einen festen Mittelpunkt zu finden, und wie konnte ein Unterricht ausse-
hen, der die Schiiler darin befahigt, mit der modernen Welt gekonnt umzugehen? Der
salutogenetische Ansatz versucht zu beschreiben, welcher Fahigkeiten es bedarf, um
auch in krisenhaften Zeiten nicht an der Welt zu erkranken.

3.2. Salutogenese

Der von Aaron Antonovsky (1923-1994) gepragte Begrift Salutogenese versteht unter
Gesundbheit nicht einfach die Abwesenheit von Krankheit, sondern fragt danach, wel-
che Voraussetzungen vorhanden sein miissen, damit Gesundheit trotz widriger Um-
stande erhalten bleibt. Antonovsky entwickelte im Laufe seiner Untersuchungen den
Begriff Kohdrenzgefiihl (sense of coherence), den er durch die empfundene Grund-
stimmung eines Menschen gegeniiber seiner physischen, sozialen und kulturellen Um-
welt bestimmt (vgl. Antonovsky 1997, 33ff.). Es wird damit eine Grundhaltung zur
Welt beschrieben, die gekennzeichnet ist durch ein Gefiihl von Verstehbarkeit, dem Ge-
fiihl von Sinnhaftigkeit oder Bedeutsamkeit und dem Gefiihl von Handhabbarkeit oder
Bewiiltigbarkeit (vgl. Marti 2006, 63 f.). Der erste dieser drei Begriffe beschreibt die Fa-
higkeit, die Welt als geordnet, konsistent und strukturiert zu erleben und nicht als
chaotisch, willkiirlich und unbeherrschbar. Die Welt muss verstehbar bleiben in ihren
Zusammenhingen, sonst ist es nicht moglich, in ihr wirkend tdtig zu werden. Als
Zweites muss das Leben als sinnvoll erlebt werden, einige Sachen sollten es wert sein,
in sie Energie zu investieren. Ein Standpunkt muss vorhanden sein, von dem ausge-
gangen werden kann, damit nicht alles in Beliebigkeit verschwindet. Nur dadurch,
dass jemand etwas bewirken mochte und dies ihm auch als sinnvoll erscheint, fithle er
sich als wichtiger Teilnehmer an der Welt. Es muss das Gefiithl entwickelt werden,
nicht vollig hilflos zu sein, sondern in irgendeiner Form noch Agent des eigenen Le-
bens zu bleiben. Als Drittes muss der Mensch davon tiberzeugt sein, Schwierigkeiten
im Leben prinzipiell meistern zu konnen, sei es durch die eigene Kraft oder durch das
soziale Umfeld. Eine vierte Komponente wurde spiter hinzugefiigt, es ist ,die Fihig-
keit, sich selbst positiv wahr[zu]nehmen und etwas wirklich genieflen zu kénnen. Ge-
nieflen setzt eine innere Achtsamkeit und damit generell eine differenzierende Wahr-
nehmungsfihigkeit voraus. Es handelt sich hier um ein gesundes Verhéltnis zu sich
selbst und zur eigenen Korperlichkeit® (ebd. 65).

Gesundheit geht damit einher, dass der Mensch sich ein als Teil der Welt versteht,
eine bestimmte Grundhaltung zur Welt einnimmt und somit auch einen Platz in ihr
finden und dadurch Sinn erleben kann. Antonovsky betont, dass alle drei Komponen-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Gesundheit durch Unterricht

ten miteinander in Beziehung stehen, dass es nicht immer darauf ankdme, in sdmtli-
chen Bereichen einen hohen Wert aufzuweisen. Bisweilen reiche ein hoher Wert in
einem Bereich, damit der Mensch die Welt als Heimat begreife; dieser zwingend not-
wendige Faktor ist der der Bedeutsamkeit.

»Die motivationale Komponente der Bedeutsamkeit scheint am wichtigsten zu sein.
Ohne sie ist ein hohes Ausmaf3 an Verstehbarkeit und Handhabbarkeit wahrscheinlich
von kurzer Dauer® (Antonovsky 1997, 38).

Ohne das Gefiihl, dass das eigene Leben einen Sinn oder Zweck hat (dieser muss nicht
intrinsisch sein, er kann auch selbst beschlossen werden und als motivierendes Mo-
ment dienen), wird es unwichtig, ob es Handlungsmoglichkeiten gibt oder ob die Welt
als Ganzes verstiandlich im Gegensatz zu willkiirlich ist; es fehlt die Antwort auf die
Frage: Wozu? oder Warum? Der Mensch muss sich als in einen Kontext eingebettet
empfinden, als Teil einer Gemeinschaft, einer Idee oder als Triger einer wichtigen
Aufgabe. Diesen Aspekt des Menschseins konnte in der Schule in einem gesundheits-
fordernden Unterricht beriicksichtigt werden, indem der Stoff in einer sinnhaften
Weise vermittelt wird.

Doch was heifit in diesem Zusammenhang Sinn? Georg Wilhelm Friedrich Hegel
duflerte sich in seiner Vorlesung iiber Asthetik mit folgenden Worten zu diesem Be-
griff:

»3inn’ namlich ist dies wunderbare Wort, welches selbst in zwei entgegengesetzten Be-

deutungen gebraucht wird. Einmal bezeichnet es die Organe, der unmittelbaren Auf-

fassung, das andere Mal aber heiflen wir Sinn: die Bedeutung, den Gedanken, das All-

gemeine der Sache. Und so bezieht sich der Sinn einerseits auf das unmittelbare Au-
Rerliche der Existenz, andererseits auf das innere Wesen derselben” (Hegel 2013, 173).

Sinn kann in der Philosophie somit als Synonym von Zweck verstanden werden, als
einer Handlung, oder einem Ereignis beigelegte werthafte Bedeutung. Auf der anderen
Seite wird das Wort Sinn, wie in Teil II beschrieben wurde, auch auf die Organe der
Wahrnehmung angewendet. Die Sinneswahrnehmung bezieht sich in ihren unter-
schiedlichen Qualititen auf den ganzen Menschen und gilt als eine Voraussetzung fiir
die Entfaltung eines Selbstmodells, das als eigenstindiger Akteur in die Welt hinein-
greifen kann. Den Menschen als ein Sinneswesen zu begreifen ist damit die Grundlage
fiir ,,jegliches echte padagogische Wirken [...], dem es darauf ankommen miisste, den
ganzen jungen Menschen zu ergreifen und nicht nur seine Verstandes- und Gedan-
kenkrifte einseitig emporzuziichten® (Kayser 1970, 9). Sinne sind leiblich, sind Teil
unseres Korpers und schaffen einen Bezug zwischen Subjekt und Welt. Erst das Wahr-
genommene kann als sinnvoll erkannt werden, erst durch das Sich-Spiegeln in der
Welt kann der Mensch Sinn im Leben erfahren.

Sinn ist damit nichts Vorhandenes, sondern er kann entstehen, ist ein kreativer,
sich bildender Vorgang, der nicht von allen Menschen erlebt wird oder der durch
Schicksalsschldge verloren gehen kann. Viktor Frankl hat sich damit beschaftigt und
konstatierte, dass viele Menschen vom Gefiihl der Sinnlosigkeit des Lebens verfolgt
wiirden (vgl. Frankl 2002, 120). Fiir Frankl ist dieser Sinn jedoch existenziell wichtig,
er spricht vom Willen zum Sinn, von einem dem Menschen innewohnenden ,.tief ver-
wurzelten Ringen und Kampfen um einen hoheren und letzten Sinn seiner Existenz®
(ebd.). Bleibt dieser Wunsch unerfiillt, so entsteht eine existenzielle Frustration, welche
sich in unterschiedlicher Form bemerkbar machen kann, sei es in der Jugendkrimina-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

237


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

238

litat, dem Alkoholmissbrauch oder in Krisen, die am Ende des Lebens auftauchen
konnen (vgl. ebd.). ,Der Mensch édngstigt sich vor seiner inneren Leere, vor seinem
existentiellen Vakuum, und fliichtet sich in Arbeit oder Vergniigen® (ebd.). Frankl rit,
dass es das wichtigste Ziel sei, den Willen zum Sinn zu stimulieren und dem Men-
schen konkrete Sinnméglichkeiten anzubieten, was er in seiner therapeutischen Praxis
auch lange angewendet hat (vgl. ebd. 121ff.). Dabei geht es nicht darum, einen Sinn
vorzugeben, sondern der Mensch soll befihigt werden, ,,selbst und von sich aus seine
Lebensaufgabe zu finden® (ebd. 122). Auf diese Weise kann es moglich werden, Sinn
im Leben zu finden, ohne auf eine heilsbringende Offenbarung eines Gottes bzw. des-
sen Boten zu bauen.

Wenn Unterricht auf diese Weise sinnorientiert gestaltet wird, tragt dies nicht nur
dazu bei, die Welt mit allen Sinnen zu erfahren, sondern der Mensch wird auf diese
Weise dazu befihigt, selbststindig Entscheidungen fiir sein Leben zu treffen und
durch die Interaktion mit seinen Mitmenschen ein Gefiihl der Sinnhaftigkeit zu entwi-
ckeln. Dass dies auch eine Implikation auf die Noten haben konnte, wurde bereits von
Dr. Winfried Menninghaus angemerkt, dem Griindungsdirektor des Max-Plank-Insti-
tuts fiir empirische Asthetik in Frankfurt am Main, der davon ausging, dass nicht unbe-
dingt die Kunst, sondern das auflerschulische Engagement eine Auswirkung auf die
Schulleistungen mit sich brichte (vgl. Menninghaus 2011).

Doch auch innerhalb der Schule kénnte der Lehrer zu einem Gefiihl der Sinnhaf-
tigkeit beitragen, wenn er bei einer Fragestellung darauf achten wiirde, dass die Schii-
ler in ihren Bediirfnissen nach Verstehbarkeit, Handhabbarkeit und Bedeutsamkeit
ernst genommen wiirden. Dabei miisste der Lehrer darauf achten, dass Fragen nicht so
formuliert wiirden, dass erst nach mehrfachem Lesen ersichtlich wiirde, was eigentlich
gefragt wurde, d. h. auf die Verstehbarkeit sollte Wert gelegt werden. Zweitens sollten
Fragen im Hinblick auf den altersspezifischen Hintergrund der Schiiler 16sbar sein.
Dabei ist es wichtig, dass die Losung nicht einfach verraten wird, sondern evtl. als Hil-
festellung Schritte zum Ziel hin aufgezeigt werden, sodass dem Schiiler die Moglich-
keit bleibt, die richtige Antwort zu finden. Dies beugt einem Ohnmachtsgefiihl vor,
dem Gefiihl, die Welt sei nicht handhabbar, und stirkt den Glauben an die eigenen
Fahigkeiten. Als Drittes sollte die Frage in einen fiir den Alltag wichtigen Rahmen ein-
gebettet sein oder durch eine kleine Geschichte deren Notwendigkeit intelligibel ge-
macht werden.4 Solche Aufgabenstellungen miissten den Schiiler auch in der Weise
einbinden, dass er am Ende selbst Aufgaben (er)findet, sich also Fragen erarbeitet, die
er selbst an die Natur hat. Dadurch wird ihm der Unterricht als bedeutsam und sinn-
haft erscheinen. Es geht bei einem salutogenetischen Fragekonzept um die Moglich-
keit, neues Wissen an altes Wissen anzukniipfen, sodass keine isolierten Wissensinseln
entstehen, sondern im Uben den Schwierigkeiten der Welt begegnet werden kann.

Professor Manfred Spitzer, der an der Schnittstelle zwischen Neurobiologie, Psy-
chologie und Psychiatrie forscht, hat in seinem Buch zum Thema Lernen darauf auf-
merksam gemacht, dass das Gehirn neues Wissen nur dann sinnvoll integrieren kann,
wenn es dieses an etwas bereits Bekanntes ankniipfen kann. Zu dhnliche Sachverhalte
werden als zu einem Allgemeinen dazugehorig empfunden, Inhalte, die sich gar nicht

24 Beispielsweise konnte ein kleines Tier, mit dem sich das Kind verbunden fiihlt, ein Problem ent-
decken, wobei der Schiiler ihm helfen kénnte. Auch Mérchenfiguren oder Handpuppen bieten
sich in den ersten Schuljahren zu diesem Zweck an.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Gesundheit durch Unterricht

tiberschneiden, werden tiberhort und somit auch nicht gemerkt. Dieser Sachverhalt ist
dem Umstand zu verdanken, dass das Gehirn reift, dass es zunéchst nur diejenigen
Reize aufnimmt, die es auch verarbeiten kann (Spitzer 2012, 230ff.). Wissen sollte da-
mit so neu sein, dass es nicht mehr als Teil eines anderen allgemeinen Bereichs gezahlt
werden kann, darf aber auch nicht génzlich fremd sein, um im Gehirn verarbeitet zu
werden. Die Freude am Neuen, am Losen von immer komplizierteren Aufgaben, die
einen fiir das Kind ersichtlichen Nutzen haben, sollten das Kohérenzgefiihl der Schii-
ler stirken und sie fiir ein Leben riisten, in dem sie Problemen als machbare Heraus-
forderung begegnen und nicht an den auftauchenden Schwierigkeiten verzweifeln und
erkranken.

Denn Unlosbarkeiten im Leben erzeugen Stress, ein Erlebnis, das fiir viele Schul-
kinder mit zum Alltag gehort. Das Stresshormon Cortisol fithrt, wie gezeigt wurde, zu
Anspannung und behindert bei einer hohen Konzentration das Gedachtnis. Der Kor-
per wird in erhohte Alarmbereitschaft versetzt, bereitet sich auf eine schnelle Flucht
vor. Erst wenn der Cortisolspiegel gesunken ist, ist das Gedéchtnis wieder frei. Dies
kann dadurch beschleunigt werden, dass der Mensch sich korperlich betatigt, also eine
Moglichkeit geschaffen wird, dieses potenzielle Verhalten (Kampf, Flucht) in eine an-
dere Handlung umzulenken (Holz hacken, stampfen, laufen) (vgl. Storch 2011, 68).
Der Lehrer sollte deshalb genau beobachten, in welcher Stimmung die Klasse morgens
vor ihm erscheint. Auch ein langer Schulweg durch eine laute Stadt kann Stress entste-
hen lassen, genauso wie ein hektischer Morgen oder unzihlige andere Begebenheiten,
denen auf diese Weise leicht begegnet werden kann. Das titige Tun, die Bewegung
und die praktischen Ausdrucksmoglichkeiten sollten im Unterricht deshalb nie nur
eine Randstellung einnehmen, sondern pragen den Leib durch die Erinnerung fiir das
spatere Leben und lehren ihn den Umgang mit sich selbst. Das rhythmische Sprechen
und Schreiten von Gedichten wirkt damit 16send, hat aber in der Anthroposophie
auch eine ausgleichende Wirkung auf das Temperament und somit auf den emotiona-
len Stil. Heinz Miiller beschreibt die Kriterien, nach denen der Lehrer die Zeugnis-
spriiche fiir die einzelnen Schiiler auswéhlen sollte:

»Es ist gut, bei der Wahl des zu verwendenden Versfufles zunichst einmal dem Tem-
perament des Kindes entgegen zu kommen. Also beim Sanguiniker miisste man mit
leichten, tdnzelnden Silben beginnen und dann im Vorschreiten zur betonten Silbe
hinfiithren. In erster Linie konnte man sich des Anapistes (* * -) und des Jambus (* - ).
Das Gegenteil gilt fiir den Phlegmatiker. Thn kann man vom Trochédus ( - ¥) zum
Daktylus (- ) hin fithren® (Miiller 1995, 22).

Fiir die stets sehr lebendigen Kinder, die als Sanguiniker bezeichnet werden, sollte der
Spruch zundchst auch munter beginnen: Wie das muntere Bichlein im rauschenden
Springen ... (ebd.) um dann ruhiger zu werden: Denn nun fliefit es im Tal der Miihle
zu, das mdchtge Rad es dreht ... (ebd. 23). Die Spriiche fiir Melancholiker kénnte der
Amphibrachys (¥ - ¥ ) als Versmaf} zugrunde liegen, den Choleriker befriedigt am Be-
ginn seines Gedichts ein Spondius ( - - ). Kinder, die stottern, wiirden sehr positiv auf
einen klaren Hexameter mit deutlichem Daktylen ( - ¥ ¥ ) ansprechen (vgl. ebd. 25).
Nicht nur beim Sprechen werden bestimmte rhythmische Formen zur Beeinflussung
des Temperaments benutzt, auch im Formenzeichnen sind solche Praktiken iiblich
(vgl. Kutzli 2010).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

239


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

Die unterschiedlichen Tétigkeiten des rhythmischen Teils sollten nie zu ernst ge-
nommen werden, Rudolf Steiner empfahl seiner Lehrerschaft, oft und herzhaft zu la-
chen, denn ein solches Lachen entspannt nicht nur, durch dieses werde auch alle Luft
aus den Lungen herausgepresst, was vor Erkiltungskrankheiten schiitzen wiirde (vgl.
Miiller 1995, 27). In seinem Werk zur Sprachgestaltung (GA 282) hat er gemeinsam
mit Marie Steiner von Sivers Gedichte?> entwickelt, die dhnlich dem Lachen als Atem-
tibung genutzt werden konnen. Dabei muss darauf geachtet werden, dass am Ende je-
der Zeile die ganze Luft aus den Lungen herausstromt. Somit findet sich auch beim
Sprechen, Lachen und Atmen der Anspruch des Heilens oder der Erhaltung der Ge-
sundheit.

3.3. Die Wirkung der Sprache auf die Gesundheit

Sprache nimmt im anthropologischen Zusammenhang eine besondere Rolle an, sie
hebt den Menschen ob ihrer Komplexitat aus der Menge der Tiere hervor, sie macht
ihn erst wahrhaft zum Menschen, setzt ihn erst bewusst in einen zeitlich-rdumlichen
Kontext. Gleichzeitig vermag die Sprache auch Bezeichnungen fiir innere Gefiihle zu
liefern, fir Schmerzerscheinungen oder in die Zukunft gerichtete Intentionen. Damit
hat die Sprache eine besondere Beziehung zu dem von Steiner entwickelten Selbstmo-
dell, und gleichzeitig haftet ihr etwas Uberweltliches an, denn durch sie lassen sich
Gedanken in Text materialisieren, gleichzeitig wird es auch moglich, sich mithilfe der
Sprache etwas von der Seele zu reden.

»Erkliren, benennen, sprachgewaltige Macht ausiiben, all das sind Elemente, die sich
in der frithen Verwendung von Sprache zu Heilungszwecken finden. In Segenswiin-
schen und Fliichen, in Zauber und Bannspriichen wird die ,Magie der Sprach’ als
Form der allgemeinen Mageia eingesetzt“ (Petzold 2009, 22).

In Geschichten haftet der Sprache oft ein Hauch des Magischen an, denn das Wissen
um den Namen einer Sache verleiht demjenigen, der ihn aussprach, Macht iiber die-
selbe. Ein bekanntes Mérchen, welches dieses Element aufnimmt, ist Rumpelstilzchen;
auch hier kann der Zauber oder das Versprechen nur gelost werden, wenn der wahre
Name des Wesens gefunden und ausgesprochen wird, welches die Macht iiber die
schone Konigin austibt. Bei Ali Baba geht es um ein Zauberwort, welches gesprochen
werden muss, um einen Durchgang zu 6ffnen, und Michael Ende gibt in seinem be-
rihmten Buch Die umnendliche Geschichte dem kleinen Bastian Balthasar Bux die
Macht dariiber, das fantastische Reich Phantdsien durch das Geben von Namen wieder
neu entstehen zu lassen. Durch seine Reise durch diese Welt gewinnt der schiichterne
Junge an Selbstvertrauen und kann sich spiter besser in seiner Umgebung behaupten.
Einen ahnlichen Effekt soll wie erwihnt auch einer gezielten Beschéftigung mit
Poesie und Prosa zukommen: Durch diese Art der Therapie soll eine kathartische Ar-
beit angeregt werden, durch welche festgehaltene Emotionen geldst und Einsichten in
die Gefiihlswelt ermoglicht werden konnen (vgl. Petzold 2009, 33). Weiter ist es auch

25 Erfiillung geht — Durch Hoffnung — Geht durch Sehnen - ... (Steiner GA 282, 36).
Auf der Internet-Seite http://www.waldorf-ideen-pool.de/index.php?katid=160 wurden verschiede-
ne dieser Atemiibungen zusammengetragen.

240

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Gesundheit durch Unterricht

moglich, in den angebotenen Texten Trost oder eine Anregung fiir die Gestaltung des
eigenen Lebens zu finden. Oft 6ffnet sich ein Zugang zu biografischen Erlebnissen,
Worte konnen hierfiir gefunden werden, und Sinn kann im Zusammenhang mit der
spateren Entwicklung des Patienten auftauchen. Sicher kann dies nicht in gleicher
Weise fiir junge Kinder gelten, doch schopfen auch sie aus der Beschreibung von Er-
lebnissen und Gefiithlen und finden dadurch leichter einen Bezug zu ihrer Lebenswelt.

Die Biblio- und Poesietherapie arbeitet bei Kindern und Jugendlichen mit Rollen-
spielen und Dramatisierungen, gleichzeitig werden tiber das Lesen und Schreiben von
Gedichten und Prosa die Konzentrationsfahigkeit und das Zusammengehorigkeitsge-
fithl gestirkt. Auf drei Bedingungen muss geachtet werden, damit eine Verbesserung
der Situation erzielt werden kann: Zunichst muss eine auf gegenseitigem Respekt
griindende Atmosphire erschaffen werden, weiter miissen die Texte so ausgewahlt
werden, dass sie dem Leben der Kinder und Jugendlichen entsprechen, und als Drittes
sollte auf klare Regeln des Miteinander und eine prézise Strukturierung geachtet wer-
den (vgl. Petzold 2009, 52). Die Poesietherapie geht davon aus, dass ,,das emotionale
Leben des Menschen zentral fiir seine Gesundheit ist, dass der Mensch ein emotiona-
les Wesen ist“ (ebd. 32). Uber Gedichte kann der Mensch einen Zugang zu diesem Teil
seiner selbst finden, kann sich mit der Welt und seinen Mitmenschen verbinden, kann
Kraft und Motivation fiir sein weiteres Tun finden. Ziel der Therapie ist es, die schop-
terischen Krifte des Menschen zu wecken.

»Das kreative Moment personlichen, zwischenmenschlichen, gesellschaftlichen Le-
bens ist kennzeichnend fiir gesundes, unentfremdetes Leben. Die kindliche Entwick-
lung ist ein schopferischer Prozess. Das kleine Kind ist aus sich Schopfer. Es singt,
tanzt, reimt, malt, plastiziert, schauspielert, bis ihm diese Fahigkeiten im Prozess kul-
tureller Disziplinierung untersagt werden. Und Fahigkeiten, die nicht mehr geiibt wer-
den, stehen in der Gefahr, verlustig zu gehen. Die Entfremdung von den eigenen
schopferischen Fihigkeiten fithrt zur Verarmung des Subjekts in der Gesellschaft, zu
einem Verblassen der Person und Kultur (Petzold 2009, 65).

Ein Wissenschaftler, der dieser Aussage sicherlich zustimmen wiirde, ist der bekannte
Neurobiologe Gerald Hiither. In seinem Buch Jedes Kind ist hochbegabt (2012) spricht
er davon, dass die Talente der Kinder, bedingt durch die Art des Unterrichts, im Laufe
ihrer Schulzeit vergehen. Er schldgt vor, dass mehr Aufmerksambkeit auf gemeinsame
Erlebnisse gelegt wird, da hier der Schliissel dafiir liegt, dass Kinder ihre Fahigkeiten
entfalten kénnen.

»Diese unbezahlbaren Zaubermittel sind gemeinsames Singen, gemeinsam erlebte
Mirchenstunde, gemeinsames Spielen, gemeinsames Tanzen, Musizieren, Malen oder
Basteln. Zum Gliick ist die Erkldrung dieses Phdnomens ganz einfach: Im gemeinsa-
men Tun erleben Kinder etwas, was sie nicht erleben, wenn sie unterrichtet werden
und wir ihnen mit den besten Absichten und den ausgefeiltesten didaktischen Verfah-
ren etwas beizubringen versuchen. Sie erleben Gliick in der Gemeinschaft [...]. Diese
Erfiillung entsteht, weil in diesem gemeinsamen Tun ihr wichtigstes Bediirfnis gestillt
wird: verbunden zu sein und in dieser Verbundenheit gleichzeitig zu wachsen®
(Hiither 2012 3], 102 f.).

Hiither spricht davon, dass das Kind gleichzeitig das Gefiihl der Geborgenheit und der
Freiheit braucht, um sich autonom entfalten zu durfen. Es muss in dem Glauben das
Leben erforschen diirfen, dass hinter ihm eine sichere Basis steht, zu der es zuriickkeh-
ren, auf die es in der Not bauen kann und die an es glaubt. Erst dann bleibt das Poten-

241

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

242

zial erhalten und kann wachsen, welches Kinder von Geburt an in sich tragen. Einen
weiteren Anhaltspunkt dafiir, welche Rolle das Erlebnis, sich gleichzeitig geborgen und
autonom zu fithlen, fir das Leben eines Menschen spielen kann, gibt der Psychologe
Franz Ruppert. Er interessiert sich im Besonderen fiir vererbte Traumata; dafiir, wie
sich das Verhalten der Eltern- oder Grofielterngeneration auf das Leben des erwachse-
nen Kindes auswirken kann. Dabei stellt er zu Beginn seines Buches Symbiose und Au-
tonomie (2012) zwei Variationen des berithmten Kinderliedes Hénschen klein gegen-
tiber. In der ersten Variante lduft Hianschen am Ende der ersten Strophe zur Mutter
zuriick und bekriftigt in den folgenden Zeilen, dass er fiir immer zu Hause bleiben
werde und die Mutter niemals verlasse. In der zweiten Variante zieht Hanschen in die
Welt hinaus, die Mutter wiinscht ihm Gliick, und er bleibt sieben Jahre in der Fremde,
ehe er zuriickkehrt. Etwas bange ist dem groflen Hans, ob er denn wiedererkannt wer-
de, doch als die Mutter ihn sieht, begriifit sie ihn als ihren erwachsenen Sohn (vgl.
Ruppert 2012, 15 ff.). Im ersten Fall erlebt das Kind sehr wohl Geborgenheit, wird je-
doch so behiitet, dass es sich nicht traut, allein in die Welt zu ziehen. Heute konnte
dieses Verhalten ein Hinweis auf einen Erziehungsstil von Eltern sein, der u. a. von Jo-
sef Kraus als Helikopter-Eltern bezeichnet wird. Sie haben ihre Kinder immer im Blick,
bestarken sie in ihrem Tun, organisieren ihre Freizeit im Hinblick auf das spitere Le-
ben der Kinder und vergessen dabei, dass es bei der Kindererziehung am Ende darum
geht, dass selbststandige Individuen aus der heranwachsenden Generation werden sol-
len. Ruppert zeigt in seinem Buch auf, welche lang anhaltenden Folgen ein Erzie-
hungsstiel haben kann, der die Kinder symbiotisch an die Eltern fesselt. Natiirlich gibt
es hier mannigfache Szenarien, die alle zu unterschiedlichen Verstrickungen fiihren,
jedoch bleibt die Grundaussage, dass ein Kind fiir seine Individualentwicklung beide
Aspekte braucht. Dass ein so bekanntes Kinderlied einen Erziehungsstil empfiehlt, der
Hénschen zwar etwas traurig, aber doch mit Zuversicht in die Welt gehen lasst, um
ihn spater als Hans wieder willkommen zu heiflen, macht deutlich, dass Wissen nicht
selten in Form von Bildern in Gedichten, Geschichten und Liedern iiberliefert wurde.
Gut ausgewahlt konnen diese Bilder als Wegweiser dienen, die auf uneindringliche
Weise Orientierung im Leben bieten. Das Kind, welches sich mit dem mutigen Héns-
chen identifiziert, wird seine Welt anders erleben als das Kind, welches die Liedvarian-
te verinnerlicht hat, in welcher das Hanschen sich nicht traut, seine eigenen Wege zu
gehen. Damit obliegt dem Menschen, der die jeweiligen Texte auswéhlen und sie fiir
die Kinder lebendig werden lasst, eine grofle Verantwortung. In der Waldorfpadago-
gik, in welcher das gemeinsame Singen und Rezitieren eine zentrale Rolle einnimmt,
muss eine Kultur gepflegt werden, welche den Erziehern und Lehrern sowohl eine gro-
e Freiheit?® bei der Auswahl ldsst als auch eine Anleitung gibt, wie diese Auswahl auf
die Kinder zuriickwirkt.

26 Es wird innerhalb der Ausbildung zum Waldorflehrer darauf aufmerksam gemacht, dass der Leh-
rer jedes Gedicht umschreiben darf, wenn er das Gefiihl hat, dass dies fiir seine Klasse gut wire.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Gesundheit durch Unterricht

3.4. Die Praxis der Stresshewaltigung

Durch die Verbesserung von bildgebenden Verfahren ist die Gehirnforschung in den
letzten Jahrzehnten immer schneller vorangeschritten. Musste frither gewartet werden,
bis ein Mensch verstorben war, um sich sein Gehirn ausgiebig anzuschauen, so ist es
heute moglich, diesem Organ nun direkt bei der Arbeit zuzusehen. So kann der Ein-
fluss beobachtet werden, den Verletzungen und Schédigungen auf die Verarbeitungs-
prozesse im Gehirn haben. Dabei wurde festgestellt, dass Gehirne nicht zwangslaufig
gleich strukturiert sind, sondern dass die Areale, welche héufiger genutzt werden,
auch mehr Platz einnehmen. Gelegentlich kénnen sogar Teile des Gehirns die Aufga-
ben anderer Areale einnehmen, ohne dass der Mensch dadurch beeintrichtigt wire,
jedoch ist es auch moglich, dass bereits kleine Veranderungen wie Tumoren sich tief-
greifend auf das beobachtbare Verhalten auswirken. Maguire et al. (2000) haben bei-
spielsweise festgestellt, dass eine Relation besteht zwischen der Gréfle des rechten pos-
teroren Hippocampus von Londoner Taxifahrern und ihrem Wissen um den Stadtplan.
Je besser ihr Wissen um die komplizierte Stralenfithrung der Stadt war (innerer Stadt-
plan), umso grofler war auch jener Teil des Hippocampus. Bei Musikexperten zeigte
sich ebenfalls, dass haufig genutzte Strukturen auch nachweislich stirker entwickelt
waren. Auffallend waren Verdnderungen in den héheren Hirnregionen wie dem Broca-
Areal, es lielen sich aber auch Auswirkungen auf die primér motorischen und die so-
matosensorischen Areale nachweisen (vgl. Gaser/Schlaug 2003).

Gehirne sind keine reinen von der Umwelt unbeeinflussten Verarbeitungsmaschi-
nen, wie die philosophische Identittstheorie oder einige Richtungen des Funktiona-
lismus dies postuliert haben, sie sind plastische Gebilde, welche sich durch die Nut-
zung, also das Denken selbst, verandern. In Abhédngigkeit von der Benutzung kommt
es zur Festigung oder Verkiimmerung der Verbindungen zwischen den Nervenzellen.
Was der Mensch tut, denkt oder fiihlt, beeinflusst die Struktur des Gehirns, verfestigt
Denkwege und Verhaltensweisen (vgl. Hiither 2012 [1], 8ff.). Somit ist es nicht unbe-
deutend, welche Gewohnheiten und Tagesablaufe der Mensch hat. Durch das regelma-
Bige Wiederholen oder Uben wird der Mensch zu einem Experten in dieser Sache, in
seinem Gehirn festigen sich die genutzten Strukturen, wodurch jedoch andere Mog-
lichkeiten immer unattraktiver erscheinen. Gerald Hiither vergleicht die neuronalen
Verschaltungen im Gehirn mit einem dichten Netz an Nervenwegen (neuronal pa-
thways), die je nach Benutzung zu Autobahnen oder kleinen Trampelpfaden werden.

»Viele davon werden im Laufe unseres Lebens und in Abhangigkeit davon, wie oft wir
sie in unseren Gedanken beschreiten, zu leicht begehbaren Wegen, glatten Straflen
oder gar zu breiten Autobahnen. Wem es wichtig geworden ist, sein Ziel mdglichst
schnell durch die Nutzung des existierenden Straflen- und Autobahnnetzes zu errei-
chen, der ubersieht allzuleicht die vertrdumten Pfade, die sonnigen Feldwege und die
beschaulichen Nebenstrafien, die ebenfalls dorthin fithren. Sie wachsen so allmahlich
zu und sind irgendwann kaum noch begehbar® (Hiither 2012 [1], 9).

Wenn die Effizienz Mutter des Gedankens ist, so scheint es unproblematisch, die
schnelleren Wege zu benutzen, doch hat diese Strategie auch Nachteile, die es sinnvoll
machen, die kleineren Wege nicht ganz ungenutzt zu lassen. Wenn Schulen vom Auf-
bau so angelegt sind, dass auf eine Frage nur je eine richtige Antwort existiert (9+7=?),
so fithrt dies moglicherweise zu einem festen Denkstil. Waldorfschulen fragen deshalb

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

243


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

244

lieber, was die 16 alles sein konne und ermdglichen damit eine grofle Vielzahl von
moglichen korrekten Antworten.?”

Abbildung 20: Was kann alles die 10 sein?

Wird der Mensch als Produkt der Evolution betrachtet, so zeichnet er sich in Abhe-
bung von der iibrigen Tierwelt dadurch aus, dass er wenig spezialisiert ist, sondern
sich durch Ubung oder Technikentwicklung jeden beliebigen Bereich eigenstindig er-
schliefien kann. So ist der Mensch in der Lage, sich an die widrigsten Lebensumstande
anzupassen und immer neue Losungen fiir auftretende Probleme zu entwickeln. Diese
auflere Betrachtung hat ihre biogenetische Entsprechung: ,Wahrend der Evolution
wirkte [...] ein innerer Selektionsdruck, der die Triger von genetischen Programmen
begiinstigte, die in der Lage waren, die eigenen Entwicklungsbedingungen aktiv und
weitgehend unabhingig von den dufleren Bedingungen zu gestalten (Hiither 2012 [1],
19). Kam es also zu einer Veranderung der Umwelt, konnten Programme genutzt wer-
den, die bis dahin eher nicht zur Geltung kamen. Werden diese jedoch ganz ausge-
schaltet, ist das Individuum nicht mehr anpassungsfihig und kann unter den neuen
Bedingungen nicht mehr existieren.

Durch den plastischen Aufbau des Gehirns ist der Mensch somit féhig, sich an sei-
ne veranderliche Umgebung anzupassen. Tritt im Leben nun eine neue oder unerwar-
tete Situation auf, reicht es oft nicht mehr aus, die alten breiten Straffen zu nutzen, es
muss ein Weg gefunden werden, mit diesen neuen Gegebenheiten umzugehen. In sol-
chen Situationen entsteht Stress; nun war die Flucht oft eine Losung, dem Problem zu
entkommen, jedoch stellt diese heute meist keine langerfristige Option mehr dar. Ge-
rald Hiither pladiert dafiir, sich darin zu tiben, auf den kleinen, kaum benutzten Pfa-
den einen Weg zu suchen, der wieder zu dem gewiinschten Ziel fiihrt, wodurch der
Stress kreativ genutzt werden konnte. Entsteht jedoch Dauerstress, fiihrt er auf lange

27 Auf die Frage, was die 56 sei im Zuge einer Wiederholung des 1x1, antwortete ein Viertklassler
28 geteilt durch o,5. Da die Dezimalzahlen noch nicht vorgekommen waren, wurde 0,5 zu % hin
verdndert, womit das Kind auch einverstanden war. Die offene Formulierung regte augenschein-
lich zum Nachdenken an und lie§ verbliiffende Antworten entstehen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Gesundheit durch Unterricht

Sicht ,,zum Untergang, entweder zum Tod durch stressbedingte Erkrankungen (denn
die Stresshormone unterdriicken auch die korpereigenen Abwehrkrifte) oder durch
stressbedingte Unfruchtbarkeit (denn die Stresshormone unterdriicken ebenfalls die
Produktion von Geschlechtshormonen)“ (ebd. 23). Es zeigt sich also, dass es auflerst
wichtig ist, Stress nicht einfach ausgeliefert zu sein, sondern eine Mdéglichkeit zu fin-
den, den Korper wieder in einen stressfreien Zustand zu versetzen. Dabei soll Stress
nicht per se als schlecht angesehen werden, er dient jedoch als Indikator dafiir, dass
ein bisher begehbarer Weg, nun nicht mehr genutzt werden kann.

Das menschliche Gehirn ist so aufgebaut, dass eine Programméanderung moglich
ist: Bei Stress werden Hormone freigesetzt, die zentralnervose Anpassungsprozesse an-
stoflen; Nervenzellen konnen so ihre Eigenschaften verandern, bisherige Verschaltun-
gen konnen aufgeldst und neue gedffnet werden. So kénnen, um beim Bild der Auto-
bahnen zu bleiben, diese zu einfachen Wegen zuriickgebaut und kleinere Pfade neu
ausgebaut werden. Damit wird es auch méglich, aus Sackgassen herauszukommen, in
die der Mensch im Laufe der Zeit immer wieder hineingeraten kann. Fiirs Leben
wichtig ist demnach nicht Stressvermeidung, sondern das Erlernen von einem guten
Umgang mit Stress. Durch die vom Stress ausgelosten Hormone kommt es zu einer
Reorganisation. Stressbewiltigung fithrt zu einer Verdnderung des Organismus, macht
es moglich, dass sich neue, gangbare Wege eréffnen. Doch macht Stress zunichst
Angst, der Weg, der bis dahin ging, ist nun verschiittet, eine Losung muss gefunden
werden. Je mehr Losungen bereits entdeckt wurden, je mehr Erfahrungen ein Mensch
mit der Bewiltigung von Problemen gesammelt hat, umso hoher ist seine Zuversicht,
auch in Zukunft dabei nicht zu versagen.

»Das urspriingliche Gefiihl der Angst verwandelt sich daher in Abhédngigkeit von die-
sen individuell gemachten Erfahrungen zu einem ganzen Spektrum von Gefiihlen, die
wir aus der Erfahrung der Uberwindbarkeit initial empfundener Angste entwickeln.
Sie konnen das urspriingliche Gefiihl der Angst mehr oder weniger vollstindig tiber-
decken und dann als Uberraschung, Neugier, Freude oder gar Lust empfunden wer-
den“ (ebd. 31).

Keine oder negative Erfahrungen fiihren hingegen zu Skepsis und Frustration, zu
einem Gefiihl, dem Leben gar nicht oder nur unter bestimmten Bedingungen gewach-
sen zu sein. Es gilt also nicht, bei Problemen zu fliichten oder diese zu meiden, son-
dern sie wahrzunehmen und im Umgang zu bewiltigen. Spannung — Entspannung, in
dieser Polaritit ldsst sich Stress ebenfalls betrachten, und die Wahrnehmung dieser
Antagonisten ist Teil des Ubungsprogramms hinsichtlich des anthroposophischen Le-
benssinns.

Es ist wichtig, Herausforderungen nicht als Bedrohungen zu erleben, sondern zu
lernen, diese anzunehmen und nach Losungen zu suchen. So wird aus Angst Zuver-
sicht, aus Ohnmacht Wille, und durch jede gefundene Bewiltigung wiachst das Ver-
trauen in die eigene Kompetenz und die Mitmenschen, die den Prozess unterstiitzt ha-
ben. Ein reicher Erfahrungsschatz an gemeisterten Aufgaben lisst den Menschen als
geschatztes Mitglied in eine Gemeinschaft hineinwachsen. Die acht Jahre, die der Wal-
dorfklassenlehrer seine Schiiler begleitet, geben ihm die Chance, hier wertvolle Arbeit
zu leisten. Dazu braucht es Engagement und ein gutes Einfithlungsvermogen. Die
schon beschriebene Tatsache, dass der Aufbau der Waldorfschule den Lehrer von An-
fang an sehr stark an seine Klasse bindet, kann vom Schiiler als Chance, aber auch ein

245

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

246

Hindernis erlebt werden (vgl. Helsper et al. 2007). Zum einen wird so eine sichere und

stabile Beziehung etabliert, die fortbesteht, auch wenn die Kinder im Privatleben so-
ziale Verluste erleben (z. B. Scheidungen). Auf der anderen Seite muss ein solcher Leh-
rer mit der Klasse mitwachsen, er muss den Prozess mitmachen und die Kinder zu Ju-
gendlichen werden lassen.?® Die Moglichkeit, dass manche Kinder keinen Zugang zu

ihrem Lehrer finden, wird umso gewichtiger, je linger beide miteinander arbeiten

miissen. Der Schiiler erlebt das Gefiihl, dem Erwachsenen nicht vertrauen zu kénnen

oder ihm nicht wichtig zu sein, wodurch die Idee, dass das Kind aus Liebe zum Lehrer

lernt, hier nicht fruchtbar sein kann. Die Situation kann so weit fithren, dass sich die

Schiiler einer unlésbaren Situation ausgesetzt sehen, die sich auch in Zukunft nicht so

rasch dndern wird. Die damit einhergehende Ratlosigkeit wird im schlimmsten Fall zu

einem Gefiihl der Ohnmacht, der Verunsicherung und des Zweifels an den eigenen

Fahigkeiten und der eigenen Person fithren. Kinder werden durch solche Erlebnisse

nachhaltig beeinflusst, denn ,einschneidende Erlebnisse mit anderen Menschen wer-
den tiber lange Zeit gespeichert, deshalb kann auch die Erinnerung an eine erlebte Er-
niedrigung, an ein schweres Versagen, an eine Vergewaltigung unseres Willens zu

einer fortgesetzten oder bei geringfiigigen Anlidssen immer wieder aufflammenden

unkontrollierbaren Belastung werden® (Hiither 2012 [1], 41). Steiner wies bereits 1923

in seiner Buch iiber die Methodik des Lernens darauf hin, dass das, was im kindlichen

Alter in die Seele aufgenommen werde, im Erwachsenen als gesunde oder kranke Kor-
perverfassung wiedererscheine (vgl. Steiner GA 308, 88). Eine jiingst veréffentliche

Studie zur Gesundheit von Menschen, die als Kind eine Waldorfschule besuchten, ver-
sucht, die Aussagen Steiners zur Auswirkung des Unterrichts auf die korperliche Be-
findlichkeit im spateren Leben, wissenschaftlich zu priifen (vgl. Fischer et al.). Der

Hochschulprofessor Christoph Hueck fasst die Studie fiir die Erziehungskunst zusam-
men:

»Statistisch signifikante Unterschiede zwischen beiden Gruppen [den Waldorfschiilern
und den Schiilern von anderen Schulen] gibt es fiir Magen-Darm-Beschwerden (wor-
an die ehemaligen Waldorfschiiler um ca. 20 % seltener litten), Schlafstérungen (ca.
30 % seltener), Gleichgewichtsstorungen (ca. 45 % seltener), Gelenk- (ca. 40 % selte-
ner), Riicken- (ca. 20 % seltener) und Kopfschmerzen (ca. 20 % seltener) sowie fiir
Diabetes (ca. 50 % seltener), Arthrose (ca. 30 % seltener), Hypertonie (Bluthochdruck,
ca. 20 % seltener), Angina pectoris (ca. 45 % seltener) und chronische Bronchitis (ca.
40 % seltener)“ (Hueck 2014, 50).

Obwohl Steiner damals vor allem die physische Befindlichkeit bedacht hatte, kann die-
se aus der heutigen Perspektive nicht mehr vom psychischen Erleben geldst betrachtet
werden. Durch den plastischen Aufbau des Gehirns besteht eine nachweisliche Wech-
selwirkung zwischen Geist und Materie, aber auch durch Stress verursachte Uberer-
nihrung oder Schlafstorungen geben Hinweise darauf, dass Physis und Psyche eng

28 An Waldorfschulen wurden immer wieder Klagen laut, dass die Schiiler ab der fiinften Klasse
vermehrt an Kopfschmerzen leiden. In Anlehnung an Steiners Beobachtungen hinsichtlich der
Leiden der Schiiler und dem Auftreten des Lehrers wurde auch hier ein Zusammenhang zwi-
schen der Entwicklung der Kinder und dem Verhalten des Lehrers vermutet. Ist dieser zu lange
behiitend und stellt sich nicht auf die veranderte Seelenlage der Heranwachsenden ein, kann er
den Kontakt zu seiner Klasse verlieren. Ein Wechsel nach der sechsten Klasse, wie er an manchen
Schulen bereits zur gingigen Praxis gehort, versucht, eine Losung fiir dieses Problem zu bieten.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Gesundheit durch Unterricht

miteinander verkniipft sind und damit auch von einem relevanteren gegenseitigen
Einfluss auf das Befinden ausgegangen werden muss.

»Bei allen sozial organisierten Sdugetieren und insbesondere beim Menschen ist psy-
chosozialer Konflikt die wichtigste Ursache fiir die Aktivierung der Stressreaktion, die
leicht unkontrollierbar werden kann. Besonders betroffen sind Individuen mit einem
unzureichend entwickelten Repertoire an sozialen Verhaltens-(Coping-)Strategien. [...]
Eine weitere hdufige Ursache fiir unkontrollierbaren Stress ist die Unerreichbarkeit
von vorgestellten Zielen und die Unerfiillbarkeit von als zwingend empfundenen Be-
diirfnissen und Wiinschen innerhalb des gegebenen soziokulturellen Kontextes. Eben-
so wie ein Defizit an relevanten Informationen die Ursache fiir inadédquates Verhalten
und damit psychosozialen Stress darstellt, kann auch ein Informationsiiberschuss zu
Handlungsunfihigkeit und damit einhergehenden unkontrollierbaren Stressbelastun-
gen fithren (Hiither 2012 [1], 43).

Hiither zahlt hier drei Moglichkeiten auf, die dazu fithren konnen, dass Menschen kei-
nen Weg aus einer belastenden Situation finden. Die sich daran anschlielende Frage,
inwiefern Waldorfschulen Moglichkeiten gefunden haben, die Faktoren einzuddmmen,
impliziert auf der Gegenseite die Frage, ob die hier gelebte Weltanschauung einen sol-
chen Stress nicht vielleicht verursacht.

Waldorfschulen bieten in den Grundschuljahren neben Lesen, Schreiben und
Rechnen auch auflergewohnliche Facher wie Formenzeichnen, Eurythmie, Schulzir-
kus, Handarbeit und Werken an. Dazu kommen die Hausbau- und Feldarbeitsepoche,
in denen die Schiiler neben ihren kognitiven Fihigkeiten auch praktische Fertigkeiten
erlernen konnen (vgl. Stockmeyer 1976, Richter 2010). In der Handwerkerepoche wer-
den nach der Schultradition oder dem Ermessen des jeweiligen Lehrers unterschiedli-
che handwerkliche Berufe vorgestellt und ausprobiert. Es kann gewebt, gesponnen,
eine Axt geschmiedet oder ein Kohler besucht werden, je nach Landstrich, in dem die
Schule gelegen ist. Damit lernen die Schiiler bereits sehr frith unterschiedliche berufli-
che Felder kennen, in denen verschiedene soziale Umgangsformen gelebt werden. Ist
die Schule gut organisiert, erdffnet sie dadurch ein reiches Feld an Erfahrungsmog-
lichkeiten, aus denen die Schiiler ihre Verhaltensstrategien schopfen kénnen. Dabei er-
geben sich die sozialen Umgangsformen meist als Notwendigkeit aus der Praxis, da sie
dazu dienen, mogliche Gefahren abzuwehren (drangeln und schubsen kann beispiels-
weise in einer Schmiede zu schweren Verbrennungen fithren). Auf der anderen Seite
spielt fiir die Kinder nur das Verhalten eine Rolle, das vom Klassenlehrer durchgesetzt
wird. Dadurch wird es moglich, dass das Benehmen nur an eine wichtige Person ge-
kniipft wird, andere Lehrer als zweitrangig erlebt werden und die Disziplin oder das
erlernte Verhaltensrepertoire sehr einseitig bleibt und kaum bis in den Fachunterricht
hineinreicht. Um diesem gelegentlich auftretenden Umstand entgegenzuwirken, be-
gleitet der Klassenlehrer im Bochumer Modell die Klasse im Fachunterricht und gibt
damit eine Anleitung, wie das gelernte Verhalten auch in andere Bereiche iibertragen
werden kann. Dass manche Kinder im sozialen Bereich Probleme haben, wird dem-
nach ernst genommen, und es wurden Losungsstrategien erarbeitet, um auch jenen
Kindern zu helfen.

Der zweite von Hiither angesprochene Punkt besagt, dass Stress aus dem Nichter-
reichen von gesetzten Zielen und unerfiillbaren Bediirfnissen resultieren kann. Da der
Lehrplan der Waldorfschule zu Beginn sehr vage formuliert wurde, liegt es auch heute
noch im Ermessen des Lehrers, wie er seinen Unterricht exakt gestaltet und welche In-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

247


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

248

halte er zu welchem Zeitpunkt aufgreift. Sicher besteht ein gewisser Konsens dariiber,
wann etwas durchgenommen wird, jedoch bleibt offen, was als gelungenes Resultat
einer solchen Lerneinheit gewertet wird. Da der Stoff jeweils in Einheiten von drei bis
vier Wochen (Epochen) intensiv durchgenommen wird, muss er am Anfang der
néchsten Epoche zu diesem Fach im Schnelldurchlauf erneut durchgenommen werden.
Dadurch reduziert sich bei den Schiilern der Stress, da sie nicht das ganze Jahr hin-
durch mit dem schwierigen Fach konfrontiert sind, gleichzeitig bekommen sie immer
wieder die Gelegenheit, das Gelernte erneut ins Gedachtnis gerufen zu bekommen. In
der 2012 verdffentlichten empirischen Studie zur Bildungserfahrung an Waldorfschu-
len?® heifit es, dass die temporire Nichtbefassung mit unangenehmen Fachern auch
eine grofle Erleichterung sein konne. Kinder die beispielweise aufgrund einer Dyskal-
kulie Angst vor dem Mathematikunterricht hatten, konnten durch den Epochenunter-
richt den nétigen Abstand zum Fach bekommen, um dann wieder neu anfangen zu
konnen (vgl. Keller 2012, 83). Die Studie zeigt weiter, dass sich Waldorfschiiler durch
eine groflere Lernfreude auszeichnen, sie eine bessere Unterstiitzung durch die Lehrer
erleben, ein hoheres Selbstbewusstsein oder Selbstwirksamkeitsgefiihl besitzen und
sich weniger {iber Schulstress und Gesundheitsprobleme wie Schlafstérungen oder
Schulangst beklagen (vgl. Liebenwein et al 2012). Die Zusammenhange zwischen Bil-
dungserfolg, Schulklima und Gesundheit scheinen hier deutlich zu werden, denn Wal-
dorfschiiler lernen ohne Leistungsdruck und Priifungsangst, ohne die Befiirchtung,
nicht versetzt und dadurch ausgegrenzt zu werden. Viele Stressoren fallen damit in
den ersten Schuljahren weg und werden erst in den hoéheren Klassen nach und nach
relevant. Da die jeweiligen Anforderungen individuell an die Schiiler angepasst wer-
den kénnen und so weder der Schiiler noch der Lehrer fest an schnell zu erreichende
Ziele gebunden sind, wird das Erreichen eines Ziels zu einer flexiblen Grofle. Jeder ar-
beitet nach besten Kriften, und Heterogenitdt innerhalb des Lernspektrums wird eher
zur Selbstverstdndlichkeit. Da jeder Schiiler in seinen Stirken und Schwichen ernst
genommen wird, geht damit zwangslaufig eine intensivere Wahrnehmung der Bediirf-
nisse des Einzelnen einher. Ob dem gestellten Anspruch aufgrund der oft hohen Schii-
lerzahl immer entsprochen werden kann, kann nur in der jeweiligen konkreten Situa-
tion festgestellt werden.

Als Drittes meint Hiither, dass ein Zuviel oder Zuwenig an relevanter Information
zu Stress fithren konne. Hier muss bedacht werden, dass das Wissen, das gelegentlich
in Waldorfschulen als Tatsachenbeschreibung vermittelt wird, eher in den Bereich der
Sagen und Legenden fillt.3° Des Weiteren wird die Natur oft als durch Elementarwe-
sen und Engel zusatzlich belebt geschildert. Da diese Informationen oft nicht deutlich
vom belegten historischen Wissen getrennt vermittelt werden, kann dadurch fiir den
Schiiler eine Art Parallelwelt entstehen, die nicht mit den Vorstellungen anderer Le-
bensbereiche kompatibel ist. Durch dieses Vorgehen werden wichtige Beziige nicht

29 Die Studie Bildungserfahrungen an Waldorfschulen wurde von Prof. Dr. Heiner Barz und Dr. Syl-
va Liebenwein von der Universitit Diisseldorf sowie von Prof. Dr. Dirk Randoll von der Alanus
Hochschule fiir Kunst und Gesellschaft in Bonn erstellt. Befragt wurden rund 8oo Schiilerinnen
und Schiiler aus zehn verschiedenen Schulen.

30 In Abhingigkeit der Schule und des jeweiligen Lehrers zihlen dazu besonders Themen der Ge-
schichte. Dass Atlantis den Anfang aller Kulturen bildet, ist dabei eines der bekanntesten Merk-
male. Aber auch das Gilgamesch-Epos wird gelegentlich als Realitit dargestellt, genauso wie viele
Erzahlungen aus dem Alten Testament.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

3. Gesundheit durch Unterricht

vermittelt, wodurch ein Konflikt entstehen kann, sobald der Schiiler die anthroposo-
phische Welt verldsst. Zudem werden auch Analogieschliisse gezogen, welche die Welt
als sehr komplex erscheinen lassen.3! Sicherlich tragt die Vorstellung von geistigen
Kriften, welche den Menschen leiten und unterstiitzen, zu einen tieferen Gefiihl der
Geborgenheit bei, welches nicht unterschitzt werden darf, da die Welt dadurch siche-
rer und kohérenter wirkt, doch konnen diese vermittelten Ideen auch das Gefiihl er-
zeugen, in einem Netz gefangen zu sein, aus dem es keinen Ausweg zu geben scheint,
da die Menschen auflerhalb jener Gemeinschaft eine vollig andere Sicht auf die Welt
haben. So kénnen im Extremfall das Geistige zu einem Verfolger und die Gesellschaft
zu einem Fremdkorper werden. Anstelle von Sicherheit hitte jene Erziehung das Ge-
genteil bewirkt; ein Gefiihl von Dauerstress konnte entstehen, da die vermittelten Ide-
en und Handlungsstrategien nur in einem kleinen festgelegten Rahmen anerkannt
wiirden. Da die Erfahrungen, die an Waldorfschulen gemacht werden, so unterschied-
lich sind, auch bedingt dadurch, dass jeder Lehrer im Vermitteln des Stoffes seine eige-
nen Schwerpunkte setzen darf, kann {iber das Resultat keine feste Aussage getroffen
werden. Es besteht jedoch die Moglichkeit, dass die Schiiler in ihren Bediirfnissen
vollstindiger wahrgenommen werden, dass Strategien zum Tragen kommen, die je-
dem Einzelnen ein sicheres Gefiihl in der Welt vermittelt und dass viele unterschiedli-
che Handlungswege aufgezeigt werden, welche die Schiiler zu kompetenten Weltbiir-
gern heranwachsen lassen. Wichtig bleibt dabei, dass der Bezug zur ganzen Welt ge-
wihrleistet wird, dass die Schule @iber ihre Grenzen hinaus aktiv wird. Denn nur so
konnen Stresssituationen erkannt, bearbeitet und gelost werden, ohne dass das Risiko
besteht, dass diese Modelle nur im schulischen Kontext anwendbar wéren.

Der Unterricht an Waldorfschulen kann zur Folge haben, dass Kinder zum einen
weniger Dauerstress empfinden und Aufgaben unbefangener annehmen, kann aber
auch dazu fihren, dass die geringe Erfahrung mit Stress und die Geborgenheit in
einem unhinterfragten Weltbild zu einem Problem werden, wenn der junge Erwachse-
ne aus diesem System hinaustreten mochte. Dennoch ist der an Waldorfschulen ver-
mittelte Bilderreichtum ein Hilfsmittel, um Herausforderungen im Leben zu begegnen
und soll auch vor Ermiidung oder kognitiver Lustlosigkeit helfen.

»Also zwischen dem Zahnwechsel und der Geschlechtsreife miissen Sie sich mit Bil-
dern an den Rhythmus wenden. Sie miissen alles, was Sie beschreiben, was Sie betrei-
ben, so gestalten, dass der Kopf moglichst wenig dabei beteiligt ist, dass das Herz, der
ganze Rhythmus, alles, was kiinstlerisch, rhythmisch ist, daran beteiligt ist. Was ist die
Folge? Dass durch einen solchen Unterricht das Kind tiberhaupt nicht miide wird, weil
man auf das rhythmische System und nicht auf den Kopf abstellt” (Steiner GA 311,
117).

Die Erfahrungen, die im Laufe des Lebens gemacht werden, vergehen nicht mit den
jeweiligen Situationen, sondern werden zum Teil der personlichen Biografie, zu eige-
nen inneren Bildern, die das Verhalten des Individuums mitbestimmen (vgl. Hiither
2011). Menschen konnen sich ob ihrer Fantasie immer wieder furchterregende Szena-
rien vorstellen, die dann unkontrollierte Stressreaktionen auslosen (beispielsweise ein
strafender Gott, der alles sieht). Die Erziehung kann aber auch stirkende Bilder ver-

31 Beispielsweise wird angenommen, dass die Form des menschlichen Kopfes Hinweise auf die vor-
angegangene Inkarnation gibt und dass die Erlebnisse von der Form, der Farbe oder dem Ge-
schmack einer bestimmten Pflanze auf den Bereich ihrer heilenden Wirkung hindeuten.

249

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

250

mitteln, diese inneren Leitbilder bieten eine Orientierung und konnen dazu beitragen,
einen gangbaren Weg fiir die Losung eines Problems aufzuzeigen. Die gemachten Er-
lebnisse und die vermittelten Bilder und Vorstellungen vom Aufbau der Welt bestim-
men somit den personlichen emotionalen Stil, die Haltungen, den Charakter oder das
Temperament eines Menschen entscheidend mit. Schule vermittelt damit nicht nur
Lernstoff, sondern wirkt auch bildend auf verschiedene Personlichkeitsmerkmale und
damit, nach Davidson, auch Krankheitsdispositionen. Das Menschenbild der Waldorf-
schulen wirkt nicht allein durch die Inhalte seines Lehrplans, sondern vor allem {iber
die Haltung der Menschen, die in ihm als Erzieher tétig sind.

Doch welche Handlungsweisen jener iiber 100 Jahre alten Vorstellung konnen
heute noch problemlos iitbernommen und was kann flexibel weggelassen werden? Ge-
rade im Hinblick darauf, dass nicht mehr alle Lehrer an Waldorfschulen auch Wal-
dorflehrer sind, also eine Ausbildung an einer anthroposophischen Hochschule absol-
viert haben, muss es ein Anliegen sein, dasjenige verstandlich zu kommunizieren, was
als Wirkmechanismus im Unterricht durch die anthroposophische Weltsicht induziert
ist. Weiter wire es wiinschenswert, dass diese Vorstellungen wissenschaftlich unter-
mauert wiirden und so auch auflerhalb der anthroposophischen Kreise kommuniziert
werden konnten (beispielsweise fiir die Eltern, die ihre Kinder auf eine Waldorfschule
schicken méchten). Dabei kann das zu Beginn angefiihrte Vorurteil, dass Kinder aus
Waldorfschulen ihren Namen tanzen konnen, bereits zwei wichtige Hinweise auf die
Mechanismen des Lernens liefern, die an Waldorfschulen ein Teil der gelebten Praxis
sind: Auf der einen Seite ist tanzen eine korperliche Angelegenheit; in Waldorfschulen
scheint eine besondere Bewegungskultur zu herrschen, die wenig mit herkommlichem
Sportunterricht zu tun hat. Auf der anderen Seite scheinen hier durch das andere
Weltbild Selbstverstidndlichkeiten gelebt zu werden, die sonst eher nicht anzutreffen
sind. Besonders die an Analogien und Sinn orientierte Denkweise scheint program-
matisch zu sein (vgl. Kranich 1996 und 2003). Nun wurden bereits viele dieser wal-
dorfspezifischen Erfahrungen angesprochen, die durch die Denkweise impliziert sind.
Der populdre Umstand, dass ab der ersten Klasse gestampft, geklatscht und getanzt
wird, soll nun in einem letzten Kapitel untersucht werden. Erst wenn die Auswirkung
dieser Tatigkeit auf die sozialen, emotionalen und kognitiven Fihigkeiten deutlich ge-
worden ist, wird es moglich sein, die Beispiele der gelebten Praxis in unterschiedliche
Bereiche einzugliedern und auf ihren Stellenwert in dem jeweiligen Kontext zu priifen.
Damit méchte die Autorin auch einen Leitfaden bieten, an dem der konkrete Unter-
richt gemessen werden kann, gleichzeitig sollte sich dadurch aber auch das Verstind-
nis fiir nicht so intelligible Handlungen verbessern.

4. Vom Stampfen und Klatschen

Ein besonderes Merkmal des Unterrichts an Waldorfschulen ist der hohe Bewegungs-
anteil, der jeden Morgen im rhythmischen Teil des Hauptunterrichts Anwendung fin-
det, aber auch in sdmtlichen anderen Féchern als besondere Methode zu finden ist.
Waldorfschulen sehen in ihrem Unterricht ein hohes therapeutisches Potenzial, beson-
ders hinsichtlich einer Ich-Stirkung (vgl. Schiller 1992, 25). Durch die verschiedenen
rhythmischen Bewegungen soll das Ich des Schiilers seinen Leib ergreifen, seine We-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

sensglieder harmonisieren und ihn so gesunden lassen. Erst wenn der Schiiler selbst als
Herz seiner Umwelt betrachtet wird, welches sich in seinem Rhythmus an die gebote-
nen Herausforderung anpassen kann und zwischen Distanz und Nahe zu oszillieren
vermag, kann er sich auch als Ganzes mit dem Stoff verbinden. Das Denken als abbau-
ender und das Wollen als aufbauender Prozess werden im Fiihlen zu einer bewegli-
chen Einheit. Der Mensch darf jedoch nicht isoliert von seiner Umwelt betrachtet wer-
den, in der er steht. Die jeweilige Klasse und ihr Klassenlehrer bilden eine Gemein-
schaft, die tiber acht Jahre hinweg zusammenwachsen soll, die sich gegenseitig versteht,
wahrnimmt und unterstiitzt. Das Lernen findet damit in einem Raum statt, der durch
eine gleichbleibende Gruppe von Personen geprigt ist. Dadurch sollte ein festes Bezie-
hungsgefiige entstehen, in welchem jedes Kind seinen Platz findet, von dem aus es sich
an den Stoff und die Welt herantasten kann. Jedes Mitglied der Klassengemeinschaft
ist auf seine Art Teil der immer gleichen Gruppe: Ein Scheitern im Verstindnis des
Stoffes fithrt somit auch nicht gleichzeitig zum Ausschluss aus dieser Gemeinschatft,
wodurch ein geringerer Druck und, wie gesehen, weniger Stress entstehen. Auch las-
sen die Vielzahl von spielerischen Methoden das Gefiihl des Scheiterns weniger deut-
lich werden. Die Vorstellungen der Schiiler, dass ihr Lehrer nun acht Jahre fiir sie da
sein wird, tragen zum einen zu der besonderen Position des Klassenlehrers als gelieb-
tem Vorbild bei, zum anderen zeichnen sich diejenigen Klassen, welche einen haufi-
gen Klassenlehrerwechsel hinter sich haben, durch mehr Unruhe und eine eher ableh-
nende Haltung gegeniiber den Lehrern aus. Zu erleben, dass sie Teil einer Gruppe sind,
die anders als die anderen Klassen immer wieder verlassen wird, kann somit auch
schlechte Gefiihle erzeugen, die nicht entstehen wiirden, wenn ein Wechsel des Klas-
senlehrers eher als etwas Selbstverstandliches angesehen wiirde. Waldorfschulen legen
jedoch Wert auf eine gewisse Routine und Regelméfligkeit, die gerade auf dem Kon-
zept beruht, dass eine Person iiber viele Jahre den immer gleichen Rhythmus in das
Tagesgeschehen bringt. Dies ist auch sicher sinnvoll, wenn dadurch ein Gefiihl der Si-
cherheit und Geborgenheit erzeugt wird, die sich je nach Alter an die Bediirfnisse der
Schiiler anpasst. Es muss sich demnach um eine gut tiberlegte und flexible Gleichheit
handeln, da eine unbedachte Ausfithrung von Routinen auch leicht zu Zwangserleb-
nissen fithren kann und zu dem Gefiihl, dass der Lehrer den Einzelnen in seiner Ent-
wicklung gar nicht wahrnimmt. Festzuhalten bleibt, dass der Klassenlehrer oft eine
stabile Beziehungsperson darstellt, die viele unterschiedliche Aktivitdten mit ihrer
Klasse erlebt und somit auch einen grofien Anteil an deren Erziehung hat. Der Klas-
senlehrer kennt seine Kinder und wird darauf geschult, sie auch in ihren Eigenarten
zu beobachten. So schreibt Rudolf Steiner 1924 in seinem Buch Die Kunst des Erzie-
hens:

»Das Leben ist ja vom Morgen bis zum Abend tiberall interessant. Die kleinsten Dinge
sind interessant. Beobachten Sie nur zum Beispiel Menschen, die eine Birne vom Des-
serttisch nehmen. Nicht zwei nehmen die Birne in gleicher Weise, immer verschieden.
Der ganze Charakter eines Menschen lebt sich darinnen aus, wie er eine Birne aus der
Schiissel nimmt und auf seinen Teller legt oder gar nicht auf seinen Teller legt, son-
dern gerade zum Munde fithrt und so weiter” (Steiner GA 311, 28).

Doch Steiner wollte nicht nur die Menschen beim Essen beobachten, auch die Art, wie
die Kinder ihren Griffel oder heute ihren Stift hielten, wollte er beobachtet wissen. Er
regte die Lehrer dazu an zu bemerken, auf welche Weise das Kind lduft, ob es eher mit

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

der Ferse oder der Ful3spitze auftrete. Heute braucht der Gang weniger dahingehend
interpretiert zu werden, ob das Kind sein vorangegangenes Erdenleben eher intensiv
oder fliichtig durchlebt hat, sondern solche Beobachtungen deuten auf Probleme wie
eine schwache sensorische Integration, Sehprobleme oder persistierende frithkindliche
Reflexe hin. Steiner hat demnach auf verschiedene Arten von Bewegung aufmerksam
gemacht und die Klassenlehrer dazu aufgefordert, ihre Schulkinder gezielt zu beob-
achten und Riickschliisse auf etwaige Probleme zu ziehen. Diese Beobachtungen soll-
ten anschlieflend mit dem Kollegium besprochen werden, damit gezielt durch Bewe-
gung (sei diese ganzkorperlich oder sprachlich) an den Problemen gearbeitet werden
koénnte.

4.1 Die Wirkung von rhythmischen Bewegungen

In der Gegenwart beschiftigt sich der schwedische Arzt Dr. Harald Blomberg mit der
Wirkung von Bewegungen. Er ist davon iiberzeugt, dass durch rhythmische Ubungen
verschiedene Lernproblematiken verbessert werden konnen, und entwickelte demge-
mafl das rhythmische Bewegungstraining (vgl. Bloomberg 2012). Blomberg beobach-
tet zundchst dhnliche Dinge wie derzeit Rudolf Steiner, machte jedoch anschlieflend
die Bekanntschaft einer Therapeutin, welche die Ursache dieser Problematiken darin
sah, dass einige frithkindliche Reflexe dieser Kinder noch nicht vollstindig integriert
seien. Das fiihre zu Muskelblockaden, unwillkiirlichen Bewegungen und zeige sich an
einer nicht vollstaindigen Myelinisierung des Gehirns. ,,Die Isolierung von Nervenfa-
sern mit Myelin (und damit deren Dickenzunahme) fithrt zu einer Zunahme der Ge-
schwindigkeit der Nervenleitung auf bis zu 110 Meter pro Sekunde® (Spitzer 2012,
230). Durch die langsamere Signaliibermittlung, verursacht durch eine geringere Iso-
lierung der Nervenleitung, wird es verstiandlich, dass Lernproblematiken auftauchen
koénnen. Durch die persistierenden Reflexe seien nun Erfahrungen verpasst worden,
wodurch sich die Gehirnorganisation verzogert habe. Bloomberg entwickelte ob dieser
Vorstellung einige sehr leichte Ubungen, die darauf zielen, das Gehirn nachreifen zu
lassen und welche er mittlerweile tiber Jahre mit gutem Erfolg praktisch anwendet. Die
vorgegebenen Bewegungsablaufe sollten sich an sehr frithe Bewegungserfahrungen
anlehnen und sich damit an die Moglichkeiten anpassen, die vom Gehirn als Input zu-
néchst verarbeitet werden konnen.

»Zum Zeitpunkt der Geburt sind die primaren sensorischen und motorischen Areale
myelinisiert, also diejenigen Hirnrindenbezirke, die fiir die primére Verarbeitung von
Sehen, Horen und Tasten verantwortlich sind sowie zum Ausfithren von Bewegungen
gebraucht werden. Damit kann der Sdugling erste Erfahrungen machen, die Informa-
tionen jedoch noch nicht sehr tief verarbeiten. Danach werden sekundire Areale mye-
linisiert, und erst gegen Ende der Entwicklung um die Zeit der Pubertét herum (bzw.
noch danach!) werden die Verbindungen in den héchsten kortikalen Arealen im Fron-
talhirn mit Myelinscheiden versehen® (ebd. 231).

Blomberg berichtet von guten Erfolgen bei Aufmerksamkeitsstorungen und Lese-
schwiche, gibt aber zu, dass hier unterschiedliche Ursachen zugrunde liegen konnen,
sodass seine Methode keine Garantie fiir eine Verbesserung geben kann. Fiir diese Ar-
beit ist das Vorgehen von Bloomberg jedoch interessant, da er systematisch zu begriin-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

den versucht, was seit fast 100 Jahren an Waldorfschulen praktiziert wird: Ein rhyth-
misches Uben von Bewegungen, die neben den Basissinnen auch das Gehor, das Se-
hen und das Sprechen mit bedenken. Gerade in den ersten Schuljahren werden viele
Ubungen angeboten, die auf diese Art und Weise zu wirken scheinen, und auch in
spateren Jahren bleibt beispielsweise das rhythmische Schreiten von Gedichten Teil
des Unterrichtsprogramms.

Die Ideen und das Vorgehen Blombergs haben ein auf den Schulunterricht bezo-
genes Pendant, das von Sally Goddard Blythe in Englandentwickelt wurde. Einzelne
Waldorfschulen nutzen diese Methode, um an ausgewahlten Bewegungen und Refle-
xen den Entwicklungsstand der Schiiler zu testen (Zweitklassuntersuchung). So wer-
den im Zuge dieser Untersuchung einige unwillkiirliche Reaktionen (z. B. der Moro-
Reflex) auf ihren Erhalt getestet, aber auch das Gedichtnis, die Rechen-, Lese- und
Schreibfahigkeit werden spielerisch gepriift. Dies tridgt dazu bei, dass die Kinder in
ihren Schwierigkeiten wahrgenommen werden und gegebenenfalls auch entsprechen-
de Maflnahmen (Kunsttherapie, Heileurythmie, Sprachgestaltung) ergriffen werden
konnen (vgl. Steiner GA 282; Charisius 2011; Langhorst/Peterson 1999; Mees-Chistel-
ler 1996; Brater et al. 1989).

Wie Harald Blomberg hat auch Sally Goddard Blythe wéihrend ihrer Arbeit mit
Kindern und Erwachsenen die Beobachtung gemacht, dass verschiedene Stimulatio-
nen Bewegungen mit hervorrufen, die den frithkindlichen Reflexen sehr dhneln. Diese
unwillkiirlichen Mit-Bewegungen rufen oft Verspannungen, inneres Unwohlsein oder
andere Probleme hervor, weswegen versucht werden sollte, diese Eigenarten zu behan-
deln. Sally Goddard Blythe steht fiir die vom Institut fiir Neuro-Physiologische Psy-
chologie (INPP) in Chester entwickelte Methode, welche bei Kindern die neurologi-
sche Schulreife testet und Bewegungsprogramme ausgearbeitet hat, die von speziell
ausgebildeten Therapeuten oder von geschulten Lehrern an Schulen erfolgreich ange-
wendet werden (vgl. Blythe 2012). Sie weist darauf hin, dass die motorische Entwick-
lung in ihrem cephalo-caudalen und proximo-distalen Muster beriicksichtigt werden
muss. ,Die sensorische Entwicklung beginnt bei den vestibuldren und taktilen Syste-
men, dicht gefolgt von der auditiven, visuellen und propriozeptiven Entwicklung®
(Blythe 2013, 172). Alle Férderungen miissen jener Entwicklung folgen, da ein System
auf das andere aufbaut. Diese Angaben beziiglich der Gehirnentwicklung stimmen
mit den Vorgaben Rudolf Steiners grob {iberein, der in den Kérpersinnen die Basis fiir
das Ausreifen der anderen sinnlichen Fihigkeiten gesehen hat.

Um die im Gehirn stattfindenden Wechselwirkungen fassbarer zu machen, greift
Blomberg auf das Gehirnmodell von Paul Mac Lean zuriick, der von drei funktionell
verschiedenen Bereichen ausging, dem Stammbhirn, dem limbischen System und dem
Neokortex. Mac Lean zufolge unterscheiden sich diese drei Bereiche zunichst in
ihrem historischen Auftreten, auf was die nicht mehr gebrauchlichen Namen Reptilien-
oder Sdugetiergehirn hindeuten. Die jeweiligen Teile konnen dabei nicht als vollstan-
dig getrennt betrachtet werden, sondern stehen miteinander in enger Wechselwirkung.
Dadurch ergibt sich die Moglichkeit, dass die Stimulierung eines Hirnbereichs auch
Auswirkungen in anderen Gebieten nach sich zieht, was die Praxis der rhythmischen
Bewegungen legitimiert und deutlicher macht, welche Kinder tiberhaupt von jener
Methode profitieren konnen.

Da in Teil I die Rolle des Gehirns bereits deutlich hervorgehoben wurde, genau
wie die Relevanz der Sinneswahrnehmung fiir die Entstehung eines Korperselbst, wird

253

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

254

nun gezeigt werden, welche kognitiven, emotionalen und sozialen Auswirkungen in
der Leiblichkeit verankert sind und welche Probleme entstehen kénnen, wenn aus ver-
schiedenen Griinden das Gehirn sich in seinen Strukturen nicht entwickeln kann.

4.1.1. Die Vernetzung des Gehirns

Wie bereits beschrieben wurde, flieflen schon vor der Geburt Signale aus den verschie-
denen Sinnen im Gehirn zusammen; die einzelnen Informationen kommen aus dem
Gleichgewichtssinn, der Tiefensensibilitdt, aus dem Seh- und aus dem Tastsinn. Von
besonderer Bedeutung fiir die Organisation des Stammbhirns sind die von den Refle-
xen ausgelsten Bewegungen, durch welche der Fotus bereits vor der Geburt verschie-
dene sinnliche Erfahrungen macht und die ihn dazu anregen, sich seine Umwelt und
seinen Korper zu erschlieflen. Nach der Geburt helfen die Reflexe dem Sdugling dabei,
sich an das neue Milieu anzupassen und seine motorischen Funktionseinheiten im
Gehirn mit seinen neuen Méglichkeiten zu koordinieren. Diese Umgestaltung erfolgt
Bloomberg zufolge durch spontane, rhythmische Bewegungen, die einem angeborenen
Programm entsprechen (vgl. Blomberg 2012, 73). Wird das Stammhirn durch die von
den Sinnen kommenden Signalen nicht ausreichend stimuliert, ,kommt es zu einem
schwachen Muskeltonus der Extensormuskeln“ (ebd.), was dazu fiithrt, dass sich der
Saugling weniger bereitwillig in der Welt bewegt und damit auch tiber keinen so rei-
chen Erfahrungsraum verfiigt. Renate Zimmer spricht bei Kindern, welche sich durch
eine besondere Antriebshemmung oder -schwiche auszeichnen, von Hypoaktivitit
(vgl. Zimmer 2008, 64). Bleibt jenen Kindern diese Haltung erhalten, kénnen sich da-
raus massive Selbstwertprobleme entwickeln. ,,Das Kind zieht sich nach Misserfolgen
und Anpassungsschwierigkeiten auf sich selbst zuriick, kapselt sich ab, wird kontakt-
scheu, gehemmt und dngstlich® (ebd. 65). Aus einer geringen Bewegungslust und einer
schwachen Muskulatur kénnen somit emotionale und soziale Folgeprobleme entste-
hen, die darauf zuriickgehen, dass sich das Gehirn eben durch die Auseinandersetzung
mit der Umwelt entfaltet. Das Wiegen und Knuddeln des Babys verschafft dem Kind
eine grofe Anzahl an angenehmen Sinneserfahrungen, die zur Entwicklung seines Ge-
hirns erheblich beitragen. ,Die Erfahrungen mit dem rhythmischen Bewegungstrai-
ning zeigen, dass ein stindiger Mangel an Signalen vom Gleichgewichtssinn, Tiefen-
sensibilitit und Tastsinn zu einem Mangel an Aufmerksambkeit fithrt — der aber [...]
zu beheben ist“ (ebd. 75). Blomberg beschreibt, dass die einzelnen rhythmischen Pro-
zesse, unter ihnen auch die Atmung und der Herzschlag, eine besondere Wirkung auf
die Organisation des Gehirns haben, auf das Wachstum und die Reifung von Nerven-
zellen und deren Myelinisierung, was ja eine Bedingung fiir eine schnelle Impulswei-
terleitung ist. Zum Hirnstamm konnen auch die Formatio Reticularis und die Briicke
gezihlt werden. Erstere spielt sowohl bei der Atmung als auch bei der Wachheit und
der Aufmerksamkeit eine wichtige Rolle (vgl. Carter 2010). Die Briicke oder Pons
stellt die Verbindung zwischen dem vorderen und hinteren Hirnbereich, dem Grofi-
und Kleinhirn her, wodurch der Informationsfluss zwischen den einzelnen (speziali-
sierten) Regionen ermdglicht wird.

Da sich das Gehirn nach einem bestimmten Muster entwickelt, unterscheidet
Blomberg zwischen passiven (vom Fétus durch seine Mutter empfangenen) und akti-
ven (durch das Kind selbststindig ausgefithrten) Bewegungen. Passive Bewegungen
stimulieren die schon ganz frith angelegten Hirnteile und sind hilfreich fiir die Rei-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

fung der primitiven Reflexe. Nebst dem Problem, dass ein frithkindlicher Reflex nicht
integriert wird, kann es durchaus auch méglich sein, dass er nicht richtig ausgebildet
wurde, was beispielsweise bei einem Frithchen der Fall sein kann. ,,Bei einem Kind,
das in seiner Entwicklung verlangsamt ist und nur schwer von einer Entwicklungsstufe
zur nédchsten vorankommt, kdnnen solche Stimulationen die Entwicklung beschleuni-
gen” (Blomberg 2012. 77). Die aktiv ausgefithrten rhythmischen Bewegungen wirken
sich eher auf das Kleinhirn aus, welches in direkter Verbindung mit dem préfrontalen
Kortex steht, der wichtig fiir die gerichtete Aufmerksamkeit, die Planung, das Urteils-
vermoégen und die Impulskontrolle ist. Auch die Sprachzentren, das Wernicke- und
das Broca-Areal, sind mit dem Kleinhirn verbunden, ebenso wie mit einem Teil des
Frontallappens, der fiir die Steuerung der Augen (Augenfolgebewegung oder
Tracking) verantwortlich ist (vgl. ebd. 82). Rhythmische Bewegungen wirken sich so-
mit zum einen auf das Kleinhirn aus, helfen jedoch auch dabei, primitive Reflexe zu
integrieren und lebenslange Haltungsreflexe zu entwickeln. Dabei muss jedoch beach-
tet werden, dass die Bewegungen tiber einen ldngeren Zeitraum (ein Jahr oder langer)
korrekt (d. h. Zusatzbewegungen von Nacken, Kopf oder Mund miissen abgebaut wer-
den) und rhythmisch ausgefiihrt werden, sonst konnen sie ihre Wirkung auf die Auf-
merksamkeits- und die Lernschwierigkeiten nicht entfalten. Die rhythmischen Bewe-
gungen verbessern die Verkniipfung ,verschiedene[r] Hirnteile, z. B. durch Stimulati-
on des Wachstums neuronaler Netze, die fiir die kortikale Erregung und die Stimulati-
on verschiedener Kortexareale durch das Kleinhirn wesentlich sind“ (ebd. 83).

Ein weiterer Hirnbereich, der so stimuliert werden kann, sind die Basalganglien,
diese befinden sich direkt unter der Grofthirnrinde und sind bis heute noch nicht voll-
standig in ihren vielfiltigen Funktionen erschlossen. Nach Blomberg sind sie jedoch
wichtig fiir die Entwicklung von Haltungsreflexen, wodurch erst die Willkiirbewegun-
gen ermoglicht werden. Beim Menschen spielen die Basalganglien ebenfalls eine Rolle
bei der Spontaneitit, der Initiative, der Willenskraft und dem Antrieb. Die ,,Grundla-
gen fiir die Haltereflexe [sind] die gehemmten und von den Basalganglien umgewan-
delten sowie in das Bewegungsmuster des Babys integrierten primitiven Reflexe®
(ebd. 90). Ist das Baby nicht mehr an die unwillkiirlichen Bewegungen gebunden,
kann es selbst entscheiden, wann es sich wohin und in welchem Tempo bewegen
mochte. Das Kind kann nun die Motivation finden, um seine Fihigkeiten in der Welt
auszuprobieren, es kann sich entschlieflen, mit einer Bewegung zu beginnen oder sie
zu unterbrechen. Der Zwang, sich stindig bewegen zu miissen, der bei Babys mit akti-
ven frithkindlichen Reflexen noch besteht, kann durch das Entwickeln von Halterefle-
xen willentlich gelenkt werden. Blomberg macht auf die Ahnlichkeit in den Bewe-
gungsabldufen von Babys und Kindern mit ADHS aufmerksam, da bei beiden das Ge-
hirn noch damit beschiftigt sei, das Gleichgewicht und die Stabilitit beherrschen zu
lernen (vgl. ebd. 91). Persistierende Reflexe deuten darauf hin, dass das Gehirn in ver-
schiedener Hinsicht noch nachreifen muss, damit eine Basis geschaffen werden kann,
auf der sich emotionale und kognitive Fahigkeiten entwickeln. Die Sinneslehre Stei-
ners zeigt vom Aufbau her das gleiche Muster, auf die Entfaltung der Basissinne erfolgt
bei ihm die emotionale Entwicklung, deren biologische Grundlage das limbischen Sys-
tem bildet.

Der zweite Teilbereich nach Mac Lean ist das limbische System. Es gilt im Allge-
meinen als Sitz der Emotionen, ist aber in sich stark differenziert, sodass die einzelnen
Bereiche heute meist gesondert betrachtet werden. Besonders hervorgehoben wird die

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

255


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

256

Bedeutung der Amygdala (des Mandelkerns) und des Hippocampus, die auch fiir die
Entwicklung des emotionalen Stils wichtig waren. Das limbische System reguliert und
steuert das emotionale Innenleben, es spielt damit eine tragende Rolle bei der Gestal-
tung von Beziehungen, bei der Auswahl von Motivatoren und dem Verarbeiten von
Reizen aus dem Korperinneren. Im limbischen System werden sowohl duflere als auch
innere Reize verarbeitet; das Wissen dariiber, ob der Kérper Hunger oder Durst hat,
ob er sich wohl fiihlt oder etwas mit ihm nicht stimmt, all diese Signale werden hier
verarbeitet und miinden in entsprechende Handlungen.

Der Hippocampus ist dariiber hinaus noch fiir die Verarbeitung von Erinnerun-
gen zustiandig, durch ihn ist der Mensch ein geschichtliches Wesen, hat eine Vergan-
genheit und kann gemachte Erfahrungen in die Zukunft tibertragen. Das episodische
Gedichtnis ist wichtig fiir das Ubertragen von Inhalten vom Kurzzeit- ins Langzeitge-
déchtnis und spielt damit generell eine aktive Rolle beim Lernen. Das limbische Sys-
tem ist Uiber das ventrale Tegmentum mit dem retikuldren Aktivierungssystem ver-
bunden und steht gleichzeitig in Kontakt mit dem préfrontalen Kortex. Ist diese Ver-
bindung nicht stark genug ausgepragt, hat der Mensch Probleme, seine Emotionen
kognitiv zu regulieren (vgl. Blomberg 2012, 126).

Die Amygdala tragt dazu bei, Situationen als potenziell gefahrlich einzustufen und
aktiviert verschiedene Verteidigungsmechanismen. Kinder, bei denen der Flucht-Lah-
mungs-Reflex oder der Moro-Reflex noch aktiv sind, haben das vom limbischen Sys-
tem gesteuerte Flucht-oder-Kampf-Muster noch nicht vollstindig ausgebildet, sie re-
agieren oft sensibler oder stehen unter permanenter Spannung. Durch den stindigen
inneren Stresszustand schotten sich diese Kinder moglicherweise ab, versuchen, sen-
sorischen Eindriicken zu entkommen, oder reagieren mit Wutanfillen auf den Zu-
stand der andauernden korperlichen Alarmbereitschaft. Solchen Kindern fillt es
schwer, Vertrauen aufzubauen und eine innere Sicherheit zu empfinden, sie konnen
Probleme im Umgang mit Gleichaltrigen haben, reagieren gereizt und versuchen unter
Umstédnden auch, ihre Mitmenschen zu manipulieren, um ein Gefiihl der Kontrolle zu
bekommen (vgl. ebd. 128). Diejenigen Menschen, welche durch Stressreaktionen mit
Adrenalin und Cortisol tiberflutet werden, stehen unter einer enormen Belastung. Ge-
rald Hiither beschreibt in seinem Buch Biologie der Angst, dass unkontrollierter Stress
die Glukokortikoidausschiittung stimuliert, was wiederum Auswirkungen auf norad-
renerge, serotonerge, dopaminerge und peptiderge Mechanismen hat und letztendlich
zu einer Modulierung des Zentralen Nervensystems fithrt. Besonders Zellverbande
mit vielen Glukokortikoidrezeptoren wie der Hippocampus sind davon betroffen und
degenerieren bei einer Dauerbelastung.

»Die mit unbewiltigbaren Belastungen einhergehenden langanhaltenden neuroendo-
krinen Verdnderungen konnen also offenbar - iiber die von ihnen ausgeldsten plasti-
schen Verdnderungen neuronaler Verschaltungsmuster in limbischen und kortikalen
Hirnregionen, vor allem durch die Destabilisierung und Auflésung bisher stabiler Ver-
bindungen - zu sehr grundsitzlichen Verdnderungen des Denkens, Fithlens und Han-
delns eines Individuums fithren“ (Hiither 2012 [1], 75).

Was bei einer kurzen Zeitspanne dazu fithrt, dass das Gehirn sich umstrukturiert und
jene Systeme ausbaut, die fiir die Bewiltigung von Aufgaben wichtig sind, fiihrt letzt-
endlich auch zu Krankheiten in den Organen, zu Schlafstérungen und einem ge-
schwichten Immunsystem. Ganz anders als bei kurz anhaltendem Stress, der dazu

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

fithrt, dass eine Aufgabe anders angegangen wird, macht das Gehirn bei Dauerstress
nicht die Erfahrung, dass das Problem erfolgreich gelost wurde. Bei einer erfolgrei-
chen Losung entsteht ein emotional gutes Gefiihl, sodass die Motivation gesteigert
wird, sich weiterhin mit Problemen zu beschéftigen. Was fiir das Losen kognitiver
Probleme gilt, trifft auch fiir das Bewerkstelligen motorischer Handlungen zu, welche
die Basis fiir die in der Schule benétigten Fahigkeiten bilden. ,,Die sensorische Integra-
tion, die sich beim Bewegen, Reden und Spielen vollzieht, ist die Grundlage fiir die
komplexere sensorische Integration, die nétig ist fiir Lesen, Schreiben und gutes Ver-
halten“ (Ayres 2002, 11). Motiviert wird dieser Prozess von dem Gefiihl, Spaf zu ha-
ben. Kinder, welche nicht die Erfahrung gemacht haben, dass Lernen zu Dauerstress
fithrt, suchen sich ihre Herausforderungen selbst und versuchen sich so lange an ih-
nen, bis der Erfolg ihre Mithe belohnt. Die guten Gefiihle, die dabei entstehen, wenn
eine Aufgabe bewiltigt wurde, geben den Ansporn, weiter die Welt zu erkunden. ,,Der
Mensch ist dafiir geschaffen, sich tiber Dinge zu freuen, die die Entwicklung seines
Gehirns fordern (ebd.). Wenn das Kind jedoch die Erfahrung macht, Aufgaben nicht
bewiltigen zu kdnnen, und Stress damit zu einem Dauerzustand des Organismus wird,
so wird die Motivationsquelle, die biochemische Verkniipfung von Lernen und Freude,
bald versiegen. Das Gehirn verfiigt damit iiber ein System, das auch beim Gebrauch
von Suchtmitteln aktiviert wird: Der Konsum von Drogen kann zur Folge haben, dass
im Belohnungssystem eine veranderte Reaktion auf schddliches Verhalten gefestigt
wird. Das Absetzen des Mittels wird dann als Fehler registriert, der Gebrauch dessel-
ben wird hingegen belohnt. Dieses Verhalten hat damit nicht nur physische Konse-
quenzen, sondern wirkt sich auch in den sozialen Bereich aus, in welchem es zu einer
Umwertung von richtig und falsch kommen kann. Dem Korper abtragliches Verhalten
kann damit als richtig empfunden werden. Ein auf den gleichen Mechanismen aufbau-
endes Beispiel findet sich auch in der Schule: Ein Schiiler kann eine zutreffende Vor-
hersage iiber ein Scheitern machen, indem er betont, dass er in Mathematik sicherlich
versagen wird. Bekommt er dann tatsichlich eine schlechte Note, wird das Beloh-
nungssystem aktiviert, wodurch sich das problematische Verhalten verstirken wird.
Eine Verinderung zuzulassen oder ein Verhalten umzulernen, kann deshalb sehr
schwierig sein, denn obwohl diese physisch oder sozial von Vorteil sein kann, wird
sich ein unterstiitzendes angenehmes Gefiihl zunichst nicht einstellen. Bleiben die
schlechten Gefiihle bestehen, verkrampft sich der Mensch, zieht sich zuriick, ent-
wickelt Kopfschmerzen oder Bluthochdruck, und an schulisches Lernen kann nicht
mehr gedacht werden.

Damit eine Arbeit éiber die rhythmische Bewegung tiberhaupt moglich wird, muss
zunéchst der Stress reduziert werden. Eine Schule, welche durch rhythmische Prozesse
am Kind arbeiten mdchte, miisste konsequenterweise auch auf die Erndhrung (z. B.
glutenfrei und ohne Milchprodukte) und auf die Belastung durch verschiedene elek-
tromagnetische Strahlung achten, denn auch diese kénnen ein Grund fiir eine korper-
liche Stressreaktion sein (vgl. Blomberg 2012, 61ff.). Besonders Letzteres wird in Wal-
dorfschulen oft versucht, sollte jedoch nicht durch das anthroposophische Weltbild ge-
rechtfertigt werden, sondern ihre Erklarung in einer wissenschaftlichen Entwicklungs-
padagogik und einem belegten medizinischen Hintergrund finden. In diesem Zusam-
menhang muss auch ersichtlich sein, dass ein Sitzenbleiben eines Schiilers moglichst
vermieden werden sollte. Der Stress und das Gefiihl der Ausgrenzung aus einer stabi-
len Mitte wiren kontraproduktiv fiir die initiierten Lernmethoden. Gerade wenn eine

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

257


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

258

Schule3? mit Kindern arbeitet, die aufgrund verschiedenster Probleme eine Alternative
zur Regelschule suchen, muss damit gerechnet werden, dass das Stressniveau bei die-
sen Schiilern erhoht sein kann und sie deshalb auf Erfahrungen der Stabilitidt und
Dauer angewiesen sind.

Harald Blomberg beschreibt, dass es das aktive Spielen des Kindes ist, welches sei-
ne Gehirnreifung antreibt, passives Sehen von Lehrfilmen macht aus Babys hingegen
keine Genies. Kinder spielen Fangen mit ihren Spielkameraden oder erfinden sich
Fantasiefreunde, und immer wird dabei das Gehirn angeregt. Ubt sich das Kind im
Vorstellen durch das Héren von Mérchen oder im Erfinden von Geschichten, so trai-
niert es damit sein limbisches System, denn innere Bilder entspringen aus Emotionen.
Gleichzeitig wird dabei der prafrontale Kortex angesprochen, denn durch ihn entsteht
die Lebendigkeit der Geschichte, durch das Abrufen von Assoziationen und Erinne-
rungen wird das Vorgestellte miterlebt. Diese Fahigkeit hilft dem Kind spéter dabei,
sein Leseverstandnis zu erhéhen (vgl. ebd. 217 f.). Das limbische System ist somit zum
einen mit der ganzen Sensormotorik des Korpers verbunden - Spannungen im Koérper
konnen durch schlecht integrierte Stressreflexe (z. B. dem Sehnenschutzreflex, durch
den der Korper kontrahiert) hervorgerufen werden - aber interagiert auch mit dem
préfrontalen Kortex und hat somit einen Bezug zum Kognitiven.

Der prifrontale Kortex als dritter grofler Teilbereich befindet sich an der Stirnseite
des Gehirns und ist mit sensorischen Gebieten, mit verschiedenen Teilen des limbi-
schen Systems und mit den Basalganglien verbunden. Er erhélt dopaminerge Nerven-
impulse aus dem Mittelhirn und dem limbischen System und verarbeitet damit auch
die Emotionen. Gleichzeitig spielt er eine Rolle bei der Handlungsplanung, beim Ur-
teilsvermogen, der Motivation und der Impulskontrolle (vgl. Blomberg 2012, 143). Da
der prifrontale Kortex mit den bereits beschriebenen Gebieten eng zusammenarbeitet,
wirkt sich deren Reifung auch auf ihn aus. Eine Schidigung dieses Hirnareals kann
sehr tiefe Verinderungen in der Personlichkeit hervorrufen, wie der berithmte Fall
von Phineas Gage zeigte, dem eine Eisenstange Teile des Frontallappens zerstort hatte
(vgl. Carter 2010, Damasio 1994, Spitzer 2012). Blomberg geht nun davon aus, dass
auch eine ungeniigende Verkniipfung ,,zu Impulsivitat, aggressiven Ausbriichen und
mangelnder Weitsicht beziiglich der Konsequenzen des eigenen Handelns fithren®
kann (Blomberg 2012, 145). Erst wenn alle Teile des Gehirns gut miteinander vernetzt
sind, wird es moglich, auf neue sensorische Reize mit angemessenen inneren Bildern
zu reagieren, sie in die eigene Erinnerung zu integrieren, mit von ihnen ausgel6sten
Emotionen umzugehen und in ihnen einen Antrieb fiir zukiinftige Handlungen zu se-
hen. Besonders fiir das Lesen ist es wichtig, dass die Zeichenfolge ein inneres Bild her-
vorruft. Beim Lesen miissen sie ,die einzelnen Buchstaben [...] auf dem Papier ,weg-
wischen, um den Text insgesamt lesen zu konnen® (Soesman 1998, 202). Dieses Phi-
nomen nennt Ayres das Erwerben einer Geschicklichkeit. Beim Lesen entsteht eine in-
nere Stimme im Kopf, welche von dem erzahlt, was gerade gelesen wird. Konzentriert
sich der Leser nicht auf diese innere Stimme, wandern seine Augen lesend am Blatt

32 Nicht alle Waldorfschulen sehen sich als Alternative fiir Schiiler, die in anderen Schulen nicht
mitkommen, aber sollte eine Schule solche Wechsel mitmachen, sollte sie in ihrer Pidagogik da-
rauf eingehen. Aus dem Grund kann nicht generell empfohlen werden, Stressoren in Waldorf-
schulen zu vermeiden, doch sollte jede Padagogik sich die Frage stellen, welchen Nutzen aus den
Herausforderungen, die gestellt werde, gezogen werden kénnen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

entlang, ohne dass er selbst etwas vom Inhalt mitbekommt; er wird erstaunt dariiber
sein, dass seine Augen selbststindig das untere Ende der Seite erreicht haben. Konzen-
tration, gerichtete Aufmerksamkeit und die Féhigkeit der Augen, schnell zwischen
Fern- und Nahsicht zu wechseln, sind somit fiirs Lesen genauso wichtig wie das Her-
vorrufen von inneren Assoziationen, die das Gelesene erst zu einem (inneren) Erleb-
nis werden lassen.

Blomberg spricht weiter davon, dass Kinder im Alter von etwa acht bis neun Jah-
ren einen besonders einschneidenden Entwicklungsschritt beziiglich des préfrontalen
Kortex machen: ,,Das logische Denken gewinnt auf Kosten des symbolischen, fantasie-
vollen Denkens die Oberhand® (ebd. 147). In diesem Alter fangen Kinder an, sich
selbst besser wahrzunehmen, sie vergleichen sich mit anderen und bekommen ein
neues Verhiltnis fiir die Zeit. Kinder spiiren die Grenzen ihrer Fihigkeiten nun deutli-
cher, was zu Enttduschungen, Trotz oder depressiven Zustinden fithren kann (vgl.
ebd.). Steiner hat diese Grenze als Rubikon bezeichnet, er fordert den Lehrer auf, die
Verdnderungen, die die Kinder zu der Zeit durchmachen, ernst zu nehmen und ihnen
gegeniiber eine erwachsenere Haltung einzunehmen, da sie nun definitiv aus dem
Marchenalter entwachsen sind (vgl. Koepke 2010).

Die Reifung des Gehirns, die sich besonders im prafrontalen Kortex noch etwa bis
zum 30. Lebensjahr hinziehen kann, bildet die Voraussetzungen dafiir, wie der
Mensch die ihn umgebende Welt wahrnimmt. Noch sind nicht alle Gebiete des Ge-
hirns hinreichend erforscht, immer wieder gibt es abweichende Meinungen, alte Vor-
stellungen werden verworfen, neue Entdeckungen auf ihre tatsichliche Relevanz ge-
priift. Sicher ist jedoch, dass die Gehirnentwicklung und die Art und Weise, wie dieses
Organ auf Umwelteinfliisse und Erfahrungen reagiert, in die pddagogische Arbeit mit
einflieflen muss. Schwierig wird es immer dann, wenn zu feste Ansichten postuliert
werden, die davon ausgehen, dass ein bestimmter Input zwangsldufig zu einem exak-
ten Ergebnis fithrt. Optimierungstendenzen in der Gesellschaft fithren dazu, dass dem
Versprechen, durch verschiedene Trainings die Kapazitdt des Gehirns verbessern zu
konnen und Defizite miihelos zu beseitigen, gern nachgegangen wird. Um das Ver-
standnis fir die Rolle des Korpers als Leib und die Wechselwirkung von Bewegung
und den kognitiven oder sozialen Fihigkeiten zu erhohen, ist es notwendig, sich mit
Theorien und Praxen zu beschiftigen, die Bewegung und Hirnentwicklung miteinan-
der verkniipfen.

4.1.2. Die Auswirkung persistierender Reflexe

Wird nun davon ausgegangen, dass die Entwicklung des Kindes von rhythmischen Be-
wegungen begleitet wird, welche gesunde Babys mit ausreichender Bewegungsfreiheit
normalerweise problemlos durchlaufen, muss weiter damit gerechnet werden, dass
verschiedene Faktoren wie Krankheiten oder ein bewegungsungiinstiges Umfeld diese
Entwicklung beeintrichtigen konnen. Im Normalfall sollten sich die Reflexe nach
einem vorgegebenen Muster entfalten, wobei sie zunéchst zu neuen Reflexen integriert
und anschlieffend zu Haltereflexen umgestaltet werden. Durch diesen Prozess verbes-
sern sich auch der Muskeltonus und die Bewegungskoordination, wodurch die Mog-
lichkeit geschaffen wird, dass nun Bewegungen willkiirlich durchgefiihrt werden kon-
nen. Bleiben jedoch verschiedene unwillkiirliche Reaktionen erhalten, kann dies eine
groflere Wirkung auf das Lernen und Verhalten haben.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

259


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

260

Im Folgenden werden nun einige dieser Reflexe oder unwillkiirlichen Reaktionen
beschrieben, die bei Leserechtschreibschwiche oder Aufmerksamkeitsproblemen be-
obachtet wurden und die in nachvollziehbarem Zusammenhang mit diesen Schwierig-
keiten stehen.

Eine der bekanntesten Beschéftigungen der Kindheit ist das Ballspiel.

Abbildung 21: Kinder beim Spielen mit Sockchen-Sdckchen

Durch das Fangen, das Werfen und Loslassen von Gegenstinden wie Billen oder
Spielzeug iiben sich bereits Babys und Kleinkinder darin, ihren Greifreflex zu integrie-
ren. Gleichzeitig entwickeln sich durch die Fahigkeit, Dinge zu ergreifen und wieder
fallen zu lassen, auch die Hand-Augen-Koordination, das binokulare Sehen und die
Ohr-Koordination. Das Baby sieht einen Gegenstand, versucht, ihn zu fokussieren, ihn
zu ergreifen. Spiter lasst es ihn wieder los oder wirft ihn zu Boden, wodurch das ver-
ursachte Gerdusch mit dem Gesehenen und der entsprechenden Kérpermotorik im
Gehirn verkniipft werden kann. Persistiert der Reflex, kann es zu Problemen der
Handmotorik kommen, der Stift wird zu fest gehalten, die Handschrift wird nicht fliis-
sig, und mit der Zeit kommt es zu Verspannungen im Schulterbereich. Der mit dem
Greifreflex verbundene Hochziehreflex 16st ebenfalls Verspannungen aus, da das An-
winkeln des Arms am Ellenbogen dadurch nicht willkiirlich kontrolliert werden kann.
Das Schlenkern mit den Armen bei grofler Aufregung kann ein Hinweis darauf sein,
dass dieser Reflex persistiert (vgl. Blomberg 2012, 117ff.).

Die Verkniipfung der beiden Hemisphiren durch den corpus callosum wird ver-
starkt, wenn Dinge von einer Hand in die andere genommen werden, wenn es also zu
einer Uberkreuzung der Mittellinie kommt (vgl. ebd. 113 f.). Diese Ubung findet sich
in den unterschiedlichsten Abwandlungen im Waldorfunterricht wieder. Besonders
durch die Einfithrung des beweglichen Klassenzimmers und dem hier genutzten un-
terschiedlichen Material (z. B. mit Linsen gefiillte Sickchen, die gut in Kinderhinde
passen und nicht wegrollen, wenn sie zu Boden fallen) ergeben sich reichliche
Ubungsmoglichkeiten. Gerade in den Rechenepochen wird das Erlernen des Einmal-
eins oft durch das rhythmische Weiterreichen jener Sickchen motorisch unterstiitzt,
aber auch in der Freizeit konnen die Sdckchen zum Jonglieren, Hochwerfen und maog-
lichst oft in die Hinde klatschen oder anderen herausfordernden Ubungsspielen be-
nutzt werden.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

Abbildung 22: Kind beim Jonglieren

Persistiert der Asymmetrische Tonische Nackenreflex (ATNR), kann das Kind Schwie-
rigkeiten haben, das Gleichgewicht beim Fahrradfahren zu halten, da die Drehung des
Kopfes gleichzeitig den Korper mit involviert. Auch kann es leicht Dinge fallen lassen,
da durch eine Rechtsdrehung des Kopfes sowohl der rechte Arm als auch die rechten
Finger gestreckt werden. Beim Schreiben ist die Hand oft sehr verkrampft, worunter
die Schrift nicht selten leidet. Das Schreiben einer Acht oder das Zeichnen einer Lem-
niskate stellt haufig eine grofle Herausforderung dar (vgl. ebd. 114f.). In Fachkreisen
wird oft nicht mehr vom ATNR gesprochen, da Unstimmigkeit dariiber herrscht, ob
diese beobachtete Reaktion auf einen Reflex zuriickgefithrt werden kann. In der ge-
zielten Beobachtung nach Ayres haben solche Kinder eine dissoziierte Kopfbewegung
im Vierfiifilerstand mit Beugung und Streckung oder Drehung, was dann der Beschrei-
bung des symmetrischen tonischen Nackenreflexes entspricht (vgl. Nacke 2010, 8).

Ist der Babkin-Reflex nicht richtig integriert, lassen sich beim Kind oft Probleme
mit der Feinmotorik erkennen, was sich beispielsweise beim miithsamen Binden der
Schuhe oder beim Zuknopfen von Kleidungsstiicken manifestiert. Auffallen konnen
ebenfalls Artikulationsschwierigkeiten oder unwillkiirliche Mund- und Zungenbewe-
gungen beim Schreiben, beim Arbeiten mit einer Schere oder beim Spielen eines In-
struments (vgl. Blomberg 2012, 116). Der Babkin-Reflex verursacht beim Baby durch
leichten Druck auf die Handflachen, dass es den Mund 6ffnet, den Kopf nach vorn
oder zur Seite neigt und Saugbewegungen mit dem Mund macht. Gleichzeitig macht
es beim Saugen unwillkiirliche Handbewegungen, was beim Stillen die Brust stimu-
liert und spiter dazu beitrégt, dass es lernt, seinen Daumen zum Mund zu fithren (vgl.
ebd. 1151)).

Bei der Arbeit mit hyperaktiven Kindern, die Probleme damit haben, still zu sit-
zen, stellte Blomberg meistens fest, dass der Spinale Galant-Reflex und der Spinale Pe-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

262

rez-Reflex persistieren. Fallt es Kindern schwer, ihre Aufmerksamkeit auf etwas zu fo-
kussieren, sind sie leicht abgelenkt und kénnen unwichtige Eindriicke nicht ausfiltern,
so sind oft der Flucht-Lihmungsreflex und/oder der Moro-Reflex noch erhalten geblie-
ben.

Durch den Tonischen Labyrinthreflex (TLR) begibt sich der Sdugling in eine fotale
Position mit angewinkelten Armen und Beinen, wenn sein Kopf nach vorn gebeugt
wird. Nach der Geburt entwickelt sich dann der riickwdrtige TLR, durch welchen das
Kind den ganzen Korper streckt, wenn der Kopf nach hinten gebeugt wird (vgl.
ebd. 100). Durch diesen Reflex kann sich das Neugeborene auf die Bedingungen der
Schwerkraft einstellen; sein Muskeltonus im ganzen Korper verdndert sich je nach der
Lage des Kopfes. Das Kind trainiert auf diese Weise sein Gleichgewicht, seinen Mus-
keltonus und seine Tiefensensibilitat.

sWird der TLR nicht integriert, verdndert sich der Muskeltonus durch jede Kopfbewe-
gung nach hinten oder vorn und bringt das Gleichgewichtszentrum durcheinander.
Diese Kinder haben Schwierigkeiten damit, Raum, Entfernung, Abstand, Tiefe und
Geschwindigkeit abzuschétzen® (ebd. 101).

Anzeichen, die darauf hindeuten, dass ein aktiver TLR nach vorn vorliegen konnte,
sind eine schwache Nackenmuskulatur und Schwierigkeiten, den Kopf hochzuhalten,
eine zusammengesunkene Haltung, ein schwacher Muskeltonus und wenig Kraft in
den Armen, nicht korrekt arbeitende Augenmuskeln (z. B. Schielen) und Gleichge-
wichtsprobleme, besonders beim Schauen nach unten. Auf ein Problem mit einem ak-
tiven TLR nach hinten deuten Gleichgewichtsschwierigkeiten, besonders beim Schau-
en nach oben, Koordinationsprobleme und angespannte Muskeln hin, durch welche
das Kind dazu neigt, auf Zehenspitzen zu gehen. Dies ist meist die Folge eines noch
aktiven Flucht-Lahmungs-Reflex, durch welchen der TLR nicht dauerhaft integriert
werden kann. Wie eingangs angedeutet, beschreibt Steiner die Beobachtung, dass
manche Kinder besonders auffillig auf den Zehenspitzen gehen:

»Dagegen die Kinder, die trippeln, mit der Ferse kaum auftreten, die haben in fliichti-
ger Weise das vorige Erdenleben vollbracht. Man wird bei ihnen nicht viel herausholen
konnen; man wird darauf sehen miissen, dass man viel in ihrer Nahe macht, damit sie
eben auch viel nachmachen konnen“ (Steiner GA 311, 29).

Steiner unterschied demnach zwischen Kindern, die auf den Fersen gehen und eher
interessierter an der Welt sind, und jenen, die trippeln und gréf3ere Probleme haben,
schnell und tief in ein Geschehen einzusteigen. Die Griinde, die Steiner nennt, sind
Teil seiner Weltsicht, die Beobachtungen an sich sind heute jedoch noch immer aktuell
und koénnen auf andere Ursachen bezogen werden. Im Weltbild der Anthroposophie
konnte die Arbeit an den Reflexen zu dem Bereich der Korpersinne gezahlt werden,
sodass Kinder mit persistierenden Reflexen einfach ihren Leib noch nicht richtig zu
ihrer Heimat gemacht haben und somit auch in diesem Erdenleben wenig inkarniert
wirken. In welcher Weise argumentiert wird, ist fast bedeutungslos, so lange persistie-
rende Reflexe erkannt und durch Ubungen integriert werden, wozu der rhythmische
Teil des Hauptunterrichts sicherlich Gelegenheit bote. Werden rhythmische Bewegun-
gen, die eine integrative Wirkung haben, im Unterricht taglich durchgefiihrt, so kann
hierin eine Begriindung dafiir gefunden werden, dass Waldorfschulen von sich selbst
behaupten, nur wenige Probleme mit AD(H)S und LRS zu haben. Da jedoch jeder Un-
terricht, besonders im rhythmischen Teil, anders aufgebaut ist, wiirde hier eine empi-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

rische Studie eher wenig Sinn ergeben. Der spezifische Unterricht lasst sich jedoch
sehr wohl auf Elemente hin beobachten, die Effekte auf die Reflexintegration haben
kénnten.

Im rhythmischen Teil werden oft Elemente des Eurythmieunterrichts verwendet, be-
sonders das Springen in die Bewegungsfigur der einzelnen Vokale wird gern praktiziert.
Der Wechsel im Sprung vom A ins E kénnte dabei so verdndert werden, dass beim A der
Kopf nach unten gebeugt wird, wenn die Arme und Beine gestreckt blieben, beim E, bei
welchem die Arme vor der Brust gefaltet und der Kopf nach vorne gebeugt ist, konnte
jener gerade nach oben schauen. Wiirde also einmal in den richtigen, einmal in den ver-
dnderten Buchstaben gesprungen, so diirfte dadurch die autonome, von der Haltung der
Arme unabhdingige Kopfbewegung trainiert werden.

Wird der tonische Labyrinthreflex nicht integriert, hat dies auch Folgen auf die
Integration anderer Reflexe, genauso wie andere aktive Reflexe dazu fiithren, dass der
TLR persistiert. Der Landau-Reflex steht im Zusammenhang mit dem TLR vorwirts;
zunéchst hebt sich mit dem Kopf auch die Brust, wodurch die Arme frei werden, so-
dass das Baby nach Gegenstinden greifen kann, um sie zum Mund zu fithren. Spater
heben sich ebenfalls die Beine mit an, der ganze Korper ist in der Bauchlage gestreckt,
der Muskeltonus und das Sehen kdnnen geiibt werden. Durch einen schwachen Mus-
keltonus kann es dazu kommen, dass die Stimulation vom retikuldren Aktivierungs-
system zum préfrontalen Kortex nicht ausreicht, ,,so, dass das Kind Probleme mit Auf-
merksamkeit und Konzentration bekommt® (Blomberg 2012, 103). Auch der Spinale
Galant-Reflex baut auf den Landau-Reflex auf; durch Druck auf die Muskulatur links
oder rechts von der Lendenwirbelséule auf der Hohe der Taille dreht sich die Hiifte auf
die gleiche Seite. Persistiert dieser Reflex, kann der Amphibienreflex nicht entwickelt
werden, welcher die Vorstufe davon ist, dass Uberkreuzbewegungen moglich werden.
Kinder, die den spinalen Galan-Reflex nicht integriert haben, empfinden ihre Klei-
dung oft als zu eng, da der Reflex durch den Druck der Bekleidung oder beim Anleh-
nen an einen Stuhl schon angesprochen wird. Diese Kinder wirken oft zappelig oder
versuchen im spéteren Alter, ihre Lendenwirbelsdule zu versteifen. Durch diese Fixie-
rung wird die Koordination zwischen Ober- und Unterkérper beeintrachtigt, was dazu
fithren kann, dass der Mensch Schwierigkeiten bekommt, mit seinen (verkorperten)
Gefiihlen in Verbindung zu treten (vgl. ebd. 106). Der spinale Perez-Reflex wird durch
ein von unten nach oben gerichtetes Streichen iiber die Wirbelsaule ausgeldst. Das Ba-
by hebt nun den Kopf und das Gesif3, beugt die Brustwirbelsdule nach hinten und
winkelt die Arme und Beine an. Menschen, bei denen dieser Reflex persistiert ,sitzen
lieber an der Wand oder ganz hinten im Raum. Sie konnen auch Probleme mit dem
Schlafen auf dem Riicken haben® (ebd. 108). Die Verhaltensauffilligkeiten dhneln an-
sonsten denen beim nicht integrierten spinalen Galant-Reflex.

Durch den Symmetrischen Tonischen Nackenreflex (STNR) kommt es, wenn das
Kind im Vierfufllerstand ist und den Kopf nach oben hebt, zu einer Streckung der Ar-
me und einer Beugung der Beine. Senkt es den Kopf, beugt es die Arme, und die Beine
bleiben gestreckt. Durch das Krabbeln integriert sich dieser Reflex, auch kann das
Kind im Vierfafllerstand nach vorn und hinten schaukeln. Der STNR hat Auswirkun-
gen auf die Korperhaltung und das Fokussieren von Gegenstinden in unterschiedli-
cher Entfernung. ,Bei Kindern mit einem persistierenden STNR kann es zu Schwie-
rigkeiten mit der Akkommodation und dem Fokussieren in die Ndhe und Ferne kom-
men; das wirkt sich negativ aus, wenn sie bei Ballspielen den Ball mit den Augen ver-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

263


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

264

folgen miissen” (ebd. 105). Weiter konnen Probleme mit dem binokularen Sehen auf-
treten, was zusammen mit Akkommodationsproblemen zu Leseschwierigkeiten fiih-
ren kann. Kinder, deren Augen sich nicht schnell von Fern- auf Nahsicht umstellen
kénnen, haben es wesentlich schwerer, etwas von der Tafel abzuschreiben. In der Zeit,
in welcher das Auge sich auf die neue Entfernung einstellt (z. B. das Heft), muss das zu
tibertragende Wort im Gedéchtnis behalten werden. Dauert dieser Prozess lang, ist ein
hohes Maf} an Aufmerksamkeit nétig, oft wird ein Wort dem Kind in der Zeit entfal-
len oder die Art, wie es geschrieben werden muss, ist vergessen worden. Blomberg
spricht davon, dass die Akkommodation bis zu 30 Sekunden dauern kann.

Der Flucht-Lahmungsreflex hangt mit dem Moro-Reflex zusammen. Aufgrund der
hohen Stressbelastung in der modernen Welt gibt es viele Kinder, die diese Reflexe
nicht mehr integrieren. , Kinder, bei denen sie noch aktiv sind, werden {iberempfind-
lich gegeniiber sensorischer Stimulation und leicht ablenkbar® (ebd. 108). Dies bedeu-
tet, dass jene Kinder unter andauerndem Stress leiden, dessen Folgen auf die Konzen-
trationsfahigkeit, die Emotionen, die Gesundheit und das Lernen bereits hinreichend
erlautert wurden. Der Flucht-Lahmungs-Reflex spielt sich auf Zellebene ab und be-
wirkt, dass sich eine Zelle vom Gefahrenort entfernt, oder aber, wie dies im Falle der
fotalen Zellen der Fall ist, bewegungslos verharren und Stressproteine produzieren,
welche die Zellmembran weniger durchlassig machen. Da dieser Reflex nicht tiber die
Nervenbahnen ausgelost, sondern durch elektromagnetische Frequenzen zwischen
den Zellen weitergeleitet wird, konnen verschiedenste Elemente zu Auslosern werden.
Blomberg erwdhnt elektromagnetische Strahlung, Schwermetalle, verschiedene toxi-
sche Substanzen, aber auch grofler Stress der Mutter kann beim Kind eine Dauer-
stressreaktion bewirken. Blomberg geht davon aus, dass Berithrungen, Gerausche,
Licht oder ein plotzlich wechselndes Gesichtsfeld den Reflex aktivieren kénnten, ge-
nauso wie Erlebnisse, die das Gleichgewicht oder die Tiefensensibilitat betreffen, des-
gleichen kann eine Uberempfindlichkeit auf Geriiche oder Geschmicke bestehen (vgl.
ebd. 109f). Schwindel und Reisekrankheit konnen ebenfalls Anzeichen dafiir sein,
dass der Reflex noch aktiv ist. Erwachsene konnen Paniksyndrome, Sozialphobien und
manchmal Bluthochdruck bekommen, ebenfalls lassen sich haufig Muskelverspan-
nungen im Nacken und in den Schultern feststellen. Der Moro-Reflex wird beim Kind
nach der Geburt ausgeldst, wodurch es seinen ersten Atemzug macht. Ein leichter
Schreck fithrt zunéchst dazu, dass das Baby seine Arme und Beine vom Korper weg-
streckt und einen tiefen Atemzug macht. Darauthin werden die Arme und Beine zur
Koérpermitte hin gebeugt, und es fangt an zu schreien. Ein persistierender Moro-Reflex
fithrt nach Blomberg zu verschiedenen Auffilligkeiten und Uberempfindlichkeiten bei
den Sinnesorganen (vgl. ebd. 112):

— Beim Sehsinn: Langsame Reaktion der Pupillen, wodurch Probleme beim Sehen in
der Ddmmerung auftreten konnen, aber auch Lichtiiberempfindlichkeit.

— Beim Gehorsinn: Gerauschiiberempfindlichkeit und Probleme damit, Gerdusche
auszublenden.

— Beim Gleichgewichtssinn: Reisekrankheit, Gleichgewichtsprobleme.

—  Beim Tastsinn: Uberempfindlichkeit auf Berithrung.

— Bei der Tiefensensibilitit: Uberempfindlichkeit auf einen plétzlichen Wechsel der
Position.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

All diese korperlichen Reaktionen, die als persistierender Reflex oder auch anders er-
klart werden konnen, haben einen Einfluss auf die Moglichkeiten eines Menschen,
sich in seine Umwelt hineinzuleben, sie als angenehm und kohérent zu erleben. Viele
der beobachteten Auffilligkeiten werden auch in Steiners Sinneslehre beriicksichtigt,
da sie sich in sinnlichen Aktivitdten manifestieren oder durch die kérperliche Haltung
auffallen. Die am Korper beobachtbaren Vorginge haben ihr Pendant in der Gehirn-
entwicklung, dabei muss eine korperliche Manifestation nicht gleichzeitig als Hirn-
fehlentwicklung interpretiert und stigmatisiert werde. Das Gehirn ist plastisch, lernt,
sich anzupassen und vieles auszugleichen, jedoch immer dann, wenn ein beobachtba-
rer Vorgang nachweislich einen Einfluss auf den Menschen hat, der ihn in seinem Le-
ben sozial oder kognitiv einschrankt und ihm Unwohlsein oder Leid verursacht, sollte
versucht werden, Hilfe zu finden. Viele Kinder kommen in Waldorfschulen, weil sie
vorher in der Gesellschaft gelitten haben, und jeden Tag arbeiten diese Schulen mit
rhythmischen Ubungen. Studien belegen, dass die Schiiler sich grofitenteils wohl fiih-
len und das Gefiihl haben, ob ihrer Fahigkeiten in der Welt bestehen zu koénnen (vgl.
Liebenwein et al. 2012). Dies ist sicherlich nicht allein auf den rhythmischen Aspekt
des Unterrichts zuriickzufithren, kann aber dennoch als ein begriindbarer Effekt der
hier untersuchten Methode bezeichnet werden.

4.1.3. Die Wirkung der Rhythmik

Aus einer ganz anderen Richtung kommt eine Theorie, die ebenfalls versucht, Kindern
durch Rhythmus im emotionalen und sozialen Bereich zu helfen. Rhythmik als Me-
thode hat sich aus den Arbeiten von Emile Jaques-Dalcroze (1865-1950) entwickelt,
der davon ausging, dass ,,aus der Wechselwirkung zwischen musikalischem und kor-
perlichen Rhythmus ein rhythmisches Bewusstsein erwacht, durch welches nicht nur
die musikalischen Fihigkeiten [...] verbessert, sondern auch psychische und physische
Korpervorginge zu einem Ausgleich gefithrt werden (Kloppel/Vliex 2012, 10). Heute
ist Rhythmik zu einen selbststindigen Studienfach an Musikhochschulen geworden,
findet aber auch Eingang in die Ausbildung von Pidagogen. Uber Signale (wie Tone,
Sprache, Gesten oder taktile Reize) wird daran gearbeitet, Bewegungen zu unterbre-
chen, durchzuhalten oder von einer Phase in eine andere tiberzugehen. Die verwende-
ten Materialien sind vielfaltig, zu ihnen gehoren verschiedene Musikinstrumente aber
auch Seile, Klotze, farbige Tiicher und vieles mehr. Uber die Rhythmik sollen Kompe-
tenzen wie Kontaktfdhigkeit, Riicksichtnahme und Verantwortungsgefiihl, Toleranz,
Selbststandigkeit, Selbstwertgefithl und Selbstvertrauen, Selbsteinschitzung, Wahr-
nehmungsfahigkeit und soziales Verhalten verstirkt und getibt werden (vgl. ebd. 51).
Rhythmik arbeitet mit schiichternen, éngstlichen und aggressiven Kindern, mit Kin-
dern, die ein albernes Verhalten zeigen, sowie mit Kindern mit Hyperaktivitdt und
Aufmerksamkeitsdefiziten. Obwohl die Ursachen fiir ein beobachtetes Verhalten sehr
unterschiedlich sein konnen, wird davon ausgegangen, dass es zwei Arten des Lernens
gibt, die besonders im Fokus stehen: Das Modelllernen (Lernen am Vorbild) und das
instrumentelle Lernen, das sich iiber die Konsequenzen einer Handlung her bestimmt
(vgl. ebd. 17). Kinder orientieren sich an den Erwachsenen und versuchen, die Strate-
gien in Verhalten anzuwenden, die sie bei ihren Bezugspersonen erlebt haben. Auch
widerspriichliches Erziehungsverhalten sowie zu viele oder zu wenige feste Regeln
koénnen zu Verhaltensproblemen bei Kindern fithren. Genau wie der Unterricht an

265

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

266

Waldorfschulen versucht die Rhythmik, in einem festen Rahmen ein Gruppenzusam-
menspiel zu gestalten, in dem das Kind erfihrt, wie es zu einem anerkannten Teil einer
Gemeinschaft werden kann. Gerade Kinder mit Aufmerksamkeitsschwierigkeiten ha-
ben oft die Erfahrung gemacht, dass sie Aufgaben nicht zufriedenstellend 16sen kon-
nen, wodurch sie auf andere Mittel zuriickgreifen, um Aufmerksamkeit und Anerken-
nung zu erfahren. Viele dieser Kinder begegnen neuen Situationen eher skeptisch,
durch ihre Erfahrung gehen sie davon aus, dass weiterer Misserfolg und Tadel jeder
Aufgabenstellung folgen, sodass oft Angste auftauchen und es nicht selten zu Verwei-
gerungsverhalten kommt. Durch das Gefiihl, Herausforderungen nicht gewachsen zu
sein, entwickeln diese Kinder ein schwaches Selbstwertgefiihl, das bis hin zu einer De-
pression reichen kann (vgl. ebd. 32). Die Rhythmik versucht nun, den Kindern zu ver-
mitteln, dass in jhren Schwichen das Potenzial fiir ihre Starken verborgen liegt:

»50 kénnen bei einer positiven Gesamtentwicklung Ablenkbarkeit und Sprunghaftig-
keit zu besonderer Kreativitit reifen, Uberaktivitit kann sich in hohe Produktivitit
und einer unermiidlichen Schaffenskraft niederlassen und Impulsivitat kann sich als
Lebendigkeit, Energie und Spontanitat duflern. Begeisterungsfahigkeit, Phantasie und
besonderes Neugierverhalten konnen dazu fiihren, dass Aufgaben in Angriff genom-
men und auch zu Ende gefithrt werden, vor denen andere wegen scheinbarer Aus-
sichtslosigkeit zuriickgeschreckt wéren (ebd. 37).

Bereits diese bejahende Haltung zum Kind hat einen Einfluss auf den Umgang, der
nicht mehr vom Blick auf das Defizit, sondern vom Potenzial und von den individuel-
len Fortschritt gepragt ist. Durch den Glauben an das Karma konnen die Lehrer in
ihrer Auswahl an Ubungen bestirkt werden und verlieren weniger schnell den Mut
oder die Geduld. So bieten Waldorfschulen dhnlich einer Rhythmik-Therapie vielfalti-
ge Moglichkeiten, sich selbst einzubringen, seine Fihigkeiten zu erproben und an Auf-
gaben zu wachsen.3? Gerade beim bewegten Klassenzimmer, bei dem das Mobiliar im-
mer wieder umgerdumt werden muss, kann geiibt werden, akustischen Signalen
schnell und geordnet nachzukommen. Der Wettbewerb, ob es noch schneller, leiser
oder geordneter geht, gibt dabei die Motivation, an sich selbst zu arbeiten.

Der Waldorfunterricht macht ganz deutlich, dass sich neben den kognitiven Leis-
tungsbereichen auch viel mit emotionalen und sozialen Gebieten wie Kunst, Garten-
oder Tierpflege beschaftigt wird, in denen das Kind sich ganz anders erleben kann.
Eine aktuelle Ausformung dieser Idee findet sich in dem Konzept, welches die Lohe-
land-Waldorfschule vertritt. Hier ist der Unterricht so eingeteilt, dass die ersten drei
Klassenstufen sich bis zur 10-Uhr-Pause rein korperlich-praktisch betitigen: In dem
Projekt Lebensraum Schule ,werden die Kinder nach der Begriiffung am Morgen in

33 Eine andere Methode, an festen Aufgaben zu wachsen, zeigt folgende Schilderung: Ein Lehrer an
einer Waldorfschule gab zwei Jungen die Aufgabe, sich von nun an um alle Malbretter zu kiim-
mern, vor dem Unterricht die alten Bilder abzunehmen, die Bretter zu reinigen und getrocknet in
den Schrank zuriickzuschieben. Zunichst gingen die Kinder wahllos vor, brauchten sehr lange
und fiihlten sich ungerecht behandelt, dass ihnen eine derart unlosbare Aufgabe zugemutet wur-
de. Spiter jedoch spielten sie sich aufeinander ein, fanden Spaf3 an ihrer Tatigkeit und steigerten
sich so sehr, dass die noch die Malbretter anderer Klassen mitsiauberten. Durch die feste allwo-
chentliche Aufgabe und den Glauben des Lehrers an ihre Fihigkeiten entwickelten diese Jungen
eine Fertigkeit, die ihnen Freude und Geschicklichkeit brachte. In der Rhythmik wird oft derjeni-
ge zum Hiiter der Instrumente, der es zundchst nicht fertigbringt, mit den Musikinstrumenten be-
hutsam umzugehen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

verschiedenen Bereichen titig. Dazu gehoren der Schulgarten und der Bauernhof mit
den Tieren, die Wald- und Geldndepflege, handwerkliche und hauswirtschaftliche Té-
tigkeiten und Spiele mit vielen Kindern im Freien [...]. Wenn die Arbeit erledigt ist,
spielen sie noch gerne am Ort ihrer Tatigkeit (Stall, Garten, Backhaus)“ (Klippert
2013). Da die Schule mit dem Inklusions-Konzept arbeitet, bietet sich gerade hier die
Moglichkeit, fiir unterschiedlichste Begabungen ein Tatigkeitsfeld zu finden. Niemand
wird dazu gezwungen, etwas mitzumachen, doch allen Kindern macht es Freude, sich
in den verschiedenen Bereichen auszuprobieren. Spielerisch ergeben sich Fragen, die
spater erortert oder als Aufgabenstellung in den Unterricht integriert werden konnen.
Auch Mut und Uberwindung werden gebraucht, wenn es gilt, eine Leiter zu erklim-
men oder in einen groflien Heuhaufen zu springen. Das soziale Miteinander wird ge-
ibt, und es wird deutlich, dass jeder Mensch nach seinem Rhythmus lernt, dass dasje-
nige, was dem einen leichtféllt, dem anderen nur mithsam gelingt. Besonders wird an
diesem Konzept auch hervorgehoben, dass sich die Aufgaben des folgenden Tages aus
den Umstanden des heutigen Tages ergeben, dass nach dem Ernten das Korn gedro-
schen werden muss, dass frisches Futter gekocht werden muss, wenn das momentane
aufgebraucht ist, damit die Tiere auch am néchsten Tag zu fressen haben. Das Erleben
von Konsequenzen in einem festen Tages- und Jahresrhythmus spricht die von der
Rhythmik betonten Lernvorginge an und kann somit in diesem Sinne als rhythmi-
sches Lernen verstanden werden.

Renate Kloppel weist darauf hin, dass viele Kinder, die in eine Rhythmik-Gruppe
kommen, Probleme mit Sprache oder Bewegungen haben. Besonders auffillig zeigt
sich dies beim Balancieren, beim Werfen oder Fangen und beim Hiipfen. Auch bei
feinmotorischen Tétigkeiten wie beim Basteln oder Malen zeigen diese Kinder haufig
wenig Geschick und Ausdauer. Thre Handschrift ist oft nicht sauber, und sie konnen
Lese-, Schreib- und Rechenprobleme haben (vgl. Kloppel/Vliex 2012, 38). Von ahnli-
chen Symptomen spricht auch Blomberg, und auch er versucht, iiber rhythmische
Ubungen eine Verbesserung zu erreichen. Die Rhythmik beschiftigt sich ebenfalls mit
Wahrnehmungsstorungen, welche die Bereiche Sehen, Horen, Tasten, Schmecken,
Schmerz, Temperatur, Propriozeption und Gleichgewicht betreffen koénnen. ,Bedeu-
tung fiir die Entwicklung haben vor allem die visuellen und auditiven Wahrneh-
mungsstorungen [...], die Storungen der Korperwahrnehmung und des Gleichge-
wichts und die Storung der Sprachwahrnehmung® (ebd. 40). Durch visuelle oder akus-
tische Probleme kann es sein, dass ein Kind ldnger braucht, um einen Eindruck aufzu-
nehmen, oder aber dieser bleibt nicht so lange im Gedachtnis. Durch eine schlechte
Korperwahrnehmung kann es zu Ungeschicklichkeiten kommen, die wiederum als
Folge zu einem verminderten Selbstwertgefiihl fithren. Jeder Rahmen, der frei von
Leistungsgedanken ist, bietet diesen Kindern eine leichtere Moglichkeit, fiir sie positi-
ve Erfahrungen zu sammeln, was zu einer Starkung ihres Selbstwertgefiihls fiihrt. Eine
unterstiitzende Motivation kann so zu einer Personlichkeitsentwicklung beitragen, die
Verhaltensstorungen verhindert.

Neben verschiedenen Bewegungsspielen arbeitet die Rhythmik auch mit Instru-
menten und Musik. Frither stand vor allem die direkte Wirkung der Musik auf den
Organismus im Vordergrund, wiahrend Musik heute als Ausdrucksmoglichkeit und
Medium verstanden wird, wodurch diese nonverbalen Kommunikationsmittel zu

267

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

268

einer Ausdrucksmoglichkeit von nicht duflerbaren Gefiihlen wird.>4 Wenn Musik als
Kommunikationsmittel zwischen zwei (oder mehreren) Menschen eingesetzt wird, so
ist nicht nur der Produzent aktiv, sondern auch die Rezipienten iiben sich im aufmerk-
samen Lauschen, besonders wenn der aktive Part immer wieder gewechselt wird und
wenn (wie beispielsweise bei einigen Ubungen zum Flétenspiel) die Erwiderung mit
der gleichen Note beginnen soll, mit der die vorherige Melodie abgeschlossen wurde.
Beim gemeinsamen Singen wird von den Sangern verlangt, dass sie aufeinander ho-
ren, dass sie sich dem Tempo, dem Rhythmus und der Tonhoéhe der Gruppe anpassen
(vgl. ebd. 62). Durch Musik koénnen jedoch auch gestorte Bewegungsmuster positiv
beeinflusst werden, gleichzeig kann durch Bewegungen (wie klatschen und gehen)
aber auch ein Anreiz zum Musizieren gegeben werden (vgl. ebd. 48). ,,Auch emotiona-
le Faktoren spielen bei Bewegungen eine grofle Rolle, sei es, dass die Bewegung Gefiih-
le wiederspiegelt oder sei es, dass diese durch die Bewegung beeinflusst werden®
(ebd. 50). Sich in seinen Bewegungen sicher zu fiihlen, fiithrt zu Funktionslust (vgl.
Schénhammer 2013), zu einer sich einstellenden Freude an den neuen Bewegungsab-
laufen, und dadurch, dass gezeigt werden konnte, dass bestimmte Korperhaltungen
mit Gefiithlszustdnden korrelieren, muss der Physis eine starke Wechselbeziehung mit
der Emotionswelt des Menschen unterstellt werden.

Wird der Rhythmik-Unterricht genauer betrachtet, so gilt es zunéchst festzuhalten,
dass die einzelnen Stunden von festen Strukturen und Ritualen konturiert werden.
Diese Rahmenbedingungen geben den Kindern zunichst ein Gefiihl der Sicherheit,
der Ablauf ist bekannt, es gibt feste Plitze im Raum und besondere Aufgaben, die sich
nicht dndern. Der zeitliche Ablauf wird durch bestimmte Rituale in Form von akusti-
schen Signalen, einem Lied oder einer Bewegung bestimmt. Am Anfang der Stunde
gibt es eine Begriifiung, am Ende steht eine Verabschiedung, sodass die Zwischenzeit
als Raum zwischen diesen beiden Polen ruht. Die Atmosphire ist vom Verhiltnis des
Lehrers oder Leiters zu den Kindern bestimmt, von dessen anerkennenden Haltung
und dem Vertrauen in sie, aber auch von der Autoritit und dem konsequenten Verhal-
ten, was ob seiner Klarheit und Gleichheit ebenfalls Sicherheit schafft. Es bleibt wich-
tig, dass der Erwachsene den Kindern mit Sympathie begegnet, denn wird dieses Ge-
fithl vom Kind gespiirt, besteht eine Tendenz, dieses zu erwidern (vgl. Kloppel/Vliex
2012, 62). Das Kind muss Lob und Anerkennung in der Gruppe erfahren, damit da-
durch sein neu gelerntes Verhalten positiv bestarkt wird. Die vom Erwachsenen gefor-
derte Autoritdt darf sich nicht aufs Strafen beschranken, sondern muss dem ge-
wiinschten Verhalten durch Lob eine besondere Bedeutung verleihen (vgl. ebd. 63).

Die Ubungen wihrend des Rhythmik-Trainings bestehen zunichst darin, dass ge-
lernt werden soll, auf akustische Signale zu horen, spéter, wenn das Kind fiir sich selbst
Verantwortung iibernehmen kann, werden Ubungen zum Fiihren und Folgen angebo-
ten, in denen zwei Kinder jeweils miteinander arbeiten. Neben den ICH- und den
ICH-und-DU-Ubungen gibt es auch noch WIR-Ubungen, in welche die ganze Gruppe
eingebunden wird (vgl. ebd. 103ff.). Oft werden einzelne Szenen aus Geschichten oder

34 Im Waldorfunterricht werden besonders Trommeln und Harfen zu diesem Zweck eigesetzt, aber
auch die gegenseitige Erwiderung durch eine kleine Melodie auf der Choroi-Flote kann diesem
Bereich zugerechnet werden. Besonders in Klassen, die mit der Inklusion arbeiten, wird Musik
zu einem unschétzbaren Vermittler, welcher die Klasse in eine gemeinsame Stimmung versetzt
und dadurch den Klassenzusammenhang bestérkt.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

kleine Theaterstiicke gespielt, auch mit Instrumenten erzéhlte Geschichten konnen in-
szeniert werden, in welchen jedes Instrument ob seines Klangcharakters mit den ande-
ren kommuniziert. Diese Mittel werden auch im Waldorfunterricht eingesetzt, sei es
bei den Inszenierungen von Legenden oder Gedichten fiir die Monatsfeiern oder im
Fremdsprachenunterricht, wo oft nur die ersten paar Sitze eines Sketches immer in
unterschiedlicher Form (die Person ist miide, hat gerade einen starken Kaffee getrun-
ken, steht kurz davor, vor Wut zu explodieren etc.) von immer anderen Kindern ge-
spielt werden. So lernen sich die Schiiler zum einen in emotionale Zustidnde hineinzu-
versetzen, zum anderen schafft es jedes Kind, diese wenigen Satze angstfrei in der
Fremdsprache auszudriicken.3s Beim Rollenspiel in eine andere Rolle hineinzuschliip-
fen, erlaubt es dem Kind auch, sich selbst auf eine neue Art kennenzulernen, wodurch
auch Selbstsicherheit gewonnen werden kann, durch die Erfahrung, dass noch unge-
ahnte und unentdeckte Qualititen in einem selbst verborgen liegen. Durch die Ubun-
gen der Rhythmik kann sich auf unterschiedliche Weise die Selbsteinschitzung um
neue Bereiche erweitern, in denen unbelastet von anderen Erlebnissen neue Erfahrun-
gen gesammelt werden konnen.

Obwohl viele Elemente der Rhythmik auch im Waldorfunterricht auftauchen, hat
die Anthroposophie noch ein anderes Verstaindnis vom Rhythmischen in der Erzie-
hung, auf das nun in Abhebung vom bisher Dargestellten ein genauerer Blick gewor-
fen wird.

4.2. Das rhythmische Verstandnis der Waldorfpadagogik

Im vorherigen Kapitel wurde Rhythmus in Form einer Einflussgrole dargestellt, die
von auflen auf den Menschen einwirken und dadurch Prozesse anstofien kann. Die
Anthroposophie arbeitet sicherlich mit diesen Methoden, geht aber dariiber hinaus
von einem verkorperten Rhythmus aus. Diese Rhythmen finden als Herzrhythmus
(oder Herzratenvariabilitit), als Atemrhythmus, im Blutkreislaufsystem oder im Schaf-
Wach-Rhythmus ihre leibliche Verankerung. Fiir Rudolf Steiner kennzeichnen diese
innerlichen rhythmischen Vorgénge den Brustmenschen und werden im Zusammen-
hang mit dem durch das Fithlen definierten Astralleib gesehen. Professor Christian
Rittelmeyer hat unter dem Stichwort Chronobiologie wissenschaftlich mit einigen die-
ser Prozesse befasst (vgl. Rittelmeyer 2002, 105ff.). Vonseiten der Anthroposophie hat
Walter Biihler eine Skizze geliefert, welche den Menschen als dreigliedrigen Organis-
mus dargestellt und in welche er die Krifte eingezeichnet hat, die nach der Vorstellung
Rudolf Steiners im jeweiligen System ihre Wirkung entfalten. Da die einzelnen Syste-
me eng miteinander wechselwirken und postuliert wird, dass auch geistige Krifte in
den Verlauf mit eingreifen konnen, wird es kaum moglich, Teilbereiche isoliert zu be-
trachten, sodass sich das komplette Modell zunéchst einer wissenschaftlichen Analyse
entzieht.

35 Verschiedene Spiel- und Lernideen fiir den Fremdsprachenunterricht sind von Alain Denjean
(2000) ausfiithrlich beschrieben worden.

269

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

270

Gbﬁalc;n,ée

N H A Abbau - Wachen

AN : , (Very)
VOTSte}lcn K\ \\ !
~

(Die Wett wivd Bitd) ~~
= E"i‘:fofﬂichun’

=7} Sinnes-Nerven-
Systcm

:f Ruhc)

Rhgthmischcs
Fihlen -Sys‘tem

(Sympathiecolint pethic) -

Stoffwechsel - gliei-
maﬁen—S#shm
Wollen

(9as Bild vird Welt)
w Veu‘loffl |’d‘u";

Z’Beuegu.ng}

fufbaw ~ Schief

Tat- (Blut)

Hand(unj

Abbildung 23: Der dreigliedrige Organismus (Biihler 1985, 13)

Anhand der Abbildung wird deutlich, dass die Anthroposophie annimmt, die jeweili-
gen Systeme wiirden in ihren Prozessen ineinanderwirken; Ruhe und Bewegung, Auf-
bau und Abbau, Wachen und Schlafen stehen sich hier gegeniiber und werden im
mittleren Menschen durch den Rhythmus, der gleich einem Pendelschlag sowohl die
Bewegung als auch die Ruhe in sich birgt, bestimmt. Steiner geht damit davon aus,
dass die einzelnen Wesensglieder des Menschen jeweils in einer unterschiedlichen
rhythmischen Beziehung zur Welt stehen, dass sie je fiir sich genommen zu Krankhei-
ten (wie Wucherungen oder Verhartungen) fithren miissen und nur durch eine Har-
monisierung den Menschen gesund erhalten.

Wenn diese Prozesse nun im Hinblick auf das von Steiner entwickelte Modell des
Menschen betrachtet werden, so wird erklart, dass sich der physische Leib zunachst
unauflosbar mit dem Atherischen, dem Vitalen oder Lebendigen verbindet. Die Vitali-
tat wird als eine innere Zeit gesehen, ohne die nichts Lebendiges sein kénnte; dem le-
benden Menschen ist damit sein Atherleib immanent. Anders verhilt es sich fiir den
Astralleib und das Ich. Das Ich steht mit dem Tagesablauf und dem Schlaf-Wach-
Rhythmus in Verbindung:

»Dieses Ich, das sich wihrend des Tages befreit hat von dem groflen Welten-Ich und
das auf eigene Faust lebt im menschlichen Leibe, das taucht unter wiahrend der Nacht
in das Welten-Ich, begibt sich seiner eigenen Titigkeit. Und gerade durch dieses Ein-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

tauchen, dieses Untergehen des Tages-Ichs in das Welten-Ich kann das Welten-Ich un-
gehindert wirken und kann alles fortschaffen, was das Tages-Ich an Ermiidungsstoffen
aufgehduft hat“ (Steiner GA 107, 150).

Das Ich ist damit weniger zwingend an den Leib gebunden, es ist in einem rhythmi-
schen Prozess mal inkarnierter, mal etwas abwesender. In der Nacht verldsst es seinen
Korper ganz und sammelt neue Krifte fiir den Tag. So ist es fiir Steiner auch ersicht-
lich, dass der Mensch am Morgen frischer ist und sich besser mit geistigen Sachen be-
schiftigen kann, wihrend um die Mittagszeit die Denkkrifte etwas zuriickgehen, um
dann am Nachmittag in verwandelter Form eher kiinstlerisch aufzutreten. Hartwig
Schiller beschreibt, wie diese Annahme Steiners auf den konkreten Unterricht ausge-
richtet werden kann:

»Das Kind lebt stirker in den Wirkungen des Schlafes; es hat noch nicht das der Welt
ichhaft gegeniiberstehende Tagesbewusstsein der Erwachsenen. Das Kind wacht all-
mahlich in das Leben hinein. Insofern ist es darauf angewiesen, dass ihm die Welt zu-
néchst noch mehr in den bewusstseinsmaf3ig schlafend oder traumenden Seelenquali-
taten begegnet: durch das Wollen und das Fithlen. Daher entwickelt sich das Kind
durch das Gehen und Sprechen zum Denken® (Schiller 1992, 25).

Das noch junge Kind erlebt seine Welt in einem anderen Bewusstseinszustand als der
Erwachsene, es traumt sich durch den Tag, sodass es fiir den Unterricht wichtig wird,
die geistigen Krifte zunéchst zu wecken. Da nach der Ansicht Rudolf Steiners nur das
intuitive Wollen auf das wache Denken wirken kann (vgl. Steiner GA 293, 113) und
sich dieses besonders im Gliedmaflenmenschen zeigt, der {iber das Sprechen und den
Atem mit dem Gefiithlsmenschen zusammenhéngt, ist es ersichtlich, dass die Schiiler,
bevor sie sich den kognitiven Aufgaben des Unterrichts widmen konnen, zunéchst Be-
wegungsiibungen wie Stampfen oder Klatschen, begleitet vom rhythmischen Sprechen,
durchlaufen miissen. Das Rhythmische lebt durch den Atem auch in der Sprache, und
durch die Bewegung durchstromt die Wiarme des Blutes (und damit das Ich) den gan-
zen Leib. Die Kinder werden durch diesen Vorgang geweckt und in ein waches Tages-
bewusstsein hineingefithrt. Da diese Ubungen oft verschiedene Elemente (z. B. Uber-
kreuzungen) ausweisen, die in anderen Lernkonzepten (wie Brain-Gym) dazu benutzt
werden, das Gehirn anzuregen (vgl. Dennison 2013), lasst sich diese Praxis sicherlich
auch ohne einen anthroposophischen Hintergrund rechtfertigen. Die Zeit, die dazu
genutzt wird, durch kérperliche Bewegung das Gehirn anzusprechen, sollte sich posi-
tiv auf das spétere Konzentrationsvermogen auswirken - soweit der Konsens zwischen
den unterschiedlichen Weltbildern. Obwohl in der Theorie von einem solchen Effekt
ausgegangen werden kann, stellt sich im Konkreten die Frage, welche Ubungen iiber
welchen Zeitraum fiir welches Alter sinnvoll wiren und wie jeweils der Ubergang zwi-
schen den einzelnen Unterrichtsphasen zu gestalten ist. Ist beispielsweise eine ldngere
Pause zwischen dem Bewegungs- und dem Lernteil sinnvoll, oder verpufft die Wir-
kung, wenn sie nicht sofort auf einen neuen Gegenstand gerichtet wird?

Durch das Stampfen und Klatschen inkarniert sich demnach nach der anthropo-
sophischen Sichtweise allmorgendlich das denkende Ich erneut im Leib, wodurch je-
nes Zusammenspiel zwischen Wachen und Schlafen auch bei der Gestaltung des Un-
terrichts beriicksichtigt werden muss (vgl. Steiner GA 293, 120ff.). Nach Steiner wirkt
der Schlaf regenerierend auf das personliche Ich, da dieses sich dann mit dem Welten-
Ich verbinden kann: ,,Und gerade durch dieses Eintauchen, dieses Untergehen des Ta-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

ges-Ichs in das Welten-Ich kann das Welten-Ich ungehindert wirken und kann alles
fortschaffen, was das Tages-Ich an Ermiidungsstoffen aufgehauft hat“ (Steiner GA 107,
150). Das Ich und der Astralleib treten beim Schlaf aus dem physischen Leib und dem
Atherleib heraus. Sie sammeln in der geistigen Welt Kraft fiir den neuen Tag. Wenn
nun der Mensch durch duflere Ereignisse im Schlaf gestort wird, ist er am nichsten
Tag empfindlicher, und es fallt ihm gleichzeitig schwerer, sich wirklich mit den Ein-
driicken der Welt zu verbinden und diese nicht einfach nur oberflichlich hinzuneh-
men. Das Vergessen und Erinnern, das als Analogie zum Schlafen und Wachen gese-
hen wird, muss deshalb mit den Kindern geiibt werden. Wenn beides nicht willkiirlich
geregelt wird, entsteht das gleiche Gefiihl wie bei Schlafmangel. Das Ich schafft es
dann nicht mehr, die Welt bewusst wahrzunehmen und sie dadurch auch willentlich
zu ergreifen. Das bewusste Tages-Ich und das unbewusste Welten-Ich miissen sich
nach Steiner in einer Balance finden, die je nach Person oder Alter unterschiedlich
ausfallen kann. Der Epochenunterricht, der es zuldsst, dass das Gelernte fiir einen
Zeitraum vergessen wird, um dann neu erinnert zu werden, ist die praktische Umset-
zung dieses Gedankens in die Schule.

Eine weitere Auswirkung dieses Gedankens findet sich auch im Dreischritt. Durch
ihn flief}t die Qualitit des Tagesrhythmus als Impuls in den Unterricht mit hinein, was
bedeutet, dass das am Morgen Gelernte am néchsten Tag auf eine andere Art wieder
neu betrachtet werden kann. Diese Wiederholung darf keine Wiederkehr des Gleichen
sein, sondern eine Modifikation des in der Vergangenheit Erlebten. So wird beispiels-
weise an einem Tag ein Marchen erzahlt, und am darauffolgenden Tag werden die ein-
zelnen Bilder noch einmal ins Gedachtnis gerufen und in lebendigen Details geschil-
dert. Dies hilft vielen Kindern dabei, ein Motiv fiir ein im Anschluss zu malendes Bild
zu finden, besonders wenn sie keinen ausgepragten inneren Bilderreichtum besitzen,
oder, wie es Blomberg ausdriickt, wenn beim Lesen einer Geschichte kein personliches
inneres Home-Video vom prifrontalen Kortex ausgelost wird (vgl. Blomberg 2012,
218).

Was ist nun jedoch das Besondere am Schlaf, wenn nicht davon ausgegangen wird,
dass das Ich zu dieser Zeit in eine andere Sphire entschwindet? Hat der Schlaf tatsdch-
lich eine metamorphosierende Auswirkung auf das Gelernte? Manfred Spitzer hat die
Ergebnisse der Schlafforschung zusammengetragen und auf ihre Importanz fiir das
Lernen gepriift. Zunichst durchlduft der Mensch wahrend des Schlafes verschiedene
Stadien wie den Tief- oder Traumschlaf. Im Tiefschlaf ist das Gehirn sehr aktiv — es
ahnelt in seiner Aktivitdt fast dem Wachzustand -, nimmt jedoch kaum Reize aus der
Umwelt wahr, wodurch der Schléifer nur sehr schwer zu wecken ist. Um die Bedeutung
des Schlafes zu erforschen, wurden Experimente mit Mausen und Ratten durchgefiihrt,
in welchen zunichst ersichtlich wurde, dass besonders der Hippocampus beim Erin-
nern von noch nicht lang zuriickliegenden Ereignissen eine Rolle spielt. Die am Tage
gewonnenen Erlebnisse und Lerninhalte werden als Erstes hier gespeichert, doch wih-
rend des Tiefschlafs findet ein Transfer jener Informationen zum Kortex (dem Lang-
zeitspeicher) statt. Die gleichen Zellen, die tagsiiber aktiv waren, feuern im Schlaf syn-
chron mit Zellen der Grof$hirnrinde. Der Schlaf dient somit dazu, neue Erfahrungen
im Gehirn sicherer zu verankern, was keine einmalige Sache ist, sondern immer wie-
der aufs Neue durchgefiihrt werden muss. Anders als beim Tiefschlaf werden die Ta-
geserlebnisse wahrend des Traumschlafs noch einmal bearbeitet und bewertet (Re-
play). Sie werden dabei komprimiert, dekomprimiert, umgestaltet, neu mit Emotionen

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

verkniipft und mit anderen Erlebnissen assoziiert. Durch den Schlaf werden damit
Lernprozesse wiederholt und damit konsolidiert, weswegen es ebenfalls aus der Sicht-
weise der Gehirnforschung fiirs Lernen wichtig ist, einen geregelten Schlaf-Wach-
Rhythmus beizubehalten (vgl. Spitzer 2012, 121ff.). Aus der Sicht des anthroposophi-
schen Selbstmodells betrachtet, hebt der Schlaf die Erlebnisse des Tages in eine andere
zeitliche Dimension, vom Unmittelbaren (dem emotionalen Astralischen) ins distan-
ziertere, kognitive Ich, von wo aus auf den Gegenstand zuriickgeblickt werden kann.

Fiir die Anthroposophie ist jedoch nicht nur der Rhythmus des Schlafens und Wa-
chens wichtig, in welchem sich die rhythmische Entsprechung des Ichs in der Welt of-
fenbart, in der Woche spiegelt sich in ihrer Vorstellung der Rhythmus des Astralleibs,
im Monat der des Atherleibs und der des physischen Leibes im Jahr (vgl. Steiner GA
107, 148ff.). ,Es gehen also im astralischen Leibe rhythmische Veranderungen vor
sich, die in sieben Tagen ablaufen, und vom achten Tage an wiederholt sich der Rhyth-
mus® (Steiner GA 107, 151 f.). Schiller spricht nun davon, dass jeder Wochentag seine
besondere Qualitdt hitte, die der Unterricht zu beriicksichtigen hitte. Am Montag
sollte was Neues erzahlt werden, Dienstag wiirde dieses dann verfestigt, am Mittwoch
konnte bereits ein wenig zuriickgeblickt werden, um am Donnerstag wieder kraftig
daran weiterzuarbeiten. Am Freitag sollten abschlielende Fragen beantwortet werden,
der Samstag sei eher kiinstlerisch zu gestalten (vgl. Schiller 1992, 29ff.). Da sich der
Epochenunterricht oft iiber etwa einen Monat hin erstreckt, obgleich dies heute nicht
mehr tiberall eingehalten wird, lasst sich hier ebenfalls eine rhythmische Entsprechung
zum Atherrhythmus finden. Gleichzeitig wird auch der Jahresablauf iiber die einzel-
nen Feste und Monatsfeiern sinnlich erlebbar, wodurch der Jahresrhythmus angespro-
chen wird.

Ein weiterer Punkt, der beachtet werden muss, ist der, dass die Anthroposophie
ebenfalls stark zwischen Rhythmus und Takt unterscheidet: Ein Rhythmus verandert
sich, ist harmonisch und kann sich anpassen, wihrend ein Takt immer gleich bleibt.
»Rhythmus ist lebendige, pulsierende Zeitgestaltung, Takt gefrorenes Schema® (ebd.
39). Besonders deutlich zeigt sich dieses Verstindnis in den Liedern der untersten
Klassen. Thre Melodien folgen oft nur einem Auf und Ab der pentatonischen Tonleiter,
selten findet sich ein Sprung iiber mehrere Noten hinweg, und sie kommt ganz ohne
Takt zurecht.

H . | |
) ) 4 1 | P (] P & I I
R e e e
i I I I I I 174 i
oJ & v I ' I [
Steigt das Bib - lein auf den Baum, ei, wie hoch, mansieht es kaum!
o | | A
- | = i = | | == H—— .
:Pd 2 ! e (2] (7} jud ( i } P i
oJ I hd | | ' | |

y

[
Schliipft von  Ast zu Ast - chen, hiipft ~zum Vo - gel - nest - chen.
Abbildung 24: Pentatonisches Lied (Auszug)
Die Melodie soll bei diesen Liedern immer das Bild der erzahlten Geschichte wieder-

spiegeln und fiir sich stehend angenehm klingen, sodass auf begleitende Instrumente
verzichtet werden kann. Im Takt wiirde das freie Rhythmische zu schnell eine Gleich-

273

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

274

heit erfahren, welche die rhythmischen Prozesse zu frith beeinflussen kénnte, so die
anthroposophische Vorstellung.

Die vier verschiedenen Rhythmen beeinflussen nun den Aufbau des Waldorfun-
terrichts, da davon ausgegangen wird, dass es pddagogisch wichtig ist, die Kinder in
diesen Zeitgestalten leben zu lassen, da sie sich hiermit in die Welt hineinleben und
ihre Personlichkeit durch die erlebte zyklische Bestindigkeit gestdrkt wird. Die rhyth-
mischen Prozesse haben somit sowohl eine leibliche Verankerung als auch eine ge-
sundheitsstiftende Komponente, sodass ihnen wieder ein heilendes, therapeutisches
Moment innewohnt.

In der Philosophie ist der Kérper im Hinblick auf die Erforschung des Zusam-
menspiels zwischen mentalen und physischen Zustinden oft thematisiert worden,
doch auch die Psychologie, welche sich eher auf die seelischen und geistigen Erschei-
nungen spezialisierte, vereint unter dem Stichwort Kérperpsychotherapie3® verschie-
dene Herangehensweisen an den Menschen als einem leiblichen Wesen. Durch den er-
lebnisorientierten Ansatz des Hineinfiihlens in eine Bewegung, eine Beriithrung oder
das eigene Atmen soll der Mensch einen tieferen Zugang zu sich selbst bekommen.
»Es ist ein anhaltendes, diszipliniertes Warten darauf, dass eine Bewegung - oder
Worte — aus dem Selbst hervortreten, statt den gewohnten Bewegungen — oder Worten
- zu folgen oder dem, was andere von uns erwarten® (Johnson 2007, 94). Diese beson-
dere Stellung des Kérpers im Bezug zu den Auflerungen, die durch ihn vermittelt wer-
den, ist deshalb hier von Interesse, da sie die Grundhaltung des Waldorflehrers dar-
stellt. Durch die Methode des Clowning37 soll sich der Lehrer darauf vorbereiten, die
Bithne die ihm als Lehrer zur Verfiigung steht, spontan nutzen zu kénnen. Durch sein
Wissen, seine Erfahrung und seine Einstellung zur Welt soll der Unterricht spontan
gestaltet werden.

Der Lehrer muss im Moment flexibel sein (dritter Zeitstrom nach Rudolf Steiner).
Dasjenige, was gerade passiert und wichtig wird, steht iiber dem Lehrplan. Diese Pra-
xis basiert u. a. auf der Idee, dass der Lehrer der Klasse als Vorbild dafiir dient, wie auf
spontane Ereignisse reagiert werden kann.

Es ist Sommer, eine Biene hat sich ins Klassenzimmer verirrt. Ein Kind wird auf
sie aufmerksam und ruft in die Klasse. Nun kénnte Chaos entstehen, der Lehrer
miisste fiir Ruhe sorgen, um den Unterricht weiter nach Plan verlaufen zu lassen.

Wenn die Biene als Reiz betrachtet wird, so kann das Schreien und die Aufregung
der Kinder als Versuch einer Losung interpretiert werden. Was tun, wenn so ein
Tier umherfliegt? Wenn der Lehrer vorgibt, dass die Losung eines solchen Reizes
sei, diesen zu ignorieren, so nutzt er nicht den Impuls, der in einer solchen Situa-
tion verborgen liegt. Waldorflehrer werden dazu angehalten, den ankommenden
Reiz wahrzunehmen, den Kindern zu zeigen, wie eine Losung aussehen konnte,
und dabei am besten noch ein Lernmoment zu schaffen. In diesem Fall kénnte der

36 Einige Methoden die unter diesem Begriff vereint werden, sind Eutonie, Sensory Awareness, Fel-
denkrais, Rolfing, die E M.-Alexander-Technik, Body-Mind-Centering, Authentic Movement
und viele andere (vgl. Johnson 2007, 91).

37 Beim Clowning betreten die Teilnehmer unvorbereitet eine Biihne und lassen spontan Szenen
entstehen. Dabei sollen die innere Kreativitit geweckt und Hemmungen abgebaut werden. Sind
solche Auffithrungen offentlich, verkleiden sich die Clowns mit roten Nasen (http://www.emer-
son.org.uk/clowning).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

Lehrer mit ruhiger Stimme anerkennen, dass eine Biene im Raum ist, er konnte
anregen, dass alle ganz still werden, um dem Brummen der Biene zu lauschen
(Horsinn,) und danach gemeinsam mit den Kindern iiberlegen, wie die Biene am
besten wieder nach drauflen finden konnte (soziale Fihigkeiten der Kinder wer-
den angeregt). Je nach Alter der Kinder konnte anschliefSend tiber Bienen geredet
werden (Bestdubung, Honig, Wachs, Riickgang der Bienenpopulation, sozialer
Aufbau des Bienenstaats, die Sprache der Bienen etc.).

Der so auftretende Lehrer muss selbst bereits ein grofles Wissen tiber sich selbst als
leibliches Wesen besitzen, um ruhig zu bleiben und die Kontrolle behalten zu kénnen.
Ein Mensch, der auf sich selbst als Handelnder vertraut, kann diese Momente selbstsi-
cher nutzen und damit bewusst verschiedene Fahigkeiten bei den Kindern anregen. Es
ist somit auf der einen Seite der Lehrer, welcher seinen Leib als Medium fiir seine Ide-
en und den zu vermittelnden Stoff ganz durchdrungen haben sollte, auf der anderen
Seite finden sich viele Praktiken der Korperpsychotherapie auch im Waldorfunterricht
wieder, wo sie von den Kindern dazu benutzt werden kénnen, sich selbst kennenzuler-
nen.

In der Kérperpsychotherapie geht es darum, dass nicht allein mit dem Gehirn ge-
lernt wird, sondern mit dem ganzen Korper. Korper und Geist diirfen deshalb nicht
im kartesianischen Sinne als getrennt betrachtet werden, sondern werden als Einheit
gesehen, die immer als Ganzes involviert sein muss. Wie bereits in Teil I gezeigt wor-
den ist, besagt die Anthroposophie, dass die korperliche Gewohnheit (Wille) auf das
Denken wirken solle. Jenes wiederum wird zunichst aus Liebe zum Lehrer Giber das
Fiihlen angeregt, welches seinerseits durch das wache Erleben seine Anregung be-
kommt. Der Lehrer wirkt somit tiber die Gewohnung des Leibes auf die psychische
Entwicklung der Kinder. Was zundchst etwas esoterisch anmutet, hat jedoch durchaus
ein festes Fundament. Die kdrperpsychotherapeutische Entwicklungspsychologie geht
davon aus, dass ,das Erleben auf kohdrente und charakteristische Weise sowohl den
Korper als auch die Psyche formt“ (Bentzen 2007, 304). Anders formuliert: Alle Erleb-
nisse, welche somatische Komponenten umfassen, ,formen die neuroaffektiven Ge-
wohnbheiten, und Erleben und Affekt prigen die neuromotorischen Gewohnheiten®
(ebd. 3041.). Die Theorie geht zudem davon aus, dass die Kérperhaltung des Erwach-
senen (oder dlteren Kindes) Aufschluss iiber Probleme geben kann, die in unterschied-
lichen Entwicklungsstufen der Kindheit aufgetreten sind (vgl. Sartory 2007, 329ff.).
Der Korper ist damit keine vom psychischen Erleben abgesonderte Instanz, sondern
muss als Ganzes gesehen werden, damit duflere Merkmale auch als Offenbarungen des
seelischen Erlebens betrachtet werden diirfen. Da hier ein hohes Mafd an Stigmatisati-
on durch schnell gefasste Vorurteile moglich wird, diirfen keine allgemeingiiltigen
Aussagen getroffen werden, sondern jede Deutung muss als Hinweis verstanden wer-
den, der lediglich dazu dient, einen Denkprozess anzuregen.

In der von Rudolf Steiner vorgestellten Anthropologie wird der Mensch beschrie-
ben als ein in vier Reiche eingegliedertes Wesen: In das Reich des Materiellen oder
Physischen, in das des Lebendigen, des Vitalen, in dem Wachstum und Veranderung
herrschen, in ein Reich des Emotionalen und der Gefiihle, wenn im Sinne von Dama-
sio das Gefiihl als bewusste Reprisentation einer Emotion gewertet wird (vgl. Dama-
sio 2011), und zuletzt ist der Mensch sich seiner selbst ebenfalls als Ich bewusst, hat
demnach eine Bewusstseinsform erreicht, die in der Zeit nach vorn und hinten gerich-

275

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

276

tet ist. Diese vier Aspekte des Menschen miissen nicht zwangsldufig als distinkte Enti-
titen betrachtet werden, die sich dennoch durchdringen, sondern kénnen auch als
Modell genutzt werden, um den Menschen in seiner Gesamtheit zu erfassen. Die Pad-
agogik Rudolf Steiners wird als Therapie der gegenwértigen Zeit definiert (vgl. Grosse
1980, 105). Sie soll die Personlichkeit festigen, damit die Seelenkraft gefestigt wird, die
das Gegenteil des zerstorerischen Zweifels ist, dem der Mensch im Laufe seines Lebens
immer wieder ausgesetzt sein wird — das Selbstvertrauen. Durch dieses Vertrauen in
sich selbst wird der Mensch befihigt, in seinem Inneren Halt zu finden, wodurch er
erst wahrhaft handlungsfihig werden kann. Waldorfpadagogik hat sich somit zur Auf-
gabe gesetzt, die Resilienz der Kinder zu erhohen und ist damit in ihrer Zielsetzung
eine salutogenetische Therapieform. Dass in erster Linie die Gesundheit erhalten wer-
den soll, hat zur Folge, dass da, wo diese bereits angeschlagen ist, bestimmte Techni-
ken zum Einsatz kommen, um das Verlorene wieder zu mobilisieren. Das wichtigste
Mittel, das dabei konsequent eingesetzt wird, ist das rhythmische. Gleichbleibende Ta-
gesabldufe, deutliches Erleben des Wechsels der Jahreszeiten, Schlaf-Wach-Rhythmus,
Atemrhythmus beim Sprechen von Gedichten sind nur einige Beispiele, die hier be-
sprochen wurden und auch in der Literatur immer wieder hervorgehoben werden.

Durch den Rhythmus soll im Menschen das Lebendige angeregt werden, dasjeni-
ge in ihm, was im Wachsen zu einer Metamorphose kommt. Der Rhythmus der Jahr-
siebte und die sich in diese eingliedernde weitere Unterteilung3® sind kennzeichnend
fiir alle Praxen der Waldorfpiddagogik, sei dies in der Schule oder in einer dariiberhin-
ausgehenden Therapie. Waldorfpadagogik als Therapie spricht damit vier Bereiche des
Menschen an, die in ihrem Potenzial entfaltet und zueinander in Harmonie versetzt
werden sollen. Es wird davon ausgegangen, dass der Mensch in gewisser Weise einem
Musikinstrument dhnelt, dessen Saiten harmonisch zusammen klingen sollten. Da-
durch, dass der Lehrer durch seinen Unterricht Impulse aussendet, erreicht er, dass die
Schwingungen harmonisiert werden. Erkannt werden kann der andere durch die Lie-
be, durch wirkliches Interesse und ohne Vorurteile; erst so ist eine Wirkung auf den
anderen Menschen iiberhaupt moéglich (vgl. Meijs 1996). Ein daran ankniipfender an-
throposophischer Begriff ist der des Lichts. Licht hat hier nicht nur mit Helligkeit oder
Beleuchtung zu tun, sondern eher mit Energieteilchen oder Information. Auch im Ton
verbirgt sich Licht in Form der Energie der Schallwelle: Die Welle selbst braucht die
Luft als Medium, um {ibertragen werden zu konnen und in ihr sichtbar zu werden,
aber die Energie, die der Mensch als Ton wieder aufnehmen kann, wird von Steiner als
Licht bezeichnet. Das Licht ist damit ein Wirkmechanismus, durch den die Effekte er-
klart werden, die bei jeder zwischenmenschlichen Interaktion beobachtet werden kon-
nen.

38 Gemeint ist die Einteilung nach je zwei Jahren und vier Monaten und jene des Wachstumsrhyth-
mus, welche die Jahrsiebte jeweils in der Hilfte teilt und davon ausgeht, dass die erste Hilfte eher
durch Fiille, die zweite durch Streckung gekennzeichnet sei (vgl. Grosse 1980, 74 bis 83). Diese
Beobachtung im Korperlichen ldsst sich nach Grosse jedoch auf das Seelische tibertragen, indem
die Jahre der Fiille dazu dienen, etwas zu erlernen (gehen, sprechen und denken in der ersten
Periode der Fiille), wihrend in der Zeit der Streckung jene Fihigkeiten dann in der Anwendung
geiibt wiirden (erster Tatendrang, Spielalter, Fragegeist). Die Uberginge zwischen jenen Zeiten
wiirden durch Krisen des Ichs gekennzeichnet, das Trotzalter, der Rubikon und das Bewusstwer-
den des eigenen Lebensweges (Berufswahl, Weltanschauung).

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

Es sind jedoch nicht nur die anderen Menschen, welche auf das Subjekt wirken
konnen, die Waldorfpadagogik geht ebenfalls von einem reziproken Wirkungszusam-
menhang zwischen den vier Leibern des Menschen aus. Das Ich kann beispielsweise
alle Leiber umwandeln, das im Gliedmaflenmenschen verkorperte Wollen kann wie-
derum zuriick auf die Vorstellung wirken. Durch die Inkarnation in einen physischen
Leib soll ja das Ich bildende Erfahrungen sammeln, sodass hier nicht allein von top-
down-Prozessen ausgegangen werden darf, von einem den Korper steuernden Ich.
Durch den Begriff der Harmonisierung entsteht vielmehr eine Gleichberechtigung
zwischen diesen vier Bereichen. Diese Wechselbeziehung zwischen dem Korper als
physischem Leib und dem Gemiit als Astralleib, wie dies in der Waldorfpadagogik ge-
nannt wird, kann als Voraussetzung fiir die Embodiment-Theorie, die Korperpsycho-
therapie und fiir den psychosomatischen Ansatz gesehen werden. Das Verstandnis fiir
die Mechanismen des Unterrichts diirfen damit nicht in Theorien begriindet werden,
die hier eine kontrire Auffassung vertreten. Steiner schreibt in seiner Methodik des
Lernens, dass beim jungen Kind der Korper, die Seele und der Geist noch eine Einheit
bilden und sich spéter erst differenzieren. Das Kind sei im Ganzen wie ein Sinnesor-
gan und empfinde alles tiefer. Es sei wie ein Spiegel, in dem sich die Dinge der Umge-
bung ungefiltert spiegeln konnten, sodass bereits die kleinsten Ereignisse eine grofSe
Wirkung hervorrufen konnten.

»Dadurch aber sind Geist, Seele, Leib im Kinde noch nicht gegliedert, noch nicht dif-
ferenziert, noch eine Einheit, ein Ineinanderweben. Das Geistige, das Seelische wirkt
im Korper, indem es dessen Zirkulations- und Nahrungsvorgdnge unmittelbar beein-
fluf}t. Oh, wie ist beim Kinde die Seele in ihrer Empfindung nahe dem ganzen Stoff-
wechselsystem, wie wirken die zusammen! Erst spiter, beim Zahnwechsel, sondert
sich das Seelische von dem Stoffwechsel mehr ab. Jede seelische Erregung geht beim
Kinde tiber in die Zirkulation, in die Atmung, in die Verdauung. Leib, Seele, Geist sind
noch eine Einheit. Dadurch setzt sich aber auch jeder Reiz, der von der Umgebung
ausgeiibt wird, bis in das Leibliche des Kindes fort“ (Steiner GA 308, 64.).

Steiner macht somit darauf aufmerksam, dass der Mensch eben nicht als ein aus meh-
reren, parallel zueinander arbeitenden Instanzen gesehen werden kann, dass diese Dif-
ferenzierung erst im Laufe seiner Entwicklung als Modell anwendbar werden kann.
Zunachst muss darauf geachtet werden, dass jene Systeme (Leiblichkeit, Emotion, Ko-
gnition) nicht voneinander getrennt angesprochen werden kénnen, eine Einseitigkeit
sogar zu Krankheiten fithren konne. Dass es fiir das Wohlbefinden, die psychische
und physische Gesundheit des Menschen wichtig ist, lebendige Energiefliisse im Kor-
per ungehindert fliefen zu lassen, ist Teil vieler traditioneller ostlicher Heilkiinste,
aber auch einiger Korperpsychotherapien, welche versuchen, Blockaden in den ver-
schiedenen Segmenten des Korpers zu losen (vgl. Rosenberg/Morse 2007). Wihrend
die Psychoanalyse sich eher auf verschiittete emotionale Erlebnisse fokussiert (im wei-
testen Sinne dem Astralleib), geht die kognitive Verhaltenstherapie davon aus, dass ein
Verhalten iiber das Bewusstsein verdndert werden kann, somit durch das Ich. Am
wirksamsten ist jedoch jede Therapie, wenn nicht nur ein, sondern mehrere jener
menschlichen Aspekte angesprochen werden, dann, wenn das Verhalten inkorporiert
wird und zum Teil des eigenen Habitus werden konnte.

In der waldorfpadagogischen Praxis finden sich nun viele Parallelen zu einer auf
William Reich basierenden Kérperpsychotherapie, die sich mit Haltemustern ausein-
andersetzt. Es wird dabei von der Annahme ausgegangen, dass emotionale Erinnerun-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

277


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

278

gen als muskuldre Verhdrtungen oder Haltemuster iiberall im Korper gespeichert wiir-
den und damit die Haltung (im Sinne von Einstellung eines Menschen gegeniiber der
Welt) mitbestimmen (vgl. Rosenberg/Morse 2007, 682). Das Korpergefiihl wirkt auf
die Leichtigkeit der Bewegungen, auf die Art der Atmung und bestimmt zuletzt auch
das soziale Leben mit, indem durch das Selbstgefiihl die emotionalen Mdglichkeiten
konturiert werden, die bei sozialen Begegnungen zur Verfiigung stehen. ,Wenn sich in
irgendeinem Segment des Korpers ein Haltemuster verdichtet, werden wir daran ge-
hindert, dort subtilere innere Gefithle wahrzunehmen® (ebd. 683). Als Beispiel erkli-
ren Rosenberg und Morse, dass ein Mensch, der sich auf der Arbeit gestresst fithle und
ein damit einhergehendes Gefiihl der Enge in der Brust empfinde, Schwierigkeiten ha-
ben koénne, anschlieflend bei seinem Partner subtile Emotionen der Liebe und Zart-
lichkeit wahrzunehmen (vgl. ebd.). Im zwischenmenschlichen Geschehen wirkt damit
ein Resonanzprinzip: Das eigene Befinden ist dabei mit einem Spiegel zu vergleichen,
der dazu beitrégt, die Gefiihle des anderen zu erkennen und auf sie zu reagieren. Die
Arbeit am Korper ist somit zugleich Arbeit am ganzen Menschen, sie integriert Geist,
Korper und Seele und sieht darin drei Erscheinungsweisen einer Sache, die aufeinan-
der wirken und nicht separiert betrachtet werden diirfen. Fiir die Kérperpsychothera-
pie konnen chronische Haltemuster psychischer oder korperlicher Art zu Fehlfunktio-
nen, Unordnung oder Krankheit fiithren, da durch sie ein Kérpersegment daran gehin-
dert werden kann, normal zu funktionieren (vgl. ebd.). Reich hat urspriinglich zwi-
schen sieben Segmenten3 unterschieden, die eine gewisse Ahnlichkeit mit dem Cha-
kra-System des Kundalini-Yoga besitzen, jedoch keinesfalls gleichzusetzen sind.

»Die Segmente Reichs beruhen mehr auf kérperlichen Haltemustern und beinhalten
energetische Konzeptionen. Die Chakren hingegen werden mehr als Weisen des In-
der-Welt-Seins verstanden und enthalten transzendente Dimensionen” (ebd. 685).

Die Ahnlichkeit beider Ansitze ist gerade fiir die Betrachtung der anthroposophi-
schen Anthropologie interessant, da diese zum Teil Analogien mit 6stlichen Denkan-
sitzen aufweist.4° Die Anthroposophie bezeichnet die sieben Lotusblumen oder Cha-
kren als geistig-seelische Organe, welche jeweils mit einer bestimmten Farbe korre-
spondieren und iiber diese auch angesprochen werden koénnen. Die Koérperpsychothe-
rapie nach Reich verfolgt diesen Ansatz nicht, sondern spricht von Panzerungen in
den jeweiligen Segmenten, die ob ihres beengenden Charakters den Energiefluss ver-
andern konnen und dadurch bewirken, ,,dass manche Gefiithle und Empfindungen in
bestimmten Korperregionen blockiert oder tibertrieben werden® (ebd.). Bei dem Ver-
such, die Spannungen zu losen, gilt es zu beachten, dass die Segmente jeweils auch mit

39 Augensegment, Mundsegment, Halssegment, Brustkorbsegment, Zwerchfellsegment, Bauchseg-
ment und Beckensegment.

40 Auffallend ist zunichst die Farbe der Kleidung, welche oft in den Chakra-Farben gehalten ist und
auch auf diese wirken soll. Nebst violetter Kleidung ist auch der Amethyst ein beliebtes Objekt,
da dieser in Anlehnung an Paracelsus karmische Leiden lindern wiirde, die Erinnerung an frithe-
re Leben erleichtern und im Allgemeinen durch seine violette Farbe auf das Kronen-Chakra wir-
ken kénne. Auch die Klassenzimmer sind je nach Altersstufe unterschiedlich gestrichen, da auch
hier von einer positiven Wirkung der Farbe auf die Entwicklung des Seelenlebens der Schiiler
ausgegangen wird, die gewihlte Farbe beruht auf einem Konsens der jeweiligen Gemeinschaft
und ist nicht vorgeschrieben. Haufig dominieren jedoch in den Grundschuljahren die rotlichen
Farbtone, schreiten danach weiter von Gelb {iber das Griin zum Blau, um anschliefSend iiber das
Violette zuriick zum Roten zu kommen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

anderen Korperregionen zusammenspielen, sich ein gutes Augensegment gleichzeitig
auf die Fiifle und damit auf die Erdung auswirkt oder dass sich Vorder- und Riickseite
oder linke und rechte Seite des Korpers jeweils beeinflussen. Interessant in diesem
Konzept ist die Rolle der Fiifie:

»Es ist wichtig, Bewusstsein und Energie in unsere Fiifle zu bringen. Wir fiihlen uns
stabiler und kénnen ein héheres Niveau von Lebendigkeit erhalten. Aus einer guten
Erdung entspringen Gefiihle der Zuversicht, des Vertrauens und der inneren Klarheit.
Unsere FiifSe konnen, wie unsere Augen, starke energetische Verbindungen herstellen®
(ebd. 690).

Wie in der Sinneslehre Steiners, in welcher der Tastsinn reziprok zum Ich-Sinn steht,
der sich besonders tiber die Augen kundtut, ist auch hier das Gefiihl der Erdung, der
Sicherheit, mit seinem Selbst auf festem Grund zu stehen, mit der Rolle der Augen
verbunden, iiber die der Mensch den Kontakt zu seinen Mitmenschen aufbaut. Ein
weiterer Schwerpunkt in Reichs Theorie ist die Rolle der Atmung:

»Im Zwerchfell und seinen durch den Atem bewirkten Bewegungen treffen das auto-
nome und das zentrale Nervensystem zusammen. Weil sich hier automatische und
kontrollierte Funktionen tiberschneiden, bietet das Zwerchfellsegment den besten
Ausgangspunkt, um das autonome Nervensystem durch Atem und Bewegung zu be-
einflussen” (ebd. 689).

In der Anthroposophie kommt dem Zwerchfell die Aufgabe zu, die beiden rhythmi-
schen Teile des Brustmenschen, das Atemsystem und das Verdauungssystem vonein-
ander zu trennen. Weiter legt sie, wie schon dargestellt in Form der Sprachgestaltung
groflen Wert auf das richtige Atmen. Die Importanz des Atmens wird gern mit einem
Gedicht#' von Johann Wolfgang von Goethe iiber die zwei Gnaden des Atmens illus-
triert, in welchem die Polaritdt angesprochen wird, welche dem Vorgang des Atmens
eigen ist.

Dabei kommt der Atmung bis heute eine wichtige Rolle zu: Der Diplomsoziologe
Markus Fufler, der sich intensiv mit der Geschichte des Atmens und der Leibpddago-
gik beschaftigt hat, macht darauf aufmerksam, dass die Atmung als Bewegung unauf-
horlicher Bestandteil unseres Lebens sei, wir ihr jedoch im Alltag nur recht wenig Be-
achtung schenkten, da sie meist unbewusst funktioniert. Lediglich in besonderen Si-
tuationen, wenn einem der Atem stockt oder die Luft abgeschniirt wird, bemerkt der
Mensch diese permanente Bewegung. Fufler ist der Ansicht, dass sich Emotionen im
Atmen ausdriicken, dass tiber ihn das Mitfiihlen einer emotionalen Stimmung inner-
halb einer Gruppe oder einem ganzen Kulturkreis vollzogen wiirde. Wenn in der Lite-
ratur beschrieben wird, dass ein Aufatmen durch die Nation ging, da eine Gefahr ge-
bannt werden konnte, so ist dies nur ein Hinweis darauf, inwiefern das Atmen eine
Gesellschaft verbinden kann. Fiir Fufler besteht zweifellos zwischen der Atembewe-
gung und dem Gemiitszustand ein Zusammenhang; durch sie zeigen sich die Antriebs-

41 Im Atembholen sind zweierlei Gnaden:
Die Luft einziehen, sich ihrer entladen;
Jenes bedrangt, dieses erfrischt;
So wunderbar ist das Leben gemischt.
Du danke Gott, wenn er dich prefit,
Und dank ihm, wenn er dich wieder entlaf3t.
(Goethe 2008, 330)

279

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

280

und Willenslage, die Empfindungen und Gefiihle sowie das Maf3 der Aufmerksamkeit
(vgl. Fufler 2007, 646).

Eine Schliisselfunktion bei dieser Annahme hat die Formatio reticularis, ein ,,aus-
gedehnter Bereich im Hirnstamm, dessen Kernstrukturen Erregung, Empfindungen,
motorische und vegetative Funktionen (etwa Herzschlag und Atmung) beeinflussen®
(Carter 2010, 243). Die Formatio reticularis spielt eine grofie Rolle bei der Aufrechter-
haltung des inneren Kérpermilieus, bei den Verdauungsprozessen, dem Speichelfluss,
dem Schwitzen, dem Harnabsatz und der sexuellen Erregung, gleichzeitig ist sie eben-
falls an der Steuerung desjenigen Systems beteiligt, welches fiir die allgemeine Auf-
merksamkeit und die Wachheit des ganzen Gehirns verantwortlich ist (vgl. ebd. 110).
Desgleichen besteht ein nachgewiesener, auf einen Reflex beruhender Zusammenhang
zwischen der Wachheit und der bewussten Aufmerksamkeit eines Menschen und sei-
ner Muskelspannung.

»Mit der psychotonischen Aufmerksamkeitsfunktion dieses retikuldren Hirnkerns
existiert eine mit dem Hormon Noradrenalin bedachte Schnittstelle zwischen bewuss-
ter Wahrnehmung des Ichs und unbewusster Ausrichtung der Sinnestétigkeit durch
phasenweise sich organisierende Muskelspannung, die auf das Zusammenspiel zwi-
schen Umweltanregungen und Innenantriebe reagieren (Fuf$er 2007, 647).

Nicht alle Reize der Umwelt finden im Bewusstsein Beachtung, viele Informationen
konnen ausgeblendet werden, damit es moglich wird, sich auf bestimmte Aufgaben zu
konzentrieren. Fiir das Selbst oder Ich existiert nur ein bestimmter Ausschnitt der
Welt, zum einen werden Impulse aus der Auf3enwelt abgeschwiécht (etwa monotone
Gerdusche) oder erhoht (bspw. der Geruch von Rauch der sehr schnell ins wache Be-
wusstsein dringt), zum anderen trifft der gleiche Vorgang auf Informationen aus dem
Inneren zu (wie z.B. Schmerzen oder Gefiihle die vorriibergehend ausgeblendet oder
verstiarkt werden konnen). Eine weitere Funktion der Formatio reticularis, die eben-
falls mit dem Muskeltonus zusammenhéngt, betrifft das Erinnerungsvermdogen. Dieses
ist in der Anthroposophie charakteristisch fiir die Zeitdimension des Ichs, denn an-
hand der personalen Erinnerungen wird es erst moglich, einen personlichen Reifevor-
gang zu durchlaufen, aus gemachten Erfahrungen zu lernen und das Leben bewusst zu
gestalten.

»Der Umgang mit der Empfindung in der Atemarbeit und mit der Emotion in der
Korperpsychotherapie beruht letztlich auf diesem psychotonischen Dreiklang der
Wachheit, Aufmerksamkeit und Erinnerung. Ohne ihn diirften weder die emotionalen
Dynamiken des Seelenlebens noch die kognitiven Mechanismen des Wahrnehmens,
des Willens und des Entscheidens zu verstehen sein“ (Fufler 2007, 648).

Dieses Modell des Menschen geht damit ebenso wenig wie die Anthroposophie von
einer von oben nach unten gerichteten Kausalkette aus, der Idee einer den Korper
steuernden Instanz, sondern postuliert eine Verschrankung von Systemen, die sich ge-
genseitig bedingen und beeinflussen. Dabei bleibt jedoch gewihrt, dass sowohl top-
down als auch bottom-up-Prozesse Beriicksichtigung finden. ,Denn die Atembewe-
gung antwortet iiber die Verdnderung von muskuldren Spannungslagen in einzelnen
Muskelpartien selbststindig auf die Innenantriebe und das Geschehen der Umwelt,
um dadurch die Formatio reticularis und - falls es noch méglich und nétig ist — auch
das Bewusstsein {iber die eigenstindigen Bediirfnisse der Leiblichkeit zu informieren"
(ebd.). Im Sprechen bildet der Mensch seinen Atemrhythmus, durch welchen er wie-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

derum auf die Aufmerksambkeit, den Herzschlag oder innere Spannungen wirken kann.
In emotional aufgeladenen Situationen empfiehlt es sich, einmal tief durchzuatmen, ist
eine Gefahr gebannt oder eine Aufgabe gelost, kann aufgeatmet werden. Das Sprechen
fithrt demnach sowohl in den Korper hinein als auch in die soziale Welt hinaus. Bei
der Kommunikation mit anderen ist nicht nur der Informationsgehalt einer Aussage
wichtig, sondern es muss fiir das Verstindnis ebenfalls der Tonfall mit einbezogen
werden. Es wundert deshalb nicht, dass die Schulzeit des dritten Jahrsiebts, das durch
das Erlernen sozialer Fihigkeiten und abstrakten Denkens geprigt ist, durch zwei
Theaterstiicke eingerahmt wird, die sowohl eine hohe sprachliche Anforderung an die
Kinder stellen, aber ihnen auch die Gelegenheit geben, sich selbst in unterschiedliche
Rollen und soziale Beziige zu begeben. Zur Arbeit an diesen Stiicken zihlen auch
Atem- und Haltungsiibungen.

Der Korper kann durch die Psyche in Bedringnis geraten, die Arbeit am Korper
kann jedoch die geistigen Prozesse wieder riickwirkend unterstiitzen. Eine gute At-
mung richtet sich dabei am Schwerpunkt des Kérpers aus, etwa 2 bis 3 cm unterhalb
des Nabels, und fiihrt zu einer bioenergetischen Erdung, da der Korper eine optimale
Spannung aufbauen kann. Das Atmen in den unteren Bauchraum fithrt dazu, dass der
Korper sein Gleichgewicht zwischen Erschlaffung und Anspannung findet. Wenn die
entspannte Atmung auf die Aktivitit der Retikuldrformation zuriickwirken kann, ent-
steht damit die Moglichkeit, auf vegetative Funktionen bewusst Einfluss zu nehmen.
Auch wenn Rudolf Steiner keine Atemtechniken in seiner Padagogik vorgegeben hat,
so legt er dem ersten Lehrerkollegium doch dar, dass die Atmung sowohl mit den
Stoffwechselprozessen zusammenhinge als auch mit dem Nerven-Sinnes-System (vgl.
GA 293, 241.). Durch die Erziehung soll das Kind richtiges Atmen lernen, es soll einen
Harmonisierungsprozess durchlaufen, der in der gleichen Weise auch den Schlaf-
Wachrhythmus betrifft. Da der retikulare Hirnkern auch mit dieser Funktion zusam-
menhidngt, kann der Aufruf Steiners nicht ganzlich als absurd abgetan werden, selbst
wenn er andere Erkldrungen fiir seine These prasentiert. Ein Unterricht, der diesen
Zusammenhang zur Kenntnis nimmt, wird dem Menschen dabei helfen, seine emotio-
nalen und kognitiven Fahigkeiten mit seiner Leiblichkeit zu verbinden, wodurch er
eine gegenseitige Starkung erleben wird. Wird dieser Vorgabe Steiners ob ihrer Erkld-
rung jedoch nicht ernst genommen, so geht damit einer der zentralsten Errungen-
schaften jener padagogischen Praxis verloren. Da das richtige Atmen im Konkreten
nur in der Sprachgestaltung getibt wird, miissen in den Unterricht Elemente eingeglie-
dert werden, welche das Atmen eher beilaufig ansprechen: Hier sind zum Teil alle For-
men des rhythmischen Rezitierens von Gedichten anzufiihren, das Theaterspielen, das
Formenzeichnen als rhythmische Ubung der Hinde sowie bedingt die Ubungen der
Korpergeografie und alle den Lebenssinn ansprechende Aufgaben, da sie auf eine Po-
laritat (Einatmen/Ausatmen) hin ausgerichtet sind.

Obwohl die Anthroposophie viele mystische, okkulte Elemente in sich aufgenom-
men hat, kann ihr zugutegehalten werden, dass sie durch ihre zum Teil widerspriichli-
che Komplexitit die Moglichkeit in sich birgt, sich iiber die dualistische Definition des
Menschen hinwegzusetzen. Wenn die Annahme als Arbeitsmodell benutzt wird, dass
der Mensch im Erleben nicht durch zwei, sondern durch mindestens vier Bereiche be-
stimmt wird, kann diese Vorstellung im Sinne der Embodiment-Theorie fiir die Praxis
genutzt werden: Der Bereich der Lebendigkeit kann beispielsweise durch Verspannun-
gen oder Blockaden gestort sein, und auch Emotionen kénnen auf diese Weise im

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Il. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts

Korper festsitzen, sodass durch Haltung und Bewegung geiibt werden kann, seine Ge-
fithle selbstbestimmt zu organisieren. Im Einnehmen einer Haltung, wie das in der Eu-
rythmie passiert, kann sich der Mensch beispielsweise darin iiben, sich emotional mit
der Welt und seinem Mitmenschen zu verbinden. Dadurch, dass jede Instanz auf die
andere zuriickwirken kann, kénnen die Wege deutlicher werden, die fiir die Motivati-
on und das Lernen unverzichtbar sind. Der viergliedrige Mensch muss nicht als iiber-
sinnliches Wesen gesehen werden, er kann auch als Modell dafiir herangezogen wer-
den, welche Bereiche im Menschen auf welche Weise verkdrpert sind und wie (durch
die Sinne) an jedem dieser Teile gearbeitet werden kann.

Korpersinne Weltsinne Soziale Sinne
Der Korper stellt | Tastsinn Geruchssinn Gehorsinn
die physische Ma- | Lebenssinn Geschmackssinn Sprachsinn
terie dar, durch Gleichgewichts- | Sehsinn Gedankensinn
welche die einzel- | sinn Wiirmesinn Ich-Sinn

nen Sinne erst rea- | Bewegungssinn
lisiert werden kon-

nen.

Durch die Sinne Stoffwechsel- Rhythmisches System | Nerven-Sinnes-Sys-
kann an den ein- | Gliedmaflen-Sys- | mit Atmung und tem

zelnen Bereichen | tem Blutkreislauf

gearbeitet und eine
heilsame Harmoni-
sierung erreicht
werden.

Das Ich zeigt sich | Im Wollen als ti- | Im Fiihlen als War- | In der Vorstellung
auch im dreiglied- | tiges Schaffen. me, in Sympathie und | als abstraktes Den-
rigen Menschen. Antipathie. ken.

Obwohl die Idee der Harmonisierung auf die Vorstellungen der Antike zuriickgeht,
scheinen viele der im anthroposophischen Unterricht eingesetzten Praktiken auch im
therapeutischen Rahmen zu Erfolgen gefithrt haben. Die anthroposophische Vorstel-
lung kann dazu genutzt werden, eine andere Sicht auf die Schule zu entwickeln; zu
dogmatisch angewandt wird sie selbst jedoch ihr Ziel verfehlen, kompetente, selbstbe-
wusste Menschen in die Welt zu entlassen.

Waldorfpidagogik ist damit nicht nur eine Erziehungsform, die auf einem fiir die
heutige Welt befremdlich wirkenden Menschenbild fufit, sie ist auch eine Psychologie,
die sich zur Aufgabe gesetzt hat, praventiv diejenigen psychischen Instanzen zu star-
ken, die es dem Individuum ermdglichen, auch belastende Situationen im Leben zu
meistern. Kritisch muss jedoch angemerkt werden, dass viele Inhalte der Piadagogik
kultisch geprigt sind, dass die Entwicklungspsychologie oft nicht zeitgemif3 weiterent-
wickelt wurde und dass in der Problembewaltigung der Glaube an eine wirkmachtige,
gottlich-geistige Macht immer noch dominant ist. Die Autorin bezweifelt ebenfalls,
dass sich der Waldorfunterricht durch eine wissenschaftliche Auseinandersetzung ver-
bessern lieSe, da die Ablehnung alles Materialistischen (und damit auch der empiri-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

4.Vom Stampfen und Klatschen

schen neurowissenschaftlichen Forschung) noch oft sehr présent ist. Die Gefahr, dass
neue Erkenntnisse einfach vom System als Bestdtigung der eigenen Praxis absorbiert
werden, ist sehr grof3, da ein offener Wiederspruch zur anthroposophischen Weltsicht
die ganze religiose Lehre zum Einstiirzen bringen konnte. Somit kann allein darauf ge-
hofft werden, dass einige Vorginge der padagogischen Praxis wissenschaftlich unter-
mauert und dann bei Lernschwierigkeiten punktuell zum Einsatz kommen konnten,
denn hier sieht die Autorin das grofite Potenzial der anthroposophischen Methode.

283

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

Wie im Laufe dieser Arbeit immer wieder deutlich wurde, ist die Anthroposophie ein
sehr umfangreiches Gedankengebilde, welches in den unterschiedlichsten Bereichen
Anwendung findet. Die anthroposophische Vorstellung weicht jedoch von der natur-
wissenschaftlichen Sichtweise stark ab, sowohl was den Aufbau als auch die Funkti-
onsweise der Welt betrifft. Immer wieder finden sich Vorstellungen, welche auf die
Ideen der Antike aufbauen (Temperament, Reifung in Jahrsiebten) oder sich an ver-
schiedene religiose Bilder anlehnen (Reinkarnation, Karma, der Gottesgeist). Wah-
rend die Vorstellungen der Antike in einer Debatte meist als wissenschaftlich tiberholt
hingestellt werden, gehoren die religiésen Ansichten gar nicht erst zum wissenschaftli-
chen Diskurs. Fiir die Betrachtung einer gelebten Padagogik stellt sich somit die Frage,
was iberhaupt untersucht werden kann. Religiése Ansichten sind eine reine Glau-
benssache, die geteilt oder abgelehnt werden kann, und ebenso miif3ig erscheint es der
Autorin, veraltete Entwicklungstheorien oder Modelle der Personlichkeitsbildung zu
diskutieren. Nun konnte natiirlich gesagt werden, dass Waldorfschulen trotz dieser alt-
modischen Padagogik eine offenbar gliickliche und kreative Schiilerschaft aufweisen,
doch auch hinter diesem Umstand verbirgt sich keine neue Erkenntnis, sondern er ist
vermutlich zu erheblichen Teilen auf den geringen Leistungsdruck zuriickzufiihren.
Obwohl die Autorin Waldorfschulen sowohl in ihrer pidagogischen Begriindung als
auch in ihrer konkreten Ausformung haufig als problematisch erlebt hat, gibt es den-
noch verschiedene Merkmale, welche einen solchen Unterricht als Gewinn auszeich-
nen: Obwohl sich die Praxis an Waldorfschulen durch das anthroposophische Men-
schenbild reflektiert, wurden hier im Laufe der Zeit Rdume geschaffen, welche in ihrer
Struktur sehr interessante Ansétze aufweisen wie die hohe Betonung auf das Korperli-
che. Leider werden diese Ansitze oft durch religiose Ansichten ausformuliert, wiren
jedoch in ihrer Form auch anders nutzbar. Um zu verstehen, welche Strukturen durch
das anthroposophische Weltbild angelegt wurden, wie diese genutzt werden und wel-
ches die Optionen sind, diese einzelnen Elemente situationsbedingt auch fiir die allge-
meine Pidagogik nutzbar zu machen, wurde diese Arbeit in drei Teile untergliedert.
Der erste Teil diese Arbeit beschiftigte sich zunédchst mit der Frage nach der Be-
grindung der Praxis der Waldorfschule, und es wurde untersucht, welches Menschen-
bild dieser Pddagogik zugrunde liegt. Wie gezeigt wurde, wird die Anthroposophie in
der pddagogischen Fachliteratur haufig als eine Richtung der Reformpadagogik be-
handelt, und obgleich einige Merkmale dieser Bewegung auch im Lehrplan der Wal-
dorfschule zu finden sind, kann diese nicht vorbehaltlos in diese Tradition aufgenom-
men werden. Die Anthroposophie begriindet ihre Pddagogik nicht aus dem Gedanken
an eine Reformation der Beschulung, sondern aus einem durch Rudolf Steiner offen-
barten, mystisch aufgebauten Weltbild. Der anthroposophisch orientierte Unterricht
zeichnet sich somit nicht allein durch eine andere Methodik oder Didaktik aus, indem
er besondere Methoden vorschreibt und die Auswahl und die Zusammenstellung von
Lerninhalten durch eine spezielle empirische Lehre begriindet, sondern er baut auf

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

285


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

286

einem geglaubten teleologischen Dogma auf, in welchem postuliert wird, dass das
Kind durch einen Reifungsprozess in seinen Korper hineinwachst. Der anthroposo-
phische Unterricht hat damit auch nicht die Wissensvermittlung als priméres Ziel,
sondern versucht, dem Kind eine Hilfe anzubieten, damit durch verschiedene Hand-
lungen und Darstellungen der Welt seine Seele in den Korper inkarnieren und in sei-
nem Wesen harmonisieren kann. Das schulische Lernen ist damit keine reine Vermitt-
lung von Wissen, sondern hat Ansitze einer Therapie fiir ein postuliertes geistiges
Wesen, das einen physischen Korper in Besitz nehmen mochte. Obwohl die Autorin
diese Auffassung nicht teilt, zeigt das anthroposophische Modell eine Fokussierung
auf die Erschlieflung des Korpers als Leib. Die Frage nach der Rolle des Korpers fiir
die geistigen und emotionalen Fahigkeiten wird aulerhalb der Anthroposophie zurzeit
wissenschaftlich von der Embodiment-Theorie untersucht, weswegen es sich anbietet,
die waldorfpiadagogische Praxis unter diesem Gesichtspunkt zu analysieren. Aller-
dings soll damit nicht die Praxis an Waldorfschulen gerechtfertigt werden, denn die
Aufgabe, welche sich diese Schulen setzt, ist nicht kompatibel mit der Bildungsauffas-
sung der Regelschulen. Da jedoch die Frage nach der Rolle des Korpers in der anthro-
posophischen Weltanschauung eine zentrale Rolle spielt, finden sich viele diesbeziigli-
che Ubungen auch in der pidagogischen Praxis. Diese titigen Unterrichtsformen wur-
den im Laufe dieser Arbeit identifiziert und anhand von verschiedenen wissenschaftli-
chen Theorien genauer beleuchtet. Erst nach einer solchen Untersuchung kann die
Moglichkeit ins Auge gefasst werden, verschiedene Vorgehensweisen punktuell bei
Lern- oder Verhaltensschwierigkeiten anzuwenden.

Dass das Ubernehmen einer Praxis mit so grofSer Vorsicht behandelt werden muss,
liegt mit an der Tatsache, dass sich die Waldorfschule als Lebensgemeinschaft definiert,
in welcher die Kinder lernen sollen, sich als geistige Wesen mit ihrem Korper zu ver-
binden, sich in der Welt zu beheimaten, was somit dazu fiihrt, dass der Erwerb von
kognitivem Wissen nicht als priméares Ziel gesehen wird. Diese festverwurzelte Hal-
tung geht auf die Uberzeugung der Anthroposophie zuriick, die Welt sei durch den In-
tellektualismus von negativen Kriften beherrscht, sodass die Kinder durch den Unter-
richt in der Form gesunden sollten, dass sie sich dieser Tendenz entgegenzustellen ver-
mogen. Dies fithrt zunichst dazu, dass bestimmte Altersgruppen vor schadlichen Ein-
flissen (wie den modernen Medien) bewahrt werden sollen, weiter bringt es jedoch
auch mit sich, dass andere Schulformen skeptisch betrachtet werden, da sie diesen Ge-
danken nicht verfolgen und das Kind eher als einen kompetenten Akteur seiner Um-
welt definieren. Die anthroposophische Entwicklungslehre behauptet dahingegen, das
Kind entfalte sich gemif3 eines festgelegten Reifungsprozesses in Jahrsiebten, sodass es
einem Plan folgt, der iiber einen langen geschichtlichen Zeitraum hinweg determiniert
bleibt. Diese geringe Flexibilitdt durchzieht somit auch den ganzen Unterricht, der sich
sowohl thematisch als auch methodisch-didaktisch an die Vorgaben dieser Reifungs-
theorie anpasst. Der Glaube an eine Analogie zwischen der Entwicklung der Mensch-
heit und der des Kindes spielt sehr deutlich in den Lehrplan mit hinein, da einzelne
Kulturepochen mit den verschiedenen Lebensjahren oder Entwicklungsphasen assozi-
iert werden. Die anthroposophische Weltanschauung schliagt sich damit sowohl im
taglichen Miteinander als auch in den Lerninhalten nieder, was dazu beitrégt, dass je-
nes Weltbild als Selbstverstindlichkeit in der Schiilerschaft etabliert wird. Dieser un-
kritische Umgang mit einer religios gepragten Sichtweise, die gleichzeitig behauptet, es
handele sich bei ihr um eine fundierte Wissenschaft, lasst die Anthroposophie zu

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

einem kaum losbaren Problem werden. Es ldsst sich sicherlich dariiber streiten, ob die
Vermittlung eines mystisch anmutenden Weltbilds eine zu vertretende Praxis darstellt,
doch immer sollte dieser Fakt auch nach auflen kommuniziert werden. Wer seine Kin-
der anthroposophisch erziehen mochte, sollte das tun kénnen, wer das nicht will, soll-
te jedoch von dieser Schulform absehen.

Dies spiegelt jedoch nicht die Realitdt dieser Schulgemeinschaft wieder, denn
nicht alle Eltern, welche ihre Kinder in eine Waldorfschule schicken, sind sich dieser
Tatsache bewusst. Vielmehr sind die Griinde, weswegen die Kinder auf diese Schulen
gehen, sehr verschieden: Bei einem Teil der Schiiler haben bereits die Eltern oder viel-
leicht schon die Grofieltern auch eine solche Schule besucht, sodass eine Waldorftradi-
tion besteht. Fiir einen anderen Teil der Eltern ist der pragmatische Wunsch aus-
schlaggebend, das Kind moge eine private Schule besuchen, die nicht so teuer ist.*
Eine weitere, immer bedeutendere Gruppe machen die Eltern aus, deren Kind auf der
Regelschule nicht zurechtkam, sei es durch schlechte Leistung, Mobbing oder einfach,
weil das Kind hier ungliicklich war. Wieder eine andere Gruppe wihlt die Waldorf-
schule aus, weil ihr Kind sich hier kiinstlerisch betatigen kann und seine Individualitét
ausleben darf, denn das hiufige Malen und die Eurythmie prigen noch immer das
Bild der Waldorfschule in der Offentlichkeit. Es sind somit sehr unterschiedliche Be-
weggriinde, welche Eltern zu Waldorfeltern werden lassen.

Es zeigt sich damit, dass eine Arbeit, welche sich ernsthaft mit dem Thema Wal-
dorfpadagogik beschiftigen mochte, nicht umhinkommt, auch das anthroposophische
Menschenbild darzustellen. Nur wenn verstanden wird, warum eine bestimmte Praxis
hier angewendet wird, kann diese in verschiedenen Elementen untergliedert, analy-
siert und gegebenenfalls verandert werden. Die an Waldorfschulen entwickelten Me-
thoden werden jedoch seit nunmehr fast 100 Jahren als erfolgreiche Praxis angewen-
det und konnten, unabhingig vom teils problematischen Inhalt, gerade fiir den For-
derbereich von Interesse sein.

Ein dritter Bereich, der in jenem ersten Teil angesprochen wird, ist die Frage, ob
das Vorgehen an Waldorfschulen allein durch die Anthroposophie gerechtfertigt wer-
den kann oder ob andere Theorien nicht ebenfalls die Grundlage einer solchen Praxis
liefern konnen. Dazu wird der Mensch in verschiedenen Teilbereichen angeschaut: als
organisches Wesen, welches sein Gehirn in Interaktion mit seiner Umwelt entwickelt
(wie dies von R. Davidson, L. Eliot, E. Goldberg, G. Hiither oder M. Spitzer vertreten
wird) und als philosophisches Konstrukt, welches sein Selbst auf Grundlage seiner
physischen Beschaffenheit ausbildet (A. Damasio, D. Dennett, T. Metzinger oder O.
Sachs). Weitere, weniger ausgearbeitete Zugénge werden nur angerissen, wie die Frage
nach der Vitalitit, welche in der Anthroposophie in Form des Atherleibs besonders
wichtig ist. Um also die Bedeutung der korperlichen Entwicklung fiir die kognitiven,
emotionalen und sozialen Bereiche zu kldren, wurde der Fokus auf die Entwicklung
des Gehirns, die Zusammenarbeit der jeweiligen Zentren und die Rolle der sensori-
schen Wahrnehmung fiir die Entstehung eines Selbstmodells gesetzt. Es wurde deut-
lich, dass intelligentes Verhalten nur durch das Vorhandensein eines Kérpers mit ent-

1 Im Schnitt betragt das Schulgeld etwa 180 Euro pro Monat fiir das erste Kind. Fiir weitere Kinder
wird ein geringerer Beitrag angesetzt. Sollte sich eine Familie diese Ausgaben nicht leisten kénnen,
passt sich das Schulgeld dem Verdienst der Eltern an, sodass die finanzielle Situation nicht aus-
schlaggebend dafiir ist, ob das Kind die Schule besuchen darf.

287

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

288

sprechenden Sinnesorganen realisiert werden kann, wie dies von Maja Storch oder
Wolfgang Tschacher erldutert wird. Es ist demnach nicht allein das Gehirn, welches
durch den Schulunterricht geférdert werden sollte, sondern Wissen kann auch in ver-
korperter Form vorliegen und tiber Bewegung verinnerlicht oder wieder erinnert wer-
den. Dies gilt sowohl fiir kognitives als auch fiir emotionales Wissen.

Der erste Teil bildet somit eine Grundlage, welche es erlaubt, sowohl die anthro-
posophischen Vorstellungen zu kennen, als auch zu verstehen, wie mit jener Vorstel-
lung wissenschaftlich gearbeitet werden konnte. Die Autorin méchte darauf aufmerk-
sam machen, dass es sich beim anthroposophischen Menschenbild um ein Modell
handelt, welches in seinen Teilen untersucht wird, damit nachvollzogen werden kann,
welche Bereiche des Menschen durch die anthroposophische Praxis angesprochen
werden. Keinesfalls jedoch handelt es sich um eine Rechtfertigung, welche jenes Mo-
dell starken oder als wahr hinstellen méchte.

Wie durch den ersten Teil der Arbeit ersichtlich wurde, geht die Anthroposophie
davon aus, dass der Mensch als Mittler zwischen zwei Polen steht: einer physischen
und einer geistig-g6ttlichen Welt. Diese Arbeit beriicksichtigt lediglich den ersten, den
korperlich-sinnlichen Aspekt und mag deshalb aus anthroposophischer Sicht zu re-
duktionistisch sein. Die Autorin ist jedoch der Ansicht, dass geistige Forschung nicht
in den Bereich der Naturwissenschaft gehort und tiberldsst dieses Gebiet gern anderen
Autoren. Im zweiten Teil dieser Arbeit wurde sich deshalb mit dem sinnlich Wahr-
nehmbaren beschiftigt. Zunachst wurde auf die Diskrepanz zwischen dem Erleben
eingegangen, ein leibliches Wesen zu sein und gleichzeitig einen Korper zu haben, ein
Umstand, der beispielsweise durch die Philosophen Ludwig Wittgenstein oder Gabriel
Marcel untersucht wurde. Als therapeutischer Ansatz findet sich diese Polaritit in der
Korperpsychotherapie oder der integrativen Therapie nach Hilarion Petzold. Die Ab-
weichung im Blick von auflen und der Empfindung des Selbst von innen ist das
Schliisselerlebnis, welches den Menschen sich selbst zum Rétsel macht. Aus dieser Wi-
derspriichlichkeit begriindet sich nicht zuletzt das, was als geistig-gottliche Seite des
Menschen in der Anthroposophie thematisiert wird. Das innere Gefithl muss erstge-
nommen werden, ohne dass dadurch gleichzeitig ein Gott die Bithne der Welt betreten
muss. Dieses Seins-Gefiihl erst nehmend, wurde anschliefend die Sinneslehre Steiners
dargestellt. Steiner geht in der Betrachtung der jeweiligen Sinne auf ihre geistigen,
identitdtsstiftenden Qualititen ein, die fiir die Innenperspektive des Menschen relevant
sind. Obwohl der Mensch als Sinneswesen durch den Korper bestimmt ist, werden in
der Praxis auch diese inneren Wahrnehmungen mitberiicksichtigt. Ausgespart blieb je-
doch jene angenommene Wirkung, welche durch Gott oder Engel ausgelost werden
soll. Somit wurde die Frage nach der Rolle der sinnlichen Wahrnehmung bei der Entste-
hung der Identitit oder des Selbst des Kindes auf zweifache Weise beantwortet, indem
jeder Sinn zunichst in seiner physischen Bedeutung dargestellt wurde, um anschlie-
flend auf die Bezugsmoglichkeiten zwischen Mensch und Welt einzugehen, welche
durch ein gezieltes Arrangement der Umwelt gemacht werden konnen. Neben Rudolf
Steiner kommen hier Autoren wie der Arzt Albert Soesman oder Henning Kohler zu
Wort, werden jedoch von Vertretern der Wahrnehmungspsychologie wie dem Univer-
sitdtsprofessor Rainer Schonhammer (Halle) ergédnzt und umrahmt. Am Ende des
zweiten Teils findet sich zur besseren Orientierung eine tabellarische Ubersicht und
ein kurzer Abriss dariiber, wie die einzelnen anthroposophischen Sinne miteinander

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

wechselwirken sollen und inwiefern dies in der padagogischen Arbeit Anwendung fin-
den kann.

Im dritten Teil, welcher sich mit der Frage nach der Funktion eines solchen sinn-
lich-titigen Unterricht sowie mit dessen gesundheitlichen Auswirkung beschaftigte,
wurde der Blick konkreter auf die Praxis gerichtet. Jeden Tag sprechen Tausende von
Schiilerinnen und Schiilern jeden Morgen den gleichen Spruch, fithren die gleichen
Rituale im Unterricht durch, beschiftigen sich auf die gleiche Weise mit der korperli-
chen Interpretation von Gedichten und Liedern. Zwischen 7.45 und 8.30 wird ge-
klatscht, gestampft, intoniert, geflotet und Theater gespielt. Jeden Morgen — auf der
ganzen Welt. Obwohl das Geschehen von Schule zu Schule in seiner konkreten Aus-
formulierung stark voneinander abweicht, gibt es Elemente, die in nahezu jedem Un-
terricht wieder auftauchen und somit unabhéngig vom Inhalt genutzt werden kénnen:

— gemeinsame Aktivititen wie singen, rezitieren, Flote spielen

— das einzelne Hervortreten aus der Gruppe beim Aufsagen des Zeugnisspruches,
beim Theaterspiel oder verschiedenen musikalischen Aktivititen

— Ubungen zum Wahrnehmen der anderen: anderen Zuhéren, das Flotenspiel eines
anderen Kindes ergdnzen etc.

— sich selbst wahrnehmen beim Stampfen, Klatschen oder Malen

— sich selbst als Teil einer Gruppe wahrnehmen: einen Rhythmus mit der ganzen
Gruppe nachklatschen, ohne dass einer falsch klatscht; das eigene Bild als Teil ei-
nes groferen Kunstwerks erleben

Die Struktur einer Waldorfschule wird in sehr hohem Mafle vom Glauben an das an-
throposophische Weltbild bestimmt, was sowohl Vor- als auch Nachteile mit sich

bringt. Von Vorteil konnte sein, dass die Klassen an Waldorfschulen haufig sehr grof3

sind. Bis zu 38 Kinder werden hier gemeinsam unterrichtet, was dazu fiihrt, dass eine

solche Klasse sehr heterogen erscheint. Sowohl was die kulturellen Hintergriinde der

Elternhauser anbelangt als auch die Leistungen der Schiilerschaft betreffend, sind die

Klassen demnach bunt gemischt. Es ist eher die Regel, dass einige Kinder einer Schul-
klasse schwicher oder seelisch bediirftiger sind als andere, was jedoch nicht dazu

fithrt, dass ein solches Kind zuriickgestuft oder in eine besondere Klasse versetzt wird.
Der Glaube an eine karmisch bestimmte Klassengemeinschaft und die Auffassung, dass

die Schiiler entsprechend ihres Alters in die kulturellen Entwicklungsepochen der

Menschheit eingebunden sind und deshalb bestimmte Erzdhlungen und Erfahrungen

zu festgelegten Zeitpunkten machen sollten, fithrt zu sehr stabilen Klassen. Eine Klas-
se kann auf diese Weise tiber 13 Jahre als Gemeinschaft verbunden bleiben, ohne dass

die Angst aufkommen muss, durch schwichere Leistungen ausgesiebt zu werden. So

kann durch eine gezielte Ausnutzung dieser Situation eine sehr bereichernde Atmo-
sphére entstehenden: Die Kinder lernen sich gegenseitig wertzuschitzen, mit Schwi-
chen der Mitschiiler umzugehen und die Starken des Einzelnen deutlicher in den Fo-
kus zu nehmen als dessen Fehler. Die integrativen Prozesse, die ein solches Konzept

verlangt, werden nicht zuletzt durch den rhythmischen Teil des Unterrichts begiinstigt.
Sich jeden Tag gemeinsam dem gleichen Rhythmus hinzugeben, den gleichen Ton zu

finden, um von ihm ausgehend ein Lied anzustimmen, aber auch der gemeinsame

handwerkliche Unterricht, in welchem Fahigkeiten auflerhalb des rein kognitiven Be-
reichs angesprochen werden, bilden die Basis, um mit der Vielfiltigkeit der einzelnen

Kinder umzugehen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

289


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

Diese kurze Darstellung weist bereits auf mogliche Probleme hin: Ein solches
Konzept verlangt beispielsweise ein sehr grofles Wissen und Engagement vonseiten
der Lehrer. Trotz oft grofler Klassen muss er Aufgaben in verschiedenen Leistungsni-
veaus anbieten, muss den Schwiécheren helfen, ohne die starken Schiiler zu vernach-
lassigen, und dies alles ohne die Hilfe von vorgegebenem Material. Als Erziehungs-
kiinstler muss der Lehrer den Moment erschaffen, sich intuitiv und mit der Hilfe geisti-
ger Wesen auf die Bediirfnisse seiner Klasse einstellen, wobei ein Scheitern keinen
Schatten auf das System selbst wirft, sondern nur die eigene Unfihigkeit hervorzuhe-
ben scheint. In eine derartige Situation gestellt, wird es verstandlich, dass sich ein Leh-
rer aus seinem Beruf zuriickzieht, manche Kinder vernachléssigt oder den Schwierig-
keitsgrad der Lerninhalte tendenziell niedrig halt. Die Wahl des letztgenannten Vorge-
hens wird durch die anthroposophische Annahme unterstiitzt, das Kind solle seine
Denk-Krafte erst ab dem dritten Jahrsiebt entfalten, sodass der Klassenlehrer sich vor-
nehmlich auf die Beziehungsarbeit zwischen dem Kind und der Welt beschranken
sollte. Problematisch ist ebenfalls, dass die Existenz von geistigen Helfern postuliert
wird, wodurch der Lehrer dazu angehalten wird, sich in seiner Freizeit (in Form von
Ubungen und Gebeten) mit diesen zu beschiftigen. Auch die Hilfsangebote fiir Kin-
der wie die Sprachgestaltung oder die Heileurythmie gehen von diesen iibersinnlichen
Wirkmachten aus. Es wird nicht ausgeschlossen, dass die Beziehungsarbeit, die Bewe-
gungen und Sprachiibungen tatsachlich eine Wirkung zeigen, als ein gesichertes Vor-
gehen wiirde die Autorin jene Praxis jedoch nicht bezeichnen. Haufig weichen die
konkreten Handlungen auch stark voneinander ab, mitunter wird in ihnen nur ein ers-
ter Versuch gesehen, und beim Fortbestehen des Problems arbeitet die Schule mit
Therapeuten und Arzten zusammen. Gelegentlich finden sich jedoch auch iiberhaupt
keine Angebote in diese Richtung. Die Willkiir des Unterrichts und der einzelnen
Hilfsangebote machen den konkreten Schulalltag teilweise zu einem Drahtseilakt. Ein
Sachverhalt, der mit dem esoterischen Weltbild der Schule zusammenhéngt, betrifft
die oft schwache Kommunikation nach auflen: Werden die Erzidhlungen iiber Gott,
Zwerge und Elementarwesen in den ersten zwei oder drei Schuljahren von der Eltern-
schaft oft noch bedenkenlos hingenommen, so verschirfen sich die Konflikte, wenn
das Ende der Grundschulzeit erreicht wird. Eine Methode, welche fruchtbar eingesetzt
werden soll, muss auch verstindlich erklart werden kénnen. Ein Lehrer, der die Be-
denken der Eltern nur durch eine Berufung auf Rudolf Steiner wegzuwischen versucht,
wird sich bald zwischen zwei Fronten vorfinden: dem Glauben an das anthroposophi-
sche System und die Fragen nach einer Erklarung vonseiten vieler Eltern. Dieser Kon-
flikt konnte als Gewinn gesehen werden, als Moglichkeit, offener und transparenter zu
werden, doch oft kapseln sich die Schulen von ihrer Umwelt ab und bilden ein autar-
kes Subsystem innerhalb der Gesellschaft. So treten jeden Morgen Tausende von Kin-
dern in ein System ein, welches die Welt auf eine andere, oft scheinbar dogmatische
Weise betrachtet. Die Vorstellungen dieses Systems finden sich nicht nur im Bildungs-
wesen, sondern in allen bekannten Funktionssystemen. Es haben sich Zellen ent-
wickelt, die es dem Menschen ermdglichen, sich innerhalb des anthroposophischen
Systems durch eine Art parallele Realitdt zu bewegen, in welcher gottliche oder geisti-
ge Krifte als ebenso wissenschaftlich fundiert gelten wie das Gesetz der Schwerkraft.
Es scheint der Autorin sinnvoll, diese Abkapselung zu durchbrechen und im Ansatz
einen Weg zu skizzieren, {iber den ein Dialog méglich wird.

290

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

Im dritten Teil der Arbeit ging es nun konkret darum, die jeweiligen Elemente des
Unterrichts zu analysieren und zu fragen, ob ein solches Vorgehen tatsachlich eine
Wirkung zeigen kann. Warum sollte gestampft werden? Warum legt der Lehrer den
Schiilern kleine Sickchen auf den Kopf? Warum werden Gedichte so lebhaft mit Ges-
ten untermalt? Wenn die Embodiment-Theorie recht hat, dann sind Emotion und Ko-
gnition korperlich verankert. Wird beim Aufsagen der Reihen im Rechnen rhyth-
misch gestampft und ein Sackchen zur rechten Zeit an den Nachbar weitergegeben (1
-2-3-4-5-6-7-8-09),s0 werden die abstrakten Zahlen zusitzlich motorisch
gesichert. Wird ein mit Linsen gefiilltes Sacken auf dem Kopf balanciert, so geht der
Korper viel selbstverstindlicher in eine aufrechte Haltung tiber. Durch das Stapeln
dieser Sickchen kann der Druck erhoht werden, um das Gewicht und damit sich
selbst deutlicher zu spiiren, aber auch der Schwierigkeitsgrad bei motorischen Ubun-
gen kann durch die Hilfe dieser Sackchen gesteigert werden. Die Gesten beim Rezitie-
ren von Gedichten konnen sowohl als Erinnerungsstiitzen dienen als auch das Ver-
stindnis fiir die einzelnen Worte erhdhen, was besonders fiir den Erwerb einer
Fremdsprache genutzt werden kann. Hier wird auf die Studien von Autoren wie Maja
Storch, Vittorio Gallese oder Sian Beilock verwiesen, aber auch einige anthroposophi-
sche Vertreter wie Alain Denjean oder Rudolf Kutzli werden angefiihrt, um die prakti-
schen Ubungen im Waldorfunterricht zu skizzieren. Als problematisch muss in dem
genannten Zusammenhang jedoch angesehen werden, wenn die Gesten wichtiger als
ihr Nutzen wird, wenn beispielsweise die Worte Stern oder Fisch nur auf eine Weise
dargestellt werden diirfen, was wiederum zu der im ersten Kapitel behandelten Frage
nach der Weltsicht der Anthroposophie fiithrt. Ebenso schwierig erscheint es der Auto-
rin, wenn anstelle von wissenschaftlichem Wissen wie dem Einmaleins gottliche Lob-
preisungen korperlich verfestigt werden (Gott tragt das Universum, Gott ist in allem,
was dich umgibt ...). Viele der Gedichte und Lieder, welche an Waldorfschulen zum
Lehrstoff gehoren, vermitteln solche Botschaften und bilden damit die kulturelle Um-
welt der Schiilerschaft. Hier zeigt sich, dass in einem solchen Fall nicht die Methode,
sondern der Lerninhalt kritisiert werden kann. Es kann am Ende festgehalten werden,
dass weltlich orientierte Schulen die Technik der korperlichen Verankerung durchaus
auch ohne den anthroposophischen Hintergrund nutzen konnten, indem nicht das
konkrete Vorgehen, sondern allein die wissenschaftlich untermauerten Ideen aufge-
griffen werden.

Die analysierten Elemente werden in anthroposophischen Kreisen zum rhythmi-
schen Teil des Unterrichts gezahlt. Dieser sollte an Waldorfschulen immer Teil des Ta-
gesgeschehens sein, nimmt jedoch haufig nur eine untergeordnete Rolle ein. Auch die
rhythmischen Elemente, die in den Fachunterricht einfliefen sollten, sind einmal in
groflerem, einmal in kleinerem Mafl anzutreffen, besonders da die Frage nach dem
Zweck dieses Vorgehens in der Ausbildung nur am Rande tangiert wird. Kann also ge-
sagt werden, es handele sich hierbei tatsichlich um eine anthroposophische Unter-
richtsform, oder ist es vielmehr so, dass eine Praxis vollzogen wird, welche zwar zum
Bild der Waldorfschule passt, jedoch in ihrer tatsidchlichen Bedeutung nicht vollstan-
dig erschlossen wurde? Der Autorin erschien es sinnvoll, genau diesen Aspekt zu kld-
ren, um eine Technik zu erforschen, deren Potenzial gerade durch die Neurowissen-
schaften immer deutlicher zu Tage tritt.

Es bleibt fraglich, ob der Waldorfunterricht die beste Moglichkeit bietet, auf diese
Weise padagogisch zu wirken, wenn davon ausgegangen wird, dass der Unterricht im-

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

mer im Hinblick auf eine offenbarte Wahrheit ausgestaltet wird. In Anlehnung an die

Theorie, dass sich das Gehirn durch seine Benutzung strukturiert, kann angenommen

werden, dass das anthroposophische Weltbild die Gehirne seiner Nutzer in ihrem Auf-
bau prigt. Die Menschen, die es gewohnt sind, in den anthroposophischen Vorstell-
ungen zu denken, konnten, wenn sie nicht zu stark an das System gebunden wurden,
auch als Bereicherung gesehen werden, da sie durch diese andere Weltvorstellung ihre

Umwelt dazu einladen konnten, von den Autobahnen des Denkens (vgl. Hiither 2012

[1] 77) abzubiegen und kleinere, neue Wege des Denkens zu erkunden. Andererseits

kann das gelebte anthroposophische Weltbild auch dazu beitragen, dass Waldorfschii-
ler wie in einer parallelen Realitit aufwachsen und ihnen ein Image von Weltfremd-
heit anhaften bleibt, wodurch es eher zu einer Isolierung von andersdenkenden Mit-
menschen kommt. Die Anthroposophie und damit auch die Waldorfpadagogik blei-
ben somit ein zweischneidiges Schwert. Wer sich jedoch den anthroposophischen Un-
terricht unabhéngig von den zum Teil esoterisch anmutenden Inhalten anschaut, dem

fallen vier Merkmale auf, welche unabhéngig vom Fach bei einem guten Unterricht

stets berticksichtigt werden. Durch sie soll das Versprechen eingeldst werden, dass die

Waldorfpiddagogik den ganzen Menschen ansprechen und dazu beitragen soll, dass

ihm sein Platz in der Welt bewusst werde. Diese vier Sdulen hat die Autorin herausge-
arbeitet und sieht in ihnen die Basis fiir eine weitere Beschiftigung mit dem Waldorf-
unterricht sowohl innerhalb als auch auflerhalb der Anthroposophie:

Embodiment: Durch den Gedanken der Verkorperung sollen die Kinder lernen,
ihren Korper als Leib zu ergreifen. Unabhingig davon, ob nun eine Seele inkarniert
oder sich durch die Motorik ein stabiles Korperselbst aufbaut, bilden Ubungen in die-
sem Bereich eine wichtige Grundlage fiir die Ausdifferenzierung der sozialen und ko-
gnitiven Bereiche. Rudolf Steiner ging davon aus, dass das vollstindige Ergreifen des
Leibes erst mit dem 21. Lebensjahr vollendet wird. Er differenziert in unterschiedliche
Formen der Leibergreifung, die er an die Ausbildung unterschiedlicher Sinne kniipft.
Die Basis jener Inkarnation ist fiir Steiner die Entwicklung der Korpersinne, das Her-
ausarbeiten eines bestandigen Korperbilds. Anschlielend werden emotionale, kogniti-
ve und soziale Fahigkeiten entwickelt. Das Sich-Hineinfinden in den Korper wird als
Geschicklichkeit zur Basis allen Lernens. Es handelt sich dabei um Prozesse des An-
eignens, um ein bestandiges Suchen und Finden von den Dingen in der Welt, die fiir
das Selbst wichtig erscheinen. Denn es ist nicht das Sammeln von kognitivem Wissen,
was Steiner anstrebt, sondern die Fihigkeit, selbst nach eigenen Wahrheiten zu su-
chen.? Durch den Korper wird der Mensch zum Teil der Welt, ist ihren Gesetzen un-
terworfen und kann diese durch das eigene Denken auch ergriinden. Steiner gab das
Beispiel, dass er es fiir sinnlos halte, dass die Schiiler sich den pythagoreischen Lehr-
satz einfach kognitiv merken sollten, sondern sie sollten ins Praktische gehen und die
beiden Kathetenquadrate so ausschneiden, dass sie deckungsgleich sind mit dem Hy-
potenusenquadrat.

2 Obwohl relativiert werden muss, dass letztendlich der Offenbarungsglaube in diesen Prozess mit
hineinspielt. In der Forderung des Eigenbewegungssinns als Gefiihl fiir das eigene Karma oder
den eigenen Lebensweg lernt der Mensch, zundchst sich selbst zu vertrauen und Entscheidungen
dezidiert zu treffen. Durch den Eigenbewegungssinn als Korpersinn wird damit auch letztendlich
an einem Aufgabenbereich des prifrontalen Kortex gearbeitet, der Fahigkeit, sich zwischen Varia-
blen entscheiden zu kénnen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

,Wenn Sie gerade diese Art des Ubereinanderlegens nehmen, so werden Sie etwas fin-
den. Sie werden zwar sehen, wenn Sie die Sache ausschneiden, statt dass Sie es auf-
zeichnen, dass sie sehr leicht tiberschaubar ist; trotzdem, wenn Sie spiter dariiber
nachdenken, wird es Thnen wieder entfallen. Sie miissen es immer wieder von neuem
suchen. Sie konnen es sich nicht ganz gut im Gedachtnis merken, daher muss man es
immer wieder aufs neue suchen. Und das ist gut. [...] Das entspricht dem pythagorei-
schen Lehrsatz. Man soll immer wieder von neuem darauf kommen. Dass man ihn
einsieht, soll man immer wieder vergessen. Das entspricht dem Frappierenden, was
der pythagoreische Lehrsatz hat“ (Steiner GA 311,94).

Erst durch das Tun (Wollen) wird das Wissen (Vorstellung) im Korper gespeichert,
und erst dadurch kann eine Haltung (Gefiihl) zur Welt entstehen. Eine Lust am Aus-
probieren, die den Korper als Zweck nimmt und nicht als Mittel, um einem Kopf Wis-
sen zuzufithren. Autoren wie Maja Storch oder Wolfgang Tschacher arbeiten auch au-
Berhalb der Waldorfpadagogik sehr erfolgreich mit diesem Ansatz, und die philoso-
phische Leib-Seele-Forschung betont immer deutlicher die Importanz des Korpers bei
der Frage nach Aufbau des bewussten Selbst. Es wurde immer deutlicher, dass Emo-
tionen in der Kérperhaltung gespeichert werden, was zu einer Quelle der Motivation
werden kann, wodurch auch tiber den Korper an der inneren Verfassung eines Men-
schen gearbeitet werden kann. Die Importanz des Korpers und die Arbeit mit demsel-
ben muss somit die erste Sdule einer ganzheitlichen Methode darstellen.

Die kulturelle Einbettung: In der Waldorfpadagogik soll zunichst alles Wissen
bildhaft und erlebnisnah vermittelt werden, wodurch die Welt den Kindern auf eine
Art zugénglich wird, die sie ihnen zu einer Heimat werden ldsst. Aus dem Grund wer-
den zunidchst auch unbelebte Gegenstinde — wie Steine - als sprechende Wesen darge-
stellt, aber auch Pflanzen und Tiere werden stark vermenschlicht. Den Kindern soll
das Gefiihl fiir die Ganzheit der Welt nahegebracht werden, wozu letztlich auch My-
then und Legenden aus den verschiedenen Erdteilen gehoren, welche besonders im
Erzahlteil vermittelt werden. Durch dieses Vorgehen, welches nebst dem kulturellen
Bildungswissen eine Tendenz zum Erlosungswissen nicht verleugnen kann, soll das
Kind zum Erdenbiirger werden, der sich selbst auch in den anderen Erscheinungsfor-
men (in der Welt der Mineralien und der Tier- und Pflanzenwelt) wiederfindet. Damit
sich die Schiiler mit anderen Lebewesen verbunden fiithlen, beschreibt Steiner bei-
spielsweise die Tierwelt so, dass in ihr Extreme verkorpert sind, welche im Menschen
abgeschwicht zusammenwirken:

»-Beim Menschen finden wir, dass er eigentlich alle Eigenschaften haben kann, wenig-
stens die alle Tiere zusammen haben. Diese haben sie einzeln fiir sich; der Mensch hat
immer ein bisschen von allem. Er ist nicht so majestatisch wie der Lowe, aber er hat
etwas von Majestit. Er ist nicht so grausam wie der Tiger, aber er hat etwas von Grau-
samkeit. Er ist nicht so geduldig wie das Schaf, aber er hat etwas von Geduld. Er ist
nicht so trige wie der Esel - wenigstens nicht alle Menschen -, aber er hat etwas von
dieser Tréigheit an sich. Das haben alle Menschen. [...] Beim Menschen handelt es sich
also darum, dass eine synthetische Einheit, eine Harmonisierung all desjenigen, was
im Tierreiche ausgebreitet ist, vorhanden ist“ (Steiner GA 311, 50).

Das Kind lernt auf diese Weise zunéchst das Staunen {iber die Vielfiltigkeit der Welt,
bekommt jedoch gleichzeitig den Glauben an einen géttlichen Plan vermittelt, an
einen intelligenten Designer, der den Menschen an die Spitze seiner Kreation gestellt
hat. Es lernt, die Welt ehrfiirchtig zu lieben, auch ohne direkt in ihr titig zu werden.

293

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

Hierdurch lésst sich sicherlich eine gewisse Achtung vor der Natur, den Tieren und
Mitmenschen erzeugen, doch birgt dieses Vorgehen die Gefahr, dass der bildliche
Charakter spater als Glaube an die anthroposophische Weltsicht ins Erwachsenalter
mitgenommen wird. An sich ist der Gedanke nicht falsch, die Welt zunachst emotio-
nal zu ergreifen, doch muss das anthroposophische Vorgehen hier stark kritisiert wer-
den, besonders da, wo der Glaube an einen goéttlichen Plan nicht zugunsten von wis-
senschaftlichen Erklirungsmodellen am Ende der Grundschulzeit abgeschwicht wird.
Unter dem Gesichtspunkt der Salutogenese konnte jedoch angefiihrt werden, dass die
Resilienz der Schiiler aufbauend auf das durch den Glauben an einen wohlwollenden
Gott induzierte Gefiihl der Geborgenheit gestirkt wird und zum Erhalt ihrer Gesund-
heit beitragt. Durch diese zweite Saule, die Wahrnehmung der Schonheit und Komple-
xitdt der Welt, kann anschlieflend der Wunsch oder die Motivation entstehen, nun die
Welt selbst zu ergreifen.

Das Ergreifen der Welt: Durch die Beschiftigung mit unterschiedlichen Hand-
werken (Bauer, Miiller, Schmied, Kohler ...) und dem Umgang mit verschiedenen Ma-
terialien (Wachs, Holz, Ton, Kupfer, Stein, Wasserfarben, Wolle, Baumwolle, ...) soll
das Kind die Welt haptisch erleben kénnen. Im Unterricht wird durch Kunst, Botanik
und Tierkunde erarbeitet, wie ein Haus gebaut wird, ein Feld und Garten bestellt wer-
den, wie Essen zubereitet wird, Tiere gehiitet und Kleider genidht werden. Beim Erler-
nen dieser unterschiedlichen Fertigkeiten entsteht zum einen eine motivierende Funk-
tionslust, die der Mensch immer dann erfihrt, wenn er neue, komplizierte Bewe-
gungsabldufe meistert (vgl. Schonhammer 2013, 35 £.). Das Kind erlebt sich zum ande-
ren aber auch selbst in seinen Moglichkeiten, die Welt eigenstdndig mitzugestalten,
und in seinem Tun erschliefen sich ihm die gesellschaftlichen Zusammenhinge. Al-
lein kdénnen viele Sachen nicht bewiltigt werden, aber zusammen konnen Aufgaben
verteilt oder gemeinsam angegangen werden. So fithrt die Beschéftigung mit der Welt
dann auch zur Entwicklung von sozialen Kompetenzen, und die Herausarbeitung ei-
nes eigenen Stils macht deutlich, wie jeder auf seine Art einen Platz in der Gemein-
schaft findet. Es zeigt sich somit, dass die Entwicklung der Korpersinne auf verschie-
denste Weise das Fundament fiir das weitere Lernen bilden. Dabei wird nicht voraus-
gesetzt, dass jeder seinen Korper auf die gleiche Weise beherrschen kann, sondern
dass es darum geht, die einzelnen Fihigkeiten zusammenzufassen, um gemeinsam die
Welt zu gestalten. Das Gefiihl, in der Welt eine Wirkung zu haben, fithrt dazu, das Le-
ben als sinnvoll zu erleben, und hilft vermutlich gegen anhaltende Niedergeschlagen-
heit und Hilflosigkeit, zwei Punkte, die in Anlehnung an die Psychoneuroimmunolo-
gie eine Auswirkung auf die psychische und physische Gesundheit haben.

Die Entwicklung des Selbst: Damit muss der vierter Schwerpunkt auf die Ent-
wicklung der Ichstarke zielen. Das Ich oder das erweiterte Selbst (vgl. Damasio 2004)
konnen nach der Uberzeugung Rudolf Steiners durch den Willen auf die verschiede-
nen Wesensglieder des Menschen wirken. Wille ist erst in dem Moment, wo etwas ge-
tan wird; der Wunsch oder die Planung eines Tuns sind fiir ihn reine Vorstellungen.
Erst durch das wirkliche Machen, das Ergreifen der Welt, zeigt sich das Ich. Es gilt je-
doch nicht einfach das unreflektierte Kreativwerden zu férdern, sondern den Willen
mit dem Denken und Fiihlen in Verbindung zu bringen. So soll der Unterricht dem
Kind dabei helfen, sich selbst kennen und akzeptieren zu lernen, seine Stirken und
Schwichen zu sehen, sie einzuschidtzen und bei Bedarf zu verdndern. Jedes Kind soll
fiir sich selbst einen Lebensplan erstellen, Ziele definieren und verwerfen kénnen. Es

294

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

soll handlungsmachtig sein, ohne auf andere herabzusehen oder sich durch diese be-
droht zu fiihlen, es soll leben konnen, ohne Angst zu haben, sich selbst zu verlieren.
Die Entwicklung des Selbst wird somit durch die anderen drei Sdulen bereits mitgetra-
gen und erst gemafl der anthroposophischen Menschenkunde im dritten Jahrsiebt
zum Schwerpunkt erkldrt. Doch auch unabhéngig von der Anthroposophie wird die
Komplexitdt im Vorgehen immer deutlicher gesteigert, sodass hier von einer Richtung
im Vorgehen ausgegangen werden muss.

Embodiment Kulturelle Ein-  Das Ergreifen der Entwicklung des
> bettung > Welt Selbst
> >

Die vier Sdulen konnen damit als Bereiche betrachtet werden, die aufeinander aufbau-
en, jedoch ist es auch moglich, Defizite in einem Bereich durch eine Forderung in

einem anderen Gebiet zu verbessern. Um diesen vier Punkten im Waldorfunterricht

wirklich gerecht zu werden, finden sich verschiedene Fécher, die gewohnlich nicht

oder nur in geringerer Form zum Lehrplan einer Regelschule gehéren und hier als ti-
tiger Unterricht bezeichnet wurden. Die Unterrichtsgestaltung der Waldorfschule zielt

somit darauf ab, den Menschen in seinem ganzen Wesen zu einem selbstbewussten, re-
flektierten Akteur zu machen und ihn mit seiner kulturellen Welt zu verbinden. Wenn

demnach der Unterricht jene vier Sdulen beriicksichtigt, kann die {ibergeordnete Fra-
gestellung, ob der rhythmische Teil oder der titige Unterrichts im weitesten Sinne eine

Praxis sind, welche die kognitive, sozial-emotionale und physische Entwicklung des

Kindes befordert und ebenfalls seine Gesundheit mit einbezieht, eindeutig bejaht wer-
den. Dass es sich lohnt, ein solches Vorgehen zu unterstiitzen, steht fiir die Autorin

aufler Frage, dass dessen konkrete Ausprigung an esoterische Inhalte gekniipft wird,
wie dies in der Waldorfschule der Fall ist, erscheint ihr jedoch hochst bedenklich.

Wer sich nun das Zitat von Marcel Proust ins Gedichtnis ruft, welches dieser Ar-
beit als Leitgedanke vorangestellt wurde, der kann feststellen, dass im titigen Unter-
richt ein Potenzial verborgen liegt, welches unterschiedlichste Wissensinhalte in den
Kérper hineinbringen kann. So wie sich dem Erzdhler durch die Lage seines Korpers,
durch das spezifische Sich-Anfiihlen seiner Glieder ein ganzer Raum erschliefit und in
ihm dadurch die Erinnerungen an die Umgebung und an frithere Erlebnisse wachge-
rufen wird, so kann auch der Kérper im Unterricht zum Trédger von verinnerlichtem
Wissen werden. Proust selbst beschreibt, dass fiir ihn das Denken auf die Unterstiit-
zung des Korpergedachtnisses angewiesen ist, und wieso sollte diese Art des Wissens
dann nicht auch fiir den Schulunterricht erforscht und als Methode angewendet wer-
den? Die Autorin ist der Ansicht, dass die Embodiment-Theorie fiirr das Verstindnis
dieser Vorginge mafigebend sein und durch die Erkenntnisse anderer Richtungen,
darunter der Neuropsychologie, bestatigt werden wird.

Es konnte gezeigt werden, dass die Waldorfpadagogik als Methode des tatigen Un-
terrichtens eine sehr moderne Form des Lernens praktiziert, durch welche die korper-
lichen, emotional-sozialen und kognitiven Fihigkeiten in Wechselwirkung gefordert
werden. Gleichzeitig muss darauf hingewiesen werden, dass die Lerninhalte nicht im-
mer mit der naturwissenschaftlichen Sichtweise iibereinstimmen und dass die Kinder
im schlimmsten Fall in eine Gemeinschaft hinein erzogen werden, welche sich von der

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

295


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Schlussfolgerung

296

restlichen Welt distanziert. Durch die Herausarbeitung der vier Sdulen und die Fokus-
sierung auf die Lehre der zwolf Sinne und deren Wechselwirkung konnte es jedoch
moglich sein, einen Konsens zwischen der Anthroposophie und der Erziehungswis-
senschaft zu finden, sodass verschiedene Methoden aufgegriffen, weiterentwickelt und
isoliert angewendet werden konnten. Diese Arbeit versteht sich somit nicht als Kon-
glomerat einer festen Erkenntnis, sondern als Moglichkeit, das Denken fiir die Praxis
anzuregen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Nachwort

Wer Waldorfschulen unkritisch betrachtet, dem scheinen sie ein Ort zu sein, an dem
sich Kinder in den unterschiedlichsten Formen kreativ mit der Welt auseinanderset-
zen konnen, wo salutogenetische und selbststdrkende Praktiken ein zentrales Anliegen
der Schulgemeinschaft darstellen und die Vorstellung von einem Gleichgewicht zwi-
schen Geborgenheit und Wachstum seit vielen Jahren gelebt wird. Die Autorin ist je-
doch der Ansicht, dass jene vordergriindige Sichtweise nicht immer die Realitét zeigt;
zwar sind in der Waldorfpadagogik Mechanismen angelegt, welche die genannten Ide-
en unterstiitzen konnten, doch werden diese oft iiberhaupt nicht angewendet. Formell
gesehen gibt es eine Tradition an Waldorfschulen, welche alle Kriterien erfiillt, das ko-
gnitive Lernen durch den Koérper und die Emotionen zu unterstiitzen und dabei den
Fokus je nach Alter des Schiilers immer wieder zu verschieben. Durch diese Flexibili-
tat der Zugangsmoglichkeit sollte es moglich sein, den Schiilern das Gefiihl von Wirk-
machtigkeit zu vermitteln, in ihnen das Vertrauen in ihr eigenes Kénnen zu bestirken
und damit Angst und iibergroflem Stress entgegenzuwirken. Das Gefiihl der Gebor-
genheit sollte zu dem Wunsch fithren, gern neue Aufgaben anzugehen, wodurch Stress
eher als Motivationsfaktor genutzt werden konnte. In diesem Zusammenhang liefle
sich dann auch bestitigen, dass der Waldorfunterricht salutogenetische Wirkungen
aufweise. Von der Form des Unterrichtsaufbaus kénnen Waldorfschulen als sehr mo-
dern und an neuen Erkenntnissen orientiert beschrieben werden; was jedoch den In-
halt und die Begriindung dieser Praxis betrifft, muss eher das Gegenteil behauptet
werden.

Es wire jedoch nicht richtig, diese Behauptung als allgemeingiiltig hinzustellen,
da sogar innerhalb einer Schule grofie Unterschiede anzutreffen sind: Innerhalb der
Lehrerschaft gibt es sehr gemischte Positionen zur Anthroposophie und somit auch
zur Begriindung des eigenen Vorgehens im Unterricht. Dadurch entstehen jedoch
auch eine gewisse Willkiir in der Methodik und eine interne Zerrissenheit zwischen
den Vorstellungen im Kollegium. Der wahrhaft anthroposophische Lehrer interessiert
sich hdufig fiir die esoterische Komponente des Menschenbilds, betet fiir die Kinder,
versucht, ihr Karma zu entschliisseln, und macht sich Gedanken und die Aufgaben in
dieser Reinkarnation. Ein grofler Teil der weltlicheren Lehrerschaft stimmt diesen Ide-
en nicht zu, verwirft jedoch mit dem anthroposophischen Weltverstandnis auch die
sinnvollen Methoden, da ihm die Erkldrungen nicht plausibel erscheinen. In Anbe-
tracht dieses doch sehr unterschiedlichen Bildes rdt die Autorin dazu, sich eine Schule
und die Lehrperson genau anzusehen, ehe eine Entscheidung getroffen wird, ob ein
Kind zu einem Schiiler jener Gemeinschaft werden soll.

Diese Arbeit ist durch eine Auseinandersetzung mit den gelebten Praktiken der
Waldorfpadagogik entstanden. Durch ein Studium an der Freien Hochschule Stuttgart
hat die Autorin zunichst versucht, zum Teil dieser exklusiven Gruppe zu werden. Da-
durch wurde es ihr moglich, sowohl einen Blick von auflen auf die Bewegung zu wer-
fen als auch einen Eindruck von innen zu erhalten. Obwohl dieser Punkt innerhalb

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

297


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Nachwort

298

des Studiums nur tangiert wurde, schien ihr die Auffassung den Menschen als Sinnes-
wesen zu betrachten, der sich durch diese seinen Korper, die Welt und seine Mitmen-
schen erschliefit, als Ausgangspunkt fiir eine weitere Beschéftigung am geeignetsten zu
sein — besonders da die esoterischen Komponenten hier eine vergleichsweise geringe
Rolle spielen und es im tatigen Unterricht sowie im sogenannten rhythmischen Teil
einen Bereich gibt, an dem diese Erkenntnisse tdglich praktisch angewendet werden.
Durch das Eintreten in das Feld und die Partizipation an der anthroposophischen All-
tagswelt, sowohl durch das Studium als auch durch verschiedene Praktika, war es
moglich, den theoretischen Rahmen zu sprengen und einen authentischen Blick auf
die gelebte Anthroposophie zu werfen. Diese Erfahrungen wurden ergénzt durch die
von Rudolf Steiner iiberlieferte Literatur sowie durch andere Klassiker der Anthropo-
sophie, welche das Handeln an den Schulen begriinden. Es wurde jedoch darauf ge-
achtet, dass das anthroposophische Menschenbild allein als Modell hingestellt wurde,
also keinen letztgliltigen Wahrheitsanspruch aufweist. Dem Modell wurden andere
Modelle entgegenstellt, welche die Praxis an Waldorfschulen ohne den esoterischen
Hintergrund auch als sinnvoll begriinden kénnen. Dieser Arbeit geht es somit nicht
darum, eine gelebte esoterische Praxis zu rechtfertigen, als vielmehr zu zeigen, dass auf
diesen tibersinnlichen Aspekt auch verzichtet werden kann. Durch die Beschiftigung
mit dem Waldorfunterricht konnten bestimmte Richtlinien herausgearbeitet werden,
die beachtet werden miissen, wenn die angesprochenen Wirkmechanismen tatséchlich
zum Tragen kommen sollen.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Dank

Ich mochte an dieser Stelle allen danken, die mich auf unterschiedlichste Weise bei
meiner Arbeit unterstiitzt haben. Einen besonderen Dank auch an Professor Dr. Detlef
Garz, der es mir ermdglicht hat, mich mit diesem Thema zu beschiftigen, sowie an
Professor Dr. Heiner Ullrich, der mir mit vielen niitzlichen Ratschlagen behilflich war.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

299


https://doi.org/10.5771/9783828868533

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

Aeppli, Willi: Sinnesorganismus, Sinnesverlust, Sinnespflege. Die Sinneslehre Rudolf Steiners in
ihrer Bedeutung fiir die Erziehung, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 1996.

Alloa, Emmanuel; Depraz, Nathalie: Edmund Husserl - ,,Ein merkwiirdig unvollkommen kon-
stituiertes Ding®, in: Emmanuel Alloa; Thomas, Bedorf; Christian, Griiny; Tobias Nikolaus,
Klass (Hgg.): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualitdt eines Konzepts, S.7-22, Tiibingen:
Mohr Siebeck UTB, 2012.

Alloa, Emmanuel et al: Einleitung, in: Emmanuel Alloa; Thomas, Bedorf; Christian, Griiny; To-
bias Nikolaus, Klass (Hgg.): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualitit eines Konzepts, S. 1-6,
Tiibingen: Mohr Siebeck UTB, 2012.

Altenmiiller, Eckart: Musik im Kopf, in: Gehirn und Geist, Heidelberg: Spektrum der Wissen-
schaft Verlagsgesellschaft mbH, Heft 1, S. 18-25, 2002.

Antonovsky, Aaron: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit, Tiibingen: DGVT,
1997.

Aristoteles: Metaphysik, Reineck bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, 42005.

Aristoteles: Uber die Seele. Griechisch — Deutsch, Hamburg: Meiner, 1995.

Auer, Wolfgang M.: Bochum: Neugestaltung der 1. und 2. Klasse, in: Erziehungskunst Juni 1999.

Auer, Wolfgang M.: Das Bochumer Modell - ein Stein des Anstofies, in: Erziehungskunst Okto-
ber 2005.

Auer, Wolfgang M.: Die Sinne als Forschungsfeld, in: Erziehungskunst Oktober 2009.

Auer, Wolfgang M.: Sinnes-Welten. Die Sinne entwickeln. Wahrnehmung schulen. Mit Freude
lernen, Miinchen: Kosel-Verlag, 22010.

Ayres, A. Jean: Bausteine der kindlichen Entwicklung. Die Bedeutung der Integration der Sinne
fir die Entwicklung des Kindes, Berlin Heidelberg New York: Springer, 42002

Barz, Heiner: Anthroposophie im Spiegel von Wissenschaftstheorie und Lebensweltforschung.
Zwischen lebendigem Goetheanismus und latenter Militanz, Weinheim: Deutscher Studien
Verlag, 1994.

Bass, Ian: Spiel mit der Sprache und Du lernst sie sprechen, in: Erziehungskunst Oktober 2010.

Bauer, Alfred: Bli Bla Blu. Verse und Lieder, die bei Kindern Freude am schénen Sprechen we-
cken wollen, Stuttgart: Mellinger, #2009.

Bauer, Joachim: Das Gedichtnis des Korpers. Wie Beziehungen und Lebensstile unsere Gene
steuern, Miinchen: Piper, *°2007.

Bauer, Joachim: Warum ich fiihle, was du fiihlst. Intuitive Kommunikation und das Geheimnis
der Spiegelneurone, Miinchen: Heyne Verlag, 52006.

Bauer, Joachim: Erziehung als Spiegelung. Die Padagogische Beziehung aus dem Blickwinkel der
Hirnforschung, in: Ulrich, Herrmann (Hg.): Neurodidaktik. Grundlage fiir gehirngerechtes
Lehren und Lernen, S. 109-115, Weinheim, Basel: Beltz Verlag, >2009 [1].

Bauer, Joachim: Kleine Zellen, grofie Gefiihle - wie Spiegelneuronen funktionieren. Die neuro-
biologische Grundlage der ,Theory of Mind in: Ulrich, Herrmann (Hg.): Neurodidaktik.
Grundlage fiir gehirngerechtes Lehren und Lernen, S. 49-57, Weinheim, Basel: Beltz Verlag,
22009 [2].

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

301


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

302

Baumgart, Franzjorg (Hg.): Entwicklungs- und Lerntheorien. Erlduterungen, Texte, Arbeitsauf-
gaben, Bad Heilbronn: Klinkhardt, 2001.

Beilock, Sian L.; Hohmann, Tanja: ,,Embodied Cognition.“ Ein Ansatz fiir die Sportpsychologie,
in: Zeitschrift fiir Sportpsychologie, 17 (4), S. 120-129, Géttingen: Hogrefe Verlag, 2010.

Bentzen, Marianne: Formen des Erlebens: Neurowissenschaft, Entwicklungspsychologie und so-
matische Charakterbildung, in: Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Korper-
psychotherapie, S. 304-328, Stuttgart: Schattauer, 2007.

Betz, Otto: Der Leib als unsichtbare Seele, Stuttgart: Kreuz Verlag 1991.

Belz-Knopferl, Angela: Brown, Malcom: Horizontales Grounding, in: Gustl, Marlock; Heiko,
Weis (Hgg.): Handbuch der Korperpsychotherapie, S. 699-708, Stuttgart: Schattauer, 2007.

Berghaus, Margot: Luhmann leicht gemacht, K6ln: Béhlau UTB, 20032.

Bernard-Lievegoed-Institut
WWW-Dokument: www.bli-hamburg.de (14.8.2014).

Bieri, Peter: Generelle Einfiihrung, in: Peter, Bieri (Hgg.): Analytische Philosophie des Geistes,
S. 1-28, Weinheim: Belz Athendum, 31997.

Biermann, Ingrid: Spiele zur Wahrnehmungsférderung, Freiburg im Breisgau: Herder, tiberar-
beitete Neuausgabe *42010.

Bloch, Susana: Approches pluridisciplinaires de Iémotion. Modeles effecteurs des émotions fon-
damentales : relation entre rythme respiratoire, posture, expression faciale et expérience sub-
jective, in: Bulletin de psychologie. Psychologie clinique VIII, Numéro 377, tome 39, p. 843-
84, 1986.

Blomberg, Harald: Bewegungen, die heilen. Einfache Ubungen fiir jedes Alter. RMT hilft bei
ADHS, Lern- und Verhaltensproblemen, VAK: Kirchzarten bei Freiburg, 2012.

Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2006.

Blythe Goddard, Sally: Greifen und Begreifen. Wie Lernen und Verhalten mit frithkindlichen
Reflexen zusammenhingt, VAK: Kirchzarten bei Freiburg, '°2013.

Blythe Goddard, Sally: Neuromotorische Schulreife. Testen und férdern mit der INPP-Methode,
Hans Huber Verlag: Bern, 2013.

Bohme, Gernot: Atmosphéren als Gegenstand der Architektur, in. Christoph, Bamberger, Men-
tis: Minster, 2013, S. 94-110

Bollnow, Otto Friedrich: Das Wesen der Stimmungen. Schriften Band I, Wiirzburg: Verlag Ko-
nigshausen & Neumann, 2009.

Bollnow, Otto Friedrich: Die padagogische Atmosphare. Untersuchungen tiber die gefithlsmafi-
gen zwischenmenschlichen Voraussetzungen der Erziehung, Essen: Die Blaue Eule, 2001.

Borsche, T; Kaulbach, E: Leib, Korper, in: Joachim, Ritter, Karlfried, Griinder (Hgg.): Histori-
sches Worterbuch der Philosophie. Band 5. L-Mn, S. 173-185, Basel/Stuttgart: Schwabe &
Co, 1980.

Bothmer, Alheidis von: Die Bothmer-Gymnastik. P4ddagogische und therapeutische Anwen-
dungsmoglichkeiten, Stuttgart: Schattauer, 2004.

Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1987.

Brand, Mathias; Markowitsch, Hans J.: Lernen und Gedichtnis aus neurowissenschaftlicher Per-
spektive. Konsequenzen fiir die Gestaltung des Schulunterrichts, in: Ulrich, Herrmann (Hg.):
Neurodidaktik. Grundlage fiir gehirngerechtes Lehren und Lernen, S. 69-85, Weinheim, Ba-
sel: Beltz Verlag, 22009.

Brater, Michael; Biichler, Ute; Fucke, Erhard; Herz, Gerhard: Kiinstlerisch Handeln. Die Forde-
rung beruflicher Handlungsféhigkeit durch kiinstlerische Prozesse, Stuttgart: Verlag Freies
Geistesleben, 1989.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

Biicken, Hajo: Kimspiele. Sehen, Schmecken, Riechen, Tasten, Horen und Denken, Miinchen:
Heinrich Hugendubel Verlag, 51996.

Biihler, Walther: Der Leib als Instrument der Seele, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 91985.

Burke, Edmund: Vom Erhabenen und Schonen, Berlin: Aufbau, 1956, zit. nach: Reiner, Schon-
hammer: Einfithrung in die Wahrnehmungspsychologie. Sinne, Korper, Bewegung, Wien: fa-
cultas wuv UTB, 2009.

Cantieni, Benita: Wie gesundes Embodiment selbst gemacht wird, in: Maja, Storch; Benita, Can-
tieni; Gerald, Hiither; Wolfgang, Tschacher (Hgg.): Embodiment. Die Wechselwirkung von
Korper und Psyche verstehen und nutzen, S. 101-126, Bern: Verlag Hans Huber, 22011.

Catterall, James S. et al.: Involvement in the Arts and Human Development: General Involve-
ment and Intensive Involvement in Music and Theater Arts. The Imagination Project at
UCLA Graduate School of Education & Information Studies, University of California at Los
Angeles, September 1999

Carter, Rita: Das Gehirn. Anatomie, Sinneswahrnehmung, Gedéchtnis, Bewusstsein, Stérungen,
Dorling Kindersley Verlag: London und Miinchen, 2010.

Carroll, Lewis: Alice im Wunderland, Hamburg: Dressler, 2000.

Charisius, Adelheid: Heileurithmie mit Sduglingen, Kleinkindern, Schulkindern. Aus der klini-
schen Arbeit im Gemeinschaftskrankenhaus Herdecke, Bochen. Verlag Ch. Méllemann,
42011.

Corriveau, Kathleen H.; Chen, Eva E; Harris, Paul L.: Judgments About Fact and Fiction by
Children From Religious and Nonreligious Backgrounds, in: Cognitive Science. A multidisci-
plinary Journal, Juli 2014.

WWW-Dokument: http://www.researchgate.net/publication/263671479_Judg-
ments_About_Fact_and_Fiction_by_Children_From_Religious_and_Nonreligious_Back-
grounds (15.10.2014)

Damasio, Antonio R.: Descartes’ Irrtum. Fithlen, Denken und das menschliche Gehirn, Miin-
chen: List Verlag, 2004.

Damasio, Antonio R.: Ich fiihle, also bin ich. Die Entschliisselung des Bewusstseins, Miinchen:
List Verlag, 92011.

Danner, Helmut: Methoden geisteswissenschaftlicher Padagogik, Miinchen: UTB, 2006.

Davidson, Richard; Begley, Sharon: Warum wir fithlen, wie wir fithlen. Wie die Gehirnstruktur
unseren Emotionalen Stil bestimmt - und wie wir darauf Einfluss nehmen kénnen, Miin-
chen: Arkana, 22012.

Davidson, Richard: Der emotionale Stil: Welche Gefiihle steuern Ihr Leben?, in: Psychologie
Heute, Weinheim: Beltz, Februar 2013.

Denjean, Alain: Die Praxis des Fremdsprachenunterrichts an Waldorfschulen, Verlag Freies
Geistesleben: Stuttgart, 2000.

Dennett, Daniel C.: Philosophie des menschlichen Bewusstseins, Hamburg: Hoffmann & Cam-
pe, 1994.

Dennison, Paul E.; Dennisson, Gail E.: Brain-Gym. Das Handbuch, VAK: Kirchzarten bei Frei-
burg, >2013.

Descartes, René: Meditationen iiber die erste Philosophie, Stuttgart: Reclam, 2002.

Dickens, Charles: Great Expectations, London: Penguin Classics, 2012.

Duselman, Ron: An Stelle des Ich. Rauschdrogen und ihre Wirkung, Stuttgart: Verlag freies
Geistesleben, 2004.

Egger, Rudolf; Hackl, Bernd (Hgg.): Sinnliche Bildung? Padagogische Prozesse zwischen vorpra-
dikativer Situierung und reflexivem Anspruch, Wiesbaden, VS Verlag, 2010.

303

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

304

Ehrenberg, Alain: Das erschopfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der Gegenwart, Frank-
furt am Main: Suhrkamp, 2008.

Ehrensperger, Thomas P.: Erdung in der therapeutischen Arbeit und im Alltag, in: Gustl, Mar-
lock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Korperpsychotherapie, S.692-698, Stuttgart:
Schattauer, 2007.

Eliot, Lise: Was geht da drinnen vor? Die Gehirnentwicklung in den ersten fiinf Lebensjahren,
Berlin: Berlin Verlag, 22012.

Eller, Helmut: Die vier Temperamente. Anregungen fiir die Padagogik, Stuttgart: Verlag freies
Geistesleben, 32012.

Ellneby, Ylva: Die Entwicklung der Sinne. Wahrnehmungsforderung im Kindergarten, Freiburg
im Breisgau: Lambertus-Verlag, *1998.

Errenst, Martin: Die Zwolf Sinne im Werk Rudolf Steiners und die Anthroposophie, PDE o. J.

WWW-Dokument: https://www.yumpu.com/de/document/view/2091816/download-errenst/5
(26.9.2012).

Ewertowski, Jorg: Die Entdeckung der Bewusstseinsseele. Wegmarken des Geistes, Stuttgart:
Verlag freies Geistesleben, 2007.

Fakhuri, Maruan: Agnosie, in: Microsoft Encarta Enzyklopédie Professional 2004.

Feldmann, Klaus. Soziologie Kompakt. Eine Einfithrung, Wiesbaden: VS Verlag, 32005.

Fischer, Adolf: Rechnen mit Temperamenten, in: Erziehungskunst, Juli/August 2004

Fischer, Felix H. et al.: The Effect of attending Steiner Schools during childhood on health in
adulthood. A multicentre cross-sectional study, PLOS one, Vol. 8, Issue 9, €73135, 2013.

WWW-Dokument:  http://www.plosone.org/article/info%3Adoi%2F10.1371%2Fjournal.pone.
0073135 (6.4.2014)

Flammer, August: Entwicklungstheorien. Psychologische Theorien der menschlichen Entwick-
lung, Bern: Hans Huber Verlag, 42009.

Fogel, Alan: Selbstwahrnehmung und Embodiment in der Korperpsychotherapie, Stuttgart:
Schattauer, 2013.

Frankl, Viktor E.: Der Wille zum Sinn, in: Fehige, Christoph; Meggele, Georg; Wessels, Ulla
(Hg): Der Sinn des Lebens, Miinchen: dtv, +2002.

Freedberg, David; Gallese, Vittorio: Motion, emotion and empathy in esthetic experience; in:
Trends in Cognitive Sciences Vol. 11, No. 5, 2007.

Frieling, Elke: Therapiewege im Formenzeichnen. Ein Beitrag zur Anthroposophischen Kunst-
therapie, Waldkirchen: Verlag fiir Akademische Schriften, 2008.

Frielingsdorf, Volker: Waldorfpidagogik in der Erziehungswissenschaft. Ein Uberblick, Wein-
heim und Basel: Belz Juventa, 2012.

Fries, Inka: Alice im Worterwald — Lewis Carrolls ,Alice im Wunderland‘ und die Probleme bei
der Ubersetzung, in Bettina, Hurrelmann (Hg.): Klassiker der Kinder- und Jugendliteratur,
Frankfurt am Main: Fischer, 1995.

Fuchs, Peter : Liebe, Sex und solche Sachen. Zur Konstruktion moderner Intimsysteme. Kon-
stanz: UVK, 20032

Fuchs, Thomas: Leib und Leibwesen. Neue philosophische Essays, Kusterdingen: Die Graue
Edition, 2008.

Fufler, Markus: Die Atembewegung, in: Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Kor-
perpsychotherapie, S. 646657, Stuttgart: Schattauer, 2007.

Gage, Fred H.; Kempermann, Gerd; Song, Hongjun: Adult Neurogenesis, Cold Spring Habor,
New York: Cold Spring Harbor Laboratory Press, 2008.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

Gallese, Vittorio; Di Dio, Cinzia: Neuroesthetics. The Body in Esthetic Experience, in: V. S. Ra-
machandran (Hg.): Encyclopedia of human behavior, p. 687-693, Oxford: Elsevier/Academic
Press, 22012.

Gallese Vittorio: Den Korper im Gehirn finden. Konzeptuelle Uberlegungen zu den Spiegelneu-
ronen, in: Leuzinger-Bohleber, Marianne; Emde, Robert N.; Pfeifer, Rolf (Hgg.): Embodi-
ment. Ein innovatives Konzept fiir Entwicklungsforschung und Psychoanalyse, S.75-112,
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2013.

Gallese Vittorio: The Hand and the Architect: Gesture and Creative Expression, in: Unplugged.
Projects of L22 and DGW Italy. Milano 2014.

WWW-Dokument: http://www.unipr.it/arpa/mirror/english/staff/gallese.htm (28.7.2014)

Garz, Detlef: Sozialpsychologische Entwicklungstheorien. Von Mead, Piaget und Kohlberg bis
zur Gegenwart, Wiesbaden,: VS Verlag, 42008.

Gaser, Christian: Schlaug, Gottfried: Brain Structures Differ between Musicians and Non-Musi-
cians, in: The Journal of Neuroscience, October 8, p. 9240-9245, 2003.

Goethe, Johann Wolfgang von: Werke — Hamburger Ausgabe Bd. 13, Naturwissenschaftliche
Schriften I, Miinchen: dtv, 81981.

Goethe, Johann Wolfgang von: Gedichte, Ditzingen/Stuttgart: Reclam, 22008.

Goethe, Johann Wolfgang von: Maximen und Reflexionen. Aus dem Nachlaf3, Altmiinster: Jaz-
zybee Verlag Jiirgen Beck, 2012 [1].

Goethe, Johann Wolfgang von: Zur Farbenlehre, Altenmiinster: Jazzybee Verlag, 2012 [2].

Goldin-Meadow, S.; Beilock, S. L.: Action’s influence on thought. The case of gesture, in: Per-
spectives on Psychological Science, 2010.

https://hpl.uchicago.edu/page/publications (19.9.2014)

Goldberg, Elkhonon: Die Regie im Gehirn. Wo wir Pline schmieden und Entscheidungen tref-
fen, VAK: Kirchzarten bei Freiburg, 2002.

Goldstein, Bruce E.: Wahrnehmungspsychologie. Der Grundkurs, Berlin und Heidelberg: Spek-
trum Akademischer Verlag, 72008.

Grosse, Rudolf: Rat und Tat fiir die Erziehung, Basel: Philosophisch- Anthroposophischer Verlag,
1980.

Hassenzahl, Marc: Momente des Gliicks, in: Gehirn und Geist Dossier 1/2012, S. 12—16, Heidel-
berg: Verlag Spektrum der Wissenschaft, 2012.

Hebb, Donald Olding: The Organization of Behavior, New York: Wiley, 1949.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phdnomenologie des Geistes, Frankfurt/M, u. a.: Ullstein,
1970.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesung iiber Asthetik I. Werkausgabe Band 13, Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 22013.

Heimann, Katrin; Umilta, Maria Alessandra; Gallese, Vittorio: How the motor-cortex distingu-
ishes among letters, unknown symbols and scribbles. A high density EEG study, in: Neuro-
psychologia, 51, p. 2833-2840, 2013.

Helsper, Werner; Ullrich, Heiner; Stelmaszyk, Bernhard; Hoblich, Davina; Graf$hoff, Gunther,
Jung, Dana: Autoritat und Schule. Die empirische Rekonstruktion der Klassenlehrer-Schiiler-
Beziehung an Waldorfschulen, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, 2007.

Herder, Johann Gottfried: Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, in: Jiirgen
Baummack, Martin Bollader (Hgg.): Johann Gottfried Herder. Werke in zehn Banden.
Band 4. Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum 1774-1787, Frankfurt am
Main: Dt. Klassiker-Verlag, 1994.

Herzberg, Stephan: Wahrnehmung und Wissen bei Aristoteles: zur epistemologischen Funktion
der Wahrnehmung, Berlin und New York: de Gruyter, 2011.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

305


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

306

Hillmann, Karl-Heinz: Worterbuch der Soziologie, Stuttgart: Kroner, 41994.

Hoffmann, Ernst Theodor Amadeus: Der Sandmann, Ditzingen/Stuttgart: Reclam, 2008.

Hofstadter, Douglas; Dennett, Daniel C. (Hgg.): Einsicht ins Ich. Fantasien und Reflexionen
tiber Selbst und Seele, Stuttgart: Klett-Cotta, 52002.

Holle, Britta: Die motorische und perzeptuelle Entwicklung des Kindes. Ein praktisches Lehr-
buch fur die Arbeit mit normalen und retardierten Kindern, Weinheim und Basel: Beltz,
52011.

Horn, Andrea B.; Mehl, Matthias; Deters, Fenne Grofie: Expressives Schreiben und Immunakti-
vitdt — gesundheitliche Aspekte der Selbstoffnung, in: Christian, Schubert (Hg.): Psychoneu-
roimmunologie und Psychotherapie, S.208-227, Stuttgart: Schattauer, 1. korr. Nachdruck
2014.

Hueck, Christoph: Rhythm is it! Herzrhythmus und Gesundheit, in: Erziehungskunst, April
2012.

Hueck, Christoph: Vom Geheimnis der Zeit, in: Erziehungskunst, Januar 2013.

Hueck, Christoph: Sind ehemalige Waldorfschiiler gesiinder?, in: Erziehungskunst, Januar 2014.

Hiither, Gerald; Bonney, Helmut: Neues vom Zappelphilipp. ADS/ADHS: verstehen, vorbeugen
und behandeln, Diisseldorf und Ziirich: Walter Verlag, 32002.

Hiither, Gerald. Die Bedeutung sozialer Erfahrung fiir die Strukturierung des menschlichen Ge-
hirns. Welche sozialen Beziehungen brauchen Schiiler und Lehrer?, in: Ulrich, Herrmann
(Hg.): Neurodidaktik. Grundlage fiir gehirngerechtes Lehren und Lernen, S. 41-48, Wein-
heim, Basel: Beltz Verlag, 22009.

Hiither, Gerald: Die Macht der inneren Bilder. Wie Visionen das Gehirn, den Menschen und die
Welt verandern, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 72011.

Hiither, Gerald: Biologie der Angst. Wie aus Strefy Gefiihle werden, Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2012 [1].

Hiither, Gerald: Die Evolution der Liebe. Was Darwin bereits ahnte und die Darwinisten nicht
wahrhaben wollen, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 72012 [2].

Hiither, Gerald; Hauser, Uli: Jedes Kind ist hochbegabt. Die angeborenen Talente unserer Kin-
der und was wir aus ihnen machen, Miinchen: Knaus Verlag, 2012 [3].

Hurrelmann, Klaus: Lebensphase Jugend. Eine Einfithrung in die sozialwissenschaftliche Ju-
gendforschung, Weinheim und Miinchen: JUVENTA, 92007.

Jentschke, Sebastian; Koelsch, Stefan: Sprach- und Musikverarbeitung bei Kindern. Einfliisse
musikalischen Trainings, in: Rita, Blell; Kupetz, Gabriele: Der Einsatz von Musik und die
Entwicklung von ,,audio literacy“ im Fremdsprachenunterricht, Frankfurt: Lang, 2010.

WWW-Dokument: http://www.stefan-koelsch.de/papers/Jentschke_Koelsch_Kinderstudi-
en_final.pdf (13.10.2014)

Johnson, Don H.: Der Vorrang des erfahrungsorientierten Vorgehens in der Korperpsychothe-
rapie, in: Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Korperpsychotherapie,S. 91-99,
Stuttgart: Schattauer, 2007.

Julius, Fritz H.: Grundlagen einer phanomenologischen Chemie. Teil II: Zum Chemieunterricht
der Oberstufe, Stuttgart: Verlag freies Geistesleben, 21988.

Jinemann, Margrit; Weitmann, Fritz: Der kiinstlerische Unterricht in der Waldorfschule. Malen
und Zeichnen, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 41993.

Kalwitz, Bernd: Kindliche Konstitutionstypen I. Das grofikpfige und das kleinkopfige Kind, Er-
ziehungskunst, Januar 2005 [1].

Kalwitz, Bernd: Kindliche Konstitutionstypen II. Kosmische und irdische Kinder, Erziehungs-
kunst, Februar 2005 [2].

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

Kalwitz, Bernd: Kindliche Konstitutionstypen III. ,,Phantasiereiche und ,phantasiearme“ Kin-
der, Erziehungskunst, Mérz 2005 [3].

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft 1. Werkausgabe Band III, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1974.

Kawabata, Hideaki; Zeki, Semir: Neural correlates of beauty. Journal of Neurophysiology 91,
P 1699-1705, 2004.

Kayser, Felix: Von der Sinneslehre zur Kunst. Die Lehre von den zwdlf Sinnen und ihre Bedeu-
tung fiir die Kunst — Das Zustandekommen geometrisch-optischer Tauschungen, Dornach:
Philosophisch- Anthroposophischer Verlag, 1970.

Kebek, Giinther; Schroll, Henning: Experimentelle Asthetik, Wien: facultas wuv UTB, 2010.

Keller, Ulrike: Epochenunterricht - ein iiberzeugendes Unterrichtsformat, in: Sylvia, Lieben-
wein; Heiner, Barz; Dirk, Randoll (Hgg.): Bildungserfahrungen an Waldorfschulen. Empiri-
sche Studie zur Schulqualitit und Lernerfahrung, S.81-89, Wiesbaden: Springer Verlag,
2012.

Keppler, Angela: Tischgespriche. Uber Formen kommunikativer Vergemeinschaftung am Bei-
spiel der Konversation in Familien. Frankfurt am Main: Suhrkamp Taschenbuch, 19952

Keupp, Heiner; Ahbe, Thomas; Gmiir, Wolfgang; Hofer, Renate; Mitzscherlich, Beate; Kraus,
Wolfgang; Straus, Florian: Identitédtskonstruktionen. Das Patchwork der Identititen in der
Spatmoderne, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 4 2008.

Kirn, Michael: Hegels Phanomenologie des Geistes und die Sinneslehre Rudolf Steiners, Stutt-
gart: Urachhaus, 1989.

Klein, Elisabeth; Boelger-Kling, Lotte: Mutter Erde, Korn und Brot, Stuttgart: Verlag Urachhaus,
41988.

Kloppel, Renate; Vliex, Sabine: Helfen durch Rhythmik. Verhaltensauffillige Kinder erkennen,
verstehen, richtig behandeln, Bosse Verlag: Kassel, 32012.

Klippert, Kerstin: Was wiegt ein Schwein? Die neue Eingangsstufe der Rudolf-Steiner-Schule
Loheland, in: Erziehungskunst, Mirz 2013.

Koepke, Hermann: Das neunte Lebensjahr. Seine Bedeutung in der Entwicklung des Kindes,
Dornach: Verlag am Goetheanum, **2010.

Kontra, C. E;; Albert, N.; Beilock, S. L.: Embodied cognition. From the playing field to the class-
room, in: A. M. Williams; N. J. Hodges; M. A. Scott; M. L. J. Court (Hgg.): Skill acquisition in
sport: Research, theory and practice, New York: Routledge, >2012.

https://hpl.uchicago.edu/page/publications (19.9.2014)

Kohler, Hennig: Von édngstlichen, traurigen und unruhigen Kindern. Grundlagen einer spiritu-
ellen Erziehungspraxis, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 72009.

Kohler, Henning: Verhaltensoriginelle Kinder- Wegbereiter fiir eine lebbare Welt, in: Erzie-
hungskunst, November 2013.

Konig, Karl: Sinnesentwicklung und Leiberfahrung: Heilpiadagogische Gesichtspunkte zur Sin-
neslehre Rudolf Steiners, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 52012.

Kréamer, Sybille: Medium, Bote, Ubertragung. Kleine Metaphysik der Medialitit, Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 2008.

Kranich, Ernst-Michael: Pflanzen als Bilder der Seelenwelt. Skizze einer physiognomischen Na-
turerkenntnis, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, >1996.

Kranich, Ernst-Michael: Der innere Mensch und sein Leib, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben,
2003.

Kranich, Ernst-Michael (Hg.): Chemie verstehen. Die Bedeutung der Elemente in Substanz- und
Lebensprozessen, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 2005.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

307


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

308

Krause, Christina; Lorenz, Riidiger-Felix: Was Kindern Halt gibt. Salutogenese in der Erziehung,
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2009.

Kresic, Mirijana: Sprache, Sprechen und Identitét. Studien zur sprachlich-medialen Konstrukti-
on des Selbst, Miinchen: IUDICIUM, 2006.

Kiichenhoff, Joachim; Agarwalla, Puspa: Korperbild und Persénlichkeit. Die klinische Evaluati-
on des Korpererlebens mit der Korperbild-Liste, Berlin und Heidelberg: Springer, 22013.

Kutzli, Rudolf: Entfaltung schopferischer Krifte durch lebendiges Formenzeichnen. Ein
Ubungsweg in zwdlf Folgen, Schaffhausen: Oratio Verlag, 52010.

Langerhorst, Ursula S.; Petersen, Peter: Heileurythmie - ihre Wirkung und ihre wissenschaftli-
che Bewertung. Ein Bericht aus der Therapie mit Anorexia-Patientinnen und ein medizini-
sches Gutachten, Stuttgart: Urachhaus, 1999.

Lauper, Renate: Von Kopf bis Fuf$ in Bewegung. Spielerische Korperarbeit mit Kindern, Ziirich:
Orell Fiissli Verlag, 32009.

Leuzinger-Bohleber, Marianne; Emde, Robert N.; Pfeifer, Rolf (Hgg.): Embodiment. Ein innova-
tives Konzept fir Entwicklungsforschung und Psychoanalyse, Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2013.

Leuzinger-Bohleber, Marianne; Pfeifer, Rolf: Psychoanalyse und Embodied Cognitive Science in
Zeiten revolutioniren Umdenkens. Erinnern, Ubertragung, therapeutische Verdnderung und
»embodied metaphors®, in: Leuzinger-Bohleber, Marianne; Emde, Robert N.; Pfeifer, Rolf
(Hgg.): Embodiment. Ein innovatives Konzept fiir Entwicklungsforschung und Psychoanaly-
se, S. 39-74, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2013.

Liebenwein, Sylvia; Barz, Heiner; Randoll, Dirk (Hgg.): Bildungserfahrungen an Waldorfschu-
len. Empirische Studie zur Schulqualitit und Lernerfahrung, Springer Verlag: Wiesbaden
2012.

Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp Taschen-
buch, 1997.

Lyre, Holger: Liegen die Grenzen des Geistes im Kopf? Zur These der erweiterten Kognition, in:
Tanja Baudsen et al (Hgg.): Grenzen unseres Geistes, Stuttgart: Hirzel, 2010.

WWW-Dokument: http://www.lyre.de/grenzgeist-erwkog.pdf (20.11.2012)

Maguire, Eleanor A.; Gadian, David G.; Johnsrude, Ingrid S.; Good, Catriona D.; Ashburner,
John; Frackowiak, Richard S. J.; Frith, Christopher D.: Navigation-Related Structural Change
in the Hippocampi of Taxi Drivers, in: Proceedings of the National Academy of Sciences of
the United States of America, Vol. 97, No. 8, p. 4398-4403, 2000.

WWW-Dokument: http://links.jstor.org/sici?si-
Ci=00278424%2820000411%2997%3A8%3C4398%3ANSCITH%3E2.0.CO%3B2-G
(13.10.2014)

Maly, Wolfgang: Die Maly Meditation. Wie Zuwendung heilen kann, Miinchen: Knaur MensSa-
na HC, 2012.

Matt, Peter von: Hoffmanns Nacht und Newtons Licht. Eine Abschiedsvorlesung. In ders.: Of-
fentliche Verehrung der Luftgeister. Reden zur Literatur, S.127-147, Miinchen/Wien: dtv,
2003.

Matthdus, in: Die Bibel, Einheitsiibersetzung, Altes und Neues Testament, Freiburg: Herder,
1994.

Marcel, Gabriel: Leibliche Begegnung. Notizen aus einem gemeinsamen Gedankengang, bearb.
V. Hans A. Fischer-Barnicol, in: Hillarion, Petzhold (Hg.): Leiblichkeit. Philosophische, ge-
sellschaftliche und therapeutische Perspektiven, S. 15-70, Paderborn: Jufermann, 198s.

Marti, Thomas: Wie kann Schule die Gesundheit fordern? Erziehungskunst und Salutogenese,
Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 2006.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

Martin, Michael (Hg.): Der kiinstlerisch-handwerkliche Unterricht in der Waldorfschule, Stutt-
gart: Verlag Freies Geistesleben, 1991.

Maurer, Christian: Sprechen in der Schule. Schulsprachgestaltung Kl. 1 bis 3, Berlin: Otanes-
Verlag 2006.

McAllen, Audrey: Die Extrastunde. Zeichen- und Bewegungsiibungen fiir Kinder mit Schwie-
rigkeiten im Schreiben, Lesen und Rechnen, Stuttgart: Verlag freies Geistesleben, 51996.

Mead, George H.: Geist, Identitdt und Gesellschaft, Suhrkamp: Frankfurt am Main, 1973.

Mees-Christeller, Eva: Heilende Kunst und kiinstlerisch Heilen. Anregungen fiir Kunsttherapeu-
ten, Dornach: Verlag Die Pforte, 1996.

Meijs, Jeanne: Problemkindern helfen durch Spielen, Malen und Erzihlen. Ein Ratgeber fiir EI-
tern und Erzieher, Stuttgart: Urachhaus, 1996.

Metzinger, Thomas: Ich-Storungen als pathologische Formen mentaler Selbstmodellierung, in:
Georg, Northoff (Hg.) Neuropsychiatrie und Neurophilosophie, S.169-192, Paderborn,
Miinchen, Wien, Ziirich: Ferdinand Schéningh, 1997.

Metzinger, Thomas: Being No One. The Self-Model Theory of Subjectivity, Massachusetts: Insti-
tute of Technology, 2003.

Metzinger, Thomas (Hg.): Bewuf3tsein. Beitrdge aus der Gegenwartsphilosophie, Paderborn:
Mentis, 52005 [1].

Metzinger, Thomas: Die Selbstmodell-Theorie der Subjektivitit: Eine Kurzdarstellung in sechs
Schritten, in: Christoph S., Herrmann; Michael, Pauen; Jochen W., Rieger; Silke Schicktanz
(Hgg.): Bewusstsein, S. 242-269, Paderborn: W. Fink UTB, 2005 [2].

Metzinger, Thomas (Hg.): Grundkurs Philosophie des Geistes. Band 1: Phdnomenales Bewusst-
sein, Paderborn: Mentis, 2006.

Metzinger, Thomas (Hg.): Grundkurs Philosophie des Geistes. Band 2: Das Leib-Seele-Problem,
Paderborn: Mentis, 2007.

Metzinger, Thomas: Der Ego Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: Von der Hirnforschung
zur Bewusstseinsethik, Berlin: Berliner Taschenbuch Verlag, 2010.

Menninghaus, Winfried: Kunst wozu? Asthetik nach Darwin, Berlin: Suhrkamp, 2011.

Miller, Alice: Das Drama des begabten Kindes und die Suche nach dem wahren Selbst, Frank-
furt am Main: Suhrkamp Taschenbuch, 1983.

Milz, Helmut: Der wiederentdeckte Korper. Vom schopferischen Umgang mit sich selbst, Miin-
chen: Deutscher Taschenbuchverlag, 1994.

Montaigne, Michel de: Die Essais, Ditzingen/Stuttgart: Reclam, 2005.

Monkemeyer, Karin: Spiele fiir alle fiinf Sinne. Horen, riechen, schmecken, sehen, greifen: wie
Babys und kleine Kinder spielen lernen, Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Ver-
lag, 1998.

Miiller, Heinz: Von der heilenden Kraft des Wortes und der Rhythmen. Die Zeugnisspriiche in
der Erziehungskunst Rudolf Steiners, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 41995.

Nacke, Angela: Ergotherapie bei Kindern mit Wahrnehmungsstorungen, Thieme Verlag: Stutt-
gart, >2010.

Nagel, Thomas: Wie ist es, eine Fledermaus zu sein, in: Peter, Bieri (Hg.): Analytische Philoso-
phie des Geistes, S. 261-265, Weinheim: Belz Athendum, 31981.

Neider, Andreas: Einleitung, in: Ders. (Hg.): Lernen durch Kunst, S. 7-11, Stuttgart: Verlag Frei-
es Geistesleben, 2005.

Neider, Andreas: Medienwirksamkeit und Empathiekrifte, in: Ders. (Hg.):Wie lernen Kinder
Empathie und Solidaritdt? S. 65-134, Stuttgart, Verlag Freies Geistesleben, 2012.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

309


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

310

Petzold, G. Hilarion; Orth, Ilse: Poesie und Bibliotherapie. Entwicklung, Konzepte und Theorie
- Methodik und Praxis des Integrativen Ansatzes, in: Dies. (Hg.): Poesie und Therapie. Uber
die Heilkraft der Sprache. Poesietherapie, Bibliotherapie, Literarische Werkstitten, S. 21-101,
Bielefeld und Locarno: Edition Sirius, 22009.

Pfersdorf, Silke: Uberall zu Hause, nirgends daheim, in: Psychologie Heute, Weinheim: Beltz, Ju-
ni 2013.

Plessner, Helmuth: Anthropologie der Sinne. Gesammelte Schriften III, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2003.

Proust, Marcel: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. I. In Swanns Welt, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1953.

Psychotherapeutenkammer NRW: Depressive Kinder und Jugendliche, 6.3.2014.

WWW-Dokument: http://www.ptk-nrw.de/fileadmin/user_upload/pdf/depressi-
ve_kinder_und_jugendliche.pdf. (9.8.2014)

Ramachandran, Vilaynur S.; Blakeslee, Sandra: Die blinde Frau, die sehen kann, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt Verlag, 42002.

Randolph, Michael: Vitalitdt, in: Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Korperpsy-
chotherapie, S. 469-478, Stuttgart: Schattauer, 2007.

Rehbein, Boike: Die Soziologie Pierre Bourdieus, Konstanz und Miinchen: UVK 2006.

Reinberger, Stefanie: Das musikalische Gehirn, Neurowissenschaftlichen Gesellschaft e. V, Ber-
lin, 2012.

WWW-Dokument: http://dasgehirn.info/wahrnehmen/hoeren/das-musikalische-ge-
hirn-694/ (25.8.2014)

Renzenbrink, Udo: Erndhrung unserer Kinder. Gesundes Wachstum. Konzentration. Soziales
Verhalten. Willensbildung, Stuttgart: Verlag freies Geistesleben, *°2004.

Richter, Tobias: Pddagogischer Auftrag und Unterrichtsziele - vom Lehrplan der Waldorfschule,
Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 32010.

Rilke, Rainer Maria: Herbst, in: Ders. Die Gedichte, Frankfurt am Main und Leipzig: Insel Ver-
lag, 2006.

Riskind, John; Gotay, Carolyn: Physical posture: Could it have regulatory or feedback effects on
motivation and emotion? in: Motivation and Emotion, Volume 6, Issue 3, p 273-298, Lu-
xemburg und Berlin: Springer, September 1982.

Rittelmeyer, Christian: Pddagogische Anthropologie des Leibes. Biologische Voraussetzungen
der Erziehung und Bildung, Weinheim und Miinchen: Juventa Verlag, 2002.

Rittelmeyer, Christian: Die Temperamente in der Waldorfpidagogik. Ein Modell zur Uberprii-
fung ihrer Wissenschaftlichkeit, in: RoSE - Research on Steiner Education, Vol. 1, Num. 1,
Januar 2010.

Roemer, Franziska: Therapiekonzepte der anthroposophischen Medizin. Stufenpldne mit Diffe-
renzierungsdiagnostik, Stuttgart: Haug, 2014.

Rolff, Hans-Giinther; Zimmermann, Peter: Kindheit im Wandel, Weinheim und Basel: Beltz,
>1997.

Ronner, Stephan: Wechselgesiange II. Lieder, Kanons, Liedsétze, Edition Zwischentone: Weil-
heim, 2009.

Rosa, Hartmut; Stecker, David, Kottmann, Andrea: Soziologische Theorien, Konstanz: UVK,
2007.

Rosenberg, Jack Lee; Morse, Beverly: Segmentale Haltungsmuster im Korper-Geist-System, in:
Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Korperpsychotherapie, S. 682-691, Stutt-
gart: Schattauer, 2007.

Rosenhauer von Lowensprung, Stefan; Rosenhauer von Lowensprung, Natalie: Anthroposophi-
sche Medizin in der Naturheilpraxis, Stuttgart: Haug, 2013.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

Rousseau, Jean-Jacques: Emil oder Uber die Erziehung, Ditzingen/Stuttgart: Reclam, 2004.

Ruppert, Franz: Symbiose und Autonomie. Symbiosetrauma und Liebe jenseits von Verstrickun-
gen, Stuttgart: Klett-Cotta, 32012.

Sachs, Oliver: Der Mann, der seine Frau mit einem Hut verwechselte, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt Verlag, 3*2010.

Sachs, Oliver; Kober, Hainer: Das innere Auge. Neue Fallgeschichten, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt Verlag, 2012.

Sachs, Oliver: Drachen, Doppelginger und Dimonen. Uber Menschen mit Halluzinationen,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Verlag, 2013.

Sartory, Andreas: Ubersicht zu einigen Varianten korperpsychotherapeutischer Charaktertheo-
rie, in: Gustl, Marlock; Heiko, Weis (Hgg.): Handbuch der Korperpsychotherapie, S. 329-
332, Stuttgart: Schattauer, 2007.

Sbriscia-Fioretti, Beatrice; Berchio, Cristina; Freedberg, David; Gallese, Vittorio; Umilta, Maria
Alessandra: ERP modulation during observation of abstract paintings by Franz Kline, in:
PloS ONE, 2013.

WWW-Dokument:  http://www.plosone.org/article/info%3Adoi%2F10.1371%2Fjournal.pone.
0075241 (14.11.2014)

Scheler, Max: Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern und Miinchen: Francke 61962.

Scheler, Max: Die Formen des Wissens und die Bildung, in: Ders.: Spéte Schriften, Bonn: Bou-
vier, 32008, S. 75-84.

Schiffer, Eckhard: Warum Huckleberry Finn nicht siichtig wurde. Anstiftung gegen Sucht und
Selbstzerstorung bei Kindern und Jugendlichen, Weinheim und Basel: Beltz 1999.

Schiffer, Eckhard: Bilder malen - schopferischer Eigen-Sinn und Identitdtsbildung im Kindesal-
ter, in: Andreas, Neider (Hg.): Lernen durch Kunst, S. 13-41, Stuttgart: Verlag Freies Geistes-
leben, 2005.

Schiller, Hartwig: Kindheit im Schicksal der Gegenwart — Die erzieherisch-therapeutische Auf-
gabe von Rhythmus, in: E. M Kranich, R. Patzlaff, H. Schiller, M. Schuchhardt (Hgg.): Die
Bedeutung des Rhythmus in der Erziehung. Beitrage zur Pddagogik Rudolf Steiners 2, S. 11—
42, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 1992.

Schischkoff, Georgi (Hg.): Philosophisches Worterbuch, Stuttgart: Kroner, 221991.

Schleim, Stephan: Dragee zum Gliick? in: Gehirn und Geist, S. 46-51, Heidelberg: Verlag Spek-
trum der Wissenschaft, Dezember 200s5.

Schmid, Wilhelm: Mit sich selbst befreundet sein. Von der Lebenskunst im Umgang mit sich
selbst, Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 2007.

Schneider, Norbert. Geschichte der Asthetik von der Aufklirung bis zur Postmoderne. Eine pa-
radigmatische Einfithrung, Stuttgart: Reclam, 1996.

Schneider, Wolfgang; Lindenberger, Ulman, Entwicklungspsychologie, Weinheim Basel: Beltz
Verlag, 2012.

Schénhammer, Rainer: Einfithrung in die Wahrnehmungspsychologie. Sinne, Korper, Bewe-
gung, Wien: facultas wuv UTB, 2009.

Schonhammer, Rainer: Einfithrung in die Wahrnehmungspsychologie. Sinne, Korper, Bewe-
gung, Wien: facultas wuv UTB, 22013.

Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung. Band I, Ditzingen/Stuttgart: Reclam,
1986.

Schubert, Christian: Psychoneuroimmunologie korperlicher Erkrankungen, in: Ders. (Hg.): Psy-
choneuroimmunologie und Psychotherapie, S. 66-109, Stuttgart: Schattauer ,1. korr. Nach-
druck 2014.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

311


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

312

Schulgesetz Baden-Wiirttemberg
WWW-Dokument:  http://www.landesrecht-bw.de/jportal/?quelle=jlink&query=PrSchulG
+BW&psml=bsbawueprod.psml&max=true&aiz=true#jlr-PrSchulGBW1990pG2
(19.2.2015)

Schulte, Joachim: Wittgenstein. Eine Einfithrung, Ditzingen/Stuttgart: Reclam, 2006.

Seydel, Anna: Ich bin Du. Kindererkenntnis in padagogischer Verantwortung, Gerlingen:
DRUCKtuell, 22009.

Simmel, Georg: Die Grofistadter und das Geistesleben, in ders.: Das Abenteuer und andere Es-
says, S. 9—25, Frankfurt am Main: Fischer, 2010.

Soesman, Albert: Die zwolf Sinne. Tore der Seele, Stuttgart: Verlag Freies Geistesleben, 31998.

Strack, Fritz; Martin, Leonard L.; Stepper, Sabine: Inhibiting and facilitating conditions of the
human smile: A nonobtrusive test of the facial feedback hypothesis, in: Journal of Personality
and Social Psychology, Vol 54(5), p 768-777, May 1988.

Steiner, Rudolf: Theosophie. Einfithrung in iibersinnliche Welterkenntnis und Menschenbe-
stimmung (GA 9), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1986.

Steiner, Rudolf: Die Stufen der héheren Erkenntnis (GA 12), Dornach: Rudolf Steiner Verlag,
1993.
WWW-Dokument: http://bdn-steiner.ru/modules.php?name=Ga (10.10.2014)

Steiner, Rudolf: Die Geheimwissenschaft im Umriss (GA 13), Dornach: Rudolf Steiner Verlag,
2005.

Steiner, Rudolf: Von Seelenritseln. (GA 21), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 51983.
Steiner, Rudolf: Mein Lebensgang. (GA 28), Rudolf Steiner online Archiv, 32009.
WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)

Steiner, Rudolf: Wahrspruchworte (GA 40), Dornach: Rudolf Steiner Verlag 81998.

Steiner, Rudolf: Anthroposophie. Ein Fragment (GA 45), Rudolf Steiner online Archiv, 42010.
WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)

Steiner, Rudolf: Erneuerungs-Impulse fiir Kultur und Wissenschaft (GA 81), Dornach: Rudolf
Steiner Verlag, 1994.

Steiner, Rudolf: Geisteswissenschaftliche Menschenkunde (GA 107), Dornach: Rudolf Steiner
Verlag, 51988.

Steiner, Rudolf: Die Erziehung des Kindes (GA a121), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 2009.

Steiner, Rudolf: Christus und die menschliche Seele. Uber den Sinn des Lebens — Theosophische
Moral - Anthroposophie und Christentum (GA 155), Dornach: Rudolf Steiner Verlag 31994.

Steiner, Rudolf: Weltwesen und Ichheit (GA 169), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 21963.

Steiner, Rudolf: Sprachgestaltung und dramatische Kunst (GA 282), Dornach: Rudolf Steiner
Verlag, 1981.

Steiner, Rudolf: Allgemeine Menschenkunde als Grundlage der Piddagogik. Menschenkunde
und Erziehungskunst. Erster Teil (GA 293), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 91992.

Steiner, Rudolf: Erziehungskunst: Seminarbesprechungen und Lehrplanvortrige (GA 295), Ru-
dolf Steiner online Archiv, 42010.

WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)

Steiner, Rudolf: Rudolf Steiner in der Waldorfschule (GA 298), Dornach: Rudolf Steiner Verlag,
1980.

WWW-Dokument: http://bdn-steiner.ru/modules.php?name=Ga (10.10.1014)

Steiner, Rudolf: Die Erneuerung der padagogisch-didaktischen Kunst durch Geisteswissenschaft
(GA 301), Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 41991.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

WWW-Dokument: http://bdn-steiner.ru/modules.php?name=Ga (10.10.1014)

Steiner, Rudolf: Erziehung und Unterricht aus Menschenerkenntnis (GA 302 a), Dornach: Ru-
dolf Steiner Verlag, 1993.

WWW-Dokument: http://bdn-steiner.ru/modules.php?name=Ga (10.10.1014)

Steiner, Rudolf: Die Methodik des Lehrens und die Lebensbedingungen des Erziehens, (GA
308), Rudolf Steiner online Archiv, 42010.

WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)

Steiner, Rudolf: Die Kunst des Erziehens (GA 311), Rudolf Steiner online Archiv, 32009.

WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)

Steiner, Rudolf: Heilpddagogischer Kurs (GA 317), Rudolf Steiner online Archiv, 42010.

WWW-Dokument: http://anthroposophie.byu.edu (10.10.1014)

Steiner, Rudolf: Aspekte der Waldorfpadagogik. Beitrdge zur anthroposophischen Erziehungs-
praxis, Miinchen: Kindler, 1975.

Steiner, Rudolf: Das Geheimnis der menschlichen Temperamente, Basel: Zbinden Verlag, 1980.

Steiner, Rudolf: Das Wesen der Kiinste, Dornach: Rudolf Steiner Verlag, 1996.

Steiner, Rudolf: Entwicklung des Denkens. Stiarkung des Willens. Drei Vortrége, Stuttgart: Ver-
lag Freies Geistesleben, 2004 [1].

Steiner, Rudolf: Zur Sinneslehre, Stuttgart: Verlag freies Geistesleben, 52004 [2].

Steiner, Rudolf: Die zwolf Sinne des Menschen in ihrer Beziehung zur Imagination, Inspiration,
Intuition, Dornach: Rudolf Steiner Verlag, °2009.

Steinmetzt, Karl-Heinz; Zell, Robert: Medizin der 4 Temperamente. Typgerechte Anwendungen
aus der Klosterheilkunde, Miinchen: Grife und Unzer Verlag, 2012.

Stockmeyer, Karl: Rudolf Steiners Lehrplan fiir die Waldorfschulen, Stuttgart: Pddagogische For-
schungsstelle beim Bund der Freien Waldorfschulen, 1976.

Storch, Maja: Hausaufgaben! Oder lieber nicht? Wie mit somatischen Markern Selbststeue-
rungskompetenz gelernt werden kann, in: Herrmann, Ulrich (Hg.): Neurodidaktik. Grundla-
gen und Vorschldge fiir gehirngerechtes Lehren und Lernen, S. 202-227, Weinheim und Ba-
sel: BELTZ, 22009.

Storch, Maja: Wie Embodiment in der Psychologie erforscht wird, in: Maja, Storch; Benita, Can-
tieni; Gerald, Hiither; Wolfgang, Tschacher (Hgg.): Embodiment. Die Wechselwirkung von
Korper und Psyche verstehen und nutzen, S. 35-72, Bern: Verlag Hans Huber, *2011.

Storig, Hans Joachim: Kleine Weltgeschichte der Philosophie, Frankfurt am Main: Fischer,
41991.

Streit, Jakob: Erziehung - Schule - Elternhaus und die Waldorfpadagogik. Erziehungsfragen, Er-
ziehungshilfen, Frankfurt am Main: Fischer, 1989.

Spinoza, Baruch de: Die Ethik, Wiesbaden: marixverlag GmbH, *2014.

Spitzer, Manfred: Lernen. Gehirnforschung und die Schule des Lebens, Spektrum: Heidelberg,
2012.

Taubert, M.; Draganski, B.; Anwander, A.; Muller, K.; Horstmann, A.; Villringer, A.; Ragert, P:
Dynamic properties of human brain structure: learning related changes in cortical areas and
associated fiber connections, J. Neurosci., 30, p. 11670-11677, 2010.

Tenzer, Eva: Sprich mit dir!, in: Psychologie Heute, Weinheim: Beltz. September 2011.

Tettamanti, Marco; Buccino, Giovanni; Saccuman, Maria Cristina; Gallese, Vittorio; Danna,
Massimo; Scifo, Paola; Fazio, Ferruccio; Rizzolatti, Giacomo; Cappa, Stefano E; Perani, Da-
niela: Listening to Action-related Sentences Activations Fronto-parietal Motor Circuits, in:
Journal of Cognitive Neurosciences, 17, p. 273-281, 2005.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

313


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

314

Tomberg, Valentin: Sieben Vortragen iiber die innere Entwicklung des Menschen, Taisersdorf:
Verlag Achamoth, 21993.

Tschacher, Wolfgang; Storch, Maja: Embodiment und Korperpsychotherapie, in: Alfred, Kiinz-
ler; Claudia, Béttcher; Romana, Hartmann; M.-H, Nussbaum (Hgg.): Korperzentrierte Psy-
chotherapie im Dialog: Grundlagen, Anwendungen, Integration Der IKP-Ansatz von Yvonne
Maurer, S. 161-176, Heidelberg: Springer, 2010.

Tschacher, Wolfgang: Wie Embodiment zum Thema wurde, in: Storch, Maja; Cantieni, Benita;
Hiither, Gerald, Tschacher, Wolfgang (Hgg.): Embodiment. Die Wechselwirkung von Korper
und Psyche verstehen und nutzen, S. 11-34, Bern: Verlag Hans Huber, 22011.

Ullrich, Heiner: Waldorfpadagogik und okkulte Weltanschauung. Eine bildungsphilosophische
Auseinandersetzung mit der Anthroposophie Rudolf Steiners, Weinheim und Basel: Belz Ju-
venta, 1986.

Ullrich, Heiner: Das Konzept der Kindheit - ein aktuelles Problemfeld der Waldorfpadagogik,
in: Harm, Paschen (Hg.): Erziehungswissenschaftliche Zuginge zur Waldorfpadagogik,
Wiesbaden: VS Verlag, 2010.

Ullrich, Heiner: Rudolf Steiner. Leben und Lehre, Miinchen: Beck, 2011.

Ullrich, Heiner: Reformpéddagogische Schulkultur mit weltanschaulicher Pragung - Padagogi-
sche Prinzipien und Formen der Waldorfschule, in: Inge, Hansen-Schaberg (Hg.): Reform-
padagogische Schulkonzepte. Band 6. Waldorfpadagogik, Baltmannsweiler: Schneider Ho-
hengeren, 2012, S. 181-219.

Umilta, Maria Alessandra; Berchio, Cristina, Sestito, Mariateresa; Freedberg, David; Gallese,
Vittorio: Abstract art and cortical motor activation: An EEG study, in: Frontiers in Human
Neuroscience, 6, 2012.

WWW-Dokument: http://journal.frontiersin.org/Journal/10.3389/fnhum.2012.00311/
abstract (9.8.2014)

Velthaus, Gerhart: Die Padagogik der Kinderliteratur. Szenen einer narrativen Erziehungsge-
schichte oder Partituren des Umgangs mit Kindern, Baltmannsweiler: Schneider Verlag,
2003.

Villoldo, Alberto; Perlmutter, David: Das erleuchtete Gehirn. Mit Schamanismus und Neurowis-
senschaft das Geheimnis gesunder Zellen entdecken, Miinchen: Wilhelm Goldmann Verlag,
2011.

Waibel, Martin J.; Jakob-Krieger, Cornelia: Integrative Bewegungstherapie. Storungsspezifische
und ressourcenorientierte Praxis, Stuttgart: Schattauer, 2009.

Wildgruber, Thomas: Malen und Zeichnen 1. bis 8. Schuljahr: Ein Handbuch, Stuttgart: Verlag
freies Geistesleben, 22010.

Wilhelm, Klaus: ,,Ich handle, also denke ich', in: Psychologie Heute, Weinheim: Beltz, Januar
2011.

Wilhelm, Klaus: Halluzinationen: ,,Ich hab halt ‘nen Vogel!, in: Psychologie Heute, Weinheim:
Beltz, Februar 2013.

Wilhelm, Klaus: Machtiger wirken? Méchtiger werden!, in: Psychologie Heute, Weinheim: Beltz,
April 2014.

Winnicott, Donald: Vom Spiel zur Kreativitit, Stuttgart: Klett Cotta, **2006.

Wittgenstein, Ludwig: Bemerkungen tiber die Philosophie der Psychologie. Band 2, in: Werks-
ausgabe Band 7. Bemerkungen iiber die Philosophie der Psychologie. Letzte Schriften iiber
die Philosophie der Psychologie, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1984.

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003.

Wolfflin, Heinrich: Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur, Miinchen: Kgl. Hof &
Universitdts Buchdruckerei von Dr. C. Wolf & Sohn 1886.

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Literaturverzeichnis

Zaidel, Dahlia W,; Nadal, Marcos: Brain Intersections of Aesthetic and Morals. Perspectives
from biology, Neuroscience, and evolution, in: Perspectives in Biology and Medicine, volume
54, number 3, p. 367-380, Baltimore: The Johns Hopkins University Press 2011.

Zander, Helmut: Anthroposophie in Deutschland. Theosophische Weltanschauung und gesell-
schaftliche Praxis. Band I, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 22008.

Zander, Margherita: Handbuch Resilienzférderung, Wiesbaden: VS Verlag, 2011.
Zdrazil, Tomas: Gesundheitsférderung und Waldorfpadagogik, Diss. Univ. Bielefeld 2000.
WWW-Dokument: http://pub.uni-bielefeld.de/publication/2302765 (30.10.2013)

Zeki, Semir: Glanz und Elend des Gehirns. Neurobiologie im Spiegel von Kunst, Musik und Li-
teratur, Miinchen und Basel: Ernst Reinhardt Verlag, 2010.

Zimmer, Renate: Handbuch der Bewegungserziehung. Grundlage fiir Ausbildung und pidago-
gische Praxis, Freiburg im Breisgau: Herder, **2012.

Zimmer, Renate: Handbuch der Sinneswahrnehmung. Grundlagen einer Ganzheitlichen Bil-
dung und Erziehung, Freiburg im Breisgau: Herder, 92011.

Zimmer, Renate: Schafft die Stithle ab! Was Kinder durch Bewegung lernen, Freiburg im Breis-
gau: Herder, 22008.

Zittlau, Jorg: Kérperhaltung beeinflusst Mut und Fithrungsqualitit, in: Die Welt, 23.1.2011.

WWW-Dokument:  http://www.welt.de/gesundheit/psychologie/article12279664/Koerperhal-
tung-beeinflusst-Mut-und-Fuehrungsqualitaet.html (18.9.2014)

Zwaan, Rolf A.; Taylor, Lawrence J.: Seeing, Acting, Understanding: Motor Resonance in Lan-
guage Comprehension, in: Journal of Experimental Psychology: General, Vol. 135, No. 1,
p- 1-11, 2006.

Zoller Morf, Eva: Selber denken macht schlau. Philosophieren mit Kindern und Jugendlichen.
Anregungen fiir Schule und Elternhaus, Kempten: Zytgogge Verlag, >2010.

315

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.

mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.


https://doi.org/10.5771/9783828868533

Bildnachweis

Abbildung 1:

Abbildung 2:

Abbildung 3:

Abbildung 4:

Abbildung 5:

Abbildung 6:

Abbildung 7:
Abbildung 8:
Abbildung 9:

Abbildung 10:
Abbildung 11:
Abbildung 12:

Abbildung 13:

Abbildung 14:

Abbildung 15:

Abbildung 16:

Prozesse des Absteigens in den Leib und des Aufsteigens ins Bewusst-
sein. (Steiner GA 293, 103)

Einteilung der Temperamente nach Rudolf Steiner (Steiner GA 295,
8)

Der Mensch als Industriepalast (Fritz Kahn)

WWW-Dokument: http://arkinetblog.wordpress.com/2010/03/12/
der-mensch-als-industriepalast-man-as-industrial-palace-by-hen-
ning-lederer/ (14.10.2014)

Amodale Figur:
WWW-Dokument: http://eco.psy.ruhr-uni-bochum.de/ecopsy/
download/Guski-Lehrbuch/Kap_2_4.html (14.1.2014)

Hermann-Gitter:
WWW-Dokument: http://www.klein-singen.de/statistik/h/Allge-
mein/Optische_T_ae_uschungen.html (14.1.2014)

White-T4duschung:
WWW-Dokument: http://en.wikipedia.org/wiki/White%27s_illusion
(14.1.2014)

Parcours 1. Klasse, Sankt Augustin, 2012 (Annasofie Schneider).
Soéckchen-Siackchen

Der Eingang des anthroposophischen Denkens in den Unterricht
(Menschenkunde 4. Kasse)

Der Mensch nach Steiner (GA 293, 146)
Das W in der 1. Klasse (Veronique Bintener)

Die Anthroposophische Anlauttabelle,1. Klasse, Bonn, Marz 2013
(Annasofie Schneider)

Die 8er Reihe mit Stern und Rhythmus, Kind 1. Klasse (Veronique
Bintener)

Das eurythmische A und das E, Stuttgart 2014 (Veronique Bintener)

Lied fiir den Franzosischunterricht (Materialvorschlag ohne Autor,
ohne Jahr, traditionell)

Tafelbild: Kastanienbaum, Stuttgart 2014 (Veronique Bintener)

317

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

Bildnachweis

318

Abbildung 17:

Abbildung 18:

Abbildung 19:

Abbildung 20:

Abbildung 21:

Abbildung 22:
Abbildung 23:
Abbildung 24:

Videos

Was mir im Klassenzimmer besonders gefillt, 2. Klasse, Sankt Augus-
tin, Oktober 2013 (Veronique Bintener)

Farbstudien im Waldorfunterricht (Veronique Bintener)

Bild 1 (von links nach rechts): Gelb umhiillt von Blau und Rot
(1. Klasse, Sankt Augustin, 2012)

Bild 2: Wasserfarben (1. Klasse, Sankt Augustin, 2012)

Bild 3: Rot trifft Gelb und Blau (Stuttgart 2011)

Formenzeichnen 2. Klasse, Sankt Augustin, Dezember 2013 (Veroni-
que Bintener)

Was kann alles die 10 sein? Bild eines Kindes aus der 2. Klasse, Sankt
Augustin 2013/14 (Veronique Bintener)

Kinder beim Spielen mit S6ckchen-Sickchen, Luxembourg 2014 (Ve-
ronique Bintener)

Kind beim Jonglieren, Luxembourg 2014 (Veronique Bintener)
Der dreigliedrige Organismus (Biihler 1985, 13)

Pentatonisches Lied
Kletterbiiblein, Text: Friedrich Giill/Musik: Stefan Ronner (Ronner
2009, 6)

Werbefilm: Waldorfschule - Waldorflehrer werden
WWW-Dokument: https://www.youtube.com/watch?v=yBWwb8tdP8E (17.5.2015)

Starfish Self Modeling Robot
WWW-Dokument: http://www.youtube.com/watch?v=ehno85yl-sA (17.5.2015)

1P 21673.216.3, am 17012026, 21:48:09. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/9783828868533

	„Wenn ich […] erwachte und mein Geist geschäftig und erfolglos zu ermitteln versuchte, wo ich war, kreiste in der Finsternis alles um mich her, die Dinge, die Länder, die Jahre. Noch zu steif um sich zu rühren, suchte mein Körper je nach der Art der Ermüdung sich die Lage seiner Glieder bewusst zu machen, um daraus die Richtung der Wand, die Stellung der Möbel abzuleiten und die Behausung, in der er sich befand, zu rekonstruieren und zu benennen. Sein Gedächtnis, das Gedächtnis seiner Seiten, seiner Knie, seiner Schultern bot ihm nacheinander eine Reihe von Zimmern, in denen er schon geschlafen hatte, an […]. Und bevor mein Denken, was an der Schwelle der Zeiten und Formen zögerte, die Wohnung durch ein Vergleichen der Umstände eindeutig festgestellt hatte, erinnerte er – mein Körper – sich von einem jeden an die Art des Bettes, die Lage der Türen, die Fensteröffnungen, das Vorhandensein eines Flurs, gleichzeitig mit dem Gedanken, den ich beim Einschlummern gehabt hatte und beim Erwachen wiederfand“
	Einleitung
	I. Der Mensch als theoretisches Modell
	1. Erziehungswissenschaft und Waldorfpädagogik
	1.1. Die Darstellung nach außen – die Wahrnehmung von innen
	1.1.1. Wissen und Wahrheit
	1.1.2. Vorstellung – Intellektualismus – Gott
	1.1.3. Anthroposophie und Waldorfpädagogik

	1.2. Anthroposophie als Philosophie
	1.2.1. Das Leib-Seele Problem
	1.2.2. Ganzheitlichkeit
	1.2.3. Die Rolle der Sprache


	2. Das anthroposophische Weltbild
	2.1. Der viergliedrige Mensch
	2.2. Der dreigliedrige Mensch
	2.3. Das anthroposophische Selbstmodell
	2.4. Die Psychologie der Lebensalter
	2.5. Das Temperament – eine Interpretation
	2.6. Klassenlehrer und Karma

	3. Philosophie, Neurologie und Anthroposophie
	3.1. Das Selbst in der Philosophie
	3.2. Ein neuropsychologischer Ansatz
	3.3. Die Rolle der Leiber im anthroposophischen Selbstmodell


	II. Der Mensch als leibliches Sinneswesen
	1. Das Sein und das Haben
	2. Die Sinne
	2.1. Die Willenssinne
	2.1.1. Der Tastsinn
	2.1.2. Der Lebenssinn
	2.1.3. Der Eigenbewegungssinn
	2.1.4. Gleichgewichtssinn

	2.2. Die Gefühlssinne
	2.2.1. Der Geruchsinn
	2.2.2. Der Geschmackssinn
	2.2.3. Der Sehsinn
	2.2.4. Der Temperatursinn

	2.3. Die vorstellungsverwandten Sinne
	2.3.1. Der Gehörsinn
	2.3.2. Der Wort- oder Sprachsinn
	2.3.3. Der Gedankensinn
	2.3.4. Der Ichsinn


	3. Das Zusammenwirken der Sinne

	III. Die Wirkmechanismen des Waldorfunterrichts
	1. Waldorfschule als Praxis – Der Unterrichtsaufbau
	1.1. Eine Beschreibung des Tagesablaufs
	1.2. Denken, Fühlen, Wollen – die drei Phasen des Unterrichts
	1.2.1. Der rhythmische Teil
	1.2.2. Der Lernteil
	1.2.3. Der Erzählteil


	2. Embodiment an Waldorfschulen
	2.1. Embodied Cognition
	2.2. Embodiment im Sprachunterricht
	2.2.1. Sprache und Gestik
	2.2.2. Erinnerung als Verkörperung
	2.2.3. Verkörpertes Sprachgefühl?

	2.3. Kunst und Embodiment
	2.3.1. Kunst als angewandtes Wissen
	2.3.2. Die Beziehung zwischen Mensch und Objekt
	2.3.3. Kunst als Arbeit an der Leiblichkeit
	2.3.4. Formenzeichnen als Metamorphose


	3. Gesundheit durch Unterricht
	3.1. Bedingungen, die krankmachen?
	3.2. Salutogenese
	3.3. Die Wirkung der Sprache auf die Gesundheit
	3.4. Die Praxis der Stressbewältigung

	4. Vom Stampfen und Klatschen
	4.1 Die Wirkung von rhythmischen Bewegungen
	4.1.1. Die Vernetzung des Gehirns
	4.1.2. Die Auswirkung persistierender Reflexe
	4.1.3. Die Wirkung der Rhythmik

	4.2. Das rhythmische Verständnis der Waldorfpädagogik


	Schlussfolgerung
	Nachwort
	Dank
	Literaturverzeichnis
	Bildnachweis

