
410

10. Haraway: Kompost

10.1 Fermenting Feminism

Wie im Teilkapitel zu Metaphern und Figuren (Kap. 1) sowie zum Cy-
borg (Kap. 3.4.) angesprochen, kommt Haraways Ansatz materiell-se-
miotischer Knoten meiner eigenen Herangehensweise in dieser Arbeit 
relativ nahe. Haraways Figurenbegriff bildet den prekären und beweg-
lichen Status zwischen Metapher und Materialität, Bedeutung und Pra-
xis ab und ist zugleich weit genug formuliert, um die ganz unterschied-
lichen Spielarten der Gärungsfigur erfassen zu können.

Schon vor der ausdrücklichen Einführung des Figurenkonzepts in 
When Species Meet (Haraway 2008) hat Haraway mit Figuren ge-
arbeitet, am prominentesten mit dem Cyborg und später auch mit 
»Companion Species« wie Affen, Mäusen und Hunden (Haraway 2003). 
Eine der wiederkehrenden Figuren, die bereits in den früheren Arbeiten 
auftaucht und im aktuellsten Buch Staying with the Trouble (Haraway 
2016) eine wichtige Rolle spielt, ist die Figur des Fadenspiels (»String Fi-
gures«, abgekürzt SF). Ganz im Sinne des Figurenkonzepts dient sie nicht 
nur der Erfassung empirischer Praktiken, sondern ist eine utopische Fi-
gur des Entwerfens neuer zukünftiger Welten: »SF is storytelling and fact 
telling; it is the patterning of possible worlds and possible times, materi-
al-semiotic worlds, gone, here, and yet to come.« (ebd.: 31)

Anders als Haraway möchte ich mit der Gärungsfigur und ihren be-
nachbarten Nebenfiguren keine utopische Story erzählen, weil es gerade 
in diesem Kapitel auf die kritische Sensibilität ankommen wird, die zur 
Identifizierung der Fallstricke der politischen und theoretischen Implika-
tionen der Kompost-Story Haraways notwendig ist. In Staying with the 
Trouble kommt der Kompostfigur eine besondere Stellung zu, die gemäß 
des Ansatzes materiell-semiotischer Knoten zwischen Metapher und Ma-
terialität verortet ist. Haraway nimmt die materielle Funktionsweise des 
Komposts sehr ernst und übersetzt seine Bewegungsprinzipien in ein 
politisches Programm des Sozialen. Ob es sich beim Kompost um einen 
Fermentierungsprozess im engeren biochemischen Sinne handelt, mag 
umstritten sein.1 Für Katz zumindest besteht kein Zweifel, dass Kom-
postieren und Fermentieren gleichbedeutend sind. Entscheidender aber 

1	  	Die japanische Kompostierungstechnik Bokashi beruht auf Fermentierung 
im engeren Sinne, d.h. mit Pasteur gesprochen auf ›Leben ohne Luft‹. Mit 
einem Bokashi-Eimer wird das Material unter absolutem Luftabschluss mit-
hilfe von zugesetzten Milchsäurebakterien ›vorverdaut‹, wodurch die fol-
gende Zersetzung stark beschleunigt wird. Heraus kommt ein organischer 
Flüssigdünger. 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


411

ist, dass sich beim Kompostieren Gärungs- und Zersetzungsprozesse ab-
spielen, die als imaginative Ressource des Theoretisierens bei Haraway 
wichtig werden. Die Querbezüge zur Fermentierung werden im Projekt 
»Food Feminism Fermentation«, das im Geiste Haraways Stories ent-
wirft (Hey 2019), vielleicht deutlicher als bei Haraway selbst. In einem 
Kompendium, das unterschiedliche feministische Perspektiven mit der 
Fermentierungspraxis in einen Dialog bringt, heißt es in der Einleitung:

»Echoing what Donna Haraway describes as staying with the trouble, 
the lessons garnered from being present with calamity are in engaging 
with layered truths, sometime difficult truths, and knowledges that don’t 
have clear-cut or convenient answers.« (Hey 2019: 1)

Unterschiedliche Motive Haraways werden hier aufgegriffen, u.a. das 
Bild des Schichtens und der Wahrheitsschichten, das Storytelling, die 
Kultivierung der Gemeinschaft als Interspezies-Community, die utopi-
sche Imagination anderer ›Welten‹ und das Embodiment als tastendes, 
körperliches Wissen der Fermentation. Neben künstlerischen und histo-
rischen Einsatzpunkten2 wird die Fermentation hier im Anschluss an Ha-
raway als theoretische Ressource erschlossen. Maya Hey und Alex Ket-
chum machen in ihrem programmatischen Vorwort eines Special Issues 
zum Thema »Food Feminism Fermentation« die Produktivität der Fer-
mentation für feministische Debatten an ihrer Kapazität als materielle 
Praxis wie auch als Metapher fest:

»Fermentation is a transformation of both matter and meaning due to 
the work of microbes like bacteria, moulds, and yeasts. For instance, the 
material transformation of grapes into wine is biochemical, and the mea
nings associated with the resulting wine (e.g. hospitality, religious symbo
lism) emerge from the fermentation process. In other words, fermentation 
can be at once material and figurative change.« (Hey & Ketchum 2018a)

2	  	Zu den künstlerischen Positionen gehört etwa die Herstellung von Mo-
deobjekten aus der ›biotextilen‹ Zellulose von Kombucha-SCOBYS (Hun-
ter 2019); die Performance »gut feelings« befasst sich inspiriert von Eli-
sabeth Grosz mit der olfaktorischen Dimension, d.h. den Gerüchen von 
Fermentation (Lynch 2019); Fraser schreibt lyrisch über Weiblichkeit, Diät 
und Fermentierung (Fraser 2019). Die historische Beschäftigung mit der 
Fermentierung zielt auf die mit ihr verknüpften verkörperlichten und ver-
geschlechtlichten Praktiken. So zeigt Sandor Katz in seinem Beitrag zu dem 
Band anhand seiner Biografie, dass die Verbreitung pasteurisierter Dosen- 
und Fertiggerichte in den 1960er Jahren eine feministische Befreiung mar-
kierte, da Frauen wie seine Mutter so weniger Zeit in der Küche verbringen 
mussten (Katz 2019: 13). Mit Blick auf den aktuelleren Trend der Fermen-
tation stellt er wiederum fest, wie das Bierbrauen von einer historisch vor-
nehmlich weiblichen Tätigkeit in den letzten Jahren zu einer »male-domi-
nated practice and bastion of bro culture« wurde (ebd.: 14). 

FERMENTING FEMINISM

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


412

Von Interesse ist also die metaphorische wie materielle Kapazität zur 
Transformation. Die Autor:innen wollen nun ausgehend von einem ma-
terialistischen Feminismus beide Dimensionen in ihrer Verschränkung 
erfassen:

»[…] new material feminism provides theoretical and methodological 
perspectives on how the conceptual (e.g. words, ideas) and the concrete 
(e.g. things) impact one another. According to material feminism, mat-
ter and discourse are not separate, but intertwined in ways that make 
›a thing‹ and how we talk about those ›things‹ important to consider in 
tandem.« (ebd.) 3

Fermentation wird hier nicht nur als Gegenstand aus dem Bereich der 
Food Studies adressiert, sondern dezidiert auch als imaginative Ressource 
verwendet: »Thinking about fermentation as a metaphor for change 
gives traction to shifting our thoughts on what food is and what it can 
do.« (ebd.)4 Die feministische Beschäftigung mit Fermentation mündet in 
eine relationale Ontologie, die stark an Haraway orientiert ist: »Thought 
of this way, fermenting food with microbes and with each other can help 
us imagine the possibility of a radically allied, nonhierarchical, relatio
nal ontology, one that is necessarily interdependent.« (Hey & Ketchum 
2018b) Als Kernkonzepte nahezu aller Artikel kristallisieren sich Mul-
tispezies-Beziehungen, ›companion species‹ und die Kritik am Anthro-
pozentrismus heraus, was den »human eater as one of many ›critters‹ 
in an ecological context« (Hey & Ketchum 2018a) begreifbar macht. 
Fermentation wird so zum Marker eines Multispezies-Feminismus, an 
dem sich theoretische Motive wie radikale Interdependenz anschaulich 
durchspielen lassen. In diesem Zuge kommt es zu einer metaphorischen 
Aufladung der Fermentation als emanzipatorische Kraft, die ihr »altes« 

3	  	Hier ist die diskursive Konstruktion von »matter« von Interesse, die eine 
kritische Perspektive auf Gender, Essen und Gesundheit ermöglichen soll. Im 
Anschluss an die Feminist Food Studies geht es darum, das »gendering« von 
Essen rund um Fragen des Zugangs, der Kontrolle und Regulierung kritisch 
als verkörperlichte Praxis zu begreifen, um seine Machteffekte freizulegen. 
Für die Perspektive auf Fermentation bedeutet dies u.a., die gängigen Op-
positionen von guten und schlechten, probiotischen und pathogenen, ›ess-
baren‹ und ›nichtessbaren‹ Bakterien zu hinterfragen und mit der bewährten 
feministischen Kritik an den Unterscheidungen von privat und öffentlich, 
produktiver und reproduktiver Arbeit, Verstand und Emotion etc. kurzzu-
schließen. Zu aktuellen feministischen Politiken des Essens und Verdauens 
vgl. Jovanovski 2017.

4	  	So zeigen Tracy und Howes-Mischel (2018) anhand der Fermenation von 
Joghurt mithilfe der Bakterien aus der Vaginalflora die unscharfen Grenzen 
der »microbial materiality of gender and food« auf. Nash (2018) entwirft 
umgekehrt eine »queer perspective on being«, indem sie den menschlichen 
Körper als Hort einer Pluralität ageschlechtlicher Mikroben liest.

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


413

metaphorisches Arsenal neu aktiviert: »Fermentation processes […] can 
aid in imagining a feminist political project of transformation that be-
gins in the kitchen, and it can be a powerful metaphor for rethinking 
politics and equality.« (Fishel 2018)

Am Projekt »Food Feminism Fermentation« wird deutlich, dass der 
Kompost bei Haraway kein vereinzeltes und zufälliges Motiv ist, son-
dern sich in einen Denkzusammenhang einfügt, der sich für das weiter-
führende sozialtheoretische und politische Denken von Fermentierung 
als reizvoll erweist. Im Folgenden soll zunächst der Einsatzpunkt ver-
deutlicht werden, von dem aus Haraway die Kompostfigur in der De-
batte um das Anthropozän situiert, um im Anschluss seine strategische 
Rolle innerhalb ihrer eigenen Argumentation kritisch rekonstruieren zu 
können.

10.2 Vom Anthropozän zum Chthuluzän

Haraway problematisiert die dominante Erzählung des Anthropozäns, 
das als Konzept Anfang der 1980er Jahre vom Biologen Eugene F. Stoer-
mer geprägt und dann Anfang der 2000er vom Umweltchemiker und 
Nobelpreisträger Paul Crutzen neu ›ausgerufen‹ wurde (Crutzen & 
Stoermer 2000). Es basiert auf der Annahme, dass seit dem Ende der 
Eiszeit eine neue geologische Epoche angebrochen ist, in der sich die 
menschlichen Eingriffe im Zuge der fossilen Moderne tiefgreifend und 
teils irreversibel in die terrestrischen Strukturen von Wasser, Erde und 
Gestein eingeschrieben haben. Die Wirkungen dieser Sedimente äußern 
sich vor allem zerstörerisch in gestiegenen CO2-Emmissionen, globaler 
Klimaerwärmung, Artensterben und einer Übersäuerung der Meere. Die-
se akademisch überaus erfolgreiche Story des Anthropozäns ist für Ha-
raway in mehrfacher Hinsicht problematisch. Denn sie setzt die Erde als 
autopoietisches System, d.h. als selbsterzeugende, autonome, geschlosse-
ne, zentral kontrollierte, homöostatische und antizipierbare Einheit ins 
Bild (Haraway 2016: 33). Zwar habe der Autopoiesis-Begriff in der Ge-
schichte der Kybernetik und der Informationswissenschaften eine ver-
dienstvolle Rolle gespielt, so Haraway, aber er bleibe einem technokrati-
schen, marktzentrierten Diskurs verhaftet, der in utilitaristischer Manier 
vom menschlichen Individuum als dem Zentrum des globalen Schicksals 
ausgeht. Diese selbsterfüllende Prophezeiung mache es unmöglich, an-
dere Welten überhaupt in den Horizont des Denkbaren aufzunehmen.

Haraway knüpft an die Latour’sche Einsicht an, dass diese Story ge-
ändert werden muss. In seinen späteren Arbeiten wie Kampf um Gaia 
(Latour 2017) und Das terrestrische Manifest (Latour 2018) entwirft 
Latour Gaia als Figur, die eine alternative Erzählung zum Anthropozän 

VOM ANTHROPOZÄN ZUM CHTHULUZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


414

liefert. Im Anschluss an die mythologische Tradition sowie an die 
Gaia-Hypothese von James Lovelock und Lynn Margulis (Lovelock & 
Sagan 1974), wonach die Erde als Lebewesen zu begreifen ist, zeichnet 
Latour Gaia als Erdgöttin, die sich als eingreifende, Chaos und Zerstö-
rung stiftende Kraft sowohl gegen menschliche Kontrollfantasien wie ge-
gen die Vereinnahmung als zu schützende Umwelt richtet.

Mit seinem Begriff der Komposition macht Latour die nichtlinea-
ren Verbindungen zwischen übergreifenden Prozessen und Subsystemen 
stark, wodurch die schrittweise Formation einer neuen, gemeinsamen 
und lebenswerten Welt wieder denkbar gemacht werden soll. Bei Latour 
ist es die Gruppe der »Erdverbundenen« (Latour 2018: 101), die sol-
che alternativen »Gaia stories« bzw. »geostories« erzählt und mit ih-
ren kompositorischen Praktiken neue Kollektive erschafft. Aber obwohl 
die damit verbundene Figur des ›Alignment‹ dazu angelegt ist, über die 
Geschichte des Anthropozäns hinauszugehen, versäume es Latour, eine 
konkrete andere Story zu liefern, so Haraways Kritik. Letztlich bleibe 
Latours Gaia zu stark am Modell der Autopoiesis als systemischer Kohä-
renz der Erde sowie am Humanen als ihrem Feind ausgerichtet, weshalb 
Haraway fordert: »(T)he Earthbound need a more tentacular, less binary 
life story.« (Haraway 2016: 43) 

Eine zunächst hilfreiche Spezifizierung des Anthropozän-Konzepts er-
kennt Haraway im Begriff des Kapitalozäns. Dieser zeige an, dass es nicht 
›der Mensch‹ an sich ist, der die Erde beschädigt, sondern dass vielmehr 
die Vergesellschaftungsform der kapitalistischen Ökonomie für die Zerstö-
rung von Ökologien und das Fortbestehen neokolonialer Ausbeutungsver-
hältnisse verantwortlich ist. Doch auch das Kapitalozän birgt für Haraway 
die Gefahr, zum umfassenden Narrativ zu werden und die traditionellen 
Parameter von Moderne, Fortschritt und Geschichte zu reproduzieren:

»Note that insofar as the Capitalocene is told in the idiom of 
fundamentalist Marxism, with all the trappings of Modernity, Progress, 
and History, that term is subject to the same fiercer criticisms. The 
stories of the Anthropocene and the Capitalocene teeter constantly on 
the brink of becoming much Too Big. Marx did better than that, as did 
Darwin. We can inherit their bravery and capacity to tell big-enough 
stories without determinism, teleology, and plan.« (ebd.: 50)

Wie also kann eine neue, nichtteleologische Erzählung aussehen, die 
groß genug, aber nicht zu groß ist? Als dringend benötigte dritte Story 
ruft Haraway das Chthuluzän aus und bestimmt es als

»a third netbag for collecting up what is crucial for ongoing, for staying 
with the trouble. The chthonic ones are not confined to a vanished 
past. They are a buzzing, stringing, sucking swarm now, and human 
beings are not in a separate compost pile. We are humus, not Homo, not 
Anthropos; we are compost, not posthuman.« (ebd.: 55)

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


415

Im Gegensatz zu den dominanten Erzählungen des Anthropozäns und 
des Kapitalozäns sind im Chthuluzän die Menschen nicht länger Ak-
teure, die die anderen Wesen zur bloßen Reaktion verdammen. Sie sind 
nur ein Teil des großen Komposthaufens, der trotz aller bisherigen Zer-
störungen vor sich hingärt und nun zur eigentlichen Haupterzählung 
wird. Kompost kommt etymologisch vom lateinischen compositum und 
lässt sich als das Zusammengestellte übersetzen. Es ist eine Kompositi-
on, die sich selbst von innen dekomponiert und zu etwas Neuem wird: 
zu fruchtbarer Erde. Der Kompost ist damit der Inbegriff einer Kompo-
sition im Sinne Latours, doch er entledigt sich der anthropozentrischen, 
autopoietischen Überreste und begründet so Haraways alternatives Mo-
dell der Sympoiesis. 

Im Gegensatz zur Autopoiesis geht die Sympoiesis von kollektiv pro-
duzierenden Systemen ohne klare räumliche oder zeitliche Grenzen aus 
(ebd.: 33). Information und Kontrolle sind zwischen den einzelnen Kom-
ponenten verteilt, die immer schon in vielfältigen Verbindungen ohne 
Anfang und Ende begriffen sind. Wie Matthew Thompson herausstellt, 
formuliert Haraway mit dem Chthuluzän ein Modell, das die Kompo-
sition dieser Komponenten »von unten« her denkt – und daher in den 
Bakterien der Erde seine ideale Verkörperung findet: »[T]he Chthulucene 
represents what comes from under. Invertibrates of all kinds abound, 
spiders and octopus especially, but it is bacteria that best embody 
this.« (Thompson 2016) Und tatsächlich werden im Chthuluzän Bakte-
rien und Pilze als »our biotic and abiotic symp-poietic collaborators, co-
laborers« (Haraway 2015: 161) explizit in die Reihe der »Companion 
Species« (Haraway 2003) aufgenommen. Hinzu kommt die klassische 
politische Bedeutung der ›Kämpfe von unten‹, etwa indigener Aneignun-
gen von Autonomie, und schließlich eine spirituelle und mythologische 
Fundierung, die – ähnlich wie Latour – Göttinnen wie Gaia and Medusa 
ins Spiel bringt: »In short the Chthulucene is like an ecological uncon
scious, underneath it all but without necessarily being foundational in a 
teleological sense.« (Thompson 2016)

Auffallend ist, dass die Symbole des Anthropozäns und Kapitalozäns 
thermischer Natur sind. Das Anthropozän wird bei Haraway symbo-
lisch durch das Waldfeuer verkörpert, das die Einheit von Leben und Tod 
transportiert: »(F)ire is an essential element for ongoing, as well as an 
agent of double death, the killing of ongoingness.« (Haraway 2016: 44) 
Weil diese zerstörerische Wirkung immer bedrohlicher wird, müssen laut 
Haraway die »material semiotics« des Feuers in der Gegenwart über-
prüft und neu bestimmt werden: »Perhaps, instead of the fiery forest, the 
icon for the Anthropocene should be Burning Man!« (ebd.: 46) Diese 
Referenz auf das große Hippie-Festival in der Wüste von Nevada lässt 
offen, ob damit die bestehende Notlage des sich selbst in Brand gesteck-
ten Menschen gemeint ist oder ob Haraway hier für eine ›Umleitung‹ 

VOM ANTHROPOZÄN ZUM CHTHULUZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


416

des zerstörerischen Feuers weg von den Wäldern hin zur Ursache seines 
unkontrollierten Ausbruchs plädiert: Zum Menschen.

Als »Icon for the Capitaloscene« (ebd.: 48) gilt Haraway äquivalent 
zu den Waldbränden des Anthropozäns das schmelzende Eis der Polkap-
pen. Anthropozän und Kapitalozän sind damit logisch aufeinander fol-
gende Zeitalter der Extremtemperaturen, die sich wechselseitig evozie-
ren und katastrophisch zuspitzen. Beide »Icons« sind Sinnbilder einer 
globalen Erwärmung, die Ökologien zerstört: Im Falle des Feuers auf ex-
zessive, schnelle Weise, im Falle des Eises eher langsam und schleichend. 
Wie gleich zu zeigen ist, formuliert Haraway mit dem Kompost als neu-
em ikonischem Symbol des Chthuluzäns eine alternative thermische Ant-
wort auf ein thermisches Problem: Hitze soll mit (gemäßigt temperierter) 
Hitze bekämpft werden. Der heiße Kompost, der Haraway vorschwebt, 
zeichnet sich durch eine spezifische thermische und temporale Struktur 
aus, die das Brennen und das Schmelzen, Beschleunigung und Verlang-
samung zusammenführt.

10.3 Humusismus statt (Post-)Humanismus

Die Abgrenzung des Komposts vom Posthumanen, wie sie oben ange-
deutet wurde, kehrt im Buch an anderen Stellen wieder: »I am a compos-
tist, not a posthumanist: we are all compost, not posthuman.« (Haraway 
2016: 101) – diese Aussage wird in unterschiedlichen Wendungen man-
traartig wiederholt. Es ist Haraways Beschäftigung mit Spinnen, Okto-
pussen und Tintenfischen, Mikroben und Pilzen, kurz: den tentakulären 
Wesen, die ihre Kritik am Posthumanismus anleitet. Sie begründet die 
zunehmende Skepsis gegenüber dem posthumanistischen Erbe mit ihnen:

»All the tentacular stringy ones have made me unhappy with 
posthumanism, even as I am nourished by much generative work done 
under that sign. My partner Rusten Hogness suggested compost instead 
of posthuman(ism), as well as humusities instead of humanities, and I 
jumped into that wormy pile. Human as humus has potential, if we 
could chop and shred human as Homo, the detumescing project of a 
self-making and planet-destroying CEO. Imagine a conference not on 
the Future of the Humanities in the Capitalist Restructuring University, 
but instead on the Power of the Humusities for a Habitable Multispecies 
Muddle! Ecosexual artists Beth Stephens and Annie Sprinkle made a 
bumper sticker for me, for us, for SF: ›Composting is so hot!‹« (Hara-
way 2016: 32)

Das Problem des Posthumanismus ist also, dass er nach wie vor dem Erbe 
des Humanismus und der klassischen Humanities, d.h. der Geisteswis-
senschaften, verpflichtet bleibt. Haraway konstatiert hier das Scheitern 

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


417

des posthumanistischen Bestrebens, das unhinterfragte Erbe des Hu-
manismus – seinen Universalitätsanspruch, seinen Anthropozentrismus 
und seinen dualistischen Operationsmodus – kritisch freizulegen, um so 
die Vorstellung des Humanen als autonome Einheit aufzusprengen (vgl. 
dazu Hayles 1999, Herbrechter 2009, Wolfe 2010, Loh 2018). Haraway 
gehört neben Karen Barad (2012) und Rosi Braidotti (2014) zu den prä-
gendsten Figuren des posthumanistischen Feminismus, der bei der impli-
ziten Gleichsetzung des Menschlichen mit dem Männlichen ansetzt und 
Fragen des Natur-Kultur-Verhältnisses, der Technik, der Körper(-gren-
zen) und der Subjektivität bzw. Agentialität verhandelt. Beim posthuma-
nistischen Projekt, das Paradigma des Menschen zu überwinden, bleibt 
der Mensch aber paradoxerweise doch im Zentrum der theoretisch-po-
litischen Überlegungen, so Haraways Beobachtung. Ihr Ausweg ist die 
Abkehr von Begriffen aus dem klassischen philosophisch-ökonomischen 
Denkrepertoire und die Hinwendung zu biologischen, denn: »Biologi-
cal sciences have been especially potent in fermenting notions about all 
the inhabitants of the earth since the imperializing eighteenth century.« 
(Haraway 2016: 30) In dieser biologischen Tradition wird es Haraway 
darum gehen, nach und nach ihre Begriffe zu fermentieren. Der Kom-
post ist damit nicht nur Gegenstand, sondern ein philosophischer Denk-
stil, der das zirkuläre Prozessieren als Wissensform stark macht – Theo-
rie als Ferment oder fermentierte Theorie. Dabei ›kompostiert‹ Haraway 
vor allem auch verschiedene Linien feministischen spekulativen Denkens 
und proklamiert mit Marilyn Strathern: 

»It matters what matters we use to think other matters with; it matters 
what stories we tell to tell other stories with; it matters what knots 
knot knots, what thoughts think thoughts, what descriptions describe 
descriptions, what ties tie ties.« (ebd.: 12)

Es geht also um eine wissenschaftstheoretische Reflexion der materialen 
Textur der verwendeten Denkmodelle, ihrer Imaginationskraft und ihrer 
Konsequenzen für die weitere Begriffsbildung. In dem Zuge werden das 
Kompostieren, Gären und Fermentieren zu hoffnungsvollen Alternati-
ven zum posthumanistischen Dilemma. Man könnte hinzufügen: It mat-
ters what composts compost composts. In dieser Weise wird die Idee des 
Komposts zu einem gleichermaßen epistemologischen, gegenständlichen 
und (wie sich noch zeigen wird) fiktionalen Modell, das die Grenzen des 
Wirklichen wie des Möglichen – und des Sozialen im Sinne Latours – 
absteckt, dabei experimentell erweitert und gezielt verwirrt: »I compost 
my soul in this hot pile. The worms are not human; their undulating 
bodies ingest and reach, and their feces fertilize worlds. Their tentacles 
make string figures.« (ebd.: 34f.) Über eine klassisch wissenschaftstheo-
retische Reflexion geht Haraway hinaus und schlägt einen holistischen 
Weg ein. Dass sie nicht ihren Geist, sondern ihre Seele kompostiert, der 

HUMUSISMUS STATT (POST-)HUMANISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


418

fruchtbaren Arbeit der Würmer und Mikroben überlässt und in der Fol-
ge an ihrem Fadenspiel teilnimmt, kündigt die Tragweite des Kompost-
modells bildreich an. 

Die Figur des Fadenspiels (»string figures«) wird im Buch abgekürzt 
als SF und reiht sich ausdrücklich in das sprachliche SF-Arsenal vorheri-
ger Werke – u.a. Speculative Feminism und Science Fiction – ein (ebd.: 2). 
Beim Fadenspiel wird eine Kordel von außen um die Hände gelegt, die 
mittels Fädelbewegungen der einzelnen Finger nun Figuren bilden, Bil-
der erzeugen oder Geschichten erzählen können. Als Abhebe- oder Ab-
nehmspiel wird die Figur einer Spieler:in an eine andere weitergereicht, 
die sie modifizieren und weiterspinnen kann. Haraways Interpretation 
des Fadenspiels zielt nun einerseits auf diese kollektive Praxis als semioti-
sche Aufnahme und Weitergabe von Ideen anderer, andererseits auf seine 
materiellen Eigenschaften des Einfädelns, des Verwirrens, des Rückver-
folgens und des Ordnens, die dem nichtmenschlichen Werk tentakulärer 
Wesen, etwa dem Spinnennetz, entlehnt sind. Daraus leitet sich der pro-
grammatische Entwurf zum »tentacular thinking« – so die Überschrift 
des Kapitels – als einem kollaborativen, tastenden, spinnenden Denken 
ab. Hier ergibt sich eine enge Beziehung von Kompost und Fadenspiel:

»I work with string figures as a theoretical trope, a way to think-with a 
host of companions in sympoietic threading, felting, tangling, tracking, 
and sorting. I work with and in SF as material-semiotic composting, as 
theory in the mud, as muddle.« (ebd.: 31)

Die Rede vom materiell-semiotischen Kompostieren macht deutlich, 
dass weder das Fadenspiel noch das Kompostieren als reine Metaphern 
zu verstehen sind. Während Haraway in dieser Formulierung Faden-
spiel und Kompost gleichsetzt, folgen die beiden Motive aber sehr un-
terschiedlichen Logiken, sowohl was ihren semiotisch-bildlichen wie 
ihren materiellen Gehalt betrifft. Auf der einen Seite haben wir das Fa-
denspiel als ein filigranes, feines Knüpfen und Verbinden von Linien, 
die sich auf kunstvolle Weise kreuzen, überlagern und neu zusammen-
setzen; auf der anderen Seite den schlammigen Haufen des Komposts, 
der in seinem Gewirr unterschiedlicher Komponenten alles verschluckt 
und zu einer mehr oder weniger gleichmäßigen Masse, zu Humus, wer-
den lässt. Die Gemeinsamkeit zwischen Fadenspiel und Kompost – und 
darauf kommt es Haraway an – ist ihre Kraft der Komposition, in der 
verschiedene menschliche und nichtmenschliche Wesen, Dinge, Elemen-
te als Gefährt:innen ein kollaboratives sympoietisches Ganzes bilden. 
Das Kompostbild führt vor, dass es sich dabei nicht um ein geordne-
tes, ästhetisch ansprechendes Kunstwerk handelt, sondern um ein unor-
dentliches, unreines, bisweilen beunruhigendes Gewirr. Die Geschichte, 
die mit den beiden materiell-semiotischen Instrumenten des Fadenspiels 
und des Komposts erzählt werden soll, ist die der Sympoiesis bzw. der 

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


419

Symbiogenese. Um zu verstehen, wie diese sich im Kompost entfalten, 
müssen wir uns die Funktionsweise des Kompostbildes näher ansehen. 

10.4 Symbiogenese im Kompost

Angesichts der Zerstörung, die der (Post-)Humanismus anrichtet, soll 
menschliches Leben im Chthuluzän sich mit anderen »Krittern«, d.h. be-
drohten Wesen verwandt machen, um Formen der Symbiogenese einzu-
üben. Darin liegt für Haraway das utopische Versprechen des Komposts. 
Er ist ein symbiotisches, kollektiv produzierendes Neben- und Ineinan-
der der Spezies (Menschen, Tiere, Pflanzen, vor allem auch Bakterien und 
Viren), die einander komponieren und dekomponieren: »Staying with 
the trouble requires making oddkin; we require each other in unexpected 
collaborations and combinations, in hot compost piles. We become-with 
each other or not at all.« (Haraway 2016: 4) Noch eingängiger schreibt 
Haraway an anderer Stelle:

»Critters are at stake in each other in every mixing and turning of the 
terran compost pile. We are compost, not posthuman; we inhabit the 
humusities, not the humanities. Philosophically and materially, I am a 
compostist, not a posthumanist. Critters—human and not—become-
with each other, compose and decompose each other, in every scale 
and register of time and stuff in sympoietic tangling, in ecological 
evolutionary developmental earthly worlding and unworlding.« (ebd.: 
97)

Diese endlose nichtsubjektive Ko-Werdung einer breiten Variabilität der 
Spezies (oddkin) im Schicht-Modell des Humus – der zersetzten orga-
nischen Substanz eines Bodens – soll eine Aussicht auf das Leben und 
Sterben in Folge der bereits angerichteten Zerstörung im Anthropozän 
geben. Die zentrale Stichwortgeberin für diese Idee ist Anna Tsing, die 
in dem von ihr mitherausgegebenen Buch Arts of Living on a Damaged 
Planet (Bubandt et al. 2017) die Möglichkeiten des Lebens in kapitalis-
tischen Ruinen auslotet, in denen das Anthropozän von seinen eigenen 
Geistern und Monstern heimgesucht wird. Das Buch ist mit Radierun-
gen der Künstlerin Candice Lin illustriert, die auf der ersten Seite des 
Buchs vorgestellt werden:

»Inspired by evolutionary biologist Lynn Margulis’s theory of 
coevolution and symbiogenesis, Lin’s etching shows a lively interplay 
of five kingdoms: plants, fungi, animals, and protists all radiate from 
bacteria. Filled with visual and narrative surprises about processes of 
digestion, distillation, and fermentation, Lin’s drawings are invitations 
to look more closely at the wonders and terrors of the Anthropocene.« 
(ebd.)

SYMBIOGENESE IM KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


420

Weil Bakterien die Urkraft allen anderen Lebens bilden, nehmen Prozes-
se der Verdauung und Fermentierung darin eine besondere Stellung ein. 
Auf der zum Text gehörigen Radierung ist ein runder Kreis zu sehen, in 
dessen Zentrum sich die Abbildung eines Menschen in einer Festung mit 
dem Verweis »Thermoplasm« befindet, der vom Wort »Bacteria« einge-
fasst wird. Sein Darm ist nach außen gestülpt und wird zu einer Schlan-
ge, die die Mauern der Festung überschreitet; aus seinem Kopf kommt 
ein Reagenzglas, das mit »Fermentation« überschrieben ist und aus dem 
eine Wolke samt Landschaft entweicht, deren Elemente mit Bakterienty-
pen wie »Cyonobacteria« und »Chloroxybacteria« markiert sind. Vom 
Schriftzug »Fermentation« weisen Pfeile auf unterschiedliche andere 
Körper, die als »Thermoplasmas« fungieren – innerhalb dieser werden 
Prozesse der Verdauung (Digestion) mithilfe von Sauerstoff und Wärme 
geregelt, bei einigen Bakterien heißt es zusätzlich »resists heat and acid«. 
Ausgehend von dieser Mitte leiten sich in organischen Übergängen die 
vier »Reiche« der Pflanzen, Pilze, Tiere und Protisten ab.

HARAWAY: KOMPOST

Candice Lin, 5 Kingdoms, 2015​ (Bubandt et al. 2017)

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


421

Diese Grafik mag insofern irritieren, als sie der posthumanistischen In-
tuition entgegensteht, den Menschen zu dezentrieren. Seine Positionie-
rung im Zentrum der Reiche wird aber dadurch relativiert, dass er selbst 
als fermentiertes und fermentierendes Phänomen gleichsam bakteriolo-
gisch betrachtet wird. Die Festung ist als Symbol des Anthropozäns zu 
verstehen, das vom Verdauungsapparat gesprengt wird. Sie erscheint als 
Thermoplasma, d.h. als thermisches Environment der Bakterien, die den 
Menschen und alles um ihn herum bevölkern.

Fermentierung wird so zu dem zentralen Prozess der Erde, dem alles 
andere Leben entspringt, das die Festung bzw. die Ruinen des Anthro-
pozäns zugleich aufbricht und durchwandert. Sie ist damit ein zugleich 
generatives wie transformierendes Lebensprinzip, das sich in Naturen/
Kulturen bewegt und jeder Idee der reinen Natur entgegensteht. Bubandt 
gibt in seinem Beitrag des Bandes ein Beispiel für diese Betrachtungs-
weise. In seiner Analyse des auf der indonesischen Insel Java lokalisier-
ten Schlammvulkans »Lusi« (kurz für Lumpur Sidoarjo) als »Haunted 
Geology« hält er fest: »(T)he ontologies of the natural and the unnatu-
ral (whether human or spiritual kinds of ›un-nature‹) coalesce in Lusi’s 
muddy ferment.« (Bubandt 2017: 124) Prozesse der Fermentation wer-
den so als Kräfte mobilisiert, die die Natur-Kultur-Unterscheidung und 
die die Mauern der anthropozentrischen Logik überwinden.

Auch bei Anna Tsing selbst taucht dieses Motiv auf, wenn sie aus-
gehend von ihrer Beschäftigung mit dem japanischen Matsutake-Pilz 
(Tsing 2015) die Verdauungs- und Erneuerungsbeziehungen zwischen 
der Atmosphäre, Bakterien und Pilzen beschreibt und daraus ihr – von 
Haraway rege zitiertes – Konzept des »World-Making« ableitet:

»Bacteria made our oxygen atmosphere, and plants help maintain it. 
Plants live on land because fungi made soil by digesting rocks. As these 
examples suggest, world-making projects can overlap, allowing room 
for more than one species.« (ebd.: 22)

Pilze sind insofern »world builders« (ebd.: 138), als sie zusammen mit 
Bakterien die Erde erschaffen, in der Pflanzen wachsen, weil sie Holz 
»verdauen« (dekomponieren), das sich ansonsten tot im Wald türmen 
und verrotten würde. In diesen Verdauungskreislauf ist auch der Mensch 
eingeschlossen: »Even we proudly independent humans are unable to di-
gest our food without helpful bacteria, first gained as we slide out of the 
birth canal. Ninety percent of the cells in a human body are bacteria. 
We can’t do without them.« (ebd.: 142) Tsing interessiert sich im Weite-
ren dafür, wie Leben sich unerwartet in natur-kulturellen Assemblagen 
Bahn bricht, in denen es eigentlich nicht mehr vorgesehen war; wie also 
Pilze in Industrieruinen zu wuchern beginnen, wie wider alle Progno-
sen neue Ökosysteme in toxischen und lebensfeindlichen Umgebungen 
entstehen. In Haraways Worten geht es bei Tsing um die »contaminated 

SYMBIOGENESE IM KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


422

and nondeterministic, unfinished, ongoing practices of living in the ru-
ins.« (Haraway 2016: 37) 

Dieses Denken der Verdauungskreisläufe von und durch Bakterien, 
Pilze, Pflanzen und andere Organismen unter feindlichen Bedingungen 
entwickelt Haraway im Fermentationsmodell des Komposts weiter. Ihre 
Vision einer artenübergreifenden Symbiose im Kompost basiert auf ei-
nem bestimmten kausalen und temporalen Modell, das die spontanen, 
überraschenden, neuartigen Effekte betont, welche der Gärungsprozess 
hervorbringt. Haraway schreibt:

»The unfinished Chthulucene must collect up the trash of the 
Anthropocene, the exterminism of the Capitalocene, and chipping 
and shredding and layering like a mad gardener, make a much hotter 
compost pile for still possible pasts, presents, and futures.« (ebd.: 57)

Abfall und Tötungskraft sind nicht dem Kompost entgegengesetzte, 
sondern ihm wesensverwandte, ja immanente Prinzipien, die sich aber 
wieder in Leben verwandeln – oder das Futter für anderes Leben dar-
stellen. Diese »ongoingness« ist es, die das Kompostbild transportieren 
soll: Fruchtbarer Humus ist beim Kompost das Produkt der Zersetzung 
und Verwesung organischer Materialien durch Mikroorganismen. Die 
Gleichzeitigkeit von Entstehung und Dekomposition, Leben und Tod, 
Verfall und Erneuerung zeichnet den Gärungsprozess des Komposts aus, 
er ist ein zirkuläres organisches Gefüge. Anders als der vitale Materialis-
mus Jane Bennetts (Bennett 2010) mit seiner ungestümen Feier ständig 
und überall prozessierenden Lebens bringt Haraway hier vermittels des 
Kompostmotivs dessen Kehrseite ins Spiel: den Tod, den Zerfall und die 
Dekomposition als Möglichkeitsbedingung des Lebens. Wohlgemerkt 
soll die Auslöschung, die das Kapitalozän auszeichnet, nicht überwun-
den, sondern im Kompost auf nachhaltige Weise weitergeführt werden. 

Waren die Fermente für Marx stellenweise noch der latente Keim, der 
vorbereitende Startpunkt für eine potentiell offene Zukunft – weshalb 
›Ferment‹ bei Marx auch die gängigere Figur als die ›Gärung‹ ist –, nä-
hert sich Haraways Kompost dem Gärungsphänomen zunächst einmal 
von der Vergangenheit, von den Altlasten des Anthropozäns. Was Hara-
way zeichnet, ist ein Abfallmodell, in dem der Kompost hinter dem An-
thropozän aufräumt. Es sammelt seinen Müll, um zu retten, was noch 
übrig ist, um diesen Müll dann einer großen Nachhaltigkeits- und Wie-
derverwertungsbewegung zuzuführen. Das Wundersame des Komposts 
besteht darin, dass er seine Komponenten, einst Abfall, in fruchtbarkeits-
bringende Bodenverbesserer verwandelt und das Leben und Sterben in 
einem Prozess vereint. Er repräsentiert ein zum Tod hin prozessierendes 
Leben, das nach seinem Ende wiederum neues Leben ermöglicht. Myste-
riös ist diese Bewegung deshalb, weil die molekularen Prozesse zwischen 
dem Verrotten und der Entstehung von neuem Humus wissenschaftlich 

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


423

in Teilen immer noch im Dunklen liegen. Die Biologin Haraway wird 
diese mystische Fundierung nicht nur aufgreifen, sondern mit der Figur 
des Chthuluzäns zum Herzstück ihrer Überlegungen machen. Denn letzt-
lich ist es das Wesen Chthulu, das die rettende Bewegung der Wiederher-
stellung von Möglichkeiten des Zukünftigen im Kompost anleiten wird. 

Ehe sich diese wieder schließen, ist ein Exzess des Komposts vonnö-
ten, eine Beschleunigung seiner zirkulären Bewegung: je heißer desto 
besser. Warum aber spricht Haraway immer wieder explizit von heißen 
Komposthaufen? Um das Kompostbild hier in seiner Logik als thermisch 
funktionierende Ökologie mit zugleich selbstregulierendem wie exzes-
sivem Charakter verorten und mit Haraways mythologischer Lesart ins 
Verhältnis setzen zu können, folgt nun ein knapper botanischer Exkurs.

10.5 Exkurs: Der Kompost als geschlossene Ökologie

Wirft man einen Blick in Handbücher zum Kompostieren, überrascht 
zunächst, dass das Vokabular bisweilen nicht weit von Haraway ent-
fernt ist. In seinem 1975 erschienen Handbuch »Let it Rot!« identifi-
ziert Stu Campbell zwei Arten von »[w]orkers of the compost pile«, zu 
denen einerseits Mikroorganismen wie Bakterien und Pilze und anderer-
seits Makroorganismen wie Erd- und Fadenwürmer, Insekten und Spin-
nen gehören (Campbell 1975: 13). Er betont immer wieder, dass es nicht 
Menschen, sondern Bakterien und Pilze sind, die die »Arbeit« des Kom-
postierens übernehmen (ebd.). 

Kompostierung verläuft in verschiedenen Phasen. Die »Hauptrotte« 
oder »Intensivrotte« beschreibt die anfängliche Zersetzung, bei der die 
Mikroorganismen die Nährstoffe aus dem Inneren der organischen Sub-
stanzen ziehen, wodurch Wärme freigesetzt wird. Aus der daraus folgen-
den »Nachrotte«, die ab dem Beginn des Kompostierens mindestens fünf 
Monate dauert, entsteht dann der »Fertiggkompost«, der sich bei weite-
rer Aufrechterhaltung in den als besonders bodenverbessernd geltenden 
»Reifekompost« verwandeln kann.5 Dabei wird grundsätzlich zwischen 
einer kalten und einer heißen Rotte unterschieden (Thompson 2007: 
56ff.). Eine kalte Rotte liegt vor, wenn ein Komposthaufen im Freien, 
d.h. nicht isoliert sukzessive geschichtet wird, was dazu führt, dass die 
Rotteprozesse nicht alle gleichzeitig, sondern Schicht für Schicht nachei-
nander ablaufen. Nur die oberste Schicht setzt Wärme frei, welche direkt 
an die Umgebung abgegeben wird. Weil es durch diesen Abluftmechanis-
mus nicht zu höheren Temperaturen kommen kann, überleben Krank-
heitserreger, Parasiten und Unkrautsamen den Prozess. 

5	  	https://www.plantura.garden/gartentipps/gartenpraxis/richtig-kompostieren-
tipps-tricks-rund-um-den-eigenen-kompost [zuletzt aufgerufen am 03.01.2021]

EXKURS: DER KOMPOST ALS GESCHLOSSENE ÖKOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


424

Der heiße Kompost hingegen setzt einen gesamten Haufen auf einmal 
in Gang, der sich vermittels seiner selbst von innen isoliert und durch ei-
nen selbstverstärkenden Mechanismus Temperaturen von bis zu 80 °C 
freisetzen kann (Campbell 1975: 17f.). Die thermophilen Mikroorganis-
men können die hohe Temperatur aufgrund ihrer massebedingten Eige-
nisolierung erzeugen, werden durch sie aber gleichzeitig immer weiter 
aktiviert, was in einen regelrechten Exzess des Rotteprozesses mündet. 
In diesem thermischen Milieu werden Krankheitserreger, aber auch nütz-
liche Bakterien abgetötet. Hier wird von menschlicher Hand eine Appa-
ratur aufgebaut, in der sich Mikroorganismen gleichsam selbst pasteu-
risieren: Sie produzieren eine Hitze, die zumindest einige von ihnen in 
der Folge ausschaltet. Anders formuliert: Die Mikroorganismen wer-
den durch das menschengemachte Kompostgefüge zur Selbstdezimie-
rung gezwungen. Das internale Isolationsprinzip des heißen Komposts 
wird durch Technologien wie Thermo- oder Schnellkomposter verstärkt, 
die jene zeitliche und thermische Beschleunigung durch externe Isolie-
rung ermöglichen. Heißer Kompost kann aber auch – im Sinne von Ha-
raway – durch Techniken der Komposition erzeugt werden: Das geziel-
te Aufeinanderschichten stickstoff- und kohlenstoffhaltiger Materialien 
mit Erde erhöht die interne Temperatur des Komposts. 

Der Unterschied zwischen kaltem und heißem Kompost ist vor allem 
auch ein temporaler: Während ein kalter Kompost in der Regel mindes-
tens ein Jahr benötigt, überspringt der heiße Kompost mehrere Phasen, 
wodurch er schon nach einem Monat vollständig dekomponiert sein 
kann. Der Kompost wird hier als geschossener selbstregulierender Me-
chanismus sichtbar, der dafür sorgt, dass der heiße Kompost in einem 
Akt der Selbstkannibalisierung – der Abtötung seiner eigenen Triebkraft, 
der Bakterien – weder außer Kontrolle gerät noch die äußere Umgebung 
ansteckt. Allerdings werden immer wieder Fälle bekannt, bei denen sich 
ein Kompost selbst von innen heraus entzündet. Solche relativ seltenen 
Kompostbrände oder Kompostfeuer resultieren aus der Trockenheit, die 
in Verbindung mit exzessiver Wärmeentwicklung eine spontane Entzün-
dung hervorrufen kann (Thompson 2007: 70f.). Das Feuer ist einmal 
mehr auch eine Frage der Komposition: Feuchtes Gras auf einem of-
fenen, auf der Oberfläche eher trockenen Kompost kann aufgrund der 
Gasbildung bei der Zersetzung eine Selbstentzündung des Komposts er-
zeugen. Hier zeigt sich eine noch gravierendere Selbstzerstörung als beim 
Exzess heißer Kompostierung. Der Kompost vernichtet sich selbst und 
steckt, wenn nicht rechtzeitig gestoppt, seine Umgebung an.

Dieser seltene Fall verkehrt ein Kernprinzip des Komposts, seine Ge-
schlossenheit, ins Gegenteil. Normalerweise ist der Kompost als geschlos-
senes Ökosystem relativ intolerant gegenüber Fremdkörpern. Die Listen, 
auf denen versammelt ist, was unter keinen Umständen auf den Kom-
post sollte, sind lang. Neben allen »Störstoffen«, d.h. nichtorganischen 

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


425

Materialien wie Metall, Glas und Kunststoffen müssen etwa alle direkt 
oder indirekt parasitären Bestandteile ausgeschlossen werden. Pestizi-
de aus gespritztem Obst und Gemüse oder Schnittblumen bringen das 
Ökosystem des Komposts ebenso durcheinander wie Straßenkehricht 
mit seinen Schadstoffen von der Straße und aus der Luft (Campbell 
1975: 35f.). Zudem schleusen organische Parasiten wie pilzbefallene 
Pflanzenreste, samentragendes Unkraut oder keimbelasteter Hunde-, 
Katzen- und Vogelkot Feinde ein, die sich dann von innen gefährlich aus-
breiten und die gesamte Ökologie gefährden können. Auch von außen 
droht die Kontamination durch Parasiten, etwa wenn gekochte Fleisch-
reste den idealtypischen Serres’schen Parasiten – die Ratte – anlocken. 
Schließlich werden Bestandteile mit inkompatiblen zeitlichen Erforder-
nissen zum Störfaktor, etwa Aschereste, größere Pflanzenteile oder be-
stimmte Laubsorten, die sehr langsam und schwerfällig verrotten und 
damit eine Beschleunigung des Kompostierungsvorgangs verhindern.

In der Gesamtschau kristallisieren sich mehrere Charakteristika des 
Komposts heraus. Für sein Funktionieren sind nicht so sehr die Um-
weltbedingungen wie Außentemperatur ausschlaggebend als vielmehr 
die interne Komposition. Diese ist fundamental für die Selbstregulie-
rung, gleichzeitig aber auch für den Exzess, der in der Beschleunigung 
von Zeit und Temperatur im heißen Kompost angelegt ist. Doch nicht 
erst dem Szenario der Überhitzung, das zum Kompostfeuer führen kann, 
sondern bereits der Selbstregulierung des Komposts wohnt ein exzes-
sives Moment inne: Der heiße Kompost hegt seine eigene unkontrol-
lierte Beschleunigung durch Selbstvernichtung ein. Einem drohenden 
Exzess wird mit exzessiven Mitteln vorgebeugt. Damit solche Exzes-
se aber überhaupt denkbar werden, muss die interne Komposition eine 
Geschlossenheit aufweisen, die alle parasitären Fremdkörper draußen 
hält. Die Diversität der kompostierenden Komponenten lebt vom strik-
ten Ausschluss aller Störstoffe.

Die Charakteristika des Komposts – sein Exzess und seine Geschlos-
senheit – werden durch menschliche Kompositionsarbeit und -kon
trolle sichergestellt. Die Zersetzung organischer Stoffe findet zwar per-
manent statt, aber der Komposthaufen muss komponiert werden, um 
seine exzessive Kraft zu entfalten. Während für den kalten Kompost 
Katz’ Feststellung »compost happens« gelten mag, wonach die Kom-
ponenten ihrem eigenen Rhythmus, ihrer eigenen Zeitlichkeit und ihren 
eigenen Stadien überlassen werden, setzt der heiße Kompost den Ha-
raway’schen »mad gardener« voraus, der mithilfe bestimmter Techno-
logien, Schichtungstechniken und mitunter auch des Einsatzes physika-
lischer Tricks den Prozess beschleunigt. Die Symbiogenese im Kompost 
wird also durch ihre innere Erhitzung intensiviert. Dies ist aber nur mög-
lich, weil sie von menschlicher Hand – verbunden mit einem klaren Ziel 
– gemessen, manipuliert, gesteuert und kontrolliert wird, kurzum: weil 

EXKURS: DER KOMPOST ALS GESCHLOSSENE ÖKOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


426

ein menschlich erwünschter Rhythmus anderen Krittern aufgezwungen 
wird. Diese Praktiken sind bei näherem Hinsehen also nicht »mad«, son-
dern erfordern große Disziplin, wie auch die Anweisungen in den Hand-
büchern zum richtigen Kompostieren demonstrieren.

Haraway fordert, dass der Mensch ebenso in den Kompost eingeht 
wie die anderen Komponenten. Gilt dies auch für den verrückten Gärt-
ner, der den Kompost zuvor orchestriert hat? Denn Teil des Komposts zu 
werden bedeutet auch, von ihm dekomponiert zu werden, und als leb-
lose, wenn auch fruchtbare Substanz zurückzubleiben. Die Frage nach 
dem Verhältnis von Leben und Sterben im Kompost sowie das Problem 
seiner Steuerungsfähigkeit verhandelt Haraway im letzten Kapitel ihres 
Buchs, dessen Titel »Camille Stories« mit »Children of Compost« über-
schrieben ist. 

10.6 Die Kosmopolitik der Kompostist:innen

Mit den Camille Stories erzählt Haraway eine Geschichte der Zukunft, 
die 2025 mit »Camille 1« beginnt und 2425 mit »Camille 5« endet. 
Hier wird das Prinzip des Storytelling anschaulich durchgespielt, in-
dem das ausgerufene Zeitalter des Chthuluzäns und das Kompost-The-
orem in ihrem Potential, Ideen und Geschichten zu entwickeln, fiktional 
ausgetestet werden. Die Geschichte ist das Produkt eines Creative-Wri-
ting-Worshops, der 2013 als Teil des Kolloquiums von Isabelle Stengers 
in der Normandie abgehalten wurde und die Aufgabe formulierte, ein 
Baby zu erfinden und es durch fünf Generationen zu bringen (Haraway 
2016: 134). Die Arbeitsgruppe, bestehend aus Haraway, dem Filema-
cher Fabrizio Terranova und der Philosophin Vinciane Despret, nahm 
die Aufgabe zum Anlass, eine utopische Zukunft des »flourishing with 
and for a renewed multispecies world« (ebd.) auszumalen.

Begreift man die Camille Stories also als theoretischen Experimental-
raum, in dessen Rahmen zentrale Begriffe auf der Spielwiese der Fiktion 
angewendet, auf ihre Belastbarkeit geprüft, entfaltet und teils überstei-
gert werden, dann erübrigt sich die Frage, ob Haraway das Geschrie-
bene ›ernst meint‹. Es bildet ein eigenes Genre quasi-empirischen Ma-
terials, welches aus der Logik der Theorie heraus entworfen wurde und 
damit ideal auf sie zugeschnitten ist. Haraway bezeichnet dieses Genre 
als »speculative fabulation« (ebd.). Es handle sich dabei weniger um Fan 
Fiction als um »sym fiction«, ein »genre of sympoiesis and symchtho-
nia – the coming together of the earthly ones« (ebd: 136). Dieses Genre 
möchte Haraway nicht auf bloße Fiktion reduziert wissen. Die Camille 
Stories seien vielmehr ein »pilot project, a model, a work and play ob-
ject, for composing collective projects, not just in the imagination but 

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


427

also in actual story writing« (ebd.). Dies ist nur konsequent, insofern das 
Brisante des Storytelling in den Möglichkeiten seiner Realisierung liegt. 
Stories sind daher nicht nur Denkexperimente, sondern Miniaturen und 
Modelle praktischen Handelns. Und schließlich hat die Story selbst Ef-
fekte für die Ausdrucksweisen von Theorie. So schreibt Haraway, dass 
ihr der in Kunst und Aktivismus vielfach aufgegriffene Slogan »Make 
kin, not babies« von der fiktiven Figur Camille gleichsam eingeflüstert 
wurde (ebd.: 137). Der Aufruf zum Nicht-Gebären trifft bereits den Kern 
der Story, die um das Problem der Reproduktion der Menschheit in der 
Zukunft kreist, dieses aber jenseits heteronormativer Familienvorstellun-
gen ›natürlichen‹ Nachwuchses angehen will. »Make kin, not babies« 
ist eine gezielte Provokation der Gewissheit, dass Kinder – verstanden 
als ›biologische‹ Kinder im klassischen Sinne – »unsere« Zukunft seien. 
Wie sieht die Alternative des kin-making aus? 

Die Story lautet wie folgt: Nach einer sich apokalyptisch zuspitzen-
den Katastrophenphase großer Umweltzerstörung, des Massensterbens 
und sozialer Desintegration schließen sich kleine »Communities of Com-
post« zusammen, um die Tsing’schen »arts of living on a damaged pla-
net« (ebd.: 136) einzuüben. Das Projekt der Kompostisten (»compos-
tists«), wie sie sich selbst nennen, besteht darin, ausgehend von den 
Ruinen der Vergangenheit neue, nachhaltigere Formen des Sozialen zu 
»fermentieren«, also solche, die im Dienst des »healing«, der »sympoie-
sis«, des »becoming-with«, des »kin making«, »nurturing« und »mul-
tispecies flourishing« stehen: 

»These communities understood that the Great Dithering could end in 
terminal crises; or radical collective action could ferment a turbulent 
but generative time of reversals, revolt, revolution, and resurgence.« 
(ebd.: 145) 

Haraway knüpft hier einerseits an den etablierten Topos des revolutio-
nären Ferments als Unruhe- und Umsturzpotential an, modifiziert diesen 
aber mit dem Kompostbegriff zu einem Wandlungskonzept, das durch 
die langfristigeren Zyklen von Leben und Tod strukturiert ist. Für die 
»Communities of Compost« gilt, das Leben und Sterben in kompostie-
renden Schichten zu begreifen, in »layers upon layers of living and dying« 
(ebd.: 138). Es handelt sich bei diesem Rhythmus des Lebens und Ster-
bens um einen Stoffwechselprozess, um »metabolic transformations be
tween and among rocks and critters for living and dying well« (ebd.: 56).

Ausgehend von diesem zyklischen Schichtungs- und Stoffwechselver-
ständnis des Lebens wird es Haraway nun darum gehen, Formen der Ver-
wandtschaft auf innovative Weise zu überdenken, um schrittweise die 
von Tsing entlehnte Vision zu realisieren: »To live and die well through
out the dangerous centuries of irreversible climate change.« (ebd.: 140)
Um das gute Leben, das immer auch gutes Sterben ist, auf lange Sicht zu 

DIE KOSMOPOLITIK DER KOMPOSTIST:INNEN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


428

gewährleisten, sind einige tiefgreifende Maßnahmen zur Erschütterung der 
Dogmen natürlicher Reproduktion notwendig. Das Gebären und Aufzie-
hen von Kindern ist keine individuelle Entscheidung mehr, sondern wird 
zu einer Kollektivaufgabe der Kompostgemeinschaft, wodurch es seltener 
zu Geburten kommt. Die »Children of Compost«, wie Camille eines ist, 
entstehen in der Regel nur dann, wenn ein anderes Kind gestorben ist, und 
werden von mindestens drei Elternteilen jenseits der heterosexuellen Fami-
liennorm betreut (ebd.: 143). Das Ziel besteht darin, die Anzahl der Gebur-
ten und Tode durch eine solche Regulation zu »rekalibrieren« (ebd.: 147).

Freie Reproduktion ist in dieser Welt nicht verboten, erscheint aber 
als obsoleter Restbestand konventioneller menschlicher Individuen. 
Haraway bleibt im entscheidenden Punkt des individuellen Reproduk-
tionsrechts widersprüchlich und vage, wenn sie schreibt: »Although 
discouraged in the form of individual decisions to make a new baby, re-
productive freedom of the person is actively cherished.« (ebd.: 139) Die 
neu entstehenden Kinder werden nicht nur seltener, sondern sind keine 
humanen Wesen mehr. Sie werden durch Amalgamierung mit jeweils ei-
ner bedrohten nichtmenschlichen Tier- oder Pflanzenspezies buchstäb-
lich zu »symbionts« kompostiert. Mit pflanzlichem oder tierischem 
Zellmaterial genetisch modifiziert, sind die »syms« (so die Kurzform) 
Mischwesen mit menschlichem Körper, denen wahlweise Fühler, Schup-
pen und Tentakel wachsen (ebd.: 146f.). Ihnen stehen »non-syms«, also 
›konventionelle‹ Menschen, zunächst in scharfer Opposition gegenüber. 
Die beiden Gruppen bekämpfen einander phasenweise, aber langfristig 
kommt es zu ihrer Vereinigung, durch welche die non-syms sukzessive 
ebenfalls zu syms werden (ebd.: 140).

Die Verschlingung menschlichen und nichtmenschlichen Lebens zu 
Multispezies-Kreaturen geschieht im Dienste der Rettung von naturkul-
tureller Diversität, aber auch der Steigerung von »pleasure and aesthetics 
or for work« (ebd.: 141). Die wiederkehrenden positiven Bezugnahmen 
auf Arbeit in Haraways Utopie, z.B. wenn sie konstatiert »[t]he Com-
munities of Compost worked and played hard« (ebd.: 138), veranlas-
sen Sophie Lewis zur Feststellung, dass nicht viel von Haraways Kritik 
kapitalistischer Arbeitsverhältnisse und ihren Angriffen auf die naive Il-
lusion nichtentfremdeter Arbeit übriggeblieben sei, wie sie sie in ihrem 
Cyborg Manifesto formuliert hat:

»The core impetuses now appear to be downright pro-work, erasing 
her own gendered and others’ companionate labor. What is left is a 
wholesome anti-laziness wedded to the injunction to be always doing:  
respond, act, cultivate, invent, discover, bind, work, be ever more 
capable and alert.« (Lewis 2017: 9)6

6	  	 In einer Fußnote spitzt Lewis weiter zu: »As with ›kinnovation‹, the lan-
guage in which Haraway now couches her interventions would sometimes 

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


429

Haraway betont immer wieder, dass das Projekt des unaufhörlichen 
sympoietischen Tuns, Arbeitens und Verbindens ebenso wie die trans
humanen Modifikationen und die Reduktion von Geburten im Sinne des 
Wohls aller »syms« im »humus of sympoiesis« seien (Haraway 2016: 
141). Diese drei Projekte bilden die Pfeiler eines übergreifenden Plans: 
Im Zeitraum zwischen 2025 und 2425 soll sich die Anzahl der Menschen 
auf der Erde von ihrem Höhepunkt von 10 Milliarden auf ein stabiles 
Niveau von 3 Milliarden reduzieren (ebd.: 144f.). Das scheint schlicht 
notwendig, um wieder eine lebenswerte Welt zu schaffen und hat in der 
Rückschau dann auch die erhoffte Wirkung. In der dritten Generation 
Camilles, also um 2220, wird positiv bilanziert:

»[I]t was clear that human numbers, while still too heavy in most places 
for the damaged natural, social, and technical systems of earth to sustain, 
were declining within a deliberate pattern of heightened environmental 
justice.« (ebd.: 159)

Diese Abnahme der gesamten Menschenzahl auf der Erde korreliert 
direkt mit der Zunahme der Kompostisten, die sich im Rahmen ihrer 
»cosmopolitics« (ebd.: 160) des Lebens und Sterbens zu einem »potent 
earthwide network« (ebd.: 164) zusammenschließen und schließlich die 
mehr-als-menschliche Mehrheit auf der Erde bilden:

»Allied with diverse non-sym peoples, compostist practices of living 
and dying flourished everywhere, and the people in the emerging epoch 
of partial healing felt deeply entangled with the ongoing tentacular 
Chthulucene.« (ebd.: 159)

Dass es nicht nur um eine Vision des lokalen »flourishing« geht, sondern 
Haraway hier implizit auch einen Gesellschaftsentwurf liefert, zeigen die 
Passagen zur ökonomischen, technologischen und politischen Zukunft 
der Kompostisten, die aber bis auf eine allgemeine positive Rahmung 
recht vage bleiben:

»Humus-friendly technological innovation, creative rituals and 
celebrations, profound economic restructuring, reconfiguration of 
political control, demilitarization, and sustained work for connecting 
corridors and for ecological, cultural and political restoration had all 
made an impact and were growing in force.« (ebd.: 160)

Welcher Entwurf des Sozialen wird hier auf Grundlage des Kompost-
bildes entworfen? Haraway greift drei Mechanismen des Komposts auf, 
wie wir sie im botanischen Exkurs erschlossen haben: Komposition, 

not seem out of place in Silicon Valley. Transhuman mutations and but-
terfly-beards notwithstanding, the question arises: is the ›Communities of 
Compost‹ an image of genuinely transformative process, or a kind of poly-
amorous start-up?« https://www.viewpointmag.com/2017/05/08/cthulhu-
plays-no-role-for-me/ [zuletzt aufgerufen am 02.01.2021]

DIE KOSMOPOLITIK DER KOMPOSTIST:INNEN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


430

Exzess und Selbstregulation. In die Komposition des Haraway’schen 
Komposts gehen als Komponenten die verschiedenen Spezies ein: Men-
schen haben darin den gleichen Status wie Tiere, Pflanzen und Bakterien. 
Die Funktion des Kompostbildes ist die, den anthropozentrischen Bias 
aufzubrechen. Der Exzess besteht nun darin, dass die einzelnen Kom-
ponenten im Rahmen der Symbiogenese gemeinsam zu arbeiten, sich zu 
verbinden und dabei tiefgreifend zu vermischen beginnen. Es ist ein ex-
zessiv heißer und schneller Kompost, der die eingegangenen Komponen-
ten komprimiert. So wie die teils voluminösen Schichten des Kompost-
haufens am Ende zu kompaktem Humus von deutlich geringerer Masse 
werden, schmilzt in Haraways Analogie die Menschheit binnen 400 Jah-
ren auf weniger als ein Drittel zusammen. 

Diese Dezimierung ist in Haraways Version ein Produkt der Selbst-
regulation des Komposts; sie scheint ganz spontan aus der freiwilligen 
Amalgamierung mit nichtmenschlichem Leben zu resultieren. Doch die 
Annahme einer homöostatischen Selbstkontrolle erweist sich bei einem 
genaueren Blick auf fiktive wie nonfiktive Komposthaufen als Trug-
schluss. Denn für den heißen Kompost braucht es die Schichtungstech-
niken eines »mad gardeners«, der zugleich ein bodenständig kalkulieren-
der Gärtner sein muss. Es ist diese menschliche Steuerungsfigur, die die 
vermeintliche Selbstregulation orchestriert und überwacht. Bei Haraway 
übernimmt die kollektive Figur der Kompostgemeinschaft die Rolle der 
Gärtner:in. Indem sie die Geburten »kalibiert«, erweist sie sich als Ope-
rateur:in der biopolitischen Steuerung und Kontrolle, die für eine globa-
le Kompostierung des Humanen unerlässlich ist.

In dieser Weise entsteht eine prekäre Spannung zwischen der enthu-
siastischen Beschwörung des Komposts als Figur radikaler Offenheit, 
Verbindung und Ko-Werdung und Haraways Ausblendung des dafür 
notwendigen Kontrollregimes. Unsichtbar bleibt ebenfalls die Geschlos-
senheit des Komposts, die seine Diversität überhaupt erst möglich macht. 
Es ist kein Zufall, dass Haraways Kompostbild von einem emphatischen 
Modell der Gemeinschaft getragen wird, wonach sich die Communities 
of Compost zunächst lokal formieren und dann zunehmend zu einer 
Weltgemeinschaft vernetzen. Mit den »non-syms« ist die Außengren-
ze der Gemeinschaft als Negatives identifiziert, das durch Einspeisung 
letztlich beseitigt wird. Bei Haraway spitzt sich buchstäblich zu, was 
Helmuth Plessner in seiner Streitschrift Grenzen der Gemeinschaft als 
Gemeinschaftsradikalismus bezeichnet hat: »Seine These ist Rückhaltlo-
sigkeit, seine Perspektive Unendlichkeit, sein Pathos Enthusiasmus, sein 
Temperament Glut.« (Plessner 2002 [1924]: 14)

Plessner hatte hier die Jugendbewegung der 1920er Jahre und ihre 
Natursehnsucht im Sinn, und auch für Haraways Kompostgemeinschaft 
gibt es ein reales Vorbild. Wie Sophie Lewis anmerkt, ist in Gauley Moun-
tain, West Virginia die ›real existierende‹ Gemeinschaft ökosexueller 

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


431

Aktivist:innen und Künstler:innen um Annie Sprinkle und Beth Stephens 
angesiedelt, von denen auch der Slogan »composting is so hot« stammt 
(Lewis 2017: 11).7 Wie Gärung bzw. Fermentierung und sexuelle Ver-
mischung miteinander in Verbindung gebracht und zum Ausgangspunkt 
einer übergreifenden bevölkerungspolitischen Vision werden, hat sich 
im Kapitel zur Praxis der Fermentation auch im Abschnitt zum Zauber-
trank gezeigt. Dass Haraway sich als vielleicht einflussreichste Protago-
nistin des feministischen Posthumanismus nun der organischen (wenn 
auch nicht ›ursprünglichen‹) Gemeinschaft zuzuwenden scheint, ist er-
klärungsbedürftig und bedarf einer knappen werkgenetischen Einord-
nung.

10.7 Ein neuer Organizismus? Der Cyborg als Störstoff

Wie oben mit Lewis angedeutet, markiert Staying with the trouble ei-
nen folgenreichen Richtungswechsel in Haraways Werk. Ihr 1987 er-
schienenes Cyborg Manifesto, ein wichtiger Gründungstext für den nun 

7	  	Haraway situiert sich selbst ebenfalls als Teil einer solchen großen Gemein-
schaft. Im Film Donna Haraway: Story Telling for Earthly Survival von 
2016 hat Fabrizio Terranova, Ko-Autor der Camille Stories, ein Portrait 
Haraways vorgelegt, in dem sie ihre Werkentwicklung vor dem Hin-
tergrund ihrer Biografie beschreibt. Die Idee des Kin-Making erscheint 
darin auch als folgerichtiges Ergebnis ihres Lebensentwurfs. Haraways 
erster Ehemann Jaye Miller war ein schwuler Aktivist und mit ihrem jet-
zigen Ehemann Rusten Hogness, von dem die Kompost-Idee stammt, 
lebte sie lange Zeit gemeinsam mit dessen zweitem Partner Bob Filome-
no in einer ländlichen Umgebung in der Kleinstadt Healdsburg nahe des 
Waldes. Ziel dieser offenen Gemeinschaften war es, jenseits der patriarcha-
len Familienaufstellung Formen des Zusammenlebens zu erproben, die kei-
ne Trennung von Freundschaft und romantischer Liebe vornehmen. Statt-
dessen übernehmen fluide und offene »kin groups« die kooperative Aufgabe 
des Großziehens adoptierter Kinder sowie der Pflege in Phasen der Krank-
heit, etwa im Falle Millers und Filomenos, die im Kreis der Gemeinschaft an 
HIV starben. In einem Interview sagt Haraway: »We share in-laws, we have 
built a family without any of us ever having had a biological child, which 
doesn’t mean I’m against biological children but I am really for building 
households and families and kin otherwise.« (Haraway & Paulson 2019) 
Die queere ländliche Community, in der DIY- und Carepraktiken eingeübt 
werden, ist eine starke Parallele zu Sandor Katz. Was Haraway als Gefühl 
für das »entanglement« bezeichnet, ist bei Katz das Herstellen der Verbin-
dung zum Leben durch Praktiken der Fermentierung – und bei beiden sind 
die (Denk-)Figuren der Fermentierung auch Produkt dieser materiellen Um-
gebung.

EIN NEUER ORGANIZISMUS? DER CYBORG ALS STÖRSTOFF

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


432

verworfenen Posthumanismus, interessierte sich für eine Überwindung 
des Gegensatzes von Ökologie und Technologie und koppelte dieses Pro-
blem an die Frage der Steuerung. Den Cyborg hatte Haraway bestimmt 
als »cybernetic organism, a hybrid of machine and organism, a creature 
of social reality as well as a creature of fiction« (Haraway 1991: 149). 
Mit dem Kompost knüpft Haraway an den Cyborg als materiell-semio-
tische Figur an: »The cyborg is a condensed image of both imagination 
and material reality, the two joined centres structuring any possibility of 
historical transformation.« (ebd.: 150f.)

In seiner programmatischen Ausrichtung liest sich der Cyborg aber ge-
radezu wie das Gegenteil des Komposts. Der Cyborg war für die technik-
feindlichen Befindlichkeiten der akademischen Linken auch deshalb eine 
solche Provokation, weil er mit Haraway formuliert der illegitime, per-
vertierte Nachwuchs des militarisierten Industriekapitalismus des zwei-
ten Weltkriegs und des Kalten Krieges ist (ebd.: 151). Er ist der Alptraum 
jeder Vorstellung organischer Ganzheit:

»The cyborg is a creature in a post-gender world; it has no truck with bi-
sexuality, preoedipal symbiosis, unalienated labour, or other seductions 
to organic wholeness through a final appropriation of all the powers of 
the parts into a higher unity.« (ebd.: 150)

Konsequenterweise ist der Cyborg als Gegenmodell zu symbiotischen 
Gemeinschaftsvorstellungen gedacht: »The cyborg does not dream of 
community on the model of the organic family […]. The cyborg […] 
is not made of mud and cannot dream of returning to dust.« (ebd.: 
151f.) Zur Erinnerung: Der Kompost wurde in vielfältigen Variationen 
als »Multispecies Muddle« bestimmt, die daraus folgende Theorie als 
»theory in the mud«. Haraway bringt so die Unkompostierbarkeit des 
Cyborgs zum Ausdruck, die eine Folge seiner Politik der Unreinheit und 
Verunreinigung ist.

Während die an Marx geschulte Theorie die Verlebendigung der Ma-
schine und die damit einhergehende Maschinenwerdung der Arbeiter:in 
in ihren Entfremdungseffekten kritisierte, wendet Haraway im Cyborg 
Manifest die Politik der Verunreinigung als emanzipative Befreiungsfi-
gur. Der Cyborg nutzt die modernen Grenzverletzungen zwischen Or-
ganischem und Anorganischem, Natürlichem und Künstlichem, Mensch 
und Maschine, um sich vom organischen Gemeinschaftsdenken und sei-
nen essentialistischen Zumutungen zu verabschieden. Haraways Über-
legungen blieben gleichwohl im Marx’schen Erbe einer Theorie sozialer 
(Re-)Produktionsverhältnisse und ihrer feministischen Weiterentwick-
lung grundiert. Das technologisch-maschinische Modell, an dem der Cy-
borg noch orientiert war, wird in Haraways aktuellem Werk abgelöst 
durch die Idee der Multispezies und rückt mit der organisch gedachten 
Kompostfigur zunehmend in den Hintergrund.

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


433

Stattdessen schleicht sich die »übergreifende organische Bindung« 
(Plessner 2002 [1924]: 28), von der die Gemeinschaft träumt – und die 
Haraway in ihrem Frühwerk so scharf kritisiert –, in Gestalt der Kom-
postgemeinschaft wieder ein. Ähnlich wie Latours Figur der Erdverbun-
denen, die im Kampf gegen Globalisierung, Konzerne und übermächtige 
ortlose Eliten das Lokale verteidigen, »um damit den Humus, letztlich 
den Kompost herauszustreichen, der in der Etymologie von ›human‹ 
steckt« (Latour 2018: 101, Herv. i.O.), wird auch Haraways Humusis-
mus über Boden- und Erdreferenzen zusammengehalten.8 

Haraway unternimmt keinerlei Versuche, eine authentische Natur 
oder Wurzeln der Existenz ausfindig zu machen; die Gemeinschaft ist 
zudem keine menschliche, sondern eine Transspezies-Gemeinschaft. Die 
frühe Haraway’sche Idee der Verunreinigung durch Technik ist aber ver-
schwunden und beschränkt sich nunmehr auf die genetische Modellie-
rung organischen Lebens, das sich in seinen menschlichen und nicht-
menschlichen Formen möglichst tiefgreifend verschwistern soll. 

An der jüngeren Werkentwicklung Haraways zeigt Sophie Lewis, wie 
die Idee der Multispezies sich über einen längeren Zeitraum zu einem 
zunehmend organisch gedachten Theorem gewandelt hat. In When Spe-
cies Meet (2008) schloss die Koexistenz der Spezies neben Pflanzen, Tie-
ren und Mikroben auch Maschinen ein. Schon hier tauchen Motive 
wie das Fadenspiel, die Multispezies oder das ›making kin‹ auf. Noch 
2003 konstatiert Haraway im Companion Species Manifesto, dass Cy-
borgs nur die kleinen Geschwister einer »much bigger, queer family of 
companion species« seien (Haraway zitiert nach Lewis 2017: 5). Lewis 
sieht hier einen Bruch zum frühen, an Marx geschulten Technofeminis-
mus Haraways, deren neuer Multispezies-Feminismus das gesellschafts-
theoretische Fundament zugunsten eines apolitischen, vagen Konzepts 
der Transspezies-Gemeinschaft einbüße: »cyborgicity wrung clean of 

8	  	Richard Aabromeit stellt die konservativen bis reaktionären Erdbezüge 
bei Latour heraus und hält polemisch fest: »Und diese Erdverbundenen – 
jetzt heißt es: alle gut aufgepasst! – ›stehen tatsächlich vor dem sehr heik-
len Problem herauszufinden, wie viel andere Wesen sie zum Überleben 
benötigen [!]. Indem sie deren Liste erstellen, entwerfen sie ihr Lebenster-
rain‹ […]. Da wir ›Terrestrischen‹ uns weiter oben bereits u.a. mit Reak-
tionären zusammentun sollten, klingt das Erstellen dieser Liste wie eine 
Handlung – ja, ich muss es leider, aber sehr bestimmt so sagen! – der Ge-
stapo. Ich kann nur hoffen, dass all das ein Irrtum Latours und/oder sei-
nes/r Lektors/in ist – an der Übersetzung oder an den Schwierigkeiten 
derselben liegt es diesmal sicher nicht, denn im Original heißt es um kei-
nen Deut besser: ›Les terrestres, en effet, ont le très délicat problème de 
découvrir de combien d’autres êtres ils sont besoin pour subsister. C’est 
en dressant cette liste qu’ils dessinent leur terrain de vie.‹« (Aabromeit 
2019)

EIN NEUER ORGANIZISMUS? DER CYBORG ALS STÖRSTOFF

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


434

systemic analysis and socialism, repackaged as a vague and omnipre-
sent animist tentacularity« (ebd.: 9).

Die Kompostfigur führt die Grenzen einer Inklusion des Cyborgs in 
die große Transspezies-Familie vor, weil sie die Maschine als Störstoff 
entsorgen muss. Als geschlossenes organisches Ökosystem ist der Kom-
post dazu gezwungen, anorganische Fremdkörper draußen zu halten, um 
nicht zusammenbrechen. In der Kompostfigur ist also bereits angelegt, 
dass Haraway eine – nunmehr reartikulierte – Idee der gemeinschaftli-
chen Ganzheit und damit verbundener Reinigungstechniken fordert. Der 
Cyborg lässt sich nicht kompostieren. 

Es ist wenig überraschend, dass um Haraways bevölkerungspolitische 
Wende eine heftige Debatte entbrannt ist; verwunderlich ist angesichts 
Haraways Prominenz und Reichweite aber sehr wohl, dass sich die Kri-
tiken auf einige wenige Rezensionen beschränken, die um die Polemik 
der bereits mehrfach zitierten Sophie Lewis kreisen. Weil meine »Kom-
post«-Lesart sich diesen starken Kritiken in einigen wichtigen Punkten 
anschließt, möchte ich diese im folgenden Abschnitt in ihren politischen 
Implikationen nochmals systematischer entfalten und Haraways eigener 
Positionierung Raum geben.

10.8 »Dying well«: Die Debatte um Haraways 
Biopolitik im Chthuluzän

Haraways Fokus auf das Sterben ist insofern konsequent, als sie den 
Dekompositionsprozess des Komposts ernst nimmt und dessen Gren-
zen austestet. Was dekomponiert und stirbt, wird zum fruchtbaren Keim 
für neues Leben, so lautet in kompakter Form die Botschaft des Chthu-
luzäns. Nun macht Haraway keinen Hehl daraus, dass ihre Utopie sich 
vor allem auch um das Sterben dreht. Das Tote geht explizit in die Prak-
tiken der Sympoiesis ein (Haraway 2016: 157). Um Frieden zu finden 
mit dem »vampire ancestor« einer Moderne, die als untote immer noch 
wütet, formieren sich unter den Kompostisten tausende »Speakers of the 
Dead« (ebd.: 164), die in animistischen Ritualen an die unwiederbring-
lich toten Kritter erinnern und sie betrauern, um so in Kontakt mit ihnen 
zu bleiben. Diese Trauerarbeit wirkt fast wie ein vorsichtiger Zusatz, um 
den Eindruck zu vermeiden, das menschliche Sterben werde hier leicht-
fertig herbeigesehnt. 

Vereinzelt finden sich Reflexionen der problematischen Stoßrichtung 
der Bevölkerungspolitik im Chthuluzän. Beispielsweise fragt Haraway, 
wie in Zeiten des massiven Artensterbens und der fortschreitenden glo-
balen Umweltzerstörung eine Vision entworfen werden kann, die ohne 
selbstgerechte apokalyptische Mythen auskommt (ebd.: 35). Außerdem 

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


435

schickt sie den Camille Stories voraus, dass ihre Akteure auch politische 
und ökologische Fehler machen und fordert die Leser:in auf: »[P]ractice 
generous suspicion by joining in the fray of inventing a bumptious crop 
of Children of Compost.« (ebd.: 136) Die Skepsis soll also weniger aus 
der Distanz entstehen als aus einer Beteiligung im Kampf um die Belan-
ge der Kompostist:innen. Allerdings fällt es schwer, Fehler in einer Story 
zu identifizieren, die ausdrücklich als Utopie und als rundum erfolgrei-
che Einlösung der theoretischen Hoffnungen erzählt wird. 

Einige klärende Anmerkungen finden sich in den Endnoten des Buchs 
versteckt. Hier grenzt sich Haraway von jedem Zwang reproduktiver 
Politiken ab, plädiert aber zugleich für eine neue kulturelle Norm des 
»Non-Natalismus«.9 Spätestens hier wird deutlich, dass sie sich nicht 
mehr auf der Ebene der fiktionalen Story bewegt, sondern dass sie die 
Politik des Kompostismus ihrer eigenen Stellungnahme zugrundelegt 
(ebd.: 209). Haraway bricht hier mit dem klassisch feministischen An-
liegen reproduktiver Selbstbestimmung und macht auf das Versäumnis 
des Feminismus aufmerksam, im Lichte historischer »Skandale« das rea-
le und drängende Problem der »[g]reat Acceleration of human numbers« 
zu adressieren (ebd.: 6f.).10 In der Einleitung zu den Camille Stories wird 
als Grundimpuls des Storytelling-Teams um Haraway benannt: »We also 
felt a vital pressure […] to radically reduce the pressure of human num-
bers on earth, currently set on a course to climb to more than 11 billion 

9	  	Haraway schreibt: »The inalienable personal ›right‹ (what a word for such 
a mindful bodily matter!) to birth or not to birth a new baby is not in ques-
tion for me; coercion is wrong at every imaginable level in this matter, and 
it tends to backfire in any case, even if one can stomach coercive law or cus-
tom (I cannot). On the other hand, what if the new normal were to become 
a cultural expectation that every new child have at least three lifetime com-
mitted parents (who are not necessarily each other’s lovers and who would 
birth no more new babies after that, although they might live in multichild, 
multigenerational households)?« (Haraway 2016: 209)

10	 	Wie Lewis in einer Rezension zu Rebekah Sheldons Buch The Child to 
Come (2016) zeigt, basiert dieser Vorwurf Haraways auf der Ausblendung 
bestehender feministischer Debatten. Sheldon entwerfe darin in Abgrenzung 
zum »queer eco-pessimism« und »queer eco-paganism« den Ansatz einer 
»non-nihilistic non-reproduction« (Lewis 2018: 5). Als Alternative zum Ha-
raway’schen Slogan ›make kin, not babies‹ sei bei Sheldon ein »Make kin, 
and babies maybe!« (ebd.) angelegt. Lewis bemerkt außerdem, dass sie Shel-
don wichtige Anregungen ihrer Haraway-Kritik verdanke, die bei ihr aus-
führlicher und genauer zu finden seien (ebd.: 4). Auch Cara Daggett schlägt 
in Abgrenzung zu Haraway vor, Mutterschaft und Natalität als wichtige kri-
tische Ressourcen für das (weibliche) Leben im Anthropozän neu zu mobi-
lisieren, ohne in die alte romantische Verklärung von Mutterschaft zurück-
zufallen (Daggett 2020a: 253f.).

»DYING WELL«: DIE DEBATTE UM HARAWAYS BIOPOLITIK IM CHTHULUZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


436

by the end of the twenty-first century.« (ebd.: 136f.) Dieser Druck, an an-
derer Stelle auch als Dringlichkeit (»urgency«) bezeichnet, lebt von der 
katastrophischen Aussicht eines anhaltenden ›unvorstellbaren‹ Bevölke-
rungswachstums (ebd.), das eine Befreiung von den »burdens of human 
numbers across the earth« (ebd.: 139) notwendig mache. Es gilt also zu 
handeln – und dazu muss laut Haraway das Thema Geburtenkontrolle 
von seinem Generalverdacht befreit werden (ebd.: 6f.). Gemeint ist der 
Verdacht, dass es sich bei der »Überbevölkerung« um ein (öko-)faschis-
tisches Denkmotiv handelt.

In der längeren Endnote zum Camille-Kapitel schreibt Haraway, dass 
sie wisse, wie ihre Vision für linke Ohren klinge, diese hörten sofort 
»neo-imperialism, neoliberalism, misogyny, and racism (who can blame 
them?) in the ›Not Babies‹ part of ›Make Kin Not Babies‹« (ebd.: 208). 
Dies sei aber nichts als ein unhinterfragtes Dogma, das Linke und christ-
liche Klimaleugner gemeinsam hätten.11 Ihre festgefahrenen Überzeugun-
gen ließen kein »rethinking and refeeling« zu, und deshalb überließen sie 
das drängende Thema den Rechten (ebd.). Für Haraway steht fest: »But 
denial will not serve us. […] blaming Capitalism, Imperialism, Neoli
beralism, Modernization, or some other ›not us‹ for ongoing destruction 
webbed with human numbers will not work either.« (ebd.) Haraway ist 
sich also des problematischen historischen Fundaments der Politiken 
der »Überbevölkerung« bewusst, hält aber trotzdem daran fest – in der 
Überzeugung, das »objektive« Problem lasse sich auf freiwilligem Weg 
durch »non-natalist kinnovations to individuals and collectives in queer, 
decolonial, and indigenous worlds« lösen (ebd.: 209).

Auch wenn sie auf diesem Wege versichert, sich mit ihrer bevölke-
rungspolitischen Vision des Antinatalismus nicht in das eugenische, ko-
loniale und misogyne Erbe der Geburtenkontrolle12 einreihen zu wol-
len, gibt Haraway keine Antwort darauf, wie die drastische Dezimierung 

11	 	Wörtlich heißt es bei Haraway: »My sense is that ›our people‹ can be par-
tially compared to some Christian climate-change deniers: beliefs and com-
mitments are too deep to allow rethinking and refeeling. For our people to 
revisit what has been owned by the Right and by development profession-
als as the ›population explosion‹ can feel like going over to the dark side.« 
(Haraway 2016: 208) 

12	 	McCann (2016) zeigt auf, wie die Vorstellung der »Überbevölkerung«, vor 
der Thomas Malthus im 18. Jahrhundert warnte, historisch dazu verwendet 
wurde, um Armut, Kriminalität, und egalitäre Politiken von Gesundheit und 
Bildung zu diskreditieren. Neo-Malthesische Bevölkerungspolitiken haben 
Frauen hart getroffen, weil sie deren Sexualität und reproduktive Fähigkei-
ten zu regulieren versuchten – und zwar vor allem kolonisierte Frauen in 
den Schwellenländern, die Politiken der Sterilisierung und erzwungener ge-
sundheitsgefährdender Verhütung ausgesetzt wurden (vgl. dazu auch Hart-
mann 2016).

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


437

menschlichen Lebens auf spontaner, freiwilliger Basis realisiert werden 
soll.13 Sophie Lewis zeigt sich als ehemals leidenschaftliche Anhänge-
rin Haraways und feministische Verfechterin nichtbiologischer Modelle 
der Leihmutterschaft (Lewis 2019) enttäuscht über den »misanthropic 
populationism« in Haraways Buch (Lewis 2017: 5). Mit ihren 
antinatalistischen Anweisungen begebe sich Haraway ins Fahrwasser 
eines »eugenic anti-humanism« (ebd.: 6), der bereits im Chtulhu-My-
thos angelegt sei, und bespiele so auf unverantwortliche Weise rassisti-
sche Narrative. »Chtulu« ist ein göttliches Wesen des Todeskults, mit der 
der Sciene-Fiction-Author HP Lovecraft in den 1920er Jahren eine apo-
kalyptische Story der schlagartigen Auslöschung der gesamten Mensch-
heit erzählte, die zur Vorlage rassistischer Phantasien von Genozid und 
Massenmord wurde. In einer weiteren Endnote weist Haraway auf ihre 
Schreibweise hin, die das Lovecraft’sche »Cthulhu« in ein »Chthulu« 
verwandelt: »[B]oth for English pronounciation and for avoiding the 
grasp of Lovecraft’s Chthulhu, I dropped that ›h‹. This is a metaplasm.« 
(Haraway 2016: 169) Haraways Hinweis, dass Lovecrafts Chthulhu für 
sie schlicht keine Rolle spiele, kommentiert Lewis vor dem Hintergrund 
ihrer Emphase über die Wichtigkeit, welche Konzepte andere Konzepte 
denken, als aberwitzig: »Haraway’s forced insistence that something she 
has just named ›plays no role‹ is an almost monumentally ridiculous 
moment from a self-proclaimed ›material-semiotic‹ thinker.« (Lewis 
2017: 11) 

Auch wenn Lewis wohl die schärfste Kritik vorgelegt hat, ist sie mit ih-
rer Einschätzung nicht alleine. In einer Rezension im Tagesspiegel notiert 
Ulrike Baureithel, die sich in einem Buch mit Organtransplantationen 
beschäftigt (Baureithel & Bergmann 1999) und seit den 1990er Jahren 
immer wieder begeisterte Rezensionen zu den Büchern Haraways ver-
fasst hat, diese bediene sich in ihrem neuesten Buch einer »fragwürdigen 
Gartenmetaphorik, die man auch bei unromantischen Reproduktions-
medizinern finden kann, und strandet nicht selten in ihrem oft redundan-
ten, assoziativen Bild- und neologistischen Sprachkompost« (Baureithel 
2018). Baureithel ist eine der wenigen, die die Bevölkerungspolitik indi-
rekt auf die Kompostfigur Haraways bezieht:

»Bedenkliches ›Gas‹ entströmt auch ihren bevölkerungspolitischen Vi-
sionen, die sie zwar, wie sie versichert, nicht in der bekannten Form 

13	 	Von Geschichtsvergessenheit zeugt auch Haraways merkwürdige Einord-
nung des Naziverbrechers Adolf Eichmann, der aus ihrer Sicht als Figur der 
»thoughtlessness« nicht kompostieren konnte: »Here was someone who could 
not be a wayfarer, could not entangle, could not track the lines of living and dy-
ing, could not cultivate response-ability, could not make present to itself what it 
is doing, could not live in consequence; could not compost.« (Haraway 2016: 
36)

»DYING WELL«: DIE DEBATTE UM HARAWAYS BIOPOLITIK IM CHTHULUZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


438

gewaltsamer biopolitischer Geburtenkontrolle verstanden wissen will, 
sondern als Unternehmen freiwilliger Einsicht. Doch die den Band ab-
schließende Science-Fiction-Erzählung von Camille […] erklärt nicht, 
mit welchen Mitteln diese drastische menschliche Dezimierung durch-
gesetzt werden soll.« (ebd.)

Dass Haraway sich einerseits für eine radikale Bevölkerungspolitik aus-
spricht, deren inhärente Regulations- und Kontrollinstrumente aber aus-
blendet bzw. mit einem vagen und implausiblen Hinweis auf Freiwillig-
keit beiseitewischt, durchzieht nahezu alle vorliegenden Kritiken. Wie 
Frederike Felcht argumentiert, folgt Haraway quer zu ihrem Insistieren 
auf diese Freiwilligkeit einer Zahlenlogik der Bevölkerungsdezimierung. 
Auf der Basis der Foucault’schen Überlegungen zur Naturalisierung der 
»Bevölkerung« und »Überbevölkerung« im Rahmen von Biopolitiken 
kann Felcht aufzeigen, dass Haraways Entwurf auf einem biologischen 
Verständnis der Spezies Mensch basiert, das politischen Wandel entspre-
chend zu einer Frage der Population macht (Felcht 2020: 104). Die »Bio-
politik im Chthuluzän« (ebd: 112) operiert – etwa wenn es um die Un-
terscheidung von syms und non-syms geht – mit einer »gesellschaftlich 
erzeugte[n] genetische[n] Differenz«, die sich unreflektiert zum »Risiko 
einer Reproduktion rassistischer Diskriminierungsmechanismen« ver-
halte (ebd.: 111). Dieses biopolitische Fundament manifestiert sich in 
Haraways entschiedener »Politik der Zahl«, deren zugrundeliegende 
Entscheidungsstrukturen »unerzählt« bleiben (ebd.: 110). Die Auslage-
rung dieser ungelösten Probleme in eine Endnote ist symptomatisch, so 
Felchts Einschätzung.

Aus der halbherzigen Endnote spricht aber durchaus, dass Haraway 
die Kritiken kommen sah. Überrascht war sie von deren Heftigkeit, wie 
man in der Einleitung zum Sammelband Making Kin not Population 
(Haraway & Clarke 2018) nachlesen kann, den Haraway drei Jahre 
nach Erscheinen von Staying with the Trouble gemeinsam mit Adele 
Clarke herausgegeben hat. Darin grenzt sie sich erneut vom problema-
tischen Erbe des Populationsdiskurses ab, weist aber zugleich die Kritik 
an ihrer Position scharf zurück:

»I have been screamed at after lectures by my feminist colleagues 
of many years, told that I can no longer call myself a feminist […] 
for arguing in public that the weight of human numbers on a global 
scale, however broken down by analysis of structured inequalities, 
opposition to ongoing racist population control programs, and many 
other important things, is an outrage.« (Haraway zitiert nach Fenger 
2020)

Jenny Turner, die im London Review of Books einen langen Artikel über 
die intellektuelle Biografie Haraways verfasst hat und u.a. Sophie Lewis 
zitiert, erklärt sich die populationistische Wende Haraways damit, dass 

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


439

Haraway einfach alt geworden sei (Turner 2017).14 Umso bemerkens-
werter ist angesichts dieser nicht sehr schmeichelhaften Schlussfolge-
rung, dass sich in der Kommentarsektion unter Turners Artikel ein State-
ment Haraways findet, in dem sie sich abermals gegen das vermeintliche 
Missverständnis wehrt, aber auch einen Anflug von Einsicht zeigt:

»And despite my explicit argument in Staying with the Trouble, Turner 
refuses to hear ›chthonic‹ (›in and of the earth‹) in Chthulucene, but in-
stead the patriarchal monster Cthulhu in H.P. Lovecraft’s stories, which 
I haven’t read. Justly paying for an unconscious aural pun, I wish I had 
used the term Chthonocene.« (Haraway 2017)15

Hier überrascht die Science-Fiction-Expertin Haraway mit ihrer Unbe-
scholtenheit gegenüber Lovecraft – von dem sie sich im Buch ja noch dis
tanziert hatte und jetzt behauptet, ihn nicht gelesen zu haben –, räumt 
aber ein, dass Chthuluzän vielleicht nicht der ideale Name war. Wich-
tiger noch ist Haraways folgende Erklärung zu den bei Turner zitierten 
Vorwürfen von Lewis:

»These are strong charges, and should at least be based on passages in 
my book rather than on another writer’s views. Even to mention the 
burden of human numbers (six billion more people on earth during 
my own lifetime – one rich white woman’s lifetime – and the optimistic 
demographers’ projection of well over 11 billion human beings by 2100, 
even if birthrates remain low) is, in ›progressive‹ intellectual circles, to 
be accused of being foolish, a racist and more.« (ebd.)

Einmal mehr lenkt Haraway die Aufmerksamkeit von der Kritik auf die 
Kritiker:innen, um sich als Zielscheibe einer unfairen Kampagne zu in-
szenieren. Das Problem sieht sie darin, dass das Thema »verboten« sei 
und bedient sich damit einer in neurechten Diskursen verbreiteten rhe-
torischen Strategie der Denk- und Sprechverbote durch »progressive« 
Kritik. Mehr noch: Haraway kehrt den Rassismusvorwurf um, mit dem 
sie vermeintlich mundtot gemacht werden soll:

»I think that is part of the problem ›we‹ face. The subject is forbidden, 
no matter how carefully it is framed; it has been ceded to the right and 
to population professionals. To insist that seriously facing the burden 

14	 	 In Abgrenzung zu Lewis heißt es: »Because there’s another way of looking at 
the Children of Compost project, and the Staying with the Trouble book in 
general. Is it not perhaps that Haraway is a lot older now than she used to 
be, and withdrawing somewhat from the clamour of humans, so much more 
draining to deal with, as one gets older, than animals and plants? And if so, 
isn’t that just part of a fairly common life-pattern among ›human people in 
all their proliferating ingloriousness‹, and as such, just another dimension 
of human desiring behaviour for humanists to embrace?« (Turner 2017)

15	 	https://www.lrb.co.uk/the-paper/v39/n11/jenny-turner/life-with-ms-cayenne- 
pepper [zuletzt aufgerufen am 03.01.2021]

»DYING WELL«: DIE DEBATTE UM HARAWAYS BIOPOLITIK IM CHTHULUZÄN

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


440

of human numbers is not racist; but shutting up out of terror of the is-
sue might well be […] Failing to think together anew is a scandal, a 
collective failure of courage. Population is the third rail of left political 
discourse.« (ebd.)

Der eigentliche Skandal ist in Haraways Version also das intellektu-
elle und politische Versagen ihrer Kritiker:innen, sich des Themas der 
Population anzunehmen. Angesichts dieses Verteidigungsmanövers, das 
alles nur schlimmer macht, überrascht es fast, dass Haraway ihr State-
ment mit einem Friedensangebot schließt. Sie hält fest, dass ein solidari-
scher Dialog trotz allem nicht ausgeschlossen sei und sie mit Jenny Tur-
ner und Sophie Lewis in regem Mail-Austausch stehe. So betroffen sich 
Haraway angesichts der Kritik zeigt, so wenig wird die in diesem Kapi-
tel rekonstruierte Position in Staying with the Trouble damit in ein neu-
es Licht gerückt.

10.9 Zwischenresümee

Haraways Kompost vollzieht eine bemerkenswerte Kippbewegung: Ei-
nerseits ist er Sinnbild für eine spontane und ergebnisoffene Ko-Ent-
wicklung mit hoffnungsvollem Ausgang, schlägt aber – im Dienst von 
Reparatur und Heilung stehend – um in eine Steuerungsfantasie der Re-
gulierung von Leben und Sterben. Der heiße Kompost erweist sich als 
Modell einer thermalen Bio- bzw. Nekropolitik, die im Sinne Châtelets 
von der mikrologischen Komposition des Komposts her gedacht ist, um 
daraus einen globalen Politikentwurf der (Re-)Kalibrierung der Bevölke-
rung abzuleiten. Dass die Bevölkerungszahl auf der Erde von der Erzäh-
lerin der Kompostgeschichte erfasst und in ihrer stetigen Reduktion bei 
jeder Camille-Story neu gemessen wird, lässt das Chthuluzän als thermo-
kratische Ordnung der Zahl erscheinen. Innerhalb dieser Thermokratie 
entfaltet sich nun eine doppelte Biopolitik, die vom Kleinen zum Gro-
ßen strebt. Sie entwickelt ihr Programm aus dem Todes- und Dekom-
positionsprozess der Bakterien im heißen Kompost und überträgt ihre 
Prinzipien der Messung, Regulierung und Kalibrierung auf menschliches 
Sterben im globalen Maßstab. Damit wendet sie die thermokratische Ne-
kropolitik der Pasteurisierung, die durch den Tod von Bakterien Men-
schenleben retten sollte, in ihr Gegenteil. Das thermokratische Prinzip 
bleibt das gleiche, aber die normativen Parameter, die über den Wert des 
Leben- und Sterbenlassens der Spezies entscheiden, werden umgekehrt: 
Nicht das Retten von Menschenleben steht mehr im Vordergrund, son-
dern die Bewahrung nichtmenschlichen Lebens. Der Begriff der Ther-
mokratie, der sich aus dem Demokratiebegriff ableitet, ist mit Blick auf 
Haraways Kompostismus nicht zuletzt deshalb so passend, weil diese 

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


441

Verschiebung von innen bzw. von unten auf freiem, demokratischem 
Wege geschehen soll: Als eine Kalibrierung ohne Zwang und Zentrum.

Doch was als spontane und freiwillige Kollaboration erscheint, ist im-
mer schon Resultat bio- bzw. nekropolitischer Modulationen und Ein-
griffe. Während Marx das Ferment als ergebnisoffene Kraft entworfen 
und sein Wirken für systemstabilisierende wie subversive Zwecke sowie 
seine dysfunktionalen Irrwege zwischen Selbstauflösung und Verfaulung 
präsent gehalten hatte, wird der Kompost bei Haraway als euphorisches 
Programm ausgerufen, das die Gärung romantisch verklärt und gleich-
zeitig auf problematische Weise zum biopolitischen Programm verein-
deutigt. Bei einer uneingeschränkten Identifikation mit dem Kompost als 
frei fließender sympoetischer Kraft wird die inhärente Kontrollpolitik, 
die dem Kompost eingeschrieben ist, einerseits konsequent vorgeführt, 
in ihren Zumutungen aber zugleich unsichtbar gemacht.

Haraway ist keine Post-Pasteurianerin im engeren Sinne, aber es ist 
kein Zufall, dass zwischen Sandor Katz’ Fermentierungsprogramm und 
Haraways theoretischen Arbeiten so zahlreiche Resonanzen bestehen. 
Sie speisen sich aus dem Kompost als gemeinsamer Figur experimentel-
len Denkens. Mit den beiden – sich personell und inhaltlich überschnei-
denden – Exkursen zu Sandor Katz und zum Projekt »Food Feminism 
Fermentation« sind zwei aktivistische Linien sichtbar geworden, die von 
einer DIY-basierten Praxis der Fermentation jenseits des Labors ausge-
hen. Auch wenn beide zu ähnlichen Ergebnissen kommen, formuliert 
Katz als Vertreter einer praxisorientierten ›low theory‹ sein Programm 
weniger von der akademischen Theorie her und nennt Gemeinschaf-
ten aus mehreren Spezies etwa nicht »Multispecies« oder »Companion 
Species«. Gerade dass Katz nicht den Regeln der Akademie verpflichtet 
ist, erlaubt ihm, Grenzen üblicher vitalistischer Theorieparadigmen zu 
überschreiten und den Tod assoziativ-erfahrungsbasiert als Dimension 
der Fermentation stark zu machen, ohne ihn biopolitisch zu affirmieren.

Während die mit Fermentierung, Gärung und Kompost verbundene 
soziale Transformation bei Haraway bevölkerungspolitisch gewendet 
wird, beginnt sie für die Vertreter:innen von »Food Feminism Fermen-
tation« in der Küche. Die Autor:innen haben eine klassische Netz-
werk-Funktion des Fermentierens im Sinn, die feministische Communi-
ties versammelt und ins Gespräch bringt. Vage bleibt, um welche Art des 
»sozialen Wandels« und der Transformation es konkret geht. Zwar wer-
den feministische Bewegungen wie #MeToo und LGBTQIA+ als »soci-
al ferment« gelesen (Hey & Ketchum 2018b); auffallend aber ist, dass 
das Vokabular der »Revolution«, wie es bei Katz auftauchte, vollständig 
gemieden wird. Zur Kernfrage wird stattdessen »how we live together, 
work together, and eat together, continually«, und weiter:

ZWISCHENRESÜMEE

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


442

»how we ferment and agitate the world around us matters to all in
habitants, visible and invisible, if we are to continue living together and 
if we are to think ahead to the future. Fermentation, then, can be seen as 
a valuable tool for both thinking and enacting change.« (ebd., Herv. i.O.)

Der Wandel scheint vor allem in der Bewahrung einer lebenswerten Welt 
zu bestehen. Während es in der Tat ›großer‹ politischer Transformatio-
nen bedarf, um für eine bessere Welt zu kämpfen, drängt sich der Ein-
druck auf, dass es bei »Food Feminism Fermentation« vor allem um den 
Aufbau neuer Gemeinschaften geht, in denen alltägliche Praktiken von 
Care und DIY erprobt werden. Der Fermentierungsfeminismus macht 
so die Frage des nachhaltigen, friedlichen Zusammenlebens aller Spezi-
es zu seinem Anliegen. Die raren Momente, in denen die Grenzen eines 
solch weich und lokal gehaltenen Projekts thematisiert werden, richten 
sich gegen die biokapitalistische Vereinnahmung und Entpolitisierung:

»While our work as artists et al. can indeed be quite spectacular, and cul-
turing creativity is a wonderful endeavor that can involve multiple spe-
cies and things in different ways, I think we must be careful when promo
ting our work within accelerationist, capitalist biotech paradigms such as 
›the next big thing‹, ›lifestyle‹ or even ›save the planet‹.« (Hunter 2019: 8)

Als gegnerischer Akteur wird hier ein beschleunigter Technokapitalismus 
in Anschlag gebracht. Dass aber der »Lifestyle«-Faktor der Fermentati-
on gerade in der vagen – und wie Lewis treffend angemerkt hat: entpo-
litisierten – Vision von Nachhaltigkeit und Gemeinschaft bestehen könn-
te, wird nicht erwogen.

Während sich »Food Feminism Fermentation« auf Haraway stützt, 
wird jedweder Bezug auf das Haraway’sche Kompostmodell gemieden. 
Dies ist kein Zufall, sondern steht beispielhaft für die Tendenz zur Aus-
klammerung der dunklen Seite der Fermentation. Während hier mehr 
noch als bei Haraway selbst alles in kooperativem Wohlgefallen aufzuge-
hen scheint, findet insofern eine konsequente Weiterführung von Hara-
ways Denkstil statt, als das Kompostmodell vordergründig für die enthu-
siastische Feier der Multispezies-Verflechtungen steht. »Food Feminism 
Fermentation« macht sich diese fröhliche Haraway zu eigen, ohne sich 
reflexiv zur unbequemen Kompost-Debatte zu verhalten. Die Selbstregu-
lierung des Komposts lebt von Umgebungen, die die Möglichkeitsbedin-
gung für seine spezifische Bewegung des Prozessierens bilden. Die Ten-
denz, diesen Aspekt immanenter Regulation auszuklammern, macht die 
theoretisch-politische Imagination der Fermentierung vielleicht in beson-
derem Maße empfänglich für Verklärung. Weil die Gärung eine immanen-
te Bewegung ist, erscheinen ihre Effekte zuweilen als unumgängliche bio-
logische Gesetze, während sich weiter am romantischen Bild der Gärung 
als lebendiger, freier und ungehemmter Bewegung festhalten lässt. 

HARAWAY: KOMPOST

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410 - am 20.01.2026, 05:43:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931256-410
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	10.1  Fermenting Feminism
	10.2  Vom Anthropozän zum Chthuluzän
	10.3  Humusismus statt (Post-)Humanismus
	10.4  Symbiogenese im Kompost
	10.5  Exkurs: Der Kompost als geschlossene Ökologie
	10.6  Die Kosmopolitik der Kompostist:innen
	10.7  Ein neuer Organizismus? Der Cyborg als Störstoff
	10.8  »Dying well«: Die Debatte um Haraways Biopolitik im Chthuluzän
	10.9  Zwischenresümee

