183

Marc Frick

Gesellschaftliche Asymmetrien, Prosozialitat und ein drittes
Prinzip — Perspektiven auf moderne Gesellschaften im
Anschluss an Marcel Mauss‘ Essay ,,Die Gabe“

Zusammenfassung

Marcel Mauss schrieb 1924, er habe in den Motiven des ,archaischen® Gabentauschs vormoder-
ner Gesellschaften ,einen der Felsen gefunden, auf denen unsere Gesellschaften ruhen (Mauss,
1990, S. 19). Gabenpraktiken bestehen auch in modernen Gesellschaften fort, ohne dass das sozi-
altheoretische Denken der Gegenwart ihnen ausreichend Beachtung schenkt. Deshalb wird in
diesem Beitrag die ethnologische Gabentheorie mit Fragen des guten Zusammenlebens, der 6ko-
nomischen Regulierung und der Ausgestaltung wohlfahrtsstaatlicher Programme verkniipft. Es
wird untersucht, wann Gabensysteme gegeniiber Marktsystemen die bessere Wahl darstellen kén-
nen und wo innerhalb wohlfahrtsstaatlicher Regimes mehr Raum fiir Interaktionen im Sinne der
Gabe gelassen werden sollte. Gabenpraktiken etablieren Kommunikationsformen, schaffen Ver-
handlungsriume, stiften vertrauensbildende Interaktionen und soziale Bezichungen. Entspre-
chend ist es auch in modernen Gesellschaften essentiell, diese Praktiken zu erhalten und sie ge-
geniiber den dominanten Ordnungsprinzipien Markt und Staat zu stirken.

Stichworte: Gabe, Anerkennung, Vertrauen, Prosozialitit, Asymmetrien, Wohlfahrtsstaat, Markt,
Marcel Mauss

Summary

Marcel Mauss wrote in 1924 that he had found in the motifs of the "archaic" gift exchange of
pre-modern societies "one of the rocks on which our societies rest" (Mauss, 1990, p.19). Gift
practices persist in modern societies without receiving sufficient attention from contemporary so-
cial theoretical thinking. Therefore, this paper links ethnological gift theory to issues of good co-
existence, economic regulation, and the design of welfare state programs. It explores where gift
systems may be a better choice over market systems and where more space should be left within
welfare state regimes for gift interactions. Gift practices establish forms of communication, create
spaces for negotiation, and instill trust-building interactions and social relations. Accordingly, it is
also essential in modern societies to preserve spaces for these practices and to strengthen them vis-
a-vis the dominant regulatory principles of market and state.

Keywords: Gift, Recognition, Trust, Prosociality, Social asymmetries, Welfare State, Market,
Marcel Mauss

I. Einleitung!

Seit einigen Jahren erlebt die Debatte um die Kategorie der Gabe eine Renaissance.
Zahlreiche neuere Arbeiten entdecken ihr sozialtheoretisches Potential wieder und

1 Die Struktur und Argumentationslinie des vorliegenden Beitrags orientiert sich an meinem
2021 erschienen Buch Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat? Perspektiven von
Marcel Mauss bis zur Gegenwart (Frick, 2021). Ich danke Malte Faber und Klaus Jacobi fiir
wertvolle Hinweise zum Aufbau der Argumentation dieses Papiers.

Z'GuG, 44. (2) 2021,183 -199 DOI: 10.5771/2701-4193-2021-2-183

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

184 Marc Frick

beschiftigen sich mit der Frage nach der Wirkung der Gabe und nach ihrer Bedeu-
tung fiir das Zusammenleben von Menschen in Gemeinschaften.?

Ihren ideengeschichtlichen Ausgangspunkt hat die Beschiftigung mit dem normati-
ven Potenzial der Gabe bei dem franzésischen Ethnologen und Soziologen Marcel
Mauss (1872-1950). Mauss, der als Neffe von Emile Durkheim bereits frith mit so-
zialtheoretischen Fragestellungen in Berithrung kam, widmete sein akademisches
Leben der Untersuchung der Rolle des Sozialen im menschlichen Dasein (Mauss,
20006, S. 358f). Und auch wenn er wissenschaftliche Arbeit und politischen Akti-
vismus im Horsaal streng trennte (Hart, 2014; Moebius, 2006), bleibt sein Denken
von seinem Engagement als politischer Journalist, Intellektueller und Anhinger der
Genossenschaftsbewegung keinesfalls unberiihre (Fournier, 1994; Moebius, 20006).
So beginnt sein 1924 veroffentlichtes Essay Die Gabe. Form und Funktion des Aus-
tausches in archaischen Gesellschafien (Mauss, 1990) mit einer hoffnungsvollen Zu-
sammenfassung, die deudich auf seine eigene Lebenswelt, das Frankreich der
1920er Jahre ausgericheet ist:

,Und da wir feststellen, dass diese Moral und diese Okonomie [der Gabe] sozusa-
gen auch noch in unseren eigenen Gesellschaften wirken, und da wir glauben, hier
cinen der Felsen gefunden zu haben, auf denen unsere Gesellschaften ruhen, kon-
nen wir durchaus einige moralische Schlu8folgerungen beziiglich einiger Probleme
ziehen, vor die uns die Krise unseres Rechts und unserer Wirtschaft stellt, und dabei
wollen wir es bewenden lassen® (Mauss 1990, S. 19).

Wenn Mauss sich also mit ethnologischen Feldstudien aus ganz unterschiedlichen
geographischen und kulturellen Kontexten beschiftigt, die das Phinomen der Gabe
in sogenannten ,archaischen® Gesellschaften? untersuchen, so geht sein Interesse
tiber die deskriptive Beschiftigung beispielsweise mit indigenen Gabenriten in
Nordwestamerika hinaus. Vielmehr will er grundsitzliche Erkenntnisse iber das
menschliche Zusammenleben gewinnen und diese auch fiir seine eigene, ,moderne

2 Marcel Hénaff (2014, 2009) und Paul Ricoeur (2006) verstehen die Gabe als eine Form der
Vermittlung von Anerkennung und der Etablierung von Anerkennungserfahrungen. Frank
Adloff (2018, 2016) bringt die Gabe mit radikaldemokratischen Theorien in den Dialog und
entwickelt ausgehend von einer antiutilitaristischen Interpretation von Gabenphinomenen das
Menschenbild des prosozialen Homo donator. Die Bewegung der Konvivialisten (Die konvivia-
listische Internationale, 2020; Les Convivialistes, 2014) nimmt den antiutilitaristischen Impuls
der Gabe auf und formuliert darauf aufbauend ihren Plan fiir eine Welt jenseits des Neolibera-
lismus. Kersting et al. (2021) und Emmanuel Saez (2021) begreifen die Gabe als Ausgangs-
punke fiir ein neues Nachdenken iiber dkonomische und gesellschaftliche Zusammenhinge
und ein Menschenbild, das wesentlich von seiner Einbettung in ein soziales Gefiige geprigt ist.

3 Mauss selbst sicht den Begriff ,archaisch® und dessen negative Konnotation sehr kritisch. Er
lehnt es ab, Kulturen in ,zivilisiert“ und ,,unzivilisiert“ zu unterscheiden und spricht stattdes-
sen von ,unterschiedlichen Zivilisationen“ (Moebius, 2006, 11).

4 Mauss selbst war nie als Ethnologe ,,im Feld“. Er bezieht sein ethnographisches Wissen statt-

dessen aus der Lektiire einflussreicher Feldforscher wie Bronislaw Malinowski (1922), Franz
Boas und George Hunt (1905).

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

Gesellschaftliche Asymmetrien, Prosozialitat und ein drittes Prinzip 185

Gesellschaft® fruchtbar machen, das Frankreich der politisch bewegten Zwischen-
kriegsjahre. Kein bescheidener Anspruch, setzt er doch die Fihigkeit voraus, die
Vielfalt der referierten Gabenphinomene zu strukturieren und mit Blick auf ihre
Bedeutung fiir das Zusammenleben in ,archaischen® Gesellschaften einheitlich zu
interpretieren. Und gelingt dies, muss dariiber hinaus noch tiberzeugend dargelegt
werden, weshalb sich ausgehend von den Erkenntnissen tiber die grundlegende Be-
deutung von Gaben in ,archaischen® Gesellschaften normative Schlussfolgerungen
auch fiir ,moderne” Gesellschaften ziehen lassen sollten. Was Mauss mit der Meta-
pher des ,Felsens“ andeutet, der Teil des Fundamentes unserer Gesellschaften bil-
det, muss erldutert und auf seinen Gehalt untersucht werden.

Der vorliegende Beitrag greift dieses Mauss'sche Vorhaben auf und untersucht im
Dialog mit Mauss und prominenten Rezipienten das Phinomen der Gabe, ihre
Strukeur und Wirkungsweise (Abschnitt II). In einem zweiten Schritt wird die Fra-
ge gestellt, ob und wie diese Erkenntnis deskriptiv und normativ fiir moderne Ge-
sellschaften fruchtbar gemacht werden kénnen (Abschnite III). Die Frage lautet
dann, ob die Gabe auch in komplexen und funktional ausdifferenzierten Gesell-
schaften als ein grundlegendes Ordnungs- und Organisationsprinzip wirksam wird.

Il. Struktur der Gabe bei Marcel Mauss — Geben, Empfangen und
Erwidern

Was meint Marcel Mauss (1990), wenn er von Gaben spricht? Im Essay Die Gabe
werden zahlreiche ethnologische Feldstudien referiert, die eine spezifische Form der
Interaktion und ihre rituelle Einbettung beschreiben: Das Geben, Empfangen und
Erwidern von Geschenken. Erginzt wird dieses Referat durch die Beschreibungen
in unterschiedlichen historischen Quellen wie dem alten rémischen Recht, dem
germanischen Recht und unterschiedlichen Schriften der hinduistischen Lehre.
Auch wenn sie aus unterschiedlichen Zeiten und vielfiltigen kulturellen und geo-
graphischen Kontexten stammen, werden die beschriebenen Praktiken einheitlich
prisentiert, zusammengehalten von der Kategorie der Gabe (Frick, 2021, S. 19).
Gerechtfertigt wird diese einheitliche Prisentation durch eine iibereinstimmende
Strukeur all dieser Prakeiken, die Mauss offenlegt. Sie sind geprigt vom Dreischritt
Geben-Nehmen-Erwidern.

Die begriffliche Spannung, die sich durch diesen Dreischritt ergibt, wird von Mauss
ausfiihrlich reflektiert. Denn der Begriff der Gabe hebt sich vom Begriff des Zau-
sches eigentlich genau dadurch ab, dass sie einen singuliren Akt darstellt und eben
keine Gegengabe wie beim Tausch erfolgt. Nur so kann die Gabe als das wahrge-
nommen werden, was sie begrifflich ausmacht: als uneigenniitziger, groflziigiger
Ak, basierend auf der freien Entscheidung, dem Gegeniiber etwas Gutes zu tun.
Wenn Mauss unter dem Titel Die Gabe nun einen Dreischritt fasst, der einen Ga-
benzausch beschreibt und dem Tausch strukturell niherliegt, als dem singuliren Akt
der Gabe, so ist das erklirungsbediirftig. Mauss fasziniert, dass in den untersuchten

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

186 Marc Frick

rituellen Gabenpraktiken die Gabe von den sie praktizierenden Menschen als frei-
willig und grofziigic wahrgenommen und beschrieben wurde, wihrend sie ,in
Wirklichkeit jedoch immer gegeben und erwidert werden miissen (Mauss, 1990,
S.17). Diese Gleichzeitigkeit von Freiwilligkeir und Pflicht, Uneigenniitzigkeir und
Interesse ist es, die das Ritsel der Gabe und ihre sozialen Wirkung ausmacht. Damit
sie zustande kommt, bedarf es bestimmter Voraussetzungen, die in der Interaktion
und in den beobachteten Gesellschaften durch die Einhaltung bestimmrer Riten
hergestellt wird.

Erstens geht der Wert der gegebenen Dinge tiber ihren materiellen Wert hinaus, sie
werden durch die Interaktion mit interpersoneller Bedeutung aufgeladen. Zweitens
verfiigen Gabeninteraktionen iiber einzuhaltende Zeithorizonte, die eine Erfahrung
der Gabe als singulir erméoglichen und die Gegengabe, also die zweite Gabe, als ei-
genstandigen Akt erscheinen lassen. So wird drittens eine Ungewissheit tiber cine
mogliche, spiter erfolgende Gegengabe erzeugt (Bourdieu, 1987) und das Motiv
der Uneigenniizzigkeit und Grofziigigkeit unterstrichen. Unter Beriicksichtigung
dieser Voraussetzungen praktiziert, tritt die Gabe im Kontext von ganz unterschied-
lichen gesellschaftlichen Interaktionen in Erscheinung: Rituelle Gaben dienen zur
Besiegelung von Vertrigen, eréffnen Verhandlungen, regeln die soziale Ordnung,
beruhigen Konflikte und verbinden die Menschen untereinander durch ein Netz
von Grofiziigigkeit, Dankbarkeit und (temporirer) Schuld (Adloff, 2014). Konkret
lasst sich das an zwei Beispielen der Mauss’schen Untersuchung zeigen, dem nord-
west-amerikanischen Potlatsch und dem melanesischen Kula. Beide stellen Gaben-
phinomene im Sinne einer ,totalen gesellschaftlichen Tatsache® (Mauss, 1990, S.
17f.) dar, vereinen also mehrere Dimensionen des menschlichen Zusammenlebens
in sich: sie sind zugleich 6konomisch, juristisch, religiés und symbolisch.

In Mauss* erstem Beispiel fiir ein Gabenphinomen, dem sogenannten Porlatsch,
geht es um die Verteilung von Privilegien, die Formulierung eines Anspruchs auf
eine bestimmte soziale Stellung und die Etablierung gesellschaftlicher Anerken-
nung. Der Potlatsch wurde vor allem von indigenen Volkern auf dem heutigen Ge-
biet der USA, insbesondere den Bundesstaaten Oregon und Washington und in den
angrenzenden Regionen Kanadas praktiziert. Der Gastgeber des Potlatsch-Rituals
versammelt die wichtigen Personen seines Stammes um sich, auch mégliche Kon-
kurrenten, beschenkt diese grof8ziigig und driickt seine Anerkennung fiir sie und
ihre jeweilige Stellung aus. Dies tut er, indem er sie in der Sitzordnung entspre-
chend platziert, sie mit angemessenen Gaben beschenkt und mit den richtigen
Grufiformeln anspricht. Im Gegenzug erwartet er, dass die Giste durch ihre Anwe-
senheit und den Empfang der angebotenen Gaben seinen Anspruch auf eine be-
stimmte soziale Position anerkennen und als seine Giste den Ubergang der damit
cinhergehenden Privilegien auf ihn bezeugen.

Auf dieselbe Weise verfahren alle Bewerber um eine spezifische Position in sich wie-
derholenden und steigernden Ritualen der Grofziigigkeit, bis schlielich im Uber-

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

Gesellschaftliche Asymmetrien, Prosozialitat und ein drittes Prinzip 187

bietungswettkampf der Verausgabung ein Sieger gefunden ist. Dieser hat die ande-
ren in seiner Grof3ziigigkeit tibertroffen und sie ihm gegeniiber in ein Verhiltnis der
Schuld gebracht — sie konnten also mindestens seine letzte Gabe nicht erwidern.
Die Verausgabungen der einzelnen kénnen in Potlatsch-Ritualen sehr weitreichend
sein, unter Umstinden umfassen sie die Giiter der gesamten Familie oder des Clans.

Ein zweites, weniger offensichtlich von Agonismus geprigtes Beispiel ist der soge-
nannte Kula. Auf den pazifischen Inseln Melanesiens verband dieser sprichwortli-
cher Ring von Gaben unterschiedliche Volker und Stimme. Initiert von spezifi-
schen Armreifen und Ketten, die in regelmifligen Abstinden in vorbestimmrter
Weise weitergegeben werden miissen und somit konstant zirkulieren, finden Begeg-
nungen der Stimme statt. Bei diesen Begegnungen werden Feiern, Giiter, Dienst-
leistungen und sogar Frauen des cigenen Stammes an die Giste weitergegeben. Die
Giste lassen sich wie selbstverstindlich beschenken und von den Gastgebern aus-
halten, wohlwissend, dass bei der nichsten Begegnung die Rollen wechseln. Im An-
schluss an die Uberreichung der zeremoniellen Gaben werden Verhandlungen ge-
fithre, Konflikte adressiert und gewohnliche Mirkte abgehalten.

In beiden Phinomenen, im Potlatsch wie im Kula, werden durch Gabenrituale die
soziale und rechdiche Ordnung becinflusst, Verbindungen geschaffen und Begeg-
nungen initiiert. Wichtig ist dabei, dass die latenten Konflikte, die innerhalb der
Gemeinschaft vorherrschen, durch die Gabenriten zwar nicht aufgelést werden,
aber mit der Gabe ein Weg gefunden wird, die potentielle Agonalitit und eine dro-
hende Auseinandersetzung, zu kanalisieren und mithilfe von regelmifigen, ver-
pflichtend wiederkehrenden Begegnungen Kommunikationsformen zu etablieren,
die einen gewaltfreien Umgang damit erméglichen (Adloff, 2014; Frick, 2021, S.
55). Die als freiwillig und groflziigig wahrgenommenen Gaben kniipfen ein Netz
der gegenseitigen Verpflichtung zwischen den Menschen. Dieses Netz wird in den
Gabenriten immer wieder sichtbar gemacht und reproduziert. Die Gabe konstitu-
iert sich dabei im Laufe der Zeit zwischen den Polen Freiwilligkeit und Verpflichtung
und schafft ein Bewusstsein fiir die vielfiltigen Abhingigkeiten der Menschen un-
tereinander und voneinander. Mauss sicht diese Wirkung der Gabe als eine Grund-
lage fiir die Etablierung von Solidaritiit, verstanden im Sinne seines Onkels Emile
Durkheim als eine ,,objektiv bestehende Relation zwischen dem Ganzen und seinen
Teilen“ (Imbusch und Rucht, 2005, S. 24) und einem Bewusstsein fiir dieses Ver-
hiltnis.

1. Die Gabe als symbolische Stifterin von Beziehung und Vertrauen

Im Gabenessay treffen drei Leitmotive des Denkens und Wirkens von Marcel
Mauss aufeinander: die wissenschaftliche Untersuchung der Bedeutung des sozialen
Lebens im menschlichen Dasein, die Erforschung der Rolle von Symbolen fiir das
Zusammenleben und die Entwicklung einer gesellschaftstheoretischen Utopie.
Mauss interpretiert die Gabe als Interaktionsform, in der das Soziale symbolisch

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

188 Marc Frick

konstituiert und offengelegt wird, wer mit wem in welcher (hierarchischen) Bezie-
hung steht. Die Gabe zeigt, wo Verbindungen bestehen und Abhingigkeiten herr-
schen. Diese kénnen dann aktiv und unter Vermeidung des Ausbrechens latenter
Konflikte gestaltet werden. Gleichzeitig ist die Gabe und das Eintreten in die sie be-
gleitenden Riten ein Symbol fiir die Anerkennung der Regeln, des Interaktionspart-
ners, der eigenen Zugehdrigkeit zur Gruppe und der Bereitschaft zur aktiven Parti-
zipation an dieser.

»Wie wiren Gesamtheit und Teile, Individuum und Kollektiv, diese unendlichen
Verweisungszusammenhinge anders als durch Symbole aufeinander zu beziehen?
Wenn behauptet wird, alles innerhalb der Gesellschaft sei nur Bezichung, so bedeu-
tete das zugleich, alles ist das Werk des Symbolismus® (Caill¢, 2008, S. 175).

Durch Symbole werden Vereinbarungen besiegelt und Symbole koordinieren die
Begegnung von Menschen, ihr Miteinander, ihre Bezichungen und die Bewegung
von materiellen Gegenstinden zwischen ihnen (Caill¢, 2008, S. 176; Frick, 2021, S.
51). Indem die Einzelnen sich auf den Ritus der Gabe einlassen, signalisieren sie
ihre Bereitschaft zur Kommunikation, zur wechselseitigen Verpflichtung, zur tem-
poriren Niederlegung der Waffen und der Gestaltung des Verhilenisses zueinander
im Rahmen des Ritus. Durch die Gabe wird das Verhiltnis zueinander offengelegt
und die Notwendigkeit zur Auseinandersetzung miteinander erkennbar. Mit ihren
festen Riten verhilft sic den Interagicrenden zu Interaktionsformen, in denen
Fremdheit und Unwissen iibereinander iiberwunden werden kénnen, Vertrautheit
etabliert und durch Verlisslichkeit tiber lingere Zeitriume schliefSlich Vertrauen
aufgebaut wird. Die Gabe initiiert somit ein Moment der Verbundenheit im geteil-
ten Erleben, auf dessen Grundlage Regeln etabliert und Interessenskonflikte gewalt-
frei zur Sprache gebracht werden kénnen (Frick, 2021, S. 55). Indem sie auf diese
Weise Kommunikationsformen, Verhandlungsriume und vertrauensbildende Inter-
aktionen etabliert, stiftet sie soziale Beziehungen, reprisentiert und reproduziert
diese symbolisch (Caill¢, 2008, S. 180).

Die Studien iiber die Beobachtungen in ,archaischen Gesellschaften inspirieren
Marcel Mauss. Indem die Gabe und mit ihr Grofziigigkeit, (scheinbare) Bedin-
gungslosigkeit und Solidaritit die symbolisch prisente Grundlage fiir die Etablie-
rung von sozialen Beziehungen darstellten, verfiigten diese Gesellschaften iiber eine
moralische Grundlage, auf die, so Mauss, ,wir unsere eigenen Gesellschaften — nach
ihren eigenen Verhiltnissen — gerne wiirden zusteuern sehen® (Mauss, 1990, S.
164). Ohne fiir ein ,Zuriick zu den Stammesgesellschaften® zu plidieren, spricht
sich Mauss dafiir aus, von anderen — vorangegangenen oder parallel existierenden —
Gesellschaftsformen zu lernen und den negativen Entwicklungen der Moderne et-
was entgegenzusetzen.

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

Gesellschaftliche Asymmetrien, Prosozialitat und ein drittes Prinzip 189

2. Mauss’ normative Schlussfolgerungen in ,Die Gabe“

Mit den negativen Entwicklungen der Moderne meint Mauss in erster Linie seine
Wahrnehmung einer um sich greifenden Logik der Berechnung und des Eigeninter-
esses, die er in seiner Lebenswelt auf dem Vormarsch sah. Dieser Entwicklung
mochte er mithilfe der Erkenntnisse der Gabe etwas entgegensetzen:

,Erst unsere westlichen Gesellschaften haben, vor relativ kurzer Zeit, den Menschen
zu einem ,0konomischen Tier' gemacht. Doch sind wir noch nicht alle Wesen die-
ser Art“ (Mauss, 1990, S. 173).

In der Moral der Gabe sieht er eine Méglichkeit, Werte wie Solidaritit und Grof3-
ziigigkeit zu stirken oder wieder zu etablieren, die durch den Bedeutungsgewinn
des okonomischen Kalkiils bedroht werden, das sich tiber die Sphire des Marktes
hinaus Wirkmichtigkeit verschaffe. Diese Werte sicht er vor allem in starken zwi-
schenmenschlichen Beziehungen verwirklicht, basierend auf Anerkennung und ge-
genseitiger Verpflichtung. Er sieht in der Gabe ein Gegenmodell zur individualisti-
schen und berechnenden Welt des Marktes. Der dort herrschende Utilitarismus, so
seine Hoffnung, lasse sich mithilfe eines Gegenmodells von Gesellschaft in seine
Grenzen verweisen. Das Gesellschaftsmodell, das ihm vorschwebt, wagt die Umver-
teilung der existentiellen Giiter, etabliert gegenseitige Anerkennung und wird von
wechselseitiger Grof3ziigigkeit und Solidaritdt geprigt.

In seinem politischen Engagement als reformerischer Sozialist pladiert Mauss auf
Grundlage seiner ethnographischen Kenntnisse nicht fiir ein , Zurtick zu den gesell-
schaftlichen Verhilnissen archaischer Gesellschaften®. Diese romantisiert er keines-
wegs. Sondern er pladiert fiir ein Zuriick zu den elementaren Prinzipien dieser Ge-
sellschaften, den Prinzipien der Gabe. Entsprechend riicken fiir ihn Solidarbezie-
hungen und eine bewusste Gestaltung der gegenseitigen Abhingigkeiten in den
Vordergrund. Freiheit ist dann nur denkbar, wenn diese Abhingigkeiten anerkannt
werden und ein Umgang mit ihnen gefunden wird. Mauss, das wird hier deudlich,
widmet sich dem Phinomen der Gabe also mit einem konkreten Erkenntnisinteres-
se: Er will die Organisationsform, die Moral und die Okonomie archaischer Gesell-
schaften fiir eine Neuausrichtung moderner Gesellschaften fruchtbar machen.

Was dabei die eigentliche Leistung der Gabe fiir die sie praktizierenden Gemein-
schaften ausmacht, wurde im Laufe der Rezeptionsgeschichte des Mauss'schen Es-
says im 20. und 21. Jahrhundert ausfiihrlich diskutiert. Im Anschluss an Mauss, der
bei seiner Interpretation der Gabenphinomene einen Fokus auf die Begriffe Ver-
trauen, Symbol, Anerkennung und soziales Band legte, entwickelte sich in der Ethno-
logie, der Soziologie und der Philosophie eine umfangreiche Debatte um das Prin-
zip der Gabe.> Zusammenfassen lisst sich die Rezeptionsgeschichte der Gabe mit

5 Einen Uberblick iiber die Rezeptionsgeschichte gibt beispielsweise Moebius (2010), den Ein-
fluss von Marcel Mauss auf die Entwicklung der Soziologie beschreibt Lévi-Strauss (1971) und
eine Zusammenfassung der philosophischen Debatte findet sich bei Hénaff (2014). Fiir einen

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

190 Marc Frick

der Erkenntnis, dass in der Gabe der Grundstein fiir die Bezichung der aufeinan-
dertreffenden Individuen gelegt und in einen spezifischen Modus der Interaktion
tibersetzt wird. Die Gabe macht dabei auf Asymmetrien aufmerksam, die einem
groflen Teil der menschlichen Interaktionsformen zugrunde liegen. Diese Asymme-
trien werden in der Gabe ausgedriickt, die notwendigerweise einen Uberschuss bil-
det. Jede Gabe tbertrifft die vorherige, schafft eine temporire Schuld und Ver-
pflichtung, eine Abhingigkeit, die es zu gestalten gilt. Die Anerkennung dieses
Uberschusses im Umgang mit dem Gegeniiber macht die gegenseitigen Abhingig-
keiten deutlich und damit die Notwendigkeit, sich zueinander ins Verhilnis zu set-
zen und dieses Verhiltnis zu gestalten.

lll. Von archaischen zu modernen Gesellschaften: Bedeutung und
Grenzen der Gabe

Es stellt sich nun die Frage, welche Bedeutung diese Erkenntnisse fiir moderne Ge-
sellschaften haben. Dafiir muss zunichst geklirt werden, was moderne Gesellschaf-
ten von den bei Mauss beschriebenen archaischen Gesellschaften unterscheidet. Die
archaischen Gesellschaften, die Marcel Mauss beschreibt, werden durch die zentrale
Bedeutung der Gabe charakeerisiert. Gabenrituale befrieden Konflikte, bestimmen
die soziale Ordnung, sind wirtschaftlichen Aktivitdten mit mehreren Parteien als
vertrauensstiftende Mafinahme vorangestellt, dienen als Rahmen fiir Verhandlun-
gen und ermdglichen bzw. erzwingen regelmiflige Begegnungen. Diese Welt der
Gabe ist dabei ganz wesentlich eine Welt der Vertrautheit. Es handelt sich um klei-
ne Gemeinschaften, die ihre internen Angelegenheiten mithilfe des Gabentausches
regeln. Uber die Grenze der Gemeinschaft hinaus ist es der Modus der Gabe, der
einen Umgang mit anderen Gruppen ermdglicht und trotz auftretender Konkur-
renz und Interessenskonflikte stabile, befriedete Bezichungen denkbar macht. Frem-
de werden im Ritus der Gabe auf ihre Vertrauenswiirdigkeit, auf ihre Kenntnis der
sozialen Regeln und ihre Bereitschaft zur Interaktion gepriift. Das Fremde wird
tiberwunden, Vertrautheit geschaffen und der Fremde in einen anerkannten Inter-
aktionspartner verwandelt. Regelverstofe werden mithilfe von sozialen Sanktionen
bestraft, die im Ausschluss aus der Interaktion gipfeln kénnen.

Dieses Vorgehen ist aufwindig und hat seine Grenze dort, wo Fremdheit nicht
tiberwunden werden kann, sondern beispielsweise aufgrund der Grofie einer Gesell-
schaft oder deren regelmifigen Begegnung mit unterschiedlichen fremden Han-
delspartnern eine Interaktion auch mit Fremden moglich gemacht werden muss.
Ohne das Ringen miteinander um Vertrauen, Anerkennung, das Verhiltnis zuein-
ander und die es absichernden Regeln in einer tatsichlichen personlichen Begeg-
nung ist ein friedlicher Umgang miteinander nicht denkbar. Die Gabe scheitert da-

Uberblick iiber die ethnologische Debatte siche James und Allen (1998) und fiir eine interdis-
ziplinire Wirkungsgeschichte siche Osteen (2002).

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

Gesellschaftliche Asymmetrien, Prosozialitat und ein drittes Prinzip 191

her in Kontexten, in denen Interaktionen mit vielen Fremden unvermeidlich wer-

den.

Moderne Gesellschaften bilden in vielerlei Hinsicht solche Kontexte. Sie bestehen
aus einer wesentlich grofleren Zahl von Mitgliedern und zeichnen sich durch kom-
plexe, arbeitsteilige Formen des Zusammenwirkens der Menschen untereinander
aus. Personliche Vertrautheit mit jedem einzelnen Interaktionspartner kann hier
nicht umfassend hergestellt werden. Entsprechend bedarf diese Gesellschaftsform
rahmengebender Ordnungsprinzipien, die der Fremdheit der Interagierenden zum
Trotz fiir relative Verldsslichkeit, Stabilitdt und Sicherheit sorgen. An die Stelle des
Ordnungsprinzips Gabe treten daher in modernen Gesellschaften die Ordnungs-
prinzipien des Marktes mit seinem Tauschhandel und des Staates mit seinen hierar-
chischen und biirokratischen Strukturen sowie verbrieften (Biirger-) Rechten. Fiir
beide spielt die Gabe vordergriindig keine Rolle. Sie operieren mithilfe ganz cigener
Handlungslogiken und Regeln, die das Aufeinandertreffen von Individuen und de-
ren Verhalten vorstrukturieren und regulieren. So ist es beispielsweise auf dem
Markt und in der Interaktion mit Behordenvertretern nicht notwendig, sich auf
den Gegeniiber, seine Geschichte und Personlichkeit voll einzulassen. Vielmehr
reicht es aus, im Fall des Marktes die Bediirfnisse des anderen zu erkennen und mit
den eigenen in ein symmetrisches Austauschverhiltnis zu bringen. Und fiir einen
Behordengang ist vor allem das Wissen um die eigenen Rechte, Anspriiche und
Pflichten relevant. Die Interaktion wird versachlicht, Aushandlungsprozesse werden
berechenbar und Anspriiche klar bewertbar.

1. Die Gabe als Gegenpol zum Markt?

Ein Denker, der den massiven Bedeutungsgewinn des Marktes in modernen Gesell-
schaften mit dhnlichen Befiirchtungen verbindet wie Marcel Mauss ist der Wirt-
schaftshistoriker Karl Polanyi. In seinem Buch 7he Great Transformation (Polanyi,
1944/2019) beschreibt er, wie die Entbettung des Marktes, also dessen Herauslosung
aus den ihn kontrollierenden und begrenzenden sozialen und politischen Regulie-
rungsmechanismen im Laufe der Industrialisierung zu gesellschaftlichen und 6kolo-
gischen Spannungen fiihrt. Indem der Markt als selbstregulierend konzipiert und da-
mit explizit der Kontrolle entzogen wird, kann sich die Logik des Marktes tiber die
eigentlichen Grenzen der Markesphire hinaus ausbreiten. Dies fiihrt zu Widerstand,
wenn die Berechnungslogik auf Bereiche der sozialen und natiirlichen Lebens-
grundlagen tibergreift. Zentral fiir Polanyis Denken ist der Begriff der Kommodifi-
zierung, also die Uberfithrung von Ressourcen, Gegenstinden und Leistungen in
eine Warenform. Diese Kommodifizierung miisse vor spezifischen, nicht fiir den
Markt bestimmten Giitern wie der menschlichen Arbeitskraft, Wihrungen und na-
tirliche Ressourcen Halt machen, sonst seien das soziale und das okologische

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

192 Marc Frick

Gleichgewicht und damit auch der gesellschaftliche Friede bedroht (Polanyi,
2019).6

Fiir den Gabendiskurs wird der Begriff der Kommodifizierung in den 1970er-Jah-
ren bedeutend, als Richard M. Titmuss iiber die Grenzen des Marktes und die Not-
wendigkeit des Schutzes von Bereichen der Gabe nachdenkt. Er nimmt dafiir ein
besonders lebenswichtiges Gut in den Blick: menschliches Blut, das in Form von
Blutkonserven der modernen Medizin zur Verfiigung stehen muss. In seinem Buch
The Gift Relationship. From Human Blood to Social Policy (Titmuss, 1997) unter-
sucht er, mit welchen Konsequenzen die Kommodifizierung von Blut einhergeht
und inwiefern ein Gabensystem als Alternative zu einem Handel von Blut als Ware
auf einem Markt dienen kann. Er vergleicht dazu das Vorgehen zweiter unterschied-
licher Systeme zur Gewinnung von Blutkonserven in den 1960er und 1970er Jahre:
das amerikanische, das auf einen Marktmechanismus und bezahlte Spenden setzt,
und das britische, das auf freiwilligen und unbezahlten Blutspenden aufgebaut ist.
Zentral ist die Frage, ob die Behandlung von Blut als gewohnliche, handelbare Wa-
re dadurch gerechtfertigt werden kann, dass sich auf diese Weise eine bessere Versor-
gung mit Blutkonserven gewihrleisten lasst.

Das Ergebnis seiner Untersuchung fillt erstaunlich eindeutig aus: Das Marktsystem,
so arbeitet Titmuss heraus, ist dem Gabensystem vor allem an einer zentralen Stelle
unterlegen: Die Qualitit der im Markesystem generierten Blutkonserven ist schlech-
ter und die Gefahr der Kontamination der Blutkonserven mit Infektionskrankhei-
ten ist hoher (Titmuss, 1997).” Bezahlte Blutspenden fiihrten aufgrund des dkono-
mischen Anreizes zu einem hoheren Anteil an Menschen mit geringem Einkommen
innerhalb der Gruppe der Spender. Diese Menschen wurden dabei einem Interes-
senskonflikt ausgesetzt. In den 1970er Jahren drohten verschiedene Infektions-
krankheiten durch Spenderblut tibertragen zu werden (diskutiert wurde zunichst
insbesondere Hepatitis, spiter auch HIV), die nicht durch Tests des Blutes festge-

6 Der Schutz von natiirlichen und sozialen Lebensgrundlagen vor dem Zugriff des Marktes wi-
derspricht, so Polanyi, der performativen Ideen eines selbstregulierten Marktes. Die sozialen
und &kologischen Lebensgrundlagen zu schiitzen, gehe mit einem Eingriff in den Marktme-
chanismus einher. Aus dem Widerspruch zwischen der vorherrschenden Idee eines selbstregu-
lierten Markees, die sich seit Beginn der Industrialisierung durchzusetzen beginnt und auf die
das wirtschaftliche System ausgerichtet wird, und der gesellschaftlichen Bemiihung zur Einbet-
tung des Marktes in einen sozialen und politischen Regulierungsmechanismus, entstehe eine
starke gesellschaftliche Spannung. Diese Spannung gleicht der eines Gummibandes (Block,
2001): Entweder schnellt es zuriick, und der Markt wird wieder in das sozialen Gefliges einge-
bettet, was mit wirtschaftlichen Einbuf8en einhergeht, oder es zerreifit, wie im Fall eines schwe-
ren Zusammenbruchs des sozialen Gefiiges (Maucourant and Plociniczak, 2013) oder im Fall
von 6kologischen Krisen.

7 Tatsichlich identifiziert Titmuss vier Felder, auf denen das Gabensystem dem Marktsystem
iiberlegen sei: Es weise eine niedrigere 6konomische Effizienz auf, eine niedrigere administrati-
ve Effizienz, hohere Preise pro Einheit (also eine teurere Versorgung) und eine niedrigere Qua-
licit pro Einheit Blut. Spiteren empirischen Untersuchungen hielten die ersten drei Aspekte

allerdings nicht stand (Le Grand, 1997).

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

Gesellschaftliche Asymmetrien, Prosozialitat und ein drittes Prinzip 193

stellt werden konnten. Daher hing die Qualitit der Blutkonserven fundamental von
einer ehrlichen Auskunft des Spenders {iber mdogliche Vorerkrankungen ab. Eine
Bezahlung der Spende fithrte nun bei Menschen, die auf Einnahmen aus der Blut-
spende angewiesen waren zu einem Anreiz, mdgliche Vorerkrankungen zu ver-
schweigen, um nicht von der Blutspende ausgeschlossen zu werden. Dieser Effekt
verstirkte sich durch negative Verteilungseffekte im Blutmarke, da Blutkonserven
tendenziell in den drmeren Schichten gewonnen und den wohlhabenderen Schich-
ten zur Verfiigung stellte (Titmuss, 1997, S. 220). Denn ob eine Blutspende als Ga-
benpraxis oder als Verkauf ciner Ware gegen Bezahlung verstanden wird, verdndert
die individuelle Motivation ebenso, wie die gesellschaftlichen Gruppen, die sich von
Aufrufen zur Blutspende angesprochen fithlen. Lautet die Entscheidung in einem
System der freiwilligen, unbezahlten Spende: ,Kann und méchte ich einen positi-
ven Beitrag fiir andere leisten und etwas Gutes tun?®, so stellt sich in einem System,
das Blut als Ware behandelt und bezahlt, vordergriindig die Frage: ,,Brauche ich das
Geld, das ich fiir die Abgabe meines Blutes bekommen wiirde?”. Aus der Gabe wird
ein Tausch, dessen Zustandekommen eben von einer anderen Art der Abwigung
abhingt. Die Verinderung der motivationalen Ausgangslage verindert auch die
Gruppe von Menschen, die von der Méglichkeit der Blutspende angesprochen wer-
den. Gutes zu tun und einen Betrag zur Sicherstellung der Versorgung des Gesund-
heitssystems mit Blutkonserven leisten zu wollen, sind Motive, die sich bei Men-
schen in allen sozialen Schichten finden lassen (Frick, 2021, S. 146). Die Notwen-
digkeit, das eigene Blut zu verkaufen, um auf diese Weise ein zusitzliches Einkom-
men zu generieren, ist hingegen in den unteren sozialen Schichten prisenter als un-
ter wohlhabenden Menschen.

In ihren Reaktionen auf Titmuss® Buch unterstrichen die beiden Okonomen und
Nobelpreistriger, Kenneth Arrow (1972) und Robert Solow (1971) vor allem die
Bedeutung der Ehrlichkeit der Individuen und die Bedeutung von symmetrischer
Informationsverteilung fiir die Funktionsfihigkeit von Markesystemen. Diese
Grundlagen, darauf mache Titmuss aufmerksam, kénnten vom Marke einerseits
niche selbst geschaffen werden und wiirden von diesem andererseits in Situationen
wie der beschriebenen Gewinnung von Blutkonserven aktiv konterkariert; Situatio-
nen also, in denen von einer Grenze des Marktes gesprochen und iiber Gabensyste-
me als Alternativen nachgedacht werden miisse.

Kieran Healy (Fourcade and Healy, 2007; Healy, 2006, 2000) erginzt die Debatte
um eine institutionentheoretische Perspektive und macht deutlich, dass der Erfolg
von freiwilligen Blutspendesystemen weniger mit alcruistischen oder egoistischen
Haltungen der Menschen erklirt werden kann, sondern vielmehr fundamental da-
von abhingt, von wem und wie potentielle Spender angesprochen werden. Je nach
Organisation der Blutspende werden Menschen zum regelmifligen Geben von Blut
animiert oder davon abgeschreckt. Auch wenn sich die Forschung im Anschluss an
Titmuss auf die zahlreichen individuellen Motive der Gabe von Blut konzentrierte,
sind es letztlich doch die verschiedenen Institutionen, die die Blutspende organisie-

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

194 Marc Frick

ren und Individuen tiberhaupt erst die Moglichkeit der Gabe eréffnen. Wenn Ga-
ben, wie Titmuss es formuliert, positive Auswirkungen auf das Zusammenleben in-
nerhalb von Gesellschaften und den sozialen Zusammenhalt haben, dann lohnt es
sich, Menschen mithilfe politischer MafSnahmen Maglichkeiten zu erdffnen, bei de-
nen sie sich mit ihren Gaben einbringen, die Gabe von Blut, Organen, Geld oder
Engagement wihlen konnen. Gesellschaften, in denen solche altruistischen Prakei-
ken seltener stattfinden, bestehen nicht notwendiger aus egoistischeren Menschen.
Maglicherweise fehlen in diesen Gesellschaften vielmehr die Gelegenheiten, grof3zii-
gig und solidarisch zu handeln. Es stellt sich also die Frage, wie ein institutionelles
Setting geschaffen werden kann, das Gabenpraktiken erméglicht und fordert.

2. Gaben im Wohlfahrtsstaat?

Diese Frage stellt sich in besonderer Weise mit Blick auf die Rolle des Staates, kon-
kret die Dimension des Wohlfahrtsstaates. Neben der starken Rolle des Marktes
zeichnet moderne Gesellschaften die grofle Bedeutung von Organisationen und In-
stitutionen wie dem Wohlfahrtsstaat aus. Diese nehmen die ordnende und struktu-
rierende Rolle ein, die Gabenriten und die darauf folgenden Aushandlungen in ,ar-
chaischen Gesellschaften innehaben. Organisationen und Institutionen wirken je-
doch aufgrund ihrer festgeschricbenen Regeln und der Zusprechung von klaren
Rechten, Pflichten und Anspriichen an die Mitglieder der entsprechenden Gesell-
schaft entsolidarisierend (Adloff, 2021; 2018, S. 119): Menschen treffen nicht mehr
unmittelbar und unter Einbringung ihrer gesamten Personlichkeit aufeinander, son-
dern begegnen sich als Organisationsmitglieder, deren Handeln und Interaktionen
den Regeln der Organisation unterworfen sind (ebd.). Diese begrenzen auch, wie
weit die Menschen aufeinander eingehen kénnen und miissen.

Michael Walzer (1982) erkennt in seiner Beschiftigung mit Titmuss die Chance,
dieser Entsolidarisierung entgegenzuwirken. Konkret sollen bestimmte Bereiche
wohlfahrtsstaatlichen Handelns nicht ausschliefllich in die Hinde staatlicher Insti-
tutionen und deren biirokratischer Prozesse gelegt, sondern es soll eine aktive Zivil-
gesellschaft miteinbezogen und unmittelbare, personliche Beteiligung ermdéglicht
werden. Die Bearbeitung von sozialen Problemen erfolgt dann nicht in einem Top-
Down Ansatz ausschliefllich durch staatliches Handeln, sondern bezieht die Men-
schen in die Lésung der Probleme mit ein und befihigt sie, eigene Ideen einzubrin-
gen und aktiv zu werden. Dabei trennt Walzer zwischen den Bereichen der Daseins-
vorsorge, die durch eine verrechdlichte, institutionalisierte und professionalisierte
Sozialpolitik abgedeckt und gewihrleistet werden miissen, und anderen Bereichen,
in denen freiwilliges Engagement insbesondere im privaten Nahbereich und der Zi-
vilgesellschaft eine tragende Rolle spielen kann. Mit Walzer lisst sich ein weiter Be-
griff des Wohlfahrtsstaates anlegen, der staatliche, private und zivilgesellschaftliche
Leistungen von vorneherein komplementir denke.

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

Gesellschaftliche Asymmetrien, Prosozialitat und ein drittes Prinzip 195

Hier wird das Mauss'sche Unbehagen gegeniiber dem Markt erginzt um einen
Zweifel an der Vorstellung, dass sich soziale Probleme ausschliefllich mithilfe staatli-
cher Einrichtungen und biirokratischer Mechanismen lésen lassen. Mithilfe der Ga-
be lisst sich die Frage stellen, wer im Wohlfahrtsstaat welche Leistung erbringen
und auf welche Bediirfnisse reagieren soll. Welcher Grad an Organisation durch
staatliche Institutionen ist tatsichlich notwendig? Walzer sicht in der Eingrenzung
der Zustindigkeit professioneller Krifte eine Chance fiir die Stirkung und Einbin-
dung der Zivilgesellschaft in die Erbringung einer gesellschaftlich garantierten so-
zialen Absicherung im Rahmen des Wohlfahrtsstaates. Gleichzeitig miisse cine Ba-
lance geschaffen werden, die die Partizipation der Menschen in Form von grofiziigi-
gen Gaben, wie beispielsweise in Form von zivilgesellschaftlichem Engagement ei-
nerseits ermdglicht, ohne andererseits dazu zu fithren, dass die Absicherung der
Biirger und die Wahrung ihrer Biirgerrechte am Ende von wohleitigen Gaben ab-
hingt.

Im Kontext des Wohlfahrtsstaates meint der Verweis auf die Rolle des zivilgesell-
schaftlichen Engagements, dass die Ausgestaltung des Wohlfahrtsstaates nicht aus-
schlieSlich der Verwaltung, dem Staat und den professionellen politischen Akteuren
obliegt, sondern von vorneherein ein Mitwirken der Biirgerinnen und Biirger mit-
gedacht werden muss. Diese breite Konzeption des Wohlfahrtsstaates erméglicht die
Berticksichtigung und Integration der charakteristischen Merkmale der Zivilgesell-
schaft: Selbstbestimmung und Selbstorganisation, unmittelbare Begegnung der
Menschen und Zusammenwirken ,in Form von Assoziationen, die bindende und
integrative Funktionen haben konnen® (Adloff 2018, S.238). Verwirklicht wird
dies insbesondere im Gesundheitssektor durch Selbsthilfegruppen, Vereine und Ini-
tiativen. Zivilgesellschaftliches Engagement im Rahmen des Wohlfahrtsstaates er-
bringt gabenférmige Leistungen, die staatliche Akteure und Politiken nicht erbrin-
gen konnen. Es wirke sozialintegrativ, bewirkt eine Befihigung der Akteure im
Wohlfahrtsstaat, bildet und stirkt Solidaritit und Vertrauen. Neben der ,verstaat-
lichten und zwangsférmigen® (Lessenich and Mau, 2005), gewissermaflen abstrak-
ten Solidaritit, wird Raum geschaffen fiir unmittelbare interpersonelle Erfahrungen
von Grof3ziigigkeit, Solidaritit und gegenseitiger Anerkennung,.

In der Zusammenschau der Argumente von Titmuss, Arrow, Solow und Walzer
wird deutlich, dass die Institutionen des Marktes und des Staates mit ihrer abstrak-
ten Solidaritit alleine eine Gesellschaft auf Dauer nicht zusammenhalten konnen.
Eine Verbindung der Menschen, die iiber einen Minimalbegriff von Gesellschaft
hinausgeht, bedarf der Partizipationsmdoglichkeiten im Sinne der Gabe, der Soziali-
sation als Biirger und der gesellschaftlichen Anerkennung, die {iber das Zusammen-
wirken in Formen des zivilgesellschaftlichen Engagements ermoglicht und gesichert
werden.

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

196 Marc Frick

IV. Lehren der Gabe: Die Gestaltung von Asymmetrien und die
Grundlagen des guten Zusammenlebens

Marcel Mauss sah in der Gabe nicht nur ein interessantes ethnologisches Phino-
men, vielmehr verband er mit ihr die Hoffnung, Argumente fuir die Stirkung der
Motive der Grof3ziigigkeit, Solidaritit und des Alcruismus zu finden. Er wurde an-
getrieben von der Sorge, dass diese Motive in modernen Gesellschaften aufgrund
der starken Fokussierung auf den individuellen Eigennutzen und einer Ausweitung
marktformiger Interaktionen verdringt werden und damit auch eine wichtige so-
zialintegrative Praxis verloren gehen kénnte. Moderne, ausdifferenzierte Gesell-
schaften mit hohem Organisationsgrad kénnen, so Mauss‘ Uberzeugung, von ihren
sarchaischen Vorgingern viel lernen, wenn sie verstehen, wie diese mithilfe von
Gabenpraktiken eine Form des Zusammenlebens etablierten, in der sich die einzel-
nen Mitglieder anerkannt und integriert fithlen kénnen. Eine stirkere Beriicksichti-
gung von Gabenpraktiken bei der Untersuchung von gesellschaftlichem Zusam-
menleben bedeutet in erster Linie, eine andere Perspektive einzunehmen und
menschliche Interaktionen anders zu betrachten. Sie schafft ein Wissen um die Ab-
hingigkeit der Menschen von der Gemeinschaft und ein Bewusstsein fiir gesell-
schaftliche Asymmetrien, die nicht aufgeldst werden kénnen, sondern mit denen
ein Umgang gefunden werden muss. Die prigende Rolle des Markttausches fithrt
dazu, dass symmetrische Beziechungen im Sinne eines Tausches von gleichwertigen
Giitern oder Leistungen fiir das Standardmodell menschlicher Interaktionen gehal-
ten werden. Diese Perspektive verkennt, dass sich zahlreiche Interaktionsformen
eben nicht durch Symmetrien auszeichnen, sondern vielmehr durch nicht aufgelos-
te Uberschiisse oder Defizite. Familiire Fiirsorge und Pflege, die kollegiale Unter-
stiitzung im Arbeitsalltag oder die spontane Hilfeleistung fiir einen Fremden lassen
sich nur schwer quantitativ bewerten und in genau gleichem Mafle zuriickgeben
um sie auszugleichen. Menschen sind von Geburt an in existentieller Weise in ein
Netz aus Abhingigkeiten eingewoben, bediirfen der Fiirsorge anderer und der In-
teraktion mit ihnen fiir ihre Entwicklung. Sie lernen ab der frithesten Kindheit, em-
pathisch zu agieren, die Perspektive ihres Gegeniibers einzunehmen, geteilte Inten-
tionen zu entwickeln, sich gegenseitig zu unterstiitzen und zu kooperieren (Adloff,
2018; Tomasello, 2002).

Im Sinne der Marktlogik wiirden die beschriebenen unvermeidbaren Abhingigkei-
ten und Asymmetrien negativ wahrgenommen. Sie wiirden als Schuld verstanden,
die es zu begleichen gilt, um den ,Normalfall“ der Symmetrie wieder herzustellen.
Die Gabe zeigt demgegeniiber, dass diese Asymmetrien nicht als ein zu beseitigen-
der Ausnahmefall wahrgenommen werden miissen, sondern vielmehr omniprisent
sind. Die Herausforderung liegt unter Anlegung dieser Perspektive dann nicht in
der Auflésung, sondern in der konstruktiven Gestaltung der gegenseitigen Abhin-
gigkeiten, und gesellschaftlichen Verbindungen; in der Erméglichung von freier
Entfaltung trotz dieser Abhingigkeiten (Frick, 2021). Auf diese Weise macht die

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

Gesellschaftliche Asymmetrien, Prosozialitat und ein drittes Prinzip 197

Gabe auf die Notwendigkeit aufmerksam, Menschen als prosoziale Wesen zu verste-
hen, die im besten Fall in belastbare Anerkennungsbezichungen eingebunden sind
und denen es gelingt, Formen zu etablieren, die eine gewaltfreie Verhandlung tiber
den Umgang mit den bestehenden Asymmetrien zulassen und Kooperationsmég-
lichkeiten eréffnen. Fithren diese Aushandlungsformen zum Erfolg, kann auf dieser
Grundlage Vertrauen aufgebaut und mithilfe von wiederkehrenden Gabenpraktiken
vertieft werden. Indem sich die Einzelnen eingebunden, in ihren Bediirfnissen aner-
kannt und mit ihren Beitridgen fiir die Gemeinschaft wertgeschitze filhlen, wird das
Vertrauensverhilenis vertieft und das soziale Band gestirke.

Mit Blick auf die Rolle der Gabe in modernen Gesellschaften zeigt sich, dass sie im
Gegensatz zur Organisationsform von ,archaischen Gesellschaften nicht mehr das
dominierende Ordnungs- und Organisationsprinzip darstellt. Sie ist aber auch nicht
verschwunden, sondern stellt neben Staat und Markt eines von drei grundlegenden,
einander erginzenden Prinzipien des gesellschaftlichen Zusammenlebens dar, das in
seiner Bedeutung ernstgenommen werden muss und dem Bereiche zugesprochen
werden miissen, in denen es seine sozialintegrative Wirkung zur Entfaltung bringen
kann.

Literaturverzeichnis

Adloff, Frank (2021), Institutional orders and the gift: a macrosociological approach, in: Kersting,
Stefan, Joana Negru, Paolo Silvestri (Hrsg.) The Gift in the Economy and Society. Routledge,
Oxon, New York, S. 15-34.

Adloff, Frank (2018), Politik der Gabe. Fiir ein anderes Zusammenleben. Nautilus Flugschrift,
Hamburg.

Adloff, Frank (2016), Gifts of Cooperation. Mauss and Pragmatism. Routledge,
Oxfordshire/New York.

Adloff, Frank (2014), Es gibt schon ein richtiges Leben im falschen, in: Adloff, Frank, Claus Leg-
gewie (Hrsg.), Das Konvivialistische Manifest. transcript Verlag, Bielefeld, S. 7-31.

Arrow, Kenneth Joseph (1972), Gifts and Exchanges. Philosophy and Public Affairs 1, S. 343—
362.

Block, Fred (2001), Introduction, in Polanyi, Karl (2001) The Great Transformation. The Politi-
cal and Economic Origins of Our Time. Beacon Press, Boston, S. xviii—xxxviii.

Boas, Franz, George Hunt (1905), Kwaikutl Texts. 1. Serie. Stetchert; Leiden: Brill (Publication
of the Jesup North Pacific Expedition), New York.

Bourdieu, Pierre (1987), Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main.

Caill¢, Alain (2008) Anthropologie der Gabe. Campus Verlag, Frankfurt/New York.

Die konvivialistische Internationale (2020), Das zweite konvivialistische Manifest Fiir eine post-
neoliberale Welt. transcript Verlag, Bielefeld.

Fourcade, Marion, Kieran Healy (2007), Moral views of market society. Annual review of Socio-
logy, 33.

Fournier, Marcel (1994), Marcel Mauss. Fayard, Paris.

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

198 Marc Frick

Frick, Marc (2021), Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat? Perspektiven von
Marcel Mauss bis zur Gegenwart. transcript Verlag, Bielefeld.

Hart, K. (2014), Marcel Mauss’s economic vision, 1920-1925: Anthropology, politics, journa-
lism. Journal of Classical Sociology, 14(1), S. 34-44.

Healy, Kieran (2006), Last Best Gifts. Altruism and the Market for Human Blood and Organs.
Chicago University Press, Chicago, London.

Healy, Kieran (2000), Embedded Altruism: Blood Collection Regimes and the European Union’s
Donor Population. American Journal of Sociology 105, 6, S. 1633-1657.

Hénaff, Marcel (2014), Die Gabe der Philosophen. Gegenseitigkeit neu denken. transcript Verlag,
Bielefeld.

Hénaff, Marcel (2009), Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie. Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main.

Imbusch, Peter, Dieter Rucht (2005), Integration und Desintegration in modernen Gesellschaf-
ten, in: Heitmeyer, Wilhelm, Peter Imbusch (Hrsg.), Integrationspotenziale Einer Modernen
Gesellschaft. VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, Wiesbaden, pp. 13-74.

James, Wendy, Allen, N.J. (Hrsg.) (1998), Marcel Mauss. A Centenary Tribute. Berghahn Books,
New York/ Oxford.

Kersting, Stefan, Ioana Negru, Paolo Silvestri (Hrsg.) (2021), The Gift in the Economy and So-
ciety. Perspectives from Institutional Economics and Other Social Sciences. Routledge, Oxon,
New York.

Le Grand, Julian (1997), Afterword, in: Oakley, Anne, John Ashton (Hrsg.), The Gift Relation-
ship. From Human Blood to Social Policy. The New Press, New York, S. 333-339.

Les Convivialistes (2014), Das konvivialistische Manifest. transcript Verlag, Bielefeld.

Lessenich, Stephan, Steffen Mau (2005), Reziprozitit und Wohlfahrtsstaat, in: Adloff, Frank
(Hrsg.), Vom Geben und Nehmen. Zur Soziologie der Reziprozitit. Campus Verlag,
Frankfurt/New York, S. 257-276.

Lévi-Strauss, Claude (1971), French Sociology, in: Gurvitch, G., Moore, W., E. (Hisg.), Twenti-
eth Century Sociology. Philosophical Library Inc., New York, S. 503-536.

Malinowski, Bronislaw (1922), The Argonauts of the Western Pacific. Routledge & Kegan Paul,
London.

Maucourant, Jerome, Sebastian Plociniczak (2013), The Institution, the Economy and the Mar-
ket: Karl Polanyi’s Institutional Thought for Economists. Review of Political Economy, 25(3),
S.512-531.

Mauss, Marcel (2006), Mauss' Werk von ihm selbst dargestellt, in: Moebius, Stephan, Christian
Papilloud (Hrsg.), Gift — Marcel Mauss’ Kulturtheorie Der Gabe. VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften, Wiesbaden, S. 345-359.

Mauss, Marcel (1997), Ecrits politiques. Textes réunis et présentés par Marcel Fournier. Fayard,
Paris.

Mauss, Marcel (1990), Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaf-
ten. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main.

Moebius, Stephan (2010), Von Mauss zu Hénaff. Eine kleine Wirkungsgeschichte des Essai sur le
don. WestEnd Neue Zeitschrift fiir Sozialforschung 7/2010,1, S. 68-80.

Moebius, Stephan (2006), Marcel Mauss. UVK Verlagsgesellschaft, Konstanz.

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

Gesellschaftliche Asymmetrien, Prosozialitat und ein drittes Prinzip 199

Osteen, Mark (2002), Introduction: Questions of the Gift, in: Osteen, Mark (Hrsg.), The Ques-
tion of the Gift. Essays across Disciplines. Routledge, London, S. 1-41.

Polanyi, Karl (2019), The Great Transformation. Politische und dkonomische Urspriinge von Ge-
sellschaften und Wirtschaftssystemen. (14. Auflage) Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main.

Ricoeur, Paul (2006), Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein. Suhr-
kamp Verlag, Frankfurt am Main.

Saez, Emmanuel (2021), Public Economics and Inequality: Uncovering our Social Nature. NBER
Working Paper Series No. 28387.

Solow, Robert (1971), Blood and Thunder. Yale Law Journal Vol.80, No. 8 (July 1971) S. 1696~
1711.

Titmuss, Richard (1997), The gift relationship. From human blood to social policy. The New
Press, New York.

Tomasello, Michael (2002), Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Suhrkamp
Verlag, Frankfurt am Main.

Walzer, Michael (1982), Socialism and the Gift Relationship. Dissent 89, 431-441.

Autor

Marc Frick; Forschungsbereich fiir Umwelt- und Ressourcendkonomik, Umweltmanagement;
ZEW-Leibniz-Zentrum fiir Europdische Wirtschaftsforschung; L71, 68161 Mannheim;
Marc.Frick@zew.de

IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:42:28. @ Urhebarrachtlich geschiltzter Inhalt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-183

	Zusammenfassung
	Summary
	I. EinleitungDie Struktur und Argumentationslinie des vorliegenden Beitrags orientiert sich an meinem 2021 erschienen Buch Die Gabe als drittes Prinzip zwischen Markt und Staat? Perspektiven von Marcel Mauss bis zur Gegenwart (Frick, 2021). Ich danke Malte Faber und Klaus Jacobi für wertvolle Hinweise zum Aufbau der Argumentation dieses Papiers.
	II. Struktur der Gabe bei Marcel Mauss – Geben, Empfangen und Erwidern
	1. Die Gabe als symbolische Stifterin von Beziehung und Vertrauen
	2. Mauss‘ normative Schlussfolgerungen in „Die Gabe“

	III. Von archaischen zu modernen Gesellschaften: Bedeutung und Grenzen der Gabe
	1. Die Gabe als Gegenpol zum Markt?
	2. Gaben im Wohlfahrtsstaat?

	IV. Lehren der Gabe: Die Gestaltung von Asymmetrien und die Grundlagen des guten Zusammenlebens
	Literaturverzeichnis

