
33

Abstract  Die religiöse Satire ist eine Kunstform, die durch das 
Grundrecht auf Meinungsfreiheit geschützt ist. Ihre Absicht besteht 
hauptsächlich in der Kritik von Personen und Institutionen. Dabei 
können satirische Äußerungen einen beleidigenden und blasphemi-
schen Charakter für die Gläubigen haben. Durch § 116 Strafgesetz-
buch werden Religionsbeschimpfungen unter Strafe gestellt, wenn 
sie den „öffentlichen Frieden“ gefährden. Meinungsäußerungen, von 
denen sich Menschen verletzt fühlen, wird es immer geben. Produ-
zenten und Rezipienten von religiöser Satire sollten im Umgang mit 
dieser besonderen Kommunikationsform ethische Leitlinien beach-
ten, hier sind vor allem Respekt, Sensibilität, Dialogbereitschaft, 
Gelassenheit und Toleranz zu nennen. 

Der Begriff Satire geht etymologisch zurück auf die la-
teinische Bezeichnung lanx satura. Darunter war eine 
Schüssel mit vermischtem Inhalt zu verstehen, etwa 

eine Opferschale mit unterschiedlichen Früchten für die Göt-
ter. Im modernen Sprachgebrauch bedeutet Satire hingegen eine 
spezielle Form der Kommunikation oder Rhetorik, die durch 
ästhetische Werke zum Ausdruck gebracht wird und eine be-
stimmte Intention verfolgt (vgl. Meyer-Sickendiek 2007, S. 447). 
Der folgende Beitrag legt den Schwerpunkt auf eine ethische 
Auseinandersetzung mit der Satire als Kunstform. Er stellt ei-
nen allgemeinen begrifflichen Zugang vor, ebenso wie Beispiele 
für religiöse Satire, normative Regelungen im deutschen Recht 
sowie ethische Leitlinien im Umgang mit religiöser Satire. 

Satire als mediale Form der Kritik
Der Kern von Satire besteht darin, Personen, Institutionen oder 
gesellschaftliche Zustände zu kritisieren und soziales Fehlver-

Religiöse Satire 
Kunstfreiheit oder Blasphemie? Von Thomas Bohrmann
 

Prof. Dr. Thomas 

Bohrmann lehrt 

katholische Theologie 

mit dem Schwerpunkt 

Angewandte Ethik 

an der Fakultät für 

Staats- und Sozial-

wissenschaften der 

Universität der Bun-

deswehr München.

Communicatio Socialis (1/2021) 54: 33-44. DOI: 10.5771/0010-3497-2021-1-33

SATIRE, COMEDY, KOMÖDIE

ComSoc_1_2021.indd   33 26.02.2021   11:32:24

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33


34

Thomas Bohrmann

halten aufzudecken. Damit nimmt sie eine moralische Funktion 
ein. Aufgrund ihres anklagenden und bewusst provozierenden 
Inhalts haben satirische Äußerungen einen aggressiven Charak-
ter. Das Anliegen kann transparent kommuniziert werden, aber 
zumeist arbeitet die Satire mit „Verfremdung, Verzerrung und 
Übertreibung und artikuliert dadurch ihren Standpunkt codiert“ 
(Gärtner 2009, S. 17). Besonders das Moment der Übertreibung 
kennzeichnet diese besondere Form der Kommunikation, so 
dass Kurt Tucholsky in seinem vielzitierten Text diese als zwin-
gend ansieht: 

„Die Satire muss übertreiben und ist ihrem tiefsten Wesen nach un-
gerecht. Sie bläst die Wahrheit auf, damit sie deutlicher wird, und sie 
kann gar nicht anders arbeiten als nach dem Bibelwort: Es leiden die 
Gerechten mit den Ungerechten. […] Was darf die Satire? Alles“ (Tu-
cholsky 1975, S. 44). 

Auch wenn sie übertreiben darf, ja, es gezwungenermaßen auch 
tun muss, so ist doch die Rückfrage an Tucholsky berechtigt: 
Darf die Satire wirklich alles? Denn aus einer medienethischen 
Perspektive ist diese Aussage nicht unproblematisch, da sie sug-
geriert, dass die Freiheit der Kommunikation keine Grenzen 
kennt. Doch in jeder Gesellschaft, in der sich Menschen zusam-
menschließen, miteinander interagieren und kommunizieren, 
braucht es Normen, sowohl rechtlich einklagbare als auch frei-
willige, die Gesellschaftsmitglieder aus Respekt vor den ande-
ren einhalten sollten. 

Eine formale Besonderheit von Satire ist, dass sie zwar 
eine soziale Kommunikationsform ist, allerdings stellt sie keine 
meinungsbetonte, journalistische Darstellungsform wie etwa 
Kommentare, Leitartikel, Glossen, Kritiken, Rezensionen oder 
Karikaturen dar. Sie ist ein ästhetisch-kommunikatives Stilprin-
zip, das sich jedoch der genannten Formen bedient. So sind sati-
rische Kommentare, Glossen, Gedichte, Karikaturen und Filme 
vorstellbar, die ironisch-witzig, unterschwellig oder auch völlig 
offensichtlich, menschliche Schwächen, Laster, Fehler, Übertre-
tungen präsentieren und damit – wie gesagt – eine situations-
bedingte oder personenadressierte Kritik üben möchten (vgl. 
Wetzel 2012, S. 277). Eine solche Botschaft in Wort und Bild hat 
zumeist einen unterhaltsam-spaßigen Charakter und wird mit 
humoristischen Elementen präsentiert. Trotz ihrer amüsanten 
Leichtigkeit ist der aggressive Unterton von Satire erkennbar. 
Sie ist „die kampflustige Erscheinung des Humors“ und möchte 

ComSoc_1_2021.indd   34 26.02.2021   11:32:25

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33


35

Religiöse Satire

ihren Gegnern „mit den Waffen des Humors die Maske vom Ge-
sicht“ (Zeidler 2017, S. 30 f.) reißen. Und damit ist sie mehr als 
nur ein übler Scherz, sondern entlarvende Kritik. 

Beispiele für religiöse Satire
Die Veröffentlichung von Satire ist durch die Meinungs- und 
Kunstfreiheit der Verfassung geschützt (vgl. Art. 5 GG). Sie ist 
– ethisch gesprochen – das Resultat einer 
selbstbestimmten Kommunikation und wird 
dadurch dem Menschen als Person gerecht. 
Objekt der Satire kann alles Menschliche 
sein, was kritikwürdig erscheint. So sind auch 
die Religionen, ihre Gottheiten und vor allem 
ihre irdischen Vertreter durch entsprechende Darstellungen der 
Satire ausgesetzt. In der gegenwärtigen Mediengesellschaft ge-
schieht dies beispielsweise durch Karikaturen, Zeitschriften, 
Spielfilme, Musikvideos und Fernsehshows:

�� Die Mohammed-Karikaturen, die 2005 in der dänischen 
Tageszeitung „Jyllands-Posten“ erscheinen, lösen in Teilen 
der islamischen Welt große Empörung und sogar Gewalttä-
tigkeiten aus, da sie gegen das Bilderverbot im Islam versto-
ßen und zudem einen direkten Angriff auf den Propheten 
Mohammed ausdrücken. Anhand des „Karikaturenstreits“ 
wird nicht nur in Deutschland, sondern weltweit über die 
Grenzen von religiöser Satire im Zusammenhang mit einer 
Debatte über Blasphemie diskutiert. 

�� Die französische Satirezeitung „Charlie Hebdo“ setzt sich 
in ihren Beiträgen wiederholt mit dem Islam oder auch 
dem Christentum (besonders dem Katholizismus) ausein-
ander. Immer wieder werden die Mitarbeiter:innen der 
Zeitung deshalb bedroht. Im Januar 2015 kommt es zu 
einem schrecklichen islamistischen Terroranschlag, bei 
dem zwölf Menschen während einer Redaktionssitzung er-
schossen werden. 

�� Das deutsche Satiremagazin „Titanic“ greift ebenfalls häu-
fig religiöse Themen auf, die in der Öffentlichkeit zu star-
ken Diskussionen führen. Auf der Titelseite der Ausgabe 
vom Juli 2012 ist ein bearbeitetes Foto von Papst Benedikt 
XVI. mit gelb befleckter Soutane und der Schlagzeile „Hal-
leluja im Vatikan – Die undichte Stelle ist gefunden!“ zu 
sehen. Dadurch wird auf die sogenannte „Vatileaks-Affäre“ 
angespielt, die die Veröffentlichung vertraulicher Doku-

Die französische Satirezeitung  
„Charlie Hebdo“ setzt sich in ihren 

Beiträgen wiederholt mit dem Islam oder  
dem Christentum auseinander.

ComSoc_1_2021.indd   35 26.02.2021   11:32:25

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33


36

mente aus dem Vatikan zum Thema hat. Die Rückseite der 
Zeitschrift zeigt den Papst von hinten mit braun befleckter 
Soutane. Wegen der Darstellung eines inkontinenten Paps-
tes gehen beim Deutschen Presserat 182 Beschwerden ein. 
Das Selbstkontrollorgan spricht schließlich eine öffent-
liche Rüge gegen „Titanic“ aus (vgl. Oertel/Klenk 2012, S. 
288-289).

�� Der bis heute vieldiskutierte britische Kinofilm „Monty 
Python’s Life of Brian“ von 1979 ist eine satirische Komö-
die, die humorvoll die Lebensgeschichte eines jungen Man-
nes namens Brian, der zur Zeit Jesu in Judäa lebt, erzählt. 

Zwar gibt es auf der narrativen Ebene Paral-
lelen zur Biografie von Jesus von Nazareth, 
doch ist es nicht seine Lebensgeschichte. Viel-
mehr thematisiert der Film auf der Aussa-
geebene Dogmatismus und Fanatismus, den 
das Komikerkollektiv Monty Python in vielen 

religiösen und politischen Gruppen zu erkennen glaubt. 
Mit dem Schlüsselsatz, den Brian im Film spricht, wird zu 
einer aufgeklärten, autonomen und – ganz im Sinne von 
Immanuel Kant – mündigen Lebensführung aufgerufen: 
„Ihr braucht mir nicht zu folgen! Ihr braucht niemandem 
zu folgen! Ihr seid alle Individuen! Lasst euch von nieman-
dem sagen, was ihr zu tun habt!“. Der Kinofilm dient heute 
noch als Mittel der Provokation gegen die christlichen Kir-
chen in Deutschland, da wiederholt am Karfreitag – obwohl 
der Film von der Freiwilligen Selbstkontrolle der Filmwirt-
schaft (FSK) aufgrund des stillen Charakters dieses Tages 
keine Feiertagsfreigabe erhalten hat – eine öffentliche Auf-
führung von privaten Initiativen angestrebt wird. So er-
laubt etwa das Verwaltungsgericht Stuttgart am Karfreitag 
2019 der Giordano-Bruno-Stiftung „Monty Python’s Life of 
Brian“ (allerdings mit Auflagen) in einem Kulturzentrum 
öffentlich zu zeigen (vgl. Gericht erlaubt „Das Leben des 
Brian“ 2019).

�� Verschiedene satirische Fernsehshows (z. B. ZDF-„heute-
show“, NDR „extra 3“, „Carolin Kebekus-Show“) setzen sich 
wiederkehrend mit religiösen Themen auseinander und ma-
chen dabei vor allem auf aktuelle Missstände innerhalb der 
christlichen Kirchen aufmerksam. In dem im Jahre 2013 
produzierten Musikvideo „Dunk den Herrn!“ kritisiert bei-
spielsweise die Komikerin Carolin Kebekus die katholische 
Kirche. Sie inszeniert sich dabei u. a. als Nonne, die frech ei-

Verschiedene Fernsehshows wie die 
ZDF-„heute-show“ machen auf aktuelle 
Missstände innerhalb der christlichen 
Kirchen aufmerksam.

Thomas Bohrmann

ComSoc_1_2021.indd   36 26.02.2021   11:32:26

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33


37

nen Rapsong performt und genussvoll ein Kruzifix ableckt. 
Dieses Video wurde allerdings nicht in der Show auf dem 
Sender „Einsfestival“ ausgestrahlt, weil der verantwort-
liche Sender WDR es als eine Verletzung der Programm-
grundsätze interpretierte (vgl. Burgmer 
2013). Kebekus veröffentlicht daraufhin 
das Musikvideo auf ihrem eigenen You- 
Tube-Kanal. Im Juli 2020 widmet sich 
die Komikerin in ihrer von der ARD aus-
gestrahlten Fernsehshow ebenfalls der 
Religion, indem sie das Frauenbild der katholischen Kirche 
in den Mittelpunkt rückt. Mit ihrem satirischen Beitrag un-
terstützt sie das Anliegen der Initiative „Maria 2.0“, die u. a. 
den Zugang von Frauen zu allen kirchlichen Ämtern for-
dert. Die Social Media-Redaktion der Deutschen Bischofs-
konferenz kommentiert auf Facebook die Fernsehshow mit 
folgenden, zum Teil selbstironischen Worten: „Grüße vom 
‚ältesten Männerverein der Welt‘. Vielen Dank für diese 
Zusammenfassung unserer Geschichte und Wertvorstel-
lungen. Ja, zweifellos arbeiten wir noch immer hart daran, 
unsere Verfehlungen der vergangenen Jahre und Jahrzehn-
te aufzuarbeiten […]. Vielleicht noch eine kleine Bitte: bei 
aller Liebe zur Satire – Äußerungen, die blasphemische Ele-
mente enthalten, können auch verletzend sein. Vielleicht 
sollten Sie hier auch die Katholiken und Katholikinnen im 
Blick behalten, die mit ihrem Herzen in der Kirche sind und 
zu dem stehen, woran sie glauben“ (https://www.facebook.
com/dbk.de/posts/158481515752927/). 

Doch was sind solche „Äußerungen, die blasphemische Elemen-
te enthalten“ können? Der Blasphemiebegriff hat sich in der Re-
ligions- und Rechtsgeschichte schrittweise gewandelt. Sowohl 
in der öffentlichen Wahrnehmung als auch in der akademischen 
Auseinandersetzung vor allem in der Theologie und Rechtswis-
senschaft wird er nach wie vor thematisiert (vgl. Laubbach 2013; 
Laubach/Lindner 2014; Lung 2019), wenngleich er in der deut-
schen Rechtsprechung (Strafgesetzbuch) expressis verbis nicht 
mehr vorkommt. 

Gottesbeleidigung, Religionsbeschimpfung 
und Religionskritik 
Der Begriff Blasphemie geht etymologisch auf das griechische 
Verb bláptein für „jemanden bewusst schädigen“ und das Sub-

Der Begriff der Blasphemie  
hat sich in der Religions- und 

Rechtsgeschichte  
schrittweise gewandelt.

Religiöse Satire

ComSoc_1_2021.indd   37 26.02.2021   11:32:26

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33


38

stantiv phê´mê für „Ruf“ zurück. Während sich im profangrie-
chischen Sprachgebrauch eine blasphemische Äußerung auf jede 
Form der Schmährede und Rufschädigung bezieht, wird im reli-
giösen Bereich damit ausschließlich eine Beschimpfung Gottes 
gemeint. Eine solche Schmährede hat zum Ziel, die Ehre Gottes 
zu beleidigen (vgl. Mückl 2019, S. 91).

Für den jüdisch-christlichen Kulturraum sind vor allem 
die zehn Gebote (Dekalog) als normgebende Leitlinien für das 
Handeln von zentraler Bedeutung, da im mosaischen Gesetz 
nicht nur das Verhältnis der Menschen untereinander geregelt 
wird (4.-10. Gebot), sondern ebenso die Haltung, wie sich der 
Mensch Gott gegenüber zu benehmen hat (1.-3. Gebot). Die in-
nere Einstellung Gott gegenüber kann tugendethisch am besten 
mit dem Begriff der Ehrfurcht ausgedrückt werden. Das zweite 
Gebot lautet: „Du sollst den Namen des Herrn, deines Gottes, 
nicht missbrauchen; denn der Herr lässt den nicht ungestraft, 
der seinen Namen missbraucht“ (Exodus 20,7 und Deuteronomi-
um 5,11). Eine Konkretion dieser religiösen Norm findet sich im 
Buch Levitikus (24,14-16): 

„Der Herr sprach zu Mose: Lass den, der den Fluch ausgesprochen hat, 
aus dem Lager hinausführen! Alle, die es gehört haben, sollen ihm ihre 
Hände auf den Kopf legen; dann soll ihn die ganze Gemeinde steini-
gen. Sag den Israeliten: Jeder, der seinem Gott flucht, muss die Fol-
gen seiner Sünde tragen. Wer den Namen des Herrn schmäht, hat den 
Tod verdient; die ganze Gemeinde wird ihn steinigen. Das gilt für den 
Fremden ebenso wie für den Einheimischen: Wenn er den Gottesna-
men schmäht, wird er getötet werden.“ 

In dieser Vorschrift kommt also eine religiös-kollektive Ver-
pflichtung des Volkes zum Ausdruck, einen solchen Frevel mit 
der Todesstrafe zu sanktionieren, da die Ehre bzw. Majestät 
Gottes angegriffen und beleidigt wird, und nur der individuelle 
Tod eine solche Tat sühnen kann. 

In der Kirchengeschichte bleibt dieser Zusammenhang 
lange Zeit bestehen. Vor allem der vormoderne Staat, der sich 
mit einer bestimmten Religion identifiziert und dadurch seine 
grundlegende Einheit behält, kann es nicht dulden, dass jemand 
diese religiös-politische Grundlage angreift und damit dessen 
Einheit gefährdet. Die Gotteslästerung muss in diesem Sinne 
mit Gewalt abgewehrt und bestraft werden, damit der Staat 
sich zum einen selbst behaupten kann und zum anderen, damit 
die Gottheit nicht zürnt und das ganze Kollektiv für die Tat ei-

Thomas Bohrmann

ComSoc_1_2021.indd   38 26.02.2021   11:32:26

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33


39

nes einzelnen oder weniger Frevler bestraft (vgl. Isensee 2013, 
S. 196). Erst die Ideen der Aufklärung versuchen das Delikt der 
Blasphemie neu zu denken. Der Strafrechtler Paul Johann An-
selm von Feuerbach war einer der ersten, der hierzu am Beginn 
des 19. Jahrhunderts einen revolutionären, modernen und mu-
tigen Gedanken äußert: „Dass die Gottheit injuriirt werde, ist 
unmöglich, dass sie wegen Injurien sich an Menschen räche, ist 
undenkbar, dass man sie durch Strafe ihrer Beleidiger versöh-
nen müsse, ist Thorheit.“ (Feuerbach 1801, S. 265). Für ihn ist 
damit die Frage, ob man Gott beleidigen könne, eindeutig mit 
„Nein“ zu beantworten. Es brauchte allerdings noch eine lange 
Zeit, bis sich das deutsche Strafgesetzbuch eine solche Idee zu 
eigen machte. 

Erst mit der Strafrechtsreform im Jahre 1969 wird die Blas-
phemie im Sinne einer Gottesbeleidigung, wie sie in der Vorgän-
gernorm pönitiert wurde, abgeschafft (vgl. Heger 2018, S. 31). In 
§ 166 StGB wird folglich nicht mehr der Tatbestand der Gottes-
lästerung unter Strafe gestellt, sondern allein die Beschimpfung 
von Bekenntnissen, Religionsgesellschaften und Weltanschau-
ungsvereinigungen, wenn sie den „öffentlichen Frieden“ stört: 

„(1) Wer öffentlich oder durch Verbreiten eines Inhalts […] den Inhalt 
des religiösen oder weltanschaulichen Bekenntnisses anderer in einer 
Weise beschimpft, die geeignet ist, den öffentlichen Frieden zu stören, 
wird mit Freiheitsstrafe bis zu drei Jahren oder mit Geldstrafe be-
straft. (2) Ebenso wird bestraft, wer öffentlich oder durch Verbreiten 
eines Inhalts […] eine im Inland bestehende Kirche oder andere Religi-
onsgesellschaft oder Weltanschauungsvereinigung, ihre Einrichtungen 
oder Gebräuche in einer Weise beschimpft, die geeignet ist, den öffent-
lichen Frieden zu stören.“ 

Mit dieser „Friedensstörungseignungsklausel“ (Heger 2018, S. 
31) im deutschen Religionsstrafrecht ist das Schutzobjekt jetzt 
nicht mehr Gott oder die Ehre Gottes, sondern es sind die Re-
ligionsgemeinschaften selbst, die bei Beschimpfungen um des 
„öffentlichen Friedens“ willen zu schützen sind. Vor dem Hin-
tergrund dieser Norm ist es die Aufgabe des modernen Staates, 
seinen Bürgerinnen und Bürgern einen gesellschaftlichen Raum 
zu garantieren, in dem alle „frei von Furcht gemeinsam leben“ 
und sich in einem „rechtssicheren Zustand“ frei entfalten (Lung 
2019, S. 69) können. 

Die Beantwortung der Frage „Kann man Gott beleidi-
gen?“ fordert heute also insbesondere die Theologie heraus und 

Religiöse Satire

ComSoc_1_2021.indd   39 26.02.2021   11:32:27

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33


40

ist letztlich abhängig vom jeweiligen Gottesbild, das die Be-
schimpften haben. Der säkulare Verfassungsstaat mit seiner 
zugrunde liegenden weltanschaulichen Neutralität hat auf diese 
Frage keine Antwort; sie fällt nicht in seinen Zuständigkeits-
bereich. Die Wahrheitsfrage kann der moderne Staat gar nicht 
beantworten. Es geht ihm vor diesem Hintergrund allein um 
das friedliche Zusammenleben der Menschen, die auf seinem 
Staatsgebiet wohnen und sich aus unterschiedlichen Bekennt-
nissen, Religionsgemeinschaften und Weltanschauungsvereini-
gungen zusammensetzen. 

Medienethische Leitlinien für den Umgang 
mit religiöser Satire
Medienethik beschreibt nicht nur die Moral des Mediensystems 
und seiner Verantwortungsträger:innen, sondern sie möchte 
für diese auch Normen des Handelns formulieren. Im Folgenden 
werden drei Leitlinien für die Produzent:innen religiöser Satire 
(also die sogenannten Religionsverletzer) und drei Leitlinien für 
die betroffenen Rezipient:innen religiöser Satire (also die soge-
nannten Religionsverletzten) vorgestellt. 

Für die Produzent:innen von Satire: 
1. Du darfst Deine Meinung frei äußern. Eine offene und plurale 
Gesellschaft lebt vom Meinungsaustausch, von der freien Kom-
munikation, zu der selbstverständlich auch kritische Stimmen 
gehören, die durch die Massenmedien verbreitet werden. Die 
freie Meinungsäußerung umfasst im Rechtsstaat nach Art. 5 
Abs. 1 GG „jede Ansicht, Auffassung, Anschauung, Überzeu-
gung, Einsicht, Stellungnahme und jedes (Wert-)Urteil; [sie] 
schützt gerade die Subjektivität der Wertung und ist“ nach dem 
Bundesverfassungsgericht „grundsätzlich weit zu verstehen“ 
(Schulze-Fielitz 2013, S. 647). Mit diesem grundgesetzlich ge-
schützten Freiheitsrecht der Meinungsartikulation sind auch 
alle künstlerischen Äußerungen gemeint (vgl. Art 5 Abs. 3 GG); 
somit auch die Satire. 

2. Berücksichtige bei Deiner Meinung kommunikative Grenzen, die 
Regeln des guten Anstands und des respektvollen Umgangs. Das 
Wesen der Satire ist die Kritik. Jede öffentlich formulierte 
Kritik muss aber auch die normativen Grenzen beachten (vgl. 
Art. 5 Abs. 2 GG). Satire darf nicht alles. Sie darf auf Missstän-
de aufmerksam machen, sollte dabei aber nicht ehrverletzend 
sein. Das im Jahre 2012 publizierte „Titanic"-Cover mit einem 

Thomas Bohrmann

ComSoc_1_2021.indd   40 26.02.2021   11:32:27

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33


41

„inkontinenten Papst“ war z. B. keine kritische Äußerung zur 
Kirchenpolitik, sondern eine bewusste Verletzung der persön-
lichen Ehre des Papstes. Die Vielzahl der beim Deutschen Pres-
serat eingegangenen Beschwerden hat deutlich gemacht, dass 
Gläubige das Titelbild als abfälligen Angriff 
auf das Oberhaupt der katholischen Kirche 
verstanden haben. Ein respektloser Umgang 
kann sich aber nicht nur auf reale Personen 
beziehen, sondern ebenso auf sakrale Gegen-
stände, die anderen heilig sind und die einen 
hohen Symbolwert haben. Bei der satirischen Instrumentalisie-
rung des Kreuzes, dem zentralen Glaubenssymbol des Christen-
tums, ist deshalb ein besonders sensibler Umgang angebracht. 
Durch das Ablecken eines Kreuzes in einem Musikvideo durch 
die Künstlerin Carolin Kebekus wurden religiöse Gefühle ver-
letzt, zudem hatte diese sexualisierte Aktion keine weitere in-
haltliche Bedeutung für die in dem Beitrag zum Ausdruck ge-
brachte Kritik. Sie diente allein der Provokation.

3. Bedenke was die Veröffentlichung Deiner Satire für Folgen haben 
könnte. Aus einer verantwortungsethischen Perspektive sind 
stets die beabsichtigen Folgen oder unbeabsichtigten Neben-
folgen bereits bei Handlungsbeginn bzw. bei der Planung einer 
bestimmten Aktion zu berücksichtigen. Solche Folgen sind mit 
der intendierten inhaltlichen Kritik, die eine religiöse Satire 
zum Ausdruck bringen soll, abzuwägen und abzuschätzen. Die 
Veröffentlichung der Mohammed-Karikaturen im Jahre 2005 
hatte massive Auswirkungen, die sich in Protesten, Ausschrei-
tungen, Boykotten, Zerstörungen und sogar Todesopfern äu-
ßerten. Zwar mag die in ihnen formulierte Anfrage und Kritik 
im Hinblick auf die politische Instrumentalisierung des Islams 
(Islamismus) im Kern berechtigt gewesen sein, aber dennoch 
interpretierten viele Muslime die Karikaturen als Beleidigung 
und Schmähung ihres Propheten. Diese Provokation war unver-
hältnismäßig, was aber auch für die zum Teil gewaltsamen Re-
aktionen darauf gilt. 

Für die von Satire betroffenen Rezipient:innen: 
1. Setze Dich kritisch mit den Inhalten auseinander, von denen Du 
Dich beleidigt fühlst. Religiöse Satire ist eine Form der Beanstan-
dung realer Verhältnisse. Auch wenn sie einen aggressiven Im-
petus hat und auf Heiliges zielt, ist mit Offenheit und Vernunft 
zu prüfen, ob die hinter der Religionsbeschimpfung stehende 

Religiöse Satire ist eine Form der 
Beanstandung realer Verhältnisse.  
Mit Offenheit und Vernunft ist zu 

prüfen, ob die Kritik berechtigt ist.

Religiöse SatireReligiöse Satire

ComSoc_1_2021.indd   41 26.02.2021   11:32:27

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33


42

Kritik berechtigt ist. Vielleicht können satirische Äußerungen 
sogar dazu beitragen, sich mit Glaubens- und Kircheninhalten 
intensiver zu beschäftigen und dadurch instruktive Impulse für 

die eigene Religiosität und Kirchlichkeit zu 
erhalten. Carolin Kebekus hat mit ihrem sa-
tirischen Beitrag vom Sommer 2020, bei dem 
sie sich mit dem Frauenbild der katholischen 
Kirche kritisch auseinandersetzte, sicherlich 
zu solchen inner- und außerkirchlichen Refle-

xionen angeregt. Der Beitrag war sachlich und die satirischen 
Elemente (z. B. Gott als Frau) passend zum Inhalt eingebaut.

2. Einen „Konfrontationsschutz“ (Rox 2013, S. 168) des Staates vor 
Religionsbeschimpfung und Blasphemie darfst Du weder erwarten 
noch solltest Du ihn einfordern. Jede Weltanschauung, jedes Be-
kenntnis und jede Religion muss sich wie jede andere gesell-
schaftlich relevante Gruppe der öffentlichen Diskussion und 
Kritik stellen. Auch wenn die Religionen unter dem besonderen 
Schutz des Rechtsstaates stehen und sie sich frei entfalten dür-
fen (vgl. Art. 4 Abs. 1 und Abs. 2 GG sowie Art. 140 GG), muss der 
Staat – besonders aufgrund seiner weltanschaulichen Neutrali-
tät – Religions- und Kirchenkritik auch mit Hilfe der Kunst zu-
lassen. Zudem wird dadurch die Glaubens- und Religionsfreiheit 
der Gläubigen nicht beeinträchtigt. Das wiederholte Bestreben, 
den Kinofilm „Monty Python’s Life of Brian“ auch am Karfrei-
tag aufzuführen, ist primär eine Protestaktion gegenüber den 
christlichen Kirchen. Der „öffentliche Friede“ wird dadurch aber 
nicht gefährdet. Hinzu kommt, dass der Film bei genauer in-
haltsethischer Analyse sich kaum als Protestobjekt eignet. Hier 
wäre mehr Gelassenheit und Toleranz vonseiten der Kirchen zu 
wünschen.

3. Fordere keine strengeren rechtlichen Normen im Umgang mit Reli-
gionsbeschimpfung und Blasphemie, wenn satirische Religionskritik 
Deine Gefühle verletzt, sondern führe den Dialog mit Deinen Kriti-
kern. Weder eine strengere Formulierung von § 166 StGB – etwa 
im Hinblick auf die ausdrückliche Nennung der „Beleidigung 
Gottes“ als Delikt – noch die komplette Streichung des Paragra-
fen sind in einem säkularen und pluralistischen Rechtsstaat ad-
äquate Antworten innerhalb des Diskurses. Allein die Berufung 
auf den Schutz des „öffentlichen Friedens“ in der Gesellschaft 
sollte der angemessene Strafrechtsgrund sein und nicht die 
Tatsache einer beabsichtigen oder unbeabsichtigten Verletzung 

Allein die Berufung auf den Schutz  
des „öffentlichen Friedens“  
in der Gesellschaft sollte der  
angemessene Strafrechtsgrund sein.

Thomas Bohrmann

ComSoc_1_2021.indd   42 26.02.2021   11:32:28

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33


43

religiöser Gefühle. Trotzdem sollte die Norm, die Religionsbe-
schimpfung pönitiert, im deutschen Strafrecht beibehalten 
werden. Aufgrund seiner genuinen Aufgabe, für Frieden und 
Sicherheit zu sorgen, darf sich der moderne 
Verfassungsstaat nicht aus religiösen Strei-
tigkeiten heraushalten. Um des „öffentlichen 
Friedens“ willen muss er für den Schutz reli-
giöser Bekenntnisse – notfalls auch mit den 
Mitteln des Rechts – eintreten. § 166 StGB 
sollte nicht als Anachronismus einer vormodernen Zeit verstan-
den werden, sondern – in seiner aktuellen Formulierung – als 
Ergebnis einer säkular-modernen Gesellschaft, die respektiert, 
dass Weltanschauungen, Bekenntnisse und Religionen zu ihrer 
Pluralität gehören. 

Ausblick
Religiöse Satire kann Gefühle verletzen und in diesem Sin-
ne blasphemisch sein. Als Kunstform möchte sie Kritik üben.  
In einem freiheitlichen Rechtsstaat sind satirische Präsentatio-
nen in Wort und Bild als freie Meinungsäußerung zu respektie-
ren. Trotzdem wird der Konflikt zwischen den Religionsverletzern 
und den Religionsverletzten nicht für beide Seiten zufriedenstel-
lend zu lösen sein. Es wird immer wieder religiöse Satireformen 
geben, die mit Vorsatz kritisieren, polemisieren und provozie-
ren wollen. Und es wird ebenso Menschen geben, die sich durch  
diese Kunstform gekränkt fühlen. Vermutlich können nur Di-
alog und Gelassenheit sowie – als ethische Tugend – Toleranz 
helfen. 

Literatur
Burgmer, Anne (2013): „Dunk dem Herrn“. Kebekus wirft WDR Zensur vor. In: 

Kölner Stadt Anzeiger vom 5.6., https://www.ksta.de/kultur/-dunk-dem-
herrn--kebekus-wirft-wdr-zensur-vor-4122134.

Feuerbach, Paul Johann Anselm von (1801): Lehrbuch des gemeinen in Deutsch-
land geltenden Peinlichen Rechts. Gießen. 

Gärtner, Sebastian (2009): Was die Satire darf. Eine Gesamtbetrachtung zu 
den rechtlichen Grenzen einer Kunstform. Berlin. 

Heger, Martin (2018): Brauchen wir ein Blasphemiegesetz? In: Eißler, Fried-
mann (Hg.): Blasphemie und religiöse Identität in der pluralen Gesellschaft, 
Berlin, EZW-Texte 253, S. 22-39.

Isensee, Josef (2013): Blasphemie und säkularer Staat. In: Laubach, Thomas 
(Hg.): Kann man Gott beleidigen? Zur aktuellen Blasphemie-Debatte. Frei-
burg im Breisgau, S. 193-216.

Es wird immer wieder  
religiöse Satireformen geben,  

die mit Vorsatz kritisieren, 
 polemisieren und provozieren wollen.

ComSoc_1_2021.indd   43 26.02.2021   11:32:28

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33


44

Laubach, Thomas (Hg.) (2013): Kann man Gott beleidigen? Zur aktuellen Blas-
phemie-Debatte. Freiburg im Breisgau. 

Laubach, Thomas/Lindner, Konstantin (Hg.) (2014): Blasphemie – lächerlicher 
Glaube? Ein wiederkehrendes Phänomen im Diskurs. Berlin.

Lung, Christoph (2019): Strafbare Blasphemie. Historisches Relikt oder moder-
nes Delikt? Tübingen.

Meyer-Sickendiek, Burkhard (2007): Satire. In: Ueding, Gert (Hg.): Historisches 
Wörterbuch der Rhetorik. Bd. 8. Darmstadt, S. 447-469.

Mückl, Stefan (2019): Blasphemie aus der Sicht des Christentums. In: Rees, Wil-
helm u. a. (Hg.): Religiöse Vielfalt. Herausforderung für das Recht. Berlin, 
S. 91-106.

o.A. (2019): Gericht erlaubt „Das Leben des Brian“. In: Stuttgarter Nachrichten 
vom 16.4., https://www.stuttgarter-nachrichten.de/inhalt.filmvorfueh-
rung-an-karfreitag-gericht-erlaubt-das-leben-des-brian.f08f2497-6b24-
46b6-812a-e23fb3d49b7c.html.

Oertel, Ferdinand/Klenk, Christian (2012): Presserat rügt „Titanic“ wegen 
Papst-Satire. In: Communicatio Socialis, 45. Jg., H. 3, S. 288-289. DOI: 
10.5771/0010-3497-2012-3-276.

Rox, Barbara (2013): Blasphemie im Spannungsverhältnis zwischen Meinungs- 
und Religionsfreiheit. In: Laubach, Thomas (Hg.): Kann man Gott beleidi-
gen? Zur aktuellen Blasphemie-Debatte. Freiburg im Breisgau, S. 161-177.

Schulze-Fielitz, Helmuth (32013): Erläuterungen zu Art. 5 Abs. 1 und Abs. 2 
GG. In: Dreier, Horst (Hg.): Grundgesetz. Kommentar, Band I. Tübingen, 
S. 610-750.

Tucholsky, Kurt (1975): Gesammelte Werke in 10 Bänden. Band 2: 1919-1920. 
Reinbek bei Hamburg.

Wetzel, Jakob (2012): Satire – das unbekannte Stilprinzip. Wesen und Grenzen 
im Journalismus. In: Communicatio Socialis, 45. Jg., H. 3, S. 276-291. DOI: 
10.5771/0010-3497-2012-3-276.

Zeidler, Kurt Walter (2017): Scherz, Satire, Ironie und tiefere Bedeutung. Hu-
mor in philosophischer Perspektive. In: Dober, Hans Martin (Hg.): Religion 
und Humor. Göttingen, S. 29-36.

Alle Internetquellen zuletzt aufgerufen am 8.1.2021.

Thomas Bohrmann

ComSoc_1_2021.indd   44 26.02.2021   11:32:28

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:58:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2021-1-33

