
5. Dritter Gang:  

  Gott (ver)sucht den Menschen 

 Die Wunde(r) Hiobs – Pathos bei Søren Kierkegaard  

und Abraham J. Heschel 

 
„Hiob: Kosmische Klagen und Trauerweiden […] Offene Wun-

den der Natur und der Seele […] Und das menschliche Herz – of-

fene Wunde Gottes.“ 

EMIL M. CIORAN, VON TRÄNEN UND VON HEILIGEN 

 
 

 
Dieser Teil derArbeit verschreibt sich dem Themenkomplex, der im alttestamen-
tarischen Text Hiob mit dem gleichnamigen Protagonisten angelegt ist. Als Aus-
gangspunkt dient dazu Kierkegaards Schrift Die Wiederholung, die am selben 
Tag – 1843 – wie Furcht und Zittern ebenfalls unter einem pseudonymen Namen 
in Kopenhagen erschien: Constantin Constantius nennt sich der Verfasser und 
gibt der Schrift den Untertitel Ein Versuch in der experimentierenden Psycholo-

gie. Dass die beiden Schriften am selben Tag herauskommen, ist der Wiederho-
lung inhärent: Beide Werke kreisen um die biografisch erfahrene Wunde Kier-
kegaards, die in der Entlobung von Regine besteht. In der mehrfachen Perspekti-
vierung liegt bereits selber eine Versuchsanlage vor, um Erfahrung an distanzie-
rende Beobachtung zu koppeln. Bei diesem Experiment wird gleichzeitig eine 
neue Art des philosophischen Wissens versucht1, das dem Wortsinn nach als ein 

                                                           

1  Aus der kulturwissenschaftlichen Perspektive formiert sich ein Interesse an Poetolo-

gien des Experiments, um Wissensanordnungen und literarisierende Darstellungsfor-

men im gegenseitigen Verhältnis zu erhellen. Die Kategorie des Experiments steht 

dabei im Kontext des Übergangs, was Kierkegaards Text wesentlich auszeichnet: „Es 

markiert einen möglichen Ort des Übergangs zwischen den beiden Kulturen, indem 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

essayistisches bezeichnet werden kann. Insofern ließe sich der Untertitel auch als 
Versuch in der experimentierenden Philosophie umdeuten, bei der die Psycholo-
gie eine massgebende Rolle einnimmt: Der objektivierende Blick, der sich aus 
der subjektiven Wunde der Melancholie heraus ergibt, richtet sich auf die Per-
sönlichkeit eines jungen – stimmungsvollen – Menschen (Kierkegaard), um die 
Vielschichtigkeit der menschlichen Persönlichkeitsstruktur freizulegen, was im 
ersten Gang dieser Arbeit als Personalität umkreist wurde. Insofern graben sich 
die Gänge zueinander vor, wobei nicht die Schuld, sondern das Leiden im Zent-
rum steht. Die erwähnte Melancholie, die dem Leiden zugrunde liegt, motiviert 
in dieser Konstellation die Lektüre der Wiederholung. Konstellative Leitbegriffe 
beim Aufspüren der spezifischen Wiederholungsbewegung bilden Stimmung und 
Pathos, um mit und durch diese Begriffe die Philosophie zu einem Experiment 
zu machen. Die Begriffe werden dabei insofern wortwörlich erfahren, als sie me-
thodisch auf den Weg genommen und im Prozess der bewegenden Reise einen 
philosophischen Sinn versammeln werden. In dieser Bündelung wird gleichzeitig 
das wahlverwandte Verhältnis zu Abraham J. Heschel herausgearbeitet, wobei 
die Stimme in ihren philosophischen Transformationen die entscheidende tiefen-
theologische Schnittstelle zwischen Stimmung und Pathos bildet. Oder: Die 
Stimme wird zum Brennpunkt jener Wiederholung, deren Spuren zwischen 
Stimmung und Pathos kreisen. Den inhaltlichen Rahmen dieser Gedankenform 
lässt sich mit Heidegger folgendermassen exponieren: 

 
Das Erstaunen ist παϑος. Wir übersetzen παϑος gewöhnlich durch Passion, Leidenschaft, 

Gefühlswallung. Aber παϑος hängt zusammen mit ράσχειν, leiden, erdulden, ertragen, 

austragen, sich tragen lassen von, sich be-stimmen lassen durch. Es ist gewagt, wie immer 

in solchen Fällen, wenn wir παϑος durch Stimmung übersetzen, womit wir die Gestimmt-

heit und Be-stimmtheit meinen.2  

 
Dass Heidegger die Übersetzung von Pathos als Stimmung, als Wagnis bezeich-
net, unterstreicht den Charakter einer experimentierenden Philosophie, die sich 
letztendlich selber ausprobiert. Die philosophische Ausrichtung erfährt der Be-
griff durch das Staunen, jener philosophischen Urgeste, welcher die schauende 
Kontemplation – die theoria – eingewachsen ist. Mit Kierkegaard setzt ein Ent-

                                                           

die Literatur einerseits der aktuellen Erfahrung andere Möglichkeiten und andererseits 

der potentiellen, im Experiment vorgeblich immer wiederholbaren Erfahrung ihre je-

weilige Aktualität vor Augen zu halten vermag.“ (Krause/Pethes, Zwischen Erfahrung 

und Möglichkeit, 15) 

2  Heidegger, Was ist das – die Philosophie?, 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 171 

setzen ein, das dieser Tradition entwächst, indem das Moment vernünftiger Auf-
lösung fehlt. Diesen Verlust gilt es an der Schrift Kierkegaards in den Bereich 
der Existenz zu übersetzen, so dass die Vernunft als eine pathetisch dichtende 
verstanden werden kann, um gerade den Logos neu zu denken3. In einem letzten 
Schritt gilt es diese Bewegung ins jüdische Denken Heschels über zu setzen: als 
Übersetzen zwischen Philosophie, Theologie und Poesie. Der letzte Gang bein-
haltet jedoch weder eine grosse Synthese noch einen Abschluss. Wir begnügen 
uns damit, uns nochmals der Wiederholung anzunähern; dies im Sinne eines 
letzten Annäherungsversuchs und nicht als hegelianischer Dreischritt. Deshalb 
soll an dieser Stelle auch auf einen dritten Irrläufer Hegels verzichtet werden.  

 
 

5.1  SØREN KIERKEGAARD: DEN LOGOS VERSTIMMEN 
 

„Ich empfinde jetzt ein Bedürfnis, in tieferem Sinne zu mir selbst 

zu kommen, daher daß ich Gott näher komme im Verstehen mei-

ner Selbst. Ich muss an Ort und Stelle bleiben und inwendig er-

neuert werden.“ 

SØREN KIERKEGAARD, DIE TAGEBÜCHER 

 
Das Motto stellt einen Tagebucheintrag vor, den Kierkegaard am 16. August 
1843 verfasst hat, kurz vor der Veröffentlichung der Wiederholung (16. Okto-
ber). In diesen wenigen Zeilen wird umschrieben, worauf Kierkegaard mit dem 

                                                           

3  Dachselt führt aus, inwiefern die abendländische Philosophie von der Beherrschung 

des Pathos geprägt wurde, um die Herrschaft der Vernunft als Aktivität über die Pas-

sivität zu begründen: „Voraussetzung dieses Weges ist die Antithese von logos und 

pathos, das Modell einer zweigeteilten Seele mit einem aktiven, reflektierenden, ver-

nünftigen und einem passiven, instinktartigen, vernunftlosen Teil. Die Dichtung wird 

wegen ihres enthusiastischen Ursprungs, ihrer intensiven Darstellung von Affekten 

und ihrer starken emotionalen Wirkung, von den Philosophen seit Platon auf die Seite 

des Nicht-Vernünftigen gestellt daher argwöhnisch bertrachtet oder ganz abgelehnt.“ 

(Dachselt, Pathos. Tradition und Aktualität einer vergessenen Poetik, 111) Diese Hie-

rarchisierung bzw. Beherrschung durch die Vernunft spiegelt sich in einer etymologi-

schen Verengung, indem Pathos mit der tierähnlichen Passivität in Verbindung ge-

bracht wird: „παϑος mit der Fülle seiner Bedeutungsvarianten wird im Lateinischen 

vor allem mit ,passio‘ übersetzt. Die spezifisch seelischen Leidenszustände werden 

daneben als ,perturbationes animi‘, ,affectiones‘ bzw. ,affectus‘ bezeichnet“ (Histori-

sches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7, 193). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

komplexen Begriff der Wiederholung anspielen will: Auf die Selbstaneignung. 
Die hermeneutische Schnittstelle zielt auf ein Innen ab, wo sich Selbst- und Got-
tesverständnis durchdringen bzw. dialektisch bedingen. Es handelt sich dabei 
nicht um eine dialektische Begriffsarbeit, sondern um ein fundamentales Hin und 
Her – zwischen Mensch und Gott. Diese existenzielle Bewegung, die gleichzei-
tig Methode ist, deutet die von Kierkegaard selbst kursivierte Bedeutung an: und 
inwendig erneuert werden. Mit der unscheinbaren Konjunktion wird nicht etwas 
additiv hinzugefügt, sondern gebunden. Das Bindewort bindet versammelnd ei-
nen Sinn, der sich aus einer zeitlichen Struktur der Gleichzeitigkeit ergibt, um 
den vergegenwärtigenden Charakter der Selbstpräsenz zu unterstreichen, die sich 
nicht logisch-kausal, sondern bindend ergibt. Als verbindend lebendige Kraft der 
Erneuerung oder: der Wiederholung. Da sich der Begriff nicht logisch definieren 
lässt, soll er in der Folge noch einmal anhand der Wiederholungsschrift freige-
legt werden, wobei der Tagebucheintrag als Folie dient. Im angesprochenen Hin 
und Her verbirgt sich nicht nur eine existenzdialektische Methode, sondern auch 
eine geforderte Lesehaltung, die einerseits zwischen den pseudonymen Texten – 
Furcht und Zittern und Die Wiederholung erscheinen am selben Tag –, anderer-
seits aber auch das Hin und Her zwischen den pseudonymen Texten und jenen 
Texten nicht ausser Acht lässt, die Kierkegaard im eigenen Namen verfasst hat, 
insbesondere die Erbaulichen Reden. So ist es kein Zufall, dass im Dezember 
1843 eine erbauliche Rede veröffentlicht wird, die folgenden Titel trägt: Der 

Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt 

(Hiob 1,20f.)4. Diese elastische Lesart ist selbst Bestandteil einer methodisch 
aufgeladenen Wiederholung, was an folgender Bemerkung Kierkegaards – im 
eigenen Namen – deutlich wird: 

 
Gesetzt, ein solcher Leser verstünde und beurteilte die einzelne ästhetische Schrift voll-

kommen richtig, so mißverstände er mich doch total, da er sie nicht in ihrer Abhängigkeit 

von der religiösen Einheit in meiner Schriftstellerei versteht. Sollte dagegen einer für die 

religiöse Einheit in der letzteren ein Verständnis haben, vielleicht aber nicht ebenso für die 

eine oder andere meiner ästhetischen Schriften, so wäre dieses Mißverstehen nur ein zufäl-

liges.5 

                                                           

4  Vgl. dazu: Dietz, Sören Kierkegaard. Existenz und Freiheit.  

5  Kierkegaard, Der Gesichtspunkt für meine Wirksamkeit als Schriftsteller, 4. Die Dia-

lektik zwischen ästhetischen und religiösen Schriften stehen gleichzeitig in einem 

spezifischen Spannungsverhältnis der Mitteilungsform und begründen letzlich einen 

inneren Zusammenhang im Geweben von Inhalt und Form: „In bezug besonders auf 

ethische, teilweise auch in bezug auf ethisch-religiöse Wahrheitsmitteilung ist die in-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 173 

Die Wiederholung im Akt des Lesens impliziert neben der wiederholten Lektüre 
eine Denkbewegung, die von einem Mittelpunkt aus motiviert wird, der in ver-
meintlicher Abhängigkeit von der religiösen Einheit steht. Im Innersten ist –  
oder besser: bewegt sich – die Innerlichkeit als eine Stimme, die durch die be-
hutsame vergegenwärtigende Lektüre hörbar werden soll. Dies im Durchdringen 
der reflexiven Elemente, um eine präreflexive Schicht freizulegen, die im Hin 
und Her zwischen Stimmungen und Stimme angelegt ist und Philosophie als eine 
Stimmungskunst ausweist. So schlage ich eine Lesart vor, die sich im Sinne von 
Stanley Cavell an einem absoluten Gehör orientiert, „denn mit Verständnis zu 
lesen erfordert wiedergeborene Sinneswahrnehmungen, zuallererst beim Hören; 
[…].“6 Dies korreliert mit einer Textur, die nach innen gewoben ist. Diesen Fä-
den entlang wollen wir uns nun bewegen, um Kierkegaards dialektischem An-
spruch gerecht zu werden: „Was mich meiner Tage Fleiss kostet, ungeheure An-
strengung, fast schlaflose dialektische Ausdauer; um die Fäden richtig zu führen 
in dieser feingesponnenen Anlage – dergleichen ist für andere überhaupt nicht 
da.“7 

So gilt es im dritten Gang dieser Arbeit, dieses feingesponnene Gespinnst in 
seiner Textur durchzuspielen, es zu vergegenwärtigen, indem Literatur und Phi-
losophie zu einer eigenen Poetologie verwoben werden. Dies entspricht dem An-
liegen des Pseudonyms Constantin Constantius, der von einer neuen Philosophie 
spricht, bei welcher der Begriff der Wiederholung zum zentralen Leitbegriff 
avanciert. Nur: Dieser Begriff lässt sich weder definieren noch begreifen, son-
dern im folgenden Sinne nur andeuten:  

 
Bei mir Zuhause war ich mit diesem Problem nahezu ins Stocken geraten. Man sage dar-

über, was man will, es wird eine sehr wichtige Rolle in der neueren Philosophie spielen; 

denn Wiederholung ist der entscheidende Ausdruck für das, was bei den Griechen 

,Erinnerung‘ war. So wie diese damals lehrten, daß alles Erkennen ein Erinnern ist, so will 

die neue Philosophie lehren, daß das ganze Leben eine Wiederholung ist. Der einzige neu-

                                                           

direkte Mitteilung die strengste Form. Doch kann eine unmittelbarere Mitteilung, die 

nebenher geht, auch notwendig sein, um zu unterstützen, wodurch sie selbst in einem 

andern Sinne unterstützt wird. Das habe ich verstanden gleich seit Beginn meiner 

schriftstellerischen Wirksamkeit. Die Pseudonyme wurden deshalb ständig von unmit-

telbarer Mitteilung in Gestalt von erbaulichen Reden begleitet, und in den letzen paar 

Jahren habe ich fast ausschließlich unmittelbare Mitteilung benutzt.“ (Kierkegaard, 

Die Tagebücher, Bd. 2, 122) 

6  Cavell, Die andere Stimme, 76.  

7  Kierkegaard, Tagebücher, Bd. 4, 145. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

ere Philosoph, der hiervon eine Ahnung hatte, ist Leibniz. Wiederholung und Erinnerung 

sind dieselbe Bewegung, nur in entgegengesetzter Richtung. Denn was da erinnert wird, 

ist gewesen, wird nach rückwärts wiederholt, wohingegen die eigentliche Wiederholung 

nach vorwärts erinnert.8 

 
Die gemeinsame Schnittstelle zwischen der griechischen und der neueren Philo-
sophie bildet die Erinnerung als Essenz des Bewusstseins; das unterscheidende 
Kriterium liegt in der Richtung: Im griechischen Denken wird rückwärts erin-
nert, was als Bewusstseinsakt absolute Erkenntnis zum Inhalt hat. Im neueren 
Denken wird vorwärts erinnert und zielt auf das ganze Leben ab. Hiermit wird 
die Wiederholung als Kategorie gesetzt, was durch die Kursivierung unterstri-
chen wird. Sie erhebt einen ideengeschichtlichen Anspruch, indem sie sich in 
den Kontext griechischer Philosophie setzt, um sich gleichzeitig entschieden ab-
zusetzen. Die neuere Philosophie wird nicht genauer bezeichnet, um die theoreti-
sche Kategorienbildung zu vermeiden. Sie bildet das Andere zur griechischen 
Philosophie, bei welcher das Sein im Denken wiederholt wird, um dem Strudel 
der Sinnlichkeit zu entkommen. In der ausdünnenden Abstraktion soll das meta-
physische Bedürfnis nach Konstanz gestillt werden. Was in diesem (platoni-
schen) Anamnesisprojekt angelegt ist, radikalisiert Kierkegaards Antipode Hegel 
in seiner dialektischen Bewegung dahingehend, dass das Sein aus der Immanenz 
des Geistes heraus begrifflich rekonstruiert wird. Das Gemeinsame der Spekula-
tion Hegels und der griechischen Anamnesis liegt in der abstrahierenden Verwi-
schung zwischen Unendlichkeit und Endlichkeit bzw. zwischen Ewigkeit und 
Zeit, indem das Sein zurück projiziert wird. Was diese Betrachtung jedoch igno-
riert, ist das Verhältnis des Einzelnen zur Zukunft, worin sich die existenzielle 
Dimension der vorwärts gerichteten Erinnerung andeutet9.  

                                                           

8  Kierkegaard, Die Wiederholung, 7. 

9  Bereits in der Fragment gebliebenen Schrift Johannes Climacus oder De omnibus du-

bitandum est beschäftigt sich Climacus mit der Wiederholungsproblematik. Im Banne 

Hegels – sprich: der dialektischen Klimax – erkennt er die Bedeutung der Wiederho-

lung als widersprüchliche Bewusstseinsstruktur: Nicht das Paradox des Begriffs ist 

das entscheidende Kriterium, sondern das Bewusstsein selbst, das in sich ein wider-

sprüchliches Verhältnis darstellt: „In dem Augenblick, da ich die Realität aussage, ist 

der Widerspruch da; denn was ich sage, ist die Idealität. Die Möglichkeit des Zweifels 

liegt also im Bewußtsein, dessen Wesen ein Widerspruch ist, welcher durch eine 

Zwiefältigkeit erzeugt wird und selber eine Zwiefältigkeit erzeugt. Eine solche Zwie-

fältigkeit hat notwendig zwei Ausdrücke. Die Zwiefältigkeit ist die Realität und die 

Idealität, das Bewußtsein ist das Verhältnis.“ (Kierkegaard, Johannes Climacus oder 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 175 

Für die poetologische Überlegung bedeutet dies, dass in der erwähnten Ausdün-
nung die Stimme des Einzelnen dünner und dünner wird, bis sie verstummt bzw. 
sich in der Stimme des Logos aufhebt – im ausgesprochenen Sinn. So stellt sich 
die Frage, wie sich eine einzelne Stimme textlich artikulieren und gleichzeitig 
einen philosophischen Anspruch erheben kann. Die Stimme des Einzelnen und 
das Anliegen der Wiederholung verschränken sich als unfassbare (Vorwärts)Be-
wegung, die eine bestimmte Körperlichkeit verlangt und voraussetzt. Während 
die Stimme des Logos sich entkörpert, verkörpert sich die Stimme des Einzelnen 
als eine sich konkretisierende Personalität, bei der das Subjekt nicht mehr macht, 
was in seinem Begriff sich in latinisierter Form eingeschrieben hat: sich einer 
allgemeinen Ordnung zu unterwerfen bzw. denjenigen philosophischen Bückling 
zu machen, die der metaphysischen Tradition entspringt. Kierkegaards antiphilo-
sophische Denkhaltung mündet in ein poetologisches Problem, das folgende pa-
radoxale Spannung aufweist: Das Anliegen des Selbst im Sinne der verkörperten 
Stimme muss sich innerhalb der Ordnung des Textes behaupten können. Inner-
halb einer Ordnung, die als Projektionsfläche – oder Spiegel – des Geistes visu-
ell geprägt ist und von der Positivität ihrer im Text erscheinenden Setzungen 
lebt. Die eigene Stimme muss die Ordnung stören und verletzen, wodurch für 
Wennerscheid die Wunde für das Subjekt konstitutiv wird:  
 
Der Begriff der Wunde bzw. des verwundeten Subjekts wird in Opposition gesetzt zu ei-

nem Macht- und Ordnungsbereich, der je nach Theorie als der Bereich der Identität, des 

Symbolischen, des Gesetzes oder des Systems bestimmt wird, und von dem hier wie dort 

gleichermaßen angenommen wird, dass er das Leben des Einzelnen durchdringt und 

formt. Der Einzelne als Wunde wird dabei als das Moment aufgewertet, das sich der voll-

ständigen Integration in diese Ordnung nicht nur entzieht, sondern als Entzogenes das Sys-

tem der Ordnung zugleich bedroht.10 

 
Das verwundete Subjekt rückt mithin in den Rahmen einer Poetologie, welche 
die Textordnung (auf)stört, an ihr rührt und den Text so in Bewegung oder ins 
Rotieren bringt. Indem der Textordnung eine (Ver)Störung widerfährt, stellt sich 

                                                           

de omnibus dubitandum est, 155) Das Bewusstsein lebt aus der Differenz zwischen 

der Idealität des Begriffs und der Realität der sinnlichen Erfahrung, was zu einer un-

aufhebbaren Differenz führt: Das Sein des Ausdrucks konfligiert mit dem Sein des Er-

lebnisses. Doch gerade durch diese Differenz existiert das Bewusstsein, um eine Be-

wegung im persönlichen Leben des Einzelnen nach vorwärts zu generieren: zu wie-

derholen. 

10  Wennerscheid, Das Begehren nach der Wunde, 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

die Frage nach der poetologischen und philosophischen Virulenz und Wirkmäch-
tigkeit des Pathos: Denn der wundenförmige Text entzündet, berührt und hält als 
wundes punctum eine schöpferische Dynamik bereit. Dies führt uns an den An-
fang der Wiederholungsschrift, deren Beginn gleichsam wunder Punkt und Initi-
alzündung ist: „Wie jeder weiß, trat Diogenes als Opponent auf, als die Eleaten 
die Bewegung leugneten. Er trat wirklich auf, denn er sagte nicht ein Wort, son-
dern ging nur ein paarmal hin und her, wodurch er jene ausreichend widerlegt zu 
haben glaubte.“11 

Diogenes Position ist selbstsprechend, indem er kein Wort sagte, aber durch 
seine performative Handlung des wiederholten Hin- und Hergehens eine Anti-
these zur Bewegungslosigkeit der Eleaten existenziell umsetzte und verkörperte. 
Bewegung ist nicht Gegenstand der Reflexion, sondern wird existenziell ver-
bürgt, indem er dem philosophischen Bückling wider-steht und eine widerlegen-
de Gegenpose inszeniert12. Insofern bedeutet das Hin und Her eine Bewegung, 
die das System der eleatischen – und natürlich hegelianischen – Seinsphiloso-
phie umkehrt, unterwandert und: sich dabei der Stimme des Logos nicht unter-
wirft. Damit bricht er jene ontologische Wirklichkeit auf, die durch den logi-
schen Begriff repräsentiert wird. Sein Schweigen verweigert die epistemologi-
sche Anerkennung jener Einheit zwischen Logos und Stimme. In diesem Sinne 
bedeutet die Initialzündung, dass die Stimme des Logos verstummt, um aus ei-
nem Nullpunkt heraus eine neue Stimme hörbar zu machen, um die Konturen ei-
ner „neueren Philosophie“ zu umreißen und ein entsprechendes Denken und 
Sprechen in Bewegung zu setzen. Das Schweigen lenkt den Blick auf die Moda-
lität vor dem ontologisch gesättigten Begriff, wo das Unsichtbare beginnt. Oder 
besser: Es schärft das Ohr für das Vorbegriffliche13. Das Schweigen ist also nicht 
bloß ex negativo als Fehlen von Sprache zu verstehen, sondern positiv: Als at-

                                                           

11  Kierkegaard, Die Wiederholung, 7. 

12  Vgl. dazu Elisabeth Strowicks Ansatz, bei dem Kierkegaards Textstrategie als eine 

theatralische Rhetorik verstanden wird: „Gegen Hegels Vermittlung inszeniert Kier-

kegaard die Wiederholung als Bewegung (‚Inszenierung‘ als Theatralisierung der 

Schrift/Performativität verstanden). Kierkegaards Schrift ist eine wirkliche Bewegung, 

ein wirklicher Auftritt. Auf diese Weise gerät Kierkegaard in der Wiederholung des 

Streits um die Bewegung gegen Hegel an den Platz des Diogenes.“ (Strowick, Passa-

gen der Wiederholung. Kierkegaard – Lacan – Freud, 11) 

13  G. Heath King untersucht den Zusammenhang zwischen präreflexiven Strukturen und 

dem Schreibstil bei Kierkegaard und führt entsprechend aus, „daß der Verstehenspro-

zeß sich bei Kierkegaard nach innen wendet und auf die Suche nach seinen präkogni-

tiven Vorbedingungen begibt“ (King, Existenz, Denken, Stil, 166). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 177 

mosphärischer Innenraum, bei welchem die Stimmung im Sinne neuerer Philo-
sophie einen vorbereitenden Erkenntniswert bahnt, indem die Stimme neu ge-
stimmt wird. Federführend bei dieser Neu(be)stimmung ist das Pseudonym Con-
stantin Constantius, dessen sprechender Name das Wiederholungs-Motiv empha-
tisch übertreibt bzw. ironisch überhöht. 
 

5.1.1  Constantin Constantius:  
Ein Reflexionsdichter und Stimmungsphilosoph 

 
Constantin Constantius nimmt diese sich wiederholende Bewegung assoziativ 
auf und setzt sie sprunghaft in einen autobiografischen Bezugsrahmen:  
 
Als ich mich, zumindest gelegentlich, längere Zeit mit dem Problem beschäftigt hatte, ob 

eine Wiederholung möglich sei und welche Bedeutung diese habe, ob etwas durch Wie-

derholung gewinne und verliere, fiel es mir plötzlich ein: Du kannst ja nach Berlin reisen, 

da bist du früher schon einmal gewesen, und nun überzeuge dich, ob eine Wiederholung 

möglich ist und was sie zu bedeuten hat.14 

 
Der zentrale Begriff der Wiederholung wird nicht eingeführt, sondern springt 
förmlich aus der mit Diogenes gelegten Folie heraus, um die Bewegung durch 
den Begriff der Wiederholung zu vertiefen. Dies vollzieht sich selbst wiederum 
performativ, indem sich der Begriff wiederholend in Szene bzw. die Schrift in 
Bewegung setzt. Diese Bewegung steht ihrerseits mit einem existenzialisierten 
Ich in Verbindung, das durch einen plötzlichen Einfall auf die Idee kommt, nach 
Berlin zu reisen und die Wiederholung zu einem Experiment zu machen: Die 
Wiederholung soll erfahren und erlebt werden, worin sich auch das essayistische 
Moment des Untertitels dieses Schrift spiegelt: Ein Versuch. Der Versuch ver-
schränkt sich mit dem Suchen einer neuen Stimme, die als konkrete Stimme den 
eigenen Ton, den Tonfall und Grundton finden muss. Der Faden wird weiter ge-
sponnen, indem Constantius einen lyrischen15 Rahmen schafft und die Wieder-
holung in den Kontext einer Kleid-Metaphorik übergehen lässt:  

 
Die Hoffnung ist ein neues Stück Kleidung, steif und glatt und glänzend, man hat es je-

doch nie angehabt und weiß daher nicht, wie es einen kleiden wird und wie es sitzt. Die 

                                                           

14  Kierkegaard, Die Wiederholung, 7. 

15  Wie in Furcht und Zittern schon mehrfach aufgezeigt wurde, spiegelt die dichtende 

Form den Gedankeninhalt und verweist so auf ein weiteres Kriterium der neueren Phi-

losophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Erinnerung ist ein abgelegtes Kleidungsstück, das, so schön es auch ist, doch nicht paßt, 

da man aus ihm herausgewachsen ist. Die Wiederholung ist ein unzerschleißbares Kleid, 

das fest und doch zart anschließt, weder drückt noch schlottert.16 

 
In dieser Bildsprache liegt etwas Schützendes, wobei die schützende Funktion 
dem Text-Kleid als Textur selbst so eingeschrieben ist, dass sie gleichzeitig 
Schutz vor einer kalten und nackten Wahrheit bietet, die unpersönlich und ano-
nym ist. Dieses unzerschleißbare Kleid hört sich wie eine zweite Haut an, die in 
ihrer Wesentlichkeit mit dem lebendigen Bewusstsein in Verbindung gebracht 
werden kann. Dieses ist so nahe beim Selbst, dass es sich notwendig vor der Re-
flexion einfindet und somit einer präreflexiven Befindlichkeit entspricht. Diese 
grundierende Gestimmtheit wird zusätzlich vertieft, indem Constantius von der 
Notwendigkeit des Mutes spricht, „die Wiederholung zu wollen.“17 Mut kann als 
Disposition eines gestimmten Gemüts übersetzt werden, welche die Wahl moti-
viert. Der durch den Mut bewegte Wille geht dem reflexiven Erkennen voraus 
und garantiert in seiner Ursprünglichkeit einen fundamentalen Wert, der gezielt 
verknappt in einer quasi-erbaulichen Sprache formuliert wird: „[…]; wer die 
Wiederholung wählte, der lebt.“18 

Der Übergang vom lyrischen zum ethischen Rahmen der Wahl kulminiert im 
religiösen Kontext, bei dem die schöpferische Dimension der Wiederholung ak-
zentuiert und die Kleid-Metapher theologisiert wird:  

 
Wenn Gott selbst nicht die Wiederholung gewollt hätte, dann wäre die Welt nie entstan-

den. Er wäre entweder den leichten Plänen der Hoffnung gefolgt, oder er hätte alles wie-

der zurückgerufen, um es in der Erinnerung zu bewahren. Dies tat er nicht, deshalb besteht 

die Welt und besteht dadurch, daß sie eine Wiederholung ist. Wiederholung, das ist die 

Wirklichkeit und der Ernst des Daseins. Wer die Wiederholung will, der ist im Ernst ge-

reift.19  

 
Die schöpferische Dimension der Wiederholung verschränkt sich mit der Genese 
des Selbst: Das Selbst wird nicht gedacht, sondern erschaffen. Dieser schöpferi-
sche Aspekt der Wiederholung ist die Wirklichkeit – fundiert durch eine Stim-
me, die als Grundstimmung paraphrasiert werden kann: Als Ernst des Daseins. 
In dem oszillierenden Hin und Her der göttlichen und der Selbstschöpfung wird 

                                                           

16  Kierkegaard, Die Wiederholung, 7. 

17  Ebd., 8. 

18  Ebd., 8. 

19  Ebd., 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 179 

gleichzeitig die statische Auffassung der Wirklichkeit im erkenntnistheoreti-
schen Rahmen der Subjekt-Objekt-Spaltung unterwandert und durch eine leben-
dige Person ersetzt, die sich über eine Daseins-Befindlichkeit konstituiert. Diese 
subversive Dynamisierung im Sinne der Umkehrung scheint als Variation des 
von Diogenes gelegten Grundtons auf. Diese entwickelten Fäden bilden nun ins-
gesamt die Folie, auf der Kierkegaard seine dunkle Mitte im Sinne eines punc-

tums poetisch umkreisen kann, um seine Stimme besser zu verstehen, welches an 
das Liebesdrama der Entlobung gebunden ist. Es sei dazu nochmals an Stanley 
Cavell erinnert, bei dem Stimme und Autobiographie einander bedingen, um den 
Tonfall einer neueren Philosophie zu finden, sich ihr zu verschreiben:  
 
[…]; und Schreiben unterscheidet sich vom Sprechen nicht durch seine mächtigere techni-

sche Übertragung über eine größere Distanz hinweg, sondern durch einen ,wohl zu beach-

tenden Zwischenraum‘, was in Thoreaus Jargon heißt, durch eine diskontinuierliche Her-

stellung dessen, was gesagt wurde, ein Wiedererzählen der Vergangenheit, ‚autobiogra-

phieren‘, Wörter aus sich selbst herleiten.20  

 
Autobiographieren scheint eine Poetologie der Wiederholung zu beschreiben, bei 
der nicht bloß im engen Bezirk der eigenen Biographie geschrieben wird, son-
dern bei der das Selbst sich der Schrift verschreibt bzw. sich im Schreiben – als 
Wörter aus sich selbst herleiten – wiederholt. Im „Fall“ Kierkegaard führt dies 
zu einem autobiografischen Schreiben, wobei die persönliche Wunde durch die 
Entlobung von Regine umkreist wird. Das Kreisen um diese Wunde herum wird 
zwangsläufig zu einer Umschreibung, da sie sich nicht begreifen lässt. Die Am-
bivalenz von begreifen wollen und nicht begreifen können führt zu einem Bruch, 
den Kierkegaard als ambivalente Bestimmung literarisch in Szene setzt, indem er 
zwei Stimmen sprechen lässt: Constantin Constantius verkörpert die Stimme iro-
nischer Elastizität, der experimentierend durch (Selbst)Beobachtung begreifen 
will. Die zweite Stimme gehört dem sogenannten jungen Menschen, der auf-
grund einer unheilbaren Liebes-Wunde vom Grundton der Melancholie be-
herrscht wird und in einem welterschließenden Sinne leidet. Die schwebende 
Ambivalenz dieses diskontinuierlichen Prozesses wird in der kaleidoskopartigen 
Brechung Kierkegaards im Sinne einer potenzierten Selbstreferentialität deut-
lich. Oder genauer: wird ironisch unscharf: 

 
Die Liebe der Erinnerung ist die allein glückliche, sagt ein Schriftsteller, der soweit ich 

ihn kenne, bisweilen etwas trügerisch ist, doch nicht so, daß er das eine sagt und etwas an-

                                                           

20  Cavell, Die andere Stimme, 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

deres meint, sondern wohl so, daß er den Gedanken so auf die Spitze treibt, daß dieser, 

wenn er nicht mit der gleichen Energie erfaßt wird, sich im nächsten Moment als etwas 

anderes zeigt. Jener Satz ist von ihm derart aufgestellt, daß man leicht versucht ist, ihm 

recht zu geben und dabei zu vergessen, daß der Satz selbst Ausdruck der tiefsten Melan-

cholie ist, so daß eine tiefe Schwermut, zu einem einzigen Ausspruch verdichtet, sich 

nicht leicht besser ausdrücken ließe.21 

 
Constantius verweist auf die Schriften des Ästhetikers in Entweder – Oder, um 
Stimmung und Schrift als einen Verdichtungsprozess zu begreifen, indem die 
Existenz sich hier der melancholischen Stimmung verschreibt, aus der heraus die 
romantische Satzung zur Liebe geschöpft wird. Movens bildet dabei eine exis-
tenzielle Ironie, die deutlich von der rhetorischen abgegrenzt wird. Entscheidend 
sind dabei die divergierenden Kräfte zwischen der leidenden melancholischen 

                                                           

21  Kierkegaard, Die Wiederholung, 8f. Folgender Tagebucheintrag soll die Ambivalenz 

des Autobiographierens im Zusammenhang mit der Grundstimmung der Melancholie 

noch zusätzlich unterstreichen: „Meine Schwermut hat viele Jahre lang bewirkt, daß 

ich nicht dahin kommen konnte, im tiefsten Sinne zu mir selbst du zu sagen. Zwischen 

meiner Schwermut und meinem Du lag eine ganze Phantasiewelt. Sie ist es, die ich in 

den Pseudonymen teilweise ausgeschöpft habe. Wie einer, der kein glückliches Zu-

hause hat, so viel wie möglich reist, und sein Zuhause am liebsten los wäre: ebenso 

hat meine Schwermut mich von mir selbst ferngehalten, während ich entdeckend und 

dichterisch erlebend eine ganze Phantasiewelt durchreist habe. Wie einer, der ein gro-

ßes Landgut übernommen hat, nicht damit fertig werden kann, es kennenzulernen – 

ebenso habe ich mich durch Schwermut zur Möglichkeit verhalten.“ (Kierkegaard, 

Die Tagebücher, Bd. 2, 84) Der durch die Schwermut entstandene Zwischenraum 

führt zur Genese einer Phantasiewelt, die mit dem Möglichkeitsinn und einer funda-

mentalen Freiheit korreliert. Die Unvertrautheit mit dem eigenen Selbst wird imaginär 

kompensiert bzw. dichterisch erlebt, wodurch im schöpferischen Prozess die Selbst-

findung mit der fiktionalisierenden Selbsterfindung ersetzt wird. Das entsprechende 

Schreibverfahren vollzieht sich über die Pseudonymie. Die oszillierend-dialektische 

Bewegung in diesem Zwischenraum der Selbst(er)findung erfährt an anderer Stelle als 

ästhetisches Verfahren eine eindeutige Aufwertung: „Wir sollen zur Persönlichkeit 

kommen! Und ich achte es deshalb als mein Verdienst, daß ich durch Anbringen ge-

dichteter Persönlichkeiten, die ‚Ich‘ sagen, mitten in der Wirklichkeit des Lebens 

(meine Pseudonyme) dazu beigetragen habe, die Zeitgenossen womöglich daran zu 

gewöhnen, wieder ein ‚Ich‘, ein persönliches Ich reden zu hören (und nicht jenes 

phantastische Ich und seine Bauchrednerei).“ (Kierkegaard, Die Tagebücher, Bd. 2, 

121) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 181 

Seele und dem geistigen Fassungsvermögen, dessen Gedanken durch die gegen-
seitige Durchdringung auf die Spitze getrieben wird; so kann die existenzielle 
Ironie als ambivalente Gestimmtheit gedeutet werden. Kierkegaards dialektische 
Ausdauer spiegelt sich in der Folge darin, dass er die ambivalente Gestimmtheit 
auf zwei Stimmen verteilt, um die Fäden in der feingesponnenen Anlage richtig 
zu führen. So richtet sich nun die Aufmerksamkeit auf den jungen Menschen, 
der zum bereits etwas gesetzten Pseudonym gleichzeitig eine Kontrast- und 
Komplementärfigur bildet: 

 
Es ist ungefähr ein Jahr her, daß ich recht im Ernst auf einen jungen Menschen aufmerk-

sam wurde, mit dem ich früher schon öfter in Berührung gekommen war, weil sein schö-

nes Äußeres, der seelenvolle Ausdruck seines Auges mich fast in Versuchung führten; ein 

gewisses Zurückwerfen des Kopfes, ein Mutwille in seinen Äußerungen vergewisserten 

mich, daß er eine tiefere Natur war, die mehr als einen Wesenszug hatte. Während eine 

gewisse Unsicherheit in der Modulation andeutete, daß er in dem verführerischen Alter 

war, wo sich die Reife des Geistes ankündigt, ebenso wie in einer viel früheren Zeit die 

des Körpers dadurch, daß die Stimme oft überkippt.22 

 
Der junge Mensch wird durch seine äußere und innere Bewegung als vielschich-
tiger seelenvoller Mensch charakterisiert, der die Stimmführung des leiden-
schaftlichen Denkers übernimmt, während Constantin Constantius die Stimme 
des zunehmend kühlen und distanzierten Beobachters besetzt23. Insofern ereignet 

                                                           

22  Kierkegaard, Die Wiederholung, 9. Eine bemerkenswerte Spur zum wahlverwandten 

Verhältnis zu Abraham Joshua Heschel ergibt sich bereits auf der Ebene dieser Äußer-

lichkeit, welche auf eine spannungsvolle Innerlichkeit verweist. Als sich der erst 18-

jährige Heschel an Ravitch wendet, um eine Plattform für seine ersten jiddischen Ge-

dichte zu erhalten, charakterisiert ihn Ravitch wie folgt: „[…] a tall and slender young 

lad, in Warsaw Hasidic attire. A severe face, though he looks at me very gently and 

guiltily, he also looks gruff. His eyes are black, deep, large; his skin brownish, with 

the first, young sprouts of a dark beard. His lips are full, passionate, deep red. Some-

what of a twitch and a thin grimace around the mouth, something like a whimsical re-

proach. His face is not too strongly Jewish, not so classically Semitic – but the twitch 

immediately makes him a Jew, a Hasid, even like a rabbi“ (zitiert in der Einführung 

von Edward K. Kaplan in: Heschel, The Ineffable Name of God. Man. Poems, 9). 

23  Eine bemerkenswerte Referenz ergibt sich mit Blick auf Kierkegaards Schrift Das 

Buch über Adler, welches er 1846 verfasste. Der Pfarrer Adler geriet mit der Staats-

kirche in Konflikt, da er 1843 Predigten veröffentlichte, in denen er sich auf ihm wi-

derfahrene Offenbarungen berief. Anhand dieses Falles verhandelt Kierkegaard die 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

sich nun die Dialektik zwischen leidenschaftlichem Pathos und Ironie im Aufei-
nandertreffen der beiden Figuren, wodurch Kierkegaard sein Schreibverfahren 
verstärkt literarisiert, genauer genommen: dramatisiert, da die beiden Figuren 
nun wie Schauspieler und Zuschauer (Beobachter) in Szene gesetzt werden. Für 
den weiteren Verlauf der Wiederholung rückt der junge Mensch dementspre-
chend zunehmend ins (Bühnen)Zentrum und wird gleichzeitig als leidenschaft-
lich-pathetische Persönlichkeit eingeführt. Brennpunkt stellt dabei die musikali-
sche Metapher der Modulation dar, die den Blick – bzw. das Ohr – auf ein 
Changieren im physischen Bereich der Stimme lenkt. Dies mag auf der Oberflä-
che mit Pubertät assoziiert werden. Reizvoll an der Assoziation ist die Bewe-
gung bzw. das Selbst in einen Bezugsrahmen zu stellen, der als bewegte Lebens-
phase gilt. Die Latenz des Selbst ist an eine Emergenz geknüpft, die qua Stim-
mung – in der Modulation – reift. Das Selbst wird dabei nicht subjekttheoretisch 
gedacht und konstruiert, sondern: erschaffen. Der Mensch gleicht einem Instru-
ment, dem die Differenz verschiedener Saiten/Seiten inhärent ist. Der sich im 
entsprechenden Spiel selbst erprobt, um im Resonanzkörper die eigene Stimme 
zu finden. Poetologisch gedacht, bildet der Text den Echoraum für die wi/e/der-
hallende Frage Kierkegaards: Wo ist meine Stimme? In der Stimmung entsteht 
sie, aber qua Stimmung bleibt sie in der ambivalenten Schwebe: Zweideutigkeit 
als fundamentale Zweistimmigkeit, bei der sich das Motiv des jungen Menschen, 
auf seine innere Stimme zu hören mit dem Motiv von Constantius, die Stimmung 
verstehend zu beobachten, vermischt. Oder: Die leidend leidenschaftliche Stim-
me des jungen Menschen will sich Gehör verschaffen, aber gleichzeitig beobach-
tend verstanden werden. Die Ein- und Aufdringlichkeit dieser Stimme, die mit 
Pathos assoziiert werden kann, wird durch das beobachtende Auge reflektiert 
bzw. gebrochen. Das nach innen hinein verstehende Ohr und das von Außen be-

                                                           

Problematik zwischen dem Einzelnen und dem Allgemeinen im Zusammenhang mit 

der Frage nach der erneuernden Dimension einer Lehre und dem idealen Lehrer. Da-

bei spannt Kierkegaard eine Dialektik, die der Konstellation zwischen Constantin 

Constantius und dem jungen Menschen verblüffend ähnelt: „Wann soll ein Mann Leh-

rer sein? Wenn er der Jugend Kraft hat und des Greises Weisheit. Und wann steht er 

auf seinem höchsten Punkt? Wenn er einmal ein Greis ist an Jahren und Verstand, 

aber frisch im Herzen wie ein Jüngling. Denn was heißt wohl sich selbst bewahren, 

was wesentlich verstanden des Mannes höchste Aufgabe ist? Es heißt, wenn das Blut 

heiß ist und das Herz heftig klopft in den Tagen der Jugend, dann es kühlen können 

fast mit der Besonnenheit des Greises; und es heißt, wenn der Tag sinkt und es gegen 

den Abschied geht, es entflammen können mit dem Feuer der Jugend.“ (Kierkegaard, 

Das Buch über Adler, 51) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 183 

obachtende Auge eröffnen in ihrer Synergie einen neuartigen Raum des Erken-
nens, der aber auch neue Aporien oder besser: Unstimmigkeiten schafft. Zu-
sammenfassend handelt es sich dabei um das verschlungene Verhältnis zwischen 
Pathos (der junge Mensch) und Stimmung (Constantin Constantius im Verhältnis 
zum jungen Menschen). Stimme und Stimmung gehen dabei ein befruchtendes 
Verhältnis ein, wobei die Stimme in der Stimmung zwar ertönt, aber nicht sicht-
bar ist, weil durch die Stimmung verhüllt. 

Die Beweglichkeit des wirkenden Bewusstseins findet seinen Ausdruck in 
modulierenden Stimmungen. Aber gibt es eine begründende Stimmung – eine 
Grundstimmung? Innerlichkeit als Synonym für Stimmung bildet zwar eine Art 
Urgrund, aber im Sinne der offenen Wunde handelt es sich eher um einen Ab-
grund. Der Vergleich zwischen (junger) Mensch und Instrument qua Modulation 
führt also zu einer neueren Philosophie als eine Anthropologie, die den Men-
schen wesensmäßig über Stimmung versteht, die den gesamten Menschen in sei-
ner Existenz erfasst. So schwingen die Saiten – die menschlichen Seiten – nach 
Außen und nach innen, ins Körperhafte und Unkörperliche und prägen den 
Raum sowie die Zeit, die in Form des Augenblicks gestimmt wird. Die Unsi-
cherheit in der Modulation deutet auf das charakteristische Element eines tona-
len Hinübergleitens im Sinne des Schwebens hin, wobei der reifende Geist selbst 
als Kippphänomen gelten kann. Auf der Kippe pocht der erwachte Möglichkeits-
sinn des reifenden Geistes, dem die Freiheit auf eine Weise inhärent ist, wodurch 
das erkenntnistheoretisch gefestigte Verhältnis zwischen Bewusstsein und Welt 
auf der Kippe steht bzw. dynamisierend prekär24 wird. Das Bewusstsein, das auf 
den logisch-ontologischen Referenzen von Subjekt und Objekt beruht, ist kein 
schaffend erschaffendes. Darin erzeugt sich kein Selbst, da die bewegende 
Stimmung fehlt. Der dänische Begriff stemning unterstreicht dies, wie Müller-
Wille in seiner Stimmungstheorie zu Kierkegaard verdeutlicht:  

 

                                                           

24  Vgl. die aufschlussreiche Studie von Dorothea Glöckner, in der die Wiederholung in 

engster Verflechtung mit Kierkegaards Freiheitsverständnis entwickelt wird, das als 

prekär zusammengefasst werden kann und für die Hiob-Interpretation wegweisend 

sein wird: „Damit ist schon angedeutet, daß die Freiheit, im Wagnis der Ungesichert-

heit beginnend und in Leidenschaft bestehend, erst in der ihr zugehörigen Erfahrung 

des Leidens positiv erlebt wird. Kierkegaards dialektisches Prinzip, in dem das Positi-

ve und das Negative in ihrem aufrecht erhaltenen Gegensatz untrennbar aufeinander 

bezogen sind, wird am Verständnis der Wiederholung durchgeführt, und so ist zu-

gleich festgehalten, daß die Freiheit ihren Preis hat.“ (Glöckner, Kierkegaards Begriff 

der Wiederholung, 6) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Im Gegensatz zur vielzitierten These Leo Spitzers, dass der deutsche Begriff ,Stimmung‘ 

als solcher unübersetzbar sei, scheint der dänische Begriff ,stemning‘ tatsächlich ein 

Äquivalent zum deutschen Ausdruck ,Stimmung‘ darzustellen. Der Begriff lässt sich 

gleichermassen auf eine subjektbezogene emotionale Disposition wie auf einen objektbe-

zogenen atmosphärischen Zustand beziehen. Weiterhin vereinigt ,stemning‘ (etwa im Ge-

gensatz zum schwedischen Ausdruck ‚stämning‘) wichtige Anspielungen auf die Stimme, 

die Bestimmung und das Stimmen von Instrumenten.25 

 
Diese zwei Pole der Stimmung lassen sich nun an die Wiederholung rückbinden, 
die ihrerseits auf der Subjekt- wie auf der Objektseite wirksam ist. Unter wel-
chen Bedingungen sie jedoch tatsächlich gelingt, bedarf noch einer genauerer 
Klärung, bei welcher das Spannungsverhältnis zwischen Immanenz und Trans-
zendenz entscheidend sein wird. Auf den jungen Menschen bezogen lässt sich 
erkennen, dass seine emotionale Disposition eine außerordentliche ist: Er hat 
sich verliebt, auch Gegenliebe gefunden, aber ist nicht fähig, diese Liebe in die 
Realität umzusetzen – sich zu transzendieren – da er in seine Melancholie so 
verstrickt ist, dass er sich nach der Geliebten sehnt, sie aber nicht liebt. Der von 
Leidenschaft ergriffene junge Mensch übt in seiner schwermütigen Stimmung 
eine entwaffnende Wirkung aus, da er eine Wirklichkeit generiert, die Betrof-
fenheit schafft. So ist Constantin gezwungen, seinen Beobachterstatus zu hinter-
fragen: „Überhaupt entwaffnen alle tiefen humanen Regungen in einem Men-
schen den Beobachter. Nur wo an ihrer Stelle eine Leere ist, oder wo sie kokett 
versteckt werden, will man beobachten.“26 Mit dieser Einschätzung wird deut-
lich, dass man sich der Wiederholung nicht entziehen kann, da sie betroffen 
macht und im Sinne von Barthes uns existenziell besticht. Da brechen die ver-
meintlich objektiven Koordinaten einer Außen- oder Vogelperspektive ein. Ent-
sprechend setzt sich Constantius dieser Situation aus und lässt sich auf den jun-
gen Menschen ein. 

Kehren wir zum Schicksal des jungen Menschen zurück: Dieser geht an der 
Form seiner Verliebtheit zugrunde, da sie ihn in eine Stimmung versetzt, die sein 
poetisches Bewusstsein nährt, also das Imaginäre belebt, anstatt ihn derart auf 
den Boden der Realität zu holen, dass er seine Verlobte in den sicheren Hafen 
der Ehe führen könnte. Daher befindet er sich in einer Zerrissenheit, in der er 
zwar liebt, aber als Liebe der Erinnerung sich in die rückwärtsgewandte Rich-
tung der Immanenz bewegt, was sich in einem ästhetisierend schillernden Be-
wusstseinszustand spiegelt. Dieser korreliert seinerseits mit einer Stimmungs-

                                                           

25  Müller-Wille: Kierkegaards Stimmungen, 221. 

26  Kierkegaard, Die Wiederholung, 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 185 

kunst, die ganz im Atmosphärischen verfließt, wobei die Unbestimmbarkeit der 
Dämmerung wesentlich ist: „Hier trafen wir uns am frühen Morgen. Zu der 
Stunde, da der Tag mit der Nacht kämpft, da selbst im Mittsommer ein kalter 
Schauder durch die Natur geht, trafen wir uns dort unten in dem feuchten Mor-
gennebel und dem betauten Gras, und die Vögel flogen erschreckt empor bei 
seinem Schrei.“27 

Constantius möchte nun dem Leiden des jungen Menschen entgegenwirken, 
indem er ein Wiederholungsexperiment vorschlägt, dies als Ironiker jedoch unter 
theoretischen Voraussetzungen macht: Der junge Mensch soll den ästhetischen 
Zustand auf die Spitze treiben und der Dichterexistenz zum Durchbruch verhel-
fen. Dadurch sollte das ethische Stadium aufbrechen und der junge Mensch zur 
Ehe bereit sein. Dafür müsste dieser folgendes Doppelspiel mitmachen: Im Zeit-
raum eines Jahres soll er sich zum Schein mit einer für das Experiment engagier-
ten Näherin zeigen, um seiner Verlobten gegenüber als unwürdig zu erscheinen. 
Wenn sie ihn nach einem Jahr trotzdem noch liebt – und er in dieser Zeit mit 
sich selbst, bzw. seiner Schwermut ins Reine kommen könnte – so wäre eine 
Wiederholung auf der ethischen Ebene der Ehe möglich. Dahinter verbirgt sich 
jedoch ein theoretisches Konzept, das die existenzdialektische Bewegung inso-
fern steuern möchte, als das ästhetische Stadium ad absurdum getrieben wird, 
um das ethische Stadium hervorbrechen zu lassen. Das Experiment ist jedoch 
zum Scheitern verurteilt: 

 
Auf diese Weise war alles vorbereitet. Ich hielt bereits die Fäden in der Hand, und meine 

Seele war ungewöhnlich gespannt auf den Ausgang. Er blieb aus, ich sah ihn niemals 

mehr. Er hatte nicht die Kraft gehabt, den Plan durchzuführen. Seiner Seele fehlte die 

Elastizität der Ironie.28 

 
Auch diese Einschätzung ist falsch, denn: als der junge Mensch in der Zeitung 
liest, dass seine Geliebte einen anderen geheiratet hat, wird evident, dass seine 
Theorie a priori zum Scheitern verurteilt war. Dies ironischerweise durch die 
eingangs der Schrift angestellte Reflexion zur entscheidenden Vorwärtsbewe-
gung der Erinnerung, die sich auf die Offenheit und Unberechenbarkeit der Zu-
kunft hin bewegt – als ein Aufbruch zur Transzendenz. Constantins Experiment 
eröffnet die schlichte, aber umso gewichtigere Einsicht, dass sein Plan nicht bloß 
vom Bewusstsein (des jungen Menschen) abhängt, sondern auch von der Per-
spektive der Frau. Oder: Die wahre Wiederholung ist nur in der Bezogenheit auf 

                                                           

27  Ebd., 14.  

28  Ebd., 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Transzendenz möglich. Im Sinne der philosophischen Begriffsarbeit spitzt 
Constantius dies folgendermaßen zu: „[…] die Wiederholung ist das Interesse 

der Metaphysik und zugleich das Interesse, an dem die Metaphysik strandet; 
[…].29 Dieses Stranden der Wiederholung im subjektiven Pol des Bewusstseins 
veranlasst Constantius diese veräußernd zu objektivieren. Im Hin und Her seiner 
Dialektik steht er selbst am einen Ende mit seinem Berlin-Experiment: Die Er-
wartungen an diese Reise werden enttäuscht, da er nichts mehr so vorfindet wie 
bei der ersten Reise. Genauer: Dass damals ein gewisses Etwas die Luft mit Be-
deutsamkeit füllte und eine spezifische Atmosphäre schaffen konnte, lässt sich 
nicht wiederholen, da ein gestimmtes Bewusstsein mit der Außenwelt verknotet 
ist. Subjekt und Objekt durchdringen sich und erschaffen so atmosphärisch ge-
prägte Wirklichkeit, die in der zweiten Reise negativ gesättigt ist. Dies findet 
seinen anekdotisch-humoresken Ausdruck in seiner Reisebeschreibung bzw. bei 
seiner Wiederankunft in Berlin: 

 
Als ich den ersten Abend heimkam und die Kerzen angezündet hatte, dachte ich: Ach! 

Ach! Ach! Ist das die Wiederholung? Ich wurde ganz verstimmt oder, wenn man so will, 

gerade so gestimmt, wie der Tag es erforderte; denn das Geschick hatte es so sonderbar 

gefügt, daß ich am ,allgemeinen Buss- und Bettag‘ in Berlin ankam. Berlin war zer-

knirscht.30 

 
Das Äußere wiederholt sich im Bewusstsein und wirkt auf es ein, indem es hier 
entsprechend negativ affiziert wird. Constantius ist verstimmt, weil die Tonlage, 
die von außen kommt, nicht stimmig ist. Obwohl die Bedeutung des Gestimmt-
seins mehrfach aufscheint, ist die Wiederholung im Äußeren nicht möglich – ge-
rade wenn man sich das Motto vergegenwärtigt, dass es um eine inwendige Er-
neuerung geht31. Der Stimmungsdiskurs setzt sich in der Folge ganz subtil fort 

                                                           

29  Ebd., 23. 

30  Ebd., 26. 

31  Vgl. dazu folgende fragende Kommentierung von Glöckner: „Ist die Wiederholung als 

Resultat des Prozesses, in dem sich die Freiheit auf sich selbst hin entwickelt – und 

d.h. der objektiv höchste Wirklichkeitsgrad der Freiheit – in Frage gestellt? Oder wird 

nach der tatsächlichen Verwirklichung der Wiederholung als eines ständig zu realisie-

renden subjektiven Freiheitsaktes gefragt? Zwar sind beide Bestimmungen der Wie-

derholung untrennbar ineinander verschränkt, und nur, wenn beide Bestimmungen er-

füllt sind, gibt es eine Wiederholung. Zu klären also bleibt, ob die Frage danach, ob es 

eine Wiederholung gibt, auf beide Bestimmungen der Wiederholung oder gezielt auf 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 187 

und passt sich im Stil dem flanierenden Gestus des Stadtspaziergangs an, indem 
die lose vagabundierende Stimmung den Text stimmt. Die zentrale Tonlage wird 
dabei über die atmosphärische Essenz des Windes gelegt, was sich ganz beiläu-
fig aus dem Gedankenspaziergang – essayistisch – weiterspinnt: 

 
Wohl warf man sich nicht Sand in die Augen mit den Worten: Memento o homo! quod ci-

nis es in cinerem reverteris; aber desungeachtet stand die ganze Stadt in einer Staubwolke. 

Ich glaubte erst, es sei eine Regierungsveranstaltung; aber später überzeugte ich mich da-

von, dass es der Wind war, der sich dieser Mühe unterzog und ohne Ansehen der Person 

seiner Laune üblen Gewohnheit folgte; denn in Berlin ist mindestens jeder zweite Tag 

Aschermittwoch.32 

 
Der aufgelesene Wind ohne tiefere Bedeutung wird nun im musikalischen Sinne 
phrasiert, indem ein größerer Bogen geschlagen wird, bei dem der Wind stim-
mungsästhetisch als Subtext anklingt, um sich an späterer Stelle als tiefes Motiv 
hörbar zu vergegenwärtigen. Vorerst spiegelt sich der Wind als flüchtiges Ele-
ment, der den Gedanken von Constantius auf die Art und Weise des Reisens 
lenkt: Nicht die Fixpunkte im Sinne der Sehenswürdigkeiten charakterisieren das 
Reisen, sondern – auf Folie des Windes – das sich Herumtreiben lassen: „[…], 
so kann man den Dingen ihren Lauf lassen; bekommt zuweilen etwas zu sehen, 
was andere nicht sehen; übersieht das Wichtigste; bekommt einen zufälligen 
Eindruck, der nur für einen selbst Bedeutung hat.“33  

Die ironische Umkehrung zwischen Wichtigkeit und Zufälligkeit wird vom 
Wind inspiriert, indem die Dinge ihre Bestimmung vom Lauf des Windes erhal-
ten. In der assoziativen Metaphorisierung des Windes kann dieser letztendlich 
selbst als Metapher des Geistes aufgefasst werden, der als Wind das windige 
Spiel der Ironie betreibt, das durch das „nur“ seine sokratisch verstellende Wür-
ze des Kleinmachens erhält. In der verkleinernden Geste scheint jedoch gleich-
zeitig das große Thema der Wiederholung insofern auf, als der zufällige Ein-
druck „für einen selbst Bedeutung hat“. – Als Bedeutung für das einzelne Selbst 
in seiner Selbstaneignung.  

Verspielt spaziert der Gedanke weiter und widmet sich dem Berliner Theater, 
wobei die Gedankenbewegung wieder im Außen – bei den unterschiedlichen In-
stitutionen ansetzt – um reflexiv ins innere Wesen des Theaters zu dringen. Ana-

                                                           

eine dieser beiden Bestimmungen der Wiederholung gerichtet ist.“ (Glöckner, Kier-

kegaards Begriff der Wiederholung, 46) 

32  Kierkegaard, Die Wiederholung, 26. 

33  Ebd., 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

log zu den unbedeutenden Orten ist es das unbedeutende Königstädter Theater, 
welches die Aufmerksamkeit von Constantius auf sich zieht. Auch hier spielt die 
ironisierende Geste des Kleinmachens eine Rolle, da dieses Theater in hierarchi-
scher Absetzung zu den andern Institutionen nur der Belustigung dient und somit 
den aufklärerischen Zielen der Bildung und Belehrung nicht gerecht wird. Dass 
dort der ‚Talisman‘ – eine Posse von Nestroy – aufgeführt wird, bringt das Pseu-
donym „gleich wohlgestimmt“34 wieder auf den eigentlichen Berlinplan zurück, 
zu schauen, ob eine Wiederholung möglich ist, da es die Posse beim letzten Ber-
linaufenthalt bereits besucht hat. Die entsprechende Auswertung wird jedoch 
liegen gelassen, um eine philosophische Reflexion über das Theater jenseits des 
Aufklärungsdiskurses zu tätigen. Die darin verhandelte Schauspielkunst spiegelt 
gleichzeitig die lustvolle Machart dieser Wiederholungsschrift als eine äußerst 
theatralische wider, indem sich Kierkegaard in unterschiedliche Persönlichkeiten 
abspaltet:  

 
Es gibt wohl keinen jungen Menschen mit etwas Phantasie, der sich nicht einmal von dem 

Zauber des Theaters gefesselt gefühlt und sogar gewünscht hätte, selbst mit in jene künst-

liche Wirklichkeit hineingerissen zu sein, um als Doppelgänger sich selbst zu sehen und 

zu hören, sich selbst in seine größtmögliche Verschiedenheit von sich selbst abzuspalten 

und doch so, daß eine jede Verschiedenheit wiederum ein Selbst ist. Natürlich äußert sich 

eine solche Lust in einem sehr jungen Alter. Nur die Phantasie ist aufgewacht zu ihrem 

Traum von der Persönlichkeit, alles andere schläft noch fest. In einer solchen Selbstan-

schauung der Phantasie ist das Individuum nicht eine wirkliche Gestalt, sondern ein Schat-

ten, oder richtiger, die wirkliche Gestalt ist unsichtbar zugegen und begnügt sich daher 

nicht damit, nur einen Schatten zu werfen, sondern das Individuum hat eine Mannigfaltig-

keit von Schatten, die alle ihm gleichen und die augenblicksweise gleichberechtigt sind, es 

selbst zu sein. Die Persönlichkeit ist noch nicht entdeckt, ihre Energie kündigt sich nur an 

in der Leidenschaft der Möglichkeit.35 

 
Damit ist Kierkegaards ureigenstes Drama in Szene gesetzt, der sich in dieser 
Schrift selbst in die Persönlichkeiten des jungen Menschen und des Pseudonyms 
abspaltet, um den Traum von der Persönlichkeit zu spinnen und gleichzeitig den 
Traum der Wiederholung anzudeuten, der in diesem Schattenspiel mitdreht, um 
die Persönlichkeit zu entdecken36. Das Spannungsverhältnis zwischen der Ein-

                                                           

34  Ebd., 27. 

35  Ebd., 27f. 

36  Vgl. dazu auch den bedeutsamen Tagebucheintrag in Gilleleje, den 1. Aug. 1835, in 

dem Kierkegaard die Theater-Problematik im Spannungsfeld zwischen ästhetischer 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 189 

deutigkeit der wirklichen Person und der Mehrdeutigkeit möglicher Personen 
lässt sich nochmals ins erwähnte Verhältnis zwischen Pathos und Stimmung set-
zen. Die Dramatisierung des Selbst bedeutet, dass sich mögliche Stimmen ver-
körpern und sich auf die eine Stimme beziehen, die aber noch nicht entdeckt ist. 
Sie ist unsichtbar bzw. gestaltlos. Ihre unkörperliche Energie steht dabei in Rela-
tion zur Leidenschaft der verkörperten Möglichkeiten. 

Die prismatische Perspektivierung wird an der Idee des Theaters entwickelt, 
durch welche das Selbst dramatisiert wird. Die entsprechende Bühne wird dabei 
zum eigentlichen Ort des Experiments und des versuchenden Essays, der das 
Selbst sucht – und auf der Folie des Theaters zu wiederholen versucht. Prekär 
dabei ist der Status der künstlichen Wirklichkeit, in welcher Person und Maske 
(Persona) unheimlich-schattenhaft schillern, aber gleichzeitig vom Stachel einer 
ambivalenten Freiheit belebt werden. Die Zweideutigkeit dieser Freiheit nährt 
sich aus dem wirklichen Ernst der leidenschaftlichen Möglichkeit, der das Kön-
nen im wortwörtlichen Sinne der Posse eingeschrieben ist. Dass die Wiederho-
lung in dieser Spannung zwischen Wirklichkeit und Möglichkeit angesiedelt ist, 
zeigt sich bei Plessners anthropologischen Konzeption des Menschen als Män-
gelwesen: „Daß ein jeder ist, aber sich nicht hat; […].“37 Diese Asymetrie ent-
springt bei Plessner der existenziellen Bedingung der Verkörperung, im Verhält-
nis zum eigenen Leib. Ein Verhältnis, bei dem sich die ambivalente Lücke im 
Sinne der Verkörperung folgendermaßen charakterisieren lässt: „Sie entzieht und 
verbindet von vornherein den Menschen mit sich als Leib – und nun müssen wir 
sagen: auch als denjenigen, welcher diesen Leib besitzt.“38 In der brüchigen 
Selbstreferentialität des „mit sich als Leib“ werden wir in der Imitation (Wieder-

                                                           

und religiöser Existenz vorwegnimmt: „Darum konnte ich wünschen, Anwalt zu wer-

den, damit ich, indem ich mich in die Rolle eines anderen versetzte sozusagen ein Sur-

rogat für mein eigenes Leben bekommen könnte und durch die äußere Abwechslung 

eine gewisse Zerstreuung fände. Was mir fehlte, war: ein vollkommen menschliches 

Leben zu führen, und nicht bloss eines der Erkenntnis, so daß ich dadurch dazu ge-

langte, meine Gedankenentwicklungen auf etwas zu gründen – ja auf etwas, das doch 

in jedem Fall nicht mein eigen ist, sondern auf etwas, das zusammenhängt mit den 

tiefsten Wurzeln meiner Existenz […], durch die ich sozusagen eingewachsen bin in 

das Göttliche, daran festhänge, wenn auch die ganze Welt zusammenstürzt. Siehe, das 

ist es, was mir fehlt, und dahin strebe ich.“ (Kierkegaard, Tagebücher 1834-1855, 45) 

Interessanterweise lässt sich dieses Streben als Koinzidenz zwischen Text und Exis-

tenz deuten, was durch das Wortfeld des Gewebes assoziativ entsteht. 

37  Plessner, Die Frage nach der Conditio humana, 195. 

38  Plessner, Der imitatorische Akt, 454. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

holung) als Verkörperung auf unseren Leib zurückgeworfen, was die Dichoto-
mie zwischen Schein und Sein transzendiert39. Oder: Ein guter Schauspieler 
weckt diesen Eindruck, indem er im existenziellen Sinne Persönlichkeit imitiert, 
so dass der Mangel im Medium der Kunst verschwimmt: „Er [der Darsteller] ist 
nur, wenn er sich hat.“40 Darin begründet sich die Schnittstelle der ambivalenten 
Selbstaneignung zwischen Kierkegaard und Plessner. Folgende Stelle bei Pless-
ner schreibt sich förmlich ein in den Theaterdiskurs zu Constantins Posse, um 
die hermeneutische Dimension der Selbstauslegung auf der Bühne der Möglich-
keiten zu inszenieren: 

 
Dieser Identifikation geht beim künstlerischen Darsteller ein besonderer Bildentwurf vo-

raus, dem er in seiner Verkörperung sich angleicht. Sein Spiel beruht auf der hierfür ge-

forderten Abspaltung eines Selbst, das er in der Rolle zu sein hat, einer Abspaltung, die 

ihm, wie die soeben kurz angedeuteten Stilformen beweisen, auf sehr verschiedene Weise 

möglich ist. […] Anders gefragt: wäre es dem Menschen möglich, in einer ihr vorgespiel-

ten Figur „sich“, eine Seite, eine Möglichkeit von sich, einen Menschen im Lichte einer 

Idee wiederzuerkennen, wäre es ihm möglich, die Figur auf die Beine zu stellen, wenn er 

nicht von Natur bereits „etwas vom“ Schauspieler in sich hätte? Muß er nicht in dieser 

Hinsicht das schon sein, zu dem er sich macht? Enthüllt der Schauspieler nicht, wenn sein 

Darstellungsbereich der Möglichkeit nach unbegrenzt ist, jedenfalls in einer besonderen 

Hinsicht die menschliche Konfiguration?“41 

 

                                                           

39  Vgl. dazu den Aufsatz Zur Philosophie des Schauspielers von Georg Simmel. Darin 

umkreist er diese Dichotomie, indem er im Schauspieler ein metaphysisches Paradox 

verkörpert sieht, welches die banale Logik von Sein und Schein wie folgt überschrei-

tet: „Indem der Schauspieler hier, was ihm sonst der Dichter vorzeichnet, selber schuf, 

indem also die Problematik der Kunst, die über eine schon fertige Kunst kommt, nicht 

bestand, war doch das Wesentliche und Spezifische des Schauspielertums genau das-

selbe, was es in den späteren Fällen war: die Erzeugung eines Bildes von Persönlich-

keit und Schicksal, die nicht Persönlichkeit, die nicht Persönlichkeit und Schicksal des 

vorzeigenden Individuums sind. Indem dies aber nicht Verstellung und Lüge ist (da es 

nicht Realität vortäuschen will), indem dieses Ein-Anderer-Sein vielmehr aus der 

tiefsten, eigensten Wesens- und Triebschicht des Individuums hervorgeht, erzeugt sich 

in dieser Paradoxe das spezifisch künstlerische Phänomen.“ (Simmel, Zur Philosophie 

des Schauspielers, 248) 

40  Plessner, Zur Anthropologie des Schauspielers, 409.  

41  Ebd., 410. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 191 

Diese Frage mitnehmend wollen wir uns wieder dem possentreibenden Wind 
widmen, der sich zur großen Metapher des Lebens und des Geistes konfiguriert. 
Gleichzeitig findet die musikalische Phrase einen Abschluss, indem die unter-
schiedlichen Wind-Motive zu einem einheitlichen Beweggrund zusammenflie-
ßen. In dieser Synthese bündeln sich nun wesentliche Stränge des Stimmungs- 
und Theaterdiskurses, um nun bildhaft den Traum der Wiederholung hörbar zu 
machen, indem der Wind personalisiert wird – sich verkörpert: 

 
Wenn man in einer Berggegend den Wind tagaus und tagein, unerschütterlich, unverändert 

dasselbe Thema vortragen hört, so ist man vielleicht für einen Augenblick versucht, von 

der Unvollkommenheit zu abstrahieren und dann sich zu freuen über dieses Bild der Kon-

sequenz und Sicherheit der menschlichen Freiheit. Man denkt vielleicht nicht daran, daß 

es einen Augenblick gab, da der Wind, der nun viele Jahre seine Wohnung zwischen die-

sen Bergen hat, als ein Unbekannter in diese Gegenden kam und sich verwildert und kopf-

los hineinstürzte zwischen die Klüfte, herab in die Berghöhlen, jetzt ein Heulen hervor-

brachte, über das er beinahe selbst stutzte, nun ein hohes Gebrüll, vor dem er selbst flüch-

tete, nun einen Klageton, bei dem er selbst nicht wußte, wo er herkam, nun einen Seufzer 

aus der Angst des Abgrundes, so tief, daß der Wind selbst bange wurde und einen Augen-

blick zweifelte, ob er in diesen Gegenden wohnen dürfte, jetzt ein lyrisch ausgelassenes 

Hosassa, bis er, nachdem er sein Instrument kennengelernt hatte, alles dies zusammenar-

beitete zu der Melodie, die er nun von Tag zu Tag unverändert vorträgt.42 

 
Sein Instrument zu kennen bedeutet, die eigene Bestimmung zu finden, die sich 
in einem nach vorwärts gerichteten, offenen Prozess ereignet, indem die unter-
schiedlichen menschlichen Saiten in Schwingung versetzt werden, um Stimmun-
gen zu erzeugen. Zwischen der Bestimmung und der Stimmung gilt es die eigene 
Stimme zu entdecken. Bestimmung, Stimmung, Stimme: Was hier etymologisch 
durchschimmert, entspricht der Wiederholung als jene Verkörperung der Stim-
me, die zur eigenen wird. Der Wind als personifizierter Geist scheint im Hören 
auf sich selbst durch die Stimmungen hindurch zu seiner Stimme im Sinne der 
Bestimmung gefunden zu haben. Nur: 

 
Aber des Individuums Möglichkeit will nicht bloß gehört werden, sie ist nicht wie die Luft 

bloß dahinbrausend, sie ist zugleich gestaltend, deshalb will sie zur gleichen Zeit gesehen 

werden. […] Um da nicht einen Eindruck seines wirklichen Selbst zu bekommen, ist für 

das verborgene Individuum eine Umgebung erforderlich, leicht und flüchtig wie die Er-

scheinungen es sind, wie das schäumende Brausen der Worte es ist, die ertönen ohne Wi-

                                                           

42  Kierkegaard, Die Wiederholung, 28f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

derhall. Eine solche Umgebung ist die szenische, die sich daher gerade eignet für das 

Schattenspiel des verborgenen Individuums. Unter den Schatten, in welchen er sich ent-

deckt, deren Stimme seine Stimme ist, ist vielleicht ein Räuberhauptmann.43 

 
Will heißen: So wie die Konstellation zwischen Constantin Constantius und dem 
jungen Menschen als eine belauernde aufgefasst werden kann, bei der sich der 
junge Mensch zunehmend versteckt und dann sogar flüchtet, so kann die Kons-
tellation zwischen Ohr und Auge aufgefasst werden: Die Stimme will gleichzei-
tig gesehen werden, was durch die Verkörperung geschieht. Der Körper nimmt 
die Schwingung auf und erschafft so den spezifischen Ton – als ein Resonanz-
körper, der gleichzeitig einer optischen Logik folgt und sich der Metapher des 
geistigen Auges fügt. Überträgt man diese physische Ebene zurück auf das Den-
ken, so wird deutlich, dass das Denken als ein jeweils spezifisch gestimmtes 
Denken aufzufassen ist. Die Stimmung gibt dem Denken seine Gestalt. Rückbli-
ckend lässt sich feststellen, dass der verstimmte Logos zu einer präkognitiven 
Stimme fand, die aber selber auch an das reflexive Bewusstsein gebunden ist. An 
eine Immanenz, die letztlich mit der Perspektive von Constantin Constantius 
steht und fällt, der bis jetzt ja auch den Text entsprechend bewegt hat – im Sinne 
einer reflexiven Dichtung. 

Noch einmal: Der Wind als Geist folgt seiner akustischen Matrix, indem er 
auf sich hört, seinen Grundton sucht und seine Stimme erprobt. Aber der Mensch 
ist nicht Geist allein, sondern eine Synthese aus Körper und Geist. Dies führt in 
der Summe zu einem doppelten Bruch in einem Gefüge, das der Vorstellung prä-
stabilisierter Harmonie Lügen straft: Der Körper durchbricht den Geist und die 
Reflexion bricht die lebendige Stimme der Innerlichkeit, den Strom des Lebens.  

Diese Brüchigkeit zwischen den widerhallenden Schatten akustischen und 
optischen Denkens lässt sich wiederholt poetologisch spiegeln, wobei wir die 
Schraube um eine Drehung weiter in den Text gebohrt haben: Die Energie der 
persönlichen Stimme bindet sich an die Gestalt gebende Dimension leidenschaft-
licher Möglichkeit an. Auf den Text bezogen bedeutet dies nun aus innigster 
Notwendigkeit, dass er von seiner Rhetorik lebt. Dies sind nicht im banalen Sin-
ne rhetorischer Figuren, die ornamental den Text schmücken könnten, sondern 
im basalen Sinne einer Stimme/Rede, die den Text durchweht, ihn durchströmt: 
die Rhetorizität des Textes. Constantin Constantius prägt bis anhin eine solche, 
bei der Stimme – Stimmung – Theatralität einen Dreiklang bilden: Die Stimme 
des Texts oder jene im Text oder durch den Text?! wird in seinem Körper – dem 
Textkörper – sichtbar. Der Text selbst wird zur szenischen Umgebung, zum 

                                                           

43  Ebd., 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 193 

Schattenspiel. Oder: Die Energie der existenziellen Wiederholung (ver)kleidet 
den Textkörper und kündigt im Durchscheinen von der hörbar akustischen Ge-
genordnung der darin angelegten Stimme. Als Denkwiderstand eines vorstellen-
den Bewusstseins, das die Stimme hinter oder über der Vorstellung zu hören ver-
sucht. 

Aus der Bewusstseinsperspektive von Constantius würde die Wiederholung 
im utopischen Ideal gelingen, wo Körper und Geist verschmelzen und ununter-
scheidbar werden, wo Ohr und Auge koinzidieren, und so der Beobachter nicht 
mehr zuerkennen wäre, weil keine störende Reflexivität den Lebensstrom bre-
chen könnte. Gelingende Wiederholung wäre da – jetzt – im absoluten Präsens 
als eine sich nach vorwärts bewegende Erinnerung: Die Wiederholung.  

Diese Gestaltung des Lebensstoffes sieht Constantius durch den Darsteller 
Beckmann ideal konfiguriert, der durch seine Performanz – gerade in der naiven 
Kunstform der Posse44 – die (Bühnen)Wirklichkeit erschafft: 
 
Das Personal am Königstädtischen Theater ist einigermaßen nach meinem Wunsche zu-

sammengesetzt; […]. Beckmann ist ein ausgesprochen komisches Genie, das rein lyrisch 

wie ein durchgehendes Pferd im Komischen davonstürmt, sich nicht durch Charakter-

zeichnung hervortut, sondern durch Übersprudeln in Stimmung. Er ist nicht groß in dem 

künstlerisch Kommensurablen, sondern bewundernswürdig in dem individuell Inkommen-

surablen. Er bedarf keiner Unterstützung durch das Zusammenspiel, durch Szenerie oder 

Arrangement, eben weil er in der Stimmung alles selbst mitbringt; zur gleichen Zeit, da er 

übersprudelt in Ausgelassenheit, malt er sich selbst seine Szene, jedem Theatermaler zum 

                                                           

44  Dass die Gattung der Komödie eine besondere Affinität zum anthropologischen An-

liegen aufweist, führt Rudolf Behrens erkenntnisreich aus: „Die Charaktere gelten der 

Komödie dabei als Schriftzüge, die nicht unbedingt die Natur oder Gott, sondern das 

Leben, die jedem vertraute, alltäglich erfahrbare soziale Mechanik, der Person einge-

zeichnet hat. Die Komödie ist deshalb schon von ihren elementaren poetischen Vo-

raussetzungen her eine anthropologische Veranstaltung. […] Wie keine andere Gat-

tung insistiert die Komödie nämlich darauf, daß das vorgeführte Spiel ein verkörpertes 

Spiel ist, eine Verpuppung von Menschenbildern in leibhaftigen Schauspielern. Die 

prekäre charakterliche Geformtheit des komischen Helden wird so in der stabilen, 

nach außen gekehrten Formung des Charakters durch den Schauspieler aufgefangen. 

Deshalb unterläuft jede Komödie tendenziell den illusionsbildenden Anspruch auf 

Mimesis, indem sie ihr eigenes Vorführen zur Schau stellt. Die Komödie tendiert ent-

sprechend auch im Gegensatz zu vielen anderen Gattungen von Natur aus zum Spiel 

im Spiel, zum Herausfallen des Schauspielers aus der Rolle, zum Bruch der Illusion.“ 

(Behrens, Goldoni und die Anthropologie des Schauspielers, 183f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Trotz. Was Baggesen von Sara Nickels sagt, daß sie auf die Bühne gestürzt komme, eine 

ländliche Gegend nach sich ziehend, das gilt von B. in einem guten Sinne, nur daß er ge-

gangen kommt. Auf einem eigentlichen Kunsttheater sieht man selten genug einen Schau-

spieler, der wirklich gehen und stehen kann. Ich habe wohl ganz vereinzelt einen solchen 

gesehen; aber was B. vermag, habe ich nie zuvor gesehen. Er kann nicht bloß gehen, er 

kann auch gegangen kommen. Dies Gegangenkommen ist etwas ganz anderes, und durch 

diese Genialität improvisiert er zugleich die ganze szenische Umgebung. Er kann einen 

wandernden Handwerksburschen nicht bloß darstellen, er kann gegangen kommen wie ein 

solcher, und zwar so, daß man alles erlebt, vom Staub der Landstraße aus die lächelnde 

Kleinstadt erblickt, ihren stillen Lärm hört, den Fuβsteig sieht, der dort unten um den 

Dorfteich läuft, wenn man da beim Schmied abbiegt – wo man B. kommen sieht mit sei-

nem kleinen Bündel auf dem Nacken, seinen Stock in der Hand, sorglos und unverdros-

sen.45 

 
So wie Diogenes durch seine wiederholte Bewegung den Diskurs über die Art 
und Weise der Repräsentation gegen die statischen Eleaten in Bewegung ge-
bracht hat, um Bewegung in das ontologischen Verhältnis zwischen Sein und 
Denken zu bringen, so kulminiert nun dieser Diskurs im Auftritt Beckmanns. 
Dieser Schauspieler radikalisiert die Frage nach der Repräsentation dahingehend, 
dass er im Akt der nachahmenden Verkörperung nicht bloß eine Figur im Sinne 
der Repräsentation darstellt, sondern – im metaphysischen Sinne Simmels – 
„durch Übersprudeln in Stimmung“ erschafft. Die Metapher der Quelle deutet 
an, dass ein Quellpunkt umkreist wird, aus dem das Selbst zu entströmen scheint, 
dessen Wertschöpfung im „individuell Inkommensurablen“ angelegt ist. Das 
Wesen des Nicht-Adäquaten quillt aus der Bewegung selbst hervor, so dass 
Beckmann in eigenwilliger Formulierung nicht bloß geht und eine Gangart re-
präsentiert, sondern gegangen kommt. Die Kursivierung hebt die Inkommensu-
rabilität förmlich hervor, deren eigenwillige Individualität sich gerade in den dä-
nischen Sprachstrukturen spiegelt46.  

                                                           

45  Kierkegaard, Die Wiederholung, 35f. 

46  Müller-Wille untersucht die Theatralität des philosophischen Textes, indem er diese 

an Kierkegaards Verhältnis zum zeitgenössischen Unterhaltungstheater bindet. 

Constantiusʼ Beobachtungen zu Beckmann vertieft Müller-Wille im Kontext des däni-

schen Idioms, wobei er der Spur von Samuel Weber folgt: „Im Gegensatz zu Risum 

geht er [Samuel Weber] dabei ausführlich auf die Verwendung des Partizip Präsens in 

der merkwürdig klingenden Formulierung ‚komme gaaende‘ (buchstäblich ‚gehend 

kommen‘) ein. Die Ästhetik der theatralen Repräsentation werde durch diese Formu-

lierung in sich gebrochen und ad absurdum geführt. Der Schauspieler Beckmann re-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 195 

Constantius betritt nun das Königstädter Theater, um bald feststellen zu müssen, 
dass die wiederholte Aufführung des Talisman zum Scheitern verurteilt ist. 
Constantius verlässt enttäuscht das Theater, mit dem Verdacht, dass es keine 
Wiederholung gibt. Der wiederholte Theaterbesuch lässt den Verdacht erhärten, 
dass es keine Wiederholung gibt: „Meine Entdeckung war nicht bedeutend, und 
doch war sie bemerkenswert; denn ich hatte entdeckt, daß es überhaupt keine 
Wiederholung gab, und dessen hatte ich mich vergewissert, indem ich dies auf 
alle möglichen Weisen wiederholte.“47 Die slapstickartige Lachnummer dieser 
Wiederholung wirft gleichzeitig ihren zwielichtigen Schatten auf die unmittelbar 
vorausgegangene reflexive Höhe der Gedanken über das Unterhaltungstheater, 
die der Einstimmung dienten und Erwartungen an die Aufführung weckten – 
bzw. Erwartungen an die Wiederholung: dass der Gedanke das Bewusstsein 
stimmt bzw. vorwärts bewegt und Emotionen entstehen lässt. Weil die Reflexion 
per se im Modus der Repräsentation steht, muss diese scheitern, da sie selber 
nicht gegangen kommen kann. Deshalb ist dieses Scheitern ernsthaft komisch 
aufgeladen, da der Gedanke sozusagen stets auf der Bananenschale reiner Exis-
tenz ausrutscht. Diese lächerliche Geste wiederholt dann auch jenen Ausgangs-
punkt romantischer Ironie, an dem Constantin Constantius vor der Bekanntschaft 
des jungen Menschen stand. Folgende längere Textpassage leitet im Zeichen der 
romantischen Ironie den Abschluss des ersten Teiles der Wiederholungschrift 
ein, der als lustvolles Scheitern einen Übergang zum zweiten Teil dieser Schrift 
bildet. Das lustvolle Scheitern spielt sich im Rahmen einer Eudaimonie48 ab, die 

                                                           

präsentiere kein Gehen mehr, sondern führe die Bewegung gehend, d.h. als einen noch 

im Vollzug befindlichen, unabgeschlossenen Akt, vor. Weber nutzt die Passage, um 

diese spezifische Form theatraler Performanz in einen Zusammenhang mit der unab-

geschlossenen und offenen Reflexionsform zu setzen, welche die Wiederholung vom 

Denken der erinnernden Repräsentation abgrenzt.“ (Müller-Wille, Kierkegaard, das 

Vaudeville und die Posse, 224f.) 

47  Kierkegaard, Die Wiederholung, 42. 

48  Dieser antikisierende Begriff lehnt sich an ein ethisches Konzept an, der die Lebens-

führung des Menschen ins Zentrum rückt und dabei der Verbindung zwischen Geist 

und Emotionen Bedeutung gibt. Die entsprechende Verwebung wird beim jungen 

Menschen im zweiten Teil der Wiederholungsschrift eine zentrale Rolle einnehmen 

und sie verweist bereits auf eine jüdische Lesart, die mit A. J. Heschel entwickelt 

wird. In diesem Kontext präzisiert Martha Nussbaum eine philosophisch-autobiografi-

sche ernst zu nehmende Subjektivität, die Emotionen als wesentlichen Bestandteil die-

ser Verwebung deutet, die hier Trauerarbeit bedeutet: „But so far we have left out, or 

so it seems, the most important thing of all, something that lies deep in ancient eudai-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

nach der Möglichkeit von Zufriedenheit fragt. Dabei soll der Geist als absolut 
richtig gestimmter zu seinem Glück finden, indem Emotionen stimmig bewegt 
werden. Nur: dass sich die Bewegung zwischen Existenz und Geist nicht stim-
men läßt, weil es dazwischen einen unversöhnlichen (Denk)Widerstand gibt. So 
läßt sich folgende Stelle als Ironisierung der progressiven Universalpoesie lesen, 
die trotz lebendiger Vorwärtsbewegung zum Scheitern verurteilt ist. Constantin 
Constantius scheint sich dem konjunktivischen Charakter dieses Nichtortes be-
wusst zu sein und nähert sich ironisch dem darin enthaltenen Problem romanti-
scher Ironie. Denn es klafft eine unheilbare Wunde zwischen der Wiederholung 
und dem Prinzip der Wiederholung, zwischen dem Leben und der Idee des Le-
bens:  
 
Ich stand eines Morgens auf und befand mich ganz ungewöhnlich wohl. Dies Wohlbefin-

den nahm gegen jede Analogie den Vormittag hindurch zu, präzis um ein Uhr war ich auf 

dem Höhepunkt und ahnte das schwindelnde Maximum, das auf keinem Gradmesser des 

Wohlseins angeführt ist, nicht einmal auf einem poetischen Thermometer. Der Körper hat-

te seine irdische Schwere verloren, es war, als hätte ich keinen Körper, gerade weil jede 

Funktion ihr ganzes Befriedigtsein genoß, jeder Nerv sich freute um seinet- und des Gan-

zen willen, während jeder Pulsschlag als des Organismus Unruhe nur an das Wohlgefühl 

des Augenblicks erinnerte. Mein Gang war schwebend, nicht wie des Vogels Flucht, der 

die Luft durchschneidet und die Erde verläßt, sondern wie des Windes Wogen über der 

Saat, wie des Meeres sehnsuchtseliges Wiegen, das träumende Dahingleiten der Wolke. 

Mein Wesen war durchsichtig wie des Meeres abgründige Tiefe, wie das selbstzufriedene 

Schweigen der Nacht, des Mittags monologische Stille. Jede Stimmung ruhte in meiner 

Seele mit melodischer Resonanz. Jeder Gedanke bot sich an mit der Festlichkeit des tiefen 

Glückes, der törichte Gedanke nicht weniger als die reichste Idee. Jeder Eindruck war ge-

ahnt, ehe er kam, und erwachte daher in mir selbst. Das ganze Dasein war wie verliebt in 

mich, und alles bebte in schicksalsschwangerer Entsprechung zu meinem Dasein, alles 

war in mir orakelhaft und alles Rätselhafte verklärt in meine mikrokosmische Seligkeit, 

                                                           

monism but that is never explicitly recognized. Emotions contain an ineliminable ref-

erence to me, to the fact that it is my scheme of goals and projects. They see the world 

from my point of view. The fact that it is my mother is not simply a fact like any other 

fact about the world: it is what structures the geography of the hole situation, and we 

can not capture the emotion without including that element. It’s not just the fact that 

Betty Craven has died. It’s the fact that Betty Craven is my mother. In short, the eval-

uations associated with emotions are evaluations from my perspective, not from some 

impartial perspective; they contain an ineliminable reference to the self.“ (Nussbaum, 

Upheavals of Thought, 52) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 197 

die alles in sich durchstrahlte, selbst das Unbehagliche, die langweiligste Bemerkung, den 

widerwärtigsten Anblick, den fatalsten Zusammenstoß. Wie gesagt, Punkt ein Uhr war ich 

auf dem Höhepunkt, wo ich das Allerhöchste ahnte, da beginnt plötzlich etwas in meinem 

einen Auge zu kratzen, ob es eine Augenwimper, eine Faser, ein Staubkorn war, ich weiß 

es nicht, aber das weiß ich, daß ich im selben Augenblick beinahe in den Abgrund der 

Verzweiflung stürzte, etwas, das jeder leicht verstehen wird, der doch so hoch oben 

schwebte wie ich und dabei an diesem Punkt zugleich mit der Prinzipienfrage beschäftigt 

war, wie weit überhaupt die absolute Zufriedenstellung zu erreichen ist.49 

 
Der stimmige Punkt innerhalb der Stimmungen wäre der mit sich identische 
Punkt, in dem das gefühlte Leben vom gedachten nicht zu unterscheiden ist. Die 
Ironie besteht dabei letztlich darin, dass der Gedanke – auch als ein gestimmter – 
an die Immanenz des sehenden Bewusstseins gekoppelt ist. Als Wunde des Be-
wusstseins, welches sich in der Stimmung nur immer zu sich selbst verhalten 
kann ohne dieses Selbst zu sein. Stimmung ist ein bewegtes Selbstverhältnis. 
Dass plötzlich etwas am Auge zu kratzen beginnt, ist ein ironischer Hinweis da-
rauf, wie die Transzendenz in ihrer kleinsten Form das vermeintlich große se-
hende Bewusstsein stört und die Perspektive und Textbewegung von Constantin 
Constantius ad absurdum führt: Er scheitert an der Wiederholung! Der sich am 
Auge kratzende Beobachter tritt nun in den Hintergrund und macht Platz für die 
Perspektive des jungen Menschen. Die Wiederholungschrift erhält hier – circa in 
der Mitte – seinen Zwischentitel: Die Wiederholung… 

Bei genauerer Betrachtung wird hier strukturell wiederholt, was Constantius 
in Bezug auf die anstehende Theateraufführung aufführt: Nachdem er das Kö-
nigstädter Theater vorgestellt hat, macht er auf den Talisman aufmerksam:  

 
„Als ich nach Stralsund kam und in der Zeitung las, daß der ,Talisman‘ in jenem Theater 

aufgeführt werden solle, wurde ich gleich wohlgestimmt. Die Erinnerung daran erwachte 

in meiner Seele, und als ich das erstemal dort war, war es, als ob dieser erste Eindruck nur 

eine Erinnerung in meine Seele hervorrief, welche weit zurück in die Vergangenheit 

wies.“50  

Danach schwingt er sich zu einer Theaterphilosophie auf, die in der Wiederho-
lung von Personalität gipfelt, um auf dem Höhepunkt daran zu erinnern, dass 
„[d]er ‚Talisman‘ im Königstädter Theater aufgeführt werden [sollte]; die Erin-
nerung daran erwachte in meiner Seele, alles stand so lebendig vor mir, als wäre 

                                                           

49  Kierkegaard, Die Wiederholung, 43f. 

50  Ebd., 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

es das erstemal.“51 Dies steht in Verbindung mit der Zeitangabe des Höhepunkts 
– präzis um ein Uhr – der im Duktus romantischer Unendlichkeitsrhetorik aus-
gemalt wird. Der Absturz erfolgt auf beiden Ebenen durch die Sphäre unkontrol-
lierbarer und possenhafter Realität, die nicht gestimmt werden kann, sondern die 
gegangen kommt und überraschend aus der Transzendenz einbricht. Interessant 
ist dabei, dass über diese Aporie nicht reflektiert wird, sondern dass diese aufge-
führt wird, indem die Stimme scheiternder Wiederholung ästhetischer Romantik 
imitiert wird. Constantius tritt hier – auf der Folie von Diogenes – als Stimmen-
imitator auf, indem er den fatalen Zusammenstoß zwischen Endlichkeit und Un-
endlichkeit inszeniert und dekonstruiert: Das Wesen der romantischen Ironie 
wird unterwandert, um die Schlegelʼsche Ironie der Ironie um eine weitere Volte 
zu drehen52 – und der Wiederholung einen neuen Raum53 zu eröffnen. In diesem 
Sinne klingt der erste Teil förmlich aus, indem sich Constantius nochmals in der 

                                                           

51  Ebd., 40. 

52  Vgl. dazu die Anm. 339 zu Rudolf Behrens: Es liegt in den poetischen Voraussetzun-

gen der Komödie, dass sie ihr eigenes Spiel zur Schau stellt und durch den Spielcha-

rakter zu einem Spiel im Spiel neigt. Diese Voraussetzungen lassen sich für eine Poe-

tologie fruchtbar machen, bei welcher die Textualität bzw. das Schreibverfahren im 

Zentrum steht. In diesem Sinne deutet Müller-Wille Kierkegaards Auseinandersetzung 

mit dem Unterhaltungstheater als eine Spielform, die den Leser nicht bloß zu einem 

Zuschauer degradiert, sondern diesen für das Inkommensurable an der Textstruktur 

sensibilisiert: „Schließlich regt er [Kierkegaard] den Leser in einer weiteren Reflexi-

onsstufe dazu an, kritisch über diese theatrale Art von philosophischem Sprachge-

brauch zu reflektieren. Insgesamt drängt sich der Verdacht auf, dass Kierkegaard den 

Umweg über das Unterhaltungstheater nutzt, um über die Theatralität und Performati-

vität seines eigenen Schreibens zu reflektieren, das sich in dieser Hinsicht an Konzep-

ten der romantischen Ironie und besonders an dem Schlegelschen Diktum der ‚trans-

zendentalen Buffonerie‘ zu orientieren scheint.“ (Müller-Wille, Kierkegaard. Das 

Vaudeville und die Posse, 229)  

53  Der neue Raum gilt einerseits dem jungen Menschen in seiner Identifikation mit Hiob. 

Andererseits gilt dieser Raum einer zunehmenden Literarisierung der Philosophie, ge-

rade aufgrund des vorausgegangenen reflexiven Scheiterns. Entsprechend interpretiert 

Sophie Wennerscheid den Übergang vom ersten zum zweiten Teil: „Als Ergebnis der 

Reise muss er verbuchen, dass eine Wiederholung nicht möglich ist. Das philosophi-

sche Konzept der Wiederholung wird so über die literarische Struktur des Textes ne-

giert, eröffnet damit aber die Möglichkeit, den Begriff der Wiederholung literarisch zu 

wiederholen, d.h. zu verschieben.“ (Wennerscheid, Das Begehren nach der Wunde, 

222) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 199 

Funktion des Stimmenimitators die Romantik weiter dekonstruiert: Das Posthorn 
als Inbegriff des Reisens und der romantischen Stimmung gerät in den Kontext 
des entwickelten Reise-Experiments der Wiederholung, was zur Folge hat, dass 
der Stimmungsdiskurs hier – an seinen (immanenten) Grenzen – abbricht, um 
das Scheitern der Wiederholung als Prinzipienfrage oder aus metaphysischem 
Interesse nochmals aufzuführen und weiter zu führen:  

 
Es lebe das Posthorn! Das ist mein Instrument, aus vielen Gründen und namentlich aus 

dem, daß man niemals mit Sicherheit diesem Instrument den gleichen Ton entlocken kann; 

denn es liegt eine unendliche Möglichkeit in einem Posthorn, und wer es an seinen Mund 

setzt und all seine Weisheit dahineinlegt, der wird sich niemals einer Wiederholung schul-

dig machen, und wer anstelle einer Antwort seinem Freunde ein Posthorn überreicht zu 

beliebiger Benutzung, der sagt nichts, aber erklärt alles. Gepriesen sei das Posthorn, es ist 

mein Symbol. […] Es lebe das Posthorn! Aber Reisen ist nicht der Mühe wert, denn man 

braucht sich nicht von der Stelle zu rühren, um überzeugt zu sein, daß es keine Wiederho-

lung gibt.54 

 
Im Sinne von Wennerscheid beginnt sich die Wiederholung autopoetisch zu be-
wegen, was sich in der zunehmenden Literarizität des Textes zeigt. Sie charakte-
risiert diese Bewegung als Verschiebung, deren Schubkraft aus der Negativität 
einer potenzierten Ironie resultiert, die sich ihrerseits in einem Instrument ver-
körpert, das sich nicht instrumentalisieren lässt. Darin ist eine fundamentale Dif-
ferenz eingeschrieben, die Derrida in seiner frühen Schrift Die Stimme und das 

Phänomen behandelt, um Husserls phänomenologischen Ansatz von der leben-
digen Selbstgegenwart des Bewusstseins, das an die Phoné gebunden ist, radikal 
in Frage zu stellen bzw. als metaphysisches Konstrukt zu dekonstruieren, welche 
Derrida als das metaphysische Konstrukt schlechthin entlarvt. 

Auch wenn Constantius das griechische Projekt eines erkennenden Bewusst-
seins kritisiert, das sich nach rückwärts erinnert, scheint er an der Differenz zu 
scheitern, die in der Vorwärtsbewegung angelegt ist. Anstatt die entstehende 
Differenz zu affirmieren, wird die scheiternde Wiederholung ironisch gebrochen 
und findet seinen Ausdruck in einer Hymne auf das Posthorn, die eigentlich eine 
Antihymne ist und gleichzeitig die „Verbindung zwischen Ausdruck und Pho-

né“55 avant la lettre in Frage stellt. Die Wiederholung als Stimmensuche über 
Stimmungen scheitert an der Zeitigung eines Bewusstseins, das seiner eigenen 
Punktualität – Punkt ein Uhr – absoluter Vergegenwärtigung in der Bewegung 

                                                           

54  Kierkegaard, Die Wiederholung, 45. 

55  Derrida, Die Stimme und das Phänomen, 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

hinterher hinkt. Entsprechend endet der erste Teil der Wiederholungsschrift mit 
einer Aporie des Zeitbewusstseins: 

 
Du reiche Hoffnung der Jugend, warum hast du’s so eilig; warum jagst du dem nach, was 

doch nicht da ist, du selbst ebensowenig! Fahr wohl! Du männliche Kraft! Warum 

stampfst du so stark auf die Erde, das worauf du trittst, ist eine Einbildung! Fahr wohl, du 

siegreicher Vorsatz, du erreichst gewiß das Ziel, denn du kannst ja die Tat nicht mit dir 

nehmen, ohne dich umzuwenden, und das kannst du nicht! Fahr wohl! Du Lieblichkeit des 

Waldes, als ich dich sehen wollte, warst du verwelkt! Fahr hin du flüchtiger Fluß, der ein-

zige, der recht weiß, was er will, denn du willst nur fließen, dich ins Meer verlieren, das 

niemals voll wird!56 

 
Constantius versucht die Einheit von Denken und Stimme im Logos zu spren-
gen, indem er die Stimme als Stimmung theatralisiert. Dadurch wird die Stimme 
zwar existenzialisiert, aber sie bleibt doch im Bann eines lebendigen Bewusst-
seins, welches schon nahe der phänomenologischen Metaphorik am liebsten nur 
(vorwärts) fließen würde. Dass diese Form der Innerlichkeit nicht repräsentierbar 
– wiederholbar – ist, charakterisiert Derrida wie folgt: 

 
Ohne den Abgrund zu verkleinern, der in der Tat die Retention von der Re-präsentation 

trennen kann, und ohne sich zu verhehlen, dass das Problem ihrer Bezüge kein anderes als 

das der Geschichte des „Lebens“ und des Bewußtwerdens des Lebens ist, muß man a pri-

ori behaupten können, daß ihre gemeinsame Wurzel die Möglichkeit der Wieder-holung in 

ihrer allgemeinsten Form, die Spur im universalsten Sinne, eine Möglichkeit ist, die nicht 

nur der reinen Aktualität des Jetzt innewohnen, sondern sie durch die Bewegung der dif-

férance selbst konstituieren muß, die sie darin einführt.57 

 
Die Spur wird so zum Schlüsselbegriff, um die Problematik der Selbstvergegen-
wärtigung zu chiffrieren bzw. mit dem synonym verwendbaren Begriff der Dif-
ferenz auszudifferenzieren. Eine Differenz, die grundsätzlich der Identität des 
Jetzt vorausgeht. Die Stimme wird im Da-Zwischen zur Spur. Im Sinne Kier-
kegaards führt die Spur in diesem Moment von Constantin Constantius zum jun-
gen Menschen, der nun den Stimmungsdiskurs mit Pathos aufbricht – mit dem 
Ziel: die Wiederholung… 

 

                                                           

56  Kierkegaard, Die Wiederholung, 46. 

57  Derrida: Die Stimme und das Phänomen, 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 201 

5.1.2  Der junge Mensch: Eine Philosophie mit Pathos bricht auf 
 

„Pathos als Energie heisst leidenschaftliche Bewussheit eines Zu-

stands, Pathos als Erscheinung das gefühlte Übermaßan Geste, 

und Pathos als Wirkung – Leid. Pathos ist der Grund der Kunst – 

und Sympathie der des Kunstgenusses.“ 

RUDOLF LEONHARD, VOM PATHOS 

 
Constantin Constantius hat seine Theorie aufgegeben und lässt sich treiben; im 
Wissen dass (ihm) die Wiederholung (zu) transzendent ist. Gleichzeitig äußert er 
seine Zufriedenheit darüber, dass der junge Mensch nicht Halt und Antwort in 
der akademisch anerkannten Philosophie – sprich bei Hegel – sucht, sondern 
sich am biblischen Hiob orientiert, der zum Typus des privatisierenden Denkers 
stilisiert wird. Dabei akzentuiert das Private nicht nur den Gegensatz zur Öffent-
lichkeit, sondern verweist gleichzeitig insofern auf seine begriffliche Herkunft, 
als der Privatdenker einer auktorialen Dimension beraubt wird. Die Orientierung 
an der biblischen Leidensfigur verunmöglicht den souveränen Blick aus der Vo-
gelperspektive, da es die lebensweltliche Situativität in einem radikalen Sinne 
nicht erlaubt. Diese Perspektivierung ist insgesamt für die Hiob-Rezeption bei 
Kierkegaard prägend. Der akademische Zugang zum Text und zur Hiobsfigur 
bricht weg und wird durch eine existenzialisierte Interpretation ersetzt, die Hiob 
in seiner Körperlichkeit und in seiner Situativität aufsucht: 

 
Glücklicherweise sucht mein Freund also keine Aufklärung bei irgendeinem weltberühm-

ten Philosophen oder bei irgendeinem Professor publicus ordinarius; er nimmt seine Zu-

flucht bei einem privatisierenden Denker, der einmal die Herrlichkeit der Welt besaß, aber 

sich später vom Leben zurückzog – mit andern Worten, er nimmt seine Zuflucht zu Hiob, 

der nicht auf einem Katheder Figur macht und mit beruhigenden Gesten einsteht für die 

Wahrheit seiner Sätze, sondern der an der Herdstelle sitzt und sich mit Topfscherben 

kratzt und, ohne diese Tätigkeit zu unterbrechen, flüchtige Winke und Bemerkungen hin-

wirft.58 

 
Dieses aus der Situation gestimmte Sprechen lässt uns vorerst nochmals den ent-
scheidenden Unterschied zwischen Constantin Constantius und dem jungen 
Menschen bedenken. Constantin Constantius Stimmungsgehäuse wird aufgebro-
chen, welches sich durch das bewegte Selbstverhältnis auszeichnete, aber es 
nicht zuließ, darüber hinauszukommen. In diesem Verhältnis liegt zwar die 

                                                           

58  Kierkegaard, Die Wiederholung, 53.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Struktur eines dynamisch-existenzialisierten Stimmungsbewusstseins, welches 
die statische Referenzialität des substanziellen Logos aufgebrochen hat, aber als 
Verhältnis an die Matrix des beobachtenden Auges gebunden bleibt. Deshalb ge-
lingt auch nicht der Durchbruch zur angestrebten Vorwärtsbewegung der Erinne-
rung. 

Hiob als Referenz des jungen Menschen steht mit seinem Aussatz außerhalb 
der genannten Ordnung. In seinem Leiden wird er derart auf sich zurückgewor-
fen und davon affiziert, dass er gar nicht die Möglichkeit hat, sich zu sich selbst 
zu verhalten, da das Selbst im Leiden radikal bewegt wird: Hiob kratzt sich ohne 
Unterbrechung mit Topfscherben. In dieser Form der Selbstbewegung deutet 
sich einerseits die verinnerlichende Intensivierung an, welche durch die Stim-
mung vorbereitet wurde. Andererseits zeichnet sich Pathos durch eine zuneh-
mende Komplexität aus: In der Selbst-Bewegung als ein sich bewegendes und 
gleichzeitig bewegtes Selbst vermischen sich Aktivität und Passivität auf eine 
Art und Weise, die es nicht mehr erlaubt, Pathos auf den passiven Charakter des 
Leidens und Erleidens zu reduzieren. Die spezifische Art berührt bzw. affiziert59 
zu werden, erzeugt vielmehr eine ausnehmende Wirklichkeit, die aktiv erprobt 
wird, indem man auf die Probe gestellt wird: sich aussetzt und ausgesetzt wird. 
Diese vertrackt-verschlungene Dynamik spielt beim jungen Menschen eine zent-
rale Rolle, da er als seine „Methode“ sich der Lektüre aussetzt, indem er den 
Text Hiob existenziell begeht, sich bewegen und im elementaren Sinne des Pa-
thos vom Text so berühren lässt, so dass dieser in seiner intensiven Relektüre zur 
philosophischen Herzensangelegenheit der Wiederholung wird. Als ein kreisen-
des Lesen, das sich dem Stachel des Nichtverstehens aussetzt, um sich letztend-
lich als entsprechende Textbewegung und Poetologie zu gebärden. Und: dem 
Lesen eine intime und private Stimme zu geben und sie vor allem hörbar zu ma-
chen: 

 

                                                           

59  Kathrin Busch plädiert für eine Ästhetik des Pathischen, bei welcher der Begriff der 

Ansteckung konstitutiv ist, um eine Form der bedeutsamen Übertragung jenseits kon-

ventioneller Mitteilung zu bedenken: „Ansteckung stellt daher eine Berührung durch 

Fremdes oder Anderes dar, die eine Transformation des Eigenen, ein Anderswerden 

zur Folge hat. Im Unterschied beispielsweise zur ästhetischen Einfühlung kann sich 

solche Transformation bis in körperliche Vorgänge hinein auswirken. Ansteckung 

vemag außerdem als Gegenbegriff zur hermeneutischen Ästhetik zu fungieren, inso-

fern nicht Verstehen oder Auslegen des Mitgeteilten ausschlaggebend ist, sondern An-

steckungsprozesse diesseits von Verständigung wirksam werden.“ (Busch, Ansteckung 

und Widerfahrnis, 54) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 203 

Wenn ich Hiob nicht hätte! Es ist unmöglich, zu beschreiben und zu nuancieren, welche 

Bedeutung und welche mannigfache Bedeutung er für mich hat. Ich lese ihn nicht, wie 

man ein anderes Buch mit den Augen liest, sondern ich lege dies Buch gleichsam auf mein 

Herz und lese es mit den Augen des Herzens, verstehe wie in clairvoyance das einzelne 

auf die verschiedenste Weise. Wie das Kind ein Lehrbuch unter seinen Kopf legt, um si-

cher zu sein, daß es seine Lektion nicht vergessen hat, wenn es am Morgen aufwacht, so 

nehme ich das Buch nachts mit mir ins Bett. Jedes Wort ist Nahrung, Kleidung und Heil-

mittel für meine kranke Seele. […] Das stehe ich auf und lese mit lauter Stimme, beinahe 

rufend, die eine oder andre Stelle aus ihm, oder ich öffne das Fenster und schreie seine 

Worte hinaus in die Welt. […] Obgleich ich das Buch immer wieder gelesen habe, bleibt 

jedes Wort mir neu. Jedesmal, wenn ich darankomme, wird es neu geboren oder wird ur-

sprünglich in meiner Seele. […] Ich kann nicht verstehen, was es ist, das die Ältern so lei-

denschaftlich macht. Ich kann nicht daraus klug werden, worum sie sich streiten, und doch 

kann ich es nicht lassen, zuzuhören. […] Dann wache ich auf und beginne wieder ihn zu 

lesen mit aller Kraft und meinem ganzen Herzen. Dann verstumme ich plötzlich, ich höre 

nichts mehr, sehe nichts, nur in dunklen Umrissen ahne ich Hiob, der am Herde sitzt, und 

seine Freunde; aber keiner sagt ein Wort, doch dieses Schweigen birgt alle Schrecken in 

sich, wie ein Geheimnis, das niemand zu nennen wagt.60 

 
Die Referenzen zwischen Leser und Text brechen – insbesondere als Nachhall 
auf die Wortlosigkeit – zusammen, da der junge Mensch den Text nicht bloß 
liest oder den Versuch unternimmt, den Sinn einzuordnen, was dem koordinati-
ven Wissen Roland Barthes entsprechen würde, sondern sich vom punctum des 
Texts bestechen, bzw. verwunden lässt61 und einen textuellen Aussatz erleidet. 
Das Textverständnis setzt aus, aber fährt ein. – Der junge Mensch erfährt dabei 
den Text mit Haut und Haar und wird mit ihm intim, weniger weil er diesen mit 
sich ins Bett nimmt, sondern aufgrund einer Wissensform, bei der Ciorans frag-
mentarisches Motto im zweiten Teilsatz geheimnisvoll anklingt und -schwingt: 
„Und das menschliche Herz – offene Wunde Gottes.“ Der Gedankenstrich trennt 
und verbindet gleichzeitig den Menschen mit Gott. Aus diesem oszillierenden 
Paradox ergeben sich „mannigfache Bedeutungen“, deren Vielfalt unabschließ-
bar ist. Die dabei entstehende Klarsicht rückt in die Nähe eines prophetischen 
Bewusstseins, das in der Leseerfahrung unerschöpflicher Bedeutung und nicht 

                                                           

60  Kierkegaard, Die Wiederholung, 66f. 

61  Die Lesewunde im Sinne des Pathos bringt Elisabeth Strowick auf den wunden Punkt: 

„Mit allen Sinnen das Buch berührend, findet er sich in einer Textaffektion bzw. –

affäre, die ihn erschüttert und in Bewegung versetzt.“ (Strowick, Passagen der Wie-

derholung, 122) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

eindeutiger Sinnzuweisung ein eben intimes Wissen „mit den Augen des Her-
zens“ erwirbt. Oder in der judaistischen Akzentuierung: in einem lauschenden 
Denken, das den Text erhört. Die Transzendenz ereignet sich als Text, der in 
seiner Nichtassimilierbarkeit offen bleibt und dessen Offenheit sich im Leiden 
vertieft. Hiobs Aussatz bedeutet, sich dieser Dimension auszusetzen, um ein ge-
heimes Band in Richtung Transzendenz zu setzen, sich ihr in letzter Konsequenz 
auszusetzen. 

 

5.1.3  Exkurs: Ein Versuch in der experimentierenden 

Philosophie von Michel Henry 
 
An dieser Stelle erlaube ich mir eine Art des kommentierenden Exkurses zu Mi-
chel Henry, nicht um vom Weg abzukommen, sondern weil die Um- und Ne-
benwege einen unvermeidlichen Bestandteil der Methode bilden, insbesondere in 
Bezug auf den vor uns hinschiebenden Begriff des Pathos. Im Sinne von Michel 
Henry wird Pathos zur Selbsterprobung. Dies in einer verschlungenen Dialektik 
zwischen erzeugen und bezeugen: im Brennpunkt schöpferischen Zeugens. 

Henry versucht in seinem sperrigen und tautologisch anmutenden Werk die 
Phänomenologie von Husserl zu erneuern. Dabei radikalisiert er jene präreflexi-
ven Elemente husserlscher Prägung, welche die Phänomenalität der Welt konsti-
tuieren und in den Tiefenschichten der Intentionalität verortet werden. Diese Ra-
dikalisierung „gründet“ letztlich in einer Entphänomenalisierung und Entontolo-
gisierung, um das entscheidende Momentum vor dem intentionalen Bewusstsein 
von etwas aufzuspüren: Im Offenbarungscharakter des Lebens selbst, die zu ei-
ner sogenannt radikalen Lebensphänomenologie entwickelt wird. Nicht das Be-
wusstsein, sondern das Leben hat transzendentalen Charakter. Bei der Arbeit am 
Begriff Pathos lässt sich auf dieser Folie eine markante Schnittstelle zum leiden-
den Kierkegaard-Hiob wie folgt umkreisen: 

 
Denn gerade im Leben und in ihm allein schlägt der Trieb seine Wurzeln, insoweit er ur-

sprünglich nichts anderes als die reine Subjektivität dieses Lebens ist, der Selbsterweis, 

den es erfährt, indem es sich selbst erträgt und sich sein eigenes Gewicht auflädt, bis die-

ses unerträglich wird. Sich von dieser schweren Last zu befreien, den Versuch zu unter-

nehmen, von seiner Malaise oder seinem Leiden erlöst zu werden, läßt eine Bewegung im 

Leben entstehen, die von seinem eigenen Wesen herrührt und in der Tat den Trieb aus-

macht. Weil das Leben sich ständig selbst affiziert, ohne sich irgendwie von sich distan-

zieren zu können, und es für sich selbst die größte Gefahr ist, versucht das Leben auf die 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 205 

eine oder andere Weise, indem es zum Trieb wird und sich darin einbindet, diesen zu len-

ken.62 

 
Was als irrationales Element einer Lebensphilosophie missverstanden werden 
könnte, liegt im Versuch, das Leben selbst zur Sprache zu bringen, das bei Hen-
ry eine Christologie im Sinne des Johannes-Evangelium impliziert: Das anfäng-
liche Wort wird mit göttlichem Leben identifiziert. Entscheidend ist dabei das 
gewonnene Verständnis der Selbstbewegung als Bewegung des sich selbst er-
zeugenden göttlichen Lebens. Der Wesenskern des Geistes liegt hiermit in der 
Selbstaffektion. Diese Eigentümlichkeit des Lebens bildet das vorontologische 
Band zwischen Gott und Mensch und relativiert ein zu enges Verständnis vom 
Affekt als ein Erleiden, Leiden oder sich verlieren in einer Leidenschaft, was ei-
nes vernünftigen Korrektivs bedürfte, wie es beispielsweise Aristoteles vorsah. 
Selbstaffektion ist für Henry geoffenbarte Wahrheit in ihrer vorontologischen 
Verfasstheit. Durch diese Umdeutung der Affektivität erhebt sich das Pathos zu 
einem Philosophem, wobei die oben erwähnte verschlungene Dialektik förmlich 
zur Poetologie tranformiert wird. Leitend ist dabei ein phänomenologisches 
Grundverständnis, das nach den Gegebenheitsweisen und den damit korrelieren-
den Bewusstseinsakten fragt. Oder eben radikaler – nach der Gegebenheit des 
Lebens selbst: 

 
Diese Selbstgebung, die eine Selbstoffenbarung ist, ist eine transzendentale Affektivität, 

ein Pathos, in dem jedes Sich-selbst-Erfahren eben als pathisches, als affektives, im tiefs-

ten Grund seines Seins möglich ist. So passiv diese Erfahrung auch sein mag, die das Le-

ben ständig mit sich selbst in seiner pathischen Umschlingung macht, so wird sie dennoch 

nicht weniger vom Leben selbst hervorgebracht, und es ist diese Zeugung durch sich sei-

tens des Lebens, die der starke Begriff der Selbstaffektion anzeigt. […] Dieser starke Be-

griff der Selbstaffektion ist der des absolut phänomenologischen Lebens und ist nur ihm, 

das heißt Gott, angemessen.63 

 
Die Selbstgebung des Lebens als transzendentale Affektivität verweist einerseits 
darauf, dass das Ich in diesem Modus der Selbst-Gebung in einer Urgeste des 
Empfangens verstanden werden muss, das sich selber in diesem Geschehen emp-
fängt. So würde ich den mythisch anmutenden Begriff der Umschlingung über-
setzen, um den Charakter der Passivität weniger als ein Erleiden, sondern viel-
mehr als Konstituierung einer metaphysischen Erfahrung zu akzentuieren: Es ge-

                                                           

62  Henry, Radikale Lebensphänomenologie, 247f. 

63  Henry, „Ich bin die Wahrheit.“ Für eine Philosophie des Christentums, 150. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

schieht als Geschehen, wobei das Ich nicht mehr im subjekttheoretischen Sinne 
Herr im Haus ist. Andererseits beinhaltet diese Transzendentalität eine Möglich-
keitsform, die dem Stimmungsdiskurs bzw. dem Verhältnis zwischen Stimmung 
und Pathos – zwischen Constantin Constantius und dem jungen Menschen, zwi-
schen den Stimmen Kierkegaards – eine entscheidende Präzisierung generiert: 
Pathos liegt sozusagen hinter der Stimme; sie zu grundieren und zu bewegen im-
pliziert gleichzeitig einen Still-Stand, der uns wiederholt an das Schweigen Ab-
rahams erinnern lässt und uns Einlass zu Hiob gewährt; dies im Sinne des im af-
fektiven Leben angelegten Nullpunkts:  

 
Das Leid steigt aus der innersten Möglichkeit des Lebens selber empor; es gehört zu dem 

Prozeß, worin das Leben in jenem radikalen und unumgehbaren Sinne so in sich kommt, 

dass sich jedes „Sich-selbst-empfinden“ phänomenologisch in diesem uranfänglichen Lei-

den als „Sich-selbst-erleiden“ vollzieht. Das Leiden ist eine ursprünglich phänomenologi-

sche Befindlichkeit des Lebens. Nur von diesem allerersten Leiden aus ist jedes besondere 

Leid möglich. […] Aus diesem Grund haben wir, als wir beispielsweise in jedem Schmerz 

dem darin enthaltenen Element reinen Leids begegnet sind, diese radikale Passivität als 

Pathos erkannt; das heißt die Unmöglichkeit, jenes unzerstörbare Band zu zerreißen, wel-

ches jede affektive Befindlichkeit insofern an sie selbst bindet, als es sowohl für ihre Af-

fektivität wie für ihre Ipseität konstitutiv ist.64 

 
Dieser Umweg führt wieder zurück zum Leidensweg Hiobs, dessen Kratzen mit 
den Topfscherben nun auf Folie der Selbstaffektion gelesen werden kann und der 
Art und Weise, wie der Hiob-Text den jungen Menschen berührt und seinen Text 
in Bewegung setzt. 

 

5.1.4  Die Selbstbewegung des Textes als Wirbel 
 
In der existenziell gedachten Verschränkung – oder: nun Umschlingung – zwi-
schen Philosophie und Theologie nistet sich gleichzeitig eine Poetologie ein, da 
die Entphänomenalisierung der Welt im Sinne des Vorgegenständlichen mit ei-
ner Verlebendigung des Wortes einhergeht. Die Sprache sucht sich neu – sie ver-
sucht sich sozusagen zu wiederholen, indem ihr (erkenntistheoretischer) Refe-
renzcharakter zur Ordnung der Welt als Kosmos zusammenbricht und an dieser 
Bruchstelle eine akosmische Dimension freilegt, die im jüdischen Denken viru-
lent sein wird. Im entsprechenden Element des Pathos steht so nicht mehr das re-

                                                           

64  Henry, Affekt und Subjektivität, 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 207 

flexive Verhältnis65 zur Wiederholung im Raum, sondern die Wiederholung als 
Ereignis. In diesem Sinne impliziert Pathos eine spezifische Bewegung der Spra-
che und des Textes, jenseits von der aristotelischen Kategorie von der Wirksam-
keit rhetorischer Rede beim Zuhörer. Pathos bildet dabei den entsprechenden Of-
fenbarungsmodus in der Sprache. Bei Deleuze wird Pathos zum Merkmal einer 
Textbewegung, die sich der Repräsentation entzieht und mehr als Spur den Geist 
be- und erregt, indem die Metaphysik zur Bewegung des Überschreitens trans-
formiert wird:  

 
Sie wollen die Metaphysik in Bewegung, in Gang setzen. Sie wollen sie zur Tat, zu unmit-

telbaren Taten antreiben. Es genügt ihnen folglich nicht, bloß eine neue Repräsentation 

der Bewegung vorzulegen; die Repräsentation ist bereits Vermittlung. Es handelt sich im 

Gegenteil darum, im Werk eine Bewegung zu erzeugen, die den Geist außerhalb jeglicher 

Repräsentation zu erregen vermag; es handelt sich darum, aus der Bewegung selbst – und 

ohne Zwischenschritt – ein Werk zu machen; die mittelbaren Repräsentationen durch di-

rekte Zeichen zu ersetzen; Schwingungen, Rotationen, Drehungen, Gravitationen, Tänze 

oder Sprünge auszudenken, die den Geist direkt treffen.66 

 
Der junge Mensch, der nun in einer Serie von Briefen – an Werthers ungestüme 
Genieästhetik erinnernd – sein Innerstes nach außen kehrt, setzt sich der ordnen-
den Sprache aus, um auf poetologischer Ebene die Ordnung des Textes auszu-
setzen und sich dabei zu erproben. Der Satz setzt aus. Poetologischer Aus-Satz 
fließt zum Adressaten. Nicht an Wilhelm, sondern an den stummen Mitwisser. 
Diese intime Vertraulichkeit zeugt wiederholt von dem verschlungenen Verhält-
nis der beiden Figuren bzw. der Art und Weise, wie das Bewusstsein durch eine 
Verinnerlichung in Richtung Gewissen vertieft wird. Diese Vertiefung deutet 
sich in der latinisierten Form des Mit-Wissers an, der Con-Scientia als dem Ge-
wissen, als Suche nach der eigenen Stimme. Der junge Mensch bricht dabei das 
gestimmte Denken auf und gelangt zu einem Pathos des Denkens, indem er mit 
dem repräsentativen Charakter der Sprache ringt und in diesem Ringen im Sinne 
von Deleuze Rotationen erzeugt und seine subjektive Wahrheit bezeugt: 

 

                                                           

65  Vgl. dazu folgende Bemerkung Kierkegaards: „Denn das Problem besteht nicht darin, 

sich zur Wiederholung zu verhalten, sondern es geht darum, ob sie sich dem Interesse 

der Entwicklung des selbstbewussten freien Geistes gemäß hervorbringen läßt.“ (Pap. 

IV B 111 in: Glöckner, Kierkegaards Begriff der Wiederholung, 14) 

66  Deleuze, Differenz und Wiederholung, 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Nein, nein, nein! Ich konnte nicht, ich kann nicht, ich will nicht, nicht um alles in der Welt 

will ich dies tun! Nein, nein, nein! Ich könnte verzweifeln über diese Schriftzeichen, die 

kalt und wie müßige Tagediebe nebeneinander stehen, und das eine Nein sagt nicht mehr 

als das andere. Sie sollten hören, wie die Leidenschaft in mir diese Nein-Worte nuanciert. 

Ich gäbe etwas drum, bei Ihnen zu stehen, ich gäbe was drum, daß ich mich mit meinem 

letzten Nein von Ihnen losreißen könnte wie Don Juan vom Komtur, dessen Hand nicht 

kälter ist als der Verstand, womit Sie mich unwiderstehlich hinreißen. Und doch, stände 

ich Ihnen gegenüber, sagte ich wohl kaum mehr als ein Nein; denn ehe ich weiterkäme, 

hätten Sie mich wohl unterbrochen mit der kalten Antwort: Ja! Ja!67 

 
Die Leidenschaft der Nein-Worte rühren von einem Pathos der Subjektivität, 
welches sich der Ordnung des Objektiven leidenschaftlich widersetzt. Die Kälte 
des Sprach- und Denksystems widerfährt dem jungen Menschen und weckt in 
ihm den Trieb zur Selbstbehauptung gegen die Welt objektiver Glätte. Hier ist 
der Aufschrei einer neuen Philosophie zu hören, die den Schrei selbst als ele-
mentare Verkörperung eines bedeutsamen Lebensvollzugs des Menschen ver-
standen wissen will68. Das Nein richtet sich gegen das kalte, abstrakt körperlose 

                                                           

67  Kierkegaard, Die Wiederholung, 58. 

68  Michela Marzano zeichnet kritisch die ideengeschichtliche Linie des Abendlandes 

nach, bei der das bedeutsame Wort den sinnlosen Laut kontrastiert, um den Menschen 

vom Tier gezielt abzugrenzen und -heben. Ihre Ausführungen lesen sich einerseits wie 

ein Kommentar zu Kierkegaards jungem Menschen, andererseits weisen sie in Rich-

tung jenes Pathos, welches Heschels Religionsphilosophie entscheidend prägt und als 

Folie einer entsprechenden Hiobrezeption dienen wird: „Daher die strikte Trennung 

zwischen dem Wort, dem lógos, und dem Laut, der phoné. Diese Unterscheidung 

stellt Aristoteles zwischen dem Menschen und anderen Lebewesen an, vor allem zu 

Beginn der Politik. Dort heißt es, der Mensch sei „das einzige Lebewesen, das Spra-

che besitzt“. In Über die Seele schreibt er, dass ein von Tieren hervorgebrachter Laut 

keine Sprache sei, denn als Sprache könne man nur Laute sehen, die Bedeutung trü-

gen. Diese Bedeutung nimmt später Augustinus auf: „Von zwei Dingen hier ist die 

Rede: vom Laut und vom Wort. […] Ein Wort, das keinerlei Sinn ergäbe, ist kein 

Wort (verbum). Ein Laut, der nur erklingt, ohne einen Sinn zu ergeben, der aus dem 

Mund eines Menschen dringt, der schreit statt zu sprechen, über den würde man sa-

gen: Das ist ein Laut. Und nicht: Das ist ein Wort. Ein Seufzer wiederum ist ein 

Laut… ein unbestimmter Ton, der ans Ohr dringt, doch dem Verstand nichts sagt, 

während das Wort, wenn es diese Bezeichnung tatsächlich verdient, einen Sinn haben 

muss.“ […] Und doch schreit auch der Mensch. Nicht nur, wenn er zur Welt kommt 

und sein Auftauchen aus dem Mutterleib mit einem Schrei kundtut, dessen er sich 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 209 

Ja, welches ganz hegelianisch mittels der logischen Antithese weitergehen will. 
Hier bedeutet das Nein diese Bewegung zu stören und der begrifflichen Glätte 
mit einer Widerborstigkeit entgegenzustehen und wie ein struppiger Esel stör-
risch stehen zu bleiben. Es ist dieser Stillstand69, der in der allgemeinen Strö-

                                                           

nicht bewusst ist. Nicht nur als Baby, wo er schreit, um seine Wünsche und Bedürf-

nisse, sein Behagen und seinen Kummer zu äußern. Auch später noch, wenn ihm die 

Worte fehlen, die Emotionen ihn überwältigen, die Sprache ihm seine Schwächen und 

Begrenzungen aufzeigt. Man kann um Hilfe schreien, Freuden- oder Schmerzens-

schreie ausstoßen. Man kann etwa herausschreien, schreien wie ein Verrückter. Mit-

unter schreit man, eben weil man Unrecht hat, will andere überschreien. Oder man 

schreit, weil einem keiner zuhört und man keine andere Möglichkeit mehr sieht, die 

eigene Verzweiflung auszudrücken und sich so Gehör zu verschaffen. Man kann nach 

etwas schreien. Nach Freiheit, nach Gerechtigkeit: ein Aufschrei!“ (Marzano, Philo-

sophie des Körpers, 71-73) 

69  Dieser Stillstand bildet das Grundelement von Kierkegaards verinnerlichender Exis-

tenzbewegung, wie sie als Motto den dritten Teil dieser Arbeit grundiert: „Ich muss an 

Ort und Stelle bleiben und inwendig erneuert werden.“ Oder: „Zu werden ist eine 

Bewegung von der Stelle, aber man selbst werden auf der Stelle.“ (Kierkegaard, Die 

Krankheit zum Tode, 34) Gleichzeitig markiert der Stillstand eine Gesellschaftskritik 

gegen ein flaches Christentum und gegen die Oberflächlichkeit des Denkens, das sich 

nicht aus der Tiefe bewegen lässt. Tiefes Denken schöpft aus einem Gedanken, der 

ständig umkreist bzw. wiederholt wird. Dieses entscheidende Kriterium eines Den-

kens, das sich selber erfährt, zeichnet das philosophische Pathos aus, im Zeichen eines 

verstockten eselhaften Philosophierens. Dieses ist für das pseudonyme Schreiben ge-

nauso gestaltbildend wie für jene Schriften, die im eigenen Namen verfasst werden 

wie vom Leben und Walten der Liebe: „Wer nur einen Gedanken denkt, muß nun er-

leben, daß die Stockung [Hervorh. R.B.] eintritt, wo es ihm ist, als würde alles von 

ihm genommen; er muß die Lebensgefahr durchmachen, in der es gilt, ‚das Leben zu 

verlieren, damit man es gewinne‘. Soll er etwas Tieferes zu Tage fördern, so muß er 

diesen Weg vorwärts gehen; springt er in dieser Schwierigkeit ab, so bleibt sein Den-

ken oberflächlich – wiewohl man freilich in unserer klugen Zeit, ohne sich bei Gott 

oder dem Ewigen Rats zu erholen, stillschweigend der Meinung ist und sie still-

schweigend bei andern voraussetzt, es bedürfe einer solchen Anstrengung nicht, ja sie 

sei ein überspanntes Wesen. Nun freilich, um in gedankenloser Gemächlichkeit hinzu-

leben, oder um seine Zeitgenossen durch die bewunderte Vollkommenheit zufrieden 

zu stellen, aufs Haar zu sein wie die andern auch: dazu ist jene Anstrengung nicht nö-

tig.“ (Kierkegaard, Leben und Walten der Liebe, 208) Das Moment der Stockung lässt 

sich weiter mit Melvilles eigentümlicher Figur Bartleby assoziieren, der durch seinen 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

mung – im Mainstream – die Konfigurationen des Wirbels erzeugt. Dem Pathos 
wohnt hier die Passivität des Duldens inne, gepaart mit einer rebellischen Hal-
tung. Das Ja zu zerstören, es zu dekonstruieren: Nur ein Bindestrich – und es 
verwandelt sich zum Esellaut. J-a! J-a! In dieser eigentümlichen Mischung aus 
aktivem Protest und passiver Duldsamkeit sym-pathisiert der junge Mensch mit 
Hiob, um eine Gemeinschaft der Ausnahmen zu begründen. Der entsprechende 
Wirbel wird emphatisch figuriert: 

 
Hiob, Hiob, o Hiob! Sprachst du wirklich nichts anderes als diese schönen Worte: Der 

Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen – der Name des Herrn sei gelobt! [Hiob 1, 

21] Sagtest Du nicht mehr? Bliebst Du in all Deiner Not dabei, sie nur zu wiederholen? 

Warum schwiegst Du sieben Tage und Nächte, was ging da in Deiner Seele vor? Als das 

ganze Dasein über Dir zusammenstürzte und in Scherben um Dich lag, hattest Du da so-

gleich die übermenschliche Fassung, der Liebe Deutung, des Vertrauens und Glaubens 

Freimut? Ist auch Deine Tür für den Trauernden verschlossen, kann er bei Dir keine ande-

re Linderung erwarten, als die weltliche Weisheit kümmerlich anbietet, indem sie einen 

Paragraphen über des Lebens Vollkommenheit vorliest? Weißt Du nicht mehr zu sagen, 

als was die bestellten Tröster wortkarg dem Einzelnen zumessen, was die bestellten Trös-

ter als steife Zeremonienmeister dem Einzelnen vorschreiben, daß es in der Stunde der 

Not schicklich ist zu sagen: der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name 

des Herrn sei gelobt, weder mehr noch weniger, so wie man Prost sagt zu dem, der niest.70 

 

                                                           

verstockten Charakter von seinen Mitarbeitern als Esel beschimpft wird. In der hekti-

schen Betriebsamkeit einer einsetzenden modernen anonymisierten Arbeitswelt bleibt 

Bartleby im eigentlichsten Sinne stehen, indem er unerschütterlich auf der Stelle nega-

tiver Freiheit verharrt. Dieses Aussetzen ist an seine Wiederholungs-Formel gebun-

den, welche im vielschichtigen Sinne des Pathos die (Sprach)Ordnung stört und ver-

stört: ICH MÖCHTE LIEBER NICHT. Deleuze charakterisiert die Formel als soge-

nannten Ausdruckszug, um das Singuläre mit einer Poetologie zu verbinden: „Zu-

nächst widersetzt sich der informelle Ausdruckszug dem Bild oder der ausgedrückten 

Form. Es gibt zweitens kein Subjekt mehr, das, sei es erfolgreich oder scheiternd, sich 

zum Bild aufwirft. Man könnte besser sagen, daß sich eine Undeutlichkeits-, Ununter-

scheidbarkeits-, eine Ambiguitätszone zwischen zwei Termen bildet, so als hätten sie 

den Punkt erreicht, der unmittelbar ihrer wechselseitigen Differenzierung vorausliegt: 

keine Ähnlichkeit, sondern ein Gleiten, eine extreme Nähe; […].“ (Deleuze, Bartleby 

oder die Formel, 30f.) 

70  Kierkegaard, Die Wiederholung, 61.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 211 

In der Bewegung des Aussetzens gegenüber dem Allgemeinen im Sinne der ethi-
schen Ordnung und der gesellschaftlichen Konvention spiegelt sich Hiobs Situa-
tion mit jener des jungen Menschen. Beide halten an der eigenen Subjektivität 
fest und stehen leidenschaftlich für ihre Freiheit ein: „Darin liegt das Große bei 
Hiob, daß die Leidenschaft der Freiheit bei ihm nicht erstickt oder beruhigt wer-
den kann in einem verkehrten Ausdruck.“71 In den rhetorischen Fragen des jun-
gen Menschen ist die ganze Polemik gegen das Allgemeine enthalten. Als 
Kampfplatz gegen das Objektive, das als hohle Phrasendrescherei desavouiert 
wird: Sätze zu sagen, die in einer passenden Situation von dazu zuständigen 
Funktionären (Zeremonienmeister) gesprochen werden. Der Herr hat’s gegeben, 

der Herr hat’s genommen – der Name des Herrn sei gelobt! repräsentiert das 
allgemeine System theologisch-sprachlicher Plattitüden, die von der Möglichkeit 
eines souveränen Standpunkts ausgeht. – Von der Möglichkeit, von oben herab 
(Kanzel und Katheder) die Wahrheit der Theodizee zu lehren: Ein Paragraph 
über die Vollkommenheit des Lebens übergeht und übersieht den Einzelnen in 
seiner Situation und verfestigt nur die diskursive Herrschaft72 (zumessen und 
vorschreiben) einer arroganten Deutungsordnung, die über allem Leiden steht. 
Dermaßen über dem Leiden zu stehen, könnte kurz und knapp als a-pathische 
Lebensverfehlung diagnostiziert werden, da diesem Leben und Denken nichts 
widerfährt.  

 

                                                           

71  Ebd., 68. 

72  Kants Theodizee-Kritik richtet sich einerseits gegen den mächtigen Diskurs einer rati-

onalistischen Metaphysik im Sinne von Leibniz und Wolff, andererseits gegen den 

dogmatischen Machtdiskurs der Kirche: „Denn was die Möglichkeit betrifft: daß das 

Ende dieses Erdenlebens doch vielleicht nicht das Ende alles Lebens sein möge: so 

kann diese Möglichkeit nicht für Rechtfertigung der Vorsehung gelten, sondern ist 

bloß ein Machtspruch der moralisch-gläubigen Vernunft, wodurch der Zweifelnde zur 

Geduld verwiesen, aber nicht befriedigt wird.“ (Kant, Über das Misslingen aller phi-

losophischen Versuche in der Theodizee, 113) Dieser doktrinalen Auslegung setzt 

Kant die authetische Auslegung entgegen, wofür Hiob insofern repräsentativ ist, als er 

aus seiner Leidenssituation heraus nicht bereit ist, seine Erfahrung mit der Vernunft 

auszusöhnen. Diese Unversöhnlichkeit deutet Kant als essenzielle Aufrichtigkeit, was 

er aber gleichzeitig von der moralischen Weisheit abgrenzt. Denn: Für Kant erwächst 

Hiobs Glaube nicht aus der Einsicht in die sittliche Idee der praktischen Vernunft, 

sondern indem er von Gott in seiner Unwissenheit überführt wird. Diese Subjektivität 

wird so hierachisch unter das sittliche Gesetz gestellt, wodurch der existenzielle Ge-

halt entwertet wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

5.1.5  Pathos als Widerfahrnis: Ein Gewitter stimmt sich an 
 
Der Zusammenbruch gesicherter Lebensverhältnisse, welche Formen aphatischer 
Lebenshaltungen präfigurieren, wird zum Berührungspunkt zwischen Hiob und 
dem jungen Menschen, was sich mit den Zusammenbrüchen der allgemeinen 
Deutungsordnungen, vor allem im Kontext der Schuldfrage, verschränkt: 

 
Ist mir nicht einfach etwas passiert, ist das Ganze nicht eine Widerfahrnis? Konnte ich zu-

vor wissen, daß mein ganzes Wesen eine Veränderung durchmachen würde, daß ich ein 

anderer Mensch würde? Ist vielleicht das hervorgebrochen, was dunkel schon in meiner 

Seele lag? Aber lag es im Dunkeln, wie konnte ich es dann voraussehen? Konnte ich es 

aber nicht voraussehen, dann bin ich ja unschuldig.73 

 
Die Problematik der Voraussicht verdeutlicht eindrücklich den provisorischen 
Charakter des Lebens. Entscheidungen, die a priori getroffen werden und ver-
meintlich auf rationaler Einsicht beruhen, werden in der Handlung fragwürdig 
und verraten mehr den provisorischen als den vorausschauenden Charakter. Die 
Infragestellung der Autorenschaft über das Leben entlastet auf grundlegende Art 
und Weise von Schuld, da die Lebensfäden den Betroffenen verstricken, so dass 
der absolute Beobachterstandpunkt74 auf allen Seiten verschwindet. Das Wider-

                                                           

73  Kierkegaard, Die Wiederholung, 63. 

74  Max Planck entlarvt das wissenschaftliche Ideal eines objektiven Beobachters, vor al-

lem in Hinblick eigener Willenshandlungen. In Bezug auf die Vergangenheit sind wir 

zu einem bestimmten Grad fähig, unsere Handlungen kausal zu rekonstruieren und zu 

begreifen, indem sich das Ich in ein erkennendes und ein wollendes spaltet. Dies be-

deutet, dass es in der Reflexion auf die eigene Vergangenheit eine Art Souveränität im 

Sinne einer erkennenden Metaebene gibt. Diese Ebene bricht jedoch in dem Moment 

zusammen, wo die charakteristische existenzielle Vorwärtsbewegung einsetzt. In die-

ser Hinsicht ergibt sich zwischen Planck und Kierkegaard eine zu bedenkende 

Schnittstelle, um den verallgemeinernden Charakter normativer Ethik zu hinterfragen: 

„Ganz anders wird nun aber die Sache, wenn unsere Willenshandlung in der Zukunft 

liegt; denn dann ist es mit der Passivität des Beobachters vorbei. Vielmehr verschmel-

zen dann Beobachter und Beobachteter, das erkennende und das wollende Ich, mitei-

nander in unserem Selbstbewußtsein, und es kann keine Rede davon sein, dass der 

Beobachter sich jeder kausalen Einwirkung auf den Beobachteten enthält. Es ist eine 

gefährliche Selbsttäuschung, zu meinen, dass es möglich sei, seinen eigenen zukünfti-

gen Willenshandlungen gegenüber die Rolle des unbeteiligten, gewissermaßen von 

hoher Warte herabschauenden Beobachters zu spielen und sich auf sogenanntes reines 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 213 

fahrnis impliziert ein Lebensgeschehen, das dermaßen berührt, dass das Selbst 
und die damit zusammenhängende Wirklichkeit neu erschaffen werden. Aus die-
ser notwendigen situationsbezogenen Perspektive deutet die Wiederholung auf 
eine schöpferische Bewegung hin. Die Liebe, die dem jungen Menschen wider-
fahren ist, „läßt sich nicht in einer Ehe ausdrücken.“75 

Das Thema der Schöpfung verschränkt sich dabei mit der Liebe im Sinne des 
Eros – als erotische Macht –, welche die Grenzen einer ethisch definierten bür-
gerlichen Ehe sprengt. Die Sprengkraft waltet, schafft im Subjekt oder genauer: 
macht erst das Subjekt, welches sich selbst zum Experiment dieser Sprengung 

                                                           

Schauen zu beschränken. […] Denn die Willensfreiheit ist nicht unnahbar fern, sie ist 

in jedem von uns unmittelbar gegenwärtig und verbürgt durch das mit ihr aufs engste 

verknüpfte Bewußtsein der sittlichen Verantwortung, das uns bei allem unserem Tun 

und Lassen täglich und stündlich bedrängt.“ (Planck, Vom Wesen der Willensfreiheit, 

16-18) Planck stellt eine bemerkenswerte Dialektik her, bei welcher der Wert des 

Ethischen gerade mit dem Zusammenbruch des souveränen Subjekts verschränkt 

wird. Und: Indem die Verantwortung nicht aus einem rationalen Konstrukt abgeleitet 

wird, sondern sich aus der Präsenz eines Bewusstsein ergibt, das sich der Offenheit 

des Lebens aussetzt, lässt sich der Ansatz von Planck gleichzeitig in die Nähe von Mi-

chel Henry rücken. Das Bewusstsein der sittlichen Verantwortung bedrängt uns. Es 

handelt sich also um eine Dynamik, in der wir diese Qualität erfahren und erleiden. 

Sie wird zum wesentlichen Bestandteil des Pathos, welches in dieser Volte Abraham 

und Hiob in ein Spiegelverhältnis bringt: Beiden widerfährt der Zusammenbruch eines 

rationalen Ordnungsgefüge, wodurch sie in den Prozess einer sich selbst vergewis-

sernden Personaliät geraten. Dies entspricht der Wiederholung als Ereignis, gerade im 

Aufbrechen der Kausalität, was sich gleichzeitig mit der DSC bei Max Brod in Ver-

bindung bringen lässt und die untergründigen Korrespondenzen in ihrer zunehmenden 

Verdichtung aufscheinen lässt. Mit Sigmund Freud ließe sich diese Ereignishaftigkeit 

in seinem psychoanalytischen Verständnis des Unbewussten sogar auf die Vergan-

genheit eines nicht souveränen Subjekts übertragen, bei dem das Erinnern zu einem 

wirksamen Agieren wird und somit (unbewusst) in einen pathischen Sog der Wieder-

holung gerät: „[…], der Analysierte erinnere überhaupt nichts von dem Vergessenen 

und Verdrängten, sondern er agiere es. Er reproduziert es nicht als Erinnerung, son-

dern als Tat, er wiederholt es, ohne natürlich zu wissen, daß er es wiederholt“ (Freud, 

Erinnern, wiederholen und durcharbeiten, 129). Der blinde oder dunkle Fleck, der bei 

dieser Wiederholung konstitutiv zu sein scheint, korreliert mit der eben gestellten Fra-

ge des jungen Menschen: „Ist vielleicht das hervorgebrochen, was dunkel schon in 

meiner Seele lag? Aber lag es im Dunkeln, wie konnte ich es dann voraussehen?“ 

75  Kierkegaard, Die Wiederholung, 64.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

wird. Leo Schestow hat diese Konnotation einer Schicksalsmächtigkeit aufge-
spürt und als jenes „düstere Pathos“ charakterisiert, welches Kierkegaard und 
Nietzsche schicksalhaft aneinander schmiedet. In Anlehnung an Kierkegaards 
Schrift Leben und Walten der Liebe amalgamiert Schestow Kierkegaards Ent-
löbnis mit der Liebe Jesus, wodurch die (unglückliche) Liebe als Widerfahrnis 
eine religiöse Grundierung erhält: 

 
Wenn man sich aufmerksam in Kierkegaards Reden vertieft, entdeckt man in ihnen das 

gleiche… Sie enthalten alle ein indirektes, aber doch offenkundiges Geständnis der Un-

überwindlichkeit des Schicksals. ‚Christi Leben‘, erzählt er, ‚ist eine einzige unglückliche 

Liebe. Er war im göttlichen Sinne die Liebe; er liebte in Kraft der göttlichen Vorstellung 

von Liebe, und liebte das ganze Geschlecht… Christi Liebe war nicht aufopfernd in 

menschlichem Sinne, sich selbst unglücklich, um die Seinen glücklich zu machen. Nein er 

macht sich selbst und die Seinen so unglücklich, als es, menschlich geredet, möglich war 

… er opfert sich nur, um jene, die er liebt, ebenso unglücklich zu machen wie sich 

selbst‘.76 

 
Auch der damit verbundene Schmerz lässt sich nicht ausdrücken, da das Leben 
in seiner Gegen-Bewegung als Widerfahrnis die betroffene Person berührt und 
durch den entstanden Strudel verwirbelt. Die darin enthaltende Widerständigkeit 
bedeutet die herrschende ethische Ordnung zum Stillstand zu bringen, um einer 
neuen Bewegung Raum zu geben, welche die Ethik transzendiert. Teil dieses 
Überschreitens beinhaltet selbst ein ethisches Moment77, das sich dadurch aus-

                                                           

76  Schestow, Kierkegaard und die Existenzphilosophie, 157f.  

77  In Anlehnung an Adorno und Absetzung von Hegel erblickt Judith Butler in der Ethik 

ein Gewaltpotenzial, welches die Freiheit und Singulariät des Einzelnen in Form der 

Indifferenz erdrückt. Dieser Druck wird Teil des Pathos im Sinne des dabei entstehen-

den Leidensdruck, der passiv ertragen wird, aber auch eine neue Ethik aktiviert. Diese 

neue Ethik konstituiert sich nicht durch eine transzendentale souveräne Normierung, 

sondern durch ein Subjektverständnis, dem die Souveränität abhanden gekommen ist. 

Für Planck bildet genau die Eigenschaft das Kriterium für gelebte Verantwortung, 

welche Butler unter denselben Vorzeichen in Hinblick auf den Anderen vertieft und 

damit die Umrisse einer Ethik zeichnet, die in ihrer Ausrichtung als jüdische charakte-

risiert werden kann: „Folglich sollten wir uns vielleicht einer gewissen nach-

hegelianischen Auslegung der Anerkennungsszene zuwenden, in der eben meine ei-

gene Undurchsichtigkeit für mich selbst mir die Fähigkeit gibt, anderen eine gewisse 

Art von Anerkennung zu verleihen. Diese nach-hegelianische Auslegung wäre viel-

leicht eine Ethik, die auf unserer gemeinsamen und unabänderlichen Teilblindheit in 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 215 

zeichnet, stehen zu bleiben und der bestehenden Ordnung des Allgemeinen ent-
gegenzustehen: ihr zu widerstehen, indem der eigene Standpunkt sich von der 
Welt und den Menschen absondert. Der Einzelne nimmt sich heraus und stellt 
mithin die Ausnahme dar. In diesem Sinne verkörpert Hiob die religiöse Aus-
nahme, da er sein Recht vor Gott einfordert, ein Standpunkt, den er aus der Er-
fahrung des Widerfahrnisses existenziell verbürgt. Religiosität zeichnet sich spe-
zifisch dadurch aus, vor Gott als Einzelner zu stehen.  

Das Widerfahrnis der Liebe hat den jungen Menschen in ähnlicher Weise 
vereinzelt. Im Prozess der Wiederholung als existenzielle Verinnerlichung bildet 
Hiob für den jungen Menschen die Leit- und Leidfigur. Hiob wird so zu einer 
mehrschichtigen Projektionsfigur des Aussetzens – des Überschreitens, mit dem 
„Passierschein, durch welchen er die Menschen und die Welt verläßt“78. Diese 
Orientierung geht jedoch nicht in einer restlosen Identifikation auf, weil der jun-
ge Mensch sich über den Sinn dieser Vereinzelung bewusst werden muss, wel-
che ihn an die Randzonen zwischen Lebensekel und religiöser Leidenschaft ka-
tapultiert hat. Genauer: Er muss diesen lebendigen Sinn des Leidens verinnerli-
chen, dass er gar nicht mehr Bestandteil eines reflexiven Verhältnisses ist. Er 
müsste diesen Sinn so erinnern, als ob dieser in ihn übergegangen wäre. Mit die-
sem als ob berühren wir den wunden Punkt, in dem die Transzendenz die Imma-
nenz durchkreuzt79 – in sie einbricht. Die Unfähigkeit des jungen Menschen, die 

                                                           

Bezug auf uns selbst gründet. […] Die Aussetzung der Forderung nach Selbstidentität 

und insbesondere nach vollständiger Kohärenz stellt sich, so scheint mir, einer gewis-

sen ethischen Gewalt entgegen, die verlangt, dass wir jederzeit unsere Selbstidentität 

vorführen und aufrechterhalten und von anderen dasselbe verlangen. […] Folglich 

kann man nur unter der Bedingung anerkennen und anerkannt werden, dass man durch 

etwas, was nicht man selbst ist, von sich selbst abgebracht wird – unter der Bedin-

gung, dass man dezentriert wird und beim Erwerb einer Selbstidentität ,scheitert‘.“ 

(Butler, Kritik der ethischen Gewalt, 58f.) 

78  Kierkegaard, Die Wiederholung, 69. 

79  Dieser wunde Kreuzpunkt gewinnt an zusätzlicher Bedeutung, wenn er in den Kontext 

der Erbaulichen Reden gestellt wird. Der religiös bedeutsame Trotz des jungen Men-

schen, der sich in der Hiob-Rezeption spiegelt, wird im eigenen Namen Kierkegaards 

durch einen duldsamen Hiob in ein dialektisches Spannungsverhältnis gebracht. Ironi-

scherweise nennt sich die entsprechende Schrift Der Herr hat’s gegeben, der Herr 

hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt! Tatsächlich kann darin eine ironi-

sche Textstrategie erkannt werden, welche die Position der Wiederholung unterwan-

dert. Die Form der Unterwanderung ist jedoch komplexer, als darin bloß die Negation 

zur Position zu erblicken. Beide Hiob-Bilder sind berechtigt. Zu einem stimmigen 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Liebe in einer Ehe auszudrücken, sprengt aus seiner Perspektive den ethischen 
Rahmen des Allgemeinen und führt durch das schicksalhafte Walten der Liebe 
an die Grenze zur Religiosität. Die Bewegung in Richtung des Religiösen be-
steht nun darin, das passive Walten dieser Schicksalsmächtigkeit in ein aktives 
Gottesverhältnis zu verwandeln und nicht bloß dabei stehen zu bleiben, Gott 
trotzig herauszufordern80. Der magisch-imaginäre Faden dieser Transformation 
liegt im Pathos, welches Hiob vor Gott existenziell verkörpert, um jene Folie zu 
bilden, auf der der junge Mensch sich vor (dem Text) Hiob in Szene setzt. 

Die Situation vor Gott zu stehen, differenziert das Pathos insofern weiter aus, 
als damit ein Recht eingefordert wird, sich auf Gott zu beziehen und: dass Gott 
sich auf den Einzelnen bezieht. Pathos bedeutet so über das Leiden hinaus, Gott 
zu berühren und von Gott berührt zu werden. Oder philosophischer: sich zur 
Transzendenz zu verhalten. Die Stimme rührt und berührt das Selbst und bewegt 
es vor Gott. Gerade diese Akzentuierung schafft ein wahlverwandtes Verhältnis 
zum jüdischen Denken, was es mit Heschel vertiefend herauszuarbeiten gilt: 
Mensch und Gott stehen in einem wirkungsvollen Wechselverhältnis. 

So erhebt das Pathos den Anspruch, dass die eigene Stimme nicht nur etwas 
bewirkt, sondern im Akt des Sprechens und Rufens eine dialogische Wirklich-
keit schafft. Der junge Mensch (Kierkegaard) versucht sich in dieses Verhältnis 
einzuschreiben, indem er in ein persönliches Verhältnis zu Hiob tritt, als ob er 

                                                           

Bild gelangt man jedoch nur durch die komplexe Dynamik zwischen Trotz und Ge-

duld. Die Gefahr zu einer Redewendung zu verkommen schimmert auch in dieser Er-

baulichen Rede durch. Kierkegaard unterstreicht den Vorrang der Tat: „Solch ein Leh-

rer und Führer der Menschheit ist Hiob, seine Bedeutung liegt keinerwege in dem was 

er gesagt, sondern in dem was er getan.“ (Kierkegaard, Erbauliche Reden 1843/44, 5) 

Das Bedeutungsspektrum des Pathos erweitert sich durch eine zusätzliche existenziel-

le Haltung des Erduldens. Das Leiden in dieser Form zuzulassen, rückt die religiöse 

Bedeutung in die Nähe mystischer Gelassenheit, dieses Sein über sich ergehen zu las-

sen, um in dieser Passitivität eine mystische Realität zu aktivieren. Auch hier gehen 

bilden Passivität und Aktivität ein Spannungsverhältnis. 

80  Vgl. auch den Ansatz von Bösch, der das religiöse Selbstverständnis des jungen Men-

schen in der Überschreitung des Schicksals deutet, um durch die erlebte immanente 

Liebe eine Transzendenz zu wiederholen: „Seine ethische Unfähigkeit zur Ehe wäre 

nicht mehr eine bloß schicksalhaft-natürliche, sondern eine religiöse, falls sie Teil ei-

nes persönlichen Gottesverhältnis würde. Dazu muß jedoch die Stufe der bloßen An-

klage überwunden sein, indem das Unglück eine Begründung erfährt.“ (Bösch, Søren 

Kierkegaard: Schicksal – Angst – Freiheit, 256) Diese Ausführung steht natürlich im 

Dialog mit der Erbaulichen Rede. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 217 

vor ihm stände. Pathos transformiert sich dabei zu einer textuellen Inkarnation, 
indem die eigene Stimme sich in den Schriftkörper eingräbt und eine Spannung 
erzeugt, die gleichzeitig dialektisch und dramatisch ist: 

 
Rede, erhebe Deine Stimme, sprich laut, Gott kann noch lauter sprechen, er hat ja den 

Donner – aber auch dieser ist eine Antwort, eine Erklärung, zuverlässig, treu, ursprüng-

lich, eine Antwort von Gott selbst, die, auch wenn sie einen Menschen zerbricht, herrli-

cher ist als Stadtgeschwätz und Gerüchte über die Gerechtigkeit der Führung, erfunden 

von menschlicher Weisheit, verbreitet von alten Vetteln und Halbmännern.81 

 
Die Selbstartikulation als Signum des Pathos scheint den magisch-imaginären 
Faden insofern aufzunehmen, als eine innere Verbindung zwischen dem Men-
schen und Gott durch die Stimme als Band verbürgt wird – „auch wenn sie einen 
Menschen zerbricht“. In diesem Leiden deutet sich ein transzendenter Sinn an, 
der hineinbricht und welcher als Antwort Gottes mit dem Donner chiffriert wird. 
Diese Selbstbewegung erschafft die Möglichkeit vor Gott zu stehen, wobei Mög-
lichkeit nicht als logische Kategorie zur Notwendigkeit gedacht wird. Denn diese 
Möglichkeit ereignet sich nicht innerhalb der allgemeinen Ordnung und Weis-
heit. Deshalb kommt es auch zur entsprechenden Auseinandersetzung mit den 
Freunden Eliphas, Bildad, Zophar und Elihu, welche die statische Ordnung theo-
logischer Allgemeinplätze und Notwendigkeiten repräsentieren82. Sie lassen sich 

                                                           

81  Kierkegaard, Die Wiederholung, 62. 

82  Für Ernst Bloch besteht die leidenschaftliche Freiheit Hiobs im radikalen Fragen – 

ohne Antwort. Die bildet gleichzeitig das herausragende Merkmal des leidenschaftli-

chen Denkens. Die vermeintlichen Freunde von Hiob repräsentieren das apahtisch lei-

denschaftlose Denken, das schnell eine Antwort parat hat: „Hiobs Frage ist die seit-

dem nicht mehr verstummte: wo bleibt da Gott? Das Leiden machte hier vielleicht 

weniger edel, doch es machte aufrecht und fragend. […] Die drei Freunde liefern die 

abgemachten, vorgeschriebenen, unwirklichen Klischees, halten Hiob die Tradition 

entgegen, doch sie bringen ihn nicht zum Schweigen. Weder der mild-gravitätische 

Eliphas, mit einer Fülle epigonaler Predigt, noch der hausbackene Bildad noch der 

grobe Zophar. Anfangs sind die Freunde nur zuredend, auch abwartend, dann jedoch, 

als Hiob beharrlich Jachwe bekriegt, werden sie selber feindselig, behandeln Hiob als 

verworfenen Sünder.“ (Bloch: Atheismus im Christentum, 148-150) Im Kontext radi-

kalen Fragens und nicht mehr antworten oder allgemeiner: sprechen zu können sei 

hier auch auf Jankélévitch verwiesen, der in Hinblick auf den Tod zwischen un-

ausprechlichem und unsäglichem Schweigen unterscheidet, was eine weitere Spur der 

Ambivalenz zu Hiob legt: „Im Gegensatz zum schweigenden Sternenhimmel be-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

nicht bewegen. Sie verharren in einer Apathie und argumentieren unpersönlich 
im Rahmen einer kausal prästabilierten Leidens-Ordnung der Theodizee. Das 
subjektive Leid Hiobs wird dabei verobjektiviert und in zynisch dümmlicher 
Manier als Züchtigung Gottes ausgelegt. In diesem Sinne gilt es, sich dezidiert 
von einer hermeneutischen Einseitigkeit zu verabschieden, welche die Hiob-
Rezeption bei Kierkegaard mit dem Problem der Theodizee zu einseitig verbin-
det83. Hiob wird zur pathischen Referenz einer Energie, welche die überschrei-
tende Bewegung versucht, und sich der pathischen Dialektik zwischen Proben 
und Erprobtwerden aussetzt. Dadurch wird die züchtigende Theodizee verab-
schiedet, um jener entscheidenden Kategorie Raum zu geben, mit der die Wie-
derholung Hiobs und des jungen Menschen steht und fällt: Die Koinzidenz der 
Prüfung. Diese ist der Inbegriff des Aussatzes und des Ausgesetztseins, indem 

                                                           

schwört das unsägliche Schweigen des Todes das furchterregende Schweigen der un-

endlichen Räume, das Pascal schaudern ließ; hier bleibt unsere Frage ohne Antwort; 

hier verhallt unsere Stimme in der Wüste: der Tod, stumm und taub, erwidert unseren 

Ruf nicht, und der Dialog fällt in die hoffnungslose Einsamkeit des Monologs zu-

rück.“ (Jankélévitch, Der Tod, 109) Das Frage-Motiv von Bloch aufnehmend würde 

ich in indirekter Anlehnung an Jankélévitch Hiobs Rebellion weniger gegen Gott ver-

stehen, sondern gegen das unsägliche Schweigen, bei dem Gott als radikal abwesend 

erlebt wird und der Dialog zusammenbricht. Hiobs Trotz richtet sich aus dieser Tie-

fenperspektive gegen die monologische Realität, um sein dialogisches Recht vor Gott 

einzufordern und seine Stimme aus diesem Nullpunkt heraus (in der Wüste) für Gott 

hörbar werden zu lassen. Gleichzeitig projiziert Kierkegaard ein Selbstbild des Aus-

nahme-Dichters, der keine Zuhörer bzw. Leser hat, dessen Stimme ungehört bleibt. 

83  Vgl. dazu auch den Ansatz von Heinrich Anz, der den Umstand kritisiert, dass die 

Hiob-Paraphrasen des jungen Mannes allzu oft auf der rezeptiven Folie der Theodizee 

gelesen werden und dabei aus dem poetologischen Kontext herausgelöst werden. Hiob 

bildet für ihn einen neuen Typus der dichterischen Selbstdarstellung als Poetologie 

des Dichters: „Unter der Perspektive der Dichtertypologie zeigt sich, daß das traditio-

nelle Bild vom inspirierten Dichter nach zwei Seiten aufgebrochen wird: in Richtung 

auf Constantin Constantius als den Reflexionsdichter, in Richtung auf den jungen 

Mann als, wie Kierkegaard das nennt, ‚berechtigte Ausnahme‘, deren Genese darge-

stellt und im Bilde Hiobs reflektiert wird.“ (Anz, „Hiobs Gemeinde“, 12) Den poeto-

logischen Ansatz würde ich dahingehend zuspitzen, als im Fokus auf den Text als 

Textbewegung ein neues Philosophieverständnis auftaucht, das sich an den etymolo-

gischen Elementen der Poetologie orientiert: poiesis und logos als schöpferischer Pro-

zess des Geistes, wobei sich das Ästhetische mit dem Logischen innigst verzahnt – 

oder im schöpferischen Sinn von Henry: umschlingt. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 219 

Satan zwischen Gott und Hiob Böses setzt und die Parameter des Kosmos zu-
sammenbrechen. Dieses erfahrende Erleiden ist die Kategorie der Prüfung, wel-
che nun als Pathos der Transzendenz oder als transzendente Wirkmächtigkeit 
umschrieben werden kann, die den Menschen vor Gott stellt: 

 
Diese Kategorie, Prüfung, ist weder ethisch, noch ästhetisch, noch dogmatisch, sie ist ganz 

und gar transzendent. Erst ein Wissen um die Prüfung, daß es nämlich eine Prüfung ist, 

kann Platz in einer Dogmatik finden. Aber sobald dieses Wissen eingetreten ist, ist die 

Elastizität der Prüfung geschwächt und die Kategorie eigentlich eine andere. Diese Kate-

gorie ist absolut transzendent und setzt den Menschen in ein rein persönliches Gegensatz-

verhältnis zu Gott, in ein solches Verhältnis, daß er sich nicht genügen lassen kann mit ir-

gendeiner Erklärung zweiter Hand.84 

 
Hiob wird durch die Prüfung in ein „Gegensatzverhältnis zu Gott“ gestellt, 
wodurch seine Persönlichkeit konstituiert wird. In Anlehnung an das Narrativ zu 
Hiob geschieht dies, indem Gott Hiob antwortet oder um in der aufgegriffenen 
Metaphorik zu bleiben: donnert. Diesem Donnern ist ein Pathos inhärent, wel-
ches Hiob im katharsischen Sinne reinigt und ihn nicht bloß vor Gott stellt, son-
dern zu Gott erhebt und in eine Beziehung setzt, „denn höher kann er nicht 
kommen als bis vor den Richterstuhl“85. Das Gewitter als Chiffre der Transzen-
denz hat als tiefste Ausgestaltung des Pathos Gottesnähe geschaffen, was als Ge-
schehen zum Äquivalent der Wiederholung wird und Hiob als religiöse Aus-
nahme qualifiziert. Der junge Mensch blendet jedoch das Gewitter im Sinne der 
genauen Antwort Gottes an Hiob aus: „Die Stürme haben ausgerast – das Un-
wetter ist vorbei – […]. Wie tut doch ein Gewitter so gut!“86 Dass sich der junge 
Mensch darauf nicht genauer einlässt, deutet seinen Grenzgang87 an. Er gerät an 
der Grenze vor dem Gewitter – genauer: vor der Wiederholung – ins Stocken. 
Um die entscheidende Absprung-Stelle in den Glauben schreibend zu umkreisen 
und eine weitere Konfiguration des Wirbels poetologisch zu bewegen: „Wenn 
alles ins Stocken geraten ist, wenn der Gedanke stillsteht, wenn die Sprache ver-

                                                           

84  Kierkegaard, Die Wiederholung, 70. 

85  Ebd., 71. 

86  Ebd., 71. 

87  Strowick unterstreicht die Verschränkung zwischen Denkbewegung und einem daraus 

ableitbaren philosophischen Pathos: „Das Paradox der Bewegung stößt das Denken 

zugleich an und läßt es anstoßen, daß es sich eine Beule holt oder schlimmer noch ei-

ne Wunde.“ (Strowick, Passagen der Wiederholung, 136) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

stummt, wenn die Sprache verzweifelt umkehrt – dann muß ein Gewitter her. 
Wer kann das verstehen? Und doch, wer kann etwas anderes ausdenken.“88 

Der Gedankenstrich zeugt einerseits vom abbrechenden Denken und gleich-
zeitig von einer Intentionalität, die Schiffbruch erleidet. Denn die Wenn-Dann-
Relation folgt immer noch einer Konditionalität, bei der sich erneut eine voraus-
schauende Logik89 eingeschlichen hat. Dass sich am Höhe- und Wendepunkt 
dramaturgisch schicksalhaft etwas Immanentes ereignet, mag das eine sein. 
Transzendenz ist das andere und: Koinzidenz ein Drittes. Niemand kann verste-
hen, wann ein Gewitter her muss. Der junge Mensch scheint in diesem Moment 
auf etwas von außen zu warten. Dabei spaltet sich das Pathos im Sinne der aris-
totelischen Poetik ab und droht zum Kern des tragischen Mythos – als Element 

                                                           

88  Kierkegaard, Die Wiederholung, 71. 

89  Der dialektische Spannungsbogen der Texte Kierkegaards beinhaltet wie besprochen 

die Pseudonymie so wie die Schriften im eigenen Namen. So gilt die Ausführung in 

der Erbaulichen Rede als christliches Glaubens-Korrektiv zur Wiederholung. Kier-

kegaard führt in seinen Papieren jedoch auch aus, dass das Pseudonym seiner späteren 

Schriften – Anti-Climacus – ein außerordentliches Chistentum repräsentiere, welches 

das Christentum im eigenen Namen Kierkegaards sogar transzendiert. Gleichzeitig 

verkörpert Anti-Climacus das andere Ende einer Dialektik, die von Climacus geprägt 

wurde: der Notwendigkeit, welcher der junge Mensch vor dem Gewitter selbst unter-

liegt. Das Gewitter als Chiffre der Transzendenz lässt sich gerade nicht unter die 

Notwendigkeit des Denkens zwingen. Diese Unmöglichkeit interpretiert Anti-Clima-

cus als Verzweiflung, was definitiv als Kommentar zum Stillstand des jungen Men-

schen gelesen werden kann; als Verhinderung des Übergangs von der Wunde zum 

Wunder: „Da bleibt er dann stehen, die Zeit geht hin – wenn es ihm nicht glückt, noch 

mehr verzweifelt, durch Vergessen dies zu heilen, so daß er, statt ein Bereuender zu 

werden, sein eigener Hehler wird. Wesentlich bleibt die Verzweiflung eines solchen 

Jünglings und eines solchen Älteren dieselbe, es kommt nicht zu irgendeiner Meta-

morphose, in der das Bewußtsein des Ewigen im Selbst durchbricht, so daß der Kampf 

beginnen könnte, der entweder die Verzweiflung zu einer noch höheren Form poten-

ziert oder zum Glauben führt.“ (Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 58) Claudia 

Welz relativiert das exklusive Verhältnis zwischen Verzweiflung und Metamorphose, 

indem der Selbstartikulation negativer Gefühle ein tranformativer Charakter zuge-

standen, indem die Selbstkontrolle aufgebrochen wird: „The articulation of negative 

feelings can help to distance oneself from them. Once those feelings can be communi-

cated, they can also be transformed. If they are voiced in a shared space of experience, 

they are taken beyond one’s own control (at least to a certain degree) and thus become 

open to change.“ (Welz, Trust and Lament, 123) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 221 

der Handlung – zurückzufallen, wodurch die sich die anthropologische Dimensi-
on des Pathos im Sinne des Erlebnisses vom Ereignis abspaltet. Dabei wird der 
Unterschied dieses Außen und der echten Transzendenz verwischt, die sich im 
pathischen Sinne drinnen abspielt und als Erlebnis aktualisiert. Hier landet und 
strandet der junge Mensch – Kierkegaard, der um sich selber schreibt, als Selbst-
Umschreibung in der scheiternden Wiederholung: 

 
Ich warte auf ein Gewitter – und auf die Wiederholung. Und doch, wenn bloß das Don-

nerwetter kommt, bereits damit würde ich froh und unbeschreiblich selig sein, selbst wenn 

mein Urteil wäre, daß keine Wiederholung möglich sei. Was soll dieses Gewitter bewir-

ken? Es soll mich zum Ehemann tauglich machen. […] Sie ist verheiratet; mit wem, weiß 

ich nicht; denn als ich das im Blatte las, wurde ich wie vom Schlage gerührt und verlor die 

Zeitung und habe seitdem nicht Geduld zu näherer Nachforschung gehabt. Ich bin wieder 

ich selbst; hier habe ich die Wiederholung; ich verstehe alles und das Dasein kommt mir 

schöner vor als jemals. Es kam ja auch wie ein Gewitter, wenngleich ich es ihrer Großmut 

verdanke, daß es geschah.90 

 
Das „Scheitern“ an der Grenze verdeutlicht bis ins autobiografische Mark Kier-
kegaards, inwiefern die Wirklichkeit sich dem intentionalen Zugriff verweigert. 
Hiob bleibt ein Vorbild jenseits der Grenze. Der junge Mensch wird an der 
Grenze auf sich selbst zurückgeworfen und seine Gemeinschaft mit Hiob scheint 
hier eine Abspaltung zu erleiden, denn der junge Mensch hat vergebens auf ein 
Gewitter gewartet bzw. wird er von einem Schicksalsschlag erfasst – „wie vom 
Schlage gerührt“ – und nicht von der Transzendenz erhoben. In diesem Lichte 
stellt die abschließende Ode an die Wiederholung eher eine Parodie gegen die 
Wiederholung dar. In diesem Gegengesang fungiert Hiob letztlich als Projekti-
onsfigur des Dichtens und Denkens, um sich (in) einem dichtenden Denken zu 
verschreiben. Das Gewitter wird in seiner Wortwörtlichkeit bewegt und wieder-
holt.  

Constantin Constantius, der sich als Verfasser der Wiederholungschrift am 
Schluss nochmals einschaltet, richtet sich persönlich an den Leser, der selbst im 
Soge dieser Lektüre abgesondert wurde und als Einzelner – ratlos – vor dieser 
Lektüre steht. Es scheint sich ein eigenartiges Band gebildet zu haben zwischen 

der Hiobsfigur, die vor Gott steht, zwischen dem jungen Menschen, der vor Hiob 
steht und zwischen dem Leser, der vor dieser Lektüre steht. Die verbindende 
Denk-Figur liegt im Einzelnen, bzw. im Prozess der Vereinzelung, welcher Teil 
der Prüfung ist. In dieser Bewegung wird der Dichter von der beschriebenen 

                                                           

90  Kierkegaard, Die Wiederholung, 72, 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Grenze angezogen und durch das damit wirkende Pathos zur Ausnahme-Existenz 
erhoben. Zugegeben: Da droht Pathos ins Pathetische zu kippen – oder gar ins 
Pathologische abzustürzen. Nichtsdestotrotz hat uns der Text schon längst affi-
ziert, so dass wir Leser selbst in den Sog eines Textes geraten sind, den man ab-
schließend im Sinne von Constantin Constantius als Bühne eines poetologischen 
Ringkampfes bezeichnen kann, bei dem die Ausnahme und das Allgemeine sich 
bis in die Sprache hinein ineinander verkeilen: 

 
Das Ganze ist ein Ringen, in welchem das Allgemeine mit der Ausnahme sich mißt, mit 

ihr kämpft im Streite und zugleich sie durch dieses Ringen stärkt. Kann die Ausnahme die 

Not nicht aushalten, so hilft das Allgemeine ihr nicht, ebensowenig wie der Himmel einem 

Sünder hilft, der den Schmerz der Reue nicht aushalten kann. Die energische und ent-

schlossene Ausnahme, die, obgleich im Streit mit dem Allgemeinen, doch dessen Wurzel-

schoß ist, die bewährt sich. Das Verhältnis ist dies: Die Ausnahme denkt zugleich das All-

gemeine, indem sie sich selbst durchdenkt, sie arbeitet für das Allgemeine, indem sie sich 

selbst durcharbeitet, sie erklärt das Allgemeine, indem sie sich selbst erklärt. Die Aus-

nahme erklärt also das Allgemeine und sich selbst, und wenn man das Allgemeine recht 

studieren will, muß man sich bloß nach einer berechtigten Ausnahme umsehen; diese zeigt 

alles weit deutlicher als das Allgemeine selbst.91 

 
In diesem Ringkampf ist mit dem jungen Menschen etwas geschehen. Er ist ein 
Anderer geworden, indem er im Wirbel zwischen Pathos und Stimmung seine 
eigene Stimme gesucht hat. Auch wenn er die in der Verkleidung des Textes 
nicht ganz findet, scheitert er in Anführungszeichen an dieser Grenze, denn er 
hat mindestens die Luft der Wiederholung geatmet92, was den Text atmen lässt 
und ihm eine eigene Atmosphäre verleiht: 

                                                           

91  Ebd., 80. 

92  Anti-Climacus nimmt als ausserordentlicher Christ, über Kierkegaard hinausgehend, 

das Element der Luft auf, um Stimmung an ein religiöses Pathos mit einer entspre-

chenden Persönlichkeit zu binden. Entscheidend ist dabei die Dimension der Mög-

lichkeit im dialektischen Gegensatz zur Notwendigkeit. Interessanterweise scheint 

sich dabei genau jene Lücke zu schließen, die der junge Mensch bei seinem Gewitter-

Kurzschluss aufgerissen hat – als eine Wunde, die stumm machte. Anti-Climacus legt 

dabei eine Spur zu Heschel, der es nachzugehen gilt: „Die Persönlichkeit ist eine Syn-

these von Möglichkeit und Notwendigkeit. Es geht deshalb mit ihrem Bestehen wie 

mit der Atmung (Respiration), die Ein- und Ausatmen ist. Das Selbst des Determinis-

ten kann nicht atmen, denn es ist unmöglich, einzig und allein das Notwendige zu at-

men, welches bloß und alleine das Selbst des Menschen erstickt. […] Die Gottesver-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 223 

Seine Seele gewinnt nun einen religiösen Ton. Es ist dieser, der ihn eigentlich trägt, ob-

gleich er niemals zum Durchbruch kommt. Seine dithyrambische Freude im letzten Brief 

ist ein Beispiel dafür; denn diese Freude ist unzweifelhaft fundiert in einer religiösen 

Stimmung, welche doch Innerlichkeit bleibt.93 

 
Der junge Mensch findet also insofern zu seiner Stimme, als sie einen religiösen 
Ton gewinnt, will heißen, dass er sich diesen Ton innerlich erwirbt, was Teil der 
Wiederholung darstellt. Erinnern wir uns an das gescheiterte Wiederholungs-
Experiment von Constantins Berlinreise, so stand dieses Scheitern unter der Sig-
natur des Auges im Sinne der äußeren und sichtbaren Wirklichkeit, unter wel-
cher Stimmungen verinnerlichend moduliert wurden. In der Verrückung der be-
stimmbaren determinierenden Größen von Subjekt und Objekt bedeutet Stim-
mung, dass sich das Selbst vorwärts bewegt – bzw. bewegt wird – wodurch im 
unbestimmten Selbst ein Möglichkeits- und Ausdrucksraum in der Emergenz ei-
ner vorvernünftigen und vortheoretischen Dimension entsteht. Das weitere Fort-
schreiten führt zunehmend vom Bereich des Sichtbaren weg zum Unsichtbaren 

                                                           

ehrung des Fatalisten ist deshalb als Maximum eine Interjektion, und wesentlich ist sie 

Stummsein, stumme Unterwerfung, er kann nicht beten. Beten ist auch atmen, und die 

Möglichkeit ist für das Selbst, was der Sauerstoff für das Atemholen ist. Aber sowenig 

wie ein Mensch bloßen Sauerstoff oder bloßen Stickstoff atmen kann, sowenig kann 

Möglichkeit allein oder Notwendigkeit allein den Atemzug des Gebets bedingen. Soll 

man beten, so muß es einen Gott geben, ein Selbst – und Möglichkeit, oder ein Selbst 

und Möglichkeit im prägnanten Sinne, denn Gott ist dies, daß alles möglich ist, oder 

daß alles möglich ist, ist Gott; und nur der, dessen Wesen so erschüttert wurde, daß er 

Geist wurde im Verstehen, daß alles möglich ist, nur er hat sich mit Gott eingelassen. 

Dies, dass Gottes Wille das Mögliche ist, macht, daß ich beten kann; ist er bloß das 

Notwendige, so ist der Mensch wesentlich ebenso ohne Sprache wie das Tier.“ (Kier-

kegaard, Die Krankheit zum Tode, 38f.) Pathos wird hier als Erschütterung des Men-

schen durch den Möglichkeitssinn Gottes verstanden, wodurch das Verhältnis zwi-

schen Mensch und Gott als ein dramatisches charakterisiert wird. Gott ist dabei nicht 

eine neutrale definitorische Grösse, sondern findet Einlass im Menschen. Sein Mög-

lichkeitssinn führt beim Menschen zu einer Transformation. Indem Anti-Climacus 

Kierkegaards eigenen christlichen Standpunkt insofern transzendiert, als das Pseuso-

nym über ihn selbst hinausgeht, wird für Kierkegaard selbst ein Möglichkeitssinn er-

öffnet. Darüber hinaus eröffnet sich in diesem Überschreiten ein Möglichkeitsinn in 

Richtung eines jüdischen Denkens, das mit dem Pathos bei Heschel hier definitiv sei-

ne Schnittstelle vorfindet, um von der Wunde zum Wunder fortzuschreiten. 

93  Kierkegaard, Die Wiederholung, 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

hin, indem das Pathos als Selbstaffektion sich unter der Signatur des Ohres zur 
eigenen Stimme vorgräbt. Diese Bewegung versucht das Selbst zum Grund der 
Stimmung zu bringen und es neu zu bestimmen: Als religiöse Stimmung, die 
sich durch die je eigene Stimme vor Gott konstituiert. So hat sich das Pathos als 
flüchtiger Kern der Stimmung herauskristallisiert, um das Selbst vorwärts zu 
bewegen: vor Gott. Das lyrische Fließen der Stimmung und die dramatische 
Spannung des Pathos94 bilden die schöpferische ästhetische Grundierung eines 
Textes, der sich zunehmend als Wirbel inszeniert. Als Fluss und Stockung und 
der damit zusammenhängenden dialektischen Spannung. Kategorien der Dich-
tung, Philosophie und Theologie werden in der religiösen Stimmung wirbelnd 
synthetisiert, indem sich das Selbst als Einzelner amalgamiert.  

Das Selbst, welches sich im Durchgang durch die präreflexiven Elemente 
erweitert und dadurch im existenziellen Sinne an Freiheit gewonnen hat, bleibt 
in der religiösen Stimmung als Selbstverhältnis jedoch an sein Selbst gekettet, so 
dass der religiöse Ton nicht zum Durchbruch kommt, aber einen eigenen Sound 
erzeugt. Hier bedeutet die Stockung Selbstbefangenheit, so dass der magisch-
imaginäre Faden zur Transzendenz eine Fiktionalisierung erfährt, indem die 
Wiederholung zur „zweite[n] Potenz seines Bewußtseins“95 wird. Als potenzier-
tes Bewusstsein gilt es nun einen Ringkampf auszutragen, welcher aus der ro-

                                                           

94  Emil Staiger unterscheidet die literarischen Gattungsformen, um diese als grundle-

gend anthropologische Ausdrucks- und Verhaltensformen zu deuten, was im Kontext 

der Gedankenfigur des Wirbels die erzeugte Spannung zwischen Stimmung und Pa-

thos veranschaulicht: „Das Lyrische, wurde gesagt, erweicht. Es war die Rede vom ly-

rischen Schmelz. Das Schmelzende wird uns eingeflösst als eine flüssige Substanz, 

die alles Feste löst und unser Dasein in seinem Fluss mitträgt. Die Wirkung ist un-

merklich, innig. Sie setzt das Einverständnis einer gleichgestimmten Seele voraus. Wo 

dies Einverständnis fehlt, geht sie vorüber und ist nichts. Das Pathos wirkt nicht so 

diskret. Es setzt einen Widerstand voraus, offene Feindschaft oder auch Trägheit, und 

versucht, ihn mit Nachdruck zu brechen. Aus dieser ganz anderen Situation sind alle 

Stilmerkmale verständlich. Das Pathos wird nicht eingeflösst, sondern eingeprägt oder 

eingehämmert. Der Satzzusammenhang löst sich nicht, wie in lyrischer Dichtung, 

träumerisch auf.“ (Staiger, Grundbegriffe der Poetik, 105f.) 

95  Kierkegaard, Die Wiederholung, 82. Bedenkenswert scheint mir, dass sogar Anti-

Climacus in seiner Apologie für das Gebet in einer Luft schreibt, die Reflexion aus-

strömt. Das Beten wird zu einem Gegenargument zum Denken von Climacus. Inso-

fern turnt auch Anti-Climacus auf einer Leiter herum: „Soll man beten, so muss es ei-

nen Gott geben“ bildet selbst wieder eine Sprosse der Denknotwendigkeit als unge-

wollt potenzierte Ironie… 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 225 

mantischen Ironie zweiter Ordnung führt. In Frage steht dabei, was im Soge der 
Präreflexivität mit dem Aspekt des Vorethischen geschieht: Wie transformiert 
sich die Selbst-Bewegung im fundamentalen Sinne als Ethik, bei der die grund-
legende Haltung des Einzelnen gegenüber dem Anderen als Selbstüberschreitung 
in Frage steht? Diese fragende Stelle markiert den Übergang zu Abraham Joshua 
Heschel. Zu einem jüdischen Denken hin, welches in der Wahlverwandtschaft 
mit Kierkegaard weitere Wirbel dreht und die Spannungsverhältnisse zwischen 
Ohr und Auge bzw. zwischen Stimmung und Pathos so verschiebt, dass die ent-
scheidenden Differenzen durchbrechen: Als Stimme des Anderen im Rahmen 
einer Theologie des Pathos. Bei diesem Übergang – von der religiösen Stim-
mung zur Stimme des Anderen – schlage ich vor, das wir uns nun endlich durch 
das Leitbild winden, welches die Durchgänge präfigurierte: William Turners 
Light and Colour (Goetheʼs Theory) – the Morning after the Deluge – Moses 

Writing the Book of Genesis. Was in diesem Bild des Übergangs anklingt, sind 
nochmals die Seiten des Personseins, welches über die Saiten der Stimmung und 
des Pathos wiederholt wurde und eine Tiefe erahnen lässt, worauf George Stei-
ner – passend zum schimmernden Bild Turner – anspielt. Als ein Anspielen auf 
die verwundbare Etymologie, die zwischen Wunde und Wunder durchschim-
mert, nachhallt und die große Verklammerung des unscharfen Begriffs des Pa-
thos bildet: 

 
Immer wissen die Künstler und der Rezipient mit Sir Thomas Browne, „daß wir Men-

schen sind und wissen nicht wie; es gibt etwas in uns, das kann ohne uns sein, und wir 

können nicht sagen, wie es in uns gelangt ist“. Der Künstler und der Dichter und der Mu-

siker übersetzen diese Erkenntnis in lebendige und gelebte Form. Sie erheben das Postulat 

auf Metaphysik, wobei sich das Metaphysische auch auf das Religiöse ausdehnt. „Die Ve-

rifikationstranszendenz“, die das zur Folge hat, ist eine Disziplin des Nichtwissens. Sei es 

in spezifisch religiösem, für uns jüdisch-christlichem Sinne oder in der allgemeineren pla-

tonisch-mythologischen Gestalt, die Ästhetik ist formgewordene Epiphanie. Es „schim-

mert etwas durch“. Im Paradiso spricht Dante von einem Pfeil, der sein Ziel erreicht, ehe 

die Musik der Bogensehne verklungen ist. Das Vibrato dauert nach dem Klang noch in 

uns fort. In diesem Verharren liegt vielleicht die für uns dichteste Annäherung an die spe-

kulative Ahnung, daß es Werte und Energien in der menschlichen Person gibt – und per-

sonare bedeutet ganz genau „hindurchklingen“, „hindurchsagen“ –, die den Tod transzen-

dieren.96 

 

 

                                                           

96  Steiner, Von realer Gegenwart, 294f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

5.2  ABRAHAM J. HESCHEL: VON DER RELIGIÖSEN 

STIMMUNG ZUR STIMME DES ANDEREN 
 

„K’hob gebeten vunder inshtot glik, un du host zay mir gege-

ben.“ 

ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, THE IEFFABLE NAME OF GOD 

 

5.2.1  Tiefentheologisches Präludium auf den Zwischenraum  
des Religiösen 

 
Es eignet sich wohl keiner besser für die Übersetzung dieser bewegenden Er-
kenntnis als Abraham Joshua Heschel, der – wie im jiddischen Epitaph zum 
Ausdruck kommt – die Dimension des Wunders über jene des Glücks stellt, um 
aus dem Bereich der Eudaimonie auszubrechen. Den (griechischen) Geist zum 
Guten zu formen, ist gerade etwas in uns, das von uns abhängig ist, während das 
Wunder etwas in uns ist, das ohne uns sein kann, ohne sagen zu können, „wie es 
in uns gelangt ist“.  

Heschels Denken, das wir nicht voreilig als Theologie, Philosophie oder Re-
ligionsphilosophie einordnen wollen, umkreist dieses Wunder, das nicht aussa-
gend zu identifizieren ist. Diese Kreise stören die logische Ordnung und schrei-
ben so Kierkegaards Verstörung fort, die in Anlehnung an Turner auch als jene 
Perturbationen97 aufgefasst werden können, die im schöpferischen Chaos vor 

                                                           

97  Die semiotischen Spuren führen in die lateinische Etymologie, wobei es zu einem in-

teressanten Kreuzpunkt mit dem Begriff Pathos kommt. Perturbatio als Störung geht 

auf die störende Bewegung perturbare zurück: durcheinanderwirbeln, beunruhigen, 

verwirren. Erweiternd dazu turbulentus als bewegt, stürmisch, wirr und ungeordnet. In 

der negativen Konnotierung dieses semantischen Fächers gilt Perturbatio auch als la-

teinische Übersetzung des griechischen Pathos: als verwirrende Störung der Seele. 

Bei diesem kritischen Zuschnitt handelt es sich um die Bewegung der Leidenschaft, 

was einem vewirrten Geist entspricht und Pathos ins Pathologische wendet. Daraus 

resultiert eine philosophische Affektenlehre, die gleichzeitig eine Ethik etabliert, die 

in der in sich ruhenden (stoischen) Vernunft gründet. Die Bewegungslosigkeit wird 

zum Argument schlechthin. Gerade mit der vertieften Beschäftigung mit Hiob wird 

das Element der Störung konstitutiv für das Denken Heschels sein, das er im selbst-

sprechenden Werktitel A Passion for Truth leidenschaftlich an Kierkegaard ausrichtet 

und mit dem Rebben Mendl von Kotzk in Verbindung bringt: „Both men leaped to-

ward an extravagant level of spiritual being, where most people could not follow. 

Kierkegaard ascended to a Christianity conceived as absurd paradox. The Kotzker 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 227 

der Ordnung angelegt sind: In der Schöpfung. Heschel sucht diesen Punkt des 
Anfangens auf – das punctum als wunder Punkt des Wunders. Als das, was mich 
im Anfang besticht, berührt und so bewegt, dass ich nicht verstehen kann, wie es 
in mich gelangt ist. Würde ich es verstehen, so hätte es sich bloß um jenes grie-
chische Staunen gehandelt, das zwar auch den Anfang von Wissen bildet, um 
das Staunen aber als theoria zum Verschwinden zu bringen. Die Beseitigung von 
der bewegenden Dimension des Pathos wird zum Signum der Erkenntnis. Oder: 
Der Verlust des schöpferischen Moments wird durch eine geordnete Erkenntnis 
kompensiert. Mit diesem Verlust verschwindet aber auch die Wiederholung, die 
ein eigenes schöpferisches Denken schafft. In der Differenz zwischen theoreti-
scher Neugierde und der tiefentheologischen Dimension des Wunders zeigt sich 
der Unterschied zwischen dem statischen Wirklichkeitsverständnis der abend-
ländischen Philosophie und der sogenannten Verifikationstranszendenz bibli-
schen Denkens, bei dem die Wirklichkeit Gottes durchschimmert, sich durch die 
Stimmung neu schafft. Dieses transitive Element der Bewegung – des Durchge-
hens – prägt im Sinne Heschel ein Pathos-Denken als bewegender Durchblick in 
Kontrast zum statischen Überblick. Mit Blick auf Turner: 
 
To the Western man, it is a thing in itself; to the biblical man, it is a thing through God. 

Looking at a thing his eyes see not so much form, color, force, and motion as an act of 

God. It is a way of seeing which has fortunately not vanished from the world. „I assert, for 

myself, that I do not behold the outward creation, and to me it is hindrance and not action. 

‚What!‘ it will be questioned. ‚When the sun rises, do you not see a round disc of fire 

                                                           

rose to perpetual self-transcendence combined with utter abnegation. What is their 

pertinence today? Their common impact is to challenge our delusions, our certitude 

and complacency, to overwhelm us and leave us disturbed.“ [Hervorhebung R.B.] 

(Heschel, A Passion for Truth, 88) In Anlehung an den Kotzker Rebben baut Heschel 

eine dialektische Spannung zum Baal Schem Tov auf; dies im Wissen um die Gefahr, 

dass seine chassidische Lehre einer mystisch-ekstatischen Frömmigkeit selber zu einer 

Gewohnheit abflachen könnte. Das Bewusstsein über diese Gefahr bildet eben den 

Stachel – bzw. das tiefentheologische punctum – zwischen Heschel, dem Kotzker 

Rebben und Kierkegaard. Bei Heschel handelt es sich dabei gleichzeitig um eine Ver-

gegewärtigung seiner eigenen chassidischen Wurzeln, die er im behandelten Sinne 

von Stanley Cavell autobiografierend umgräbt. Eindrücklich dabei ist, dass es sich um 

Heschels letztes Werk handelt, welches er in jiddischer Sprache verfasst. Der Orginal-

titel akzentuiert noch das leidenschaftliche Moment des Pathos: Kotzk: In gerangl far 

emesdikeit. (Vgl. dazu auch folgenden Aufsatz: Mulder, Abraham Joshua Heschel: 

Heschel’s Use of Kierkegaard as Cohort in Depth Theology). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

somewhat like a guinea?‘ Oh, no, no! I see an innumerable company of the heavenly host, 

crying, ‚holy, holy, holy is the Lord God Almighty!‘ I question not my corporeal eye any 

more than I would question a window concerning a sight. I look through it, and now with 

it.98 

 
Der Morgen nach der Sintflut. – Die Werte und Energien vibrieren noch fort. 
Moses schreibt die Genesis auf. Was steht dazwischen? Ein Gedankenstrich, 
welcher den chronologisch nacherzählbaren Zwischenraum überspringt, um in 
das anachronistische Element wirbelnder Schöpfung einzubrechen: In die Wun-
de[r]. Moses schreibt den Schöpfungsbericht auf – Bereschit: Das Anfangenkön-
nen als Bewegung und Essenz der Schöpfung, aus dem Nichts und nach der Ka-
tastrophe. An und aus einem Nullpunkt heraus, welcher das Menschsein über-
schreitet und es gleichzeitig durchwebt. Aus dieser ambivalenten Spannung her-
aus haben wir ein Wissen von unserem Menschsein ohne zu wissen, wie wir zu 
Menschen werden. Denn es gibt keine Klimax. Es gibt keine Leiter, auf der wir 
uns vervollkommnen könnten, weil die Vollkommenheit selbst ein Prozess der 
Schöpfung ist, welche die Scheinreferenzen unserer Sprossen in ihren Wirbel 
nimmt. Auch nicht um eine Anti-Klimax zu statuieren, um die Leiter herunterzu-
steigen, sondern um die Leiter zu zerstören. In der dichtesten Annäherung an 
Steiners spekulative Ahnung dringt im Gemisch von Klang und Farbe etwas 
durch – durch den scheinbaren Gang einer Muschelform, vielleicht einer Ohrmu-
schel. Im Sinne Kafkas höre ich die talmudische Melodie, die sich in meine 
Richtung schraubt: 

 
Die talmudische Melodie genauer Fragen, Beschwörungen oder Erklärungen: In einer 

Röhre fährt die Luft und nimmt die Röhre mit, dafür dreht sich dem Befragten aus kleinen 

fernen Anfängen eine große, im ganzen stolze, in ihren Biegungen demütige Schraube 

entgegen.99 

                                                           

98   Heschel, Moral Grandeur and Spiritual Audacity, 362. 

99   Kafka, Tagebücher 1910-1923, 62. Die komplex-verschlungenen Bilder, die im Sog 

von Röhre und Luft zwischen Latenz und Emergenz aufsteigen, erinnern auch an die 

ebenso vielschichtige Rosch Haschana-Liturgie. Assoziationen zur Mitzva die 

Stimme des Schofars mit den entsprechenden Tonsequenzen zu vernehmen, drängen 

sich auf und scheinen eine untergründige Verbindung zu Kafka einzugehen. Folgen-

de Stellen aus der Liturgie mögen dies andeuten: „Es sei dein Wille, dass aus dem 

Schofarblasen von Tekia-Schewarim-Terua-Tekia, das wir heute ertönen lassen, eine 

Krone gemacht werde durch den dafür bestimmten Engel, dass sie emporsteige und 

auf Deinem Haupt, mein Gott, ruhe; mache uns ein Zeichen der Güte und möge sich 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 229 

Im assoziativen Gestrüpp entdecke ich Moses – schreibend – am Sinai. Rauch, 
Donner, Wolke, Schofarton und: die Stimme Gottes, die in ihrer Präsenz das pa-
radoxe Geschehen begründet: hör- und sichtbar zu werden in der Koinzidenz als 
Punkt schöpferischen Ein- und Zusammenfallens: Als antwortendes Entgegen-
drehen auf die fahrende Luft in der Röhre, die als komplexe Paraphrase der 
Stimme des Menschen, als Luft-Röhre, interpretiert werden kann, wobei sich das 
Ohr in der Röhre birgt. Das transzendente Geheimnis ist da, im Schutz der Im-
manenz der Muschel. In der Tiefe des Ganges schraubt sich die Transzendenz 
durch als Stimme des Anderen, ohne sagen zu können, wie diese Stimme sich in 
uns windet und durch uns hindurchklingt. Die demütige Schraube kann dabei als 
Chiffre für die Stimme des Anderen gedeutet werden. Röhre und Schraube er-
zeugen in ihrem Zueinander einen Wirbel, in den sich Heschel auf seine Art ein-
schreibt. Mithin findet Heschel gleichzeitig zu einem leidenschaftlichen Denken, 
welches den akademischen Rahmen der Philosophie und Theologie sprengt und 
das wahlverwandte Denken zu Kierkegaard deutlich werden lässt. Ganz im Sin-
ne von Constantin Constantius suchte Heschel wie der junge Mensch „keine 
Aufklärung bei irgendeinem weltberühmten Philosophen oder bei irgendeinem 
Professor publicus ordinarius“. Analog zu Kierkegaard zieht es Heschel in Rich-
tung eines tiefentheologischen Ausgangspunkts. Dabei bricht er aus dem Korsett 
abendländischer Philosophie aus, um in einem präreflexiven Element, vor den 
Kategorien, zu beginnen: 

 
Doch trotz der geistigen Kraft und Aufrichtigkeit, von der Zeuge zu sein ich den Vorzug 

hatte, wurde ich zunehmend des Abgrundes gewahr, der meine Anschauungen von denen 

trennte, die an der Universität vertreten wurden. Ich war mit einem dringenden Bedürfnis 

gekommen: Wie kann ich rational den Weg zu einem letzten Sinn finden, den Weg zu ei-

ner Lebensweise, die nie eine letzte Verbindlichkeit vermissen ließe? Warum bin ich 

überhaupt da, und was ist der Sinn meines Lebens? Ich war nicht einmal in der Lage, mein 

Anliegen in Worte zu fassen. Für meine Lehrer aber waren das Fragen, die keiner philoso-

phischen Analyse wert waren. Mir wurde bewußt, daß meine Lehrer Gefangene einer 

griechisch-deutschen Art zu denken waren. Sie waren an Kategorien gebunden, die be-

stimmte metaphysische Voraussetzungen hatten, die nicht bewiesen werden konnten. Die 

Fragen, von denen ich umgetrieben wurde, konnten in den Kategorien ihres Denkens nicht 

einmal angemessen formuliert werden.100 

                                                           

Erbarmen über uns erfüllen. Gelobt seist Du, Herr des Erbarmens. […] Gott stieg 

empor bei den Terua-Tönen, der Ewige beim Ton des Schofars.“ (Machsor Schma 

Kolenu Rosch Haschana, 425, 461) 

100  Heschel, Der Mensch fragt nach Gott, 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Bei Heschel in die Tiefe zu gehen, bedeutet zu den existenziellen Fragen abzu-
tauchen, die ihn umtreiben, von denen er ge- und bedrängt wird. Das existenziel-
le Moment der Frage, die ihn aufsucht, präpariert bereits den Boden eines Pa-
thos, auf dem sich die Aktivität eines Subjekts, das Fragen stellen kann, mit ei-
ner Passivität vermischt, bei der die Frage dem Subjekt nicht mehr unterworfen 
ist, sondern selbst auftaucht, es überfällt. Die Frage sucht den Menschen auf, der 
durch sie versucht wird: Er probiert sie. Sie hat einen Geschmack. Das Fragen in 
der Tiefe umspannt im Sinne Kafkas gleichzeitig Beschwörungen und Erklärun-
gen, die in der talmudischen Melodie angelegt sind – außerhalb der akademi-
schen Philosophie griechisch-deutschen Denkens. Der hebräische Ausdruck טעם 
(taʼam) vertieft in seiner Doppeldeutigkeit die Dialektik zwischen Suchen und 
Finden, die im Pathos des Versuchens angelegt ist: Der Ausdruck vereinigt Ge-

schmack und Grund. Das Erproben wird selbst Teil des Grundes, lässt den Bo-
den einer Argumentation erschließen, die selbst die Rationalität begründet. Bei 
Heschel ist die talmudische Melodie Chiffre für einen grundlegenden Ge-
schmack, der die chassidische Luft seiner Heimat101 verströmt. In die Tiefe zu 
gehen, bedeutet, seine Wurzeln auszugraben, die zum Motiv der Melodie pas-
send, poetische Wurzeln seiner jiddischen Dichtung sind. 1933 erscheint sein 
erster Gedichtband Der Schem-Hamforasch: Mentsch. Lider, den er seinem früh 
verstorbenen Vater und Rebben widmet. In diesem Andenken vergegenwärtigt 
Heschel seine chassidischen Wurzeln, um diese im Element des individuellen 
Ausdrucks zu gestalten, um eine Tiefentheologie des Pathos poetisch zu präfigu-
rieren. Der Titel deutet jenes verschlungene Spannungsverhältnis zwischen Gott 
und Mensch an, welches das spezifische Pathos entscheidend prägt: Der unaus-
sprechbare und unauslöschliche heilige Name Gottes steht trennend und verbin-

                                                           

101  Vgl. dazu folgende Ausführung, in welcher die Verbundenheit zu seiner chassidi-

schen Heimat zum Ausdruck kommt. Eine Luft, die er in seinem letzten Werk 

nochmals zu atmen versucht, indem er sich gleichzeitig auf seine jiddische Mutter-

sprache rückbesinnt. Hier in englischer Übersetzung: „I was born in Warsaw, Po-

land, but my cradle stood in Mezbizh (a small town in the province of Podolia, 

Ukraine), where the Baal Shem Tov, founder of the Hasidic movement, lived during 

the last twenty years of his life. That is where my father came from, and he contin-

ued to regard it as his home. […] I was named after my grandfather, Reb Abraham 

Joshua Heschel – ‚the Apter Rav‘, and last great rebbe of Mezbizh. He was marvel-

ous in all his ways, and it was if the Baal Shem Tov had come to life in him. When 

he died in 1825, he was buried next tot he holy Baal Shem. The Apter Rav claimed 

that his soul had lived in several incarnations, and for his descendants it was as if he 

had never died.“ (Heschel, A Passion for Truth, xiii) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 231 

dend vor dem Menschen, um die Bedeutsamkeit des Menschen durch diese 
Spannungsanlage zu exponieren, in der sich Gott auf den Menschen bezieht102 
oder allgemeiner: in der etwas von der Dimension des Wunders aufscheint bzw. 
durchschimmert. Und mit diesem Durch einen Durchgang ins Innere des Men-
schen schafft, um im Innersten die Person selbst, seinen Personenkern zu verän-
dern, – indem der Einzelne diese Bewegung als Wiederholung mitgestaltet. Ge-
rade diese dramatische Bewegung der unsystematischen und unkontrollierbaren 
Verflechtung gilt es theologisch, philosophisch und poetologisch bei Heschel 
herauszuarbeiten, als Gewebe, das selbst vom Pathos Gottes in Richtung des 
Einzelnen – Kierkegaards – seine Fäden spinnt. Dies weniger im symmetrisch 
dialogischen Verständnis von Buber, sondern in einer asymmetrischen Bewe-
gung. Der Weg dieser mit Kierkegaard gemeinsam begangenen Bewegung kann 
mit der Methode der erwähnten Tiefentheologie umschrieben werden. Die Um-
schreibung hängt selbst mit der Nichtidentifizierbarkeit bzw. Unausprechlichkeit 
des heiligen Namens Gottes zusammen. Sich der lebendigen Heiligkeit anzunä-
hern, bedeutet, nicht beim Glauben, sondern beim Glaubensakt des Einzelnen 
einzusetzen, wodurch die Nähe zur Heiligkeit aktualisiert wird. Dieser Einsatz 
impliziert die gemeinsame Schnittstelle zwischen Heschel und Kierkegaard, um 
der existenziellen Dimension des Präreflexiven und der Innerlichkeit des Einzel-
nen gerecht zu werden. Dies geschieht im Sinne Henrys in der Selbsterprobung 
des Lebens in seiner Tiefenstruktur: 

 
Die Urfrage der Theologie ist vor-theologisch; es geht um die gesamte Situation des Men-

schen und seine Verhaltensweisen gegenüber dem Leben und der Welt. […] Wir befassen 

uns nicht gern mit Tiefentheologie, weil ihr Gegenstand sich nicht leicht in Worte fassen 

                                                           

102  Edward K. Kaplan hebt das damit verbundene Pathos in seiner Einführung zu 

diesem Gedichtsband ebenfalls hervor: „The very title – The Ineffable Name of God: 

Man – proclaims an activist theology of the person as God’s living symbol. The He-

brew term Shem Hameforash refers to YHVH, the ‚name of God‘, the Tetragramma-

ton, which is ‚ineffable‘, pronounced only by the high priest at the Temple in Jerusa-

lem during the Day of Atonement. The Book of Genesis depicts all human beings as 

created in God’s image. Heschel’s Poetry dramatizes the intertwining [Hervorhe-

bung R.B.] of human and divine.“ (Heschel, The Ineffable Name of God, 8) Vgl. 

zusätzlich Hillel Goldberg: „The title of his first collection of poetry is emblematic 

of all that would occupy Heschel philosophically until the end of his days, particu-

larly in it’s implied interpenetration [Hervorhebung R.B.] of two ontologically dis-

tinct, but not disjunct, foci: God’s Ineffable Name: Man.“ (Goldberg, Between Berlin 

and Slobodka, 120) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

läßt und wir die Unklarheit fürchten. Es gibt keine Kasuistik der Innerlichkeit, keine Kodi-

fizierung der inneren Erfahrungen. Doch ein Leben, in dem alles erklärt, eine Seele, die 

völlig durchorganisiert wäre, hätte keine Lebenskraft mehr. Theologie spricht für alle, Tie-

fentheologie nur für den einzelnen. Theologie strebt nach Kommunikation, nach Universa-

lität; Tiefentheologie strebt nach Einsicht, nach Einzigartigkeit.103 

 
Der vortheologische Gegenstand, der wegen seiner Unklarheit gefürchtet wird, 
ist ein schwebender: Es ist die Heiligkeit Gottes, die da und gleichzeitig nicht da 
ist. Die Anwesenheit Gottes in der Weltimmanenz bildet einer der zentralen Ge-
dankenfiguren des Chassidismus, bei welcher die göttliche Anwesenheit als 
Schechina bezeichnet wird: Als Einwohnung Gottes in der Welt. Die etymologi-
sche Bewandnis mit dem Nachbarn und der damit zusammenhängenden Nähe 
unterstreicht das undefinierbare Moment des Zwischenraums, das sich mit Hei-
ligkeit füllt. Die Parameter zwischen Subjekt und Objekt geraten dabei als er-
kenntnistheoretische Ordnung in die Schwebe, indem das Objekt durch die Sen-
sitivität für das Unauslöschliche in die Erfahrung104 grundlegender Nachbar-
schaftlichkeit gerät. Die ontologische Lücke des logisch gegenstehenden Objekts 
füllt sich durch das Einbrechen der Dimension des Unauslöschlichen und schafft 
durch den Widerstand gegenüber dem Onto-Logischen ein kreatives Denken: 

 
The essence of things is ineffable and thus incompatible with the human mind, and it is 

precisely this incompatibility that is the source of all creative thinking in art religion, and 

moral living. We may, therefore, suggest that just as the discovery of reality’s compatibil-

ity with the human mind is the root science, so the discovery of the world’s incompatibil-

ity with the human mind is the root of artistic and religious insight. It is the realm of the 

ineffable, where the mystery is within reach of all thoughts, in which the ultimate prob-

lems of religion are born.105 

 
Die adequatio rei et intellectus als Garant für die Erkenntnis weicht einem inti-
men und gleichzeitig kreativen Wissen, in dem das singuläre Ich umgarnt wird. 

                                                           

103  Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 98, 100. 

104  Das präreflexive Element der Erfahrung gilt es gleichzeitig in einen methodologi-

schen Kontext einer Phänomenologie zu stellen, welche sich spezifischen Bewusst-

seinsakten religiösen Inhalts annähert. Entsprechend verfolgt Milan Lyčka einen re-

ligionsphänomenologischen Ansatz, um bei Heschel die Qualität der Erfahrung von 

einem theoretisierenden theologischen Zugang abzugrenzen (vgl. dazu: Lyčka, Ab-

raham Heschel’s Philosophy of Judaism as a Phenomenology of Religion). 

105  Heschel, God in search of man, 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 233 

Nicht von Schicksalsfäden, sondern von der unsichtbaren Präsenz des Kreatürli-
chen, die uns jenseits der Notwendigkeit und Kausalität umfängt und empfängt. 
Die statische Erkenntnisordnung mit ihrer logisch-notwendigen Bestimmungen 
löst sich wie bei Constantin Constantius auf, jedoch nicht um einer Stimmungs-
philosophie nachzuspüren, sondern um eine Tiefenstruktur des Heiligen freizu-
legen. Bei beiden spielt die Inkompatibilität des Unbestimmbaren eine wesentli-
che Rolle, um den Möglichkeitssinn in Hinblick auf eine höhere Wirklichkeit zu 
lenken. Kierkegaards Wiederholung lässt sich mit der Gedankenfigur einer Spi-
rale umschreiben, bei der das spiralförmige Denken in die präreflexive Tiefe der 
Innerlichkeit hinabstieg. In die sich versammelnde Stimmung als Mut der Seele: 
als Gemüt bzw. Innerlichkeit. Die dabei entstehende Unschärfe formte eine Elas-
tizität, um sich dem Unendlichen zuzuwenden. Das existenzielle punctum an der 
Grenze zwischen Immanenz und Transzendenz bewegte sich qua Spirale am 
Tiefpunkt des Leidens: Am abgründigen Pathos der eigenen Stimme als Grund 
der Stimmungen, um den Sprung in den Glauben zu schaffen, zu erschaffen. Die 
Spirale ist eindimensional auf das Selbst als eigene Existenz ausgerichtet, um die 
andere Dimension der Ewigkeit und Unendlichkeit dialektisch durch den exis-
tenziellen Widerstand hervorbrechen zu lassen. Die Bewegung ist von einem lei-
denschaftlichen Graben zu sich selbst geprägt, um Gott gegenüber als ganze Per-
son durchsichtig zu werden, wobei das Leiden als religiöser Wert überhöht wird. 
Zusammenfassend handelt es sich um eine einfache dialektische Bewegung, die 
mittels der Bewegung, das Selbst erprobend verändert, es in Richtung Freiheit zu 
bewegen versucht, um ein konkretes Selbst zu werden106. 

                                                           

106  In Die Krankheit zum Tode wird eine Doppelbewegung in Umrissen angedeutet, 

wobei das konkrete Selbst brennpunkthaft als Ausgangs- und Endpunkt fungiert: 

„Aber man selbst werden heißt konkret werden. Aber konkret werden ist weder end-

lich werden noch unendlich werden, denn das, was konkret werden soll, ist ja eine 

Synthese. Die Entwicklung muß also darin bestehen, unendlich von sich selbst fort-

zukommen in einer Unendlichmachung des Selbst und unendlich zurückzukommen 

zu sich selbst in einer Endlichmachung.“ (Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 28) 

Eine bemerkenswerte Verbindung ergibt sich zu Lévinas, der von der Konkretheit 

des Anderen ausgeht, um den Brennpunkt zu verschieben: „Das Antlitz stellt die 

Selbstgenügsamkeit meiner Identität als Ich in Frage, es zwingt zu einer unendlichen 

Verantwortlichkeit gegenüber dem Anderen. Ursprüngliche Transzendenz, die im 

Konkreten, im von vornherein Ethischen des Antlitzes bedeutet.“ (Lévinas, Wenn 

Gott ins Denken einfällt, 193) Auch Soloveitchik macht die existenzielle Vorwärts-

bewegung vom Anderen fundamental abhängig: „Only people who recognize them-

selves as created in God’s image, people who transcend themselves, who are capable 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Heschels Wiederholung lässt sich mit der Gedankenfigur der Ellipse107 um-
schreiben, welche a priori von zwei Ausgangspunkten ausgeht: Vom Selbst und 
der Heiligkeit Gottes als die Stimme des Anderen, die mir nahe ist, – die Nähe 
erzeugt. Die Stimme im Sinne von Steiner durchklingen zu lassen, bildet die eine 
Seite der Transformation zur Person: per-sonare. Die andere Seite kann im Sin-
ne von Heschel als jene Resonanz aufgefasst werden, bei welcher der Mensch 
auf diese Stimme antwortet: re-sonare als klingende Wiederholung. Es handelt 

                                                           

of thinking in terms of others, in terms of an existence above and beyond their natu-

ral one – only they are able to perform the forward movement, to surge toward an-

other person, extend their concerns, and create a covenantal community. The slave is 

in fear of his life and always ready to flee – and that fright extinguishes every moral 

feeling within his person. He cannot give of himself to others; he does not care for 

them and considers everyone his enemy.“ (Soloveitchik, Festival of Freedom. Es-

says on Pesah and the Haggadah, 43) 

107  Vgl. dazu Heschels Verständnis der Religionsphilosophie, welche ihre Erkenntnisse 

in der Spannung der Pole zwischen Religion und Philosophie generiert. Dabei stehen 

sich die beiden Polaritäten nicht antagonistisch gegenüber, sondern sie sind in einer 

elliptischen Bewegung aufeinander bezogen, um nicht zuletzt ein Denken zu wie-

derholen, welches die Philosophie erneuert: „Philosophy of religion is involved in a 

polarity; like an ellipse it revolves around two foci: philosophy and religion. Except 

for two points on the curve that stand in equal distance to both foci, the more closely 

its thought comes to one. The failure to sense the profound tension of philosophical 

and religious categories has been the cause of much confusion. This unique situation 

of being exposed to two different powers, to two competing sources of understand-

ing, is one that must not be abandoned. It is precisely that tension, that elliptic think-

ing which is a source of enrichment to both philosophy and religion.“ (Heschel, God 

in search of man, 13) Der fruchtbare Dialog zwischen Philosophie und Religion 

entspringt dabei einer vortheologischen und vorrationalen Schicht, was sich auf den 

Verlust der auktorialen Lebensperspektive Hiobs beziehen lässt: „The issue which 

philosophy of religion has to discuss first is not belief, ritual or the religious experi-

ence, but the source of all these phenomena: the total situation of man; not what or 

how he experiences the supernatural, but why he experiences and accepts it. […] For 

religion is more than a creed or an ideology and cannot be understood when de-

tached from actual living. It comes to light in moments in which one’s soul is shaken 

with unmitigated concern about the meaning of all meaning, about one’s ultimate 

commitment which is part of his very existence, in moments, in which all foregone 

conclusions, all life-stifling trivialities are suspended; […].“ (Heschel, Man is not 

alone, 55f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 235 

sich dabei um eine komplex verschlungene Dialektik, die gleichzeitig eine Dop-
pelbewegung nach innen und außen vollzieht. Innerhalb der ähnlich musikali-
schen Metaphorik und Gestimmtheit wie bei Kierkegaard wird der antwortende 
Mensch zu einem Resonanzkörper. Stimmung ist jedoch dabei auf entscheidende 
Art und Weise nicht auf die eigene Existenz fokussiert. Natürlich spielt die eige-
ne Existenz im tiefentheologischen Sinne eine zentrale Rolle, um aber sensitiv 
zu werden, auf die andere Stimme, welche die Luft, die wir atmen, so bewegt, 
dass eine heilige Atmosphäre entsteht. Eine Dimension, die das Existieren als 
solches durchwebt, durchweht und als ontologische Qualität zum Schweben 
bringt: 

 
Those to whom awareness of the ineffable is a constant state of mind know that the mys-

tery is not an exception but an air that lies about all being, a spiritual setting of reality; not 

something apart but a dimension of all existence. They learn to sense that all existence is 

embraced by a spiritual presence; […]. It is His otherness, ineffable and immediate as the 

air we breathe and do not see, which enables us to sense His distant nearness.108  

 
Da sich dieser flüchtige Gegenstand der Tiefentheologie nicht leicht in Worte 
fassen lässt, sich dem rationalen Zugriff entzieht und mit philosophischen Be-
griffen nicht zu identifizieren ist, taucht die talmudische Melodie auf, wobei das 
Entgegenschrauben als elliptische Kreisbewegung Gottes assoziiert werden 
kann, womit der Mensch umgeben wird: „Everywhere we are surrounded by the 
ineffable“109. 

Dieses Umkreistwerden nehmen wir nun noch einmal zum Ausgangspunkt, 
um Hiob im Kontext des biblischen Narrativs mit dem Denken Heschels zu um-
kreisen. Hiob als Leid- und Leitfigur dieses dritten Themenkomplexes wird da-
bei aus dem existenziellen Rahmen eines unglücklichen Bewusstseins in einen 
größeren Kontext hinausgeführt. Hiob verkörpert sozusagen den Gedankenstrich 
zwischen der Sintflut und der Offenbarung und schraubt sich einen Übergang 
und Durchgang in Richtung Erlösung. Als Wert und Energie jener Stimme –  
oder Luftröhre – welche die Wunde mit dem Wunder verbindet und mit dem 
damit spezifisch verbundenen Pathos den ganzen Menschen in seiner Heiligkeit 
entstehen lässt. Der Gedankenstrich ist eben kein Argument, sondern ein energe-
tischer Wert, welcher letztendlich auf jene Stelle verweist, die den Tod transzen-
diert: Auf die Schnittstelle der eigenen Stimme mit der Stimme Gottes. Als 

                                                           

108  Heschel, Man is not alone, 64, 122. 

109  Ebd., 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Bruchstelle von der religiösen Stimmung zur Stimme110 des Anderen, wodurch 
Luft freigesetzt wird für den dramatischen Zwischenraum: zwischen: Gott und 
Mensch. Die konventionellere Ausdrucksweise „Mensch und Gott“ wird hier 
gewendet. Denn Gott windet sich zum Menschen – Hiob – und schraubt sich in 
ihn hinein, indem er ihn sucht: heimsucht und versucht. Folgendes Gedicht aus 
Der Schem-Hamforasch: Mentsch. Lider rundet das Präludium ab, um gleichzei-
tig den allusiven Geschmack Hiobs zu begründen, der in einem dramatischen 
Geschehen von Gott aufgesucht wird. 

 
God Follows Me Everywhere111 

God follows me everywhere – 

spins a net of glances around me, 

shines upon my sightless back like a sun. 

 

God follows me like a forest everywhere. 

My lips, always amazed, are truly numb, dumb, 

like a child who blunders upon an ancient holy place. 

God follows me like a shiver everywhere. 

My desire is for rest; the demand within me is: Rise up, 

See how prophetic visions are scattered in the streets. 

 

I go with my reveries as with a secret 

in a long corridor through the world – 

and sometimes I glimpse high above me, the faceless face of God. 

 

… 

God follows me in tramways, in cafes. 

                                                           

110  Der hebräische Ausdruck קול (Kol) lässt sich mit Stimme, Geräusch und Sound 

übersetzen, was die Bedeutung religiöser Atmosphäre unterstreicht, wobei sich der 

Akzent von der Stimmung der Innerlichkeit zu einer Stimmung der Exteriorität ver-

schiebt. Das Moment dieses Sounds kann als Präludium Heschels verstanden wer-

den.  

111  Heschel, The Ineffable Name of God, 56f. Dieses Gedicht widmet Heschel David 

Koigan, der für Heschel zum Vorbild jüdischen Denkens wird. Heschel hört von ihm 

eine Vorlesung an der Hochschule in Berlin und schliesst sich seinem privatisieren-

den Philosophenkreis an. Koigan hat seine Wurzeln ebenfalls im Chassidismus und 

versucht aus diesen einen Neochassidisums zu entwickeln, um auf die Entfremdung 

der Moderne eine Antwort zu finden und um das Judentum zu erneuern. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 237 

Oh, it is only with the backs of the pupils of one’s eyes that 

One can see 

how secrets ripen, how visions come to be. 

 
Dass Gott mich zu jeden Ort hin begleitet oder verfolgt zeigt den schillernden 
Charakter einer religiösen Atmosphäre, die von einer existenziellen Dialektik im 
urprünglichsten Sinne eines spannungsvollen Hin und Hers geprägt ist, ohne zu 
beruhigen, sondern um geistige Wachheit zu erzeugen und auf das Möglichsein 
des Heiligen zu verweisen. Das Klima dieser Wachheit wird im Original mit 
dem jiddischen umetum akzentuiert. Gott umgibt den Menschen, in Cafés und 
Trambahnen. Indem er ihn einkreist, löst er ein andauerndes Staunen112 (always 

amazed) aus, was die Lippen verstummen lässt, um Visionen in den Straßen auf-
zulesen. Die Vision versammelt das Unsichtbare, welches in der Bündelung 
durchschimmert. Indem ich hineinhöre in den Tiefgang der Welt und der Ge-
genwart Gottes in seiner Unsichtbarkeit gewahr werde, brüchig und risikobehaf-
tet: ohne Gewähr. Dabei nochmals auf untergründige Weise auf Turner, Steiner 
und Kafka anspielend:  
 
I go with my reveries as with a secret 

in a long corridor through the world – 

and sometimes I glimpse high above me, the faceless face of God. 

 
In einem langen Gang durch die Welt zu gehen ist gleichzeitig Hiobs turbulenter 
Durch- und Übergang als ein existenzielles Gehen, wobei der ontologische Mög-
lichkeitssinn erweitert und strapaziert wird. Als passieren, welches ambivalent 
sich im intransitiven Sinne ereignet und im transitiven Sinne überquert. In dieser 
Doppelbewegung wird der Glaube zu einem Geschehen, in dem der Mensch sich 
in einem entsprechenden Akt neu formiert, indem sich der Geist durch das Ge-
wahrwerden des Heiligen bewegt. Ich gehe und werde gegangen: Im Durchgang 
vermischen sich Aktivität und Passivität insofern, als das nicht auktoriale Sub-
jekt im Durchgehen etwas Einlass gewährt. Diese Bewegung lässt sich erneut 
mit der Metaphorik des Theaters verknüpfen, welche nun den Geschmack des 
Pathos angenommen hat: Im Durchgang passiert etwas, das ich ausprobiere, kos-
te und erprobe. Die Passage wird zum Sinnbild eines sich selbst erprobenden 

                                                           

112  Das Staunen ist dabei nicht bloß ein Bestaunen, sondern ein Ereignis, welches einen 

existenziellen Zusammenhang ausbildet und das Denken in seiner Haltung prägt: 

„We do not wonder at things any more; we wonder with all things. We do not think 

about things; we think for all things.“ (Heschel, Man is not alone, 65) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Lebens: Ein Leben als Selbsterprobung zwischen Ordnung und Chaos. In Anleh-
nung an zentrale Denkspuren Heschels soll nun die entsprechende Dialektik der 
Existenz Hiobs als jenes mehrdeutige Pathos freigelegt werden, welches im pas-
siven Ereignen eine aktive Selbst-Überschreitung bewirkt113. Der Passivität 
wohnt dabei ein Nichtkönnen inne, das sich mit dem Können der Aktivität ver-
mischt. Bei diesem Zauber wird das Geheimnis der Wiederholung nicht gelüftet, 
aber wenigstens die geheimnisvolle Luft geatmet. Oder in der dynamischen ver-
balisierten Form der statischen Wahrheit ausgedrückt: um das Geheimnis zu be-
wahren. In einem Klima, dessen Luft mehr vom Geschmack der Möglichkeit des 
Wunders als vom Glück verströmt. Als eine unvorhersehbare Möglichkeit, die in 
die Wirklichkeit einbricht, um die Ordnung des Universums zu durchbrechen: 
„The soul is introduced to a reality which is not only other than itself, as it is the 
case in the ordinary acts of perception; it is introduced to a reality which is high-

er than the universe.“114 
Damit ist Hiobs Durchgang durch das Universum umrissen, um zu jener Di-

mension des Pathos zu gelangen, die akosmisch ist bzw. über dem Universum 
steht und: auf Hiobs Unvermögen verweist. 

 

5.2.2  Passagen zu Hiob oder: Die Philosophie als Posse 
 
Der Auftritt von Diogenes war theatralisch und Constantin Constantius war ein 
Theatergänger und -kritiker, insbesondere mit Bezug zur Posse. Die Briefe des 
jungen Menschen besaßen bei allem Ernst etwas Theatralisches. Das bindende 
Element zwischen den theatralischen Referenzen Kierkegaards kann im Improvi-

sieren gesehen werden, das semantische Spannungen birgt: Mit welcher Vorsicht 

                                                           

113  Die Wirkung erschafft im Sinne der Überquerung die Transzendenz. Im traditionel-

len Sinne der Philosophie bedeutet die Überquerung die ontologische Strukturierung 

der Seinsordnung als kategorialer Wechsel von der Möglichkeit zur Wirklichkeit. 

Aristoteles beschreibt diese Qualität des Pathos, wobei das undenkbare Moment des 

Übergangs in seiner Definition subkutan mitschwingt: „Aristoteles gibt die ontologi-

sche Entsprechung des Pathos im 4. Buch der Metaphysik mit einer Qualität an, die 

zu einer Veränderung fähig ist oder den Vollzug einer Veränderung anzeigt, also Po-

tenz oder Aktualität eines Wechsels einschliesst.“ (Ästhetische Grundbegriffe, 4. 

Bd., 724) Der anzeigende Charakter indiziert gleichzeitig den Ausschluss aus der 

deskriptiven Begrifflichkeit der Philosophie um das Pathos im weiten Sinne in die 

Kunst zu verbannen; als aisthesis, die Wahrnehmung innerhalb der Rhetorik und des 

Schauspiels berühren und bewegen will.  

114  Heschel, Man is not alone, 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 239 

kann ich dem Unvoraussehbaren begegnen? Oder einfacher und grundlegender 
gefragt: Wie begegne ich dem Unsichtbaren? Oder in Anlehnung an die Posse: 
Wie kann ich dem Unsichtbaren begegnen? 

Diogenes improvisiert, indem er den planvollen toten Begriffen ungeplante 
und unerwartete lebendige Schritte entgegensetzt. Das komische Genie Beck-
mann improvisiert, indem er in Stimmungen übersprudelt, in einem lebendigen 
Gehen, das gegangen kommt. Der junge Mensch improvisiert, indem er sich dem 
unkontrollierbaren Leiden hingibt, und in Lebendigkeit zum Ausdruck bringt. 
Und Kierkegaard: improvisiert, indem er nicht voraussehen konnte, wie das in 
der Entlobung dargebrachte Opfer ihm widerfahren würde. Die Improvisation 
kommt als Schrift gegangen, sprudelt als Schrift über, gibt dem Leiden als 
Schrift Ausdruck und bewegt sich gegen die logische Begriffsordnung: Als le-
bendiger Schriftkörper. Im Dilemma, ob diese theatralische Schrift religiös sein 
kann, im Sinne des religiösen Dichters. Kann der ästhetische Bogen ins Religiö-
se überspannt werden? Immerhin birgt die darin enthaltene dialektische Span-
nung das Moment des Humors, welches – analog zur Ironie – den Übergang von 
Ethik zu Religion ermöglichen soll, indem das Inkommensurable mit dem 
Kommensurablen auf potenzierter Stufe aufeinanderstößt: Die Ästhetik auf die 
Religion. Ins Chiastische gewendet: als schöpferische Möglichkeit auf die Mög-
lichkeit der Schöpfung. In der Zuspitzung der Möglichkeit als Emergenz der 
Wirklichkeit definiert Kierkegaard den Glauben:  

 
Das Entscheidende ist: Für Gott ist alles möglich. Dies ist ewig wahr und also wahr in je-

dem Augenblick. […] Dies ist der Kampf des Glaubens, der, wenn man so will, wahnsin-

nig für die Möglichkeit kämpft. Denn die Möglichkeit ist das einzig Erlösende. […]; denn 

ohne Möglichkeit kann der Mensch gleichsam keine Luft kriegen. Zuweilen kann dann die 

Erfindungskraft einer menschlichen Phantasie ausreichen, Möglichkeit zu schaffen, aber 

zum Schluß, d.h. wenn es gilt zu glauben, hilft nur dies, daß bei Gott alles möglich ist. 

[…] Gewöhnlich weiß ein Mensch nichts anderes, als daß dies und dies hoffentlich, ver-

mutlich usw. nicht passieren wird. Passiert es ihm dann, so geht er unter. Der Tollkühne 

stürzt in eine Gefahr, deren Möglichkeit auch die und die sein kann; und passiert sie ihm 

dann, dann verzweifelt er und geht unter.115 

 
Die Geschichte Hiobs ist aufgrund dessen, was ihm alles passiert, gewiss alles 
andere als lustig, obwohl Gott wie auch Satan durchaus als Possenreißer aufge-
fasst werden können, die es mit ihrer Wette ziemlich bunt treiben. Interessanter 
und genügend ernsthaft scheint mir jedoch die fundamentale – besser bodenlose 

                                                           

115  Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 36f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

– Frage zu sein, wie die Posse reißt: Welches Vibrato erzeugt der Nerv des Le-
bens als essenzieller Sinn des Vermögens im Aufreißen seiner Möglichkeiten 
oder besser: Unmöglichkeiten? Dies gilt es im Spannungsfeld zum Nicht-
Können zu betrachten. Am anderen Ende der Möglichkeit: Bei der Notwendig-
keit. An jener Stelle, wo die Elastizität ein Ende hat. Bei der Enge der Not, die 
dialektisch das Weite sucht, um die Not zu wenden. Dieses gewundene Gesche-
hen spielt in das Leben Hiobs hinein – mit Satan als Gegenspieler und Gott: als 
Possen-Reißer116? Die Art und Weise wie Hiob in diesem Gang zwischen Mög-
lichkeit und Notwendigkeit durchgeht, soll nun in drei Text-Passagen durchge-
gangen werden, um Pathos auf entscheidende Weise auf der Folie des Hiob-
Narrativs auszudifferenzieren. Hiob repräsentiert dabei das mögliche Spektrum 
einer Gesamtpersönlichkeit, die sich im Wirbel der Ereignisse in die Tiefen der 
Freiheit windet, um: die Liebe zur Weisheit neu zu finden. Indem das Denken 
passiert und sich als Passagen-Denken formiert. In den Verhältnis schaffenden 
Wörter durch und über synthetisiert und verdichtet sich dabei jene Qualität als 
punctum verstanden, die Heschel der Leitfigur des Propheten zuschreibt. Die 
Durchgänge zu Hiob stehen deshalb im Interpretationshorizont eines propheti-
schen Bewusstseins, wobei die begriffliche Trias zwischen Stimmung – Stimme 
– Pathos wiederholt jenen konstellativ unscharfen Rahmen bilden, um die Wahl-
verwandtschaft zu Kierkegaard anzudeuten. Auf diesem Weg markieren die 
Passagen Differenzen im Sinne von Schwellen, die in je eigene Räume und At-
mosphären führen – an das Geheimnis der Wiederholung. 

 

5.2.3  Eingang: Die Vorsicht Hiobs und seine Integrität 
 
Ein Mann war im Lande Uz, Ijob sein Name.  

Schlicht und gerade war jener Mann, Gott fürchtend und vom 

Bösen weichend.  

Sieben Söhne und drei Töchter waren ihm geboren.  

Seines Herdenerwerbs war: siebentausend Kleinviehs, dreitausend Kamele, fünfhundert 

Joch Rinder und fünfhundert Eselinnen, dazu sehr vieles Gesind. 

Groß war jener Mann, über alle Söhne des Ostens.  

                                                           

116  Lévinas folgt in seiner Hiobinterpretation Ansätzen von Philippe Nemo, der die 

Spiel-Metaphorik ins Religiöse transponiert: „Der Begriff des ‚Spiels‘, der für unse-

ren Autor als Gegenbegriff zur Technik die Beziehung der Seele mit Gott bezeichnet 

[…].“ (Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt, 190) Das spielerische Element spielt 

auch bereits auf die Schlusspassage Hiobs an, in der Gott mit Leviathan spielt.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 241 

Reihumgehend machten seine Söhne ein Trinkgelag, in eines jeden Mannes Hause an sei-

nem Tage,  

sie sandten, ihre drei Schwestern zu rufen, mit ihnen zu essen und zu trinken. 

Waren aber die Tage des Gelags umgelaufen, sandte Ijob und hiess sie sich heiligen, 

er stand frühmorgens auf und höhte Darhöhungen nach ihrer Zahl,  

denn Ijob sprach: „Vielleicht haben meine Söhne gesündigt und Gotte in ihrem Herzen 

abgesegnet.“  

Solchermaßen pflegt Ijob all die Tage zu tun. 

(Hiob 1:1-6)117 

 
Hiob wird als Großgrundbesitzer einer stattlichen Familie im Lande Uz118 einge-
führt, der sich gleichzeitig durch seine Religiosität auszeichnet. Die Außenper-
spektive generiert ein Bild, das sich in seiner Harmonie und Vollkommenheit re-
präsentiert. Das Hauptmerkmal dieser Szenerie bildet Hiobs Integrität. Um diese 
zu wahren, bringt Hiob Opfer, um seine Söhne vor allfälligen Sünden zu schüt-
zen und die etablierte Ordnung aufrecht zu erhalten. Erste Risse werden jedoch 
bereits im hebräischen Ausdruck isch tam erkennbar: תם (tam) bezieht sich ei-
nerseits auf die heilige Dimension des Ganzen, Vollkommenen und Perfekten. 
Andererseits lässt sich dieser Ausdruck auch mit naiv übersetzen oder schließ-
lich mit dem neutraleren Mittelwert des gesunden Menschenverstands assoziie-
ren119, was den (groß)bürgerlichen Status Hiobs unterstreicht. Diese Mehrdeu-

                                                           

117  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 277. 

118  Im Talmudtraktat Baba Batra 15a, b wird der historische Kontext von Hiob erörtert. 

Aufgrund von verschiedenen Textstellen und aufscheinenden Wortverwandtschaften 

ergeben sich mehrere Ansichten, die sich nicht durch historische Analyse, sondern 

durch Assoziation auszeichnen. Insofern weicht die reale Verortung einer geistigen 

Landkarte, was Maimonides dazu veranlasst, Hiob als ein Gleichnis aufzufassen. 

Dieser Umstand kommt einer existenziellen Leseart entgegen, welche die grundle-

genden Persönlichkeitsstrukturen des Menschen interpretierend erproben möchte. 

Yeshayahu Leibowitz thematisiert auf Folie des Midraschs Tanhuma und Sotha 31b 

die verbindenden Elemente der Gottesfurcht und dem Schauplatz Uz zwischen den 

Narrativen um Abraham und Hiob, wodurch die Wiederholung akzentuiert wird: 

„The trial of Job is a duplicate of the trial of Abraham; both stories seek to teach the 

meaning of fear of God, which is attributed to Abraham after the Aqedah and is an-

nounced in the very first verse of the Book of Job.“ (Leibowitz, Judaism, Human 

Values, and the Jewish State, 49) 

119  In Anlehnung an Soloveitchik lässt sich dieses assoziative Begriffsnetz auf entschei-

dende Marker der Persönlichkeitsentwicklung beziehen, um ein vertieftes Verständ-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

tigkeit bildet der Ausgangspunkt, um im Sinne von Heschel das Wesen von In-
tegrität genauer zu untersuchen, um über Hiob hinaus den Glauben in einem ra-
dikalen Sinne zu befragen. In Hiobs Situation muss von der Außen- in die In-
nenperspekive gewechselt werden, um genau zu ergründen, welche Motive ihn 
zu einer religiösen Handlung antreiben. Es könnte sein, dass die Opfer bloß aus 
einer Angst120 entspringen und zu einer Vorsicht bewegen. Im Bedürfnis, den ge-
samten Ordnungszusammenhang – seine Integrität – zu wahren; dies im Sinne 
des status quo, des Standpunktes eines integren erwachsenen Mannes, der mit 
beiden Beinen auf dem Boden steht. Heschel rüttelt jedoch genau am stati-
schen121 Element des Status, das außerhalb der Bewegung elliptischen Denkens 

                                                           

nis von Hiobs Ausgangssituation zu gewinnen. Im Kontext des Passah-Festes inter-

pretiert Soloveitchik neben den halachischen Implikationen die philosophisch-

kabbalistische Dimension des ungesäuerten Brots, der Matzah, im Spannungsver-

hältnis zum gesäuerten Brot, dem Chametz. Dies lässt sich gedanklich auf die schil-

lernde Bedeutung von tam beziehen, um Integrität kritisch zu befragen. Die Schnitt-

stelle mit Heschel liegt im gemeinsamen Anliegen des Tiefentheologischen. Matzah, 

das auch als lechem oni – Armenbrot – bezeichnet wird, verbürgt durch die Einver-

leibung eine existenzielle Dimension, indem sich das Ich arm macht, sich in einem 

fundamentalen Sinne einfach macht: „In Hebrew semantics, matzah signifies the un-

finished, incomplete, immature, raw, underdeveloped, and instantaneous. It suggests 

to us the symbol of the naive child and his basic experiences, which must carry over 

into adulthood. On reaching ripeness of years, one must, in addition to being an in-

telligent adult, heroically identify oneself with the yeled sch’aschuim, the child of 

delight. (Jer. 31:19). Hametz, leavened bread, represents the finished, the perfect, the 

fully grown, the end of the prozess, the homo theoreticus in his full glory and majes-

ty. It can never bring man into the presence of God. Adult man is too practical-

minded, too rational to trust his feelings and his intuitive questing, too impersonal to 

feel the living experience of fellowship with God. He is too proud, and his pride 

consists in the fact that he is involved in the process of growth, ascent, and pro-

gress.“ (Soloveitchik, Festival of Freedom, 64f.) 

120  Im Talmudtraktat Sotah 27b wird erörtert, ob Hiob aus Liebe oder aus Furcht han-

delt. Zu Beginn scheint die Furcht dominant zu sein, was durch den Ausdruck ireh 

Elokim verstärkt wird. Dieser Gottesname repräsentiert die göttliche Strenge, sein 

Gesetz, wodurch die Welt gerichtet wird und wovor sich Hiob ängstigt. 

121  In Heschels Gegenüberstellung zwischen dem Kotzker Rebben und Kierkegaard bil-

det dieses statische Element der Persönlichkeit eine gemeinsame Schnittstelle, um 

Religiosität in ihrer Bewegungslosigkeit zu entlarven: „Human personality, the 

Kotzker and Kierkegaard insisted, was never to be interpreted as simple, static enti-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 243 

fest steht. Im Falle Hiobs: festsitzt. Um auf die geforderte Ellipse zu gelangen, 
gilt es das Possessive in Hinblick auf die Ichlichkeit radikal zu hinterfragen:  

 
Beyond my reach is the bottom of my own inner life. I am not even sure whether it is the 

voice of a definite personal unit that comes out of me. What in my voice has originated in 

me and what is the resonance of transsubjective reality? […] I am endowed with a will, 

but the will is not mine; I am endowed with freedom, but it is a freedom imposed on the 

will. Life is something that visits my body, a transcendent loan; I have neither initiated nor 

conceived its worth and meaning. The essence of what I am is not mine. I am what is not 

mine. I am that I am not. Upon the level of normal consciousness I find myself wrapt in 

self-consciousness and claim that my acts and states originate in and belong to myself. But 

in penetrating and exposing the self, I realize, that the self did not originate in itself, that 

the essence of the self is in its being a non-self, that ultimately man is not a subject but an 

object.122 

 
Hiobs Gottesfurcht wird von einem (Gottes)Dienst nach Vorschrift123 begleitet, 
bei dem die Sphären zwischen Mensch und Gott getrennt bleiben. Dass sich die 
Sphären nicht berühren, zeugt von der fehlenden Voraussetzung für die Dimen-
sion des Pathos. In diesem Kontext erfordert Pathos ein inneres Wissen in Form 
der Gewissheit über das Korn in meiner Stimme, was über mich hinausführt. 
Subjektivität als Durchgang bewirkt Transsubjektivität, wobei der sich zum Ob-
jekt Gottes verwandelt und dadurch im (vor)theologischen Sinne pathosfähig 
wird. Die Fähigkeit zum Pathos erfordert eine elliptische Bewegung, die selbst-

                                                           

ty. The self was always in motion. Because it lacked permanence, because it was in 

conflict with itself and passionately concerned with itself, the existence of the self 

was fraught with danger. The great task was to perpetuate one’s condition to chal-

lenge it.“ (Heschel, A Passion for Truth, 86f.) 

122  Heschel, Man is not alone, 46-48. 

123  Dieses Verhalten charakterisiert Heschel als religiösen Behaviorismus, bei dem die 

Innerlichkeit des Subjekts fehlt. Hiobs Vorsicht lässt sich unter dem Paradigma einer 

allzu verobjektivierenden Tradition deuten, bei welcher Spontaneität und Improvisa-

tion keinen Platz haben: „As a personal attitude religious behaviorism usually re-

flects a widely held theology in which the supreme article of faith is respect for tra-

dition. People are urged to observe the rituals or to attend services out of deference 

to what has come down to us from our ancestors. The theology of respect pleads for 

the maintenance of the inherited and transmitted customs and institutions and is 

characterized by a spirit of conformity, excessive moderation and disrespect of spon-

taneity.“ (Heschel, God in Search of Man, 320f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

vergewissernd die Innerlichkeit der eigenen Stimme sucht, um gleichzeitig aus 
dem Selbst auszubrechen. Selbstaufgabe bedeutet mit Blick auf Hiob, dass ich 
mich vom Selbstbild und der Selbstwahrnehmung löse, den Glauben als einen 
Teil von mir (selbst) zu betrachten. Der Mensch ist nicht im Besitz des Glau-
bens, weil dieser gerade nicht zum Selbst gehört. Diese ungewöhnliche Perspek-
tive des „uncommon sense“124 bedeutet, dass der Glaube nicht mit der Vorstel-
lung einer Wohnung besetzt werden kann, der durch Gewohnheit gewonnen 
werden könnte. Der Glaube entsteht aus der Bewegung der Brechung des Selbst-
bildes, worin eine Bedeutungsschicht des transsubjektiven Pathos liegt: 

 
Responsiveness to God cannot be copied; it must be original with every soul. Even the 

meaning of the divine is not grasped when imposed by a doctrine, when accepted by hear-

say. It only enters our vision when leaping like a spark from the anvil of the mind, ham-

mered and beaten upon by trembling awe.125 

 
Dass Hiob alle Tage die Opfer darbringt, deutet auf eine religiöse Routine hin, 
bei der die Wiederholung als Gewohnheit assoziiert werden kann. Das alltägli-
che Ritual täuscht eine Perfektion vor. Eine Perfektion, die im Verblendungszu-
sammenhang steht, dass sich die Einheit Gottes durch ebensolche Perfektion 
auszeichnet. Bewusst oder unbewusst wird Gott attribuiert und gerinnt zu einer 
konzeptuellen Idee, was der persönlichen Gottesbeziehung entgegensteht. Reli-
gion dünnt sich als religiöses Verhalten aus, welches eine Idee nachahmt, sie ko-
piert: In der gleichen Gültigkeit der täglich dargebrachten Opfer. Gott ist unper-
sönliches und gleichgültiges Objekt seiner Vorsicht. Das vorsichtige Denken ist 
strukturell an die Notwendigkeit geknüpft, sich in der Angst an Gott zu wenden, 
um eine allfällige Not – die Sünden der Söhne – abzuwenden. Das vorausschau-
ende Element126 klammert sich an eine subtile Form der Kontrolle, welche zwar 

                                                           

124  Vgl. Heschel, Man is not alone, 89.  

125  Ebd., 91. 

126  Rabbi Mosche Eisemann verbindet in seinem fundierten Hiob-Kommentar die Her-

kunft Hiobs mit einer gewissen Weisheitskultur, die in der Auslegungstradition den 

י קדםבנ  (bnei Kedem; Söhne des Ostens) attribuiert wird. Dabei spielt das relationale 

Denken in der Notwendigkeit zwischen Ursache und Wirkung eine zentrale Rolle, 

was in Anlehnung an Maimonides Deutung des Landes Uz noch akzentuiert wird: 

„If we combine this with Rambam’s assertion in Moreh Nevuchim that the name עוץ 

[Uz, Anmerkung R.B.] hints at the ideas of advice and conjecure, then these descrip-

tions are vital to the setting of the book: Iyov lived in a land in which wisdom was 

held in high esteem and among people who were the very epitome of wisdom. That 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 245 

auf den Überblick diese rationalen Subjekts verzichtet, aber innerhalb eines ver-
meintlichen Glaubens ein steuerndes Element induziert, dem ein instrumentelles 
und utilitaristisches Moment zukommt. Echte Integrität entspringt der Dynamik 
der Differenz, in einem Ausdifferenzierungsprozess Gott gegenüber, bei dem das 
statische Selbst verschoben wird. Einen Unterschied im Selbst zu vollziehen, be-
deutet in gedanklicher Vertiefung der entsprechenden etymologischen Wortdeu-
tung, dass im Selbst die Selbstbezüglichkeit auseinandergetragen wird, damit 
das Andere eintreten kann. In diesem Aufschieben liegt zugleich die integrieren-
de Bewegung der Freiheit: 
 
The great battle for integrity must be fought by aiming at the very heart of the ego and by 

enhancing the soul’s power of freedom. For integrity is the fruit of freedom. The slave will 

always ask: What will serve my interests? It is the free man who is able to transcend the 

causality of interest and deed, of act and desire for personal reward.127 

 
Hiob ist auf subtile Art im Netz kausaler Notwendigkeit verstrickt, da sein Han-
deln zwischen Interesse und Pflicht gefangen bleibt. Was Hiob auf dem Weg zur 
Integrität fehlt, ist Kavanah. Mit diesem Ausdruck verschiebt sich der Fokus in 
Richtung Innerlichkeit, indem sich das Bewusstsein sammelnd konzentriert und 
sich auf seinen Gegenstand ausrichtet. Heschel akzentuiert diese Begrifflichkeit 
in einem chassidischen Verständnis, bei dem der ganze Mensch in einer Haltung 
tiefer Wertschätzung sich auf Gott ausrichtet. Die Ausrichtung wird dabei selbst 
zu einer Erfahrung, wie das Leben im Sinne der Heiligung gestaltend geformt 
werden kann. Dadurch erschließt sich insofern ein fundamentaler Sinn des Im-
provisierens, als das Leben in seiner Unsichtbarkeit und Unvorhersehbarkeit ge-
formt und im jüdischen Sinne zu einer Lebenskunst wird. Die Performanz der 
Pflicht weicht dabei der Transformation der Seele, wodurch die Kavanah zur 
Wiederholung wird: „Kavanah is direction to God and requires the redirection of 
the whole person. It is the act of bringing together the scattered forces of the self; 

                                                           

land of wisdom supported the conventional wisdom that good acts must invariably 

be followed by good fortune – the theory which the three friends relentlessly press. 

Iyov, the major denizen of this land of wisdom, originally subscribes to these ideas 

and is torn loose from them only by his terrible experiences.“ (Eisemann, Job: A 

new Translation with Commentary anthologized form Talmudic, Midraschic, and 

Rabbinic Sources, 7) 

127  Heschel, Man is not alone, 141f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

the participation of heart and soul, not only of will and mind; the integration of 
the soul with the theme of the mitsvah.“128 

Hiobs Integrität wird im Kontext der Werteordnung zwischen Gut und Böse 
eingeführt. Vollkommenheit wird dadurch suggeriert, indem Hiob eindeutige 
Zuordnungen vornimmt. Er meidet das Böse und tut Gutes, um die allfälligen 
Sünden seiner Söhne abzuwenden. Seine Werteordnung bezieht sich auf ein 
kosmisches Gefüge, in dem er mit Wille und Verstand zu Hause ist. Heschel 
charakterisiert dieses Denk-Gehäuse als griechisch; die biblische Dimension be-
ruht jedoch nicht auf dem Wert des Guten und jenem der Ordnung, sondern auf 
der Heiligkeit Gottes. Heiligkeit transzendiert die Dichotomie zwischen Gut und 
Böse, um Transsubjektives in den Gang der Schöpfung zu bringen, indem die 
Denk- und Werteordnung des Subjekts gesprengt wird, indem die ganze Person 
auf Gott ausrichtet und die disparaten Kräfte amalgamiert. Diese Gottesbezie-
hung geht essenziell über das Selbst hinaus, welches per se an Eigeninteressen 
gebunden bleibt, sogar wenn es sich um ein religiöses Interesse handelt. Heschel 
veranschaulicht dies mit folgender Anekdote zum Kotzker Rebben: 

 
During a visit to Kotzk by Reb Yankev Arye of Rodzhimin, Reb Mendl asked him, 

„Yankl, why was man created on this earth?“ „He was created in order to purifiy his soul,“ 

Reb Yankl replied. The Kotzker Rebbe roared back at him, „Yankl, is that what we 

learned from the rebbe in Pshyshe? Surely man was created to exalt the Heavens!“ If man 

was created to seek the purity of his soul, then his entire worship was for his own benefit. 

And if serving God meant to serve the self, what happened to faith? Did not the Kotzker 

insist that the meaning of faith derived from disregard for the self? To do what was Holy 

in order to please oneself was an act of idol worship. Thus, the doctrine that man was born 

in order to strive for personal salvation would signify that he was intended to worship an 

idol … No, the supreme purpose could not be personal salvation.129 

 
Aus dieser radikalen Perspektive des Kotzker Rebben erscheint Hiobs Opfer 
nicht bloß dubios, sondern gar als Götzendienst130, da es ihm um die Erlösung 

                                                           

128  Heschel, God in Search of Man, 316. 

129  Heschel, A Passion for Truth, 264. 

130  Heschel bezieht sich auf den Rebben Schneur Salman aus Ladi, der mit dem Buch 

Tanja die chassidische Dynastie von Chabad begründet hat. In dieser Schrift geht er 

weit über das konventionelle zu platte Verständnis von Götzendienst. Heschel zitiert 

dabei in einer Anmerkung folgende Stelle: „Das Wesen des Götzendienstes besteht 

darin, daß man etwas als eigenständig betrachtet, unabhängig von der Heiligkeit 

Gottes. Mit anderen Worten: Einen Götzen verehren heißt nicht, Gott zu leugnen; es 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 247 

seiner Söhne geht, letztendlich um seine eigene persönliche Erlösung. Es scheint, 
dass die Natur des Bösen komplexer ist, als dass sich das Böse einfach nur mei-
den ließe… 
 

5.2.4  Durchgänge: Hiob passiert seinen Namen 
 
Eines Tages geschahs, 

die Gottessöhne kamen, vor IHN zu treten, 

auch der Hinderer kam mitten unter ihnen. 

Er sprach zum Hinderer: 

„Woher kommst du?“ 

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach: 

„Vom Schweifen über die Erde, 

vom Mich-ergehen auf ihr.“ 

Er sprach zum Hinderer: 

„Hast du dein Herz auf meinen Knecht Ijob gerichtet: 

dass keiner auf Erden ihm gleich ist, 

ein Mann schlicht und gerade, Gott fürchtend und vom Bösen weichend?“ 

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach: 

„Istʼs umsonst, dass Ijob Gott fürchtet? 

Bist nicht dus, der ihn und sein Haus und alles Seine rings umschirmt hat? 

Das Tun seiner Hände hast du gesegnet,  

und sein Erwerb hat sich im Erdland gebreitet. 

Hingegen schicke doch deine Hand aus 

und rühre an alles Seine, 

ob er nicht in dein Anlitz dir absegnet!“ 

Er sprach zum Hinderer: 

„Da, alles Seine ist in seiner Hand, 

nur gegen ihn schicke deine Hand nimmer aus!“ 

Der Hinderer fuhr aus, von seinem Antlitz hinweg. 

(Hiob 1:7-13)131 

 
Dieser berühmte Prolog, der Goethe zu seinem Faust inspirierte, bringt einiges 
in Bewegung, bzw. durcheinander. Die Textoberfläche suggeriert, dass mit Satan 
ein personifizierter Gegenspieler Gottes auftritt. Als eine Art Teufelsfigur fordert 

                                                           

bedeutet, das Selbst nicht zu leugnen. Darum ist Stolz Götzendienst.“ (Heschel, Die 

ungesicherte Freiheit, 116) 

131  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 277f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

er Gott heraus, Hiobs Glaube auf die Probe zu stellen. Dieses Bühnenlicht bildet 
das Setting einer höchst zweifelhaften Wette, in dessen Beleuchtung Gott als 
Zyniker erscheint, der quasi bereit ist über Leichen zu gehen, um einen Glau-
bensbeweis zu erbringen.  

Die subkutanen Läufe des Textuntergrunds führen jedoch in eine komplexe 
Verflechtung zwischen der Schöpfung Gottes und der Struktur menschlicher Per-
sönlichkeit. In der Breite der jüdischen Auslegetradition bildet Satan eine Form, 
um das Böse im Sinne des Widersachers zu benennen. Buber und Rosenzweig 
verwenden den Ausdruck Hinderer, worin die anthropologische Relevanz reflek-
tiert wird. Der geläufigere Ausdruck jezer hara (böser Trieb) verdeutlicht dies 
insofern, als im Menschen selbst ein Triebgeflecht vorliegt, das ihn daran hin-
dert, heilig zu werden. Die entsprechende Bewegung (der Wiederholung) wird 
verhindert. Das Motiv der Verhinderung akzentuiert sich zusätzlich mit Blick auf 
den sprechenden Namen Hiob, der sich in der hebräischen Schreibweise etymo-
logisch mit dem Feind assoziieren lässt: איוב (Ijov; als Eigenname) und אויב 
(Ojev; Feind). Zugespitzt formuliert ist es gerade Hiobs anfängliche religiöse In-
tegrität, die ihn daran hindert, eine eigene Stimme auf Gott so auszurichten, dass 
eine reziproke Bewegung entstehen würde. Das nicht aufbrechende Pathos lässt 
Hiob unversehrt bei sich selbst bleiben, jedoch abgeschnitten von der Dimension 
der Heiligkeit. Entscheidend ist dabei, dass der Hinderer kein unabhängiges Ge-
genprinzip darstellt, sondern analog zum genannten Triebgeflecht ein Bestandteil 
der Schöpfung selbst ist, was die konventionelle Vorstellung einer Dichotomie 
zwischen Gut und Böse durcheinanderwirbelt132. Der Hinderer mischt sich un-

                                                           

132  Dieser fundamentalanthropologische Wirbel bringt gleichzeitig jene christliche 

Denkordnung durcheinander, welche in dualistischer Tradition das Gute mit der See-

le in Verbindung bringt, während das Böse im Körper verortet wird. Van der Horst 

zeigt auf, inwiefern sich im Talmud eine rabbinische Anthropologie spiegelt, die von 

einer Mischform zwischen Gut und Böse ausgeht: „According to the rabbis, the 

good inclination induces humankind to keep God’s commandments, but the evil one 

is the source of rebellion against God. But it is important to add that the good one 

never resides solely in the soul and the evil one only in the body; the seat of both of 

them is thought to be in the heart (levav!).“ (Van der Horst, A Note on the Evil Incli-

nation and Sexual Desire in Talmudic Literature, 100f.) Die Durchdringung zwi-

schen Trieb und Schöpfung ergibt sich exemplarisch aus der kommentierenden Ver-

tiefung zu Gen 2:7. Der Versteil „Da bildete Gott den Menschen“ weist im Hebräi-

schen eine Anomalie bzw. Differenz auf. Das Verb bilden (jezer) wird üblicherweise 

mit einem Jud geschrieben. In diesem Versteil erscheinen jedoch zwei Jud:  'צר הייו

-Zur zusätzlichen Veranschauli .(vajizer Hashem Elokim et haʼadam) אלקים את האדם 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 249 

ter133 die Söhne Gottes. Satans Aufforderung, Gott soll seine Hand ausschicken 
und an alles Seine anrühren, zeugt ebenfalls von einer Vermischung, die der ent-

                                                           

chung folge ich dem Kommentar von Rabbiner Hirsch, der die anthropologische 

Ambivalenz eindrücklich hervorhebt: „Die Weisen machen noch aufmerksam auf 

die Schreibart des  וייצר (vajezer Anmerkung R.B.), mit doppeltem י (jud). Es ist dies 

das einzige Mal, in welchem das י der rad. hervortritt. Sie sind unerschöpflich in 

Deutung dieses doppelten י, in welchem ihnen die  'יצירותב , die Doppelbildung des 

Menschen bezeichnet liegt. Er vereinigt nämlich Ewiges und Vergängliches, Irdi-

sches und Himmlisches, vereinigt in sich יצר טובund יצר הרע, er ist für עולם הזה 

und  ist hörbar, das andere ,יצירה die eine ,י das eine – וייצר .geschaffen  עולם הבא

quiesziert – die Erscheinung des Menschen ist immer eine doppelte Erscheinung. 

Eine Bildung ist immer im Menschen vorherrschend; allein sie verdrängt die andere 

nicht, die andere ist immer durchschimmernd. Der höchste Mensch gehört noch der 

Erde an, in dem Gesunkesten schimmert noch das Menschliche hindurch. […] Nicht 

dem Satan ist diese sinnliche Welt und diese sinnliche Natur verfallen, wie sie nicht 

von einem Satan stammt. Es ist dies eine Missgeburt, die zum Fluche der Mensch-

heit ersonnen worden. Der jüdischen Lehre erscheint der Mensch in seiner Doppel-

bildung aus Gottes Händen; denn eben in dem Menschen soll sich das Himmlische 

mit dem Irdischen, das Ewige mit dem Vergänglichen vermählen.“ (Hirsch, Die 

Fünf Bücher der Tora. Bereschit, 68) Eine analoge Stelle findet sich in Deut. 6:5, 

welche die Grundlage für das monotheistische Glaubensbekenntnis Shma Israel bil-

det. Analog zur Anomalie des doppelten Jud erscheint hier beim Ausdruck לבבך (le-

vavha; in deinem Herz) ein doppeltes Vav:  ְבּבָ ל לְ כָ בְּ  י�הֶ 6אֱ  'ת האֵ  תָּ בְ הַ אָו� . Und liebe 

Gott, deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen. In Anlehnung an Berachot 54a führt 

Hirsch an: „[…] denn es heisst: liebe Gott, deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen, 

und mit deiner ganzen Seele, und deinem ganzen Vermögen. Mit deinem ganzen 

Herzen: mit deinen beiden Neigungen, mit der Neigung zum Guten und mit der Nei-

gung zum Bösen“ (Hirsch, Die Fünf Bücher der Tora. Dewarim, 99f.). 

133  Vgl. dazu auch die treffende Charakterisierung Satans bei Margarete Susman: „Er 

kann nicht wie etwa im Manichäismus und verwandten Lehren die bloße Gegen-

macht, der reine Widersacher Gottes sein; er muß zu ihm in einem sehr viel näherem 

und verwickelteren Verhältnis stehen. Eben in einem familiären Verhältnis, wenn 

wir die Familie als jenes tiefste und verwickeltste Lebensverhältnis fassen, in dem 

aus der sich spaltenden Wurzel der Identität letzte Zusammengehörigkeit und tödli-

che Feindschaft entspringen. Diese Ferne in der Nähe und Nähe in der Ferne kommt 

auch schon darin zum Ausdruck, daß Satan hier nicht in ein finsteres Reich des Ab-

grunds gebannt ist, sondern frei auf der Erde zwischen den Menschen hin und her 

wandert und dort nicht nur seine eigenen, sondern, wie wir gleich sehen, auch die 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

sprechende Versteil andeutet: בכל אשר לו וגענא ידך  שלח  (shlakh na jadkha vega 
bekhol asher lo). In der Folge ist es Gott, der Satan freie Hand lässt, wobei die 
gerafften Hiobs-Botschaften von einem Boten Hiob verkündet werden. Der Bote 
wird mit dem hebräischen  (מלאך Malakh) umschrieben, was in Verbindung mit 
einem Engel steht, wobei unklar bleibt, wer den Engel geschickt hat und wer 
Hiob berührt. Diese fundamentale Diffusion im Sinne der Unklarheit und Un-
stimmigkeit geht den rationalen Zuordnungen voraus und bildet für Heschel das 
zentrale Motiv des menschlichen Lebens: Die Vermischung zwischen Gut und 
Böse. Als Phänomen radikaler Grenzverwischung drängt sich dieses Motiv 
gleichzeitig als Lebensgrund auf bzw. als Grundstimmung des Lebens, was mit 
der Begriffsbewegung des Pathos verbunden ist, der grundlegendsten Art und 
Weise, wie der Mensch vom Leben affiziert werden kann. Heschel exponiert 
dieses Thema, indem er selbst unterschiedliche Stränge jüdischer Texte und Tra-
ditionen zusammenflicht und vermischt, wie folgende längere Textpassage ein-
drücklich aufzeigt: 
 
In dieser Welt existiert das Heilige und das Unheilige anscheinend nicht voneinander ge-

trennt, sondern beide sind vermischt, aneinandergekoppelt, durcheinandergebracht; es ist 

eine Welt, in der die Götzen zu Hause sind und wo selbst der Gottesdienst mit Götzen-

dienst durchsetzt sein kann. In der jüdischen Mystik begegnet man häufig der Ansicht, daß 

in dieser Welt weder das Gute noch das Böse rein vorkommt und daß es nichts Gutes gibt, 

dem nichts Böses beigemischt wäre, und nichts Böses ohne eine Beimischung von Gutem. 

Die Vermischung von Gut und Böse ist das zentrale Problem der Geschichte und die letzte 

Frage der Erlösung. Die Vermischung geht zurück bis hinein in den Schöpfungsvorgang. 

„Als Gott begann, die Welt zu schaffen und zu enthüllen, was in den Tiefen verborgen 

war, und das Licht von der Finsternis zu trennen, war alles ineinander verwoben, und da-

rum kam Licht aus der Dunkelheit, und aus dem Undurchdringlichen trat die Tiefe hervor. 

So kommt auch aus Gutem Böses und aus der Gnade das Gericht, und alles ist verflochten, 

der gute Trieb und der böse Trieb.“ Ezechiel sah in seiner großen Vision, dass „ein 

Sturmwind aus dem Norden kam und eine große Wolke, umgeben von strahlendem Glanz 

(noga), aus der unaufhörlich Feuer hervorbrach“ (1,4). Zuerst sah er die unheiligen Mäch-

te. Eine große Wolke ist „die Macht der Zerstörung“; „sie heißt groß wegen ihrer Finster-

nis, die so stark ist, daß sie alle Quellen des Lichts verbirgt und unsichtbar macht und die 

                                                           

Geschäfte Gottes betreibt. Ja, fast sieht es nach dem Anfangsgespräch aus, als wären 

diese Geschäfte die gleichen. Und der unheimliche Eindruck einer nahen Verwandt-

schaft wird noch dadurch verstärkt, daß Satan wie Gott selbst seine Gestalt zu wan-

deln scheint.“ (Susman, Das Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen Volkes, 

34f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 251 

ganze Welt überschattet. Das Feuer, das hervorbricht, ist das Feuer des strengen Gerichts, 

das niemals von ihr weicht. Vom strahlenden Glanz umgeben… das bedeutet: Obwohl es 

der Bereich der Entweihung ist, wird er doch von einem gewissen Glanz umgeben…, er 

besitzt einen Aspekt von Heiligkeit und sollte daher nicht mit Verachtung behandelt wer-

den, sondern einen Platz an der Seite der Heiligkeit erhalten.“ Selbst in Satan ist noch eine 

Spur von Heiligkeit. Wenn er sein finsteres Werk als Verführer der Menschen tut, ist seine 

Bestimmung „um des Himmels willen“, denn zu diesem Zweck wurde er erschaffen. Rab-

bi Hirsch von Zydatschow, der große Heilige, bemerkte einmal zu seinem Schüler und 

Neffen: „Selbst nachdem ich das Alter von 40 Jahren – das Alter des Verstehens – erreicht 

hatte, war ich nicht sicher, ob mein Leben nicht in jenem Sumpf und der Vermischung von 

Gut und Böse (noga) versunken war… Mein Sohn, jeden Augenblick meines Lebens 

fürchte ich, in dieser Vermischung gefangen zu sein.“ In der ganzen Geschichte sind Gut 

und Böse miteinander vermengt. Die vorzügliche Aufgabe des Menschen, sein Anteil an 

der Erlösung der Schöpfung, besteht in dem Bemühen, Gut von Böse und Böse von Gut zu 

trennen. Da das Böse nur ein parasitäres Dasein auf dem Grund des Guten hat, wird es 

aufhören zu bestehen, wenn diese Trennung vollendet ist. Die Erlösung ist also abhängig 

von der Trennung von Gut und Böse.134 

 
Bei diesem Geflecht kommt der jüdischen Mystik ein besonders hoher Stellen-
wert zu, wobei der prozessive Charakter der Schöpfung die große Klammer bil-
det. Heschel greift einerseits die Verwirbelungen des Schöpfungsgeschehens auf, 
wie sie im Sohar beschrieben werden, andererseits bezieht er sich auf die luriani-
sche Kabbala, die von der Erlösungsbedürftigkeit der Schechina135 Gottes aus-

                                                           

134  Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 112f. 

135  Heschel vertieft die Beschäftigung mit dem Konzept der Schechina in seiner auf 

hebräisch verfassten Schrift Torah min Hashamayim, in der er sich profund mit dem 

rabbinischen Judentum auseinandersetzt. Brennpunkt bildet dabei die Spannung der 

zwei großen Traditionslinien zwischen den Schulen von Rabbi Ishmael und Rabbi 

Akiva. Rabbi Ishmael vertritt ein Judentum, welches von einem absolut transzenden-

ten Gott ausgeht, der sehr wohl in einem Verhältnis zu Israel steht, aber nicht in ei-

ner Beziehung, in der er sich mit den Leiden Israels identifizieren würde. Dem ent-

gegengesetzt setzt Rabbi Akiva das prophetische Verständnis vom Pathos Gottes 

fort, welches von der Immanenz ausgeht: Gott identifziert sich mit Israel und leidet 

selbst am Exil. Rabbi Akivas Schule prägte die midraschische Literatur ihrer Zeit 

und wurde zu einer Inspirationsquelle für die frühen Kabbalisten. Folgen wir dabei 

einer Ausführung Heschels, bei der er sich auf Rabbi Meir – einem Schüler Rabbi 

Akivas – bezieht, der sich seinerseits auf Midraschim aus Rabbah bezieht. Das 

Umgraben der Worte folgt der vokalisierenden Stimme, durch welche die Aktivität 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

geht. Ähnlich wie der gute und böse Trieb miteinander verflochten sind, ist Gott 
mit der materiellen Welt verflochten, die kabbalistisch als sitra achra (andere 

Seite) aufgefasst wird. Dadurch ergibt sich eine frappante Analogie und Bezo-
genheit zwischen der Galut Israels, dem Exil Gottes und der Situation Hiobs: Al-
le sind in ein kosmisches Drama verwickelt bzw. jenem Bösen ausgesetzt, das 
eine Mischform darstellt. Dieser Aussatz ist für Heschel jedoch nicht bloß meta-
physische Spekulation, sondern er bezieht dies auf eine Vorwärtsbewegung mes-
sianischer Erlösung, worin sich eine wahlverwandte Nähe zu Kierkegaards exis-
tenzieller Bewegung des Vorwärtserinnerns bekundet. Die sich ereignende 
Transzendenz nimmt bei Heschel jedoch eine spezifisch immanente Form an, die 
von der Präsenz Gottes – der Schechina – geprägt ist, welche sich dem Men-
schen zuwendet und innerhalb dieser immanenten Spannungsanlage auf den 
Menschen bezogen ist, ihn gar bedarf, was sich im Element des Pathos verleben-
digt und seinen Ausdruck findet. Die expressive Möglichkeit der Schechina darf 
dabei nicht mit einer Attribuierung Gottes verwechselt werden. Das Wesen Got-
tes ist absolut transzendent bzw. übersteigt die Schöpfung. Insofern resultiert die 
grundlegende Disposition zum Pathos in einer Bruchstelle, deren punctum mit 

                                                           

und Passivität Gottes durcheinander geraten: „Rabbi Akiva’s disciple Rabbi Meir 

followed his teacher in teaching this bold concept: „Thus the Lord delivered 

[vayyosha‘] Israel that day‘ (Exodus 14:30) – „[the hebrew consonants can be read 

as if it were] written thus the Lord was delivered [vayyivvasha‘] – when Israel is re-

deemed, God is, as is were, also redeemed.‘ In another context, Rabbi Meir ex-

pressed the same thought: „Redemption is mine and yours, and I, as it were, was re-

deemed with you, as it is said: ,whom you have redeemed for yourself from Egypt, a 

people and its God.‘ In the wake of this reversal there was effected a veritable revo-

lution in religious thought, one that exerted a profound influence through the course 

of the generations. From time immemorial the people had perceived the salvation of 

Israel as a human need, a national need, through which, to be sure, God’s name 

would be magnified in the world. But now Rabbi Akiva taught that Israel’s salvation 

is a divine need, and God’s needs take precedence over human needs. There is yet 

more: according to the classical theology, salvation was conditional on Israel’s mer-

it, but folded into Rabbi Akiva’s doctrine is the idea that salvation is the concern and 

need of the Holy and Blessed One, in all the divine Glory, and thus have to come 

even in the absence of merit.“ (Heschel, Heavenly Torah: as refracted through the 

generations, 107) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 253 

einer unsichtbaren Körperlichkeit
136

 einhergeht, die Pathos mit Stimme und 

Stimmung amalgamiert. 

Im Kontext der Schöpfung desavouiert Heschel mithin eine traditionelle 

Theologie, bei der Gott in seiner Allmächtigkeit als perfekt und unberührbar gilt. 

Seine Berührbarkeit bzw. die anthropologische Relevanz zwischen berühren und 

berührt werden rückt beim Verstehensprozess zu Hiob in den Vordergrund, wäh-

rend die Theodizee-Frage verblasst: Die Rechtfertigung Gottes angesichts des 

Bösen in der Welt verliert im dargelegten Kontext ihre Bedeutung, gar ihren 

Grund. Heschels Anliegen – auch in Hinblick auf Hiob – liegt im Wechsel der 

Perspektive: Die Suche Gottes nach dem Menschen versucht bzw. erprobt seine 

Integrität, die als Anthropodizee auf dem Spiel steht: als Rechtfertigung des 

Menschen vor Gott. 

Nicht grundlos, aber existenziell abgründig gestaltet sich Hiobs Schicksal, 

das wir nun im Kontext des Bösen als Mischform erneut aufgreifen, um den 

griechischen Begriff des Pathos von der hebräischen Seite aus zu vertiefen: Alles 

zu berühren, was Hiob gehört, wird mit dem Ausdruck גע (ga) wiedergegeben 

und führt ins Zentrum jenes religionsphilosophisch gesättigten Pathos Heschels, 

welches durch seine angedeuteten Mischformen nun zunehmend an begrifflicher 

Konturierung gewinnt, bei dem ein tiefentheologisches Konzept göttlichen Pa-

thos freigelegt wird: Dieses beruht gerade auf der schillernd-ambiguen Bedeu-

tungsvielfalt vom Verb לנגוע (lingoa; berühren) und dem Nomen נוגע (Noga; 

Leiden, Heimsuchung, Glanz). Die vermeintliche Einseitigkeit des (Er)Leidens-

zusammenhanges erweitert sich im Kontext der Schöpfung als schaffendes Kön-

nen, das gleichzeitig ein Nicht-Können enthält. Diese schwebende Potenz
137

 

                                                           

136  Die Spannung dieses Widerspruchs kann insofern als fundamentalste Schicht des 

göttlichen Pathos betrachtet werden, als sich darin und dadurch das der Schöpfung 

immanente Leben als schöpferisches und geschöpfliches Leben im grundlegensten 

Sinne bewegt wird und die Sphären des Kosmischen und Anthropologischen ver-

fliessen. Heschel extrapoliert diesen Zusammenhang als Polarität, welche ihrerseits 

Signum eines sich wiederholenden elliptischen Denkens ist: „Polarity is an essential 

trait of all things. Tension, contrast, and contradiction characterize all of reality. In 

the language of the Zohar, this world is called alma deperuda, ‚the world of sepera-

tion.‘ Discepancy, contention, ambiguity, ambivalence afflict all of life, including 

the study of the Torah; even the sages of the Talmud disagree on many details of the 

law.“ (Heschel, God in Search of Man, 341f.) 

137  Pathos liegt hiermit jenseits der Notwendigkeit zwischen Ursache und Wirkung bzw. 

transzendiert die Logik auf eine geschöpfliche Lebendigkeit hin, der eine grundle-

gende Passivität innewohnt. Diese entzieht sich einerseits logischer Eindeutigkeit, 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

webt selbst im Schöpfungsgeschehen und färbt sich stimmend auf Noga ab: der 

strahlende Glanz in Ezechiels Vision meint gleichzeitig ein Berühren und be-

rührt werden in jenem elementaren Sinne Heschels, dass sich die Elemente von 

Gut und Böse vermischen und die Vermischung selbst letztendlich unter diese 

Ausdrucksweise fällt.
138

 Die Möglichkeit der Schöpfung verbindet sich dabei mit 

                                                           

andererseits lässt sie keine verabsolutierende bzw. aktivistische Subjektkonstruktio-

nen zu, sei es auf Seite des Menschen oder jener Gottes. Die Depotenzialisierung des 

Absoluten führt in Anlehnung an Joseph Vogl an eine Schwelle, an einen Zwischen-

raum, der die Qualität des Zauderns auszeichnet. Diese Qualität lässt sich gleichzei-

tig auf jene Transformation übertragen, die Hiob passiert und letztlich ein Passagen-

Denken auszeichnet: „Aristotelisch formuliert, markiert das Zaudern dieses Augen-

blicks ein Vermögen oder eine Potenz, wenn Potenz – wie Giorgio Agamben am 

Beispiel von Aristotelesʼ Schriften Über die Seele und Metaphysik demonstrierte – 

ein Vermögen zum Unvermögen bedeutet, ein Vermögen, etwas nicht zu sein oder 

nicht zu tun. So impliziert etwa das Vermögen zur Sprache das Vermögen, nicht zu 

sprechen; so ist das Vermögen des Denkens ein Vermögen, nicht zu denken; das 

Vermögen des Gesichtsinns ein Vermögen zur Dunkelheit. Das Vermögen, dynamis, 

ist dabei nicht als bloßer Gegensatz zur Aktualität, zur energeia, zu verstehen. Es 

entzieht sich vielmehr der logischen Form von Bejahung und Verneinung und ruft – 

als Potentialität – einen Schwebezustand herbei, der in jeder Aktualität, in jeder Ak-

tualisierung weiterhin gegenwärtig bleibt.“ (Vogl, Über das Zaudern, 28f.) Weiter 

auf Agamben eingehend ist es die Impotenz, die zum schöpferischen Wesen des 

Menschen gehört und den Nährboden für die Wiederholung als innere Freiheit legt. 

Von dieser Dimension abgeschnitten zu sein, gefährdet den Menschen in seinem 

Personsein und führt zur Selbstentfremdung, indem er jene Widerständigkeit ver-

liert, die gerade Hiob auszeichnet: „Nichts macht so arm und so unfrei wie die Ent-

fremdung von der Impotenz. Derjenige, der von dem getrennt wird, was er kann, 

kann dennoch Widerstand leisten, hat noch die Möglichkeit zu unterlassen. Derjeni-

ge, der von seiner Impotenz getrennt wird, verliert hingegen vor allem die Fähigkeit 

zum Widerstand. Wie nur das verletzte Bewusstsein dessen, was wir nicht sein kön-

nen, die Wahrheit dessen, was wir sind, verbürgt, so ist es nur die strahlende Er-

scheinung dessen, was wir nicht tun oder unterlassen können, was unserem Handeln 

Konsistenz gibt.“ (Agamben, Nacktheiten, 80) 

138  Auf der Folie früher Kabbala exponiert Joseph Dan im Sefer Jezira, wie die Gesetze 

der Schöpfung und die Gesetze der Sprache ein Spiegelverhältnis eingehen und das 

Universum begründen. Die Vermischung von Gut und Böse dringt mithin in die 

sprachliche Struktur und deutet an, inwiefern der Ausdruck nogah mit der von He-

schel dargelegten Ambivalenz behaftet ist: „Er erklärte die Existenz des Guten und 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 255 

der Unmöglichkeit die Vermischung zu ver-hindern. Ein Zu- und Zusammenfall, 

welcher dem etymologischen Gespinst rund um die Berührung eine weitere ge-

dankliche Akzentuierung verleiht, finden wir inhaltlich und eben begrifflich in 

der Kontingenz vor, die Hiob heimsucht. Das Präfix con (mit) vermischt sich da-

bei mit dem Verb tangere (berühren), so dass die Erfahrung der Kontingenz als 

jene der Fundamentalberührung verstanden werden kann, von außen kommt und 

auf die Transzendenz als Geschehen hinweist. Die Kontingenz sprengt die zu 

einfache Intentionalität Hiobs, welche im Sinne der dargebrachten Opfer als Ak-

tivismus entlarvt wird, der sich durch die aktive Steuerung intentionaler Subjek-

tivität auszeichnet. Die Art und Weise wie Hiob berührt wird, impliziert ein Wi-

derfahrnis, welches im Sinne des Erleidens einer fundamentalen Passivität Raum 

gibt, um im Bruch eine neue Wirklichkeit zu aktivieren: jene der Betroffenheit. 

Dass Hiob berührt wird und die Art und Weise wie Hiob berührt wird, verweist 

auf das grundlegendste Moment des Pathos Gottes, dass Gott vom Leiden des 

Menschen betroffen ist, dass ihn dieses Leiden etwas angeht und berührt. Die 

Schnittstelle zwischen menschlichem und göttlichem Pathos liegt in der Sensiti-

vität begründet, sich dem Anderen hin zu öffnen, wodurch sich dem Pathos 

gleichzeitig Ethos im Sinne transitiver Sorge einschreibt: 

 

                                                           

Bösen im Universum als einen grammatischen Prozess: Wird der Buchstabe ajin der 

,Wurzel‘ ng als Präfix vorangestellt, so entsteht oneg (,Wonne‘); verwendet man ihn 

dagegen als Suffix, so bedeutet das daraus entstehende Wort ,Heimsuchung‘ oder 

,Leiden‘.“ (Dan, Die Kabbala, 35) Auf analoge Strukturen der Vermischung zwi-

sche Gut und Böse, welche die rabbinische Auslegung bis zu Maimonides prägten, 

macht auch Shalom Rosenberg aufmerksam: „Thus, when monotheism is confronted 

by the Persian religion, the prophet Isaiah says of god that He ist he one who ‚forms 

the light and creates darkness, makes peace and creates evil‘ (Isaiah 45:7). Our Sag-

es, when they formulated our Morning Prayers, changed ‚creates evil‘ into ‚creates 

all‘, to prevent us from reciting a blessing over the creation of evil. But there is no 

doubt that even when we say in our prayers that He ,creates all,‘ we imply that this 

,all‘ also includes, of course, evil. […] In Rabbi Meir’s Bible, the last words, ‚and it 

was very good‘ (ve – hineh tov me’od) appeared in the version ‚and death was good‘ 

(ve-hineh tov mavet). According to Maimonides, this marginal gloss of Rabbi Meir 

was meant to teach us, by a slight change of Hebrew consonants, that even death is 

the result of the overall good of creation. For it is a fact that we find ourselves here 

in a world of matter, which is, in its very nature, dynamic – that is, it is based on plu-

rality and on change.“ (Rosenberg, Good and Evil in Jewish Thought, 13f., 32) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

The only concern that may be ascribed to Him is a transitive concern, one which is im-

plied in the very concept of creation. For if creation is conceived as a voluntary activity of 

the Supreme Being, it implies a concern with that which is coming in to being. Since 

God’s existence is continuous, His concern or care for His creatures must be abiding. 

While man’s concern for others is often tainted with concern for his own self and charac-

terized as a lack of self-sufficiency and a requirement for the perpetuation of his own ex-

istence, God’s care for His creatures is a pure concern.139 

 
Die sorgende Betroffenheit wird gleichzeitig Signum des göttlichen Pathos so-
wie der Schöpfung. Im englischen Schlüsselwort concern spiegelt sich neben 
dem ethischen Bezugsmoment gleichzeitig die elementare Dimension der Bewe-
gung und Beunruhigung wider. Interessanterweise lassen sich das ethische und 
dynamische Element mit dem lateinischen Verb concernere verbinden, welches 
die die Bedeutungsaspekte des Prüfens und Vermischens beinhaltet, was als 
etymologisches Kreisen wieder zu Hiob zurückführt: Das Eingangsetting wie-
derholt sich annähernd identisch, wobei sich die Dimensionen des Vermischens 
und Prüfens um eine Volte verschärfen: 
 
Eines Tages geschahs, 

die Gottessöhne kamen, vor IHN zu treten, 

auch der Hinderer kam mitten unter ihnen, vor IHN zu treten. 

Er sprach zum Hinderer: 

„Von wannen kommst du?“ 

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach: 

„Vom Schweifen über die Erde, 

vom Mich-ergehen auf ihr.“ 

 

Er sprach zum Hinderer: 

„Hast du dein Herz auf meinen Knecht Ijob gerichtet: 

daß keiner auf Erden ihm gleich ist, 

ein Mann schlicht und gerade, Gott fürchtend und vom Bösen weichend? 

Und noch hält er an seiner Schlichtheit. 

Du aber hast mich gegen ihn gereizt, 

ihn umsonst zu verschlingen.“ 

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach: 

„Haut um Haut, 

alles, was eines Mannes ist, gibt er um sein Leben. 

                                                           

139  Heschel, Man is not alone, 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 257 

Hingegen schicke doch deine Hand aus 

und rühre an sein Gebein und an sein Fleisch, – 

ob er nicht in dein Antlitz dir absegnet!“ 

(Hiob 2: 1-5)140 

 
Nach den Hiobsbotschaften hält der davon betroffene Protagonist weiter an sei-
ner vermeintlich glaubenden Integrität fest und akzeptiert gottergeben sein ihm 
zugesandtes Los, ohne sich jedoch auf die dargelegte schwebende Ambivalenz 
jener Mischverhältnisse einzulassen, die der Schöpfung inne wohnen und im 
Gange sind. Er hält an den getrennten Kategorien zwischen Gut und Böse fest, 
obwohl die feindliche Mischung in seinem eigenen Namen im Gange – ihm und 
ihn passiert. Die leidvolle Berührung betrifft nun nicht mehr nur Hiobs Besitz, 
sondern sein Fleisch. Pathos bezieht sich auf Hiob als inkarniertes Wesen, der 
seine Geschwüre mit Scherben kratzt. Gleichzeitig scheint141 ein Pathos Gottes 

                                                           

140  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 279. 

141  Im Wochenabschnitt Tasria (Lev 12,1-13,59) stehen die Kriterien für das Feststellen 

des Aussatzes im Zentrum, wodurch die betroffene Person unrein wird und sich für 

eine bestimmte Zeit absondern muss. Die Bezeichnung des Geschwürs lässt Rück-

schlüsse auf Hiob zu: Der Aussatz wird צרעת (zara’at) genannt; dem geht meistens 

der Ausdruck נגע (nega) voraus, was Hirsch mit Schaden wiedergibt, woraus sich 

das Kompositum Aussatzschaden herleiten lässt. Nega weist dieselbe Etymologie 

wie נגע (Noga) auf und kann im entsprechenden Kontext als Widerfahrnis übersetzt 

werden: Der Schaden verkörpert eine Bewegung, welche in die Haut übergeht. Bei 

diesem Übergang ist beachtenswert, dass Haut עור (or) sich mit Licht רוא  (or) klang-

lich assoziieren lässt, was einerseits dem genannten Aufscheinen göttlichen Pathos 

eine zusätzliche Note verleiht, andererseits an jenes Durchschimmern Steiners erin-

nert, das die Person im Hindurchklingen und Hindurchsagen konstituiert. Und ab-

schliessend: Das Motiv des Übergangs lässt sich an dieser Stelle insofern als Passa-

ge verdichten, zuspitzen und: verengen, als zara’at einerseits mit  ,zarah; Leiden)  הצר

Not) in Verbindung steht, andererseits den Wortteil zar enthält, was eng bedeutet. – 

Nega zara’at kann mit diesen Fäden über die Hautkrankheit hinaus als pleonastisch 

gewendetes leidendes Widerfahrnis gedeutet werden, wobei das Leiden in seiner 

Enge passiert und eine Passage bildet. In Hiob 7:11 fällt entsprechend der Ausdruck 

 womit die leidende Enge des Geistes zur Sprache kommt, was ,(bezar ruhi) בצר רוחי

in der existenziellen Befindlichkeit der Enge als Angst (vgl. franz. angoisse) zu ei-

ner Vermischung zwischen Körperlichkeit und Bewusstsein führt, wobei das Passie-

ren der Enge im dialektischen Sinne die Weite impliziert, was die Passage zu einem 

spannungsvollen Paradox macht. Im historisch-spirituellen Kontext lässt sich dies 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

auf, welches insofern mit der schwebenden Potenzialität zusammenhängt, als 
Gott selber nicht den absolut übergeordneten Standpunkt inne hat, sondern in-
volviert ist: Das wirbelnde Drehmoment betrifft den Umstand, dass Satan Gott 
gegen Hiob gereizt142 hat, und zwar םחנ  (hinam; umsonst) – für nichts: grund-
los!? Diese pathisch strukturierte Szenerie scheint im Sinne des Pathischen auf 
Hiob einzuwirken, ihn förmlich über die Gründe und Begründbarkeit hinaus an-

                                                           

zweifach mit dem Auszug aus Ägypten verbinden: Zum einen enthält das Land der 

Versklavung die Enge im Namen Mizraim, um in der Überschreitung auf das Offen-

barungsereignis am Berge Sinai zuzugehen. Zum Anderen bezieht sich der Ausdruck 

Passach auf das Passah-Opfer, welches seinerseits an jenes Vorübergehen an den 

Häusern der Israeliten erinnert, deren Türpfosten mit dem Blut des Opferlammes 

gekennzeichnet waren. Die Passage der zehnten Plage geht in die Erlösung Israels 

über. Die Dialektik zwischen bedrückender Enge und raumgebender Weite steht 

gleichzeitig im Zusammenhang mit der Schöpfung selbst, wobei die Erschaffung des 

Wassers in dem mittelalterlichen Midrasch Konen eine virtuose Deutung erfährt, bei 

der das Wasser innigst auf die Träne bezogen wird. Heschel gibt diese folgender-

massen wieder: „Regarding the waters: On the second day of creation, the Holy and 

Blessed One said: „Let there be an expanse (raki’a) in the midst of the water, that it 

may separate water from water. God made the expanse from the water which was 

above the expanse“ (Genesis 1:6-7). „God said to the waters: divide yourselves into 

two halfes; one half shall go up, and the other half shall go down; but the waters pre-

sumptuously all went upward, and all of you went upward?! Said the waters: We 

shall not descend! Thus did they brazenly confront their Creator…. What did the 

Holy and Blessed One do? God extended his little finger, and they tore into two 

parts, and God took half of them down against their will. Thus it is written: ,God 

said, let there be an expanse (raki’a)‘ (Genesis 1:6) – do not read ,expanse‘ (raki’a), 

but ,tear‘ (Keri’a).“ (Heschel, Heavenly Torah, 124) Diesselbe Dialektik bündelt 

sich an Rosch Haschana zu einem Satz; dies beim Taschlich-Gebet, dem symboli-

schen Wegwerfen der Sünden in ein Gewässer: אתִ רָ ר קָ צַ מֵ ן הַ מִ  יה ָ בחָ רְ מֶ י בַ נִ נָ עָ , הי י  Aus 

der Bedrängnis habe ich gerufen, Er antwortete und gab mir unbegrenzte Weite 

(Machsor Schma Kolenu Rosch Haschana, 682f.). 

142  Dieser Reiz trifft im eigentlichsten Sinne Heschels ins Herz göttlichen Pathos, in der 

Leid erzeugenden Wut Gottes: „There are two aspects of the divine anger: how it af-

fects God and how it may affect man. Its historical significance is the desaster that 

may ensue; its intrinsic significance is pain in the heart of God. To man, the anger of 

God incites the fear of pain; to God, the anger is pain.“ (Heschel, The Prophets, 

312f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 259 

zustecken, indem das Absurde auf ihn wirkt und an den Abgrund143 bringt: Er 
verflucht den Tag seiner Geburt, nachdem seine Freunde zu ihm kommen und 
mit ihm sieben Tage trauern.  

Es sei an dieser Stelle nochmals an Constantin Constantius erinnert, welcher 
den Daseinsekel extrapolierte, um den existenzialisierten Hiob in ein absolutes 
Gegensatzverhältnis gegenüber Gott zu stellen, was aber gleichzeitig – trotz 
existenzieller Ausrichtung – eine trennscharfe Kategorisierung zwischen Imma-
nenz144 und Transzendenz schaffte: 

 
Mein Leben ist zum Äußersten gebracht, ich ekle mich am Dasein, es ist geschmacklos, 

ohne Salz und Sinn. Wenn ich auch hungriger wäre als Pierrot, möchte ich doch nicht die 

Erklärung essen, die die Menschen bieten. Man steckt den Finger in die Erde, um zu rie-

chen, in welchem Land man ist, ich stecke den Finger ins Dasein – es riecht nach – Nichts. 

Wo bin ich? Was will das sagen: die Welt? Was bedeutet dieses Wort? Wer hat mich in 

dieses Ganze hineingenarrt und läßt mich nun da stehen? Wer bin ich? Wie kam ich in die 

Welt hinein, warum wurde ich nicht befragt, warum nicht bekannt gemacht mit Sitten und 

Herkommen, sondern einfach in Reih und Glied gesteckt, als sei ich von einem Seelenver-

käufer gekauft? Wieso wurde ich Teilhaber in der großen Unternehmung, die man Wirk-

lichkeit nennt? Warum soll ich Teilhaber sein? Ist das keine freiwillige Sache? Und falls 

                                                           

143  Vgl. dazu auch den hermeneutischen Zugang von Hermann Spieckermann, der den 

Hiob-Text im Rahmen der begrifflichen Trias Wunden – Wunder – Weisheit zu deu-

ten versucht: „Deshalb wird im Folgenden nicht von der Krise der Weisheit oder 

vom Tun-Ergehen-Zusammenhang die Rede sein, auch nicht vom Leiden des Un-

schuldigen oder von der Theodizeefrage. Solche Charakterisierungen werden nicht 

generell abgelehnt, wohl aber mit Skepsis gegenüber ihrer hermeneutischen Er-

schließungskraft und ihrer theologischen Angemessenheit im Blick auf das Hiob-

problem bedacht. Vielmehr werde ich von gelebter Gottesbeziehung sprechen, die 

Gott an den Abgrund stellt – in beiderlei Sinn: Wie deutet der exemplarische 

Mensch Hiob in der Binnenperspektive des Buches die erlittene Bodenlosigkeit des 

Abgrunds, wie die Freunde, wie Gott selbst?“ (Spickermann, Wunden – Wunder – 

Weisheit: Aspekte des Hiobproblems, 12) 

144  Agamben entwickelt in Anlehnung an Deleuzes Text Die Immanenz: ein Leben… 

eine gegenläufige Lesart des Überganges, welche die Dichotomie zwischen Trans-

zendenz und Immanenz sprengt bzw. vermischt: „Die Immanenzebene funktioniert 

also als ein Prinzip virtueller Unbestimmtheit, aufgrund dessen sich Vegetabiles und 

Animalisches, Innen und Aussen, ja selbst Organisches und Anorganisches gegen-

seitig aufheben und ineinanderübergehen.“ (Agamben, Die absolute Immanenz, 111) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

ich genötigt werden soll, es zu sein, wo ist da der Dirigent, ich habe eine Bemerkung zu 

machen. Gibt es keinen Dirigenten?145 

 
Diese existenzielle Grundbefindlichkeit ist jedoch Teil des göttlichen Pathos, 
welches zum transformativen Prozess Hiobs gehört, die logische Ebene zu ver-
lassen: um den Zwischenraum herzustellen, der ein elementares Zwischen er-
möglicht, ein Da-Zwischen, welches es mit Heschel als zentrale Kategorie pro-
phetischer Theologie bzw. prophetischen Bewusstseins aufzuzeigen gilt. Auch 
wenn Hiob nicht zu den prophetischen Schriften zählt, lässt sich über Heschels 
Verständnis göttlichen Pathos eine hermeneutische Spur zur Figur Hiobs graben; 
um den transformativen Prozess prophetischen Bewusstseins am Leiden Hiobs 
zugänglich zu machen, das mit dem Involviert sein Gottes zusammenhängt und –
fällt. Diese Bewegung als wesentliche Berührung – Kontingenz – bildet den 
Grundton prophetischen Bewusstseins: 

 
As we have seen, the divine pathos is the ground-tone of all these attitudes. A central cat-

egory of the prophetic understanding for God, it is echoed in almost every prophetic 

statement. To the prophet, we have noted, God does not reveal himself in an abstract abso-

luteness, but in a personal and intimate relation to the world. He does not simply com-

mand and expect obedience; He is also moved and affected what happens in the world, 

and reacts accordingly. Events and human actions arouse in Him joy or sorrow, pleasure 

or wrath. He is not conceived as judging the world in detachment. He reacts in an intimate 

and subjective manner, and thus determines the value of events. Quite obviously in the 

biblical view, man’s deeds may move Him, affect Him, grieve Him or, on the other hand, 

gladden Him and please Him. This notion that God can be intimately affected, that He 

possesses not merely intelligence and will, but also pathos, basically defines the prophetic 

conciousness oft God. […] The divine Pathos is like a bridge over the abyss that separates 

man from God. It implies that the relationship between God and man is not dialectic, char-

acterized by opposition and tension. Man in his essence is not the antithesis of the divine, 

although in his actual existence he may be rebellious and defiant.146 

 
Der leidende Hiob scheint an der Oberfläche des Narrativs und an jener seines 
Bewusstseins sich gegen Gott zu wenden, was einerseits zur identifikatorischen 
Projektionsfläche des jungen Menschen wurde, andererseits zu einem existenzi-
ellen Verständnis des Subjekts führte, welches als Einzelner aktiv vor Gott steht. 
Auch wenn diese existenzielle Referenz durchaus eine ihr innewohnende dialek-

                                                           

145  Kierkegaard, Die Wiederholung, 62f.  

146  Heschel, The Prophets, 223f., 229. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 261 

tische Spannung aufweist, so versuche ich in Anlehnung an Heschel einen theo-
logischen Schritt tiefer zu gehen, um die tiefentheologische Schicht jenes Pathos 
zu berühren, das den Sprung – ohne Hegels Hilfe – überbrückt. Kierkegaard 
bleibt bei Gott stehen, der in den Eigenschaften der Intelligenz und des Willens 
für Hiob undurchschaubar und unberechenbar ist, was zwar zu einem begrifflich 
nicht vermittelbaren Denkwiderstand führt und die Figur des leidenschaftlichen 
Denkers begründen mag, aber nicht auf die Dimension des göttlichen Pathos 
eingeht. Jene Dimension, die gegen Hiobs Wissen in ihn übergeht und den Text- 
bzw. den damit verbundenen Zeitfluss untergründig aufmischt. In dem Sinne ist 
Hiob sein eigener Feind, passiert er seinen eigenen Namen, bis diese Tiefe zu 
seinem Bewusstsein wird, welches als prophetisches gilt.  

Eliphazʼ erste Antwort gegenüber Hiob impliziert eine Kommunikation des 
common sense, welche neben den theologischen Allgemeinplätzen einen Aus-
tausch verfolgt, der an sich austauschbar ist, weil er zum Einen das Ungewöhnli-
che der existenziell subjektiven Situation ausblendet und zum Anderen keine 
Regungen auf der Ebene des Pathos zeigt und entsprechend weit davon entfernt 
ist, eine eigene Stimme zu erzeugen bzw. sich auf eine Stimme einzulassen147. 

                                                           

147  Ich werde innerhalb dieser Arbeit nicht näher auf die Gegenreden der Freunde ein-

gehen, in denen neben Eliphas Bildad und Tzophar sich einschalten. Obwohl es na-

türlich zwischen diesen Reden zu unterscheidende Nuancen gibt, lassen sich diese 

als objektivierende theologische Positionen subsumieren, welche die entsprechende 

Logik des Tun-Ergehens-Zusamenhang über die individuelle Befindlichkeit Hiobs 

als Person stellen. Dadurch wird der Status der Freundschaft in Frage gestellt, wel-

che ihrerseits durch die Begriffe Stimmung und Pathos strukturiert ist. Im Sinne von 

Karl Löwith sind die vermeintlichen Freunde auf die Inhalte von Hiobs Worten fi-

xiert ohne über jenes unscharfe Sensorium zu verfügen, welches für eine Freund-

schaft konstitutiv ist – auf die Stimme zu hören und den Boden des logischen Grun-

des aufzuwühlen: „Eine Stimmung ist aber keine ‚noch nicht‘ zum Selbstbewußtsein 

gekommene Seinsverfassung des Menschen, sondern hat ihre ganz bestimmte eigen-

artige Deutlichkeit, und der eine ,versteht. die Stimmung des anderen unmittelbar, 

auf dem gleichsam unterirdischen Wege eines unverständlichen, aber doch deutlich 

fühlbaren ,Beeinflußtwerdens‘. Die genuine Interpretation dieser unlogischen 

Grundlage des Daseins kann daher nicht denselben Weg beschreiten wie die des 

,geistigen‘ Lebens. […] Im Sprechen kommt die Stimmung in der natürlichen 

Sprech-Stimme zum unwillkürlichen Ausdruck. Ein jeder hat seine je eigenartige 

Sprechstimme, an der man ihn erkennt, auch wenn man ihn gar nicht sieht und ver-

steht, was er spricht. Diese seine Stimme wechselt mit dem Wechsel der Stimmun-

gen und ist in ihrer Bedeutung so unmißverständlich wie die Sprache alles dessen, 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Diese stimmlosen Worte reizen Hiob, der seinerseits persönlicher wird, indem 
sich sein Gottesverhältnis zu verändern beginnt. Er spricht nicht mehr von oder 
über Gott, sondern gleichzeig zu Gott, was sich im changierenden hebräischen 
Gebrauch Eloha und Shadai (Hiob 3,3/6,4) widerspiegelt. Diese changierende 
Bewegung geht mit einem auf- bzw. einbrechenden Pathos Gottes einher, indem 
der aussätzige Hiob durch das Motiv der Vermischung berührt wird. Der Vers 
Schon will mein Fleisch sich mit Maden bekleiden, meine Haut mit Staubklum-

pen, ein Nu noch, und es zerfliesst! (Hiob 7:5)148 bringt folgende Eigenheit mit 
sich: Rabbi Moshe Eisemann übersetzt  als my (Ori raga veʼimaes)  וימאס עורי רגע

skin is wrinkled and repulsive und vertieft die Stelle in Anlehnung an die mittel-
alterlichen Kommentatoren Raschi und Ramban: 

 
„Rashi, who renders wrinkled here, must be understood in terms of Rashi to Jeremiah 

31:34. There, to רגע הים, he writes: He breaks up the sea, moves it around and causes its 

waters to seethe so that it appears wrinkled. […] We have rendered וימאס from מאס, to re-

ject or despise. Ramban believes that the word may derive from נמס, to flow, or from מסס, 

to melt.“149 

 
In der Verknüpfung mit dem Aussatz als jenes Widerfahrnis, welches der Haut 
geschieht – צרעת נגע – scheint sich das Pathische am Pathos insofern verstärkt zu 
haben, als Hiob in seiner Gesamtexistenz150 wie ein aufbrechendes Meer ange-

                                                           

was ,von selbst‘ und ohne Worte spricht. Von diesem unausgesprochenen, aber 

durchaus deutlichen Ausdruck der menschlichen Rede macht jedes persönliche Ver-

ständnis einen ständigen Gebrauch, indem man darauf hört, wie einer spricht, noch 

bevor man darauf eingeht, was einer sagt.“ (Löwith, Das Individuum in der Rolle 

des Mitmenschen, 172-174) 

148  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 286. 

149  Eisemann, Job, 72. 

150  Vgl. dazu Soloveitchik, der eine Theorie der Emotionen entwickelt, welche für die 

religiöse Erfahrung konstitutiv ist, wenn diese die gesamte Existenz erfassen. Dies 

trifft aus Hiobs Leiden zu, die ihm auf den Leib geschrieben sind. Das Moment des 

Fliessens steht dabei in Kontrast zur aristotelischen Mesotes-Lehre: „Such a theory, 

which is sound from a practical viewpoint insofar as it promotes sanity and equilib-

rium and protects the individual from fits and crisis, tends nevertheless to dampen 

the emotional expressiveness of man and to dull the richness and iridescent beauty 

of our affective life. An emotion is beautiful and great when it is all-consuming and 

all-enveloping, when its depth is unfathomable and its sweep unpredictable. The 

creative emotion from which the religious or even the aesthetic experience flows 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 263 

steckt bzw. affiziert wird, als ob er zerfließe. Buber und Rosenzweig lassen of-
fensichtlich die midraschmäßige Bedeutungsebene potenziert einfließen, indem 
sie sogar die Kombination aus wrinkled and repulsive fließen und schmelzen las-
sen, was einerseits die Bewegung der Falten miteinschließt und andererseits die 
wortwörtliche Ebene des Abscheulichen und Abstoßenden übersteigt. Auch wenn 
Hiob rebelliert, geschieht ihm Transzendenz in der Eigenart der einsetzenden 
Mischverhältnisse, was sich in seiner Frage an Gott spiegelt: Warum hast du 

mich dir zum Anstoß gemacht, daß ich mir selber zur Last bin? (Hiob 7:20)151 

Die pathische Ansteckung dringt bis in die grammatischen Strukturen ein, 
wobei der verwendete Ausdruck des Anstoßes jenes Pathos birgt, welches He-
schel programmatisch als Gottes Suche nach dem Menschen versteht. Aus Hiobs 
Perspektive erscheint diese Passage als Heimsuche und Last152, welche aber be-
reits dialogisch geformt ist und nicht als blindes Schicksal wütet. Gott geht Hiob 
an, indem er ihn etwas angeht, worin nochmals die mehrgestaltige Etymologie 
von concern aufscheint. Eisemann übersetzt מפגע (Mifga) mit target als Zielob-
jekt, um die Intentionalität Gottes zu akzentuieren. In der Absicht des Treffens: 
-assoziieren, was auf die grund (paga; treffen) פגע lässt sich mit dem Verb מפגע
sätzliche Möglichkeit der Verbindung zwischen Mensch und Gott hindeutet.  

Um dem Gang der verschlungenen Verhältnisse des sich Spur suchenden Di-
alogs zwischen Gott und Mensch nachzugehen, soll die Intentionalität Gottes mit 
der entsprechenden Gerichtetheit und Ausrichtung erweitert werden, um Hiobs 

                                                           

must possess a boundless energy and dynamic qualities; it must be overpowering, 

shattering all artificial hedges and fences which convention erects around it, and 

must possess the impetus of the infinite and unmanageable.“ (Soloveitchik, Out of 

the Whirlwind, 195f.) 

151  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 287. 

152  Im Zusammenhang mit der Eigenlast des Selbst sei nochmals an das Pathos bei Hen-

ry erinnert, wobei sich die Last im fundamentalanthropologischen Sinne als feindli-

ches Triebgeflecht verstehen lässt, das nach Entflechtung strebt. Diese Deutung des 

Leidens als Selbstlast steht jedoch Kierkegaard einiges näher als Heschel: „Der 

Trieb ist die unablässige Anstrengung des selbstaffizierten Lebens, das heißt: ständig 

von sich selbst bestürmt, unter seinem eigenen Gewicht erdrückt, um sich diesem zu 

entziehen, sich von sich selbst zu lösen. Angesichts der Unmöglichkeit, in der das 

Leben sich befindet, um dieses Band zu zerreißen, das es unbezwingbar an es selbst 

bindet, versucht es folglich, sich selbst zu verändern, sein Leiden in Freude zu ver-

wandeln – was das Prinzip seines Handelns, einer jeden denkbaren Handlung hierbei 

ausmacht.“ (Henry, „Ich bin die Wahrheit.“ Für eine Philosophie des Christentums, 

153) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Gang besser zu verstehen. Erdrückt von der eigenen Last des Selbst wirkt zwar 
Gottes Ausrichtung in Richtung Hiob, doch ist das entsprechende Pathos bei ihm 
noch nicht aufgebrochen, so dass das Motiv des Treffens immer noch mit dem 
stärkeren Geschmack des absurd Grundlosen vermischt ist. Auf Bildads Ein-
wände entgegnet Hiob: Riefe ich und er entgegnete mir, ich glaubte nicht, daß 

meiner Stimme er lauschte. Der im Sturm nach mir schnappt und mehrt umsonst 

meine Wunden. (Hiob 9:16-17).153 Die Wunde betäubt die Sensitivität, das göttli-
che Pathos als seine Stimme im Rufen154 zu vernehmen. In der Passage des eige-

                                                           

153  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 289f. 

154  Dazu gibt es einen sehr aufschlussreichen Midrasch in Schemot Rabba: „Once the 

Children of Israel saw that they were surrounded on three sides – the implacable sea, 

the advancing enemy and the wild animals of the desert – they raised their eyes to 

their Father in Heaven and cried out to the Holy One, Blessed is He, as the verse 

states, ,the Children of Israel cried to Hashem‘ (Shemos 14:10). Why did Hashem do 

this to them? Because He desired their prayers. Said R’ Yehoshua ben Levi: What is 

this comparable to? To a king who was traveling on the road, and a princess cried 

out to him, ,I implore you, save me from this bandits!‘ The king responded to her cry 

and saved her. After some time, he asked her to marry him. He desired to speak with 

her but she was unwilling. What did the king do? He incited bandits against her so 

that she would cry out to him and he could respond. Once the bandits descended up-

on her, she began to cry out to the king. He said to her, ,This is what I wanted, to 

hear your voice!‘ Similary, when [the Children of] Israel were in Egypt and they 

were enslaved the began to cry out and raise their eyes to the Holy One, Blessed is 

He, as it says, ,And it happened during those many days…and they cried out.‘ Im-

mediately afterwards it says, ,Hashem saw [the pain of] the Children of Israel‘ 

(Shemos 2:23-25). After Hashem delivered them from Egypt with a strong hand and 

an outstretched arm, He asked to hear their voice again but they were unwilling. 

What did He do? He incited Pharao to chase after them, as it says, ,Pharao closed 

in.‘ Immediately afterwards, ‚the Children of Israel cried out to Hashem.‘ At that 

moment the Holy One, Blessed is He, said, ‚This is what I wanted, to hear your 

voices!‘ as the verse says, ‚My dove is in the clefts of the rock, let me hear your 

voice‘ (Shir HaShirim 2:14). It does not say, ‚Let me hear a voice‘; rather, ‚Let me 

hear your voice‘, referring to the voice that was already heard in Egypt.“ (Zit. in: 

Leuchter, Tefilla: Creating Dialogue with Hashem, 18f.) Die Dialektik zwischen 

Rufen und Gottesnähe deutet sich ebenfalls im Psalm 145:18 an: Nahe ist der Ewige 

allen, die Ihn rufen, allen, die Ihn anrufen mit Wahrheit. Durch die klangliche Nähe 

der hebräischen Ausdrücke קרוב (karov; nahe) und קראיו (korav; rufen) verdichtet 

sich der besprochene Zusammenhang gerade im Hören. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 265 

nen Namens kulminiert die Betäubung jener Last, die als eigene Feindlichkeit 
das Durchbrechen des Pathos – satanisch – verhindert: Warum versteckst du dein 

Antlitz und erachtest für deinen Feind mich? (Hiob 13:24)155 In einem tiefenpsy-
chologischen Sinne projiziert Hiob mit seiner Frage die verwirrende Problematik 
der Vermischung zwischen Gut und Böse nach außen. Erst im Durcharbeiten 
wird ihm jene Durchsicht gewährt werden und zur wahren Integrität transformie-
ren. Für Heschel ist dieses Durcharbeiten ein Graben in Richtung Gottes, wobei 
dem Ausdruck Antlitz eine besondere Bedeutung zukommt. Die darin enthalte-
nen Fäden von wenden, vor und innen spuren das dialogische Geschehen, wel-
ches sich im Element der Stimme ereignet und Personalität im Horizont des 
Durchklingenden versteht; als Stimme Gottes, die den Einzelnen bestimmt: 

 
The voice of God is incongruous with the ear of man. Symbolically, it is not said of the 

people at Sinai, the whole people heard the voice, but rather, the whole people saw the 

voice (Exodus 20:18). […]‚The voice went forth – coming to each person with a force ad-

justed to his individual receptivity – to the old according to their strength, and to the 

young according to theirs […] and even to Moses according to his strength, as it is said: 

Moses spoke, and God answered him by a voice (Exodus 19:19), that is, with a voice 

which he could endure. Similarly it says: The voice of the Lord is with power (Psalms 

29:4), namely with the power of each individual. This is why the Decalogue begins I am 

the Lord thy God, in the second person singular, rather than in the second person plural: 

God addressed every inividual according to his particular power of comprehension.‘ This 

does not imply subjectivism. It is precisely the power of the voice of God to speak to man 

according to his capacity. It is the marvel of the voice to split up into seventy voices, into 

seventy languages, so that all the nations should understand.156 

 
Ein großer Teil dieses Zitats bildet selbst ein grabender Kommentar bzw. ein 
Midrasch aus Exodus Rabba, der sich auf Hiob anwenden lässt. Hiob sieht so 
viel von der Stimme Gottes, wie ihm persönlich verstehbar ist. Da er immer noch 
vorwiegend mehrfach veräußert – in seinem körperlichen Gebrechen, im Disput 

                                                           

155  Buber/Rosenzweig: Die Schriftwerke, S. 296. Im Kontext der verwirbelnden Schöp-

fung und den dargelegten Mischverhältnissen ist Rabbi Eisemanns Verweis auf fol-

gende Talmudstelle höchst interessant: „At Bava Basra 16a the Sages have Iyov 

complaining to God about his suffering, in the following words: O Master of the 

world! Is it possible that a hurricane passed in front of You causing You to become 

confused between [my name] ביוא , and [the term] בויא  [Hervorhebung R.B.] 

[enemy].“ (Eisemann, Job, 139). 

156  Heschel, God in Search of Man, 249, 261. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

mit den Freunden und: Gott gegenüber, fehlt ihm noch die durcharbeitende Ver-
innerlichung als wahres Innen der (vorwärts gerichteten) Erinnerung, welche das 
prophetische Bewusstsein auszeichnet. Doch Hiob erlebt Gott als Panim nistar, 
als versteckter Gott; genauer: als abgewendeter Gott. Versteht man den weiteren 
Verlauf des Hiob-Narrativs als ein sich ereignender Offenbarungsvorgang, bei 
dem Hiob als Zielobjekt Gottes leidet und agiert, indem die Stimme Gottes näher 
rückt, indem diese jene Stimme Hiobs begehrt und passieren will, die sich in der 
Enge der Passage zu einer eigenen Stimme als Last formierte. In diesem Prozess 
der Offenbarung ergänzt Heschel die Kategorie des Pathos mit jener des soge-
nannten Tropos, das er als Synthese zwischen Wendung und Richtung versteht. 
Auf der Folie dieses Begriffspaars soll Hiobs Integrität der schließenden Wie-
derholung zugänglich werden, um uns im tiefentheologischen Sinne dem Wesen 
religiöser Existenz anzunähern, wie sie sich in Hiob verkörpert. Heschel entfaltet 
die entsprechende Begrifflichkeit bereits in seiner Dissertation157, welche sein 
Gesamtwerk grundiert: 

 
Dem Verhältnis der beiden Grundbestandteile, der Wendung und Richtung zueinander 

entsprechend gestalten sich wesenhaft alle religiösen Höhen- und Tiefenerlebnisse. Bei 

der Anwendung dieser Strukturkategorien auf die religiösen Phänomene lassen sich indes-

sen hauptsächlich zwei Ordnungstypen feststellen. Das religiöse Erlebnis wird erlebt ent-

weder als eine Wendung des Transzendenten in der Richtung auf den Menschen oder als 

eine Wendung des Menschen in Richtung des Transzendenten. Je nach dem Wendungsur-

sprung und Richtungsziel sind die religiösen Ereignisse in anthropotropische und theotro-

pische einzuteilen. Weder ist das eine begreifbarer noch das andere unwirklicher. Im 

Grunde geschieht für das religiöse Bewußtsein in beiden Ereignisformen dasselbe, näm-

lich: eine Fühlungsnahme, ein Verkehr zwischen Schöpfer und dem Geschöpf.158 

                                                           

157  1933 sollte Heschel an der Universität Berlin die Doktorwürde erhalten, doch einen 

Monat nach der Machtübernahme Hitlers wird ihm eine Publikation massiv er-

schwert. Seine jüdischen Philosophieprofessoren Max Dessoir und Eugen Mittwoch 

(bei letzterem studierte Heschel semitische Philologie) werden abgesetzt. Mit Hilfe 

des Verlegers Erich Reiss wird Heschels Dissertation an der polnischen Akademie 

der Wissenschaften in Krakau 1935 veröffentlicht, worauf Heschel endlich die Dok-

torwürde erlangt. Es erscheinen im Reiss Verlag bedeutende Schriften in deutscher 

Sprache zur jüdischen Philosophie des Mittelalters, Studien zu Maimonides und zu 

Abravanel. Erwähnenswert ist die Bedeutung des Professors Max Dessoir – ein Prü-

fer seiner Dissertation – für Heschel, indem eine unakademische Fülle sein eigenwil-

liges und vor allem mehrdimensionales Denken ebnet. 

158  Heschel, Die Prophetie, 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 267 

Hiermit wird das religiöse punctum schlechthin umschrieben, um „die biblische 
Geistigkeit als Ganzheit“159 zu verstehen. Der Text Hiob lässt sich als jenes Ge-
webe begreifen, bei dem gleichzeitig in beide Richtungen gewebt wird und sich 
das Tropische als lebendige Wendigkeit und Wendung des Textes gebärdet und 
sich als spezifisch poetologische Qualität auch auf Heschels Textur abfärbt. Auf 
der figürlichen Ebene wenden wir uns mithin dem Aspekt der Integrität Hiobs 
wieder zu. In der Geistigkeit als Ganzheit fließt und wirkt die Mischung aus dem 
Anthropotropischen und Theotropischen. Der Mensch sucht Gott und wird 
gleichzeitig von Gott gesucht, wobei und nicht additiv dazukommend oder fol-
gernd zu verstehen ist, sondern absolut bindend verbindend. Diese Dialogik lebt 
von der Vermischung der Ausrichtungen, von der Fühlungsnahme, die das bloße 
Verhältnis zwischen Gott und Mensch überschreitet und zum Verkehr zwischen 
Schöpfer und Geschöpf führt. In dieser Intensivierung wird die symmetrische 
Ich-Du-Beziehung im dialogischen Sinne Bubers gesprengt. Die spezifische 
Qualität des Verkehrs beruht auf der Vermischung zwischen Aktivität und Pas-
sivität, was das zu statische Verhältnis Bubers dynamisiert. In der Wendung er-
eignet sich Transzendenz und verdichtet sich zu jenem metaphyischen Gesche-
hen, das Hiob in den behandelten Passagen gerade erlebt. Bemerkenswert ist da-
zu, dass Hiob in diesem Gang Gott mit dem Namen שדי Shaddai bezeichnet, 
womit der Akzent auf Gott als Schöpfer liegt. Buber/Rosenzweig verwenden den 
Ausdruck Gewaltiger, worin sich die Bewegung des Waltens spiegelt, die sich 
auf Hiob abfärbt. In dieser Dichte fehlt Hiob der Durchblick, da ihm die sich er-
eignende Überführung160 vom Verhältnis zum Verkehr noch nicht wirklich be-

                                                           

159  Ebd., 119. 

160  Die sich ereignende Überführung bewegt sich im Zusammenhang einer präreflexi-

ven Fühlungsnahme, bei welcher sich der dekonstruktiv aufgenommene Begriff der 

Spur mit dem Spüren semantisch sättigt. Auch diese Perspektivierung verweist auf 

ein aufbrechendes und dabei intransparentes – nicht durchblickendes, leibliches – 

Subjekt mit transzendenter Ausrichtung, wie Julia Koll in Anlehnung an Gernot 

Böhme in aufzeigt. Dabei kommt der Stimmung eine bündelnde Ausdrucksfunktion 

zu: „Schließlich wird Spüren auch verwandt im Blick auf intuitiv-atmosphärische 

Vorgänge: wenn ich ein Gespür habe für anderer Leute Stimmung, wenn ich spüre, 

dass etwas in der Luft liegt. Ein etymologischer Seitenblick bestätigt diese Weite 

und zeigt einen graduellen, doch charakteristischen Bedeutungswandel des Begrif-

fes. Spüren stammt von mhd. Spur mit der Bedeutung ,Tritt‘, ,Fußabdruck‘ und dem 

Verb spürn, ,einer Spur folgen‘. Dieser konkret äußere Wahrnehmungsvorgang führt 

seit dem 13. Jahrhundert zu der breiteren Bedeutung ,wahrnehmen‘. Seit dem 18. 

Jahrhundert ist jedoch eine semantische Verinnerlichung zu konstatieren: Spüren 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

wusst ist, da er diese Stelle – oder besser: diesen Punkt – gerade passiert. Im 
Verkehr verkehren sich ihm die Ordnungen, so dass er – im Soge des genialen 
Kommentars – Gott unterstellt, dass er im Wirbel des Sturms seinen Namen 
Hiob mit der verwandten Etymologie des Feindes verkehrt hat. Gleichzeitig prä-
figuriert diese Kehre die Schlusspassage bzw. den Ausgang des Narrativs, wo 
Gott aus dem Sturmwind zu Hiob sprechen wird. Im Modus der Offenbarung ge-
schieht „[e]in Durchbruch des Zwangsläufigen“161, was die Sphäre des additiven 
Und repräsentiert, in der ein Punkt den nächsten so verursacht, dass ein kausales 
Kontinuum entsteht bzw. der Zwang seinen Lauf nimmt. Dieses kontinuierliche 
Strömen – auch der Zeit162 – erfährt das Gegenläufige als Wider-Fahrnis und er-

                                                           

wird jetzt vor allem im Sinn von ,empfinden‘, ,fühlen‘ gebraucht (vgl. Duden, Ety-

mologie 1989, S. 697). Folgt man dem Darmstädter Philosophen Gernot Böhme, so 

ist es durchaus sachgemäß, dass Spüren changiert zwischen Innen und Außen, Ge-

genstand und Subjekt. […] Das Subjekt ist sich selbst nicht verfügbar und nicht 

transparent. Es spürt – und ist darin gleichermaßen und ununterscheidbar aktiv und 

passiv, vor allem aber leiblich.“ (Koll, Gott spüren? Eine Spurensuche zum Zusam-

menhang von Körpererfahrung und Religiosität, 253, 255) 

161  Heschel, Die Prophetie, 104. 

162  Der Mediziner und Philosoph Viktor von Weizsäcker entfaltet in seiner Pathosophie 

die grundlegenden menschlichen Strebungen, die untereinander verflochten sind, als 

die pathischen Kategorien des Wollens, Könnens, Dürfens, Sollens und Müssens, 

um daraus eine sogenannt pathische Anthropologie zu umreissen. Anhand der Zeit-

lichkeit deutet er an, inwiefern das fundamentale Wirkungsfeld des Pathischen jen-

seits einer kausal geprägten Topographie liegt und logische Polaritäten in Ambiva-

lenz überführt: „Die Zeitlichkeit des Daseins kann den Widerspruch, dass das pa-

thisch Erstrebte nicht ist, das Erstreben aber selbst doch ist, also das gleiche Ge-

meinte sowohl nicht ist und ist, nicht auflösen. Der Beweis dieser ablehnenden Be-

hauptung läuft daraus hinaus, zu zeigen, dass die pathische Situation nicht aus der 

Zeitlichkeit des Daseins stammt, sondern umgekehrt, dass die pathische Situation 

des Menschen auch in seiner zeitlichen Struktur zum Ausdruck kommt, aber längst 

nicht nur in ihr. Die zeitliche Struktur wäre eine Lösung, wenn die Folge der Ereig-

nisse so geordnet werden könnte, dass jede zu einer Zeit vorhandene Realität die ihr 

nachfolgende eindeutig und notwendig nach sich zieht. Das deterministisch-kausale 

Weltbild stellt sich die Natur so vor.“ (Weizsäcker, Pathosophie, 95) Auch bei Mar-

garete Susman konstituiert dieser Wirbel erzeugende Bruch des zeitlichen Kontinu-

ums fundamentalen Sinn. Über den existenziellen Bereich hinaus entwickelt sie auf 

Folie von Hiob die Auffassung von Geschichte als Heilsgeschichte Israels. Die Ka-

tegorie des Tropos fungiert dabei als Umkehr: „Denn die Zeit als leeres Verfließen 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 269 

zeugt den Wirbel als Sog sich offenbarender Schöpfung. In diesem Prozess 
bricht Hiobs Kontinuum auf, das seine vermeintliche Integrität prägte. In diesem 
Prozess bricht grundsätzlich jegliche Form von Integrität auf, um in der Schöp-
fung die Identität mit der Differenz zu sprengen. Letztlich mit der Differenz der 
sich ausdifferenzierenden Stimme Gottes, die im Kulminationspunkt vom Tro-
pos im Pathos gipfelt, bei dem der Mensch von Gott persönlich angesprochen 
wird – bei dem das Wort sich durchklingend ereignet. Der aufbrechende Hiob 
wendet sich Gott zu, der selbst sich „wesentlich“ als Differenz bekundet und 
keine Identität darstellt, sondern qua Stimmung zugänglich ist: 

 
Das Pathos wird daher nicht als eine für sich bestehende Gegebenheit empfunden, als eine 

Wesenheit, die dem Menschen wie ein letztes Gegenüber gegenwärtig wäre, sondern als 

Äusserung des Willens; als funktionelle, nicht als substantielle Wirklichkeit. Es wird nicht 

als ein „Ich“, als ein seelisches Zentrum, als Omnipotenz schlechthin, sondern als bloßer 

Ausdruck erkannt. […] Es wird nicht als das Ganze, sondern als ein Modus erlebt; es re-

präsentiert nicht den Gesamtwillen, sondern nur die Stimmung. Darin, daß Pathos, etwa 

Zorn, kein notwendiges Attribut, sondern eine veränderliche Stimmung ist, liegt sinnge-

mäss der Zweck der Prophetie begründet.163 

 
Hiob glaubt nicht, dass Gott seine Stimme hört. In der theotropischen Ausrich-
tung erlebt er Gott als verstecktes Antlitz, der grundlos seine Wunden mehrt. Mit 
derselben Grundlosigkeit reizte Satan Gott gegen Hiob, mit der Begründung, 
Hiob fürchte nicht ohne Grund, sondern aufgrund des mit dem Glauben einher-
gehenden Status, in dessen Genuss Hiob in der Exposition kam. Das Absurde 
bildet dabei selbst Teil des Wendungsgeschehens, bei dem gerade die Verket-
tung der Gründe gerissen wird. Dieser Riss geht durch das omnipotente Zentrum 

                                                           

wird durch den Anruf von oben gestaut, aus ihrer blind vorwärtsdrängenden Rich-

tung aufgestört, im Wirbel eines lebendigen Zentrums aufgehalten, gegen sich selbst 

herumgewendet und zur Umkehrung gezwungen: zu der Umkehr aus dem Vielen 

zum Einen, in der sie sich sammelt zum Sinn. Die Zeit, als vorwärtsdrängender, alles 

mit sich reissender Strom schwerste Gefährdung alles Sinnes, wird so selbst zum 

Gefäss des Sinnes: des zentral gesammelten Sinnes: des Heils. Gegen das raumhafte 

Ziel der Vollendung steht das in der Zeit zu gewinnende Ziel der Erlösung. Es ist 

dieser in der Zeit selbst erweckte Widerstand gegen die Zeit als leeres Verfließen, 

der in der vorwärtsgerichteten Geschichte immer wieder zum Scheitern verurteilt ist 

und, indem er sich immer neu in ihr erhebt, Geschichte im eigentlichen Sinne erst 

erschafft.“ (Susman, Das Buch Hiob und das Schicksal des jüdischen Volkes, 27) 

163  Heschel, Die Prophetie, 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

hindurch und eröffnet mit dem damit verbundenen Nicht-Können einen passiven 
Zwischenraum, in dem sich Pathos als Stimmung im Sinne der erwähnten Füh-
lungnahme gibt.  

Die Reden der Freunde und die Gegenreden Hiobs bilden dabei den Rahmen 
eines narrativen Kontinuums, welches jedoch selber zu einem Ende kommt bzw. 
sich in der Zwangsläufigkeit der statischen Debatte ad absurdum führt: Die theo-
logische Logik des Tun-Ergehens-Zusammenhang verfehlt die damit verflochte-
nen Kategorien des Aktiven und Passiven, die jenseits von Logik und Ontologie 
akosmisch gefärbt sind und sich nicht zwangsläufig der kausalen Naturordnung 
unterwerfen müssen. Nach der dritten Rede Bildads sagt sich Hiob von seinen 
Freunden los, da der kommunikative common sense zusammenbricht. Hiobs Po-
sition bleibt unverstanden, seine Stimme ungehört. Das freundschaftliche Ver-
hältnis verwandelt sich nicht in den Verkehr des Gebens und Nehmens, was den 
Austausch austauschbar macht. In dieser Beliebigkeit wird Hiob verstärkt auf 
sich selbst zurückgeworfen, was ihn gleichzeitig an eine weitere Schwelle, die 
nun in den inneren Raum der Erinnerung führt. Dabei spurt sich die Offenbarung 
zur Bruchstelle vor, wobei der Text selbst, der bisher vom narrativen Kontinuum 
geprägt war, für den Einbruch empfänglich wird. – Hiob antwortet nicht mehr 
den „Freunden“, sondern wendet sich nach innen: 

 
Ijob hob weiter sein Gleichwort an, er sprach:  

„Beim lebendigen Gottherrn, der mein Recht hieß entweichen, 

dem Gewaltigen, der mir die Seele verbittert, 

– denn noch ist all mein Atem in mir, 

der Gotteshauch in meiner Nase –: 

Reden meine Lippen Falschheit, 

murmelt meine Zunge Täuschung, …! 

Weitab mir, daß ich euch bewahrheite! 

bis ich verscheide, lasse ich meine Schlichtheit nicht weichen.  

An meiner Bewährtheit halte ich und lockere nicht, 

[…] 

Fürs Silber gibts ja einen Fundort, 

einen Platz fürs Gold, wo mans seigert, 

Eisen holt man aus dem Staub, 

das Gestein, das zu Kupfer man schmilzt. 

Man hat der Finsternis ein Ende gesetzt, 

alles Letzte durchforscht ebender. 

Durchs Gestein von Dunkel und Todesschatten  

bricht der Schacht von der Kalkschicht weg; 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 271 

die des Fusstapfs Vergessnen, 

sie hangen abseits der Menschenwelt, schweben.  

Die Erde, draus das Brotkorn hervorkommen wird, 

ihr Untres ist wie von Feuer umwühlt.  

[…] 

so kommt das Heimliche ans Licht hervor.  

Aber die Weisheit, woher läßt sie sich finden, 

welches ist der Ort der Merksamkeit? […]“ 

(Hiob, 27:1 – 28:28)164 

 
Pathos als Philosophie der Wiederholung steht bzw. bewegt sich an der genann-
ten Schwelle, auf der Hiob durch die Debatte erhitzt ist und im Sinne von Buber/ 
Rosenzweig weiter zu seinem Gleichwort anhebt. Das Weiter markiert mehr die 
Erweiterung in der Passage und weniger die Fortsetzung der beschriebenen Kon-
tinuität. Weiter anheben signalisiert dabei eine leidenschaftliche Verinnerlichung 
der Denkbewegung, in der Hiob das Recht nach Integrität weiter behauptet, in-
dem er dieses Leitmotiv gleichzeitig von der statisch-ontischen zur pathischen 
Ebene verschiebt: Er ist nicht integer, sondern strebt danach. Die spezifische 
Dynamik dieses Triebs lässt sich in Anlehnung an den hebräischen Text vertie-
fen. Eisemann übersetzt  שאת משלוויסף איוב  (vajosef ijov seʼet meshalo) mit Iyov 

then continued to take up his cogitations. Der Buchstabe ו (Vav) bei יסףו  
(Vajosef; einsammeln) verkörpert das Und der Schwelle, indem es mit der Tä-
tigkeit des Sammelns im wörtlichsten Sinne verbindet, um die Gedanken משלו 
(meshalo) zu bündeln165. In der grabenden Verbindung zwischen den lateinisch 
geprägten cogitations und dem hebräischen משל (mashal) nistet sich die Figur 
des leidenschaftlichen Denkers166 ein: Das cogitare als denken ist mit agitare 

                                                           

164  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 313-316. 

165  Interpretiert man das Sammeln als Vorgang des Auflesens, sollte die damit verbun-

dene Wirkung auf den Leser nicht übersehen werden. 

166  Für Heschel ist die Figur des leidenschaftlichen Denkers biblisch fundiert. Der bibli-

schen Anthropologie würde es widersprechen, den Geist vom emotionalen Leben 

trennen zu wollen, da sich im Geist Aktivität und Passivität auf fundamentale Art 

und Weise mischen: „It is as nonbiblical to separate emotion or passion from the spi-

rit as it is to disparage emotion or passion. The disparagement of emotion was made 

possible by ascribing to the rational faculty a power of sovereignty over the objects 

of its comprehension, thought being the active, moving principle, and the objects of 

knowledge the passive, inert material of comprehension. However, the act of think-

ing of an object is in itself an act of being moved by the object. In thinking we do 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

sinnverwandt, wobei letzteres Verb treiben und überlegen bedeuten kann und als 
Verbindung zu jenem exagitare verschmilzt, dem die Übertreibung innewohnt, 
was sich auf das Weiter anheben rückbeziehen lässt. Auf der hebräischen Seite 
wohnt dem Gleichwort im Sinne des Gleichnisses das treibende Element inne. 
Eisemann erläutert den hebräischen Ausdruck dahingehend, dass ihm die Eigen-
heiten des Befehlens und Regierens, um auf ein gedankliches Sollen zuzustre-
ben, das nicht ist167. Dem gilt anzufügen, dass die dabei konstitutive Lücke sich 
nicht durch reflexiv-begriffliches Denken schließt, sondern durch die schöpferi-
sche Dynamik der existenziellen Wendung. Dies wird dadurch unterstrichen, 
dass Hiob in seinen treibenden Gedanken Gott in dieser Passage mehrfach als 
jener Gewaltiger anspricht, der als Schöpfergott gilt. Die Wendung zur Schöp-
fung akzentuiert sich im Gleichnis im Aufsuchen der unauffindbaren Weisheit, 
durch welches er sich selber existenziell durcharbeitet, indem er den argumenta-
tiven Boden umwühlt und auf jene untergründigen Elemente stößt oder Anstoß 
nimmt, die der Schöpfung inhärent sind – und den Stein des Anstoßes bilden: 
Durchs Gestein von Dunkel und Todesschatten bricht der Schacht von der Kalk-

schicht weg. אבן (even; Stein) steht im Kontext einer Schöpfung, die von Gott be-
grenzt wird und durch diese Grenze selbst hindernd limitiert wird: durch den 
Limes als Grenzstein, der den Fluss der Schöpfung aufstört und Dunkelheit ein-
fließen lässt. Hiermit stehen wir wieder bei Heschels elementarem Ausgangs-
punkt der Vermischung zwischen Gut und Böse – wobei das Untergründige den 
Grund nicht birgt, aber von einer Zugänglichkeit im Sinne der Wendung in Rich-
tung der Offenbarung zeugt: so kommt das Heimliche ans Licht hervor. Im Ge-
heimen geschieht die Wiederholung: als Geheimnis der Wiederholung, als heim-
liches Suchen oder: als Heimsuchung. 

Hiobs Gedankenbewegung dreht sich um eine weitere Volte, indem die iden-
tische Redewendung Ijob hub weiter sein Gleichwort an, er sprach: wiederholt 
wird und er sich seines alten Lebens erinnert, es durchgeht. Hiermit enden die 
Reden Hiobs – in der Gegenwart der drei Freunde, die inzwischen neutral168 als 

                                                           

not create an object; we are challenged by it. Thus, thought is part of emotion. We 

think because we are moved, a fact of which we are not always conscious. Emotion 

may be defined as the consciousness of being moved. Emotion is inseparable from 

being filled with the spirit, which is above all a state of being moved.“ (Heschel, The 

Prophets, 316) 

167  Vgl. Eisemann, Job, 237. 

168  In Kontrast zum Verhalten der Freunde im biblischen Narrativ gestaltet Joseph Roth 

in seinem Roman Hiob das Thema der Freundschaft dahingehend, dass sich die 

Freunde nicht neutralisieren. Menkes, Skowronnek, Rottenberg und Groschel sind 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 273 

Männer bezeichnet werden und nicht mehr antworten. Im Sinne der Kontinuität 
wäre Tzophars dritte Rede zu erwarten gewesen. In das zu Erwartende bricht nun 
förmlich das Unerwartete ein, um einen weiteren Übergang im Sinne der über-
gehenden Bewegung zu schaffen: Wie aus dem Nichts taucht Elihu auf, dessen 
Name innigst mit dem Göttlichen verwoben ist: Er (hu) ist mir (li) Gott (El). 
Dieses Auftreten fungiert als Emergenz eines persönlichen Verkehrens mit Gott, 
eines sich potenzierenden Geschehens der Wendung, die sich in der letzten Pas-
sage bei Hiob als Inwendigkeit gestaltete und im wiederholten Anheben seiner 
Stimme das Aufbrechen des Zwangsläufigen im Durchbrechen der Offenbarung 
erwirkte, als „etwas was neu in den Gang der Zeit einschlägt“169. Mit diesem 
Einschlagen Elihus geht ein Treffen einher, das einerseits betroffen macht, ande-
rerseits das philosophische Pathos insofern auf entscheidende Weise präfiguriert, 
als seine Leidenschaft auf die bewegt-bewegende Präsenz des Geistes als sich 
wendendes Ereignis abzielt: 

 
Nun aber entflammte der Zorn Elihus Sohns Berachels Sohns 

Busis, von der Ramsippe, 

wider Ijob entflammte sein Zorn, daß der seine Seele eher als  

Gott bewahrheitet meinte, 

und wider die drei Genossen entflammte sein Zorn, daß sie eine 

Entgegnung nicht fanden, Ijob zu schuldigen.  

Elihu hatte aber mit Rede Ijob zugewartet, 

denn älter als er waren sie an Tagen. 

Nun sah Elihu, daß keine Entgegnung im Mund der drei Männer 

war, und sein Zorn entflammte. 

Elihu Sohn Berachels entgegnete, er sprach: 

„Jung bin ich an Tagen 

Und ihr seid Greise, 

darum habe ich mich verkrochen, 

ich fürchte, mein Wissen euch anzusagen, 

ich sprach zu mir: die Tage sollen reden, 

die Vielheit der Jahre Weisheit kundtun. 

Jedoch, der Geist ists im Menschlein, 

                                                           

zwar überfordert mit Mendels Hadern gegenüber Gott und verstummen entspre-

chend, aber sie füllen den entstehenden Raum des Schweigens mit ihrer reinen und 

schlichten Anwesenheit: „Aber die vier Freunde blieben die ganze Nacht.“ (Roth, 

Hiob, 169) 

169  Heschel, Die Prophetie, 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

der Odem des Gewaltigen, der sie merken heißt, 

nicht eben die Vielzeitigen sind weise 

und eben die Alten merken das Recht! 

Deshalb spreche ich: Höre mich an! 

Ansagen will auch ich mein Gewußtes. […]“ 

(Hiob 32: 2-10)170 

 
Das Einschlagen in den Gang der Zeit verwundet den gewohnten Lauf der Zeit 
und der Kausalität, was im Narrativ die gesetzte Weisheit der Alten verwirbelt. 
Über das Narrativ hinaus wird der alte philosophische Bodensatz der transzen-
dentalen Kategorien von Raum und Zeit aufgerührt, um das selbstgefällige er-
kenntnistheoretische Paradigma in sich ruhender Theorie aufzustören. Diese 
Apathie wird durch das Pathos des Geistes in Bewegung versetzt, der im Hebräi-
schen mit רוח (ruach; Wind) und dem Atem Gottes assoziiert wird. Die entspre-
chende Verbindung kumuliert im Sinne der anhäufenden Versammlung im pro-
phetischen Bewusstsein, was der Vers im Hebräischen andeutet: אכן רוח היא באנוש

-Buber/Ro .(ahen ruʼah hi be’enosh venishmat shadai tevinem) ונשמת שדי תבינם
senzweig übersetzen diese Passage: Jedoch, der Geist ists im Menschlein, der 

Odem des Gewaltigen, der sie merken heißt. Eisemann akzentuiert den Geist als 
prophecy, wodurch das Wissen zu einem göttlich inspirierten Verstehen ausge-
richtet wird. Der Verstehensakt steht dabei insofern im Kontext einer ethisch 
fundierten Aufmerksamkeitsökonomie, als diese an ein Sollen gebunden wird: 
der sie merken heißt. Noch genauer: Die Aufmerksamkeit wird auf ein punctum 

hin gebündelt, die im Kontext einer sich vorwärts bewegenden Ethik des Erin-
nerns steht. Der Ausdruck תבינם (tevinem; verstehen) bezeichnet grammatika-
lisch eine Futurform, was inhaltlich mit der etymologischen Verwandtschaft mit 
dem נבי (Navi; Prophet) die entsprechende Akzentuierung erfährt. Einerseits 
zeigt sich hier wiederholt das wahlverwandte Verhältnis zu Kierkegaards Bewe-
gung des Vorwärtserinnerns; dies mit Bezug auf einen Geist, der performativ auf 
Folie der Wind-Metaphorik durch den Text weht und sich der Evidenz des 
Lichts entzieht. Andererseits wird aber auch deutlich, dass diese Bewegung als 
spezifische Bewegung des prophetischen Bewusstseins eine entscheidende Dif-
ferenzierung erfährt. 

Das Einschlagen in den Gang der Zeit verwundet das Kontinuum, aber eröff-
net in diesem Bruch einen weiteren Raum, an dessen Schwelle sich Hiob befin-
det. Anknüpfungspunkt zwischen Elihu und Hiob bildet dabei das Motiv der he-
benden Bewegung, welche das Wunder so vorbereitet, dass die begrifflichen Fä-

                                                           

170  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 322. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 275 

den zwischen Wunde und Wunder ein verwickelt pathisches Verhältnis171 einge-
hen: Das wiederholte Anheben von Hiobs Stimme koinzidiert mit Elihus auf-
flammend leidenschaftlichen Aufruf, ihn anzuhören, um Wesentliches zu verste-
hen. Eine zusätzliche Koinzidenz bildet dabei seine Herkunft: Die Ramsippe 
verweist auf das Erhabene, da bedeutet und sich mit der (ram; erhoben) רם   תרומה
(Trumah) in Verbindung bringen lässt: Dabei handelt sich um eine Abgabe, die 
dem Bau des Stiftszelts dient, was als sogenannte Hebe bezeichnet wird. – Elihu 
hebt zu vier Reden an; er, der mit seinem Namen persönlich für und vor Gott 
steht, stimmt Hiob ein, indem er ihn in einem metaphysischen Sinne überstimmt 
– ihn mit seiner Stimme über jene Schwelle führt, auf welcher der leidende Hiob 
zwar mit Pathos172 das Anliegen seiner Unschuld vor Gott vortrug, aber ohne je-

                                                           

171  Das verschlungene Verhältnis markiert für Soloveitchik den Durch- und Übergang, 

bzw. die Bruchstelle zwischen der kosmischen und der prophetischen Ordnung. O-

der pointierter: Vom Logos zum Wort Gottes. Dieser Wirbel präfiguriert dabei Got-

tes Sprechen aus dem Wirbelwind, indem die Schöpfung bewegt wird, um nicht als 

rein logische Ordnung der Natur identifiziert und fixiert zu werden. Soloveitchik un-

terscheidet zwei anthropologische Grunderfahrungen: „The image of man in Juda-

ism is reflected in two experiences: the cosmic and the covenantal. At first, man 

emerges in the Bible out of the depths of nature; he belongs to the cosmic continu-

um; he is involved in the great drama which follows an unalterable order and se-

quence. His methods of thinking and experiencing were born out of these patterns in 

the unfolding of the cosmic process. […] Man, in his encounter with God who ad-

dresses Himself to him not from within but from without the cosmic continuum, is 

exposed to an experience wholly other from the cosmic encounter. This apocalyptic 

dialogue which takes place between man and God consists of entirely different cate-

gories and a singular vocabulary. A new awareness dawns upon man, one that is not 

rooted in the cosmic logic and regularities.“ (Soloveitchik, Out of the Whirlwind, 

116) 

172  Der begriffliche Konnex zwischen Pathos und dem Erhabenen geht auf Longinus 

zurück, der den kulturgeschichtlichen Verlauf einer Ästhetik des Erhabenen wesent-

lich prägte, indem er den Rahmen der Rhetorik sprengte. Dies zeigt sich insbesonde-

re in der Rezeption der Genieästhetik und der Romantik. Im Zusammenhang mit der 

behandelten Hiobstelle ist folgende Ausführung von poetologischem Interesse; dies 

vor allem in Hinblick auf den Text, der auf Folie der Stimme rezipiert wird: „Meinte 

aber Caecilius andererseits, Pathos trage gar nichts zum Erhabenen bei, und hielt er 

es deswegen nicht für erwähnenswert, täuscht er sich völlig; denn ich wage getrost 

zu behaupten, daß nichts so sehr wie echtes Pathos am rechten Ort einen erhabenen 

Eindruck macht, daß es wie aus Entzückung und Eingebung einen Hauch von Be-

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

ne wendende Hebung vor Gott vollzogen und erlitten zu haben, bei welcher sich 
das Theotropische ins Anthrotropische verwandelt hätte: von Gott persönlich ge-
sucht zu werden.  

Hiob, der nicht glaubte, dass Gott seiner Stimme lauschte, wenn er ihm rief, 
wird im Sinne der Präfiguration des göttlichen Pathos von Elihu gehört und: ver-
standen! Elihu, welcher im Setting der Freunde nicht sichtbar war, repräsentiert 
bzw. verkörpert die Stimme des nicht Sichtbaren, aber Verstehbaren, indem je-
nes Kontinuum verwundet wird, das durch die visuelle Logik geprägt ist. Die 
Stimme Elihus verkörpert das aufmerkende Verstehen und verweist untergründig 
in der Eigenschaft aufmerksamer Präsenz auf die Schechina Gottes: als wirkende 
Dimension der Nähe – des Anderen im Sinne des Nachbars. Hiob unterbricht ihn 
nicht, er setzt zu keiner Gegenrede an, weil er nicht mehr debattiert, weil er den 
Diskurs des argumentativen Hin und Hers hinter sich gelassen hat. Er hört jene 
Stimme, die ihn über-setzt173, von der Topographie des Sehens zu jener des Ver-
stehens. Oder mit erneutem Bezug zu Heschels Ellipse des Denkens: Von der 
Selbstbedürftigkeit zum Begehren des Anderen. Die Übersetzung passiert das 
Wort, welches sich wirkend ereignet, um die Wirklichkeit als Offenbarung sicht- 
– nein hörbar zu machen. Elihu führt Hiob in diesem Ereignis an die Schwelle 
des prophetischen Bewusstseins, indem er bei Hiob ein echtes Verständnis für 

                                                           

geisterung verströmt und die Rede gleichsam mit prophetischer Macht erfüllt.“ 

(Longinus, Vom Erhabenen, 21) 

173  Die übersetzenden Bewegung Elihus durchbricht das Kontinuum aus Logik und On-

tologie. Im Sinne von Friedrich Weinreb geht es letztlich darum, die Wurzeln des 

Menschen als aus dem Jenseits kommend zu verstehen, was auch auf Hiobs Situati-

on zutrifft: „Es gibt die bösen Geister, die das Leben immer weiter fortsetzen, konti-

nuieren wollen. Während uns die guten Geister darauf hinweisen wollen, dass die 

Reihenfolge, die wir erleben, ein Früher hat, jenseits des Kontinuums, jenseits des 

Anfangs, und ein Ende jenseits des Endes. Es gibt ein Anderes ausserhalb der Reihe. 

Während der Reihenfolge herrscht das Entweder-oder, besteht die Gefahr des Rech-

nens und Berechnens. […] So glaube ich auch hier, bei Hiob, zu sehen: Die Antwort 

wird nie kommen, wenn man die Wurzel nicht in einem Jenseits erkennt, einem un-

sichtbaren Gegenüber, das alles, was man hier kennt, in Frage stellt.“ (Weinreb, Die 

Freuden Hiobs, 476-478) In diesem Zusammenhang könnte die Bruchstelle auch so 

umschrieben werden, dass die Zahl in Richtung des Erzählens aufgebrochen wird. In 

diese Konstellation passt eine kurze Stellenlese von Viktor von Weizsäcker, um das 

Grundthema Stimmung – Stimme anzuspielen: „Es gibt äußerlichen und innerlichen 

Umgang, und damit tritt an Stelle des numerischen das sphärische Element der Be-

gegnung.“ (Weizsäcker, Pathosophie, 68) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 277 

Transzendenz entstehen lässt, indem sich diese auf ihn zubewegt, berührt und 
entsprechend stimmt; jenseits von Hiobs Bewusstsein und von seiner Weisheit, 
einen Grund oder Ursprung intendieren zu können. Elihu chiffriert eine Spur 
bzw. eine Differenz, welche sich dieser Verortung widersetzt: So wie er auf-
tauchte, verschwindet er, im erneuten Bruch mit dem Kontinuum. Das punctum 

des Abbruchs wiederholt Abrahams Motivik des Sehens, das aufgrund der ety-
mologischen Verwandtschaft mit der Furcht zu einem hörenden Verstehen führ-
te:לכן יראוהו אנשים לא יראה כל חכמי לב (lahen ireuhu anashim lo ireh kol hahmei 
lev). Buber/Rosenzweig übersetzen: Darum fürchten die Menschen ihn, der auch 

alle Herzensweisen nicht ansieht.174 Der Ausdruck Herzensweisen bildet dabei 
bereits eine interpretative Akzentuierung von den wortwörtlichen חכמי לב Weis-

heiten des Herzens, welche im Dienste des Paradigmas erkennender Intentionali-
tät stehen. Im Bannkreis eines Logozentrismus, den wir mit Diogenes verab-
schiedeten, um in Richtung des Pathos aufzubrechen: Zu Heschels Fühlungnah-
me zwischen Schöpfer und Geschöpf. Die offenbarende Furcht bildet diese 
Schwelle, die Hiob nun in ein persönliches Verhältnis zu Gott erhebt, indem 
Gott im Sinne Steiners hindurchsagt, hindurchklingt und die Dimension des 
Wunders durchschimmern175 lässt. In und durch die sich drehenden Windungen 
der Schöpfung ereignet sich die Wiederholung, indem Gott und Hiob im Wen-
dungsgeschehen aufeinandertreffen, sich finden. Das Pathos Gottes bewegt Hiob 
durch die Amalgamierung von Stimme und Stimmung als jene Spur des Ande-
ren, die aus dem Sturmwind des Wirbelsturms zu ihm spricht. Die entsprechende 
Geistmetaphorik bezieht sich auf ein wesentliches Zwischen und gestaltet einen 
Zwischenraum, der im Sinne Heschels das göttliche Pathos charakterisiert. Mit-
hin markiert dieser Zwischenraum eine entscheidende Differenz zu Kierkegaards 
Wiederholung, die als Existenzdialektik diesen Zwischenraum nicht kennt, des-
halb ihn überspringt bzw. den Sprung als die religiöse Kategorie schlechthin 
setzt. In Anlehnung an Heschels Verständnis gilt es Hiobs Widerständigkeit aus 
dem zu engen existenziellen Rahmen herauszulösen, um in eine Religionsphilo-
sophie jüdischen Kontexts zu übersetzen. Auch bei dieser Übersetzung bleibt die 
Bewegung das Leitmotiv: 

 
The divine pathos is like a bridge over the abyss that separates man from God. It implies 

that the relationship between God and man is not dialectic, characterized by opposition 

                                                           

174  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 331. 

175  Das oszillierende Schimmern zwischen Wunde und Wunder ereignet sich auch auf 

der semantischen Ebene der schillernden Bedeutung des Ausdrucks נס (nes): Er be-

zeichnet gleichzeitig Prüfung, Erhebung und Wunder. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

and tension. Man in his essence is not the antithesis of the divine, although in his actual 

existence he may be rebellious and defiant. The fact that the attitudes of man may affect 

the life of God, that God stands in a intimate relationship to the world, implies a certain 

analogy between Creator and creature. The prophets stress not only the discrepancy of 

God and man, but also the relationship of reciprocity, consisting of God’s engagement to 

man, not only of man’s commitment to God. The disparity between God and the world is 

overcome in God, not in man. Confronted with an unconditional and absolute will of God, 

with eternity and perfection, man in his brittleness appears as a complete antithesis. But 

the prophets face a God of compassion, a God of concern and involvement, and it is in 

such concern that the divine and the human meet. Pathos is the focal point for eternity and 

history, the epitome of all relationships between God and man. Just because it is not a fi-

nal reality, but a dynamic modality, does pathos make possible a living encounter between 

God and his people.176 

 
Die dynamische Modalität kommt gleichzeitig im Changieren der Gottesnamen 
zum Ausdruck. Während Shaddai und Elokim auf Gott als Schöpfer und Richter 
über die Schöpfung verweist, transzendiert der als Tetragramm unaussprechliche 
Gottesname die Schöpfung und die damit richtende Dimension, um durch die 
Schöpfung barmherzig und gnadenvoll zu wirken. Insofern ist es bemerkenswert, 
dass Gott Hiob aus dem Sturmwind mit dem Namen des Tetragramms anspricht. 
Als metaphysische Erfahrung erfährt Hiob die Stimme Gottes aus dem Sturm-
wind kommend, um ihn entsprechend zu bewegen und die Spur der Offenbarung 
erlebbar zu machen. Es ist nur die Textoberfläche, die den Eindruck wecken 
könnte, dass Gott durch die dargelegten Kräfteverhältnisse der Schöpfung Hiob 
einschüchternd zurechtweist, indem er ihn in die Schranken weist – indem er die 
anmaßende und maßlose Theodizee bloß stellt und die richtigen Verhältnisse 
herstellt. In Anlehnung an Heschel gilt es diese zu oberflächliche Lesart geord-
neter Verhältnisse dahingehend zu bewegen, wo die Stimme Gottes im Verkeh-
ren der Verhältnisse mit dem Menschen verkehrt, indem er ihn berührt. Bereits 
Elihu hat in seinen Reden Hiob mit den Größenverhältnissen der Schöpfung kon-
frontiert und die Legitimität seiner Rebellion in Frage gestellt, aber nicht aus ob-
jektiven theologischen Gründen, sondern aus der inneren Perspektive des Sub-
jekts heraus: Nicht kontinuierlich von sich auszugehen, um im geordneten Raum 
des Kontinuums nach Beständigkeit – Integrität – zu streben, sondern sich der 
Transzendenz des Diskontinuierlichen hin zu öffnen, wodurch ein wirklicher 
Austausch sich ereignen kann und es Integrität innerhalb eines neuen Horizonts 
zu denken gilt: Im Verkehr von Geben und (auf)nehmen. Es ist das vermeintlich 

                                                           

176  Heschel, The Prophets, 229. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 279 

passive Moment von Hiobs angeeigneter Empfänglichkeit, welches sein prophe-
tisches Bewusstsein aktiviert. Die (auf)gebrochene Subjektivität bricht mit dem 
eudaimonischen Paradigma nach Glück, um – gemäß dem Epitaph Heschels – 
Wunder zu erhalten. Indem Gott sich gibt, durch seine Gabe zur Gegebenheit 
wird: zur Eingebung. Gott gibt sich Hiob hin, indem er ihn in schöpferischer 
Hingabe anspricht. Konstitutiv für diese dynamische Modalität ist die Stimme 
durch die Stimmung – die Worte aus dem Sturmwind. Das dabei wirkende Pa-
thos Gottes verfeinert sich insofern, als die waltende Gewaltigkeit der Stimmung 
sich in Richtung Stimme verschiebt. Eisemann zeigt diese entscheidende Ak-
zentverschiebung an folgendem Detail auf, welches Ramban kommentierte: In 
der ersten Rede Gottes: מן הסערה (min haseʼarah; aus dem Sturmwind) ist mit 
dem bestimmten Artikel geschrieben, um den Sturmwind zu betonen. Die zweite 
Rede aus dem Sturmwind (Hiob, 40,6) spricht Gott ןמ סערה . Der fehlende be-
stimmte Artikel (ה) geht für Ramban mit einer höheren Stufe des prophetischen 
Bewusstseins einher, da der Wirbelwind nicht mehr im Zentrum steht. Will hei-
ßen: Die metaphysische Erfahrung einer Stimme, die als gestaltlose Stimmung 
hör- und sichtbar ist, verdichtet sich auf das Hören der Stimme, die im Sinne des 
Tetragramms die stille Stimme der gebenden Hingabe ist: als Kraft der Selbst-
aufgabe. Dass Hiob auf dem Höhepunkt dieses Narrativs von dieser Kraft affi-
ziert wird, bedeutet nicht, dass seine Individualität in einem Ganzen sich aufge-
löst hätte, sondern: dass er durch das aufbrechende Selbst zur Person geworden 
ist, bei der Gott durchklingt: Aufs Hörensagen des Ohrs habe ich dich gehört, 

jetzt aber hat dich mein Auge gesehen. Drum verwerfe ich und es gereut mich 

hier in dem Staub und der Asche.177 Die persönliche Berührung durch die Bewe-
gung der Transzendenz führt zu einer existenziellen Erfahrung, die folgende 
Schnittstellen zu Kierkegaard beinhaltet: Zum einen bewegt sich die menschli-
che Existenz in der Polarität zwischen der Endlichkeit des Staubes und der Un-
endlichkeit Gottes. Zum anderen kann sich Existenz nur als eine religiöse trans-
formieren, indem es zu einem Ausbruch des Einzelnen aus der Tradition kommt, 
in der Gott nur gerüchteweise – vom Hören sagen – bekannt ist. Gott als Gerücht 
bildet traditionellerweise einen Glauben aus, der in Opposition zum Wissen 
steht, dass man eben nur an Gott glauben kann. Dass Hiob Gott gesehen hat, be-
deutet im erarbeiteten Kontext, dass er im Sinne einer metaphysischen Erfahrung 
Zeuge eines zeugenden Vorgangs geworden ist: Er hat das Geheimnis der Wie-
derholung nicht erkannt, aber verstanden. Gott hat Hiobs Stimme gehört und 
Hiob hat die Stimme Gottes gehört. Das Inwendige wendet sich dabei nach au-
ßen. 

                                                           

177  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, Bd.4, 339. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

5.2.5  Ausgang: Vom Pathos zur Sympathie 
 
Kierkegaards junger Mensch verinnerlicht sein Leiden und existenzialisiert die-
ses im philosophischen Sinne, indem er es als Inwendigkeit zu einer religiösen 
Geisteshaltung erklärt, die sich so in ein Gottesverhältnis setzt. Er identifiziert 
sich mit Hiob, indem er mit ihm sympathisiert, indem sich seine Innerlichkeit je-
ner Hiobs angleicht. In der existenziellen Subjektivierung sieht er sich zusätzlich 
dadurch bestärkt, indem Gott am Ende des Narrativs Hiob verteidigt, während 
die drei Freunde für ihre Art und Weise der Gottesverteidigung verurteilt wer-
den. Hiob hat angemessener von Gott gesprochen als die drei Freunde. Insofern 
bildet die existenzialisierte Subjektivität die adäquate Grundlage für die Dyna-
mik des Pathos, nur: der junge Mensch bleibt in seinem Gottesverhältnis ichbe-
fangen; die Stimme Elihus entsprechend ungehört. Es fehlt das transitive Mo-
ment, um sich der gebenden Transzendenz hinzuwenden, hinzugeben. Diese 
Hingabe wiederholt die Philosophie als Liebe zur Weisheit, aber nicht als eide-
tisch geprägtes Schauen mit dem geistigen Auge, sondern als ein sehend ma-
chendes Lauschen bzw. Verstehen des Anderen. Die darin enthaltene Intimität 
umkreist Heschel in Anlehnung an den Propheten Hosea, bei dem der Ausdruck 
'ה  oft vorkommt. Die oberflächliche Bedeutung kann mit (da’at Hashem) דעת 
Gott wissen, kennen wiedergegeben werden. Über Hosea hinaus entwickelt He-
schel auf der Folie des Pathos eine Idee der Sympathie: 

 
Wir treffen wohl den ursprünglichen Sinn, wenn wir diese bezeichnende Wendung in 

„Verkehren mit Gott“ übersetzen; eine Übertragung, die der Mentalität des Propheten 

durchaus entspricht. Der einzige Sinn einer derartigen Idee kann nicht gottesgefällige 

Handlungen und Gesinnungen gemeint haben, sondern ein unmittelbares Fühlungnehmen 

mit Gott, ein emotionales Verkehren mit dem göttlichen Pathos, die Symphatie. Nach 

Analogie der geschlechtlichen Vereinigung, auf welche dieses Verbum hinweist, muss 

man diese Sympathie als „Miteinanderfühlen“ auffassen. Ebenso wie im geschlechtlichen 

Miteinanderfühlen, wo das Gefühl der einen Person der anderen in keiner Weise gegen-

ständlich wird, wo vielmehr beide Personen den gleichen Verhalt fühlen, ist die Form der 

Sympathie, die in dem hoseanischen Postulat gemeint ist, nicht ein Bemitleiden, sondern 

ein Miteinanderleiden.178 

 
Diese Innerlichkeit, die sich nach außen wendet, kennzeichnet einerseits die 
höchste Begabung des Propheten, Gott zu antworten. Das Potenzial dieser Ver-

                                                           

178  Heschel, Die Prophetie, 83f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 281 

antwortung179 geht andererseits über das prophetische Bewusstsein hinaus und 
richtet den Menschen in seiner ethischen Grundhaltung als Geisteshaltung in 
Richtung des anderen aus, worin das Motiv echter Integrität – nicht nur jener 
Hiobs – liegt: 

 
Sympathy is a stage in which a person is open to the presence of another person. It is a 

feeling which feels the feeling to which it reacts – the opposite of emotional solitariness. 

In prophetic sympathy, man is open to the presence and emotion of the transcendent Sub-

ject. He carries within himself the awareness of what is happening to God. […] This, per-

haps, is the reward and distinction of prophetic existence: to be attuned to God. No one 

knows the measure of such intensity, the degree of such accord. It is more than a feeling. 

It is a whole way of being. In contrast to ecstasy, with its momentary transports, sympathy 

with God is a constant attitude.180 

 
In diesem Sinne erfährt das Narrativ um Hiob eine Abrundung, bei der das Pa-
thos Gottes und die Sympathie des Menschen ineinanderwirken. Gott weist die 
drei Freunde an, Opfer darzubringen, welche eine reinigende Wirkung erzielen 
sollen, weil Hiob gleichzeitig für seine Freunde beten wird. Gott, der nicht mehr 
im Sinne des ekstatischen Ereignisses zu Hiob aus dem Sturmwind spricht, hat 
bei ihm die beschriebene Sympathie geweckt, so dass Hiob aus dieser konstanten 
Innerlichkeit heraus sich im Gebet nach außen wendet. Die Wiederholung wird 
im Sinne Kierkegaards – und über ihn hinaus – zur neuen Kategorie der Philoso-
phie und führt zur Rückkehr als Ausdruck der Kehre und des Verkehrs: שב את  'וה

 veHashem shaw et shwit ijov behitpalelo beʼad) שבית איוב בהתפללו בעד רעהו
re’ehu). Buber/Rosenzweig pointieren den vermeintlichen Pleonasmus: Er ließ 

Ijob Wiederkehr kehren, als er betete für seine Genossen.181 

                                                           

179  Christian Wiese thematisiert diese grundlegende Verantwortung des Menschen im 

Kontext einer theologischen und philosphischen Perspektivierung nach Auschwitz. 

Er lotet dabei die gemeinsame Schnittstelle zwischen Hans Jonas und Heschel aus, 

die darin besteht, keine Post-Holocaust-Theologie im Sinne von Fackenheim zu 

formulieren, sondern die Aufgabe des Menschen im kreatürlichen Rahmen einer 

Schöpfung aufzusuchen, die sich durch göttliches Pathos auszeichnet. Dabei wird 

die Frage der Theodizee von der Anthropodizee verdrängt und der Mensch erlangt 

eine fundamentale Verantwortung im Prozess der Schöpfung (vgl. dazu: Wiese, 

God’s Passion for Humankind and Human Responsibility for the Divine, 220-223). 

180  Heschel, The Prophets, 309, 311. 

181  Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 340. Vgl. dazu auch die Anm. 143 zum Aus-

druck der תשובה (teshuva). 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Hiobs feindliche Passagen haben zu einem erweiterten Lebensverständnis 
geführt, die es ihm ermöglichten, an das andere Ende der Ellipse zu gelangen, 
indem er sein Selbst aufbrach und gleichzeitig aufgebrochen wurde, um die 
Existenz im Sinne von Heschel nicht bloß zu kontinuieren, sondern zu exaltieren 
– es zu kehren. Das darin springende Moment überspringt das Selbst, um das 
Leben als Existenz zu heiligen; es ganz zu machen, indem zwischen Mensch und 
Gott jene Saite stimmender Bestimmung schwingt, die in der Tiefenstruktur des 
Pathos angelegt ist: Die wechselseitige Gabe. Über die Dimension des propheti-
schen Bewusstseins hinaus, zeichnet sich Hiob durch eine Grundstimmung aus, 
die am Schluss ihren Ausdruck im gebenden Gebet findet. Das Gebet als Gabe 
ist Ausdruck der Sympathie, bei welcher Gott nicht bloß ein Gerücht ist, sondern 
ein metaphysisches Erfahren der Spuren der Transzendenz. Spuren, welche die 
kosmisch ontologische Ordnung des kontinuierenden Universums überschreitet, 
um in der Diskontinuität zu verkehren. Hiobs Ausbruch aus dieser Ordnung be-
misst sich daran, dass er nicht mehr Gerechtigkeit für sein Selbst im Verhältnis 
zu Gott einfordert. Diese Selbstgerechtigkeit nährte sich aus dem Wirklichkeits-
verständnis einer ontologischen Ordnung, in der Hiob als Subjekt sein Recht ge-
genüber Gott als Objekt behauptete. Im Akt des Betens182 התפלל (hitpalel) erhebt 
sich das Selbst-Urteil über sich hinaus, um die Wiederholung passieren zu lassen 
– ohne kierkegaardisch an dieser Möglichkeit zu verzweifeln. Bei Heschel 
schimmert diese Sinndimension durch, indem er den semantischen Gehalt des 
hebräischen Verbs mit der Sympathie als Fühlungnahme Gottes verbindet, wobei 
die Integrität als messianisches Wirken am Ganzen aufgefasst werden kann: 

 

                                                           

182  Hirsch verweist auf die interessante hebräische Etymologie des Gebets bzw. des Be-

tens: „Hitpallel, wovon Tefilla gebildet ist, heisst ursprünglich: über sich urteilen, 

über sich richten, oder wie die Form Hitpa’el häufig ein inneres Streben bezeichnet: 

ein Urteil, und zwar ein wahres Urteil über sich erstreben, gewinnen. Es bezeichnet 

also: Hinaustreten aus dem tätigen Leben und sich ein Urteil der Wahrheit über sich, 

über sein Ich, d.h. über all seine Beziehungen zu Gott und zur Welt und Gottes und 

der Welt zu sich erstreben, und mit der Kraft eines solchen Urteils Geist und Herz 

durchdringen, wodurch beide geläutert und gehoben und gestärkt, neu dem tätigen 

Leben wiedergegeben werden. Die Handlung einer solchen Selbsturteilserringung 

heisst ,Tefilla‘. Tefilla nennen wir deutsch: ,Gebet‘; doch drückt dieses Wort den 

Begriff Tefilla nur unvollkommen aus, da es an eine Bitte erinnert, die nur eine Un-

terabteilung der Tefilla ist, oder an die alte Bedeutung des Wortes beten, die, wenn 

ich mich nicht irre, ein bloßes Hersagen ist.“ (Hirsch, Chorew: Versuche über Jisra-

els Pflichten in der Zerstreuung, 491) 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 283 

Beten ist mehr als ein geistiger Prozess und mehr als eine Bewegung der Lippen. Es ist ein 

Akt, der zwischen Mensch und Gott geschieht, in Gottes Gegenwart. Einen Gebetstext le-

sen oder studieren ist nicht das gleiche wie beten. Was das Beten kennzeichnet, ist der 

Entschluss, sich in die Gegenwart Gottes zu begeben und sich ihr auszusetzen. Beten be-

deutet, sich ihm, Seinem Urteil auszuliefern. Wenn „Gebet der Ausdruck des Bewusst-

seins ist, im Universum beheimatet zu sein“, dann war der Psalmendichter, der ausrief 

„Ich bin ein Fremder auf Erden, verbirg nicht deine Gebote vor mir“ (Ps 119,19), jemand, 

der die Natur des Gebetes gründlich missverstand. Viele Jahrhunderte jüdischer Geschich-

te hindurch war die eigentliche Motivation für das Gebet nicht „das Bewusstsein, im Uni-

versum daheim zu sein“, sondern umgekehrt das Bewusstsein, im Universum nicht behei-

matet zu sein. Angesichts so vieler Leiden und all des Bösen, angesichts der zahllosen 

Beispiele des Scheiterns aller Versuche, nach dem Willen Gottes zu leben, können wir nur 

Angst und geistige Heimatlosigkeit erfahren. Diese Erfahrung gewann an Intensität durch 

die erregende Erkenntnis, dass Gott selbst nicht daheim ist in einem Universum, wo sein 

Wille verhöhnt, wo sein Königtum geleugnet wird. Die Schechina ist im Exil, die Welt ist 

verdorben, das Universum selbst ist nicht daheim… Beten heißt folglich, Gott in die Welt 

zurückzubringen, Sein Königtum aufzurichten, Seinen Ruhm herrschen zu lassen.183 

 
Sowie die Stimme bzw. das Wort Gottes den Menschen berührt, so berührt die 
Stimme bzw. das betende Wort des Menschen Gott. Die Wechselwirkung der pa-
thisch wirkenden Kraft des Wortes kulminiert in Sympathie, dem Mitfühlen mit 
der Schechina, jener göttlichen Dimension, die wohnt und weilt. Nichts repräsen-
tiert, sondern Gegenwart schafft. Eine Gegenwart, die auf das Gegenüber wartet, 
es erwartet. Denn das Gegenüber ist Nachbar und שכן (shakhen): benachbart und 
nahe. Der Dreiklang zwischen Pathos – Stimme – Stimmung eint sich zum einen 
Grundton und zum einen Element, welches Wort und Existenz geheimnisvoll 
verknotet: die Nähe. In welcher Hiob alles doppelt empfängt, nachdem seine 
Freunde ihm die Opfer bringen, damit er diese Gott darbringt und für die Freun-
de betet. Zwischen dem Opfer und dem Gebet gibt es im mehrfachen Sinne eine 
innigste Beziehung. Zwei Aspekte sollen bei Hiobs Ausgang aufgegriffen wer-
den. Zum einen hat seit der Zerstörung des Tempels das Gebet das Opfer ersetzt. 
Nicht das Opfer wird gegeben, sondern das Selbst, wobei in dieser Selbsthingabe 
die messianische Hoffnung mitschwingt, dass durch das Gebet der Tempel wie-
dererrichtet wird. Zum anderen verweist der Begriff des Opfers auf die Nähe: 
Der Ausdruck קרבן (Korban) lässt sich auf das Wortfeld קרב (karov; nahe) und 
dessen abgeleitete Verbform להתקרב (lehitkarev; sich annähern) beziehen, was 
die geheimnisvolle Verknotung wiederholt. Die Nähe zwischen Gott und 

                                                           

183  Heschel, Der Mensch fragt nach Gott, 41f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

Mensch ereignet sich im und mit dem sich gebendem Wort. Dieser Ausgang 
Hiobs unterscheidet sich wesentlich von der Eingangssituation, wo Hiob Opfer 
im Rahmen eines traditionellen Verständnisses brachte, bei dem er Gott nur vom 
Hören her gerüchteweise kannte. Die erworbene Gabe zur Nähe wird zum ent-
scheidenden Signum seiner Integrität. – In dessen Zeichen sich die Philosophie 
wiederholt: Nicht als sterben lernen, sondern als den Tod geben. Heschel um-
schreibt diese Gabe als die tiefste – elliptische – Weisheit, wobei seine Worte 
selbst wie eine (prophetische) Stimme im Sinne des Pathos wirken. Dabei schei-
nen sie einen Nachhall auf Hiobs Leben und Tod zu bilden; dies im Sinne von 
Steiners Vibrato, das nach dem Klang (der Nähe) noch in uns fortdauert: 

 
The deepest wisdom man can attain is to know that his destiny is to aid, to serve. We have 

to conquer in order to succumb; we have to acquire in order to give away; we have to tri-

umph in order to be overwhelmed. Man has to understand in order to believe, to know in 

order to accept. The aspiration is to optain; the perfection is to dispense. This is the mean-

ing of death: the self-dedication to the divine. Death so understood will not be distorted by 

the craving for immortality, for this act of giving away is reciprocity on man’s part for 

God’s gift of life. For the pious man it is a privilege to die.184 

 
Hiobs Ausgang ist ein letzter Durchgang, ein letztes Passieren, ein letzter Akt 
Pathos: indem er seinen Tod gibt – und zu Staub wird. Diese wahre Integrität be-
zeugt eine elliptische Wahrheit. Eine Wahrheit, die sich nur elliptisch zeugen 
lässt. Es sind gleichzeitig die letzten Zeilen Heschels seiner religionsphilosophi-
schen Schrift Man is Not Alone. A Philosophy of Religion, dessen letztes Kapitel 
sich dem frommen Menschen widmet, dem חסיד (Hasid), der חסד (Hesed) Gunst, 

Gnade und Güte lebt und diese Dimension selbst von Gott erfährt. Und für den 
es ein Privileg ist, sein Leben zu geben. Jenseits eines vermeintlich angestaubten 
Begriffs durchwebt die Frömmigkeit als Nähe zum Anderen die gesamte Le-
benstextur, welche die Interpretation des narrativen Texts Hiob steuerte, denn: 
„Gott ist in das Leben der Menschen hineinverwoben.“185  

Heschel sympathisiert nicht direkt mit Hiob, wie wir es beim jungen Dichter 
kennen gelernt haben. Doch im Kontext des prophetischen Bewusstseins und des 
Gebets würde ich von einer fundamental untergründigen Sympathie zwischen 
Hiob und Heschel sprechen, die im Motiv der Frömmigkeit wurzelt, wobei sich 
die Wiederholung als Durchdringung von Existenz und Schrift ereignet: als Nä-
he zum sich gebenden Wort. Heschel schreibt sein Selbst in diese Textur ein, in-

                                                           

184  Heschel, Man is Not Alone, 296. 

185  Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DRITTER GANG | 285 

dem er den Chassidismus über die Spur des Pathos grabend wiederholt, um die 
Lebenstotalität des von Gott gesuchten – integren – Menschen zu verstehen: Als 
leidenschaftliche Beziehung zum und im stimmenden Wort. Chiffriert durch das 
Herz חס (has; erbarmen) im Herzwort Hesed (Güte), um die sympathetische 
Schnittstelle als verwandtschaftliche Nah(t)stelle zwischen Gott und Chassid zu 
vergegenwärtigen; dies in der Dynamik des beherzigenden reflexiven Verbes 
 Am Ausgang seines Lebens bezieht sich Hiob – .(hitjahes; sich beziehen) התיחס
im wendenden Ereignis auf Gott, nachdem er das Nichts und die Nichtigkeit des 
Staubes in allen Facetten der Drehungen und Wirbel kennengelernt, durchgear-
beitet und wiederholt hat und diesen Staub als Element der Schöpfung in das Le-
ben zu integrieren vermochte. Die Integrität basiert nicht auf logischem oder 
theo-logischem Grund, sondern durch die Vermischung der Polaritäten, durch 

die Durchdringung von Körper und Geist – durch die Verflechtung zwischen 
Immanenz und Transzendenz: Durch die Schöpfung hindurch. Im Durchgang 
der Existenz wurde jener Staub aufgewirbelt, der den Menschen wesenhaft an 
die Erde bindet, um sich mit dem Himmel zu verbinden – um eine neue Philoso-
phie jenseits der logischen Dualismen aufzuspuren: 

 
Doch wenn auch die Dualität der menschlichen Natur keine letzte Spannung bedeutet, so 

bedeutet sie doch eine Dualität von Größe und Bedeutungslosigkeit, von Verbundenheit 

mit der Erde und enger Verbindung mit Gott. Die Dualität beruht nicht auf dem Gegensatz 

von Seele und Körper und den Prinzipien von Gut und Böse. Die Bibel betrachtet den 

Körper nicht wie die Pythagoräer als Grab und Gefängnis der Seele oder gar als Sitz und 

Quelle der Sünde. Der Widerspruch liegt in dem, was der Mensch mit seinem Körper und 

seiner Seele tut, liegt mehr in seinen Taten als in seinem eigentlichen Wesen. Wie Natur 

nicht Gegensatz zu Gott ist, sondern Seine Schöpfung und Sein Werkzeug, so ist Staub 

kein Widerspruch zur Ebenbildlichkeit, sondern deren Hintergrund und Ergänzung.186 

 
Dass der Staub keinen Widerspruch zur Ebenbildlichkeit Gottes bildet, sondern 
als Hintergrund und Ergänzung fungiert, ist jenem Pathos inhärent, welches He-
schel einerseits gedanklich, andererseits bis in die sprachliche Materialität hinein 
durch den Akt der Umschreibungen selbst zum Rotieren bringt, bzw. die griechi-
sche Kernbedeutung des Leidens aufrührt, um im Vermischen zwischen aktiver 
Spurung und passivem Gespurt werden neue Sinndimensionen und -schichten 
berührt. Der aufgerührte Staub bewegt sich als Stimmung im kosmischen Kon-
text der Schöpfung, um diese zu überschreiten. Genauer: um sich dem Wort als 
Stimme Gottes anzunähern. Insofern mündet Schreiben in eine Poetologie auf-

                                                           

186  Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG 

wirbelnden Staubes, bei welcher die in der Schrift hörbare Stimme die Textur so 
aufwirbelt, dass das Sein und das Sein als Schöpfung zunehmend den Referenz-
charakter verlieren, um das Wort zu sich selbst zurückzubringen: als Wiederho-
lung des Wortes, welches förmlich in der Spur als Schrift errungen werden muss. 
Wir erinnern uns an Kierkegaard: „Das Ganze ist ein Ringen, in welchem das 
Allgemeine mit der Ausnahme sich misst, mit ihr kämpft im Streite und zugleich 
sie durch dieses Ringen stärkt.“187 Die elliptischen Drehungen wirbeln den Staub 
jedoch so auf, dass sein ästhetischer (aisthetischer) Gehalt nicht ad absurdum 

geführt werden muss, um das Religiöse existenzialdialektisch hervorbrechen zu 
lassen; sondern um sich mit dem Höheren im Sinne unsichtbarer Transzendenz 
zu verbinden.  

Darin besteht die ernste Seite dieser Posse, die sich über die verstaubte Phi-
losophie lustig macht, bei der nichts passiert. – Weil das Selbst nicht passiert 
wird, um in der Selbstüberschreitung sich zu geben. Dieses letzte Geben bezieht 
sich auf eine Integrität jenseits versöhnender Harmonie, die den apathischen 
Stillstand repräsentiert. Die letzte Gabe Hiobs ist letzte Bewegung. Als Pathos. 
Als Errungenschaft: im Sinne errungener Gottesnähe.  

Mit Soloveitchik möchte ich Hiobs Durchgang beenden, der dabei über sein 
Schicksal hinausweist, um den dialektischen Nerv des ganzen Menschen zu be-
rühren, dessen Integrität nur gebrochen188 gedacht werden kann: 

 
Can a complete harmony be achieved? Certainly not, since the natural and the covenantal 

belong to different and incommensurate orders! They must engender in man conflict and 

strife. Man must wrestle with himself, or, cosmic man is engaged in combat with covenan-

tal man. Man oscillates between the cosmic and covenantal experience like a pendulum 

swinging back and forth between two poles.189 

 

                                                           

187  Kierkegaard, Die Wiederholung, 80. 

188  Diese Bruchstelle bildet für Sebastian Wogenstein das Wesensmerkmal des Geisti-

gen, aus dessen tragischen Konstellation zwischen Subjektivität und Objektivität die 

Umrisse des halachischen Menschen kenntlich werden: „Doch gerade diese geistige 

Zone, in der Subjektivität mit der objektivierten Form versöhnt werden soll, erweist 

sich als ein äusserst brüchiges und konfliktträchtiges Gebiet, in dem mit Blick auf 

scharf konturierte Werte und Normen tragische Kollisionen geradezu vorprogram-

miert erscheinen. Und so mag es nicht wundernehmen, dass tragische Konstellatio-

nen eine Denkfigur bilden, mit der und gegen die Soloveitchik seinen halachischen 

Menschen konzipiert.“ (Wogenstein, Horizonte der Moderne, 181) 

189  Soloveitchik, Out of the Whirlwind, 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006 - am 14.02.2026, 12:23:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

