5. Dritter Gang:
Gott (ver)sucht den Menschen

Die Wunde(r) Hiobs — Pathos bei Sgren Kierkegaard

und Abraham J. Heschel

,,Hiob: Kosmische Klagen und Trauerweiden [...] Offene Wun-
den der Natur und der Seele [...] Und das menschliche Herz — of-
fene Wunde Gottes.*

EMIL M. CIORAN, VON TRANEN UND VON HEILIGEN

Dieser Teil derArbeit verschreibt sich dem Themenkomplex, der im alttestamen-
tarischen Text Hiob mit dem gleichnamigen Protagonisten angelegt ist. Als Aus-
gangspunkt dient dazu Kierkegaards Schrift Die Wiederholung, die am selben
Tag — 1843 — wie Furcht und Zittern ebenfalls unter einem pseudonymen Namen
in Kopenhagen erschien: Constantin Constantius nennt sich der Verfasser und
gibt der Schrift den Untertitel Ein Versuch in der experimentierenden Psycholo-
gie. Dass die beiden Schriften am selben Tag herauskommen, ist der Wiederho-
lung inhdrent: Beide Werke kreisen um die biografisch erfahrene Wunde Kier-
kegaards, die in der Entlobung von Regine besteht. In der mehrfachen Perspekti-
vierung liegt bereits selber eine Versuchsanlage vor, um Erfahrung an distanzie-
rende Beobachtung zu koppeln. Bei diesem Experiment wird gleichzeitig eine
neue Art des philosophischen Wissens versucht', das dem Wortsinn nach als ein

1 Aus der kulturwissenschaftlichen Perspektive formiert sich ein Interesse an Poetolo-
gien des Experiments, um Wissensanordnungen und literarisierende Darstellungsfor-
men im gegenseitigen Verhiltnis zu erhellen. Die Kategorie des Experiments steht
dabei im Kontext des Ubergangs, was Kierkegaards Text wesentlich auszeichnet: ,,Es

markiert einen moglichen Ort des Ubergangs zwischen den beiden Kulturen, indem

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

essayistisches bezeichnet werden kann. Insofern liefe sich der Untertitel auch als
Versuch in der experimentierenden Philosophie umdeuten, bei der die Psycholo-
gie eine massgebende Rolle einnimmt: Der objektivierende Blick, der sich aus
der subjektiven Wunde der Melancholie heraus ergibt, richtet sich auf die Per-
sonlichkeit eines jungen — stimmungsvollen — Menschen (Kierkegaard), um die
Vielschichtigkeit der menschlichen Personlichkeitsstruktur freizulegen, was im
ersten Gang dieser Arbeit als Personalitit umkreist wurde. Insofern graben sich
die Giinge zueinander vor, wobei nicht die Schuld, sondern das Leiden im Zent-
rum steht. Die erwihnte Melancholie, die dem Leiden zugrunde liegt, motiviert
in dieser Konstellation die Lektiire der Wiederholung. Konstellative Leitbegriffe
beim Aufspiiren der spezifischen Wiederholungsbewegung bilden Stimmung und
Pathos, um mit und durch diese Begriffe die Philosophie zu einem Experiment
zu machen. Die Begriffe werden dabei insofern wortworlich erfahren, als sie me-
thodisch auf den Weg genommen und im Prozess der bewegenden Reise einen
philosophischen Sinn versammeln werden. In dieser Biindelung wird gleichzeitig
das wahlverwandte Verhiltnis zu Abraham J. Heschel herausgearbeitet, wobei
die Stimme in ihren philosophischen Transformationen die entscheidende tiefen-
theologische Schnittstelle zwischen Stimmung und Pathos bildet. Oder: Die
Stimme wird zum Brennpunkt jener Wiederholung, deren Spuren zwischen
Stimmung und Pathos kreisen. Den inhaltlichen Rahmen dieser Gedankenform
ldsst sich mit Heidegger folgendermassen exponieren:

Das Erstaunen ist ta3og. Wir iibersetzen naSog gewohnlich durch Passion, Leidenschaft,
Gefiihlswallung. Aber moSog hdngt zusammen mit péoyetv, leiden, erdulden, ertragen,
austragen, sich tragen lassen von, sich be-stimmen lassen durch. Es ist gewagt, wie immer
in solchen Fillen, wenn wir mtadog durch Stimmung iibersetzen, womit wir die Gestimmt-

heit und Be-stimmtheit meinen.’

Dass Heidegger die Ubersetzung von Pathos als Stimmung, als Wagnis bezeich-
net, unterstreicht den Charakter einer experimentierenden Philosophie, die sich
letztendlich selber ausprobiert. Die philosophische Ausrichtung erfdhrt der Be-
griff durch das Staunen, jener philosophischen Urgeste, welcher die schauende
Kontemplation — die theoria — eingewachsen ist. Mit Kierkegaard setzt ein Ent-

die Literatur einerseits der aktuellen Erfahrung andere Moglichkeiten und andererseits
der potentiellen, im Experiment vorgeblich immer wiederholbaren Erfahrung ihre je-
weilige Aktualitédt vor Augen zu halten vermag.“ (Krause/Pethes, Zwischen Erfahrung
und Méoglichkeit, 15)

2 Heidegger, Was ist das — die Philosophie?, 39.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 171

setzen ein, das dieser Tradition entwichst, indem das Moment verniinftiger Auf-
I6sung fehlt. Diesen Verlust gilt es an der Schrift Kierkegaards in den Bereich
der Existenz zu iibersetzen, so dass die Vernunft als eine pathetisch dichtende
verstanden werden kann, um gerade den Logos neu zu denken’. In einem letzten
Schritt gilt es diese Bewegung ins jiidische Denken Heschels iiber zu setzen: als
Ubersetzen zwischen Philosophie, Theologie und Poesie. Der letzte Gang bein-
haltet jedoch weder eine grosse Synthese noch einen Abschluss. Wir begniigen
uns damit, uns nochmals der Wiederholung anzunihern; dies im Sinne eines
letzten Anndherungsversuchs und nicht als hegelianischer Dreischritt. Deshalb
soll an dieser Stelle auch auf einen dritten Irrldufer Hegels verzichtet werden.

5.1 SOoREN KIERKEGAARD: DEN LOGOS VERSTIMMEN

,.Ich empfinde jetzt ein Bediirfnis, in tieferem Sinne zu mir selbst
zu kommen, daher daf3 ich Gott ndher komme im Verstehen mei-
ner Selbst. Ich muss an Ort und Stelle bleiben und inwendig er-
neuert werden.*

S@REN KIERKEGAARD, DIE TAGEBUCHER

Das Motto stellt einen Tagebucheintrag vor, den Kierkegaard am 16. August
1843 verfasst hat, kurz vor der Veroffentlichung der Wiederholung (16. Okto-
ber). In diesen wenigen Zeilen wird umschrieben, worauf Kierkegaard mit dem

3 Dachselt fiihrt aus, inwiefern die abendléndische Philosophie von der Beherrschung
des Pathos geprigt wurde, um die Herrschaft der Vernunft als Aktivitit iiber die Pas-
sivitdt zu begriinden: ,,Voraussetzung dieses Weges ist die Antithese von logos und
pathos, das Modell einer zweigeteilten Seele mit einem aktiven, reflektierenden, ver-
niinftigen und einem passiven, instinktartigen, vernunftlosen Teil. Die Dichtung wird
wegen ihres enthusiastischen Ursprungs, ihrer intensiven Darstellung von Affekten
und ihrer starken emotionalen Wirkung, von den Philosophen seit Platon auf die Seite
des Nicht-Verniinftigen gestellt daher argwohnisch bertrachtet oder ganz abgelehnt.*
(Dachselt, Pathos. Tradition und Aktualitdt einer vergessenen Poetik, 111) Diese Hie-
rarchisierung bzw. Beherrschung durch die Vernunft spiegelt sich in einer etymologi-
schen Verengung, indem Pathos mit der tierdhnlichen Passivitdt in Verbindung ge-
bracht wird: ,,to30¢ mit der Fiille seiner Bedeutungsvarianten wird im Lateinischen
vor allem mit ,passio‘ iibersetzt. Die spezifisch seelischen Leidenszustinde werden
daneben als ,perturbationes animi‘, ,affectiones® bzw. ,affectus® bezeichnet* (Histori-
sches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, 193).

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

komplexen Begriff der Wiederholung anspielen will: Auf die Selbstaneignung.
Die hermeneutische Schnittstelle zielt auf ein Innen ab, wo sich Selbst- und Got-
tesverstindnis durchdringen bzw. dialektisch bedingen. Es handelt sich dabei
nicht um eine dialektische Begriffsarbeit, sondern um ein fundamentales Hin und
Her — zwischen Mensch und Gott. Diese existenzielle Bewegung, die gleichzei-
tig Methode ist, deutet die von Kierkegaard selbst kursivierte Bedeutung an: und
inwendig erneuert werden. Mit der unscheinbaren Konjunktion wird nicht etwas
additiv hinzugefiigt, sondern gebunden. Das Bindewort bindet versammelnd ei-
nen Sinn, der sich aus einer zeitlichen Struktur der Gleichzeitigkeit ergibt, um
den vergegenwirtigenden Charakter der Selbstpridsenz zu unterstreichen, die sich
nicht logisch-kausal, sondern bindend ergibt. Als verbindend lebendige Kraft der
Erneuerung oder: der Wiederholung. Da sich der Begriff nicht logisch definieren
ldsst, soll er in der Folge noch einmal anhand der Wiederholungsschrift freige-
legt werden, wobei der Tagebucheintrag als Folie dient. Im angesprochenen Hin
und Her verbirgt sich nicht nur eine existenzdialektische Methode, sondern auch
eine geforderte Lesehaltung, die einerseits zwischen den pseudonymen Texten —
Furcht und Zittern und Die Wiederholung erscheinen am selben Tag —, anderer-
seits aber auch das Hin und Her zwischen den pseudonymen Texten und jenen
Texten nicht ausser Acht lasst, die Kierkegaard im eigenen Namen verfasst hat,
insbesondere die Erbaulichen Reden. So ist es kein Zufall, dass im Dezember
1843 eine erbauliche Rede verdffentlicht wird, die folgenden Titel trdgt: Der
Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt
(Hiob 1,20f.)4. Diese elastische Lesart ist selbst Bestandteil einer methodisch
aufgeladenen Wiederholung, was an folgender Bemerkung Kierkegaards — im
eigenen Namen — deutlich wird:

Gesetzt, ein solcher Leser verstiinde und beurteilte die einzelne dsthetische Schrift voll-
kommen richtig, so mifiverstinde er mich doch total, da er sie nicht in ihrer Abhéngigkeit
von der religiosen Einheit in meiner Schriftstellerei versteht. Sollte dagegen einer fiir die
religiose Einheit in der letzteren ein Versténdnis haben, vielleicht aber nicht ebenso fiir die
eine oder andere meiner #sthetischen Schriften, so wire dieses Mi3verstehen nur ein zufl-

liges.

4 Vgl. dazu: Dietz, Soren Kierkegaard. Existenz und Freiheit.
Kierkegaard, Der Gesichtspunkt fiir meine Wirksamkeit als Schriftsteller, 4. Die Dia-
lektik zwischen dsthetischen und religiosen Schriften stehen gleichzeitig in einem
spezifischen Spannungsverhiltnis der Mitteilungsform und begriinden letzlich einen
inneren Zusammenhang im Geweben von Inhalt und Form: ,,In bezug besonders auf

ethische, teilweise auch in bezug auf ethisch-religiose Wahrheitsmitteilung ist die in-

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 173

Die Wiederholung im Akt des Lesens impliziert neben der wiederholten Lektiire
eine Denkbewegung, die von einem Mittelpunkt aus motiviert wird, der in ver-
meintlicher Abhingigkeit von der religiosen Einheit steht. Im Innersten ist —
oder besser: bewegt sich — die Innerlichkeit als eine Stimme, die durch die be-
hutsame vergegenwirtigende Lektiire horbar werden soll. Dies im Durchdringen
der reflexiven Elemente, um eine prireflexive Schicht freizulegen, die im Hin
und Her zwischen Stimmungen und Stimme angelegt ist und Philosophie als eine
Stimmungskunst ausweist. So schlage ich eine Lesart vor, die sich im Sinne von
Stanley Cavell an einem absoluten Gehor orientiert, ,,denn mit Verstindnis zu
lesen erfordert wiedergeborene Sinneswahrnehmungen, zuallererst beim Horen;
[.. .].“6 Dies korreliert mit einer Textur, die nach innen gewoben ist. Diesen Fi-
den entlang wollen wir uns nun bewegen, um Kierkegaards dialektischem An-
spruch gerecht zu werden: ,,Was mich meiner Tage Fleiss kostet, ungeheure An-
strengung, fast schlaflose dialektische Ausdauer; um die Fiden richtig zu fiithren
in dieser feingesponnenen Anlage — dergleichen ist fiir andere iiberhaupt nicht
da.’

So gilt es im dritten Gang dieser Arbeit, dieses feingesponnene Gespinnst in
seiner Textur durchzuspielen, es zu vergegenwirtigen, indem Literatur und Phi-
losophie zu einer eigenen Poetologie verwoben werden. Dies entspricht dem An-
liegen des Pseudonyms Constantin Constantius, der von einer neuen Philosophie
spricht, bei welcher der Begriff der Wiederholung zum zentralen Leitbegriff
avanciert. Nur: Dieser Begriff ldsst sich weder definieren noch begreifen, son-
dern im folgenden Sinne nur andeuten:

Bei mir Zuhause war ich mit diesem Problem nahezu ins Stocken geraten. Man sage dar-
iiber, was man will, es wird eine sehr wichtige Rolle in der neueren Philosophie spielen;
denn Wiederholung ist der entscheidende Ausdruck fiir das, was bei den Griechen
,Erinnerung* war. So wie diese damals lehrten, daf3 alles Erkennen ein Erinnern ist, so will

die neue Philosophie lehren, dal das ganze Leben eine Wiederholung ist. Der einzige neu-

direkte Mitteilung die strengste Form. Doch kann eine unmittelbarere Mitteilung, die
nebenher geht, auch notwendig sein, um zu unterstiitzen, wodurch sie selbst in einem
andern Sinne unterstiitzt wird. Das habe ich verstanden gleich seit Beginn meiner
schriftstellerischen Wirksamkeit. Die Pseudonyme wurden deshalb stéindig von unmit-
telbarer Mitteilung in Gestalt von erbaulichen Reden begleitet, und in den letzen paar
Jahren habe ich fast ausschlieflich unmittelbare Mitteilung benutzt.” (Kierkegaard,
Die Tagebiicher, Bd. 2, 122)

Cavell, Die andere Stimme, 76.

Kierkegaard, Tagebiicher, Bd. 4, 145.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

ere Philosoph, der hiervon eine Ahnung hatte, ist Leibniz. Wiederholung und Erinnerung
sind dieselbe Bewegung, nur in entgegengesetzter Richtung. Denn was da erinnert wird,
ist gewesen, wird nach riickwirts wiederholt, wohingegen die eigentliche Wiederholung

nach vorwiirts erinnert.®

Die gemeinsame Schnittstelle zwischen der griechischen und der neueren Philo-
sophie bildet die Erinnerung als Essenz des Bewusstseins; das unterscheidende
Kriterium liegt in der Richtung: Im griechischen Denken wird riickwérts erin-
nert, was als Bewusstseinsakt absolute Erkenntnis zum Inhalt hat. Im neueren
Denken wird vorwiérts erinnert und zielt auf das ganze Leben ab. Hiermit wird
die Wiederholung als Kategorie gesetzt, was durch die Kursivierung unterstri-
chen wird. Sie erhebt einen ideengeschichtlichen Anspruch, indem sie sich in
den Kontext griechischer Philosophie setzt, um sich gleichzeitig entschieden ab-
zusetzen. Die neuere Philosophie wird nicht genauer bezeichnet, um die theoreti-
sche Kategorienbildung zu vermeiden. Sie bildet das Andere zur griechischen
Philosophie, bei welcher das Sein im Denken wiederholt wird, um dem Strudel
der Sinnlichkeit zu entkommen. In der ausdiinnenden Abstraktion soll das meta-
physische Bediirfnis nach Konstanz gestillt werden. Was in diesem (platoni-
schen) Anamnesisprojekt angelegt ist, radikalisiert Kierkegaards Antipode Hegel
in seiner dialektischen Bewegung dahingehend, dass das Sein aus der Immanenz
des Geistes heraus begrifflich rekonstruiert wird. Das Gemeinsame der Spekula-
tion Hegels und der griechischen Anamnesis liegt in der abstrahierenden Verwi-
schung zwischen Unendlichkeit und Endlichkeit bzw. zwischen Ewigkeit und
Zeit, indem das Sein zuriick projiziert wird. Was diese Betrachtung jedoch igno-
riert, ist das Verhiltnis des Einzelnen zur Zukunft, worin sich die existenzielle
Dimension der vorwirts gerichteten Erinnerung andeutet’.

8 Kierkegaard, Die Wiederholung, 7.

9 Bereits in der Fragment gebliebenen Schrift Johannes Climacus oder De omnibus du-
bitandum est beschiftigt sich Climacus mit der Wiederholungsproblematik. Im Banne
Hegels — sprich: der dialektischen Klimax — erkennt er die Bedeutung der Wiederho-
lung als widerspriichliche Bewusstseinsstruktur: Nicht das Paradox des Begriffs ist
das entscheidende Kriterium, sondern das Bewusstsein selbst, das in sich ein wider-
spriichliches Verhiltnis darstellt: ,,In dem Augenblick, da ich die Realitdt aussage, ist
der Widerspruch da; denn was ich sage, ist die Idealitédt. Die Moglichkeit des Zweifels
liegt also im BewuBtsein, dessen Wesen ein Widerspruch ist, welcher durch eine
Zwiefiltigkeit erzeugt wird und selber eine Zwiefiltigkeit erzeugt. Eine solche Zwie-
faltigkeit hat notwendig zwei Ausdriicke. Die Zwiefiltigkeit ist die Realitdt und die

Idealitit, das BewuStsein ist das Verhiltnis.” (Kierkegaard, Johannes Climacus oder

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 175

Fiir die poetologische Uberlegung bedeutet dies, dass in der erwihnten Ausdiin-
nung die Stimme des Einzelnen diinner und diinner wird, bis sie verstummt bzw.
sich in der Stimme des Logos aufhebt — im ausgesprochenen Sinn. So stellt sich
die Frage, wie sich eine einzelne Stimme textlich artikulieren und gleichzeitig
einen philosophischen Anspruch erheben kann. Die Stimme des Einzelnen und
das Anliegen der Wiederholung verschrinken sich als unfassbare (Vorwiirts)Be-
wegung, die eine bestimmte Korperlichkeit verlangt und voraussetzt. Wihrend
die Stimme des Logos sich entkorpert, verkorpert sich die Stimme des Einzelnen
als eine sich konkretisierende Personalitit, bei der das Subjekt nicht mehr macht,
was in seinem Begriff sich in latinisierter Form eingeschrieben hat: sich einer
allgemeinen Ordnung zu unterwerfen bzw. denjenigen philosophischen Biickling
zu machen, die der metaphysischen Tradition entspringt. Kierkegaards antiphilo-
sophische Denkhaltung miindet in ein poetologisches Problem, das folgende pa-
radoxale Spannung aufweist: Das Anliegen des Selbst im Sinne der verkodrperten
Stimme muss sich innerhalb der Ordnung des Textes behaupten konnen. Inner-
halb einer Ordnung, die als Projektionsfldche — oder Spiegel — des Geistes visu-
ell geprigt ist und von der Positivitidt ihrer im Text erscheinenden Setzungen
lebt. Die eigene Stimme muss die Ordnung storen und verletzen, wodurch fiir
Wennerscheid die Wunde fiir das Subjekt konstitutiv wird:

Der Begriff der Wunde bzw. des verwundeten Subjekts wird in Opposition gesetzt zu ei-
nem Macht- und Ordnungsbereich, der je nach Theorie als der Bereich der Identitit, des
Symbolischen, des Gesetzes oder des Systems bestimmt wird, und von dem hier wie dort
gleichermaflen angenommen wird, dass er das Leben des Einzelnen durchdringt und
formt. Der Einzelne als Wunde wird dabei als das Moment aufgewertet, das sich der voll-
stindigen Integration in diese Ordnung nicht nur entzieht, sondern als Entzogenes das Sys-

tem der Ordnung zugleich bedroht.'

Das verwundete Subjekt riickt mithin in den Rahmen einer Poetologie, welche
die Textordnung (auf)stort, an ihr rithrt und den Text so in Bewegung oder ins
Rotieren bringt. Indem der Textordnung eine (Ver)Stérung widerféhrt, stellt sich

de omnibus dubitandum est, 155) Das Bewusstsein lebt aus der Differenz zwischen
der Idealitét des Begriffs und der Realitit der sinnlichen Erfahrung, was zu einer un-
authebbaren Differenz fiihrt: Das Sein des Ausdrucks konfligiert mit dem Sein des Er-
lebnisses. Doch gerade durch diese Differenz existiert das Bewusstsein, um eine Be-
wegung im personlichen Leben des Einzelnen nach vorwiérts zu generieren: zu wie-
derholen.

10 Wennerscheid, Das Begehren nach der Wunde, 14.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

die Frage nach der poetologischen und philosophischen Virulenz und Wirkméch-
tigkeit des Pathos: Denn der wundenférmige Text entziindet, beriihrt und hilt als
wundes punctum eine schopferische Dynamik bereit. Dies fiihrt uns an den An-
fang der Wiederholungsschrift, deren Beginn gleichsam wunder Punkt und Initi-
alziindung ist: ,,Wie jeder weiB}, trat Diogenes als Opponent auf, als die Eleaten
die Bewegung leugneten. Er trat wirklich auf, denn er sagte nicht ein Wort, son-
dern ging nur ein paarmal hin und her, wodurch er jene ausreichend widerlegt zu
haben glaubte.“11

Diogenes Position ist selbstsprechend, indem er kein Wort sagte, aber durch
seine performative Handlung des wiederholten Hin- und Hergehens eine Anti-
these zur Bewegungslosigkeit der Eleaten existenziell umsetzte und verkorperte.
Bewegung ist nicht Gegenstand der Reflexion, sondern wird existenziell ver-
biirgt, indem er dem philosophischen Biickling wider-steht und eine widerlegen-
de Gegenpose inszeniert'”. Insofern bedeutet das Hin und Her eine Bewegung,
die das System der eleatischen — und natiirlich hegelianischen — Seinsphiloso-
phie umkehrt, unterwandert und: sich dabei der Stimme des Logos nicht unter-
wirft. Damit bricht er jene ontologische Wirklichkeit auf, die durch den logi-
schen Begriff reprisentiert wird. Sein Schweigen verweigert die epistemologi-
sche Anerkennung jener Einheit zwischen Logos und Stimme. In diesem Sinne
bedeutet die Initialziindung, dass die Stimme des Logos verstummt, um aus ei-
nem Nullpunkt heraus eine neue Stimme horbar zu machen, um die Konturen ei-
ner ,,neueren Philosophie* zu umreiffien und ein entsprechendes Denken und
Sprechen in Bewegung zu setzen. Das Schweigen lenkt den Blick auf die Moda-
litidt vor dem ontologisch gesittigten Begriff, wo das Unsichtbare beginnt. Oder
besser: Es schirft das Ohr fiir das Vorbegriffliche”. Das Schweigen ist also nicht
bloB ex negativo als Fehlen von Sprache zu verstehen, sondern positiv: Als at-

11 Kierkegaard, Die Wiederholung, 7.

12 Vgl. dazu Elisabeth Strowicks Ansatz, bei dem Kierkegaards Textstrategie als eine
theatralische Rhetorik verstanden wird: ,,Gegen Hegels Vermittlung inszeniert Kier-
kegaard die Wiederholung als Bewegung (,Inszenierung‘ als Theatralisierung der
Schrift/Performativitit verstanden). Kierkegaards Schrift ist eine wirkliche Bewegung,
ein wirklicher Auftritt. Auf diese Weise gerit Kierkegaard in der Wiederholung des
Streits um die Bewegung gegen Hegel an den Platz des Diogenes.” (Strowick, Passa-
gen der Wiederholung. Kierkegaard — Lacan — Freud, 11)

13 G. Heath King untersucht den Zusammenhang zwischen prireflexiven Strukturen und
dem Schreibstil bei Kierkegaard und fiihrt entsprechend aus, ,,dall der Verstehenspro-
zeB sich bei Kierkegaard nach innen wendet und auf die Suche nach seinen prikogni-

tiven Vorbedingungen begibt* (King, Existenz, Denken, Stil, 166).

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 177

mosphirischer Innenraum, bei welchem die Stimmung im Sinne neuerer Philo-
sophie einen vorbereitenden Erkenntniswert bahnt, indem die Stimme neu ge-
stimmt wird. Federfiihrend bei dieser Neu(be)stimmung ist das Pseudonym Con-
stantin Constantius, dessen sprechender Name das Wiederholungs-Motiv empha-
tisch iibertreibt bzw. ironisch tiberhoht.

5.1.1 Constantin Constantius:
Ein Reflexionsdichter und Stimmungsphilosoph

Constantin Constantius nimmt diese sich wiederholende Bewegung assoziativ
auf und setzt sie sprunghaft in einen autobiografischen Bezugsrahmen:

Als ich mich, zumindest gelegentlich, lingere Zeit mit dem Problem beschiftigt hatte, ob
eine Wiederholung moglich sei und welche Bedeutung diese habe, ob etwas durch Wie-
derholung gewinne und verliere, fiel es mir plotzlich ein: Du kannst ja nach Berlin reisen,
da bist du frither schon einmal gewesen, und nun iiberzeuge dich, ob eine Wiederholung

moglich ist und was sie zu bedeuten hat."*

Der zentrale Begriff der Wiederholung wird nicht eingefiihrt, sondern springt
formlich aus der mit Diogenes gelegten Folie heraus, um die Bewegung durch
den Begriff der Wiederholung zu vertiefen. Dies vollzieht sich selbst wiederum
performativ, indem sich der Begriff wiederholend in Szene bzw. die Schrift in
Bewegung setzt. Diese Bewegung steht ihrerseits mit einem existenzialisierten
Ich in Verbindung, das durch einen plétzlichen Einfall auf die Idee kommt, nach
Berlin zu reisen und die Wiederholung zu einem Experiment zu machen: Die
Wiederholung soll erfahren und erlebt werden, worin sich auch das essayistische
Moment des Untertitels dieses Schrift spiegelt: Ein Versuch. Der Versuch ver-
schréinkt sich mit dem Suchen einer neuen Stimme, die als konkrete Stimme den
eigenen Ton, den Tonfall und Grundton finden muss. Der Faden wird weiter ge-
sponnen, indem Constantius einen lyrischen15 Rahmen schafft und die Wieder-
holung in den Kontext einer Kleid-Metaphorik iibergehen lésst:

Die Hoffnung ist ein neues Stiick Kleidung, steif und glatt und glinzend, man hat es je-

doch nie angehabt und weil} daher nicht, wie es einen kleiden wird und wie es sitzt. Die

14 Kierkegaard, Die Wiederholung, 7.
15 Wie in Furcht und Zittern schon mehrfach aufgezeigt wurde, spiegelt die dichtende
Form den Gedankeninhalt und verweist so auf ein weiteres Kriterium der neueren Phi-

losophie.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Erinnerung ist ein abgelegtes Kleidungsstiick, das, so schon es auch ist, doch nicht paft,
da man aus ihm herausgewachsen ist. Die Wiederholung ist ein unzerschlei3bares Kleid,

das fest und doch zart anschlieBt, weder driickt noch schlottert.'®

In dieser Bildsprache liegt etwas Schiitzendes, wobei die schiitzende Funktion
dem Text-Kleid als Textur selbst so eingeschrieben ist, dass sie gleichzeitig
Schutz vor einer kalten und nackten Wahrheit bietet, die unpersénlich und ano-
nym ist. Dieses unzerschleilbare Kleid hort sich wie eine zweite Haut an, die in
ihrer Wesentlichkeit mit dem lebendigen Bewusstsein in Verbindung gebracht
werden kann. Dieses ist so nahe beim Selbst, dass es sich notwendig vor der Re-
flexion einfindet und somit einer prareflexiven Befindlichkeit entspricht. Diese
grundierende Gestimmtheit wird zusitzlich vertieft, indem Constantius von der
Notwendigkeit des Mutes spricht, ,,die Wiederholung zu wollen.*'” Mut kann als
Disposition eines gestimmten Gemiits iibersetzt werden, welche die Wahl moti-
viert. Der durch den Mut bewegte Wille geht dem reflexiven Erkennen voraus
und garantiert in seiner Urspriinglichkeit einen fundamentalen Wert, der gezielt
verknappt in einer quasi-erbaulichen Sprache formuliert wird: ,,[...]; wer die
Wiederholung wibhlte, der lebt.«"®

Der Ubergang vom lyrischen zum ethischen Rahmen der Wahl kulminiert im
religiosen Kontext, bei dem die schopferische Dimension der Wiederholung ak-
zentuiert und die Kleid-Metapher theologisiert wird:

Wenn Gott selbst nicht die Wiederholung gewollt hitte, dann wire die Welt nie entstan-
den. Er wire entweder den leichten Plianen der Hoffnung gefolgt, oder er hitte alles wie-
der zuriickgerufen, um es in der Erinnerung zu bewahren. Dies tat er nicht, deshalb besteht
die Welt und besteht dadurch, daf} sie eine Wiederholung ist. Wiederholung, das ist die
Wirklichkeit und der Ernst des Daseins. Wer die Wiederholung will, der ist im Ernst ge-

reift."”

Die schopferische Dimension der Wiederholung verschrinkt sich mit der Genese
des Selbst: Das Selbst wird nicht gedacht, sondern erschaffen. Dieser schopferi-
sche Aspekt der Wiederholung ist die Wirklichkeit — fundiert durch eine Stim-
me, die als Grundstimmung paraphrasiert werden kann: Als Ernst des Daseins.
In dem oszillierenden Hin und Her der gottlichen und der Selbstschopfung wird

16 Kierkegaard, Die Wiederholung, 7.
17 Ebd., 8.
18 Ebd., 8.
19 Ebd., 8.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 179

gleichzeitig die statische Auffassung der Wirklichkeit im erkenntnistheoreti-
schen Rahmen der Subjekt-Objekt-Spaltung unterwandert und durch eine leben-
dige Person ersetzt, die sich iiber eine Daseins-Befindlichkeit konstituiert. Diese
subversive Dynamisierung im Sinne der Umkehrung scheint als Variation des
von Diogenes gelegten Grundtons auf. Diese entwickelten Fiden bilden nun ins-
gesamt die Folie, auf der Kierkegaard seine dunkle Mitte im Sinne eines punc-
tums poetisch umkreisen kann, um seine Stimme besser zu verstehen, welches an
das Liebesdrama der Entlobung gebunden ist. Es sei dazu nochmals an Stanley
Cavell erinnert, bei dem Stimme und Autobiographie einander bedingen, um den
Tonfall einer neueren Philosophie zu finden, sich ihr zu verschreiben:

[...]; und Schreiben unterscheidet sich vom Sprechen nicht durch seine michtigere techni-
sche Ubertragung iiber eine grofere Distanz hinweg, sondern durch einen ,wohl zu beach-
tenden Zwischenraum®, was in Thoreaus Jargon heifit, durch eine diskontinuierliche Her-
stellung dessen, was gesagt wurde, ein Wiedererzdhlen der Vergangenheit, ,autobiogra-

phieren‘, Woérter aus sich selbst herleiten.”

Autobiographieren scheint eine Poetologie der Wiederholung zu beschreiben, bei
der nicht bloB im engen Bezirk der eigenen Biographie geschrieben wird, son-
dern bei der das Selbst sich der Schrift verschreibt bzw. sich im Schreiben — als
Worter aus sich selbst herleiten — wiederholt. Im ,,Fall* Kierkegaard fiihrt dies
zu einem autobiografischen Schreiben, wobei die personliche Wunde durch die
Entlobung von Regine umkreist wird. Das Kreisen um diese Wunde herum wird
zwangsldufig zu einer Umschreibung, da sie sich nicht begreifen ldsst. Die Am-
bivalenz von begreifen wollen und nicht begreifen kdnnen fiihrt zu einem Bruch,
den Kierkegaard als ambivalente Bestimmung literarisch in Szene setzt, indem er
zwei Stimmen sprechen ldsst: Constantin Constantius verkorpert die Stimme iro-
nischer Elastizitit, der experimentierend durch (Selbst)Beobachtung begreifen
will. Die zweite Stimme gehort dem sogenannten jungen Menschen, der auf-
grund einer unheilbaren Liebes-Wunde vom Grundton der Melancholie be-
herrscht wird und in einem welterschlieBenden Sinne leidet. Die schwebende
Ambivalenz dieses diskontinuierlichen Prozesses wird in der kaleidoskopartigen
Brechung Kierkegaards im Sinne einer potenzierten Selbstreferentialitit deut-
lich. Oder genauer: wird ironisch unscharf:

Die Liebe der Erinnerung ist die allein gliickliche, sagt ein Schriftsteller, der soweit ich

ihn kenne, bisweilen etwas triigerisch ist, doch nicht so, daB} er das eine sagt und etwas an-

20 Cavell, Die andere Stimme, 76.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

deres meint, sondern wohl so, da3 er den Gedanken so auf die Spitze treibt, daf} dieser,
wenn er nicht mit der gleichen Energie erfalit wird, sich im néchsten Moment als etwas
anderes zeigt. Jener Satz ist von ihm derart aufgestellt, dal man leicht versucht ist, ihm
recht zu geben und dabei zu vergessen, dafl der Satz selbst Ausdruck der tiefsten Melan-
cholie ist, so da} eine tiefe Schwermut, zu einem einzigen Ausspruch verdichtet, sich

nicht leicht besser ausdriicken lieBe.”!

Constantius verweist auf die Schriften des Asthetikers in Entweder — Oder, um
Stimmung und Schrift als einen Verdichtungsprozess zu begreifen, indem die
Existenz sich hier der melancholischen Stimmung verschreibt, aus der heraus die
romantische Satzung zur Liebe geschopft wird. Movens bildet dabei eine exis-
tenzielle Ironie, die deutlich von der rhetorischen abgegrenzt wird. Entscheidend
sind dabei die divergierenden Krifte zwischen der leidenden melancholischen

21 Kierkegaard, Die Wiederholung, 8f. Folgender Tagebucheintrag soll die Ambivalenz
des Autobiographierens im Zusammenhang mit der Grundstimmung der Melancholie
noch zusitzlich unterstreichen: ,,Meine Schwermut hat viele Jahre lang bewirkt, da3
ich nicht dahin kommen konnte, im tiefsten Sinne zu mir selbst du zu sagen. Zwischen
meiner Schwermut und meinem Du lag eine ganze Phantasiewelt. Sie ist es, die ich in
den Pseudonymen teilweise ausgeschopft habe. Wie einer, der kein gliickliches Zu-
hause hat, so viel wie moglich reist, und sein Zuhause am liebsten los wire: ebenso
hat meine Schwermut mich von mir selbst ferngehalten, wihrend ich entdeckend und
dichterisch erlebend eine ganze Phantasiewelt durchreist habe. Wie einer, der ein gro-
Bes Landgut iibernommen hat, nicht damit fertig werden kann, es kennenzulernen —
ebenso habe ich mich durch Schwermut zur Moglichkeit verhalten.” (Kierkegaard,
Die Tagebiicher, Bd. 2, 84) Der durch die Schwermut entstandene Zwischenraum
fiihrt zur Genese einer Phantasiewelt, die mit dem Moglichkeitsinn und einer funda-
mentalen Freiheit korreliert. Die Unvertrautheit mit dem eigenen Selbst wird imaginir
kompensiert bzw. dichterisch erlebt, wodurch im schopferischen Prozess die Selbst-
findung mit der fiktionalisierenden Selbsterfindung ersetzt wird. Das entsprechende
Schreibverfahren vollzieht sich iiber die Pseudonymie. Die oszillierend-dialektische
Bewegung in diesem Zwischenraum der Selbst(er)findung erfiahrt an anderer Stelle als
asthetisches Verfahren eine eindeutige Aufwertung: ,,Wir sollen zur Personlichkeit
kommen! Und ich achte es deshalb als mein Verdienst, da3 ich durch Anbringen ge-
dichteter Personlichkeiten, die ,Ich® sagen, mitten in der Wirklichkeit des Lebens
(meine Pseudonyme) dazu beigetragen habe, die Zeitgenossen womdoglich daran zu
gewdhnen, wieder ein ,Ich®, ein personliches Ich reden zu horen (und nicht jenes
phantastische Ich und seine Bauchrednerei).” (Kierkegaard, Die Tagebiicher, Bd. 2,
121)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 181

Seele und dem geistigen Fassungsvermdgen, dessen Gedanken durch die gegen-
seitige Durchdringung auf die Spitze getrieben wird; so kann die existenzielle
Ironie als ambivalente Gestimmtheit gedeutet werden. Kierkegaards dialektische
Ausdauer spiegelt sich in der Folge darin, dass er die ambivalente Gestimmtheit
auf zwei Stimmen verteilt, um die Fiden in der feingesponnenen Anlage richtig
zu fiihren. So richtet sich nun die Aufmerksamkeit auf den jungen Menschen,
der zum bereits etwas gesetzten Pseudonym gleichzeitig eine Kontrast- und
Komplementirfigur bildet:

Es ist ungeféhr ein Jahr her, daB ich recht im Ernst auf einen jungen Menschen aufmerk-
sam wurde, mit dem ich frither schon 6fter in Beriihrung gekommen war, weil sein scho-
nes AuBeres, der seelenvolle Ausdruck seines Auges mich fast in Versuchung fiihrten; ein
gewisses Zuriickwerfen des Kopfes, ein Mutwille in seinen AuBerungen vergewisserten
mich, daf} er eine tiefere Natur war, die mehr als einen Wesenszug hatte. Wihrend eine
gewisse Unsicherheit in der Modulation andeutete, dafl er in dem verfiithrerischen Alter
war, wo sich die Reife des Geistes ankiindigt, ebenso wie in einer viel fritheren Zeit die

des Korpers dadurch, daB die Stimme oft iiberkippt.”>

Der junge Mensch wird durch seine duflere und innere Bewegung als vielschich-
tiger seelenvoller Mensch charakterisiert, der die Stimmfiihrung des leiden-
schaftlichen Denkers iibernimmt, wiahrend Constantin Constantius die Stimme
des zunehmend kiihlen und distanzierten Beobachters besetzt™. Insofern ereignet

22 Kierkegaard, Die Wiederholung, 9. Eine bemerkenswerte Spur zum wahlverwandten
Verhiltnis zu Abraham Joshua Heschel ergibt sich bereits auf der Ebene dieser AuBer-
lichkeit, welche auf eine spannungsvolle Innerlichkeit verweist. Als sich der erst 18-
jahrige Heschel an Ravitch wendet, um eine Plattform fiir seine ersten jiddischen Ge-
dichte zu erhalten, charakterisiert ihn Ravitch wie folgt: ,,[...] a tall and slender young
lad, in Warsaw Hasidic attire. A severe face, though he looks at me very gently and
guiltily, he also looks gruff. His eyes are black, deep, large; his skin brownish, with
the first, young sprouts of a dark beard. His lips are full, passionate, deep red. Some-
what of a twitch and a thin grimace around the mouth, something like a whimsical re-
proach. His face is not too strongly Jewish, not so classically Semitic — but the twitch
immediately makes him a Jew, a Hasid, even like a rabbi* (zitiert in der Einfithrung
von Edward K. Kaplan in: Heschel, The Ineffable Name of God. Man. Poems, 9).

23 Eine bemerkenswerte Referenz ergibt sich mit Blick auf Kierkegaards Schrift Das
Buch iiber Adler, welches er 1846 verfasste. Der Pfarrer Adler geriet mit der Staats-
kirche in Konflikt, da er 1843 Predigten veroffentlichte, in denen er sich auf ihm wi-

derfahrene Offenbarungen berief. Anhand dieses Falles verhandelt Kierkegaard die

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

sich nun die Dialektik zwischen leidenschaftlichem Pathos und Ironie im Aufei-
nandertreffen der beiden Figuren, wodurch Kierkegaard sein Schreibverfahren
verstdrkt literarisiert, genauer genommen: dramatisiert, da die beiden Figuren
nun wie Schauspieler und Zuschauer (Beobachter) in Szene gesetzt werden. Fiir
den weiteren Verlauf der Wiederholung riickt der junge Mensch dementspre-
chend zunehmend ins (Biithnen)Zentrum und wird gleichzeitig als leidenschaft-
lich-pathetische Personlichkeit eingefiihrt. Brennpunkt stellt dabei die musikali-
sche Metapher der Modulation dar, die den Blick — bzw. das Ohr — auf ein
Changieren im physischen Bereich der Stimme lenkt. Dies mag auf der Oberfli-
che mit Pubertit assoziiert werden. Reizvoll an der Assoziation ist die Bewe-
gung bzw. das Selbst in einen Bezugsrahmen zu stellen, der als bewegte Lebens-
phase gilt. Die Latenz des Selbst ist an eine Emergenz gekniipft, die qua Stim-
mung — in der Modulation — reift. Das Selbst wird dabei nicht subjekttheoretisch
gedacht und konstruiert, sondern: erschaffen. Der Mensch gleicht einem Instru-
ment, dem die Differenz verschiedener Saiten/Seiten inhérent ist. Der sich im
entsprechenden Spiel selbst erprobt, um im Resonanzkorper die eigene Stimme
zu finden. Poetologisch gedacht, bildet der Text den Echoraum fiir die wi/e/der-
hallende Frage Kierkegaards: Wo ist meine Stimme? In der Stimmung entsteht
sie, aber qua Stimmung bleibt sie in der ambivalenten Schwebe: Zweideutigkeit
als fundamentale Zweistimmigkeit, bei der sich das Motiv des jungen Menschen,
auf seine innere Stimme zu horen mit dem Motiv von Constantius, die Stimmung
verstehend zu beobachten, vermischt. Oder: Die leidend leidenschaftliche Stim-
me des jungen Menschen will sich Gehor verschaffen, aber gleichzeitig beobach-
tend verstanden werden. Die Ein- und Aufdringlichkeit dieser Stimme, die mit
Pathos assoziiert werden kann, wird durch das beobachtende Auge reflektiert
bzw. gebrochen. Das nach innen hinein verstehende Ohr und das von Auflen be-

Problematik zwischen dem Einzelnen und dem Allgemeinen im Zusammenhang mit
der Frage nach der erneuernden Dimension einer Lehre und dem idealen Lehrer. Da-
bei spannt Kierkegaard eine Dialektik, die der Konstellation zwischen Constantin
Constantius und dem jungen Menschen verbliiffend dhnelt: ,,Wann soll ein Mann Leh-
rer sein? Wenn er der Jugend Kraft hat und des Greises Weisheit. Und wann steht er
auf seinem hochsten Punkt? Wenn er einmal ein Greis ist an Jahren und Verstand,
aber frisch im Herzen wie ein Jiingling. Denn was heif3t wohl sich selbst bewahren,
was wesentlich verstanden des Mannes hochste Aufgabe ist? Es heifit, wenn das Blut
heif ist und das Herz heftig klopft in den Tagen der Jugend, dann es kiihlen konnen
fast mit der Besonnenheit des Greises; und es heiflit, wenn der Tag sinkt und es gegen
den Abschied geht, es entflammen konnen mit dem Feuer der Jugend.* (Kierkegaard,
Das Buch iiber Adler, 51)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 183

obachtende Auge erdffnen in ihrer Synergie einen neuartigen Raum des Erken-
nens, der aber auch neue Aporien oder besser: Unstimmigkeiten schafft. Zu-
sammenfassend handelt es sich dabei um das verschlungene Verhiltnis zwischen
Pathos (der junge Mensch) und Stimmung (Constantin Constantius im Verhéltnis
zum jungen Menschen). Stimme und Stimmung gehen dabei ein befruchtendes
Verhiltnis ein, wobei die Stimme in der Stimmung zwar ertont, aber nicht sicht-
bar ist, weil durch die Stimmung verhiillt.

Die Beweglichkeit des wirkenden Bewusstseins findet seinen Ausdruck in
modulierenden Stimmungen. Aber gibt es eine begriindende Stimmung — eine
Grundstimmung? Innerlichkeit als Synonym fiir Stimmung bildet zwar eine Art
Urgrund, aber im Sinne der offenen Wunde handelt es sich eher um einen Ab-
grund. Der Vergleich zwischen (junger) Mensch und Instrument gua Modulation
fithrt also zu einer neueren Philosophie als eine Anthropologie, die den Men-
schen wesensmifig tiber Stimmung versteht, die den gesamten Menschen in sei-
ner Existenz erfasst. So schwingen die Saiten — die menschlichen Seiten — nach
AuBlen und nach innen, ins Korperhafte und Unkorperliche und prigen den
Raum sowie die Zeit, die in Form des Augenblicks gestimmt wird. Die Unsi-
cherheit in der Modulation deutet auf das charakteristische Element eines tona-
len Hiniibergleitens im Sinne des Schwebens hin, wobei der reifende Geist selbst
als Kippphidnomen gelten kann. Auf der Kippe pocht der erwachte Moglichkeits-
sinn des reifenden Geistes, dem die Freiheit auf eine Weise inhédrent ist, wodurch
das erkenntnistheoretisch gefestigte Verhiltnis zwischen Bewusstsein und Welt
auf der Kippe steht bzw. dynamisierend prekir’* wird. Das Bewusstsein, das auf
den logisch-ontologischen Referenzen von Subjekt und Objekt beruht, ist kein
schaffend erschaffendes. Darin erzeugt sich kein Selbst, da die bewegende
Stimmung fehlt. Der ddnische Begriff stemning unterstreicht dies, wie Miiller-
Wille in seiner Stimmungstheorie zu Kierkegaard verdeutlicht:

24 Vgl. die aufschlussreiche Studie von Dorothea Glockner, in der die Wiederholung in
engster Verflechtung mit Kierkegaards Freiheitsverstindnis entwickelt wird, das als
prekidr zusammengefasst werden kann und fiir die Hiob-Interpretation wegweisend
sein wird: ,,Damit ist schon angedeutet, daf} die Freiheit, im Wagnis der Ungesichert-
heit beginnend und in Leidenschaft bestehend, erst in der ihr zugehorigen Erfahrung
des Leidens positiv erlebt wird. Kierkegaards dialektisches Prinzip, in dem das Positi-
ve und das Negative in ihrem aufrecht erhaltenen Gegensatz untrennbar aufeinander
bezogen sind, wird am Verstindnis der Wiederholung durchgefiihrt, und so ist zu-
gleich festgehalten, daf die Freiheit ihren Preis hat.* (Glockner, Kierkegaards Begriff
der Wiederholung, 6)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Im Gegensatz zur vielzitierten These Leo Spitzers, dass der deutsche Begriff ,Stimmung*
als solcher uniibersetzbar sei, scheint der dédnische Begriff ,stemning‘ tatsdchlich ein
Aquivalent zum deutschen Ausdruck ,Stimmung‘ darzustellen. Der Begriff lisst sich
gleichermassen auf eine subjektbezogene emotionale Disposition wie auf einen objektbe-
zogenen atmosphérischen Zustand beziehen. Weiterhin vereinigt ,stemning‘ (etwa im Ge-
gensatz zum schwedischen Ausdruck ,stimning‘) wichtige Anspielungen auf die Stimme,

die Bestimmung und das Stimmen von Instrumenten.”

Diese zwei Pole der Stimmung lassen sich nun an die Wiederholung riickbinden,
die ihrerseits auf der Subjekt- wie auf der Objektseite wirksam ist. Unter wel-
chen Bedingungen sie jedoch tatsdchlich gelingt, bedarf noch einer genauerer
Kldrung, bei welcher das Spannungsverhiltnis zwischen Immanenz und Trans-
zendenz entscheidend sein wird. Auf den jungen Menschen bezogen ldsst sich
erkennen, dass seine emotionale Disposition eine auflerordentliche ist: Er hat
sich verliebt, auch Gegenliebe gefunden, aber ist nicht fihig, diese Liebe in die
Realitdt umzusetzen — sich zu transzendieren — da er in seine Melancholie so
verstrickt ist, dass er sich nach der Geliebten sehnt, sie aber nicht liebt. Der von
Leidenschaft ergriffene junge Mensch iibt in seiner schwermiitigen Stimmung
eine entwaffnende Wirkung aus, da er eine Wirklichkeit generiert, die Betrof-
fenheit schafft. So ist Constantin gezwungen, seinen Beobachterstatus zu hinter-
fragen: ,,Uberhaupt entwaffnen alle tiefen humanen Regungen in einem Men-
schen den Beobachter. Nur wo an ihrer Stelle eine Leere ist, oder wo sie kokett

versteckt werden, will man beobachten.**

Mit dieser Einschétzung wird deut-
lich, dass man sich der Wiederholung nicht entziehen kann, da sie betroffen
macht und im Sinne von Barthes uns existenziell besticht. Da brechen die ver-
meintlich objektiven Koordinaten einer Auflen- oder Vogelperspektive ein. Ent-
sprechend setzt sich Constantius dieser Situation aus und lésst sich auf den jun-
gen Menschen ein.

Kehren wir zum Schicksal des jungen Menschen zuriick: Dieser geht an der
Form seiner Verliebtheit zugrunde, da sie ihn in eine Stimmung versetzt, die sein
poetisches Bewusstsein nihrt, also das Imagindre belebt, anstatt ihn derart auf
den Boden der Realitit zu holen, dass er seine Verlobte in den sicheren Hafen
der Ehe fithren konnte. Daher befindet er sich in einer Zerrissenheit, in der er
zwar liebt, aber als Liebe der Erinnerung sich in die riickwirtsgewandte Rich-
tung der Immanenz bewegt, was sich in einem é&sthetisierend schillernden Be-
wusstseinszustand spiegelt. Dieser korreliert seinerseits mit einer Stimmungs-

25 Miiller-Wille: Kierkegaards Stimmungen, 221.
26 Kierkegaard, Die Wiederholung, 10.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 185

kunst, die ganz im Atmosphérischen verflie3t, wobei die Unbestimmbarkeit der
Dammerung wesentlich ist: ,Hier trafen wir uns am frithen Morgen. Zu der
Stunde, da der Tag mit der Nacht kiampft, da selbst im Mittsommer ein kalter
Schauder durch die Natur geht, trafen wir uns dort unten in dem feuchten Mor-
gennebel und dem betauten Gras, und die Vogel flogen erschreckt empor bei
seinem Schrei.*’

Constantius méchte nun dem Leiden des jungen Menschen entgegenwirken,
indem er ein Wiederholungsexperiment vorschligt, dies als Ironiker jedoch unter
theoretischen Voraussetzungen macht: Der junge Mensch soll den idsthetischen
Zustand auf die Spitze treiben und der Dichterexistenz zum Durchbruch verhel-
fen. Dadurch sollte das ethische Stadium aufbrechen und der junge Mensch zur
Ehe bereit sein. Dafiir miisste dieser folgendes Doppelspiel mitmachen: Im Zeit-
raum eines Jahres soll er sich zum Schein mit einer fiir das Experiment engagier-
ten Niherin zeigen, um seiner Verlobten gegeniiber als unwiirdig zu erscheinen.
Wenn sie ihn nach einem Jahr trotzdem noch liebt — und er in dieser Zeit mit
sich selbst, bzw. seiner Schwermut ins Reine kommen konnte — so wire eine
Wiederholung auf der ethischen Ebene der Ehe moglich. Dahinter verbirgt sich
jedoch ein theoretisches Konzept, das die existenzdialektische Bewegung inso-
fern steuern mochte, als das dsthetische Stadium ad absurdum getrieben wird,
um das ethische Stadium hervorbrechen zu lassen. Das Experiment ist jedoch
zum Scheitern verurteilt:

Auf diese Weise war alles vorbereitet. Ich hielt bereits die Fiden in der Hand, und meine
Seele war ungewohnlich gespannt auf den Ausgang. Er blieb aus, ich sah ihn niemals
mehr. Er hatte nicht die Kraft gehabt, den Plan durchzufiithren. Seiner Seele fehlte die
Elastizitit der Ironie.”®

Auch diese Einschitzung ist falsch, denn: als der junge Mensch in der Zeitung
liest, dass seine Geliebte einen anderen geheiratet hat, wird evident, dass seine
Theorie a priori zum Scheitern verurteilt war. Dies ironischerweise durch die
eingangs der Schrift angestellte Reflexion zur entscheidenden Vorwirtsbewe-
gung der Erinnerung, die sich auf die Offenheit und Unberechenbarkeit der Zu-
kunft hin bewegt — als ein Aufbruch zur Transzendenz. Constantins Experiment
eroffnet die schlichte, aber umso gewichtigere Einsicht, dass sein Plan nicht blof3
vom Bewusstsein (des jungen Menschen) abhingt, sondern auch von der Per-
spektive der Frau. Oder: Die wahre Wiederholung ist nur in der Bezogenheit auf

27 Ebd., 14.
28 Ebd., 19.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Transzendenz moglich. Im Sinne der philosophischen Begriffsarbeit spitzt
Constantius dies folgendermaflen zu: ,,[...] die Wiederholung ist das Interesse
der Metaphysik und zugleich das Interesse, an dem die Metaphysik strandet;
[...].” Dieses Stranden der Wiederholung im subjektiven Pol des Bewusstseins
veranlasst Constantius diese verdufernd zu objektivieren. Im Hin und Her seiner
Dialektik steht er selbst am einen Ende mit seinem Berlin-Experiment: Die Er-
wartungen an diese Reise werden enttiuscht, da er nichts mehr so vorfindet wie
bei der ersten Reise. Genauer: Dass damals ein gewisses Etwas die Luft mit Be-
deutsamkeit fiillte und eine spezifische Atmosphire schaffen konnte, lidsst sich
nicht wiederholen, da ein gestimmtes Bewusstsein mit der Auflenwelt verknotet
ist. Subjekt und Objekt durchdringen sich und erschaffen so atmosphérisch ge-
pragte Wirklichkeit, die in der zweiten Reise negativ gesittigt ist. Dies findet
seinen anekdotisch-humoresken Ausdruck in seiner Reisebeschreibung bzw. bei
seiner Wiederankunft in Berlin:

Als ich den ersten Abend heimkam und die Kerzen angeziindet hatte, dachte ich: Ach!
Ach! Ach! Ist das die Wiederholung? Ich wurde ganz verstimmt oder, wenn man so will,
gerade so gestimmt, wie der Tag es erforderte; denn das Geschick hatte es so sonderbar
gefiigt, dal ich am ,allgemeinen Buss- und Bettag® in Berlin ankam. Berlin war zer-

knirscht.*

Das AuBere wiederholt sich im Bewusstsein und wirkt auf es ein, indem es hier
entsprechend negativ affiziert wird. Constantius ist verstimmt, weil die Tonlage,
die von aulen kommt, nicht stimmig ist. Obwohl die Bedeutung des Gestimmt-
seins mehrfach aufscheint, ist die Wiederholung im AuBeren nicht moglich — ge-
rade wenn man sich das Motto vergegenwirtigt, dass es um eine inwendige Er-
neuerung geht31. Der Stimmungsdiskurs setzt sich in der Folge ganz subtil fort

29 Ebd., 23.

30 Ebd., 26.

31 Vgl. dazu folgende fragende Kommentierung von Glockner: ,,Ist die Wiederholung als
Resultat des Prozesses, in dem sich die Freiheit auf sich selbst hin entwickelt — und
d.h. der objektiv hochste Wirklichkeitsgrad der Freiheit — in Frage gestellt? Oder wird
nach der tatsdchlichen Verwirklichung der Wiederholung als eines stindig zu realisie-
renden subjektiven Freiheitsaktes gefragt? Zwar sind beide Bestimmungen der Wie-
derholung untrennbar ineinander verschriankt, und nur, wenn beide Bestimmungen er-
fiillt sind, gibt es eine Wiederholung. Zu kléren also bleibt, ob die Frage danach, ob es

eine Wiederholung gibt, auf beide Bestimmungen der Wiederholung oder gezielt auf

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 187

und passt sich im Stil dem flanierenden Gestus des Stadtspaziergangs an, indem
die lose vagabundierende Stimmung den Text stimmt. Die zentrale Tonlage wird
dabei iiber die atmosphérische Essenz des Windes gelegt, was sich ganz beildu-
fig aus dem Gedankenspaziergang — essayistisch — weiterspinnt:

Wohl warf man sich nicht Sand in die Augen mit den Worten: Memento o homo! quod ci-
nis es in cinerem reverteris; aber desungeachtet stand die ganze Stadt in einer Staubwolke.
Ich glaubte erst, es sei eine Regierungsveranstaltung; aber spiter tiberzeugte ich mich da-
von, dass es der Wind war, der sich dieser Miihe unterzog und ohne Ansehen der Person
seiner Laune iiblen Gewohnheit folgte; denn in Berlin ist mindestens jeder zweite Tag

Aschermittwoch.

Der aufgelesene Wind ohne tiefere Bedeutung wird nun im musikalischen Sinne
phrasiert, indem ein groferer Bogen geschlagen wird, bei dem der Wind stim-
mungsisthetisch als Subtext anklingt, um sich an spiterer Stelle als tiefes Motiv
horbar zu vergegenwairtigen. Vorerst spiegelt sich der Wind als fliichtiges Ele-
ment, der den Gedanken von Constantius auf die Art und Weise des Reisens
lenkt: Nicht die Fixpunkte im Sinne der Sehenswiirdigkeiten charakterisieren das
Reisen, sondern — auf Folie des Windes — das sich Herumtreiben lassen: ,,[...],
so kann man den Dingen ihren Lauf lassen; bekommt zuweilen etwas zu sehen,
was andere nicht sehen; iibersieht das Wichtigste; bekommt einen zufilligen
Eindruck, der nur fiir einen selbst Bedeutung hat.«*

Die ironische Umkehrung zwischen Wichtigkeit und Zufilligkeit wird vom
Wind inspiriert, indem die Dinge ihre Bestimmung vom Lauf des Windes erhal-
ten. In der assoziativen Metaphorisierung des Windes kann dieser letztendlich
selbst als Metapher des Geistes aufgefasst werden, der als Wind das windige
Spiel der Ironie betreibt, das durch das ,,nur* seine sokratisch verstellende Wiir-
ze des Kleinmachens erhélt. In der verkleinernden Geste scheint jedoch gleich-
zeitig das groB3e Thema der Wiederholung insofern auf, als der zufillige Ein-
druck , fiir einen selbst Bedeutung hat“. — Als Bedeutung fiir das einzelne Selbst
in seiner Selbstaneignung.

Verspielt spaziert der Gedanke weiter und widmet sich dem Berliner Theater,
wobei die Gedankenbewegung wieder im Auflen — bei den unterschiedlichen In-
stitutionen ansetzt — um reflexiv ins innere Wesen des Theaters zu dringen. Ana-

eine dieser beiden Bestimmungen der Wiederholung gerichtet ist.” (Glockner, Kier-
kegaards Begriff der Wiederholung, 46)

32 Kierkegaard, Die Wiederholung, 26.

33 Ebd., 27.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

log zu den unbedeutenden Orten ist es das unbedeutende Konigstiddter Theater,
welches die Aufmerksamkeit von Constantius auf sich zieht. Auch hier spielt die
ironisierende Geste des Kleinmachens eine Rolle, da dieses Theater in hierarchi-
scher Absetzung zu den andern Institutionen nur der Belustigung dient und somit
den aufklérerischen Zielen der Bildung und Belehrung nicht gerecht wird. Dass
dort der ,Talisman‘ — eine Posse von Nestroy — aufgefiihrt wird, bringt das Pseu-
donym ,,gleich wohlgestimmt“34
zu schauen, ob eine Wiederholung moglich ist, da es die Posse beim letzten Ber-
linaufenthalt bereits besucht hat. Die entsprechende Auswertung wird jedoch
liegen gelassen, um eine philosophische Reflexion iiber das Theater jenseits des

wieder auf den eigentlichen Berlinplan zuriick,

Aufkldrungsdiskurses zu titigen. Die darin verhandelte Schauspielkunst spiegelt
gleichzeitig die lustvolle Machart dieser Wiederholungsschrift als eine duflerst
theatralische wider, indem sich Kierkegaard in unterschiedliche Personlichkeiten
abspaltet:

Es gibt wohl keinen jungen Menschen mit etwas Phantasie, der sich nicht einmal von dem
Zauber des Theaters gefesselt gefiihlt und sogar gewiinscht hitte, selbst mit in jene kiinst-
liche Wirklichkeit hineingerissen zu sein, um als Doppelginger sich selbst zu sehen und
zu horen, sich selbst in seine grotmogliche Verschiedenheit von sich selbst abzuspalten
und doch so, daB eine jede Verschiedenheit wiederum ein Selbst ist. Natiirlich duBert sich
eine solche Lust in einem sehr jungen Alter. Nur die Phantasie ist aufgewacht zu ihrem
Traum von der Personlichkeit, alles andere schlidft noch fest. In einer solchen Selbstan-
schauung der Phantasie ist das Individuum nicht eine wirkliche Gestalt, sondern ein Schat-
ten, oder richtiger, die wirkliche Gestalt ist unsichtbar zugegen und begniigt sich daher
nicht damit, nur einen Schatten zu werfen, sondern das Individuum hat eine Mannigfaltig-
keit von Schatten, die alle ihm gleichen und die augenblicksweise gleichberechtigt sind, es
selbst zu sein. Die Personlichkeit ist noch nicht entdeckt, ihre Energie kiindigt sich nur an
in der Leidenschaft der Moglichkeit.*

Damit ist Kierkegaards ureigenstes Drama in Szene gesetzt, der sich in dieser
Schrift selbst in die Personlichkeiten des jungen Menschen und des Pseudonyms
abspaltet, um den Traum von der Personlichkeit zu spinnen und gleichzeitig den
Traum der Wiederholung anzudeuten, der in diesem Schattenspiel mitdreht, um
die Personlichkeit zu entdecken®. Das Spannungsverhiltnis zwischen der Ein-

34 Ebd., 27.
35 Ebd., 27f.
36 Vgl. dazu auch den bedeutsamen Tagebucheintrag in Gilleleje, den 1. Aug. 1835, in

dem Kierkegaard die Theater-Problematik im Spannungsfeld zwischen dsthetischer

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 189

deutigkeit der wirklichen Person und der Mehrdeutigkeit moglicher Personen
lasst sich nochmals ins erwihnte Verhiltnis zwischen Pathos und Stimmung set-
zen. Die Dramatisierung des Selbst bedeutet, dass sich mogliche Stimmen ver-
korpern und sich auf die eine Stimme beziehen, die aber noch nicht entdeckt ist.
Sie ist unsichtbar bzw. gestaltlos. Ihre unkorperliche Energie steht dabei in Rela-
tion zur Leidenschaft der verkorperten Moglichkeiten.

Die prismatische Perspektivierung wird an der Idee des Theaters entwickelt,
durch welche das Selbst dramatisiert wird. Die entsprechende Biihne wird dabei
zum eigentlichen Ort des Experiments und des versuchenden Essays, der das
Selbst sucht — und auf der Folie des Theaters zu wiederholen versucht. Prekér
dabei ist der Status der kiinstlichen Wirklichkeit, in welcher Person und Maske
(Persona) unheimlich-schattenhaft schillern, aber gleichzeitig vom Stachel einer
ambivalenten Freiheit belebt werden. Die Zweideutigkeit dieser Freiheit néhrt
sich aus dem wirklichen Ernst der leidenschaftlichen Mdéglichkeit, der das Kon-
nen im wortwortlichen Sinne der Posse eingeschrieben ist. Dass die Wiederho-
lung in dieser Spannung zwischen Wirklichkeit und Moglichkeit angesiedelt ist,
zeigt sich bei Plessners anthropologischen Konzeption des Menschen als Min-

gelwesen: ,,Dal} ein jeder ist, aber sich nicht hat; [...].“37

Diese Asymetrie ent-
springt bei Plessner der existenziellen Bedingung der Verkorperung, im Verhélt-
nis zum eigenen Leib. Ein Verhiltnis, bei dem sich die ambivalente Liicke im
Sinne der Verkorperung folgendermallen charakterisieren lésst: ,,Sie entzieht und
verbindet von vornherein den Menschen mit sich als Leib — und nun miissen wir

«38

sagen: auch als denjenigen, welcher diesen Leib besitzt.“™ In der briichigen

Selbstreferentialitit des ,,mit sich als Leib* werden wir in der Imitation (Wieder-

und religioser Existenz vorwegnimmt: ,,Darum konnte ich wiinschen, Anwalt zu wer-
den, damit ich, indem ich mich in die Rolle eines anderen versetzte sozusagen ein Sur-
rogat fiir mein eigenes Leben bekommen konnte und durch die duBlere Abwechslung
eine gewisse Zerstreuung fande. Was mir fehlte, war: ein vollkommen menschliches
Leben zu fiihren, und nicht bloss eines der Erkenntnis, so daf} ich dadurch dazu ge-
langte, meine Gedankenentwicklungen auf etwas zu griinden — ja auf etwas, das doch
in jedem Fall nicht mein eigen ist, sondern auf etwas, das zusammenhingt mit den
tiefsten Wurzeln meiner Existenz [...], durch die ich sozusagen eingewachsen bin in
das Gottliche, daran festhinge, wenn auch die ganze Welt zusammenstiirzt. Siehe, das
ist es, was mir fehlt, und dahin strebe ich.* (Kierkegaard, Tagebiicher 1834-1855, 45)
Interessanterweise lédsst sich dieses Streben als Koinzidenz zwischen Text und Exis-
tenz deuten, was durch das Wortfeld des Gewebes assoziativ entsteht.

37 Plessner, Die Frage nach der Conditio humana, 195.

38 Plessner, Der imitatorische Akt, 454.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

holung) als Verkorperung auf unseren Leib zuriickgeworfen, was die Dichoto-
mie zwischen Schein und Sein transzendiert’”. Oder: Ein guter Schauspieler
weckt diesen Eindruck, indem er im existenziellen Sinne Personlichkeit imitiert,
so dass der Mangel im Medium der Kunst verschwimmt: ,,Er [der Darsteller] ist

. 40
nur, wenn er sich hat.*

Darin begriindet sich die Schnittstelle der ambivalenten
Selbstaneignung zwischen Kierkegaard und Plessner. Folgende Stelle bei Pless-
ner schreibt sich formlich ein in den Theaterdiskurs zu Constantins Posse, um
die hermeneutische Dimension der Selbstauslegung auf der Biithne der Moglich-

keiten zu inszenieren:

Dieser Identifikation geht beim kiinstlerischen Darsteller ein besonderer Bildentwurf vo-
raus, dem er in seiner Verkorperung sich angleicht. Sein Spiel beruht auf der hierfiir ge-
forderten Abspaltung eines Selbst, das er in der Rolle zu sein hat, einer Abspaltung, die
ihm, wie die soeben kurz angedeuteten Stilformen beweisen, auf sehr verschiedene Weise
moglich ist. [...] Anders gefragt: wire es dem Menschen moglich, in einer ihr vorgespiel-
ten Figur ,,sich®, eine Seite, eine Mdglichkeit von sich, einen Menschen im Lichte einer
Idee wiederzuerkennen, wire es ihm moglich, die Figur auf die Beine zu stellen, wenn er
nicht von Natur bereits ,,etwas vom* Schauspieler in sich hitte? Mul er nicht in dieser
Hinsicht das schon sein, zu dem er sich macht? Enthiillt der Schauspieler nicht, wenn sein
Darstellungsbereich der Moglichkeit nach unbegrenzt ist, jedenfalls in einer besonderen

Hinsicht die menschliche Konfiguration?**'

39 Vgl. dazu den Aufsatz Zur Philosophie des Schauspielers von Georg Simmel. Darin
umkreist er diese Dichotomie, indem er im Schauspieler ein metaphysisches Paradox
verkorpert sieht, welches die banale Logik von Sein und Schein wie folgt {iberschrei-
tet: ,,Indem der Schauspieler hier, was ihm sonst der Dichter vorzeichnet, selber schuf,
indem also die Problematik der Kunst, die iiber eine schon fertige Kunst kommt, nicht
bestand, war doch das Wesentliche und Spezifische des Schauspielertums genau das-
selbe, was es in den spéteren Fillen war: die Erzeugung eines Bildes von Personlich-
keit und Schicksal, die nicht Personlichkeit, die nicht Personlichkeit und Schicksal des
vorzeigenden Individuums sind. Indem dies aber nicht Verstellung und Liige ist (da es
nicht Realitdt vortduschen will), indem dieses Ein-Anderer-Sein vielmehr aus der
tiefsten, eigensten Wesens- und Triebschicht des Individuums hervorgeht, erzeugt sich
in dieser Paradoxe das spezifisch kiinstlerische Phanomen.* (Simmel, Zur Philosophie
des Schauspielers, 248)

40 Plessner, Zur Anthropologie des Schauspielers, 409.

41 Ebd., 410.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 191

Diese Frage mitnehmend wollen wir uns wieder dem possentreibenden Wind
widmen, der sich zur grolen Metapher des Lebens und des Geistes konfiguriert.
Gleichzeitig findet die musikalische Phrase einen Abschluss, indem die unter-
schiedlichen Wind-Motive zu einem einheitlichen Beweggrund zusammenflie-
Ben. In dieser Synthese biindeln sich nun wesentliche Stringe des Stimmungs-
und Theaterdiskurses, um nun bildhaft den Traum der Wiederholung horbar zu
machen, indem der Wind personalisiert wird — sich verkorpert:

Wenn man in einer Berggegend den Wind tagaus und tagein, unerschiitterlich, unverédndert
dasselbe Thema vortragen hort, so ist man vielleicht fiir einen Augenblick versucht, von
der Unvollkommenheit zu abstrahieren und dann sich zu freuen iiber dieses Bild der Kon-
sequenz und Sicherheit der menschlichen Freiheit. Man denkt vielleicht nicht daran, daf3
es einen Augenblick gab, da der Wind, der nun viele Jahre seine Wohnung zwischen die-
sen Bergen hat, als ein Unbekannter in diese Gegenden kam und sich verwildert und kopf-
los hineinstiirzte zwischen die Kliifte, herab in die Berghohlen, jetzt ein Heulen hervor-
brachte, iiber das er beinahe selbst stutzte, nun ein hohes Gebriill, vor dem er selbst fliich-
tete, nun einen Klageton, bei dem er selbst nicht wulite, wo er herkam, nun einen Seufzer
aus der Angst des Abgrundes, so tief, daf3 der Wind selbst bange wurde und einen Augen-
blick zweifelte, ob er in diesen Gegenden wohnen diirfte, jetzt ein lyrisch ausgelassenes
Hosassa, bis er, nachdem er sein Instrument kennengelernt hatte, alles dies zusammenar-

beitete zu der Melodie, die er nun von Tag zu Tag unverindert vortrigt.*

Sein Instrument zu kennen bedeutet, die eigene Bestimmung zu finden, die sich
in einem nach vorwirts gerichteten, offenen Prozess ereignet, indem die unter-
schiedlichen menschlichen Saiten in Schwingung versetzt werden, um Stimmun-
gen zu erzeugen. Zwischen der Bestimmung und der Stimmung gilt es die eigene
Stimme zu entdecken. Bestimmung, Stimmung, Stimme: Was hier etymologisch
durchschimmert, entspricht der Wiederholung als jene Verkorperung der Stim-
me, die zur eigenen wird. Der Wind als personifizierter Geist scheint im Horen
auf sich selbst durch die Stimmungen hindurch zu seiner Stimme im Sinne der
Bestimmung gefunden zu haben. Nur:

Aber des Individuums Mdoglichkeit will nicht blofl gehort werden, sie ist nicht wie die Luft
blof3 dahinbrausend, sie ist zugleich gestaltend, deshalb will sie zur gleichen Zeit gesehen
werden. [...] Um da nicht einen Eindruck seines wirklichen Selbst zu bekommen, ist fiir
das verborgene Individuum eine Umgebung erforderlich, leicht und fliichtig wie die Er-

scheinungen es sind, wie das schiumende Brausen der Worte es ist, die ertonen ohne Wi-

42 Kierkegaard, Die Wiederholung, 28f.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

derhall. Eine solche Umgebung ist die szenische, die sich daher gerade eignet fiir das
Schattenspiel des verborgenen Individuums. Unter den Schatten, in welchen er sich ent-

deckt, deren Stimme seine Stimme ist, ist vielleicht ein Réiuberhauptmann.43

Will heilen: So wie die Konstellation zwischen Constantin Constantius und dem
jungen Menschen als eine belauernde aufgefasst werden kann, bei der sich der
junge Mensch zunehmend versteckt und dann sogar fliichtet, so kann die Kons-
tellation zwischen Ohr und Auge aufgefasst werden: Die Stimme will gleichzei-
tig gesehen werden, was durch die Verkorperung geschieht. Der Korper nimmt
die Schwingung auf und erschafft so den spezifischen Ton — als ein Resonanz-
korper, der gleichzeitig einer optischen Logik folgt und sich der Metapher des
geistigen Auges fiigt. Ubertréigt man diese physische Ebene zuriick auf das Den-
ken, so wird deutlich, dass das Denken als ein jeweils spezifisch gestimmtes
Denken aufzufassen ist. Die Stimmung gibt dem Denken seine Gestalt. Riickbli-
ckend ldsst sich feststellen, dass der verstimmte Logos zu einer prikognitiven
Stimme fand, die aber selber auch an das reflexive Bewusstsein gebunden ist. An
eine Immanenz, die letztlich mit der Perspektive von Constantin Constantius
steht und fallt, der bis jetzt ja auch den Text entsprechend bewegt hat — im Sinne
einer reflexiven Dichtung.

Noch einmal: Der Wind als Geist folgt seiner akustischen Matrix, indem er
auf sich hort, seinen Grundton sucht und seine Stimme erprobt. Aber der Mensch
ist nicht Geist allein, sondern eine Synthese aus Korper und Geist. Dies fiihrt in
der Summe zu einem doppelten Bruch in einem Gefiige, das der Vorstellung pri-
stabilisierter Harmonie Liigen straft: Der Korper durchbricht den Geist und die
Reflexion bricht die lebendige Stimme der Innerlichkeit, den Strom des Lebens.

Diese Briichigkeit zwischen den widerhallenden Schatten akustischen und
optischen Denkens ldsst sich wiederholt poetologisch spiegeln, wobei wir die
Schraube um eine Drehung weiter in den Text gebohrt haben: Die Energie der
personlichen Stimme bindet sich an die Gestalt gebende Dimension leidenschaft-
licher Moglichkeit an. Auf den Text bezogen bedeutet dies nun aus innigster
Notwendigkeit, dass er von seiner Rhetorik lebt. Dies sind nicht im banalen Sin-
ne rhetorischer Figuren, die ornamental den Text schmiicken konnten, sondern
im basalen Sinne einer Stimme/Rede, die den Text durchweht, ihn durchstromt:
die Rhetorizitit des Textes. Constantin Constantius prigt bis anhin eine solche,
bei der Stimme — Stimmung — Theatralitiit einen Dreiklang bilden: Die Stimme
des Texts oder jene im Text oder durch den Text?! wird in seinem Korper — dem
Textkorper — sichtbar. Der Text selbst wird zur szenischen Umgebung, zum

43 Ebd., 29.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 193

Schattenspiel. Oder: Die Energie der existenziellen Wiederholung (ver)kleidet
den Textkorper und kiindigt im Durchscheinen von der horbar akustischen Ge-
genordnung der darin angelegten Stimme. Als Denkwiderstand eines vorstellen-
den Bewusstseins, das die Stimme hinter oder iiber der Vorstellung zu horen ver-
sucht.

Aus der Bewusstseinsperspektive von Constantius wiirde die Wiederholung
im utopischen Ideal gelingen, wo Korper und Geist verschmelzen und ununter-
scheidbar werden, wo Ohr und Auge koinzidieren, und so der Beobachter nicht
mehr zuerkennen wire, weil keine storende Reflexivitit den Lebensstrom bre-
chen konnte. Gelingende Wiederholung wire da — jetzt — im absoluten Prédsens
als eine sich nach vorwirts bewegende Erinnerung: Die Wiederholung.

Diese Gestaltung des Lebensstoffes sieht Constantius durch den Darsteller
Beckmann ideal konfiguriert, der durch seine Performanz — gerade in der naiven
Kunstform der Posse* — die (Biihnen)Wirklichkeit erschafft:

Das Personal am Konigstiddtischen Theater ist einigermaflen nach meinem Wunsche zu-
sammengesetzt; [...]. Beckmann ist ein ausgesprochen komisches Genie, das rein lyrisch
wie ein durchgehendes Pferd im Komischen davonstiirmt, sich nicht durch Charakter-
zeichnung hervortut, sondern durch Ubersprudeln in Stimmung. Er ist nicht groB in dem
kiinstlerisch Kommensurablen, sondern bewundernswiirdig in dem individuell Inkommen-
surablen. Er bedarf keiner Unterstiitzung durch das Zusammenspiel, durch Szenerie oder
Arrangement, eben weil er in der Stimmung alles selbst mitbringt; zur gleichen Zeit, da er

ibersprudelt in Ausgelassenheit, malt er sich selbst seine Szene, jedem Theatermaler zum

44 Dass die Gattung der Komddie eine besondere Affinitdt zum anthropologischen An-
liegen aufweist, fithrt Rudolf Behrens erkenntnisreich aus: ,,Die Charaktere gelten der
Komddie dabei als Schriftziige, die nicht unbedingt die Natur oder Gott, sondern das
Leben, die jedem vertraute, alltdglich erfahrbare soziale Mechanik, der Person einge-
zeichnet hat. Die Komddie ist deshalb schon von ihren elementaren poetischen Vo-
raussetzungen her eine anthropologische Veranstaltung. [...] Wie keine andere Gat-
tung insistiert die Komddie ndmlich darauf, daf3 das vorgefiihrte Spiel ein verkorpertes
Spiel ist, eine Verpuppung von Menschenbildern in leibhaftigen Schauspielern. Die
prekire charakterliche Geformtheit des komischen Helden wird so in der stabilen,
nach aulen gekehrten Formung des Charakters durch den Schauspieler aufgefangen.
Deshalb unterlduft jede Komodie tendenziell den illusionsbildenden Anspruch auf
Mimesis, indem sie ihr eigenes Vorfithren zur Schau stellt. Die Komddie tendiert ent-
sprechend auch im Gegensatz zu vielen anderen Gattungen von Natur aus zum Spiel
im Spiel, zum Herausfallen des Schauspielers aus der Rolle, zum Bruch der Illusion.*
(Behrens, Goldoni und die Anthropologie des Schauspielers, 183f.)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Trotz. Was Baggesen von Sara Nickels sagt, daf} sie auf die Biihne gestiirzt komme, eine
landliche Gegend nach sich ziehend, das gilt von B. in einem guten Sinne, nur daf} er ge-
gangen kommt. Auf einem eigentlichen Kunsttheater sieht man selten genug einen Schau-
spieler, der wirklich gehen und stehen kann. Ich habe wohl ganz vereinzelt einen solchen
gesehen; aber was B. vermag, habe ich nie zuvor gesehen. Er kann nicht blo3 gehen, er
kann auch gegangen kommen. Dies Gegangenkommen ist etwas ganz anderes, und durch
diese Genialitdt improvisiert er zugleich die ganze szenische Umgebung. Er kann einen
wandernden Handwerksburschen nicht blo darstellen, er kann gegangen kommen wie ein
solcher, und zwar so, da man alles erlebt, vom Staub der LandstraBBe aus die ldchelnde
Kleinstadt erblickt, ihren stillen Ldrm hort, den Fufsteig sieht, der dort unten um den
Dorfteich lduft, wenn man da beim Schmied abbiegt — wo man B. kommen sieht mit sei-
nem kleinen Biindel auf dem Nacken, seinen Stock in der Hand, sorglos und unverdros-

SCIl.45

So wie Diogenes durch seine wiederholte Bewegung den Diskurs iiber die Art
und Weise der Reprisentation gegen die statischen Eleaten in Bewegung ge-
bracht hat, um Bewegung in das ontologischen Verhiltnis zwischen Sein und
Denken zu bringen, so kulminiert nun dieser Diskurs im Auftritt Beckmanns.
Dieser Schauspieler radikalisiert die Frage nach der Reprisentation dahingehend,
dass er im Akt der nachahmenden Verkorperung nicht blof3 eine Figur im Sinne
der Reprisentation darstellt, sondern — im metaphysischen Sinne Simmels —
,,durch Ubersprudeln in Stimmung* erschafft. Die Metapher der Quelle deutet
an, dass ein Quellpunkt umkreist wird, aus dem das Selbst zu entstromen scheint,
dessen Wertschopfung im ,,individuell Inkommensurablen* angelegt ist. Das
Wesen des Nicht-Adédquaten quillt aus der Bewegung selbst hervor, so dass
Beckmann in eigenwilliger Formulierung nicht blo geht und eine Gangart re-
prasentiert, sondern gegangen kommt. Die Kursivierung hebt die Inkommensu-
rabilitdt formlich hervor, deren eigenwillige Individualitit sich gerade in den dé-
nischen Sprachstrukturen spiegelt™.

45 Kierkegaard, Die Wiederholung, 35f.

46 Miiller-Wille untersucht die Theatralitdt des philosophischen Textes, indem er diese
an Kierkegaards Verhiltnis zum zeitgendssischen Unterhaltungstheater bindet.
Constantius’ Beobachtungen zu Beckmann vertieft Miiller-Wille im Kontext des déini-
schen Idioms, wobei er der Spur von Samuel Weber folgt: ,,Im Gegensatz zu Risum
geht er [Samuel Weber] dabei ausfiihrlich auf die Verwendung des Partizip Prisens in
der merkwiirdig klingenden Formulierung ,komme gaaende® (buchstéblich ,gehend
kommen®) ein. Die Asthetik der theatralen Reprisentation werde durch diese Formu-

lierung in sich gebrochen und ad absurdum gefiihrt. Der Schauspieler Beckmann re-

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 195

Constantius betritt nun das Konigstidter Theater, um bald feststellen zu miissen,
dass die wiederholte Auffithrung des Talisman zum Scheitern verurteilt ist.
Constantius verlidsst enttduscht das Theater, mit dem Verdacht, dass es keine
Wiederholung gibt. Der wiederholte Theaterbesuch lidsst den Verdacht erhérten,
dass es keine Wiederholung gibt: ,,Meine Entdeckung war nicht bedeutend, und
doch war sie bemerkenswert; denn ich hatte entdeckt, daf} es iiberhaupt keine
Wiederholung gab, und dessen hatte ich mich vergewissert, indem ich dies auf
alle moglichen Weisen wiederholte.“!” Die slapstickartige Lachnummer dieser
Wiederholung wirft gleichzeitig ihren zwielichtigen Schatten auf die unmittelbar
vorausgegangene reflexive Hohe der Gedanken iiber das Unterhaltungstheater,
die der Einstimmung dienten und Erwartungen an die Auffithrung weckten —
bzw. Erwartungen an die Wiederholung: dass der Gedanke das Bewusstsein
stimmt bzw. vorwirts bewegt und Emotionen entstehen ldsst. Weil die Reflexion
per se im Modus der Reprisentation steht, muss diese scheitern, da sie selber
nicht gegangen kommen kann. Deshalb ist dieses Scheitern ernsthaft komisch
aufgeladen, da der Gedanke sozusagen stets auf der Bananenschale reiner Exis-
tenz ausrutscht. Diese licherliche Geste wiederholt dann auch jenen Ausgangs-
punkt romantischer Ironie, an dem Constantin Constantius vor der Bekanntschaft
des jungen Menschen stand. Folgende lidngere Textpassage leitet im Zeichen der
romantischen Ironie den Abschluss des ersten Teiles der Wiederholungschrift
ein, der als lustvolles Scheitern einen Ubergang zum zweiten Teil dieser Schrift
bildet. Das lustvolle Scheitern spielt sich im Rahmen einer Eudaimonie*® ab, die

prasentiere kein Gehen mehr, sondern fiihre die Bewegung gehend, d.h. als einen noch
im Vollzug befindlichen, unabgeschlossenen Akt, vor. Weber nutzt die Passage, um
diese spezifische Form theatraler Performanz in einen Zusammenhang mit der unab-
geschlossenen und offenen Reflexionsform zu setzen, welche die Wiederholung vom
Denken der erinnernden Reprisentation abgrenzt.” (Miiller-Wille, Kierkegaard, das
Vaudeville und die Posse, 224f.)

47 Kierkegaard, Die Wiederholung, 42.

48 Dieser antikisierende Begriff lehnt sich an ein ethisches Konzept an, der die Lebens-
fiihrung des Menschen ins Zentrum riickt und dabei der Verbindung zwischen Geist
und Emotionen Bedeutung gibt. Die entsprechende Verwebung wird beim jungen
Menschen im zweiten Teil der Wiederholungsschrift eine zentrale Rolle einnehmen
und sie verweist bereits auf eine jiidische Lesart, die mit A. J. Heschel entwickelt
wird. In diesem Kontext prizisiert Martha Nussbaum eine philosophisch-autobiografi-
sche ernst zu nehmende Subjektivitit, die Emotionen als wesentlichen Bestandteil die-
ser Verwebung deutet, die hier Trauerarbeit bedeutet: ,,But so far we have left out, or

so it seems, the most important thing of all, something that lies deep in ancient eudai-

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

nach der Moglichkeit von Zufriedenheit fragt. Dabei soll der Geist als absolut
richtig gestimmter zu seinem Gliick finden, indem Emotionen stimmig bewegt
werden. Nur: dass sich die Bewegung zwischen Existenz und Geist nicht stim-
men ldBt, weil es dazwischen einen unversohnlichen (Denk)Widerstand gibt. So
148t sich folgende Stelle als Ironisierung der progressiven Universalpoesie lesen,
die trotz lebendiger Vorwirtsbewegung zum Scheitern verurteilt ist. Constantin
Constantius scheint sich dem konjunktivischen Charakter dieses Nichtortes be-
wusst zu sein und néhert sich ironisch dem darin enthaltenen Problem romanti-
scher Ironie. Denn es klafft eine unheilbare Wunde zwischen der Wiederholung
und dem Prinzip der Wiederholung, zwischen dem Leben und der Idee des Le-
bens:

Ich stand eines Morgens auf und befand mich ganz ungewdhnlich wohl. Dies Wohlbefin-
den nahm gegen jede Analogie den Vormittag hindurch zu, priazis um ein Uhr war ich auf
dem Hohepunkt und ahnte das schwindelnde Maximum, das auf keinem Gradmesser des
Wohlseins angefiihrt ist, nicht einmal auf einem poetischen Thermometer. Der Korper hat-
te seine irdische Schwere verloren, es war, als hitte ich keinen Korper, gerade weil jede
Funktion ihr ganzes Befriedigtsein genoB, jeder Nerv sich freute um seinet- und des Gan-
zen willen, wihrend jeder Pulsschlag als des Organismus Unruhe nur an das Wohlgefiihl
des Augenblicks erinnerte. Mein Gang war schwebend, nicht wie des Vogels Flucht, der
die Luft durchschneidet und die Erde verldfit, sondern wie des Windes Wogen iiber der
Saat, wie des Meeres sehnsuchtseliges Wiegen, das triumende Dahingleiten der Wolke.
Mein Wesen war durchsichtig wie des Meeres abgriindige Tiefe, wie das selbstzufriedene
Schweigen der Nacht, des Mittags monologische Stille. Jede Stimmung ruhte in meiner
Seele mit melodischer Resonanz. Jeder Gedanke bot sich an mit der Festlichkeit des tiefen
Gliickes, der torichte Gedanke nicht weniger als die reichste Idee. Jeder Eindruck war ge-
ahnt, ehe er kam, und erwachte daher in mir selbst. Das ganze Dasein war wie verliebt in
mich, und alles bebte in schicksalsschwangerer Entsprechung zu meinem Dasein, alles

war in mir orakelhaft und alles Ritselhafte verklirt in meine mikrokosmische Seligkeit,

monism but that is never explicitly recognized. Emotions contain an ineliminable ref-
erence to me, to the fact that it is my scheme of goals and projects. They see the world
from my point of view. The fact that it is 7y mother is not simply a fact like any other
fact about the world: it is what structures the geography of the hole situation, and we
can not capture the emotion without including that element. It’s not just the fact that
Betty Craven has died. It’s the fact that Betty Craven is my mother. In short, the eval-
uations associated with emotions are evaluations from my perspective, not from some
impartial perspective; they contain an ineliminable reference to the self.” (Nussbaum,
Upheavals of Thought, 52)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 197

die alles in sich durchstrahlte, selbst das Unbehagliche, die langweiligste Bemerkung, den
widerwirtigsten Anblick, den fatalsten Zusammenstof. Wie gesagt, Punkt ein Uhr war ich
auf dem Hohepunkt, wo ich das Allerhochste ahnte, da beginnt plotzlich etwas in meinem
einen Auge zu kratzen, ob es eine Augenwimper, eine Faser, ein Staubkorn war, ich weifl
es nicht, aber das wei} ich, daf ich im selben Augenblick beinahe in den Abgrund der
Verzweiflung stiirzte, etwas, das jeder leicht verstehen wird, der doch so hoch oben
schwebte wie ich und dabei an diesem Punkt zugleich mit der Prinzipienfrage beschéftigt

war, wie weit iiberhaupt die absolute Zufriedenstellung zu erreichen ist.*’

Der stimmige Punkt innerhalb der Stimmungen wire der mit sich identische
Punkt, in dem das gefiihlte Leben vom gedachten nicht zu unterscheiden ist. Die
Ironie besteht dabei letztlich darin, dass der Gedanke — auch als ein gestimmter —
an die Immanenz des sehenden Bewusstseins gekoppelt ist. Als Wunde des Be-
wusstseins, welches sich in der Stimmung nur immer zu sich selbst verhalten
kann ohne dieses Selbst zu sein. Stimmung ist ein bewegtes Selbstverhiltnis.
Dass plotzlich etwas am Auge zu kratzen beginnt, ist ein ironischer Hinweis da-
rauf, wie die Transzendenz in ihrer kleinsten Form das vermeintlich grofle se-
hende Bewusstsein stort und die Perspektive und Textbewegung von Constantin
Constantius ad absurdum fiihrt: Er scheitert an der Wiederholung! Der sich am
Auge kratzende Beobachter tritt nun in den Hintergrund und macht Platz fiir die
Perspektive des jungen Menschen. Die Wiederholungschrift erhélt hier — circa in
der Mitte — seinen Zwischentitel: Die Wiederholung. ..

Bei genauerer Betrachtung wird hier strukturell wiederholt, was Constantius
in Bezug auf die anstehende Theaterauffithrung auffiihrt: Nachdem er das Ko-
nigstiddter Theater vorgestellt hat, macht er auf den Talisman aufmerksam:

,»Als ich nach Stralsund kam und in der Zeitung las, daf der ,Talisman‘ in jenem Theater
aufgefiihrt werden solle, wurde ich gleich wohlgestimmt. Die Erinnerung daran erwachte
in meiner Seele, und als ich das erstemal dort war, war es, als ob dieser erste Eindruck nur
eine Erinnerung in meine Seele hervorrief, welche weit zuriick in die Vergangenheit

wies «50

Danach schwingt er sich zu einer Theaterphilosophie auf, die in der Wiederho-
lung von Personalitit gipfelt, um auf dem Hohepunkt daran zu erinnern, dass

»ld]er ,Talisman‘ im Konigstiadter Theater aufgefiihrt werden [sollte]; die Erin-
nerung daran erwachte in meiner Seele, alles stand so lebendig vor mir, als wire

49 Kierkegaard, Die Wiederholung, 43f.
50 Ebd., 27.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

es das erstemal.*”' Dies steht in Verbindung mit der Zeitangabe des Hohepunkts
— prizis um ein Uhr — der im Duktus romantischer Unendlichkeitsrhetorik aus-
gemalt wird. Der Absturz erfolgt auf beiden Ebenen durch die Sphire unkontrol-
lierbarer und possenhafter Realitit, die nicht gestimmt werden kann, sondern die
gegangen kommt und iiberraschend aus der Transzendenz einbricht. Interessant
ist dabei, dass iiber diese Aporie nicht reflektiert wird, sondern dass diese aufge-
fithrt wird, indem die Stimme scheiternder Wiederholung dsthetischer Romantik
imitiert wird. Constantius tritt hier — auf der Folie von Diogenes — als Stimmen-
imitator auf, indem er den fatalen Zusammenstof3 zwischen Endlichkeit und Un-
endlichkeit inszeniert und dekonstruiert: Das Wesen der romantischen Ironie
wird unterwandert, um die Schlegel’sche Ironie der Ironie um eine weitere Volte
zu drehen’ — und der Wiederholung einen neuen Raum™ zu erdffnen. In diesem
Sinne klingt der erste Teil formlich aus, indem sich Constantius nochmals in der

51 Ebd., 40.

52 Vgl. dazu die Anm. 339 zu Rudolf Behrens: Es liegt in den poetischen Voraussetzun-
gen der Komddie, dass sie ihr eigenes Spiel zur Schau stellt und durch den Spielcha-
rakter zu einem Spiel im Spiel neigt. Diese Voraussetzungen lassen sich fiir eine Poe-
tologie fruchtbar machen, bei welcher die Textualitit bzw. das Schreibverfahren im
Zentrum steht. In diesem Sinne deutet Miiller-Wille Kierkegaards Auseinandersetzung
mit dem Unterhaltungstheater als eine Spielform, die den Leser nicht bloB zu einem
Zuschauer degradiert, sondern diesen fiir das Inkommensurable an der Textstruktur
sensibilisiert: ,,SchlieBlich regt er [Kierkegaard] den Leser in einer weiteren Reflexi-
onsstufe dazu an, kritisch iiber diese theatrale Art von philosophischem Sprachge-
brauch zu reflektieren. Insgesamt dringt sich der Verdacht auf, dass Kierkegaard den
Umweg tiber das Unterhaltungstheater nutzt, um iiber die Theatralitidt und Performati-
vitdt seines eigenen Schreibens zu reflektieren, das sich in dieser Hinsicht an Konzep-
ten der romantischen Ironie und besonders an dem Schlegelschen Diktum der ,trans-
zendentalen Buffonerie‘ zu orientieren scheint.” (Miiller-Wille, Kierkegaard. Das
Vaudeville und die Posse, 229)

53 Der neue Raum gilt einerseits dem jungen Menschen in seiner Identifikation mit Hiob.
Andererseits gilt dieser Raum einer zunehmenden Literarisierung der Philosophie, ge-
rade aufgrund des vorausgegangenen reflexiven Scheiterns. Entsprechend interpretiert
Sophie Wennerscheid den Ubergang vom ersten zum zweiten Teil: ,,Als Ergebnis der
Reise muss er verbuchen, dass eine Wiederholung nicht méglich ist. Das philosophi-
sche Konzept der Wiederholung wird so iiber die literarische Struktur des Textes ne-
giert, eroffnet damit aber die Moglichkeit, den Begriff der Wiederholung literarisch zu
wiederholen, d.h. zu verschieben.” (Wennerscheid, Das Begehren nach der Wunde,
222)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 199

Funktion des Stimmenimitators die Romantik weiter dekonstruiert: Das Posthorn
als Inbegriff des Reisens und der romantischen Stimmung gerét in den Kontext
des entwickelten Reise-Experiments der Wiederholung, was zur Folge hat, dass
der Stimmungsdiskurs hier — an seinen (immanenten) Grenzen — abbricht, um
das Scheitern der Wiederholung als Prinzipienfrage oder aus metaphysischem
Interesse nochmals aufzufiihren und weiter zu fithren:

Es lebe das Posthorn! Das ist mein Instrument, aus vielen Griinden und namentlich aus
dem, daBl man niemals mit Sicherheit diesem Instrument den gleichen Ton entlocken kann;
denn es liegt eine unendliche Moglichkeit in einem Posthorn, und wer es an seinen Mund
setzt und all seine Weisheit dahineinlegt, der wird sich niemals einer Wiederholung schul-
dig machen, und wer anstelle einer Antwort seinem Freunde ein Posthorn iiberreicht zu
beliebiger Benutzung, der sagt nichts, aber erklért alles. Gepriesen sei das Posthorn, es ist
mein Symbol. [...] Es lebe das Posthorn! Aber Reisen ist nicht der Miihe wert, denn man
braucht sich nicht von der Stelle zu rithren, um tiberzeugt zu sein, daf} es keine Wiederho-

lung gibt.**

Im Sinne von Wennerscheid beginnt sich die Wiederholung autopoetisch zu be-
wegen, was sich in der zunehmenden Literarizitit des Textes zeigt. Sie charakte-
risiert diese Bewegung als Verschiebung, deren Schubkraft aus der Negativitit
einer potenzierten Ironie resultiert, die sich ihrerseits in einem Instrument ver-
korpert, das sich nicht instrumentalisieren lédsst. Darin ist eine fundamentale Dif-
ferenz eingeschrieben, die Derrida in seiner frithen Schrift Die Stimme und das
Phédnomen behandelt, um Husserls phdnomenologischen Ansatz von der leben-
digen Selbstgegenwart des Bewusstseins, das an die Phoné gebunden ist, radikal
in Frage zu stellen bzw. als metaphysisches Konstrukt zu dekonstruieren, welche
Derrida als das metaphysische Konstrukt schlechthin entlarvt.

Auch wenn Constantius das griechische Projekt eines erkennenden Bewusst-
seins kritisiert, das sich nach riickwirts erinnert, scheint er an der Differenz zu
scheitern, die in der Vorwirtsbewegung angelegt ist. Anstatt die entstehende
Differenz zu affirmieren, wird die scheiternde Wiederholung ironisch gebrochen
und findet seinen Ausdruck in einer Hymne auf das Posthorn, die eigentlich eine
Antihymne ist und gleichzeitig die ,,Verbindung zwischen Ausdruck und Pho-
né> avant la lettre in Frage stellt. Die Wiederholung als Stimmensuche iiber
Stimmungen scheitert an der Zeitigung eines Bewusstseins, das seiner eigenen
Punktualitit — Punkt ein Uhr — absoluter Vergegenwirtigung in der Bewegung

54 Kierkegaard, Die Wiederholung, 45.
55 Derrida, Die Stimme und das Phinomen, 92.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

hinterher hinkt. Entsprechend endet der erste Teil der Wiederholungsschrift mit
einer Aporie des Zeitbewusstseins:

Du reiche Hoffnung der Jugend, warum hast du’s so eilig; warum jagst du dem nach, was
doch nicht da ist, du selbst ebensowenig! Fahr wohl! Du ménnliche Kraft! Warum
stampfst du so stark auf die Erde, das worauf du trittst, ist eine Einbildung! Fahr wohl, du
siegreicher Vorsatz, du erreichst gewill das Ziel, denn du kannst ja die Tat nicht mit dir
nehmen, ohne dich umzuwenden, und das kannst du nicht! Fahr wohl! Du Lieblichkeit des
Waldes, als ich dich sehen wollte, warst du verwelkt! Fahr hin du fliichtiger FluB, der ein-
zige, der recht weil, was er will, denn du willst nur flieBen, dich ins Meer verlieren, das

niemals voll wird!*®

Constantius versucht die Einheit von Denken und Stimme im Logos zu spren-
gen, indem er die Stimme als Stimmung theatralisiert. Dadurch wird die Stimme
zwar existenzialisiert, aber sie bleibt doch im Bann eines lebendigen Bewusst-
seins, welches schon nahe der phinomenologischen Metaphorik am liebsten nur
(vorwirts) flieBen wiirde. Dass diese Form der Innerlichkeit nicht repriasentierbar
— wiederholbar — ist, charakterisiert Derrida wie folgt:

Ohne den Abgrund zu verkleinern, der in der Tat die Retention von der Re-prisentation
trennen kann, und ohne sich zu verhehlen, dass das Problem ihrer Beziige kein anderes als
das der Geschichte des ,,Lebens* und des Bewulitwerdens des Lebens ist, muf3 man a pri-
ori behaupten konnen, daf} ihre gemeinsame Wurzel die Moglichkeit der Wieder-holung in
ihrer allgemeinsten Form, die Spur im universalsten Sinne, eine Moglichkeit ist, die nicht
nur der reinen Aktualitdt des Jetzt innewohnen, sondern sie durch die Bewegung der dif-

férance selbst konstituieren muf, die sie darin einfiihrt.”’

Die Spur wird so zum Schliisselbegriff, um die Problematik der Selbstvergegen-
wirtigung zu chiffrieren bzw. mit dem synonym verwendbaren Begriff der Dif-
ferenz auszudifferenzieren. Eine Differenz, die grundsitzlich der Identitit des
Jetzt vorausgeht. Die Stimme wird im Da-Zwischen zur Spur. Im Sinne Kier-
kegaards fiihrt die Spur in diesem Moment von Constantin Constantius zum jun-
gen Menschen, der nun den Stimmungsdiskurs mit Pathos aufbricht — mit dem
Ziel: die Wiederholung...

56 Kierkegaard, Die Wiederholung, 46.
57 Derrida: Die Stimme und das Phinomen, 92.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 201

5.1.2 Der junge Mensch: Eine Philosophie mit Pathos bricht auf

,.Pathos als Energie heisst leidenschaftliche Bewussheit eines Zu-
stands, Pathos als Erscheinung das gefiihite UbermaBan Geste,
und Pathos als Wirkung — Leid. Pathos ist der Grund der Kunst —
und Sympathie der des Kunstgenusses.*

RUDOLF LEONHARD, VOM PATHOS

Constantin Constantius hat seine Theorie aufgegeben und lédsst sich treiben; im
Wissen dass (ihm) die Wiederholung (zu) transzendent ist. Gleichzeitig duflert er
seine Zufriedenheit dariiber, dass der junge Mensch nicht Halt und Antwort in
der akademisch anerkannten Philosophie — sprich bei Hegel — sucht, sondern
sich am biblischen Hiob orientiert, der zum Typus des privatisierenden Denkers
stilisiert wird. Dabei akzentuiert das Private nicht nur den Gegensatz zur Offent-
lichkeit, sondern verweist gleichzeitig insofern auf seine begriffliche Herkunft,
als der Privatdenker einer auktorialen Dimension beraubt wird. Die Orientierung
an der biblischen Leidensfigur verunmoglicht den souveridnen Blick aus der Vo-
gelperspektive, da es die lebensweltliche Situativitit in einem radikalen Sinne
nicht erlaubt. Diese Perspektivierung ist insgesamt fiir die Hiob-Rezeption bei
Kierkegaard prigend. Der akademische Zugang zum Text und zur Hiobsfigur
bricht weg und wird durch eine existenzialisierte Interpretation ersetzt, die Hiob
in seiner Korperlichkeit und in seiner Situativitit aufsucht:

Glicklicherweise sucht mein Freund also keine Aufkldarung bei irgendeinem weltberithm-
ten Philosophen oder bei irgendeinem Professor publicus ordinarius; er nimmt seine Zu-
flucht bei einem privatisierenden Denker, der einmal die Herrlichkeit der Welt besal}, aber
sich spiter vom Leben zuriickzog — mit andern Worten, er nimmt seine Zuflucht zu Hiob,
der nicht auf einem Katheder Figur macht und mit beruhigenden Gesten einsteht fiir die
Wahrheit seiner Sitze, sondern der an der Herdstelle sitzt und sich mit Topfscherben
kratzt und, ohne diese Titigkeit zu unterbrechen, fliichtige Winke und Bemerkungen hin-
wirft.*®

Dieses aus der Situation gestimmte Sprechen ldsst uns vorerst nochmals den ent-
scheidenden Unterschied zwischen Constantin Constantius und dem jungen
Menschen bedenken. Constantin Constantius Stimmungsgehéduse wird aufgebro-
chen, welches sich durch das bewegte Selbstverhiltnis auszeichnete, aber es
nicht zulieB, dariiber hinauszukommen. In diesem Verhiltnis liegt zwar die

58 Kierkegaard, Die Wiederholung, 53.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Struktur eines dynamisch-existenzialisierten Stimmungsbewusstseins, welches
die statische Referenzialitéit des substanziellen Logos aufgebrochen hat, aber als
Verhiltnis an die Matrix des beobachtenden Auges gebunden bleibt. Deshalb ge-
lingt auch nicht der Durchbruch zur angestrebten Vorwértsbewegung der Erinne-
rung.

Hiob als Referenz des jungen Menschen steht mit seinem Aussatz auf3erhalb
der genannten Ordnung. In seinem Leiden wird er derart auf sich zuriickgewor-
fen und davon affiziert, dass er gar nicht die Moglichkeit hat, sich zu sich selbst
zu verhalten, da das Selbst im Leiden radikal bewegt wird: Hiob kratzt sich ohne
Unterbrechung mit Topfscherben. In dieser Form der Selbstbewegung deutet
sich einerseits die verinnerlichende Intensivierung an, welche durch die Stim-
mung vorbereitet wurde. Andererseits zeichnet sich Pathos durch eine zuneh-
mende Komplexitidt aus: In der Selbst-Bewegung als ein sich bewegendes und
gleichzeitig bewegtes Selbst vermischen sich Aktivitdt und Passivitdt auf eine
Art und Weise, die es nicht mehr erlaubt, Pathos auf den passiven Charakter des
Leidens und Erleidens zu reduzieren. Die spezifische Art beriihrt bzw. affiziert”
zu werden, erzeugt vielmehr eine ausnehmende Wirklichkeit, die aktiv erprobt
wird, indem man auf die Probe gestellt wird: sich aussetzt und ausgesetzt wird.
Diese vertrackt-verschlungene Dynamik spielt beim jungen Menschen eine zent-
rale Rolle, da er als seine ,,Methode* sich der Lektiire aussetzt, indem er den
Text Hiob existenziell begeht, sich bewegen und im elementaren Sinne des Pa-
thos vom Text so beriithren ldsst, so dass dieser in seiner intensiven Relektiire zur
philosophischen Herzensangelegenheit der Wiederholung wird. Als ein kreisen-
des Lesen, das sich dem Stachel des Nichtverstehens aussetzt, um sich letztend-
lich als entsprechende Textbewegung und Poetologie zu gebdrden. Und: dem
Lesen eine intime und private Stimme zu geben und sie vor allem hoérbar zu ma-
chen:

59 Kathrin Busch plidiert fiir eine Asthetik des Pathischen, bei welcher der Begriff der
Ansteckung konstitutiv ist, um eine Form der bedeutsamen Ubertragung jenseits kon-
ventioneller Mitteilung zu bedenken: ,,Ansteckung stellt daher eine Beriihrung durch
Fremdes oder Anderes dar, die eine Transformation des Eigenen, ein Anderswerden
zur Folge hat. Im Unterschied beispielsweise zur &dsthetischen Einfithlung kann sich
solche Transformation bis in korperliche Vorgidnge hinein auswirken. Ansteckung
vemag auBerdem als Gegenbegriff zur hermeneutischen Asthetik zu fungieren, inso-
fern nicht Verstehen oder Auslegen des Mitgeteilten ausschlaggebend ist, sondern An-
steckungsprozesse diesseits von Verstindigung wirksam werden.* (Busch, Ansteckung
und Widerfahrnis, 54)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 203

Wenn ich Hiob nicht hitte! Es ist unmoglich, zu beschreiben und zu nuancieren, welche
Bedeutung und welche mannigfache Bedeutung er fiir mich hat. Ich lese ihn nicht, wie
man ein anderes Buch mit den Augen liest, sondern ich lege dies Buch gleichsam auf mein
Herz und lese es mit den Augen des Herzens, verstehe wie in clairvoyance das einzelne
auf die verschiedenste Weise. Wie das Kind ein Lehrbuch unter seinen Kopf legt, um si-
cher zu sein, daf} es seine Lektion nicht vergessen hat, wenn es am Morgen aufwacht, so
nehme ich das Buch nachts mit mir ins Bett. Jedes Wort ist Nahrung, Kleidung und Heil-
mittel fiir meine kranke Seele. [...] Das stehe ich auf und lese mit lauter Stimme, beinahe
rufend, die eine oder andre Stelle aus ihm, oder ich 6ffne das Fenster und schreie seine
Worte hinaus in die Welt. [...] Obgleich ich das Buch immer wieder gelesen habe, bleibt
jedes Wort mir neu. Jedesmal, wenn ich darankomme, wird es neu geboren oder wird ur-
spriinglich in meiner Seele. [...] Ich kann nicht verstehen, was es ist, das die Altern so lei-
denschaftlich macht. Ich kann nicht daraus klug werden, worum sie sich streiten, und doch
kann ich es nicht lassen, zuzuhoren. [...] Dann wache ich auf und beginne wieder ihn zu
lesen mit aller Kraft und meinem ganzen Herzen. Dann verstumme ich plétzlich, ich hore
nichts mehr, sehe nichts, nur in dunklen Umrissen ahne ich Hiob, der am Herde sitzt, und
seine Freunde; aber keiner sagt ein Wort, doch dieses Schweigen birgt alle Schrecken in

. _— N . 60
sich, wie ein Geheimnis, das niemand zu nennen wagt.

Die Referenzen zwischen Leser und Text brechen — insbesondere als Nachhall
auf die Wortlosigkeit — zusammen, da der junge Mensch den Text nicht blof
liest oder den Versuch unternimmt, den Sinn einzuordnen, was dem koordinati-
ven Wissen Roland Barthes entsprechen wiirde, sondern sich vom punctum des
Texts bestechen, bzw. verwunden lisst® und einen textuellen Aussatz erleidet.
Das Textverstidndnis setzt aus, aber fdhrt ein. — Der junge Mensch erfahrt dabei
den Text mit Haut und Haar und wird mit ihm intim, weniger weil er diesen mit
sich ins Bett nimmt, sondern aufgrund einer Wissensform, bei der Ciorans frag-
mentarisches Motto im zweiten Teilsatz geheimnisvoll anklingt und -schwingt:
,,und das menschliche Herz — offene Wunde Gottes.” Der Gedankenstrich trennt
und verbindet gleichzeitig den Menschen mit Gott. Aus diesem oszillierenden
Paradox ergeben sich ,,mannigfache Bedeutungen®, deren Vielfalt unabschlie3-
bar ist. Die dabei entstehende Klarsicht riickt in die Nihe eines prophetischen
Bewusstseins, das in der Leseerfahrung unerschopflicher Bedeutung und nicht

60 Kierkegaard, Die Wiederholung, 66f.

61 Die Lesewunde im Sinne des Pathos bringt Elisabeth Strowick auf den wunden Punkt:
,,Mit allen Sinnen das Buch beriihrend, findet er sich in einer Textaffektion bzw. —
affdre, die ihn erschiittert und in Bewegung versetzt.” (Strowick, Passagen der Wie-
derholung, 122)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

eindeutiger Sinnzuweisung ein eben intimes Wissen ,,mit den Augen des Her-
zens* erwirbt. Oder in der judaistischen Akzentuierung: in einem lauschenden
Denken, das den Text erhort. Die Transzendenz ereignet sich als Text, der in
seiner Nichtassimilierbarkeit offen bleibt und dessen Offenheit sich im Leiden
vertieft. Hiobs Aussatz bedeutet, sich dieser Dimension auszusetzen, um ein ge-
heimes Band in Richtung Transzendenz zu setzen, sich ihr in letzter Konsequenz
auszusetzen.

5.1.3 Exkurs: Ein Versuch in der experimentierenden
Philosophie von Michel Henry

An dieser Stelle erlaube ich mir eine Art des kommentierenden Exkurses zu Mi-
chel Henry, nicht um vom Weg abzukommen, sondern weil die Um- und Ne-
benwege einen unvermeidlichen Bestandteil der Methode bilden, insbesondere in
Bezug auf den vor uns hinschiebenden Begriff des Pathos. Im Sinne von Michel
Henry wird Pathos zur Selbsterprobung. Dies in einer verschlungenen Dialektik
zwischen erzeugen und bezeugen: im Brennpunkt schopferischen Zeugens.

Henry versucht in seinem sperrigen und tautologisch anmutenden Werk die
Phénomenologie von Husserl zu erneuern. Dabei radikalisiert er jene préreflexi-
ven Elemente husserlscher Prigung, welche die Phinomenalitit der Welt konsti-
tuieren und in den Tiefenschichten der Intentionalitit verortet werden. Diese Ra-
dikalisierung ,,griindet letztlich in einer Entphdnomenalisierung und Entontolo-
gisierung, um das entscheidende Momentum vor dem intentionalen Bewusstsein
von etwas aufzuspiiren: Im Offenbarungscharakter des Lebens selbst, die zu ei-
ner sogenannt radikalen Lebensphidnomenologie entwickelt wird. Nicht das Be-
wusstsein, sondern das Leben hat transzendentalen Charakter. Bei der Arbeit am
Begriff Pathos lisst sich auf dieser Folie eine markante Schnittstelle zum leiden-
den Kierkegaard-Hiob wie folgt umkreisen:

Denn gerade im Leben und in ihm allein schlidgt der Trieb seine Wurzeln, insoweit er ur-
spriinglich nichts anderes als die reine Subjektivitit dieses Lebens ist, der Selbsterweis,
den es erfdhrt, indem es sich selbst ertrigt und sich sein eigenes Gewicht aufladt, bis die-
ses unertraglich wird. Sich von dieser schweren Last zu befreien, den Versuch zu unter-
nehmen, von seiner Malaise oder seinem Leiden erlost zu werden, 146t eine Bewegung im
Leben entstehen, die von seinem eigenen Wesen herriihrt und in der Tat den Trieb aus-
macht. Weil das Leben sich stindig selbst affiziert, ohne sich irgendwie von sich distan-

zieren zu konnen, und es fiir sich selbst die grofite Gefahr ist, versucht das Leben auf die

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 205

eine oder andere Weise, indem es zum Trieb wird und sich darin einbindet, diesen zu len-

62
ken.”

Was als irrationales Element einer Lebensphilosophie missverstanden werden
konnte, liegt im Versuch, das Leben selbst zur Sprache zu bringen, das bei Hen-
ry eine Christologie im Sinne des Johannes-Evangelium impliziert: Das anfing-
liche Wort wird mit gottlichem Leben identifiziert. Entscheidend ist dabei das
gewonnene Verstindnis der Selbstbewegung als Bewegung des sich selbst er-
zeugenden gottlichen Lebens. Der Wesenskern des Geistes liegt hiermit in der
Selbstaffektion. Diese Eigentiimlichkeit des Lebens bildet das vorontologische
Band zwischen Gott und Mensch und relativiert ein zu enges Verstdndnis vom
Affekt als ein Erleiden, Leiden oder sich verlieren in einer Leidenschaft, was ei-
nes verniinftigen Korrektivs bediirfte, wie es beispielsweise Aristoteles vorsah.
Selbstaffektion ist fiir Henry geoffenbarte Wahrheit in ihrer vorontologischen
Verfasstheit. Durch diese Umdeutung der Affektivitit erhebt sich das Pathos zu
einem Philosophem, wobei die oben erwihnte verschlungene Dialektik formlich
zur Poetologie tranformiert wird. Leitend ist dabei ein phidnomenologisches
Grundverstindnis, das nach den Gegebenheitsweisen und den damit korrelieren-
den Bewusstseinsakten fragt. Oder eben radikaler — nach der Gegebenheit des
Lebens selbst:

Diese Selbstgebung, die eine Selbstoffenbarung ist, ist eine transzendentale Affektivitit,
ein Pathos, in dem jedes Sich-selbst-Erfahren eben als pathisches, als affektives, im tiefs-
ten Grund seines Seins moglich ist. So passiv diese Erfahrung auch sein mag, die das Le-
ben stidndig mit sich selbst in seiner pathischen Umschlingung macht, so wird sie dennoch
nicht weniger vom Leben selbst hervorgebracht, und es ist diese Zeugung durch sich sei-
tens des Lebens, die der starke Begriff der Selbstaffektion anzeigt. [...] Dieser starke Be-
griff der Selbstaffektion ist der des absolut phinomenologischen Lebens und ist nur ihm,

das heiBt Gott, angemessen.*

Die Selbstgebung des Lebens als transzendentale Affektivitit verweist einerseits
darauf, dass das Ich in diesem Modus der Selbst-Gebung in einer Urgeste des
Empfangens verstanden werden muss, das sich selber in diesem Geschehen emp-
fangt. So wiirde ich den mythisch anmutenden Begriff der Umschlingung {iber-
setzen, um den Charakter der Passivitit weniger als ein Erleiden, sondern viel-
mehr als Konstituierung einer metaphysischen Erfahrung zu akzentuieren: Es ge-

62 Henry, Radikale Lebensphdnomenologie, 247f.
63 Henry, ,,Ich bin die Wahrheit. “ Fiir eine Philosophie des Christentums, 150.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

schieht als Geschehen, wobei das Ich nicht mehr im subjekttheoretischen Sinne
Herr im Haus ist. Andererseits beinhaltet diese Transzendentalitit eine Moglich-
keitsform, die dem Stimmungsdiskurs bzw. dem Verhiltnis zwischen Stimmung
und Pathos — zwischen Constantin Constantius und dem jungen Menschen, zwi-
schen den Stimmen Kierkegaards — eine entscheidende Prizisierung generiert:
Pathos liegt sozusagen hinter der Stimme; sie zu grundieren und zu bewegen im-
pliziert gleichzeitig einen Still-Stand, der uns wiederholt an das Schweigen Ab-
rahams erinnern ldsst und uns Einlass zu Hiob gewihrt; dies im Sinne des im af-
fektiven Leben angelegten Nullpunkts:

Das Leid steigt aus der innersten Moglichkeit des Lebens selber empor; es gehort zu dem
ProzeB3, worin das Leben in jenem radikalen und unumgehbaren Sinne so in sich kommt,
dass sich jedes ,,Sich-selbst-empfinden* phinomenologisch in diesem uranfinglichen Lei-
den als ,,Sich-selbst-erleiden* vollzieht. Das Leiden ist eine urspriinglich phinomenologi-
sche Befindlichkeit des Lebens. Nur von diesem allerersten Leiden aus ist jedes besondere
Leid moglich. [...] Aus diesem Grund haben wir, als wir beispielsweise in jedem Schmerz
dem darin enthaltenen Element reinen Leids begegnet sind, diese radikale Passivitit als
Pathos erkannt; das heifit die Unmoglichkeit, jenes unzerstorbare Band zu zerreif3en, wel-
ches jede affektive Befindlichkeit insofern an sie selbst bindet, als es sowohl fiir ihre Af-

fektivitit wie fiir ihre Ipseitit konstitutiv ist.**

Dieser Umweg fiihrt wieder zuriick zum Leidensweg Hiobs, dessen Kratzen mit
den Topfscherben nun auf Folie der Selbstaffektion gelesen werden kann und der
Art und Weise, wie der Hiob-Text den jungen Menschen beriihrt und seinen Text
in Bewegung setzt.

5.1.4 Die Selbstbewegung des Textes als Wirbel

In der existenziell gedachten Verschrinkung — oder: nun Umschlingung — zwi-
schen Philosophie und Theologie nistet sich gleichzeitig eine Poetologie ein, da
die Entphidnomenalisierung der Welt im Sinne des Vorgegenstindlichen mit ei-
ner Verlebendigung des Wortes einhergeht. Die Sprache sucht sich neu — sie ver-
sucht sich sozusagen zu wiederholen, indem ihr (erkenntistheoretischer) Refe-
renzcharakter zur Ordnung der Welt als Kosmos zusammenbricht und an dieser
Bruchstelle eine akosmische Dimension freilegt, die im jiidischen Denken viru-
lent sein wird. Im entsprechenden Element des Pathos steht so nicht mehr das re-

64 Henry, Affekt und Subjektivitdt, 131.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 207

flexive Verhiltnis® zur Wiederholung im Raum, sondern die Wiederholung als
Ereignis. In diesem Sinne impliziert Pathos eine spezifische Bewegung der Spra-
che und des Textes, jenseits von der aristotelischen Kategorie von der Wirksam-
keit rhetorischer Rede beim Zuhorer. Pathos bildet dabei den entsprechenden Of-
fenbarungsmodus in der Sprache. Bei Deleuze wird Pathos zum Merkmal einer
Textbewegung, die sich der Reprisentation entzieht und mehr als Spur den Geist
be- und erregt, indem die Metaphysik zur Bewegung des Uberschreitens trans-
formiert wird:

Sie wollen die Metaphysik in Bewegung, in Gang setzen. Sie wollen sie zur Tat, zu unmit-
telbaren Taten antreiben. Es geniigt ihnen folglich nicht, blof} eine neue Reprisentation
der Bewegung vorzulegen; die Reprisentation ist bereits Vermittlung. Es handelt sich im
Gegenteil darum, im Werk eine Bewegung zu erzeugen, die den Geist auf3erhalb jeglicher
Reprisentation zu erregen vermag; es handelt sich darum, aus der Bewegung selbst — und
ohne Zwischenschritt — ein Werk zu machen; die mittelbaren Reprasentationen durch di-
rekte Zeichen zu ersetzen; Schwingungen, Rotationen, Drehungen, Gravitationen, Ténze

oder Spriinge auszudenken, die den Geist direkt treffen.%

Der junge Mensch, der nun in einer Serie von Briefen — an Werthers ungestiime
Geniedsthetik erinnernd — sein Innerstes nach auf3en kehrt, setzt sich der ordnen-
den Sprache aus, um auf poetologischer Ebene die Ordnung des Textes auszu-
setzen und sich dabei zu erproben. Der Satz setzt aus. Poetologischer Aus-Satz
flieBt zum Adressaten. Nicht an Wilhelm, sondern an den stummen Mitwisser.
Diese intime Vertraulichkeit zeugt wiederholt von dem verschlungenen Verhilt-
nis der beiden Figuren bzw. der Art und Weise, wie das Bewusstsein durch eine
Verinnerlichung in Richtung Gewissen vertieft wird. Diese Vertiefung deutet
sich in der latinisierten Form des Mit-Wissers an, der Con-Scientia als dem Ge-
wissen, als Suche nach der eigenen Stimme. Der junge Mensch bricht dabei das
gestimmte Denken auf und gelangt zu einem Pathos des Denkens, indem er mit
dem représentativen Charakter der Sprache ringt und in diesem Ringen im Sinne
von Deleuze Rotationen erzeugt und seine subjektive Wahrheit bezeugt:

65 Vgl. dazu folgende Bemerkung Kierkegaards: ,,.Denn das Problem besteht nicht darin,
sich zur Wiederholung zu verhalten, sondern es geht darum, ob sie sich dem Interesse
der Entwicklung des selbstbewussten freien Geistes gemif3 hervorbringen 146t.“ (Pap.
IV B 111 in: Glockner, Kierkegaards Begriff der Wiederholung, 14)

66 Deleuze, Differenz und Wiederholung, 24.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Nein, nein, nein! Ich konnte nicht, ich kann nicht, ich will nicht, nicht um alles in der Welt
will ich dies tun! Nein, nein, nein! Ich konnte verzweifeln iiber diese Schriftzeichen, die
kalt und wie miiflige Tagediebe nebeneinander stehen, und das eine Nein sagt nicht mehr
als das andere. Sie sollten horen, wie die Leidenschaft in mir diese Nein-Worte nuanciert.
Ich gébe etwas drum, bei Ihnen zu stehen, ich gidbe was drum, daf ich mich mit meinem
letzten Nein von Ihnen losreifen konnte wie Don Juan vom Komtur, dessen Hand nicht
kélter ist als der Verstand, womit Sie mich unwiderstehlich hinreiBen. Und doch, stinde
ich Thnen gegeniiber, sagte ich wohl kaum mehr als ein Nein; denn ehe ich weiterkdme,

hiitten Sie mich wohl unterbrochen mit der kalten Antwort: Ja! Ja!®’

Die Leidenschaft der Nein-Worte rithren von einem Pathos der Subjektivitit,
welches sich der Ordnung des Objektiven leidenschaftlich widersetzt. Die Kilte
des Sprach- und Denksystems widerfihrt dem jungen Menschen und weckt in
ihm den Trieb zur Selbstbehauptung gegen die Welt objektiver Glitte. Hier ist
der Aufschrei einer neuen Philosophie zu horen, die den Schrei selbst als ele-
mentare Verkorperung eines bedeutsamen Lebensvollzugs des Menschen ver-
standen wissen will®. Das Nein richtet sich gegen das kalte, abstrakt korperlose

67 Kierkegaard, Die Wiederholung, 58.

68 Michela Marzano zeichnet kritisch die ideengeschichtliche Linie des Abendlandes
nach, bei der das bedeutsame Wort den sinnlosen Laut kontrastiert, um den Menschen
vom Tier gezielt abzugrenzen und -heben. Ihre Ausfithrungen lesen sich einerseits wie
ein Kommentar zu Kierkegaards jungem Menschen, andererseits weisen sie in Rich-
tung jenes Pathos, welches Heschels Religionsphilosophie entscheidend prigt und als
Folie einer entsprechenden Hiobrezeption dienen wird: ,,Daher die strikte Trennung
zwischen dem Wort, dem ldgos, und dem Laut, der phoné. Diese Unterscheidung
stellt Aristoteles zwischen dem Menschen und anderen Lebewesen an, vor allem zu
Beginn der Politik. Dort heifit es, der Mensch sei ,,das einzige Lebewesen, das Spra-
che besitzt*. In Uber die Seele schreibt er, dass ein von Tieren hervorgebrachter Laut
keine Sprache sei, denn als Sprache konne man nur Laute sehen, die Bedeutung trii-
gen. Diese Bedeutung nimmt spiter Augustinus auf: ,,Von zwei Dingen hier ist die
Rede: vom Laut und vom Wort. [...] Ein Wort, das keinerlei Sinn ergibe, ist kein
Wort (verbum). Ein Laut, der nur erklingt, ohne einen Sinn zu ergeben, der aus dem
Mund eines Menschen dringt, der schreit statt zu sprechen, iiber den wiirde man sa-
gen: Das ist ein Laut. Und nicht: Das ist ein Wort. Ein Seufzer wiederum ist ein
Laut... ein unbestimmter Ton, der ans Ohr dringt, doch dem Verstand nichts sagt,
wihrend das Wort, wenn es diese Bezeichnung tatsdchlich verdient, einen Sinn haben
muss.” [...] Und doch schreit auch der Mensch. Nicht nur, wenn er zur Welt kommt

und sein Auftauchen aus dem Mutterleib mit einem Schrei kundtut, dessen er sich

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 209

Ja,

welches ganz hegelianisch mittels der logischen Antithese weitergehen will.

Hier bedeutet das Nein diese Bewegung zu stéren und der begrifflichen Glitte
mit einer Widerborstigkeit entgegenzustehen und wie ein struppiger Esel stor-
risch stehen zu bleiben. Es ist dieser Stillstand6g, der in der allgemeinen Stro-

69

nicht bewusst ist. Nicht nur als Baby, wo er schreit, um seine Wiinsche und Bediirf-
nisse, sein Behagen und seinen Kummer zu duflern. Auch spiter noch, wenn ihm die
Worte fehlen, die Emotionen ihn tiberwiltigen, die Sprache ihm seine Schwéchen und
Begrenzungen aufzeigt. Man kann um Hilfe schreien, Freuden- oder Schmerzens-
schreie ausstoen. Man kann etwa herausschreien, schreien wie ein Verriickter. Mit-
unter schreit man, eben weil man Unrecht hat, will andere iiberschreien. Oder man
schreit, weil einem keiner zuhort und man keine andere Moglichkeit mehr sieht, die
eigene Verzweiflung auszudriicken und sich so Gehor zu verschaffen. Man kann nach
etwas schreien. Nach Freiheit, nach Gerechtigkeit: ein Aufschrei!” (Marzano, Philo-
sophie des Korpers, 71-73)

Dieser Stillstand bildet das Grundelement von Kierkegaards verinnerlichender Exis-
tenzbewegung, wie sie als Motto den dritten Teil dieser Arbeit grundiert: ,,Ich muss an
Ort und Stelle bleiben und inwendig erneuert werden.” Oder: ,,Zu werden ist eine
Bewegung von der Stelle, aber man selbst werden auf der Stelle.” (Kierkegaard, Die
Krankheit zum Tode, 34) Gleichzeitig markiert der Stillstand eine Gesellschaftskritik
gegen ein flaches Christentum und gegen die Oberflédchlichkeit des Denkens, das sich
nicht aus der Tiefe bewegen lisst. Tiefes Denken schopft aus einem Gedanken, der
stindig umkreist bzw. wiederholt wird. Dieses entscheidende Kriterium eines Den-
kens, das sich selber erfihrt, zeichnet das philosophische Pathos aus, im Zeichen eines
verstockten eselhaften Philosophierens. Dieses ist fiir das pseudonyme Schreiben ge-
nauso gestaltbildend wie fiir jene Schriften, die im eigenen Namen verfasst werden
wie vom Leben und Walten der Liebe: ,,Wer nur einen Gedanken denkt, muf} nun er-
leben, daBl die Stockung [Hervorh. R.B.] eintritt, wo es ihm ist, als wiirde alles von
ihm genommen; er muf} die Lebensgefahr durchmachen, in der es gilt, ,das Leben zu
verlieren, damit man es gewinne‘. Soll er etwas Tieferes zu Tage fordern, so muf er
diesen Weg vorwirts gehen; springt er in dieser Schwierigkeit ab, so bleibt sein Den-
ken oberflachlich — wiewohl man freilich in unserer klugen Zeit, ohne sich bei Gott
oder dem Ewigen Rats zu erholen, stillschweigend der Meinung ist und sie still-
schweigend bei andern voraussetzt, es bediirfe einer solchen Anstrengung nicht, ja sie
sei ein iiberspanntes Wesen. Nun freilich, um in gedankenloser Gemichlichkeit hinzu-
leben, oder um seine Zeitgenossen durch die bewunderte Vollkommenheit zufrieden
zu stellen, aufs Haar zu sein wie die andern auch: dazu ist jene Anstrengung nicht no-
tig.” (Kierkegaard, Leben und Walten der Liebe, 208) Das Moment der Stockung lasst

sich weiter mit Melvilles eigentiimlicher Figur Bartleby assoziieren, der durch seinen

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

mung — im Mainstream — die Konfigurationen des Wirbels erzeugt. Dem Pathos
wohnt hier die Passivitit des Duldens inne, gepaart mit einer rebellischen Hal-
tung. Das Ja zu zerstoren, es zu dekonstruieren: Nur ein Bindestrich — und es
verwandelt sich zum Esellaut. J-a! J-a! In dieser eigentiimlichen Mischung aus
aktivem Protest und passiver Duldsamkeit sym-pathisiert der junge Mensch mit
Hiob, um eine Gemeinschaft der Ausnahmen zu begriinden. Der entsprechende
Wirbel wird emphatisch figuriert:

Hiob, Hiob, o Hiob! Sprachst du wirklich nichts anderes als diese schonen Worte: Der
Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen — der Name des Herrn sei gelobt! [Hiob 1,
21] Sagtest Du nicht mehr? Bliebst Du in all Deiner Not dabei, sie nur zu wiederholen?
Warum schwiegst Du sieben Tage und Nachte, was ging da in Deiner Seele vor? Als das
ganze Dasein iiber Dir zusammenstiirzte und in Scherben um Dich lag, hattest Du da so-
gleich die tibermenschliche Fassung, der Liebe Deutung, des Vertrauens und Glaubens
Freimut? Ist auch Deine Tiir fiir den Trauernden verschlossen, kann er bei Dir keine ande-
re Linderung erwarten, als die weltliche Weisheit kiimmerlich anbietet, indem sie einen
Paragraphen iiber des Lebens Vollkommenheit vorliest? Weist Du nicht mehr zu sagen,
als was die bestellten Troster wortkarg dem Einzelnen zumessen, was die bestellten Tros-
ter als steife Zeremonienmeister dem Einzelnen vorschreiben, dall es in der Stunde der
Not schicklich ist zu sagen: der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name

. . . . 70
des Herrn sei gelobt, weder mehr noch weniger, so wie man Prost sagt zu dem, der niest.

verstockten Charakter von seinen Mitarbeitern als Esel beschimpft wird. In der hekti-
schen Betriebsamkeit einer einsetzenden modernen anonymisierten Arbeitswelt bleibt
Bartleby im eigentlichsten Sinne stehen, indem er unerschiitterlich auf der Stelle nega-
tiver Freiheit verharrt. Dieses Aussetzen ist an seine Wiederholungs-Formel gebun-
den, welche im vielschichtigen Sinne des Pathos die (Sprach)Ordnung stort und ver-
stért: ICH MOCHTE LIEBER NICHT. Deleuze charakterisiert die Formel als soge-
nannten Ausdruckszug, um das Singuldre mit einer Poetologie zu verbinden: ,,Zu-
nédchst widersetzt sich der informelle Ausdruckszug dem Bild oder der ausgedriickten
Form. Es gibt zweitens kein Subjekt mehr, das, sei es erfolgreich oder scheiternd, sich
zum Bild aufwirft. Man konnte besser sagen, daB sich eine Undeutlichkeits-, Ununter-
scheidbarkeits-, eine Ambiguitdtszone zwischen zwei Termen bildet, so als hitten sie
den Punkt erreicht, der unmittelbar ihrer wechselseitigen Differenzierung vorausliegt:
keine Ahnlichkeit, sondern ein Gleiten, eine extreme Nihe; [...].* (Deleuze, Bartleby
oder die Formel, 30f.)
70 Kierkegaard, Die Wiederholung, 61.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 211

In der Bewegung des Aussetzens gegeniiber dem Allgemeinen im Sinne der ethi-
schen Ordnung und der gesellschaftlichen Konvention spiegelt sich Hiobs Situa-
tion mit jener des jungen Menschen. Beide halten an der eigenen Subjektivitit
fest und stehen leidenschaftlich fiir ihre Freiheit ein: ,,Darin liegt das Grof3e bei
Hiob, daf} die Leidenschaft der Freiheit bei ihm nicht erstickt oder beruhigt wer-
den kann in einem verkehrten Ausdruck.“”' In den rhetorischen Fragen des jun-
gen Menschen ist die ganze Polemik gegen das Allgemeine enthalten. Als
Kampfplatz gegen das Objektive, das als hohle Phrasendrescherei desavouiert
wird: Sitze zu sagen, die in einer passenden Situation von dazu zustindigen
Funktiondren (Zeremonienmeister) gesprochen werden. Der Herr hat’s gegeben,
der Herr hat’s genommen — der Name des Herrn sei gelobt! représentiert das
allgemeine System theologisch-sprachlicher Plattitiiden, die von der Moglichkeit
eines souverdnen Standpunkts ausgeht. — Von der Moglichkeit, von oben herab
(Kanzel und Katheder) die Wahrheit der Theodizee zu lehren: Ein Paragraph
iiber die Vollkommenheit des Lebens iibergeht und iibersieht den Einzelnen in
seiner Situation und verfestigt nur die diskursive Herrschaft” (zumessen und
vorschreiben) einer arroganten Deutungsordnung, die iiber allem Leiden steht.
Dermalfen iiber dem Leiden zu stehen, konnte kurz und knapp als a-pathische
Lebensverfehlung diagnostiziert werden, da diesem Leben und Denken nichts
widerféhrt.

71 Ebd., 68.

72 Kants Theodizee-Kritik richtet sich einerseits gegen den miachtigen Diskurs einer rati-
onalistischen Metaphysik im Sinne von Leibniz und Wolff, andererseits gegen den
dogmatischen Machtdiskurs der Kirche: ,,Denn was die Moglichkeit betrifft: daff das
Ende dieses Erdenlebens doch vielleicht nicht das Ende alles Lebens sein moge: so
kann diese Moglichkeit nicht fiir Rechtfertigung der Vorsehung gelten, sondern ist
blof3 ein Machtspruch der moralisch-glaubigen Vernunft, wodurch der Zweifelnde zur
Geduld verwiesen, aber nicht befriedigt wird. (Kant, Uber das Misslingen aller phi-
losophischen Versuche in der Theodizee, 113) Dieser doktrinalen Auslegung setzt
Kant die authetische Auslegung entgegen, wofiir Hiob insofern reprisentativ ist, als er
aus seiner Leidenssituation heraus nicht bereit ist, seine Erfahrung mit der Vernunft
auszusohnen. Diese Unversohnlichkeit deutet Kant als essenzielle Aufrichtigkeit, was
er aber gleichzeitig von der moralischen Weisheit abgrenzt. Denn: Fiir Kant erwichst
Hiobs Glaube nicht aus der Einsicht in die sittliche Idee der praktischen Vernunft,
sondern indem er von Gott in seiner Unwissenheit iiberfiithrt wird. Diese Subjektivitit
wird so hierachisch unter das sittliche Gesetz gestellt, wodurch der existenzielle Ge-

halt entwertet wird.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

5.1.5 Pathos als Widerfahrnis: Ein Gewitter stimmt sich an

Der Zusammenbruch gesicherter Lebensverhiltnisse, welche Formen aphatischer
Lebenshaltungen prifigurieren, wird zum Berithrungspunkt zwischen Hiob und
dem jungen Menschen, was sich mit den Zusammenbriichen der allgemeinen
Deutungsordnungen, vor allem im Kontext der Schuldfrage, verschrinkt:

Ist mir nicht einfach etwas passiert, ist das Ganze nicht eine Widerfahrnis? Konnte ich zu-
vor wissen, da3 mein ganzes Wesen eine Verdnderung durchmachen wiirde, daf} ich ein
anderer Mensch wiirde? Ist vielleicht das hervorgebrochen, was dunkel schon in meiner
Seele lag? Aber lag es im Dunkeln, wie konnte ich es dann voraussehen? Konnte ich es

aber nicht voraussehen, dann bin ich ja unschuldig.”

Die Problematik der Voraussicht verdeutlicht eindriicklich den provisorischen
Charakter des Lebens. Entscheidungen, die a priori getroffen werden und ver-
meintlich auf rationaler Einsicht beruhen, werden in der Handlung fragwiirdig
und verraten mehr den provisorischen als den vorausschauenden Charakter. Die
Infragestellung der Autorenschaft iiber das Leben entlastet auf grundlegende Art
und Weise von Schuld, da die Lebensfidden den Betroffenen verstricken, so dass
der absolute Beobachterstandpunkt74 auf allen Seiten verschwindet. Das Wider-

73 Kierkegaard, Die Wiederholung, 63.

74 Max Planck entlarvt das wissenschaftliche Ideal eines objektiven Beobachters, vor al-
lem in Hinblick eigener Willenshandlungen. In Bezug auf die Vergangenheit sind wir
zu einem bestimmten Grad fihig, unsere Handlungen kausal zu rekonstruieren und zu
begreifen, indem sich das Ich in ein erkennendes und ein wollendes spaltet. Dies be-
deutet, dass es in der Reflexion auf die eigene Vergangenheit eine Art Souverénitit im
Sinne einer erkennenden Metaebene gibt. Diese Ebene bricht jedoch in dem Moment
zusammen, wo die charakteristische existenzielle Vorwirtsbewegung einsetzt. In die-
ser Hinsicht ergibt sich zwischen Planck und Kierkegaard eine zu bedenkende
Schnittstelle, um den verallgemeinernden Charakter normativer Ethik zu hinterfragen:
,,Ganz anders wird nun aber die Sache, wenn unsere Willenshandlung in der Zukunft
liegt; denn dann ist es mit der Passivitit des Beobachters vorbei. Vielmehr verschmel-
zen dann Beobachter und Beobachteter, das erkennende und das wollende Ich, mitei-
nander in unserem SelbstbewuBltsein, und es kann keine Rede davon sein, dass der
Beobachter sich jeder kausalen Einwirkung auf den Beobachteten enthilt. Es ist eine
gefihrliche Selbsttauschung, zu meinen, dass es moglich sei, seinen eigenen zukiinfti-
gen Willenshandlungen gegeniiber die Rolle des unbeteiligten, gewissermaflen von

hoher Warte herabschauenden Beobachters zu spielen und sich auf sogenanntes reines

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 213

fahrnis impliziert ein Lebensgeschehen, das dermallen beriihrt, dass das Selbst
und die damit zusammenhéngende Wirklichkeit neu erschaffen werden. Aus die-
ser notwendigen situationsbezogenen Perspektive deutet die Wiederholung auf
eine schopferische Bewegung hin. Die Liebe, die dem jungen Menschen wider-
fahren ist, ,,1dBt sich nicht in einer Ehe ausdriicken.*”

Das Thema der Schopfung verschrinkt sich dabei mit der Liebe im Sinne des
Eros — als erotische Macht —, welche die Grenzen einer ethisch definierten biir-
gerlichen Ehe sprengt. Die Sprengkraft waltet, schafft im Subjekt oder genauer:

macht erst das Subjekt, welches sich selbst zum Experiment dieser Sprengung

Schauen zu beschrinken. [...] Denn die Willensfreiheit ist nicht unnahbar fern, sie ist
in jedem von uns unmittelbar gegenwirtig und verbiirgt durch das mit ihr aufs engste
verkniipfte BewuBtsein der sittlichen Verantwortung, das uns bei allem unserem Tun
und Lassen tédglich und stiindlich bedriangt. (Planck, Vom Wesen der Willensfreiheit,
16-18) Planck stellt eine bemerkenswerte Dialektik her, bei welcher der Wert des
Ethischen gerade mit dem Zusammenbruch des souveridnen Subjekts verschrinkt
wird. Und: Indem die Verantwortung nicht aus einem rationalen Konstrukt abgeleitet
wird, sondern sich aus der Pridsenz eines Bewusstsein ergibt, das sich der Offenheit
des Lebens aussetzt, ldsst sich der Ansatz von Planck gleichzeitig in die Ndhe von Mi-
chel Henry riicken. Das Bewusstsein der sittlichen Verantwortung bedréngt uns. Es
handelt sich also um eine Dynamik, in der wir diese Qualitdt erfahren und erleiden.
Sie wird zum wesentlichen Bestandteil des Pathos, welches in dieser Volte Abraham
und Hiob in ein Spiegelverhiltnis bringt: Beiden widerfihrt der Zusammenbruch eines
rationalen Ordnungsgefiige, wodurch sie in den Prozess einer sich selbst vergewis-
sernden Personaliit geraten. Dies entspricht der Wiederholung als Ereignis, gerade im
Aufbrechen der Kausalitit, was sich gleichzeitig mit der DSC bei Max Brod in Ver-
bindung bringen lédsst und die untergriindigen Korrespondenzen in ihrer zunehmenden
Verdichtung aufscheinen ldsst. Mit Sigmund Freud lieBe sich diese Ereignishaftigkeit
in seinem psychoanalytischen Verstidndnis des Unbewussten sogar auf die Vergan-
genheit eines nicht souverdnen Subjekts iibertragen, bei dem das Erinnern zu einem
wirksamen Agieren wird und somit (unbewusst) in einen pathischen Sog der Wieder-
holung gerit: ,,[...], der Analysierte erinnere iiberhaupt nichts von dem Vergessenen
und Verdringten, sondern er agiere es. Er reproduziert es nicht als Erinnerung, son-
dern als Tat, er wiederholt es, ohne natiirlich zu wissen, daf} er es wiederholt* (Freud,
Erinnern, wiederholen und durcharbeiten, 129). Der blinde oder dunkle Fleck, der bei
dieser Wiederholung konstitutiv zu sein scheint, korreliert mit der eben gestellten Fra-
ge des jungen Menschen: ,Ist vielleicht das hervorgebrochen, was dunkel schon in
meiner Seele lag? Aber lag es im Dunkeln, wie konnte ich es dann voraussehen?*
75 Kierkegaard, Die Wiederholung, 64.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

wird. Leo Schestow hat diese Konnotation einer Schicksalsméchtigkeit aufge-
spiirt und als jenes ,,diistere Pathos* charakterisiert, welches Kierkegaard und
Nietzsche schicksalhaft aneinander schmiedet. In Anlehnung an Kierkegaards
Schrift Leben und Walten der Liebe amalgamiert Schestow Kierkegaards Ent-
16bnis mit der Liebe Jesus, wodurch die (ungliickliche) Liebe als Widerfahrnis
eine religiose Grundierung erhilt:

Wenn man sich aufmerksam in Kierkegaards Reden vertieft, entdeckt man in ihnen das
gleiche... Sie enthalten alle ein indirektes, aber doch offenkundiges Gesténdnis der Un-
iiberwindlichkeit des Schicksals. ,Christi Leben‘, erzihlt er, ,ist eine einzige ungliickliche
Liebe. Er war im gottlichen Sinne die Liebe; er liebte in Kraft der gottlichen Vorstellung
von Liebe, und liebte das ganze Geschlecht... Christi Liebe war nicht aufopfernd in
menschlichem Sinne, sich selbst ungliicklich, um die Seinen gliicklich zu machen. Nein er
macht sich selbst und die Seinen so ungliicklich, als es, menschlich geredet, moglich war

. er opfert sich nur, um jene, die er liebt, ebenso ungliicklich zu machen wie sich

selbst*.”®

Auch der damit verbundene Schmerz ldsst sich nicht ausdriicken, da das Leben
in seiner Gegen-Bewegung als Widerfahrnis die betroffene Person beriihrt und
durch den entstanden Strudel verwirbelt. Die darin enthaltende Widerstidndigkeit
bedeutet die herrschende ethische Ordnung zum Stillstand zu bringen, um einer
neuen Bewegung Raum zu geben, welche die Ethik transzendiert. Teil dieses
Uberschreitens beinhaltet selbst ein ethisches Moment77, das sich dadurch aus-

76 Schestow, Kierkegaard und die Existenzphilosophie, 157f.

77 In Anlehnung an Adorno und Absetzung von Hegel erblickt Judith Butler in der Ethik
ein Gewaltpotenzial, welches die Freiheit und Singulariét des Einzelnen in Form der
Indifferenz erdriickt. Dieser Druck wird Teil des Pathos im Sinne des dabei entstehen-
den Leidensdruck, der passiv ertragen wird, aber auch eine neue Ethik aktiviert. Diese
neue Ethik konstituiert sich nicht durch eine transzendentale souverdne Normierung,
sondern durch ein Subjektverstandnis, dem die Souverinitit abhanden gekommen ist.
Fiir Planck bildet genau die Eigenschaft das Kriterium fiir gelebte Verantwortung,
welche Butler unter denselben Vorzeichen in Hinblick auf den Anderen vertieft und
damit die Umrisse einer Ethik zeichnet, die in ihrer Ausrichtung als jiidische charakte-
risiert werden kann: ,Folglich sollten wir uns vielleicht einer gewissen nach-
hegelianischen Auslegung der Anerkennungsszene zuwenden, in der eben meine ei-
gene Undurchsichtigkeit fiir mich selbst mir die Fiahigkeit gibt, anderen eine gewisse
Art von Anerkennung zu verleihen. Diese nach-hegelianische Auslegung wire viel-

leicht eine Ethik, die auf unserer gemeinsamen und unabénderlichen Teilblindheit in

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 215

zeichnet, stehen zu bleiben und der bestehenden Ordnung des Allgemeinen ent-
gegenzustehen: ihr zu widerstehen, indem der eigene Standpunkt sich von der
Welt und den Menschen absondert. Der Einzelne nimmt sich heraus und stellt
mithin die Ausnahme dar. In diesem Sinne verkorpert Hiob die religiose Aus-
nahme, da er sein Recht vor Gott einfordert, ein Standpunkt, den er aus der Er-
fahrung des Widerfahrnisses existenziell verbiirgt. Religiositét zeichnet sich spe-
zifisch dadurch aus, vor Gott als Einzelner zu stehen.

Das Widerfahrnis der Liebe hat den jungen Menschen in dhnlicher Weise
vereinzelt. Im Prozess der Wiederholung als existenzielle Verinnerlichung bildet
Hiob fiir den jungen Menschen die Leit- und Leidfigur. Hiob wird so zu einer
mehrschichtigen Projektionsfigur des Aussetzens — des Uberschreitens, mit dem

78 e
‘. Diese

,,Passierschein, durch welchen er die Menschen und die Welt verlaf3t
Orientierung geht jedoch nicht in einer restlosen Identifikation auf, weil der jun-
ge Mensch sich tiber den Sinn dieser Vereinzelung bewusst werden muss, wel-
che ihn an die Randzonen zwischen Lebensekel und religioser Leidenschaft ka-
tapultiert hat. Genauer: Er muss diesen lebendigen Sinn des Leidens verinnerli-
chen, dass er gar nicht mehr Bestandteil eines reflexiven Verhiltnisses ist. Er
miisste diesen Sinn so erinnern, als ob dieser in ihn libergegangen wire. Mit die-
sem als ob beriihren wir den wunden Punkt, in dem die Transzendenz die Imma-

nenz durchkreuzt”” — in sie einbricht. Die Unfihigkeit des jungen Menschen, die

Bezug auf uns selbst griindet. [...] Die Aussetzung der Forderung nach Selbstidentitét
und insbesondere nach vollstindiger Kohirenz stellt sich, so scheint mir, einer gewis-
sen ethischen Gewalt entgegen, die verlangt, dass wir jederzeit unsere Selbstidentitéit
vorfithren und aufrechterhalten und von anderen dasselbe verlangen. [...] Folglich
kann man nur unter der Bedingung anerkennen und anerkannt werden, dass man durch
etwas, was nicht man selbst ist, von sich selbst abgebracht wird — unter der Bedin-
gung, dass man dezentriert wird und beim Erwerb einer Selbstidentitiit ,scheitert.
(Butler, Kritik der ethischen Gewalt, 58¢.)

78 Kierkegaard, Die Wiederholung, 69.

79 Dieser wunde Kreuzpunkt gewinnt an zusitzlicher Bedeutung, wenn er in den Kontext
der Erbaulichen Reden gestellt wird. Der religios bedeutsame Trotz des jungen Men-
schen, der sich in der Hiob-Rezeption spiegelt, wird im eigenen Namen Kierkegaards
durch einen duldsamen Hiob in ein dialektisches Spannungsverhiltnis gebracht. Ironi-
scherweise nennt sich die entsprechende Schrift Der Herr hat’s gegeben, der Herr
hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobt! Tatsdchlich kann darin eine ironi-
sche Textstrategie erkannt werden, welche die Position der Wiederholung unterwan-
dert. Die Form der Unterwanderung ist jedoch komplexer, als darin blof die Negation

zur Position zu erblicken. Beide Hiob-Bilder sind berechtigt. Zu einem stimmigen

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Liebe in einer Ehe auszudriicken, sprengt aus seiner Perspektive den ethischen
Rahmen des Allgemeinen und fiihrt durch das schicksalhafte Walten der Liebe
an die Grenze zur Religiositit. Die Bewegung in Richtung des Religiosen be-
steht nun darin, das passive Walten dieser Schicksalsmichtigkeit in ein aktives
Gottesverhiltnis zu verwandeln und nicht blofl dabei stehen zu bleiben, Gott
trotzig herauszufordern™. Der magisch-imaginire Faden dieser Transformation
liegt im Pathos, welches Hiob vor Gott existenziell verkorpert, um jene Folie zu
bilden, auf der der junge Mensch sich vor (dem Text) Hiob in Szene setzt.

Die Situation vor Gott zu stehen, differenziert das Pathos insofern weiter aus,
als damit ein Recht eingefordert wird, sich auf Gott zu beziehen und: dass Gott
sich auf den Einzelnen bezieht. Pathos bedeutet so iiber das Leiden hinaus, Gott
zu beriihren und von Gott beriihrt zu werden. Oder philosophischer: sich zur
Transzendenz zu verhalten. Die Stimme riihrt und beriihrt das Selbst und bewegt
es vor Gott. Gerade diese Akzentuierung schafft ein wahlverwandtes Verhiltnis
zum jiidischen Denken, was es mit Heschel vertiefend herauszuarbeiten gilt:
Mensch und Gott stehen in einem wirkungsvollen Wechselverhiltnis.

So erhebt das Pathos den Anspruch, dass die eigene Stimme nicht nur etwas
bewirkt, sondern im Akt des Sprechens und Rufens eine dialogische Wirklich-
keit schafft. Der junge Mensch (Kierkegaard) versucht sich in dieses Verhiltnis
einzuschreiben, indem er in ein personliches Verhiltnis zu Hiob tritt, als ob er

Bild gelangt man jedoch nur durch die komplexe Dynamik zwischen Trotz und Ge-
duld. Die Gefahr zu einer Redewendung zu verkommen schimmert auch in dieser Er-
baulichen Rede durch. Kierkegaard unterstreicht den Vorrang der Tat: ,,Solch ein Leh-
rer und Fiihrer der Menschheit ist Hiob, seine Bedeutung liegt keinerwege in dem was
er gesagt, sondern in dem was er getan.” (Kierkegaard, Erbauliche Reden 1843/44, 5)
Das Bedeutungsspektrum des Pathos erweitert sich durch eine zusitzliche existenziel-
le Haltung des Erduldens. Das Leiden in dieser Form zuzulassen, riickt die religiose
Bedeutung in die Nidhe mystischer Gelassenheit, dieses Sein iiber sich ergehen zu las-
sen, um in dieser Passitivitdt eine mystische Realitdt zu aktivieren. Auch hier gehen
bilden Passivitit und Aktivitéit ein Spannungsverhaltnis.

80 Vgl. auch den Ansatz von Bosch, der das religiose Selbstverstindnis des jungen Men-
schen in der Uberschreitung des Schicksals deutet, um durch die erlebte immanente
Liebe eine Transzendenz zu wiederholen: ,,Seine ethische Unfdhigkeit zur Ehe wire
nicht mehr eine blof} schicksalhaft-natiirliche, sondern eine religiose, falls sie Teil ei-
nes personlichen Gottesverhiltnis wiirde. Dazu muf} jedoch die Stufe der bloBen An-
klage tiberwunden sein, indem das Ungliick eine Begriindung erfihrt.” (Bosch, Sgren
Kierkegaard: Schicksal — Angst — Freiheit, 256) Diese Ausfiithrung steht natiirlich im
Dialog mit der Erbaulichen Rede.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 217

vor ihm stdnde. Pathos transformiert sich dabei zu einer textuellen Inkarnation,
indem die eigene Stimme sich in den Schriftkorper eingrébt und eine Spannung
erzeugt, die gleichzeitig dialektisch und dramatisch ist:

Rede, erhebe Deine Stimme, sprich laut, Gott kann noch lauter sprechen, er hat ja den
Donner — aber auch dieser ist eine Antwort, eine Erkldarung, zuverléssig, treu, urspriing-
lich, eine Antwort von Gott selbst, die, auch wenn sie einen Menschen zerbricht, herrli-
cher ist als Stadtgeschwitz und Geriichte iiber die Gerechtigkeit der Fithrung, erfunden

von menschlicher Weisheit, verbreitet von alten Vetteln und Halbménnern.®!

Die Selbstartikulation als Signum des Pathos scheint den magisch-imaginéren
Faden insofern aufzunehmen, als eine innere Verbindung zwischen dem Men-
schen und Gott durch die Stimme als Band verbiirgt wird — ,,auch wenn sie einen
Menschen zerbricht®. In diesem Leiden deutet sich ein transzendenter Sinn an,
der hineinbricht und welcher als Antwort Gottes mit dem Donner chiffriert wird.
Diese Selbstbewegung erschafft die Moglichkeit vor Gott zu stehen, wobei Mog-
lichkeit nicht als logische Kategorie zur Notwendigkeit gedacht wird. Denn diese
Moglichkeit ereignet sich nicht innerhalb der allgemeinen Ordnung und Weis-
heit. Deshalb kommt es auch zur entsprechenden Auseinandersetzung mit den
Freunden Eliphas, Bildad, Zophar und Elihu, welche die statische Ordnung theo-
logischer Allgemeinplitze und Notwendigkeiten reprﬁsentierenxz. Sie lassen sich

81 Kierkegaard, Die Wiederholung, 62.

82 Fiir Ernst Bloch besteht die leidenschaftliche Freiheit Hiobs im radikalen Fragen —
ohne Antwort. Die bildet gleichzeitig das herausragende Merkmal des leidenschaftli-
chen Denkens. Die vermeintlichen Freunde von Hiob reprisentieren das apahtisch lei-
denschaftlose Denken, das schnell eine Antwort parat hat: ,,Hiobs Frage ist die seit-
dem nicht mehr verstummte: wo bleibt da Gott? Das Leiden machte hier vielleicht
weniger edel, doch es machte aufrecht und fragend. [...] Die drei Freunde liefern die
abgemachten, vorgeschriebenen, unwirklichen Klischees, halten Hiob die Tradition
entgegen, doch sie bringen ihn nicht zum Schweigen. Weder der mild-gravititische
Eliphas, mit einer Fiille epigonaler Predigt, noch der hausbackene Bildad noch der
grobe Zophar. Anfangs sind die Freunde nur zuredend, auch abwartend, dann jedoch,
als Hiob beharrlich Jachwe bekriegt, werden sie selber feindselig, behandeln Hiob als
verworfenen Stinder.” (Bloch: Atheismus im Christentum, 148-150) Im Kontext radi-
kalen Fragens und nicht mehr antworten oder allgemeiner: sprechen zu konnen sei
hier auch auf Jankélévitch verwiesen, der in Hinblick auf den Tod zwischen un-
ausprechlichem und unséglichem Schweigen unterscheidet, was eine weitere Spur der

Ambivalenz zu Hiob legt: ,Im Gegensatz zum schweigenden Sternenhimmel be-

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

nicht bewegen. Sie verharren in einer Apathie und argumentieren unpersonlich
im Rahmen einer kausal pristabilierten Leidens-Ordnung der Theodizee. Das
subjektive Leid Hiobs wird dabei verobjektiviert und in zynisch diimmlicher
Manier als Ziichtigung Gottes ausgelegt. In diesem Sinne gilt es, sich dezidiert
von einer hermeneutischen Einseitigkeit zu verabschieden, welche die Hiob-
Rezeption bei Kierkegaard mit dem Problem der Theodizee zu einseitig verbin-
det”’. Hiob wird zur pathischen Referenz einer Energie, welche die iiberschrei-
tende Bewegung versucht, und sich der pathischen Dialektik zwischen Proben
und Erprobtwerden aussetzt. Dadurch wird die ziichtigende Theodizee verab-
schiedet, um jener entscheidenden Kategorie Raum zu geben, mit der die Wie-
derholung Hiobs und des jungen Menschen steht und fillt: Die Koinzidenz der
Priifung. Diese ist der Inbegriff des Aussatzes und des Ausgesetztseins, indem

schwort das unsédgliche Schweigen des Todes das furchterregende Schweigen der un-
endlichen Réume, das Pascal schaudern lie3; hier bleibt unsere Frage ohne Antwort;
hier verhallt unsere Stimme in der Wiiste: der Tod, stumm und taub, erwidert unseren
Ruf nicht, und der Dialog fillt in die hoffnungslose Einsamkeit des Monologs zu-
riick.” (Jankélévitch, Der Tod, 109) Das Frage-Motiv von Bloch aufnehmend wiirde
ich in indirekter Anlehnung an Jankélévitch Hiobs Rebellion weniger gegen Gott ver-
stehen, sondern gegen das unsigliche Schweigen, bei dem Gott als radikal abwesend
erlebt wird und der Dialog zusammenbricht. Hiobs Trotz richtet sich aus dieser Tie-
fenperspektive gegen die monologische Realitit, um sein dialogisches Recht vor Gott
einzufordern und seine Stimme aus diesem Nullpunkt heraus (in der Wiiste) fiir Gott
horbar werden zu lassen. Gleichzeitig projiziert Kierkegaard ein Selbstbild des Aus-
nahme-Dichters, der keine Zuhorer bzw. Leser hat, dessen Stimme ungehort bleibt.

83 Vgl. dazu auch den Ansatz von Heinrich Anz, der den Umstand kritisiert, dass die
Hiob-Paraphrasen des jungen Mannes allzu oft auf der rezeptiven Folie der Theodizee
gelesen werden und dabei aus dem poetologischen Kontext herausgelost werden. Hiob
bildet fiir ihn einen neuen Typus der dichterischen Selbstdarstellung als Poetologie
des Dichters: ,,Unter der Perspektive der Dichtertypologie zeigt sich, daf} das traditio-
nelle Bild vom inspirierten Dichter nach zwei Seiten aufgebrochen wird: in Richtung
auf Constantin Constantius als den Reflexionsdichter, in Richtung auf den jungen
Mann als, wie Kierkegaard das nennt, ,berechtigte Ausnahme*, deren Genese darge-
stellt und im Bilde Hiobs reflektiert wird.” (Anz, ,, Hiobs Gemeinde “, 12) Den poeto-
logischen Ansatz wiirde ich dahingehend zuspitzen, als im Fokus auf den Text als
Textbewegung ein neues Philosophieverstindnis auftaucht, das sich an den etymolo-
gischen Elementen der Poetologie orientiert: poiesis und logos als schopferischer Pro-
zess des Geistes, wobei sich das Asthetische mit dem Logischen innigst verzahnt —

oder im schopferischen Sinn von Henry: umschlingt.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 219

Satan zwischen Gott und Hiob Boses setzt und die Parameter des Kosmos zu-
sammenbrechen. Dieses erfahrende Erleiden ist die Kategorie der Priifung, wel-
che nun als Pathos der Transzendenz oder als transzendente Wirkmichtigkeit
umschrieben werden kann, die den Menschen vor Gott stellt:

Diese Kategorie, Priifung, ist weder ethisch, noch &sthetisch, noch dogmatisch, sie ist ganz
und gar transzendent. Erst ein Wissen um die Priifung, daf es namlich eine Priifung ist,
kann Platz in einer Dogmatik finden. Aber sobald dieses Wissen eingetreten ist, ist die
Elastizitdt der Priifung geschwicht und die Kategorie eigentlich eine andere. Diese Kate-
gorie ist absolut transzendent und setzt den Menschen in ein rein personliches Gegensatz-
verhiltnis zu Gott, in ein solches Verhiltnis, daB er sich nicht geniigen lassen kann mit ir-

gendeiner Erklirung zweiter Hand.*

Hiob wird durch die Priifung in ein ,,Gegensatzverhiltnis zu Gott* gestellt,
wodurch seine Personlichkeit konstituiert wird. In Anlehnung an das Narrativ zu
Hiob geschieht dies, indem Gott Hiob antwortet oder um in der aufgegriffenen
Metaphorik zu bleiben: donnert. Diesem Donnern ist ein Pathos inhdrent, wel-
ches Hiob im katharsischen Sinne reinigt und ihn nicht blo vor Gott stellt, son-
dern zu Gott erhebt und in eine Beziehung setzt, ,,denn hoher kann er nicht
kommen als bis vor den Richterstuhl“®’. Das Gewitter als Chiffre der Transzen-
denz hat als tiefste Ausgestaltung des Pathos Gottesndhe geschaffen, was als Ge-
schehen zum Aquivalent der Wiederholung wird und Hiob als religiose Aus-
nahme qualifiziert. Der junge Mensch blendet jedoch das Gewitter im Sinne der
genauen Antwort Gottes an Hiob aus: ,,Die Stiirme haben ausgerast — das Un-
wetter ist vorbei — [...]. Wie tut doch ein Gewitter so gut!“86 Dass sich der junge
Mensch darauf nicht genauer einlésst, deutet seinen Grenzgang87 an. Er gerit an
der Grenze vor dem Gewitter — genauer: vor der Wiederholung — ins Stocken.
Um die entscheidende Absprung-Stelle in den Glauben schreibend zu umkreisen
und eine weitere Konfiguration des Wirbels poetologisch zu bewegen: ,,Wenn
alles ins Stocken geraten ist, wenn der Gedanke stillsteht, wenn die Sprache ver-

84 Kierkegaard, Die Wiederholung, 70.

85 Ebd., 71.

86 Ebd., 71.

87 Strowick unterstreicht die Verschriankung zwischen Denkbewegung und einem daraus
ableitbaren philosophischen Pathos: ,,Das Paradox der Bewegung st6ft das Denken
zugleich an und 146t es anstofen, daf} es sich eine Beule holt oder schlimmer noch ei-

ne Wunde.“ (Strowick, Passagen der Wiederholung, 136)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

stummt, wenn die Sprache verzweifelt umkehrt — dann muf} ein Gewitter her.
Wer kann das verstehen? Und doch, wer kann etwas anderes ausdenken.“®

Der Gedankenstrich zeugt einerseits vom abbrechenden Denken und gleich-
zeitig von einer Intentionalitit, die Schiffbruch erleidet. Denn die Wenn-Dann-
Relation folgt immer noch einer Konditionalitit, bei der sich erneut eine voraus-
schauende Logik® eingeschlichen hat. Dass sich am Hohe- und Wendepunkt
dramaturgisch schicksalhaft etwas Immanentes ereignet, mag das eine sein.
Transzendenz ist das andere und: Koinzidenz ein Drittes. Niemand kann verste-
hen, wann ein Gewitter her muss. Der junge Mensch scheint in diesem Moment
auf etwas von auflen zu warten. Dabei spaltet sich das Pathos im Sinne der aris-
totelischen Poetik ab und droht zum Kern des tragischen Mythos — als Element

88 Kierkegaard, Die Wiederholung, 71.

89 Der dialektische Spannungsbogen der Texte Kierkegaards beinhaltet wie besprochen
die Pseudonymie so wie die Schriften im eigenen Namen. So gilt die Ausfiihrung in
der Erbaulichen Rede als christliches Glaubens-Korrektiv zur Wiederholung. Kier-
kegaard fiihrt in seinen Papieren jedoch auch aus, dass das Pseudonym seiner spiteren
Schriften — Anti-Climacus — ein aulerordentliches Chistentum reprisentiere, welches
das Christentum im eigenen Namen Kierkegaards sogar transzendiert. Gleichzeitig
verkorpert Anti-Climacus das andere Ende einer Dialektik, die von Climacus gepragt
wurde: der Notwendigkeit, welcher der junge Mensch vor dem Gewitter selbst unter-
liegt. Das Gewitter als Chiffre der Transzendenz ldsst sich gerade nicht unter die
Notwendigkeit des Denkens zwingen. Diese Unmdglichkeit interpretiert Anti-Clima-
cus als Verzweiflung, was definitiv als Kommentar zum Stillstand des jungen Men-
schen gelesen werden kann; als Verhinderung des Ubergangs von der Wunde zum
Wunder: ,,Da bleibt er dann stehen, die Zeit geht hin — wenn es ihm nicht gliickt, noch
mehr verzweifelt, durch Vergessen dies zu heilen, so da8 er, statt ein Bereuender zu
werden, sein eigener Hehler wird. Wesentlich bleibt die Verzweiflung eines solchen
Jiinglings und eines solchen Alteren dieselbe, es kommt nicht zu irgendeiner Meta-
morphose, in der das BewuBtsein des Ewigen im Selbst durchbricht, so dafl der Kampf
beginnen konnte, der entweder die Verzweiflung zu einer noch htheren Form poten-
ziert oder zum Glauben fiihrt.” (Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 58) Claudia
Welz relativiert das exklusive Verhiltnis zwischen Verzweiflung und Metamorphose,
indem der Selbstartikulation negativer Gefiihle ein tranformativer Charakter zuge-
standen, indem die Selbstkontrolle aufgebrochen wird: ,, The articulation of negative
feelings can help to distance oneself from them. Once those feelings can be communi-
cated, they can also be transformed. If they are voiced in a shared space of experience,
they are taken beyond one’s own control (at least to a certain degree) and thus become

open to change.“ (Welz, Trust and Lament, 123)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 221

der Handlung — zuriickzufallen, wodurch die sich die anthropologische Dimensi-
on des Pathos im Sinne des Erlebnisses vom Ereignis abspaltet. Dabei wird der
Unterschied dieses AuBlen und der echten Transzendenz verwischt, die sich im
pathischen Sinne drinnen abspielt und als Erlebnis aktualisiert. Hier landet und
strandet der junge Mensch — Kierkegaard, der um sich selber schreibt, als Selbst-
Umschreibung in der scheiternden Wiederholung:

Ich warte auf ein Gewitter — und auf die Wiederholung. Und doch, wenn blof} das Don-
nerwetter kommt, bereits damit wiirde ich froh und unbeschreiblich selig sein, selbst wenn
mein Urteil wire, dal keine Wiederholung moglich sei. Was soll dieses Gewitter bewir-
ken? Es soll mich zum Ehemann tauglich machen. [...] Sie ist verheiratet; mit wem, weif3
ich nicht; denn als ich das im Blatte las, wurde ich wie vom Schlage geriihrt und verlor die
Zeitung und habe seitdem nicht Geduld zu nédherer Nachforschung gehabt. Ich bin wieder
ich selbst; hier habe ich die Wiederholung; ich verstehe alles und das Dasein kommt mir
schoner vor als jemals. Es kam ja auch wie ein Gewitter, wenngleich ich es ihrer Gromut

verdanke, daB es geschah.”

Das ,,Scheitern® an der Grenze verdeutlicht bis ins autobiografische Mark Kier-
kegaards, inwiefern die Wirklichkeit sich dem intentionalen Zugriff verweigert.
Hiob bleibt ein Vorbild jenseits der Grenze. Der junge Mensch wird an der
Grenze auf sich selbst zuriickgeworfen und seine Gemeinschaft mit Hiob scheint
hier eine Abspaltung zu erleiden, denn der junge Mensch hat vergebens auf ein
Gewitter gewartet bzw. wird er von einem Schicksalsschlag erfasst — ,,wie vom
Schlage geriihrt — und nicht von der Transzendenz erhoben. In diesem Lichte
stellt die abschlieBende Ode an die Wiederholung eher eine Parodie gegen die
Wiederholung dar. In diesem Gegengesang fungiert Hiob letztlich als Projekti-
onsfigur des Dichtens und Denkens, um sich (in) einem dichtenden Denken zu
verschreiben. Das Gewitter wird in seiner Wortwortlichkeit bewegt und wieder-
holt.

Constantin Constantius, der sich als Verfasser der Wiederholungschrift am
Schluss nochmals einschaltet, richtet sich personlich an den Leser, der selbst im
Soge dieser Lektiire abgesondert wurde und als Einzelner — ratlos — vor dieser
Lektiire steht. Es scheint sich ein eigenartiges Band gebildet zu haben zwischen
der Hiobsfigur, die vor Gott steht, zwischen dem jungen Menschen, der vor Hiob
steht und zwischen dem Leser, der vor dieser Lektiire steht. Die verbindende
Denk-Figur liegt im Einzelnen, bzw. im Prozess der Vereinzelung, welcher Teil
der Priifung ist. In dieser Bewegung wird der Dichter von der beschriebenen

90 Kierkegaard, Die Wiederholung, 72, 76.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Grenze angezogen und durch das damit wirkende Pathos zur Ausnahme-Existenz
erhoben. Zugegeben: Da droht Pathos ins Pathetische zu kippen — oder gar ins
Pathologische abzustiirzen. Nichtsdestotrotz hat uns der Text schon ldngst affi-
ziert, so dass wir Leser selbst in den Sog eines Textes geraten sind, den man ab-
schlieBend im Sinne von Constantin Constantius als Biihne eines poetologischen
Ringkampfes bezeichnen kann, bei dem die Ausnahme und das Allgemeine sich
bis in die Sprache hinein ineinander verkeilen:

Das Ganze ist ein Ringen, in welchem das Allgemeine mit der Ausnahme sich mift, mit
ihr kdmpft im Streite und zugleich sie durch dieses Ringen stirkt. Kann die Ausnahme die
Not nicht aushalten, so hilft das Allgemeine ihr nicht, ebensowenig wie der Himmel einem
Stinder hilft, der den Schmerz der Reue nicht aushalten kann. Die energische und ent-
schlossene Ausnahme, die, obgleich im Streit mit dem Allgemeinen, doch dessen Wurzel-
schoB ist, die bewihrt sich. Das Verhiiltnis ist dies: Die Ausnahme denkt zugleich das All-
gemeine, indem sie sich selbst durchdenkt, sie arbeitet fiir das Allgemeine, indem sie sich
selbst durcharbeitet, sie erklédrt das Allgemeine, indem sie sich selbst erkldrt. Die Aus-
nahme erkldrt also das Allgemeine und sich selbst, und wenn man das Allgemeine recht
studieren will, mufl man sich blof nach einer berechtigten Ausnahme umsehen; diese zeigt

alles weit deutlicher als das Allgemeine selbst.”!

In diesem Ringkampf ist mit dem jungen Menschen etwas geschehen. Er ist ein
Anderer geworden, indem er im Wirbel zwischen Pathos und Stimmung seine
eigene Stimme gesucht hat. Auch wenn er die in der Verkleidung des Textes
nicht ganz findet, scheitert er in Anfiihrungszeichen an dieser Grenze, denn er
hat mindestens die Luft der Wiederholung geatmetgz, was den Text atmen ldsst
und ihm eine eigene Atmosphire verleiht:

91 Ebd., 80.

92 Anti-Climacus nimmt als ausserordentlicher Christ, iiber Kierkegaard hinausgehend,
das Element der Luft auf, um Stimmung an ein religioses Pathos mit einer entspre-
chenden Personlichkeit zu binden. Entscheidend ist dabei die Dimension der Mog-
lichkeit im dialektischen Gegensatz zur Notwendigkeit. Interessanterweise scheint
sich dabei genau jene Liicke zu schlieen, die der junge Mensch bei seinem Gewitter-
Kurzschluss aufgerissen hat — als eine Wunde, die stumm machte. Anti-Climacus legt
dabei eine Spur zu Heschel, der es nachzugehen gilt: ,,Die Personlichkeit ist eine Syn-
these von Moglichkeit und Notwendigkeit. Es geht deshalb mit ihrem Bestehen wie
mit der Atmung (Respiration), die Ein- und Ausatmen ist. Das Selbst des Determinis-
ten kann nicht atmen, denn es ist unmdglich, einzig und allein das Notwendige zu at-

men, welches blof3 und alleine das Selbst des Menschen erstickt. [...] Die Gottesver-

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 223

Seine Seele gewinnt nun einen religiosen Ton. Es ist dieser, der ihn eigentlich trigt, ob-
gleich er niemals zum Durchbruch kommt. Seine dithyrambische Freude im letzten Brief
ist ein Beispiel dafiir; denn diese Freude ist unzweifelhaft fundiert in einer religiosen

Stimmung, welche doch Innerlichkeit bleibt.”

Der junge Mensch findet also insofern zu seiner Stimme, als sie einen religidosen
Ton gewinnt, will heillen, dass er sich diesen Ton innerlich erwirbt, was Teil der
Wiederholung darstellt. Erinnern wir uns an das gescheiterte Wiederholungs-
Experiment von Constantins Berlinreise, so stand dieses Scheitern unter der Sig-
natur des Auges im Sinne der dufleren und sichtbaren Wirklichkeit, unter wel-
cher Stimmungen verinnerlichend moduliert wurden. In der Verriickung der be-
stimmbaren determinierenden Grofen von Subjekt und Objekt bedeutet Stim-
mung, dass sich das Selbst vorwirts bewegt — bzw. bewegt wird — wodurch im
unbestimmten Selbst ein Moglichkeits- und Ausdrucksraum in der Emergenz ei-
ner vorverniinftigen und vortheoretischen Dimension entsteht. Das weitere Fort-
schreiten fiihrt zunehmend vom Bereich des Sichtbaren weg zum Unsichtbaren

ehrung des Fatalisten ist deshalb als Maximum eine Interjektion, und wesentlich ist sie
Stummsein, stumme Unterwerfung, er kann nicht beten. Beten ist auch atmen, und die
Moglichkeit ist fiir das Selbst, was der Sauerstoff fiir das Atemholen ist. Aber sowenig
wie ein Mensch bloBen Sauerstoff oder bloBen Stickstoff atmen kann, sowenig kann
Moglichkeit allein oder Notwendigkeit allein den Atemzug des Gebets bedingen. Soll
man beten, so muf} es einen Gott geben, ein Selbst — und Moglichkeit, oder ein Selbst
und Moglichkeit im priagnanten Sinne, denn Gott ist dies, daB alles moglich ist, oder
dafB alles moglich ist, ist Gott; und nur der, dessen Wesen so erschiittert wurde, dal3 er
Geist wurde im Verstehen, dafl alles moglich ist, nur er hat sich mit Gott eingelassen.
Dies, dass Gottes Wille das Mogliche ist, macht, daf ich beten kann; ist er blo8 das
Notwendige, so ist der Mensch wesentlich ebenso ohne Sprache wie das Tier.” (Kier-
kegaard, Die Krankheit zum Tode, 38f.) Pathos wird hier als Erschiitterung des Men-
schen durch den Moglichkeitssinn Gottes verstanden, wodurch das Verhiltnis zwi-
schen Mensch und Gott als ein dramatisches charakterisiert wird. Gott ist dabei nicht
eine neutrale definitorische Grosse, sondern findet Einlass im Menschen. Sein Mog-
lichkeitssinn fiithrt beim Menschen zu einer Transformation. Indem Anti-Climacus
Kierkegaards eigenen christlichen Standpunkt insofern transzendiert, als das Pseuso-
nym iiber ihn selbst hinausgeht, wird fiir Kierkegaard selbst ein Moglichkeitssinn er-
offnet. Dariiber hinaus erdffnet sich in diesem Uberschreiten ein Moglichkeitsinn in
Richtung eines jiidischen Denkens, das mit dem Pathos bei Heschel hier definitiv sei-
ne Schnittstelle vorfindet, um von der Wunde zum Wunder fortzuschreiten.
93 Kierkegaard, Die Wiederholung, 81.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

hin, indem das Pathos als Selbstaffektion sich unter der Signatur des Ohres zur
eigenen Stimme vorgribt. Diese Bewegung versucht das Selbst zum Grund der
Stimmung zu bringen und es neu zu bestimmen: Als religidse Stimmung, die
sich durch die je eigene Stimme vor Gott konstituiert. So hat sich das Pathos als
flichtiger Kern der Stimmung herauskristallisiert, um das Selbst vorwirts zu
bewegen: vor Gott. Das lyrische FlieBen der Stimmung und die dramatische
Spannung des Pathos™ bilden die schopferische dsthetische Grundierung eines
Textes, der sich zunehmend als Wirbel inszeniert. Als Fluss und Stockung und
der damit zusammenhéngenden dialektischen Spannung. Kategorien der Dich-
tung, Philosophie und Theologie werden in der religiosen Stimmung wirbelnd
synthetisiert, indem sich das Selbst als Einzelner amalgamiert.

Das Selbst, welches sich im Durchgang durch die prireflexiven Elemente
erweitert und dadurch im existenziellen Sinne an Freiheit gewonnen hat, bleibt
in der religiosen Stimmung als Selbstverhéltnis jedoch an sein Selbst gekettet, so
dass der religiose Ton nicht zum Durchbruch kommt, aber einen eigenen Sound
erzeugt. Hier bedeutet die Stockung Selbstbefangenheit, so dass der magisch-
imagindre Faden zur Transzendenz eine Fiktionalisierung erfihrt, indem die
Wiederholung zur ,,zweite[n] Potenz seines BewuBtseins*”’
tes Bewusstsein gilt es nun einen Ringkampf auszutragen, welcher aus der ro-

wird. Als potenzier-

94 Emil Staiger unterscheidet die literarischen Gattungsformen, um diese als grundle-
gend anthropologische Ausdrucks- und Verhaltensformen zu deuten, was im Kontext
der Gedankenfigur des Wirbels die erzeugte Spannung zwischen Stimmung und Pa-
thos veranschaulicht: ,,Das Lyrische, wurde gesagt, erweicht. Es war die Rede vom ly-
rischen Schmelz. Das Schmelzende wird uns eingeflosst als eine fliissige Substanz,
die alles Feste 16st und unser Dasein in seinem Fluss mittrdgt. Die Wirkung ist un-
merklich, innig. Sie setzt das Einverstindnis einer gleichgestimmten Seele voraus. Wo
dies Einverstdndnis fehlt, geht sie voriiber und ist nichts. Das Pathos wirkt nicht so
diskret. Es setzt einen Widerstand voraus, offene Feindschaft oder auch Trégheit, und
versucht, ihn mit Nachdruck zu brechen. Aus dieser ganz anderen Situation sind alle
Stilmerkmale verstiandlich. Das Pathos wird nicht eingefldsst, sondern eingeprigt oder
eingehdammert. Der Satzzusammenhang 16st sich nicht, wie in lyrischer Dichtung,
traumerisch auf.” (Staiger, Grundbegriffe der Poetik, 105f.)

95 Kierkegaard, Die Wiederholung, 82. Bedenkenswert scheint mir, dass sogar Anti-
Climacus in seiner Apologie fiir das Gebet in einer Luft schreibt, die Reflexion aus-
stromt. Das Beten wird zu einem Gegenargument zum Denken von Climacus. Inso-
fern turnt auch Anti-Climacus auf einer Leiter herum: ,,Soll man beten, so muss es ei-
nen Gott geben” bildet selbst wieder eine Sprosse der Denknotwendigkeit als unge-

wollt potenzierte Ironie...

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 225

mantischen Ironie zweiter Ordnung fiihrt. In Frage steht dabei, was im Soge der
Prireflexivitdt mit dem Aspekt des Vorethischen geschieht: Wie transformiert
sich die Selbst-Bewegung im fundamentalen Sinne als Ethik, bei der die grund-
legende Haltung des Einzelnen gegeniiber dem Anderen als Selbstiiberschreitung
in Frage steht? Diese fragende Stelle markiert den Ubergang zu Abraham Joshua
Heschel. Zu einem jiidischen Denken hin, welches in der Wahlverwandtschaft
mit Kierkegaard weitere Wirbel dreht und die Spannungsverhéltnisse zwischen
Ohr und Auge bzw. zwischen Stimmung und Pathos so verschiebt, dass die ent-
scheidenden Differenzen durchbrechen: Als Stimme des Anderen im Rahmen
einer Theologie des Pathos. Bei diesem Ubergang — von der religiosen Stim-
mung zur Stimme des Anderen — schlage ich vor, das wir uns nun endlich durch
das Leitbild winden, welches die Durchgéinge prifigurierte: William Turners
Light and Colour (Goethe’s Theory) — the Morning after the Deluge — Moses
Writing the Book of Genesis. Was in diesem Bild des Ubergangs anklingt, sind
nochmals die Seiten des Personseins, welches iiber die Saiten der Stimmung und
des Pathos wiederholt wurde und eine Tiefe erahnen ldsst, worauf George Stei-
ner — passend zum schimmernden Bild Turner — anspielt. Als ein Anspielen auf
die verwundbare Etymologie, die zwischen Wunde und Wunder durchschim-
mert, nachhallt und die grole Verklammerung des unscharfen Begriffs des Pa-
thos bildet:

Immer wissen die Kiinstler und der Rezipient mit Sir Thomas Browne, ,,da8 wir Men-
schen sind und wissen nicht wie; es gibt etwas in uns, das kann ohne uns sein, und wir
konnen nicht sagen, wie es in uns gelangt ist”. Der Kiinstler und der Dichter und der Mu-
siker tibersetzen diese Erkenntnis in lebendige und gelebte Form. Sie erheben das Postulat
auf Metaphysik, wobei sich das Metaphysische auch auf das Religiose ausdehnt. ,,.Die Ve-
rifikationstranszendenz®, die das zur Folge hat, ist eine Disziplin des Nichtwissens. Sei es
in spezifisch religiosem, fiir uns jiidisch-christlichem Sinne oder in der allgemeineren pla-
tonisch-mythologischen Gestalt, die Asthetik ist formgewordene Epiphanie. Es ,,schim-
mert etwas durch”. Im Paradiso spricht Dante von einem Pfeil, der sein Ziel erreicht, ehe
die Musik der Bogensehne verklungen ist. Das Vibrato dauert nach dem Klang noch in
uns fort. In diesem Verharren liegt vielleicht die fiir uns dichteste Anniherung an die spe-
kulative Ahnung, dafl es Werte und Energien in der menschlichen Person gibt — und per-
sonare bedeutet ganz genau ,,hindurchklingen®, , hindurchsagen —, die den Tod transzen-

. 9%
dieren.

96 Steiner, Von realer Gegenwart, 294f.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

5.2 ABRAHAM J. HESCHEL: VON DER RELIGIOSEN
STIMMUNG ZUR STIMME DES ANDEREN

,,K’hob gebeten vunder inshtot glik, un du host zay mir gege-

ben.
ABRAHAM JOSHUA HESCHEL, THE IEFFABLE NAME OF GOD

5.2.1 Tiefentheologisches Praludium auf den Zwischenraum
des Religiosen

Es eignet sich wohl keiner besser fiir die Ubersetzung dieser bewegenden Er-
kenntnis als Abraham Joshua Heschel, der — wie im jiddischen Epitaph zum
Ausdruck kommt — die Dimension des Wunders iiber jene des Gliicks stellt, um
aus dem Bereich der Eudaimonie auszubrechen. Den (griechischen) Geist zum
Guten zu formen, ist gerade etwas in uns, das von uns abhingig ist, wihrend das
Wunder etwas in uns ist, das ohne uns sein kann, ohne sagen zu konnen, ,,wie es
in uns gelangt ist®.

Heschels Denken, das wir nicht voreilig als Theologie, Philosophie oder Re-
ligionsphilosophie einordnen wollen, umkreist dieses Wunder, das nicht aussa-
gend zu identifizieren ist. Diese Kreise storen die logische Ordnung und schrei-
ben so Kierkegaards Verstorung fort, die in Anlehnung an Turner auch als jene
Perturbationen’’ aufgefasst werden konnen, die im schopferischen Chaos vor

97 Die semiotischen Spuren fiihren in die lateinische Etymologie, wobei es zu einem in-
teressanten Kreuzpunkt mit dem Begriff Pathos kommt. Perturbatio als Storung geht
auf die storende Bewegung perturbare zuriick: durcheinanderwirbeln, beunruhigen,
verwirren. Erweiternd dazu turbulentus als bewegt, stiirmisch, wirr und ungeordnet. In
der negativen Konnotierung dieses semantischen Fachers gilt Perturbatio auch als la-
teinische Ubersetzung des griechischen Pathos: als verwirrende Storung der Seele.
Bei diesem kritischen Zuschnitt handelt es sich um die Bewegung der Leidenschaft,
was einem vewirrten Geist entspricht und Pathos ins Pathologische wendet. Daraus
resultiert eine philosophische Affektenlehre, die gleichzeitig eine Ethik etabliert, die
in der in sich ruhenden (stoischen) Vernunft griindet. Die Bewegungslosigkeit wird
zum Argument schlechthin. Gerade mit der vertieften Beschiftigung mit Hiob wird
das Element der Storung konstitutiv fiir das Denken Heschels sein, das er im selbst-
sprechenden Werktitel A Passion for Truth leidenschaftlich an Kierkegaard ausrichtet
und mit dem Rebben Mendl von Kotzk in Verbindung bringt: ,,Both men leaped to-
ward an extravagant level of spiritual being, where most people could not follow.

Kierkegaard ascended to a Christianity conceived as absurd paradox. The Kotzker

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 227

der Ordnung angelegt sind: In der Schopfung. Heschel sucht diesen Punkt des
Anfangens auf — das punctum als wunder Punkt des Wunders. Als das, was mich
im Anfang besticht, beriihrt und so bewegt, dass ich nicht verstehen kann, wie es
in mich gelangt ist. Wiirde ich es verstehen, so hitte es sich blo um jenes grie-
chische Staunen gehandelt, das zwar auch den Anfang von Wissen bildet, um
das Staunen aber als theoria zum Verschwinden zu bringen. Die Beseitigung von
der bewegenden Dimension des Pathos wird zum Signum der Erkenntnis. Oder:
Der Verlust des schopferischen Moments wird durch eine geordnete Erkenntnis
kompensiert. Mit diesem Verlust verschwindet aber auch die Wiederholung, die
ein eigenes schopferisches Denken schafft. In der Differenz zwischen theoreti-
scher Neugierde und der tiefentheologischen Dimension des Wunders zeigt sich
der Unterschied zwischen dem statischen Wirklichkeitsverstindnis der abend-
landischen Philosophie und der sogenannten Verifikationstranszendenz bibli-
schen Denkens, bei dem die Wirklichkeit Gottes durchschimmert, sich durch die
Stimmung neu schafft. Dieses transitive Element der Bewegung — des Durchge-
hens — prigt im Sinne Heschel ein Pathos-Denken als bewegender Durchblick in
Kontrast zum statischen Uberblick. Mit Blick auf Turner:

To the Western man, it is a thing in itself; to the biblical man, it is a thing through God.
Looking at a thing his eyes see not so much form, color, force, and motion as an act of
God. It is a way of seeing which has fortunately not vanished from the world. ,,I assert, for
myself, that I do not behold the outward creation, and to me it is hindrance and not action.

,What!“ it will be questioned. ,When the sun rises, do you not see a round disc of fire

rose to perpetual self-transcendence combined with utter abnegation. What is their
pertinence today? Their common impact is to challenge our delusions, our certitude
and complacency, to overwhelm us and leave us disturbed.” [Hervorhebung R.B.]
(Heschel, A Passion for Truth, 88) In Anlehung an den Kotzker Rebben baut Heschel
eine dialektische Spannung zum Baal Schem Tov auf; dies im Wissen um die Gefahr,
dass seine chassidische Lehre einer mystisch-ekstatischen Frommigkeit selber zu einer
Gewohnheit abflachen konnte. Das Bewusstsein iiber diese Gefahr bildet eben den
Stachel — bzw. das tiefentheologische punctum — zwischen Heschel, dem Kotzker
Rebben und Kierkegaard. Bei Heschel handelt es sich dabei gleichzeitig um eine Ver-
gegewirtigung seiner eigenen chassidischen Wurzeln, die er im behandelten Sinne
von Stanley Cavell autobiografierend umgribt. Eindriicklich dabei ist, dass es sich um
Heschels letztes Werk handelt, welches er in jiddischer Sprache verfasst. Der Orginal-
titel akzentuiert noch das leidenschaftliche Moment des Pathos: Kotzk: In gerangl far
emesdikeit. (Vgl. dazu auch folgenden Aufsatz: Mulder, Abraham Joshua Heschel:
Heschel’s Use of Kierkegaard as Cohort in Depth Theology).

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

somewhat like a guinea?‘ Oh, no, no! I see an innumerable company of the heavenly host,
crying, ,holy, holy, holy is the Lord God Almighty!* I question not my corporeal eye any
more than I would question a window concerning a sight. I look through it, and now with
it_98

Der Morgen nach der Sintflut. — Die Werte und Energien vibrieren noch fort.
Moses schreibt die Genesis auf. Was steht dazwischen? Ein Gedankenstrich,
welcher den chronologisch nacherzihlbaren Zwischenraum iiberspringt, um in
das anachronistische Element wirbelnder Schopfung einzubrechen: In die Wun-
de[r]. Moses schreibt den Schopfungsbericht auf — Bereschit: Das Anfangenkon-
nen als Bewegung und Essenz der Schopfung, aus dem Nichts und nach der Ka-
tastrophe. An und aus einem Nullpunkt heraus, welcher das Menschsein tiber-
schreitet und es gleichzeitig durchwebt. Aus dieser ambivalenten Spannung her-
aus haben wir ein Wissen von unserem Menschsein ohne zu wissen, wie wir zu
Menschen werden. Denn es gibt keine Klimax. Es gibt keine Leiter, auf der wir
uns vervollkommnen konnten, weil die Vollkommenheit selbst ein Prozess der
Schopfung ist, welche die Scheinreferenzen unserer Sprossen in ihren Wirbel
nimmt. Auch nicht um eine Anti-Klimax zu statuieren, um die Leiter herunterzu-
steigen, sondern um die Leiter zu zerstoren. In der dichtesten Annédherung an
Steiners spekulative Ahnung dringt im Gemisch von Klang und Farbe etwas
durch — durch den scheinbaren Gang einer Muschelform, vielleicht einer Ohrmu-
schel. Im Sinne Kafkas hore ich die talmudische Melodie, die sich in meine
Richtung schraubt:

Die talmudische Melodie genauer Fragen, Beschworungen oder Erkldrungen: In einer
Rohre fahrt die Luft und nimmt die Rohre mit, dafiir dreht sich dem Befragten aus kleinen
fernen Anfingen eine grofle, im ganzen stolze, in ihren Biegungen demiitige Schraube

entgegen.”

98  Heschel, Moral Grandeur and Spiritual Audacity, 362.

99  Kafka, Tagebiicher 1910-1923, 62. Die komplex-verschlungenen Bilder, die im Sog
von Rohre und Luft zwischen Latenz und Emergenz aufsteigen, erinnern auch an die
ebenso vielschichtige Rosch Haschana-Liturgie. Assoziationen zur Mitzva die
Stimme des Schofars mit den entsprechenden Tonsequenzen zu vernehmen, dringen
sich auf und scheinen eine untergriindige Verbindung zu Kafka einzugehen. Folgen-
de Stellen aus der Liturgie mogen dies andeuten: ,,Es sei dein Wille, dass aus dem
Schofarblasen von Tekia-Schewarim-Terua-Tekia, das wir heute ertonen lassen, eine
Krone gemacht werde durch den dafiir bestimmten Engel, dass sie emporsteige und

auf Deinem Haupt, mein Gott, ruhe; mache uns ein Zeichen der Giite und moge sich

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 229

Im assoziativen Gestriipp entdecke ich Moses — schreibend — am Sinai. Rauch,
Donner, Wolke, Schofarton und: die Stimme Gottes, die in ihrer Prisenz das pa-
radoxe Geschehen begriindet: hor- und sichtbar zu werden in der Koinzidenz als
Punkt schopferischen Ein- und Zusammenfallens: Als antwortendes Entgegen-
drehen auf die fahrende Luft in der Rohre, die als komplexe Paraphrase der
Stimme des Menschen, als Luft-Rohre, interpretiert werden kann, wobei sich das
Ohr in der Rohre birgt. Das transzendente Geheimnis ist da, im Schutz der Im-
manenz der Muschel. In der Tiefe des Ganges schraubt sich die Transzendenz
durch als Stimme des Anderen, ohne sagen zu kdnnen, wie diese Stimme sich in
uns windet und durch uns hindurchklingt. Die demiitige Schraube kann dabei als
Chiffre fiir die Stimme des Anderen gedeutet werden. Rohre und Schraube er-
zeugen in ihrem Zueinander einen Wirbel, in den sich Heschel auf seine Art ein-
schreibt. Mithin findet Heschel gleichzeitig zu einem leidenschaftlichen Denken,
welches den akademischen Rahmen der Philosophie und Theologie sprengt und
das wahlverwandte Denken zu Kierkegaard deutlich werden lisst. Ganz im Sin-
ne von Constantin Constantius suchte Heschel wie der junge Mensch ,.keine
Aufkldrung bei irgendeinem weltberithmten Philosophen oder bei irgendeinem
Professor publicus ordinarius“. Analog zu Kierkegaard zieht es Heschel in Rich-
tung eines tiefentheologischen Ausgangspunkts. Dabei bricht er aus dem Korsett
abendlidndischer Philosophie aus, um in einem prireflexiven Element, vor den
Kategorien, zu beginnen:

Doch trotz der geistigen Kraft und Aufrichtigkeit, von der Zeuge zu sein ich den Vorzug
hatte, wurde ich zunehmend des Abgrundes gewahr, der meine Anschauungen von denen
trennte, die an der Universitit vertreten wurden. Ich war mit einem dringenden Bediirfnis
gekommen: Wie kann ich rational den Weg zu einem letzten Sinn finden, den Weg zu ei-
ner Lebensweise, die nie eine letzte Verbindlichkeit vermissen lieBe? Warum bin ich
iberhaupt da, und was ist der Sinn meines Lebens? Ich war nicht einmal in der Lage, mein
Anliegen in Worte zu fassen. Fiir meine Lehrer aber waren das Fragen, die keiner philoso-
phischen Analyse wert waren. Mir wurde bewuBlt, da meine Lehrer Gefangene einer
griechisch-deutschen Art zu denken waren. Sie waren an Kategorien gebunden, die be-
stimmte metaphysische Voraussetzungen hatten, die nicht bewiesen werden konnten. Die
Fragen, von denen ich umgetrieben wurde, konnten in den Kategorien ihres Denkens nicht

. : 100
einmal angemessen formuliert werden.

Erbarmen iiber uns erfiillen. Gelobt seist Du, Herr des Erbarmens. [...] Gott stieg
empor bei den Terua-Tonen, der Ewige beim Ton des Schofars.” (Machsor Schma
Kolenu Rosch Haschana, 425, 461)

100 Heschel, Der Mensch fragt nach Gott, 66.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Bei Heschel in die Tiefe zu gehen, bedeutet zu den existenziellen Fragen abzu-
tauchen, die ihn umtreiben, von denen er ge- und bedringt wird. Das existenziel-
le Moment der Frage, die ihn aufsucht, pripariert bereits den Boden eines Pa-
thos, auf dem sich die Aktivitit eines Subjekts, das Fragen stellen kann, mit ei-
ner Passivitit vermischt, bei der die Frage dem Subjekt nicht mehr unterworfen
ist, sondern selbst auftaucht, es iiberfillt. Die Frage sucht den Menschen auf, der
durch sie versucht wird: Er probiert sie. Sie hat einen Geschmack. Das Fragen in
der Tiefe umspannt im Sinne Kafkas gleichzeitig Beschworungen und Erklédrun-
gen, die in der talmudischen Melodie angelegt sind — auflerhalb der akademi-
schen Philosophie griechisch-deutschen Denkens. Der hebridische Ausdruck ayv
(ta’am) vertieft in seiner Doppeldeutigkeit die Dialektik zwischen Suchen und
Finden, die im Pathos des Versuchens angelegt ist: Der Ausdruck vereinigt Ge-
schmack und Grund. Das Erproben wird selbst Teil des Grundes, ldsst den Bo-
den einer Argumentation erschliefen, die selbst die Rationalitéit begriindet. Bei
Heschel ist die talmudische Melodie Chiffre fiir einen grundlegenden Ge-

" verstromt. In die Tiefe zu

schmack, der die chassidische Luft seiner Heimat'”
gehen, bedeutet, seine Wurzeln auszugraben, die zum Motiv der Melodie pas-
send, poetische Wurzeln seiner jiddischen Dichtung sind. 1933 erscheint sein
erster Gedichtband Der Schem-Hamforasch: Mentsch. Lider, den er seinem frith
verstorbenen Vater und Rebben widmet. In diesem Andenken vergegenwirtigt
Heschel seine chassidischen Wurzeln, um diese im Element des individuellen
Ausdrucks zu gestalten, um eine Tiefentheologie des Pathos poetisch zu prifigu-
rieren. Der Titel deutet jenes verschlungene Spannungsverhéltnis zwischen Gott
und Mensch an, welches das spezifische Pathos entscheidend prigt: Der unaus-

sprechbare und unausldschliche heilige Name Gottes steht trennend und verbin-

101 Vgl. dazu folgende Ausfithrung, in welcher die Verbundenheit zu seiner chassidi-
schen Heimat zum Ausdruck kommt. Eine Luft, die er in seinem letzten Werk
nochmals zu atmen versucht, indem er sich gleichzeitig auf seine jiddische Mutter-
sprache riickbesinnt. Hier in englischer Ubersetzung: ,,I was born in Warsaw, Po-
land, but my cradle stood in Mezbizh (a small town in the province of Podolia,
Ukraine), where the Baal Shem Tov, founder of the Hasidic movement, lived during
the last twenty years of his life. That is where my father came from, and he contin-
ued to regard it as his home. [...] I was named after my grandfather, Reb Abraham
Joshua Heschel — ,the Apter Rav‘, and last great rebbe of Mezbizh. He was marvel-
ous in all his ways, and it was if the Baal Shem Tov had come to life in him. When
he died in 1825, he was buried next tot he holy Baal Shem. The Apter Rav claimed
that his soul had lived in several incarnations, and for his descendants it was as if he
had never died.“ (Heschel, A Passion for Truth, xiii)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 231

dend vor dem Menschen, um die Bedeutsamkeit des Menschen durch diese
Spannungsanlage zu exponieren, in der sich Gott auf den Menschen bezieht'”
oder allgemeiner: in der etwas von der Dimension des Wunders aufscheint bzw.
durchschimmert. Und mit diesem Durch einen Durchgang ins Innere des Men-
schen schafft, um im Innersten die Person selbst, seinen Personenkern zu verin-
dern, — indem der Einzelne diese Bewegung als Wiederholung mitgestaltet. Ge-
rade diese dramatische Bewegung der unsystematischen und unkontrollierbaren
Verflechtung gilt es theologisch, philosophisch und poetologisch bei Heschel
herauszuarbeiten, als Gewebe, das selbst vom Pathos Gottes in Richtung des
Einzelnen — Kierkegaards — seine Fiden spinnt. Dies weniger im symmetrisch
dialogischen Verstindnis von Buber, sondern in einer asymmetrischen Bewe-
gung. Der Weg dieser mit Kierkegaard gemeinsam begangenen Bewegung kann
mit der Methode der erwihnten Tiefentheologie umschrieben werden. Die Um-
schreibung héngt selbst mit der Nichtidentifizierbarkeit bzw. Unausprechlichkeit
des heiligen Namens Gottes zusammen. Sich der lebendigen Heiligkeit anzuna-
hern, bedeutet, nicht beim Glauben, sondern beim Glaubensakt des Einzelnen
einzusetzen, wodurch die Néhe zur Heiligkeit aktualisiert wird. Dieser Einsatz
impliziert die gemeinsame Schnittstelle zwischen Heschel und Kierkegaard, um
der existenziellen Dimension des Prireflexiven und der Innerlichkeit des Einzel-
nen gerecht zu werden. Dies geschieht im Sinne Henrys in der Selbsterprobung
des Lebens in seiner Tiefenstruktur:

Die Urfrage der Theologie ist vor-theologisch; es geht um die gesamte Situation des Men-
schen und seine Verhaltensweisen gegeniiber dem Leben und der Welt. [...] Wir befassen

uns nicht gern mit Tiefentheologie, weil ihr Gegenstand sich nicht leicht in Worte fassen

102 Edward K. Kaplan hebt das damit verbundene Pathos in seiner Einfiihrung zu
diesem Gedichtsband ebenfalls hervor: ,,The very title — The Ineffable Name of God:
Man — proclaims an activist theology of the person as God’s living symbol. The He-
brew term Shem Hameforash refers to YHVH, the ,name of God®, the Tetragramma-
ton, which is ,ineffable‘, pronounced only by the high priest at the Temple in Jerusa-
lem during the Day of Atonement. The Book of Genesis depicts all human beings as
created in God’s image. Heschel’s Poetry dramatizes the intertwining [Hervorhe-
bung R.B.] of human and divine.” (Heschel, The Ineffable Name of God, 8) Vgl.
zusitzlich Hillel Goldberg: ,,The title of his first collection of poetry is emblematic
of all that would occupy Heschel philosophically until the end of his days, particu-
larly in it’s implied interpenetration [Hervorhebung R.B.] of two ontologically dis-
tinct, but not disjunct, foci: God’s Ineffable Name: Man.* (Goldberg, Between Berlin
and Slobodka, 120)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

1468t und wir die Unklarheit fiirchten. Es gibt keine Kasuistik der Innerlichkeit, keine Kodi-
fizierung der inneren Erfahrungen. Doch ein Leben, in dem alles erklrt, eine Seele, die
vollig durchorganisiert wire, hitte keine Lebenskraft mehr. Theologie spricht fiir alle, Tie-
fentheologie nur fiir den einzelnen. Theologie strebt nach Kommunikation, nach Universa-

litit; Tiefentheologie strebt nach Einsicht, nach Einzigartigkeit.'®”

Der vortheologische Gegenstand, der wegen seiner Unklarheit gefiirchtet wird,
ist ein schwebender: Es ist die Heiligkeit Gottes, die da und gleichzeitig nicht da
ist. Die Anwesenheit Gottes in der Weltimmanenz bildet einer der zentralen Ge-
dankenfiguren des Chassidismus, bei welcher die gottliche Anwesenheit als
Schechina bezeichnet wird: Als Einwohnung Gottes in der Welt. Die etymologi-
sche Bewandnis mit dem Nachbarn und der damit zusammenhingenden Néhe
unterstreicht das undefinierbare Moment des Zwischenraums, das sich mit Hei-
ligkeit fiillt. Die Parameter zwischen Subjekt und Objekt geraten dabei als er-
kenntnistheoretische Ordnung in die Schwebe, indem das Objekt durch die Sen-

sitivitit fiir das Unausloschliche in die Erfahrung'®

grundlegender Nachbar-
schaftlichkeit gerit. Die ontologische Liicke des logisch gegenstehenden Objekts
fiillt sich durch das Einbrechen der Dimension des Unausloschlichen und schafft

durch den Widerstand gegeniiber dem Onto-Logischen ein kreatives Denken:

The essence of things is ineffable and thus incompatible with the human mind, and it is
precisely this incompatibility that is the source of all creative thinking in art religion, and
moral living. We may, therefore, suggest that just as the discovery of reality’s compatibil-
ity with the human mind is the root science, so the discovery of the world’s incompatibil-
ity with the human mind is the root of artistic and religious insight. It is the realm of the
ineffable, where the mystery is within reach of all thoughts, in which the ultimate prob-

[ 105
lems of religion are born.

Die adequatio rei et intellectus als Garant fiir die Erkenntnis weicht einem inti-
men und gleichzeitig kreativen Wissen, in dem das singuldre Ich umgarnt wird.

103 Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 98, 100.

104 Das prireflexive Element der Erfahrung gilt es gleichzeitig in einen methodologi-
schen Kontext einer Phdnomenologie zu stellen, welche sich spezifischen Bewusst-
seinsakten religidsen Inhalts anndhert. Entsprechend verfolgt Milan Lycka einen re-
ligionsphdnomenologischen Ansatz, um bei Heschel die Qualitit der Erfahrung von
einem theoretisierenden theologischen Zugang abzugrenzen (vgl. dazu: Lycka, Ab-
raham Heschel’s Philosophy of Judaism as a Phenomenology of Religion).

105 Heschel, God in search of man, 104.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 233

Nicht von Schicksalsfiden, sondern von der unsichtbaren Priasenz des Kreatiirli-
chen, die uns jenseits der Notwendigkeit und Kausalitdt umfingt und empfingt.
Die statische Erkenntnisordnung mit ihrer logisch-notwendigen Bestimmungen
16st sich wie bei Constantin Constantius auf, jedoch nicht um einer Stimmungs-
philosophie nachzuspiiren, sondern um eine Tiefenstruktur des Heiligen freizu-
legen. Bei beiden spielt die Inkompatibilitit des Unbestimmbaren eine wesentli-
che Rolle, um den Moglichkeitssinn in Hinblick auf eine hohere Wirklichkeit zu
lenken. Kierkegaards Wiederholung lésst sich mit der Gedankenfigur einer Spi-
rale umschreiben, bei der das spiralférmige Denken in die prireflexive Tiefe der
Innerlichkeit hinabstieg. In die sich versammelnde Stimmung als Mut der Seele:
als Gemiit bzw. Innerlichkeit. Die dabei entstehende Unschérfe formte eine Elas-
tizitdt, um sich dem Unendlichen zuzuwenden. Das existenzielle punctum an der
Grenze zwischen Immanenz und Transzendenz bewegte sich qua Spirale am
Tiefpunkt des Leidens: Am abgriindigen Pathos der eigenen Stimme als Grund
der Stimmungen, um den Sprung in den Glauben zu schaffen, zu erschaffen. Die
Spirale ist eindimensional auf das Selbst als eigene Existenz ausgerichtet, um die
andere Dimension der Ewigkeit und Unendlichkeit dialektisch durch den exis-
tenziellen Widerstand hervorbrechen zu lassen. Die Bewegung ist von einem lei-
denschaftlichen Graben zu sich selbst geprigt, um Gott gegeniiber als ganze Per-
son durchsichtig zu werden, wobei das Leiden als religioser Wert iiberhoht wird.
Zusammenfassend handelt es sich um eine einfache dialektische Bewegung, die
mittels der Bewegung, das Selbst erprobend verédndert, es in Richtung Freiheit zu

bewegen versucht, um ein konkretes Selbst zu werden'®.

106 In Die Krankheit zum Tode wird eine Doppelbewegung in Umrissen angedeutet,
wobei das konkrete Selbst brennpunkthaft als Ausgangs- und Endpunkt fungiert:
,,Aber man selbst werden heiflt konkret werden. Aber konkret werden ist weder end-
lich werden noch unendlich werden, denn das, was konkret werden soll, ist ja eine
Synthese. Die Entwicklung muf} also darin bestehen, unendlich von sich selbst fort-
zukommen in einer Unendlichmachung des Selbst und unendlich zuriickzukommen
zu sich selbst in einer Endlichmachung.* (Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 28)
Eine bemerkenswerte Verbindung ergibt sich zu Lévinas, der von der Konkretheit
des Anderen ausgeht, um den Brennpunkt zu verschieben: ,,Das Antlitz stellt die
Selbstgeniigsamkeit meiner Identitit als Ich in Frage, es zwingt zu einer unendlichen
Verantwortlichkeit gegeniiber dem Anderen. Urspriingliche Transzendenz, die im
Konkreten, im von vornherein Ethischen des Antlitzes bedeutet.” (Lévinas, Wenn
Gott ins Denken einfiillt, 193) Auch Soloveitchik macht die existenzielle Vorwirts-
bewegung vom Anderen fundamental abhingig: ,,Only people who recognize them-

selves as created in God’s image, people who transcend themselves, who are capable

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Heschels Wiederholung ldsst sich mit der Gedankenfigur der Ellipse107 um-

schreiben, welche a priori von zwei Ausgangspunkten ausgeht: Vom Selbst und
der Heiligkeit Gottes als die Stimme des Anderen, die mir nahe ist, — die Nidhe
erzeugt. Die Stimme im Sinne von Steiner durchklingen zu lassen, bildet die eine

Seite der Transformation zur Person: per-sonare. Die andere Seite kann im Sin-

ne von Heschel als jene Resonanz aufgefasst werden, bei welcher der Mensch
auf diese Stimme antwortet: re-sonare als klingende Wiederholung. Es handelt

107

of thinking in terms of others, in terms of an existence above and beyond their natu-
ral one — only they are able to perform the forward movement, to surge toward an-
other person, extend their concerns, and create a covenantal community. The slave is
in fear of his life and always ready to flee — and that fright extinguishes every moral
feeling within his person. He cannot give of himself to others; he does not care for
them and considers everyone his enemy.“ (Soloveitchik, Festival of Freedom. Es-
says on Pesah and the Haggadah, 43)

Vgl. dazu Heschels Verstdndnis der Religionsphilosophie, welche ihre Erkenntnisse
in der Spannung der Pole zwischen Religion und Philosophie generiert. Dabei stehen
sich die beiden Polarititen nicht antagonistisch gegeniiber, sondern sie sind in einer
elliptischen Bewegung aufeinander bezogen, um nicht zuletzt ein Denken zu wie-
derholen, welches die Philosophie erneuert: ,,Philosophy of religion is involved in a
polarity; like an ellipse it revolves around two foci: philosophy and religion. Except
for two points on the curve that stand in equal distance to both foci, the more closely
its thought comes to one. The failure to sense the profound tension of philosophical
and religious categories has been the cause of much confusion. This unique situation
of being exposed to two different powers, to two competing sources of understand-
ing, is one that must not be abandoned. It is precisely that tension, that elliptic think-
ing which is a source of enrichment to both philosophy and religion.” (Heschel, God
in search of man, 13) Der fruchtbare Dialog zwischen Philosophie und Religion
entspringt dabei einer vortheologischen und vorrationalen Schicht, was sich auf den
Verlust der auktorialen Lebensperspektive Hiobs beziehen lisst: ,,The issue which
philosophy of religion has to discuss first is not belief, ritual or the religious experi-
ence, but the source of all these phenomena: the total situation of man; not what or
how he experiences the supernatural, but why he experiences and accepts it. [...] For
religion is more than a creed or an ideology and cannot be understood when de-
tached from actual living. It comes to light in moments in which one’s soul is shaken
with unmitigated concern about the meaning of all meaning, about one’s ultimate
commitment which is part of his very existence, in moments, in which all foregone
conclusions, all life-stifling trivialities are suspended; [...].“ (Heschel, Man is not
alone, 55f.)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 235

sich dabei um eine komplex verschlungene Dialektik, die gleichzeitig eine Dop-
pelbewegung nach innen und auflen vollzieht. Innerhalb der @hnlich musikali-
schen Metaphorik und Gestimmtheit wie bei Kierkegaard wird der antwortende
Mensch zu einem Resonanzkorper. Stimmung ist jedoch dabei auf entscheidende
Art und Weise nicht auf die eigene Existenz fokussiert. Natiirlich spielt die eige-
ne Existenz im tiefentheologischen Sinne eine zentrale Rolle, um aber sensitiv
zu werden, auf die andere Stimme, welche die Luft, die wir atmen, so bewegt,
dass eine heilige Atmosphire entsteht. Eine Dimension, die das Existieren als
solches durchwebt, durchweht und als ontologische Qualitit zum Schweben
bringt:

Those to whom awareness of the ineffable is a constant state of mind know that the mys-
tery is not an exception but an air that lies about all being, a spiritual setting of reality; not
something apart but a dimension of all existence. They learn to sense that all existence is
embraced by a spiritual presence; |...]. It is His otherness, ineffable and immediate as the

. ; o 108
air we breathe and do not see, which enables us to sense His distant nearness.

Da sich dieser fliichtige Gegenstand der Tiefentheologie nicht leicht in Worte
fassen ldsst, sich dem rationalen Zugriff entzieht und mit philosophischen Be-
griffen nicht zu identifizieren ist, taucht die talmudische Melodie auf, wobei das
Entgegenschrauben als elliptische Kreisbewegung Gottes assoziiert werden
kann, womit der Mensch umgeben wird: ,,Everywhere we are surrounded by the
ineffable'”.

Dieses Umkreistwerden nehmen wir nun noch einmal zum Ausgangspunkt,
um Hiob im Kontext des biblischen Narrativs mit dem Denken Heschels zu um-
kreisen. Hiob als Leid- und Leitfigur dieses dritten Themenkomplexes wird da-
bei aus dem existenziellen Rahmen eines ungliicklichen Bewusstseins in einen
grofleren Kontext hinausgefiihrt. Hiob verkorpert sozusagen den Gedankenstrich
zwischen der Sintflut und der Offenbarung und schraubt sich einen Ubergang
und Durchgang in Richtung Erlosung. Als Wert und Energie jener Stimme —
oder Luftrohre — welche die Wunde mit dem Wunder verbindet und mit dem
damit spezifisch verbundenen Pathos den ganzen Menschen in seiner Heiligkeit
entstehen ldsst. Der Gedankenstrich ist eben kein Argument, sondern ein energe-
tischer Wert, welcher letztendlich auf jene Stelle verweist, die den Tod transzen-
diert: Auf die Schnittstelle der eigenen Stimme mit der Stimme Gottes. Als

108 Heschel, Man is not alone, 64, 122.
109 Ebd., 214.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Bruchstelle von der religiosen Stimmung zur Stimme' "

Luft freigesetzt wird fiir den dramatischen Zwischenraum: zwischen: Gott und
Mensch. Die konventionellere Ausdrucksweise ,,Mensch und Gott*“ wird hier
gewendet. Denn Gott windet sich zum Menschen — Hiob — und schraubt sich in

des Anderen, wodurch

ihn hinein, indem er ihn sucht: heimsucht und versucht. Folgendes Gedicht aus
Der Schem-Hamforasch: Mentsch. Lider rundet das Priludium ab, um gleichzei-
tig den allusiven Geschmack Hiobs zu begriinden, der in einem dramatischen
Geschehen von Gott aufgesucht wird.

God Follows Me Everywhere'"!
God follows me everywhere —
spins a net of glances around me,

shines upon my sightless back like a sun.

God follows me like a forest everywhere.

My lips, always amazed, are truly numb, dumb,

like a child who blunders upon an ancient holy place.
God follows me like a shiver everywhere.

My desire is for rest; the demand within me is: Rise up,

See how prophetic visions are scattered in the streets.
I go with my reveries as with a secret

in a long corridor through the world —

and sometimes I glimpse high above me, the faceless face of God.

God follows me in tramways, in cafes.

110 Der hebriische Ausdruck 717 (Kol) lisst sich mit Stimme, Geriusch und Sound
iibersetzen, was die Bedeutung religioser Atmosphire unterstreicht, wobei sich der
Akzent von der Stimmung der Innerlichkeit zu einer Stimmung der Exterioritit ver-
schiebt. Das Moment dieses Sounds kann als Priludium Heschels verstanden wer-
den.

111 Heschel, The Ineffable Name of God, 56f. Dieses Gedicht widmet Heschel David
Koigan, der fiir Heschel zum Vorbild jiidischen Denkens wird. Heschel hort von ihm
eine Vorlesung an der Hochschule in Berlin und schliesst sich seinem privatisieren-
den Philosophenkreis an. Koigan hat seine Wurzeln ebenfalls im Chassidismus und
versucht aus diesen einen Neochassidisums zu entwickeln, um auf die Entfremdung

der Moderne eine Antwort zu finden und um das Judentum zu erneuern.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 237

Oh, it is only with the backs of the pupils of one’s eyes that
One can see

how secrets ripen, how visions come to be.

Dass Gott mich zu jeden Ort hin begleitet oder verfolgt zeigt den schillernden
Charakter einer religiosen Atmosphire, die von einer existenziellen Dialektik im
urpriinglichsten Sinne eines spannungsvollen Hin und Hers geprégt ist, ohne zu
beruhigen, sondern um geistige Wachheit zu erzeugen und auf das Moglichsein
des Heiligen zu verweisen. Das Klima dieser Wachheit wird im Original mit
dem jiddischen umetum akzentuiert. Gott umgibt den Menschen, in Cafés und
Trambahnen. Indem er ihn einkreist, 16st er ein andauerndes Staunen'"? (always
amazed) aus, was die Lippen verstummen ldsst, um Visionen in den Straflen auf-
zulesen. Die Vision versammelt das Unsichtbare, welches in der Biindelung
durchschimmert. Indem ich hineinhore in den Tiefgang der Welt und der Ge-
genwart Gottes in seiner Unsichtbarkeit gewahr werde, briichig und risikobehaf-
tet: ohne Gewihr. Dabei nochmals auf untergriindige Weise auf Turner, Steiner
und Kafka anspielend:

I go with my reveries as with a secret
in a long corridor through the world —

and sometimes I glimpse high above me, the faceless face of God.

In einem langen Gang durch die Welt zu gehen ist gleichzeitig Hiobs turbulenter
Durch- und Ubergang als ein existenzielles Gehen, wobei der ontologische Mog-
lichkeitssinn erweitert und strapaziert wird. Als passieren, welches ambivalent
sich im intransitiven Sinne ereignet und im transitiven Sinne iiberquert. In dieser
Doppelbewegung wird der Glaube zu einem Geschehen, in dem der Mensch sich
in einem entsprechenden Akt neu formiert, indem sich der Geist durch das Ge-
wahrwerden des Heiligen bewegt. Ich gehe und werde gegangen: Im Durchgang
vermischen sich Aktivitit und Passivitit insofern, als das nicht auktoriale Sub-
jekt im Durchgehen etwas Einlass gewihrt. Diese Bewegung ldsst sich erneut
mit der Metaphorik des Theaters verkniipfen, welche nun den Geschmack des
Pathos angenommen hat: Im Durchgang passiert etwas, das ich ausprobiere, kos-
te und erprobe. Die Passage wird zum Sinnbild eines sich selbst erprobenden

112 Das Staunen ist dabei nicht blof} ein Bestaunen, sondern ein Ereignis, welches einen
existenziellen Zusammenhang ausbildet und das Denken in seiner Haltung prigt:
»We do not wonder at things any more; we wonder with all things. We do not think

about things; we think for all things.” (Heschel, Man is not alone, 65)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Lebens: Ein Leben als Selbsterprobung zwischen Ordnung und Chaos. In Anleh-
nung an zentrale Denkspuren Heschels soll nun die entsprechende Dialektik der
Existenz Hiobs als jenes mehrdeutige Pathos freigelegt werden, welches im pas-

113 o el
. Der Passivitit

siven Ereignen eine aktive Selbst-Uberschreitung bewirkt
wohnt dabei ein Nichtkonnen inne, das sich mit dem Konnen der Aktivitit ver-
mischt. Bei diesem Zauber wird das Geheimnis der Wiederholung nicht geliiftet,
aber wenigstens die geheimnisvolle Luft geatmet. Oder in der dynamischen ver-
balisierten Form der statischen Wahrheit ausgedriickt: um das Geheimnis zu be-
wahren. In einem Klima, dessen Luft mehr vom Geschmack der Moglichkeit des
Wunders als vom Gliick verstromt. Als eine unvorhersehbare Moglichkeit, die in
die Wirklichkeit einbricht, um die Ordnung des Universums zu durchbrechen:
,»The soul is introduced to a reality which is not only other than itself, as it is the
case in the ordinary acts of perception; it is introduced to a reality which is high-
er than the universe.“'"*

Damit ist Hiobs Durchgang durch das Universum umrissen, um zu jener Di-
mension des Pathos zu gelangen, die akosmisch ist bzw. liber dem Universum

steht und: auf Hiobs Unvermogen verweist.
5.2.2 Passagen zu Hiob oder: Die Philosophie als Posse

Der Auftritt von Diogenes war theatralisch und Constantin Constantius war ein
Theatergéinger und -kritiker, insbesondere mit Bezug zur Posse. Die Briefe des
jungen Menschen besallen bei allem Ernst etwas Theatralisches. Das bindende
Element zwischen den theatralischen Referenzen Kierkegaards kann im Improvi-
sieren gesehen werden, das semantische Spannungen birgt: Mit welcher Vorsicht

113 Die Wirkung erschafft im Sinne der Uberquerung die Transzendenz. Im traditionel-
len Sinne der Philosophie bedeutet die Uberquerung die ontologische Strukturierung
der Seinsordnung als kategorialer Wechsel von der Moglichkeit zur Wirklichkeit.
Aristoteles beschreibt diese Qualitit des Pathos, wobei das undenkbare Moment des
Ubergangs in seiner Definition subkutan mitschwingt: ,,Aristoteles gibt die ontologi-
sche Entsprechung des Pathos im 4. Buch der Metaphysik mit einer Qualitit an, die
zu einer Veridnderung fihig ist oder den Vollzug einer Verdnderung anzeigt, also Po-
tenz oder Aktualitit eines Wechsels einschliesst.“ (Asthetische Grundbegriffe, 4.
Bd., 724) Der anzeigende Charakter indiziert gleichzeitig den Ausschluss aus der
deskriptiven Begrifflichkeit der Philosophie um das Pathos im weiten Sinne in die
Kunst zu verbannen; als aisthesis, die Wahrnehmung innerhalb der Rhetorik und des
Schauspiels beriihren und bewegen will.

114 Heschel, Man is not alone, 65.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 239

kann ich dem Unvoraussehbaren begegnen? Oder einfacher und grundlegender
gefragt: Wie begegne ich dem Unsichtbaren? Oder in Anlehnung an die Posse:
Wie kann ich dem Unsichtbaren begegnen?

Diogenes improvisiert, indem er den planvollen toten Begriffen ungeplante
und unerwartete lebendige Schritte entgegensetzt. Das komische Genie Beck-
mann improvisiert, indem er in Stimmungen iibersprudelt, in einem lebendigen
Gehen, das gegangen kommt. Der junge Mensch improvisiert, indem er sich dem
unkontrollierbaren Leiden hingibt, und in Lebendigkeit zum Ausdruck bringt.
Und Kierkegaard: improvisiert, indem er nicht voraussehen konnte, wie das in
der Entlobung dargebrachte Opfer ihm widerfahren wiirde. Die Improvisation
kommt als Schrift gegangen, sprudelt als Schrift iiber, gibt dem Leiden als
Schrift Ausdruck und bewegt sich gegen die logische Begriffsordnung: Als le-
bendiger Schriftkorper. Im Dilemma, ob diese theatralische Schrift religios sein
kann, im Sinne des religiosen Dichters. Kann der dsthetische Bogen ins Religio-
se iiberspannt werden? Immerhin birgt die darin enthaltene dialektische Span-
nung das Moment des Humors, welches — analog zur Tronie — den Ubergang von
Ethik zu Religion ermdglichen soll, indem das Inkommensurable mit dem
Kommensurablen auf potenzierter Stufe aufeinanderstoBt: Die Asthetik auf die
Religion. Ins Chiastische gewendet: als schopferische Mdéglichkeit auf die Mog-
lichkeit der Schopfung. In der Zuspitzung der Moglichkeit als Emergenz der
Wirklichkeit definiert Kierkegaard den Glauben:

Das Entscheidende ist: Fiir Gott ist alles moglich. Dies ist ewig wahr und also wabhr in je-
dem Augenblick. [...] Dies ist der Kampf des Glaubens, der, wenn man so will, wahnsin-
nig fiir die Moglichkeit kimpft. Denn die Moglichkeit ist das einzig Erlosende. [...]; denn
ohne Moglichkeit kann der Mensch gleichsam keine Luft kriegen. Zuweilen kann dann die
Erfindungskraft einer menschlichen Phantasie ausreichen, Moglichkeit zu schaffen, aber
zum Schluf3, d.h. wenn es gilt zu glauben, hilft nur dies, daB3 bei Gott alles moglich ist.
[...] Gewohnlich weill ein Mensch nichts anderes, als daB dies und dies hoffentlich, ver-
mutlich usw. nicht passieren wird. Passiert es ihm dann, so geht er unter. Der Tollkiihne
stiirzt in eine Gefahr, deren Moglichkeit auch die und die sein kann; und passiert sie ihm

dann, dann verzweifelt er und geht unter.'?

Die Geschichte Hiobs ist aufgrund dessen, was ihm alles passiert, gewiss alles
andere als lustig, obwohl Gott wie auch Satan durchaus als Possenreif3er aufge-
fasst werden konnen, die es mit ihrer Wette ziemlich bunt treiben. Interessanter
und geniigend ernsthaft scheint mir jedoch die fundamentale — besser bodenlose

115 Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, 36f.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

— Frage zu sein, wie die Posse reifit: Welches Vibrato erzeugt der Nerv des Le-
bens als essenzieller Sinn des Vermdgens im Aufreilen seiner Moglichkeiten
oder besser: Unmoglichkeiten? Dies gilt es im Spannungsfeld zum Nicht-
Konnen zu betrachten. Am anderen Ende der Moglichkeit: Bei der Notwendig-
keit. An jener Stelle, wo die Elastizitdt ein Ende hat. Bei der Enge der Not, die
dialektisch das Weite sucht, um die Not zu wenden. Dieses gewundene Gesche-
hen spielt in das Leben Hiobs hinein — mit Satan als Gegenspieler und Gott: als
Possen-ReiBer''°? Die Art und Weise wie Hiob in diesem Gang zwischen Mog-
lichkeit und Notwendigkeit durchgeht, soll nun in drei Text-Passagen durchge-
gangen werden, um Pathos auf entscheidende Weise auf der Folie des Hiob-
Narrativs auszudifferenzieren. Hiob reprisentiert dabei das mogliche Spektrum
einer Gesamtpersonlichkeit, die sich im Wirbel der Ereignisse in die Tiefen der
Freiheit windet, um: die Liebe zur Weisheit neu zu finden. Indem das Denken
passiert und sich als Passagen-Denken formiert. In den Verhiltnis schaffenden
Worter durch und iiber synthetisiert und verdichtet sich dabei jene Qualitit als
punctum verstanden, die Heschel der Leitfigur des Propheten zuschreibt. Die
Durchgiinge zu Hiob stehen deshalb im Interpretationshorizont eines propheti-
schen Bewusstseins, wobei die begriffliche Trias zwischen Stimmung — Stimme
— Pathos wiederholt jenen konstellativ unscharfen Rahmen bilden, um die Wahl-
verwandtschaft zu Kierkegaard anzudeuten. Auf diesem Weg markieren die
Passagen Differenzen im Sinne von Schwellen, die in je eigene Rdume und At-
mosphéren fiihren — an das Geheimnis der Wiederholung.

5.2.3 Eingang: Die Vorsicht Hiobs und seine Integritat

Ein Mann war im Lande Uz, [job sein Name.

Schlicht und gerade war jener Mann, Gott fiirchtend und vom

Bosen weichend.

Sieben Sohne und drei Tochter waren ihm geboren.

Seines Herdenerwerbs war: siebentausend Kleinviehs, dreitausend Kamele, fiinfhundert
Joch Rinder und fiinfhundert Eselinnen, dazu sehr vieles Gesind.

Grof} war jener Mann, iiber alle Sohne des Ostens.

116 Lévinas folgt in seiner Hiobinterpretation Ansédtzen von Philippe Nemo, der die
Spiel-Metaphorik ins Religiose transponiert: ,,Der Begriff des ,Spiels‘, der fiir unse-
ren Autor als Gegenbegriff zur Technik die Beziehung der Seele mit Gott bezeichnet
[...]1.“ (Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfillt, 190) Das spielerische Element spielt

auch bereits auf die Schlusspassage Hiobs an, in der Gott mit Leviathan spielt.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 241

Reihumgehend machten seine Sohne ein Trinkgelag, in eines jeden Mannes Hause an sei-
nem Tage,

sie sandten, ihre drei Schwestern zu rufen, mit ihnen zu essen und zu trinken.

Waren aber die Tage des Gelags umgelaufen, sandte Ijob und hiess sie sich heiligen,

er stand frithmorgens auf und hohte Darhhungen nach ihrer Zahl,

denn Ijob sprach: ,,Vielleicht haben meine Sohne gesiindigt und Gotte in ihrem Herzen
abgesegnet.*

SolchermalBen pflegt Ijob all die Tage zu tun.

(Hiob 1:1-6)'"

Hiob wird als GroBgrundbesitzer einer stattlichen Familie im Lande Uz'"® einge-
fiihrt, der sich gleichzeitig durch seine Religiositit auszeichnet. Die Auflenper-
spektive generiert ein Bild, das sich in seiner Harmonie und Vollkommenbheit re-
prasentiert. Das Hauptmerkmal dieser Szenerie bildet Hiobs Integritit. Um diese
zu wahren, bringt Hiob Opfer, um seine Sohne vor allfélligen Siinden zu schiit-
zen und die etablierte Ordnung aufrecht zu erhalten. Erste Risse werden jedoch
bereits im hebrdischen Ausdruck isch tam erkennbar: an (tam) bezieht sich ei-
nerseits auf die heilige Dimension des Ganzen, Vollkommenen und Perfekten.
Andererseits ldsst sich dieser Ausdruck auch mit naiv iibersetzen oder schlief-
lich mit dem neutraleren Mittelwert des gesunden Menschenverstands assoziie-

ren'", was den (groB)biirgerlichen Status Hiobs unterstreicht. Diese Mehrdeu-

117 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 2777.

118 Im Talmudtraktat Baba Batra 15a, b wird der historische Kontext von Hiob erortert.
Aufgrund von verschiedenen Textstellen und aufscheinenden Wortverwandtschaften
ergeben sich mehrere Ansichten, die sich nicht durch historische Analyse, sondern
durch Assoziation auszeichnen. Insofern weicht die reale Verortung einer geistigen
Landkarte, was Maimonides dazu veranlasst, Hiob als ein Gleichnis aufzufassen.
Dieser Umstand kommt einer existenziellen Leseart entgegen, welche die grundle-
genden Personlichkeitsstrukturen des Menschen interpretierend erproben mochte.
Yeshayahu Leibowitz thematisiert auf Folie des Midraschs Tanhuma und Sotha 31b
die verbindenden Elemente der Gottesfurcht und dem Schauplatz Uz zwischen den
Narrativen um Abraham und Hiob, wodurch die Wiederholung akzentuiert wird:
,»The trial of Job is a duplicate of the trial of Abraham; both stories seek to teach the
meaning of fear of God, which is attributed to Abraham after the Aqgedah and is an-
nounced in the very first verse of the Book of Job.* (Leibowitz, Judaism, Human
Values, and the Jewish State, 49)

119 In Anlehnung an Soloveitchik lédsst sich dieses assoziative Begriffsnetz auf entschei-

dende Marker der Personlichkeitsentwicklung beziehen, um ein vertieftes Verstind-

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

tigkeit bildet der Ausgangspunkt, um im Sinne von Heschel das Wesen von In-
tegritdt genauer zu untersuchen, um iiber Hiob hinaus den Glauben in einem ra-
dikalen Sinne zu befragen. In Hiobs Situation muss von der Auflen- in die In-
nenperspekive gewechselt werden, um genau zu ergriinden, welche Motive ihn

zu einer religiosen Handlung antreiben. Es konnte sein, dass die Opfer blof3 aus

einer Angst'”” entspringen und zu einer Vorsicht bewegen. Im Bediirfnis, den ge-
samten Ordnungszusammenhang — seine Integritit — zu wahren; dies im Sinne
des status quo, des Standpunktes eines integren erwachsenen Mannes, der mit
beiden Beinen auf dem Boden steht. Heschel riittelt jedoch genau am stati-
schen'”' Element des Status, das auBerhalb der Bewegung elliptischen Denkens

120

121

nis von Hiobs Ausgangssituation zu gewinnen. Im Kontext des Passah-Festes inter-
pretiert Soloveitchik neben den halachischen Implikationen die philosophisch-
kabbalistische Dimension des ungeséduerten Brots, der Matzah, im Spannungsver-
hiltnis zum geséduerten Brot, dem Chametz. Dies lisst sich gedanklich auf die schil-
lernde Bedeutung von tam beziehen, um Integritit kritisch zu befragen. Die Schnitt-
stelle mit Heschel liegt im gemeinsamen Anliegen des Tiefentheologischen. Matzah,
das auch als lechem oni — Armenbrot — bezeichnet wird, verbiirgt durch die Einver-
leibung eine existenzielle Dimension, indem sich das Ich arm macht, sich in einem
fundamentalen Sinne einfach macht: ,,In Hebrew semantics, matzah signifies the un-
finished, incomplete, immature, raw, underdeveloped, and instantaneous. It suggests
to us the symbol of the naive child and his basic experiences, which must carry over
into adulthood. On reaching ripeness of years, one must, in addition to being an in-
telligent adult, heroically identify oneself with the yeled sch’aschuim, the child of
delight. (Jer. 31:19). Hametz, leavened bread, represents the finished, the perfect, the
fully grown, the end of the prozess, the homo theoreticus in his full glory and majes-
ty. It can never bring man into the presence of God. Adult man is too practical-
minded, too rational to trust his feelings and his intuitive questing, too impersonal to
feel the living experience of fellowship with God. He is too proud, and his pride
consists in the fact that he is involved in the process of growth, ascent, and pro-
gress.” (Soloveitchik, Festival of Freedom, 64f.)

Im Talmudtraktat Sotah 27b wird erortert, ob Hiob aus Liebe oder aus Furcht han-
delt. Zu Beginn scheint die Furcht dominant zu sein, was durch den Ausdruck ireh
Elokim verstdrkt wird. Dieser Gottesname reprédsentiert die gottliche Strenge, sein
Gesetz, wodurch die Welt gerichtet wird und wovor sich Hiob dngstigt.

In Heschels Gegeniiberstellung zwischen dem Kotzker Rebben und Kierkegaard bil-
det dieses statische Element der Personlichkeit eine gemeinsame Schnittstelle, um
Religiositdt in ihrer Bewegungslosigkeit zu entlarven: ,,Human personality, the

Kotzker and Kierkegaard insisted, was never to be interpreted as simple, static enti-

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 243

fest steht. Im Falle Hiobs: festsitzt. Um auf die geforderte Ellipse zu gelangen,
gilt es das Possessive in Hinblick auf die Ichlichkeit radikal zu hinterfragen:

Beyond my reach is the bottom of my own inner life. I am not even sure whether it is the
voice of a definite personal unit that comes out of me. What in my voice has originated in
me and what is the resonance of transsubjective reality? [...] I am endowed with a will,
but the will is not mine; I am endowed with freedom, but it is a freedom imposed on the
will. Life is something that visits my body, a transcendent loan; I have neither initiated nor
conceived its worth and meaning. The essence of what I am is not mine. I am what is not
mine. I am that I am not. Upon the level of normal consciousness I find myself wrapt in
self-consciousness and claim that my acts and states originate in and belong to myself. But
in penetrating and exposing the self, I realize, that the self did not originate in itself, that
the essence of the self is in its being a non-self, that ultimately man is not a subject but an

object."?

Hiobs Gottesfurcht wird von einem (Gottes)Dienst nach Vorschrift'” begleitet,
bei dem die Sphéren zwischen Mensch und Gott getrennt bleiben. Dass sich die
Sphiren nicht beriihren, zeugt von der fehlenden Voraussetzung fiir die Dimen-
sion des Pathos. In diesem Kontext erfordert Pathos ein inneres Wissen in Form
der Gewissheit iiber das Korn in meiner Stimme, was tiber mich hinausfiihrt.
Subjektivitit als Durchgang bewirkt Transsubjektivitit, wobei der sich zum Ob-
jekt Gottes verwandelt und dadurch im (vor)theologischen Sinne pathosfihig
wird. Die Fahigkeit zum Pathos erfordert eine elliptische Bewegung, die selbst-

ty. The self was always in motion. Because it lacked permanence, because it was in
conflict with itself and passionately concerned with itself, the existence of the self
was fraught with danger. The great task was to perpetuate one’s condition to chal-
lenge it.*“ (Heschel, A Passion for Truth, 86f.)

122 Heschel, Man is not alone, 46-48.

123 Dieses Verhalten charakterisiert Heschel als religiosen Behaviorismus, bei dem die
Innerlichkeit des Subjekts fehlt. Hiobs Vorsicht ldsst sich unter dem Paradigma einer
allzu verobjektivierenden Tradition deuten, bei welcher Spontaneitit und Improvisa-
tion keinen Platz haben: ,,As a personal attitude religious behaviorism usually re-
flects a widely held theology in which the supreme article of faith is respect for tra-
dition. People are urged to observe the rituals or to attend services out of deference
to what has come down to us from our ancestors. The theology of respect pleads for
the maintenance of the inherited and transmitted customs and institutions and is
characterized by a spirit of conformity, excessive moderation and disrespect of spon-
taneity. (Heschel, God in Search of Man, 320f.)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

vergewissernd die Innerlichkeit der eigenen Stimme sucht, um gleichzeitig aus
dem Selbst auszubrechen. Selbstaufgabe bedeutet mit Blick auf Hiob, dass ich
mich vom Selbstbild und der Selbstwahrnehmung 16se, den Glauben als einen
Teil von mir (selbst) zu betrachten. Der Mensch ist nicht im Besitz des Glau-
bens, weil dieser gerade nicht zum Selbst gehort. Diese ungewohnliche Perspek-
«l24 bedeutet, dass der Glaube nicht mit der Vorstel-

lung einer Wohnung besetzt werden kann, der durch Gewohnheit gewonnen

tive des ,,uncommon sense

werden konnte. Der Glaube entsteht aus der Bewegung der Brechung des Selbst-
bildes, worin eine Bedeutungsschicht des transsubjektiven Pathos liegt:

Responsiveness to God cannot be copied; it must be original with every soul. Even the
meaning of the divine is not grasped when imposed by a doctrine, when accepted by hear-
say. It only enters our vision when leaping like a spark from the anvil of the mind, ham-

mered and beaten upon by trembling awe.'”

Dass Hiob alle Tage die Opfer darbringt, deutet auf eine religiose Routine hin,
bei der die Wiederholung als Gewohnheit assoziiert werden kann. Das alltégli-
che Ritual tduscht eine Perfektion vor. Eine Perfektion, die im Verblendungszu-
sammenhang steht, dass sich die Einheit Gottes durch ebensolche Perfektion
auszeichnet. Bewusst oder unbewusst wird Gott attribuiert und gerinnt zu einer
konzeptuellen Idee, was der personlichen Gottesbeziehung entgegensteht. Reli-
gion diinnt sich als religioses Verhalten aus, welches eine Idee nachahmt, sie ko-
piert: In der gleichen Giiltigkeit der tdglich dargebrachten Opfer. Gott ist unper-
sonliches und gleichgiiltiges Objekt seiner Vorsicht. Das vorsichtige Denken ist
strukturell an die Notwendigkeit gekniipft, sich in der Angst an Gott zu wenden,
um eine allfillige Not — die Siinden der S6hne — abzuwenden. Das vorausschau-

ende Element'*® klammert sich an eine subtile Form der Kontrolle, welche zwar

124 Vgl. Heschel, Man is not alone, 89.

125 Ebd., 91.

126 Rabbi Mosche Eisemann verbindet in seinem fundierten Hiob-Kommentar die Her-
kunft Hiobs mit einer gewissen Weisheitskultur, die in der Auslegungstradition den
o7p 12 (bnei Kedem; Sohne des Ostens) attribuiert wird. Dabei spielt das relationale
Denken in der Notwendigkeit zwischen Ursache und Wirkung eine zentrale Rolle,
was in Anlehnung an Maimonides Deutung des Landes Uz noch akzentuiert wird:
,If we combine this with Rambam’s assertion in Moreh Nevuchim that the name v
[Uz, Anmerkung R.B.] hints at the ideas of advice and conjecure, then these descrip-
tions are vital to the setting of the book: Iyov lived in a land in which wisdom was

held in high esteem and among people who were the very epitome of wisdom. That

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 245

auf den Uberblick diese rationalen Subjekts verzichtet, aber innerhalb eines ver-
meintlichen Glaubens ein steuerndes Element induziert, dem ein instrumentelles
und utilitaristisches Moment zukommt. Echte Integritit entspringt der Dynamik
der Differenz, in einem Ausdifferenzierungsprozess Gott gegeniiber, bei dem das
statische Selbst verschoben wird. Einen Unterschied im Selbst zu vollziehen, be-
deutet in gedanklicher Vertiefung der entsprechenden etymologischen Wortdeu-
tung, dass im Selbst die Selbstbeziiglichkeit auseinandergetragen wird, damit
das Andere eintreten kann. In diesem Aufschieben liegt zugleich die integrieren-
de Bewegung der Freiheit:

The great battle for integrity must be fought by aiming at the very heart of the ego and by
enhancing the soul’s power of freedom. For integrity is the fruit of freedom. The slave will
always ask: What will serve my interests? It is the free man who is able to transcend the

causality of interest and deed, of act and desire for personal reward.'”’

Hiob ist auf subtile Art im Netz kausaler Notwendigkeit verstrickt, da sein Han-
deln zwischen Interesse und Pflicht gefangen bleibt. Was Hiob auf dem Weg zur
Integritit fehlt, ist Kavanah. Mit diesem Ausdruck verschiebt sich der Fokus in
Richtung Innerlichkeit, indem sich das Bewusstsein sammelnd konzentriert und
sich auf seinen Gegenstand ausrichtet. Heschel akzentuiert diese Begrifflichkeit
in einem chassidischen Verstindnis, bei dem der ganze Mensch in einer Haltung
tiefer Wertschétzung sich auf Gott ausrichtet. Die Ausrichtung wird dabei selbst
zu einer Erfahrung, wie das Leben im Sinne der Heiligung gestaltend geformt
werden kann. Dadurch erschlieft sich insofern ein fundamentaler Sinn des Im-
provisierens, als das Leben in seiner Unsichtbarkeit und Unvorhersehbarkeit ge-
formt und im jiidischen Sinne zu einer Lebenskunst wird. Die Performanz der
Pflicht weicht dabei der Transformation der Seele, wodurch die Kavanah zur
Wiederholung wird: ,,Kavanah is direction to God and requires the redirection of
the whole person. It is the act of bringing together the scattered forces of the self;

land of wisdom supported the conventional wisdom that good acts must invariably
be followed by good fortune — the theory which the three friends relentlessly press.
Iyov, the major denizen of this land of wisdom, originally subscribes to these ideas
and is torn loose from them only by his terrible experiences.” (Eisemann, Job: A
new Translation with Commentary anthologized form Talmudic, Midraschic, and
Rabbinic Sources, 7)

127 Heschel, Man is not alone, 141f.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

the participation of heart and soul, not only of will and mind; the integration of
the soul with the theme of the mitsvah.«'**

Hiobs Integritit wird im Kontext der Werteordnung zwischen Gut und Bose
eingefiihrt. Vollkommenheit wird dadurch suggeriert, indem Hiob eindeutige
Zuordnungen vornimmt. Er meidet das Bose und tut Gutes, um die allfilligen
Siinden seiner S6hne abzuwenden. Seine Werteordnung bezieht sich auf ein
kosmisches Gefiige, in dem er mit Wille und Verstand zu Hause ist. Heschel
charakterisiert dieses Denk-Gehéuse als griechisch; die biblische Dimension be-
ruht jedoch nicht auf dem Wert des Guten und jenem der Ordnung, sondern auf
der Heiligkeit Gottes. Heiligkeit transzendiert die Dichotomie zwischen Gut und
Bose, um Transsubjektives in den Gang der Schopfung zu bringen, indem die
Denk- und Werteordnung des Subjekts gesprengt wird, indem die ganze Person
auf Gott ausrichtet und die disparaten Krifte amalgamiert. Diese Gottesbezie-
hung geht essenziell iiber das Selbst hinaus, welches per se an Eigeninteressen
gebunden bleibt, sogar wenn es sich um ein religioses Interesse handelt. Heschel
veranschaulicht dies mit folgender Anekdote zum Kotzker Rebben:

During a visit to Kotzk by Reb Yankev Arye of Rodzhimin, Reb Mendl asked him,
,,Yankl, why was man created on this earth?* ,,He was created in order to purifiy his soul,*
Reb Yankl replied. The Kotzker Rebbe roared back at him, ,Yankl, is that what we
learned from the rebbe in Pshyshe? Surely man was created to exalt the Heavens!” If man
was created to seek the purity of his soul, then his entire worship was for his own benefit.
And if serving God meant to serve the self, what happened to faith? Did not the Kotzker
insist that the meaning of faith derived from disregard for the self? To do what was Holy
in order to please oneself was an act of idol worship. Thus, the doctrine that man was born
in order to strive for personal salvation would signify that he was intended to worship an

idol ... No, the supreme purpose could not be personal salvation.'”’

Aus dieser radikalen Perspektive des Kotzker Rebben erscheint Hiobs Opfer
nicht blof3 dubios, sondern gar als Gétzendienstm, da es ihm um die Erlosung

128 Heschel, God in Search of Man, 316.

129 Heschel, A Passion for Truth, 264.

130 Heschel bezieht sich auf den Rebben Schneur Salman aus Ladi, der mit dem Buch
Tanja die chassidische Dynastie von Chabad begriindet hat. In dieser Schrift geht er
weit iiber das konventionelle zu platte Verstindnis von Gotzendienst. Heschel zitiert
dabei in einer Anmerkung folgende Stelle: ,,Das Wesen des Gotzendienstes besteht
darin, da3 man etwas als eigenstindig betrachtet, unabhingig von der Heiligkeit

Gottes. Mit anderen Worten: Einen Gotzen verehren heif3t nicht, Gott zu leugnen; es

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 247

seiner S6hne geht, letztendlich um seine eigene personliche Erlésung. Es scheint,
dass die Natur des Bosen komplexer ist, als dass sich das Bose einfach nur mei-
den lieBe...

5.2.4 Durchgéange: Hiob passiert seinen Namen

Eines Tages geschahs,

die Gottessohne kamen, vor IHN zu treten,

auch der Hinderer kam mitten unter ihnen.

Er sprach zum Hinderer:

,»Woher kommst du?*

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach:

,,Vom Schweifen iiber die Erde,

vom Mich-ergehen auf ihr.*

Er sprach zum Hinderer:

,,Hast du dein Herz auf meinen Knecht I[job gerichtet:

dass keiner auf Erden ihm gleich ist,

ein Mann schlicht und gerade, Gott fiirchtend und vom B6sen weichend?*
Der Hinderer antwortete IHM, er sprach:

,,Ist’s umsonst, dass Ijob Gott fiirchtet?

Bist nicht dus, der ihn und sein Haus und alles Seine rings umschirmt hat?
Das Tun seiner Hidnde hast du gesegnet,

und sein Erwerb hat sich im Erdland gebreitet.
Hingegen schicke doch deine Hand aus

und riihre an alles Seine,

ob er nicht in dein Anlitz dir absegnet!*

Er sprach zum Hinderer:

,,Da, alles Seine ist in seiner Hand,

nur gegen ihn schicke deine Hand nimmer aus!*
Der Hinderer fuhr aus, von seinem Antlitz hinweg.
(Hiob 1:7-13)"!

Dieser beriihmte Prolog, der Goethe zu seinem Faust inspirierte, bringt einiges
in Bewegung, bzw. durcheinander. Die Textoberfldche suggeriert, dass mit Satan
ein personifizierter Gegenspieler Gottes auftritt. Als eine Art Teufelsfigur fordert

bedeutet, das Selbst nicht zu leugnen. Darum ist Stolz Gotzendienst.” (Heschel, Die
ungesicherte Freiheit, 116)
131 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 277f.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

er Gott heraus, Hiobs Glaube auf die Probe zu stellen. Dieses Biihnenlicht bildet
das Setting einer hochst zweifelhaften Wette, in dessen Beleuchtung Gott als
Zyniker erscheint, der quasi bereit ist iiber Leichen zu gehen, um einen Glau-
bensbeweis zu erbringen.

Die subkutanen Laufe des Textuntergrunds fithren jedoch in eine komplexe
Verflechtung zwischen der Schopfung Gottes und der Struktur menschlicher Per-
sonlichkeit. In der Breite der jlidischen Auslegetradition bildet Satan eine Form,
um das Bose im Sinne des Widersachers zu benennen. Buber und Rosenzweig
verwenden den Ausdruck Hinderer, worin die anthropologische Relevanz reflek-
tiert wird. Der geldufigere Ausdruck jezer hara (boser Trieb) verdeutlicht dies
insofern, als im Menschen selbst ein Triebgeflecht vorliegt, das ihn daran hin-
dert, heilig zu werden. Die entsprechende Bewegung (der Wiederholung) wird
verhindert. Das Motiv der Verhinderung akzentuiert sich zusitzlich mit Blick auf
den sprechenden Namen Hiob, der sich in der hebrédischen Schreibweise etymo-
logisch mit dem Feind assoziieren ldsst: 21X ([jov; als Eigenname) und 211X
(Ojev; Feind). Zugespitzt formuliert ist es gerade Hiobs anfingliche religiose In-
tegritit, die ihn daran hindert, eine eigene Stimme auf Gott so auszurichten, dass
eine reziproke Bewegung entstehen wiirde. Das nicht aufbrechende Pathos lésst
Hiob unversehrt bei sich selbst bleiben, jedoch abgeschnitten von der Dimension
der Heiligkeit. Entscheidend ist dabei, dass der Hinderer kein unabhingiges Ge-
genprinzip darstellt, sondern analog zum genannten Triebgeflecht ein Bestandteil
der Schopfung selbst ist, was die konventionelle Vorstellung einer Dichotomie

132

zwischen Gut und Bose durcheinanderwirbelt °°. Der Hinderer mischt sich un-

132 Dieser fundamentalanthropologische Wirbel bringt gleichzeitig jene christliche
Denkordnung durcheinander, welche in dualistischer Tradition das Gute mit der See-
le in Verbindung bringt, wihrend das Bose im Korper verortet wird. Van der Horst
zeigt auf, inwiefern sich im Talmud eine rabbinische Anthropologie spiegelt, die von
einer Mischform zwischen Gut und Bose ausgeht: ,,According to the rabbis, the
good inclination induces humankind to keep God’s commandments, but the evil one
is the source of rebellion against God. But it is important to add that the good one
never resides solely in the soul and the evil one only in the body; the seat of both of
them is thought to be in the heart (levav!).” (Van der Horst, A Note on the Evil Incli-
nation and Sexual Desire in Talmudic Literature, 100f.) Die Durchdringung zwi-
schen Trieb und Schopfung ergibt sich exemplarisch aus der kommentierenden Ver-
tiefung zu Gen 2:7. Der Versteil ,,.Da bildete Gott den Menschen* weist im Hebréi-
schen eine Anomalie bzw. Differenz auf. Das Verb bilden (jezer) wird iiblicherweise
mit einem Jud geschrieben. In diesem Versteil erscheinen jedoch zwei Jud: 't 7¥™

o787 N DP9 (vajizer Hashem Elokim et ha’adam). Zur zusétzlichen Veranschauli-

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 249

133

ter

die Sohne Gottes. Satans Aufforderung, Gott soll seine Hand ausschicken

und an alles Seine anriihren, zeugt ebenfalls von einer Vermischung, die der ent-

133

chung folge ich dem Kommentar von Rabbiner Hirsch, der die anthropologische
Ambivalenz eindriicklich hervorhebt: , Die Weisen machen noch aufmerksam auf
die Schreibart des %™ (vajezer Anmerkung R.B.), mit doppeltem * (jud). Es ist dies
das einzige Mal, in welchem das > der rad. hervortritt. Sie sind unerschopflich in
Deutung dieses doppelten °, in welchem ihnen die m7°%> 3, die Doppelbildung des
Menschen bezeichnet liegt. Er vereinigt nimlich Ewiges und Vergingliches, Irdi-
sches und Himmlisches, vereinigt in sich 21 9%*und y77 2%, er ist fiir 7m 2w
und X317 07 geschaffen. 7% — das eine °, die eine 7Y, ist horbar, das andere
quiesziert — die Erscheinung des Menschen ist immer eine doppelte Erscheinung.
Eine Bildung ist immer im Menschen vorherrschend; allein sie verdringt die andere
nicht, die andere ist immer durchschimmernd. Der héchste Mensch gehort noch der
Erde an, in dem Gesunkesten schimmert noch das Menschliche hindurch. [...] Nicht
dem Satan ist diese sinnliche Welt und diese sinnliche Natur verfallen, wie sie nicht
von einem Satan stammt. Es ist dies eine Missgeburt, die zum Fluche der Mensch-
heit ersonnen worden. Der jiidischen Lehre erscheint der Mensch in seiner Doppel-
bildung aus Gottes Hianden; denn eben in dem Menschen soll sich das Himmlische
mit dem Irdischen, das Ewige mit dem Verginglichen vermihlen.* (Hirsch, Die
Fiinf Biicher der Tora. Bereschit, 68) Eine analoge Stelle findet sich in Deut. 6:5,
welche die Grundlage fiir das monotheistische Glaubensbekenntnis Shma Israel bil-
det. Analog zur Anomalie des doppelten Jud erscheint hier beim Ausdruck 7237 (le-
vavha; in deinem Herz) ein doppeltes Vav: 7227 222 7% 'n nX n2aX). Und liebe
Gott, deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen. In Anlehnung an Berachot 54a fiihrt
Hirsch an: ,,[...] denn es heisst: liebe Gott, deinen Gott, mit deinem ganzen Herzen,
und mit deiner ganzen Seele, und deinem ganzen Vermdgen. Mit deinem ganzen
Herzen: mit deinen beiden Neigungen, mit der Neigung zum Guten und mit der Nei-
gung zum Bosen (Hirsch, Die Fiinf Biicher der Tora. Dewarim, 99f.).

Vgl. dazu auch die treffende Charakterisierung Satans bei Margarete Susman: ,,Er
kann nicht wie etwa im Manichdismus und verwandten Lehren die bloBe Gegen-
macht, der reine Widersacher Gottes sein; er muf3 zu ihm in einem sehr viel ndherem
und verwickelteren Verhéiltnis stehen. Eben in einem familidren Verhiltnis, wenn
wir die Familie als jenes tiefste und verwickeltste Lebensverhiltnis fassen, in dem
aus der sich spaltenden Wurzel der Identitit letzte Zusammengehorigkeit und todli-
che Feindschaft entspringen. Diese Ferne in der Nédhe und Néhe in der Ferne kommt
auch schon darin zum Ausdruck, dal Satan hier nicht in ein finsteres Reich des Ab-
grunds gebannt ist, sondern frei auf der Erde zwischen den Menschen hin und her

wandert und dort nicht nur seine eigenen, sondern, wie wir gleich sehen, auch die

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

sprechende Versteil andeutet: 17 WX 732 ¥17 77> R 79w (shlakh na jadkha vega
bekhol asher lo). In der Folge ist es Gott, der Satan freie Hand lédsst, wobei die
gerafften Hiobs-Botschaften von einem Boten Hiob verkiindet werden. Der Bote
wird mit dem hebriischen 8 (Malakh) umschrieben, was in Verbindung mit
einem Engel steht, wobei unklar bleibt, wer den Engel geschickt hat und wer
Hiob beriihrt. Diese fundamentale Diffusion im Sinne der Unklarheit und Un-
stimmigkeit geht den rationalen Zuordnungen voraus und bildet fiir Heschel das
zentrale Motiv des menschlichen Lebens: Die Vermischung zwischen Gut und
Bose. Als Phidnomen radikaler Grenzverwischung dringt sich dieses Motiv
gleichzeitig als Lebensgrund auf bzw. als Grundstimmung des Lebens, was mit
der Begriffsbewegung des Pathos verbunden ist, der grundlegendsten Art und
Weise, wie der Mensch vom Leben affiziert werden kann. Heschel exponiert
dieses Thema, indem er selbst unterschiedliche Stringe jiidischer Texte und Tra-
ditionen zusammenflicht und vermischt, wie folgende ldngere Textpassage ein-
driicklich aufzeigt:

In dieser Welt existiert das Heilige und das Unheilige anscheinend nicht voneinander ge-
trennt, sondern beide sind vermischt, aneinandergekoppelt, durcheinandergebracht; es ist
eine Welt, in der die Gotzen zu Hause sind und wo selbst der Gottesdienst mit Gotzen-
dienst durchsetzt sein kann. In der jiidischen Mystik begegnet man héufig der Ansicht, daf3
in dieser Welt weder das Gute noch das Bose rein vorkommt und daf es nichts Gutes gibt,
dem nichts Boses beigemischt wire, und nichts Boses ohne eine Beimischung von Gutem.
Die Vermischung von Gut und Bose ist das zentrale Problem der Geschichte und die letzte
Frage der Erlosung. Die Vermischung geht zuriick bis hinein in den Schopfungsvorgang.
,Als Gott begann, die Welt zu schaffen und zu enthiillen, was in den Tiefen verborgen
war, und das Licht von der Finsternis zu trennen, war alles ineinander verwoben, und da-
rum kam Licht aus der Dunkelheit, und aus dem Undurchdringlichen trat die Tiefe hervor.
So kommt auch aus Gutem Boses und aus der Gnade das Gericht, und alles ist verflochten,
der gute Trieb und der bose Trieb.“ Ezechiel sah in seiner grofen Vision, dass ,.ein
Sturmwind aus dem Norden kam und eine gro3e Wolke, umgeben von strahlendem Glanz
(noga), aus der unaufhorlich Feuer hervorbrach (1,4). Zuerst sah er die unheiligen Méch-
te. Eine grofie Wolke ist ,,die Macht der Zerstorung*; ,,sie heilit groff wegen ihrer Finster-

nis, die so stark ist, daf} sie alle Quellen des Lichts verbirgt und unsichtbar macht und die

Geschifte Gottes betreibt. Ja, fast sieht es nach dem Anfangsgesprich aus, als wiren
diese Geschifte die gleichen. Und der unheimliche Eindruck einer nahen Verwandt-
schaft wird noch dadurch verstirkt, da3 Satan wie Gott selbst seine Gestalt zu wan-
deln scheint.” (Susman, Das Buch Hiob und das Schicksal des jiidischen Volkes,
34f.)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 251

ganze Welt iiberschattet. Das Feuer, das hervorbricht, ist das Feuer des strengen Gerichts,
das niemals von ihr weicht. Vom strahlenden Glanz umgeben... das bedeutet: Obwohl es
der Bereich der Entweihung ist, wird er doch von einem gewissen Glanz umgeben..., er
besitzt einen Aspekt von Heiligkeit und sollte daher nicht mit Verachtung behandelt wer-
den, sondern einen Platz an der Seite der Heiligkeit erhalten.” Selbst in Satan ist noch eine
Spur von Heiligkeit. Wenn er sein finsteres Werk als Verfiihrer der Menschen tut, ist seine
Bestimmung ,,um des Himmels willen, denn zu diesem Zweck wurde er erschaffen. Rab-
bi Hirsch von Zydatschow, der grofie Heilige, bemerkte einmal zu seinem Schiiler und
Neffen: ,,Selbst nachdem ich das Alter von 40 Jahren — das Alter des Verstehens — erreicht
hatte, war ich nicht sicher, ob mein Leben nicht in jenem Sumpf und der Vermischung von
Gut und Bose (noga) versunken war... Mein Sohn, jeden Augenblick meines Lebens
fiirchte ich, in dieser Vermischung gefangen zu sein.” In der ganzen Geschichte sind Gut
und Bose miteinander vermengt. Die vorziigliche Aufgabe des Menschen, sein Anteil an
der Erlosung der Schopfung, besteht in dem Bemiihen, Gut von Bose und Bose von Gut zu
trennen. Da das Bose nur ein parasitdres Dasein auf dem Grund des Guten hat, wird es
aufhoren zu bestehen, wenn diese Trennung vollendet ist. Die Erlosung ist also abhédngig

o 134
von der Trennung von Gut und Bose.

Bei diesem Geflecht kommt der jiidischen Mystik ein besonders hoher Stellen-
wert zu, wobei der prozessive Charakter der Schopfung die grole Klammer bil-
det. Heschel greift einerseits die Verwirbelungen des Schopfungsgeschehens auf,
wie sie im Sohar beschrieben werden, andererseits bezieht er sich auf die luriani-
sche Kabbala, die von der Erlosungsbediirftigkeit der Schechina'®® Gottes aus-

134 Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 112f.

135 Heschel vertieft die Beschiftigung mit dem Konzept der Schechina in seiner auf
hebriisch verfassten Schrift Torah min Hashamayim, in der er sich profund mit dem
rabbinischen Judentum auseinandersetzt. Brennpunkt bildet dabei die Spannung der
zwei groBen Traditionslinien zwischen den Schulen von Rabbi Ishmael und Rabbi
Akiva. Rabbi Ishmael vertritt ein Judentum, welches von einem absolut transzenden-
ten Gott ausgeht, der sehr wohl in einem Verhiltnis zu Israel steht, aber nicht in ei-
ner Beziehung, in der er sich mit den Leiden Israels identifizieren wiirde. Dem ent-
gegengesetzt setzt Rabbi Akiva das prophetische Verstindnis vom Pathos Gottes
fort, welches von der Immanenz ausgeht: Gott identifziert sich mit Israel und leidet
selbst am Exil. Rabbi Akivas Schule prigte die midraschische Literatur ihrer Zeit
und wurde zu einer Inspirationsquelle fiir die frithen Kabbalisten. Folgen wir dabei
einer Ausfithrung Heschels, bei der er sich auf Rabbi Meir — einem Schiiler Rabbi
Akivas — bezieht, der sich seinerseits auf Midraschim aus Rabbah bezieht. Das

Umgraben der Worte folgt der vokalisierenden Stimme, durch welche die Aktivitit

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

geht. Ahnlich wie der gute und bose Trieb miteinander verflochten sind, ist Gott
mit der materiellen Welt verflochten, die kabbalistisch als sitra achra (andere
Seite) aufgefasst wird. Dadurch ergibt sich eine frappante Analogie und Bezo-
genheit zwischen der Galut Israels, dem Exil Gottes und der Situation Hiobs: Al-
le sind in ein kosmisches Drama verwickelt bzw. jenem Bosen ausgesetzt, das
eine Mischform darstellt. Dieser Aussatz ist fiir Heschel jedoch nicht bloff meta-
physische Spekulation, sondern er bezieht dies auf eine Vorwirtsbewegung mes-
sianischer Erlosung, worin sich eine wahlverwandte Nihe zu Kierkegaards exis-
tenzieller Bewegung des Vorwirtserinnerns bekundet. Die sich ereignende
Transzendenz nimmt bei Heschel jedoch eine spezifisch immanente Form an, die
von der Prisenz Gottes — der Schechina — geprégt ist, welche sich dem Men-
schen zuwendet und innerhalb dieser immanenten Spannungsanlage auf den
Menschen bezogen ist, ihn gar bedarf, was sich im Element des Pathos verleben-
digt und seinen Ausdruck findet. Die expressive Moglichkeit der Schechina darf
dabei nicht mit einer Attribuierung Gottes verwechselt werden. Das Wesen Got-
tes ist absolut transzendent bzw. iibersteigt die Schopfung. Insofern resultiert die
grundlegende Disposition zum Pathos in einer Bruchstelle, deren punctum mit

und Passivitdt Gottes durcheinander geraten: ,,Rabbi Akiva’s disciple Rabbi Meir
followed his teacher in teaching this bold concept: ,,Thus the Lord delivered
[vayyosha ‘] Israel that day* (Exodus 14:30) — ,,[the hebrew consonants can be read
as if it were] written thus the Lord was delivered [vayyivvasha‘] — when Israel is re-
deemed, God is, as is were, also redeemed.‘ In another context, Rabbi Meir ex-
pressed the same thought: ,,Redemption is mine and yours, and I, as it were, was re-
deemed with you, as it is said: ,whom you have redeemed for yourself from Egypt, a
people and its God.* In the wake of this reversal there was effected a veritable revo-
lution in religious thought, one that exerted a profound influence through the course
of the generations. From time immemorial the people had perceived the salvation of
Israel as a human need, a national need, through which, to be sure, God’s name
would be magnified in the world. But now Rabbi Akiva taught that Israel’s salvation
is a divine need, and God’s needs take precedence over human needs. There is yet
more: according to the classical theology, salvation was conditional on Israel’s mer-
it, but folded into Rabbi Akiva’s doctrine is the idea that salvation is the concern and
need of the Holy and Blessed One, in all the divine Glory, and thus have to come
even in the absence of merit.” (Heschel, Heavenly Torah: as refracted through the

generations, 107)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 253

einer unsichtbaren Ktirperlichkeit136 einhergeht, die Pathos mit Stimme und
Stimmung amalgamiert.

Im Kontext der Schopfung desavouiert Heschel mithin eine traditionelle
Theologie, bei der Gott in seiner Allméchtigkeit als perfekt und unberiihrbar gilt.
Seine Beriihrbarkeit bzw. die anthropologische Relevanz zwischen beriihren und
beriihrt werden riickt beim Verstehensprozess zu Hiob in den Vordergrund, wih-
rend die Theodizee-Frage verblasst: Die Rechtfertigung Gottes angesichts des
Bosen in der Welt verliert im dargelegten Kontext ihre Bedeutung, gar ihren
Grund. Heschels Anliegen — auch in Hinblick auf Hiob — liegt im Wechsel der
Perspektive: Die Suche Gottes nach dem Menschen versucht bzw. erprobt seine
Integritit, die als Anthropodizee auf dem Spiel steht: als Rechtfertigung des
Menschen vor Gott.

Nicht grundlos, aber existenziell abgriindig gestaltet sich Hiobs Schicksal,
das wir nun im Kontext des Bosen als Mischform erneut aufgreifen, um den
griechischen Begriff des Pathos von der hebriischen Seite aus zu vertiefen: Alles
zu beriihren, was Hiob gehort, wird mit dem Ausdruck vx (ga) wiedergegeben
und fiihrt ins Zentrum jenes religionsphilosophisch gesittigten Pathos Heschels,
welches durch seine angedeuteten Mischformen nun zunehmend an begrifflicher
Konturierung gewinnt, bei dem ein tiefentheologisches Konzept gottlichen Pa-
thos freigelegt wird: Dieses beruht gerade auf der schillernd-ambiguen Bedeu-
tungsvielfalt vom Verb ¥17 (lingoa; beriihren) und dem Nomen va1 (Noga;
Leiden, Heimsuchung, Glanz). Die vermeintliche Einseitigkeit des (Er)Leidens-
zusammenhanges erweitert sich im Kontext der Schopfung als schaffendes Kon-

nen, das gleichzeitig ein Nicht-Konnen enthilt. Diese schwebende Potenz'’’

136 Die Spannung dieses Widerspruchs kann insofern als fundamentalste Schicht des
gottlichen Pathos betrachtet werden, als sich darin und dadurch das der Schopfung
immanente Leben als schopferisches und geschopfliches Leben im grundlegensten
Sinne bewegt wird und die Sphéren des Kosmischen und Anthropologischen ver-
fliessen. Heschel extrapoliert diesen Zusammenhang als Polaritét, welche ihrerseits
Signum eines sich wiederholenden elliptischen Denkens ist: ,,Polarity is an essential
trait of all things. Tension, contrast, and contradiction characterize all of reality. In
the language of the Zohar, this world is called alma deperuda, ,the world of sepera-
tion.‘ Discepancy, contention, ambiguity, ambivalence afflict all of life, including
the study of the Torah; even the sages of the Talmud disagree on many details of the
law.” (Heschel, God in Search of Man, 341f.)

137 Pathos liegt hiermit jenseits der Notwendigkeit zwischen Ursache und Wirkung bzw.
transzendiert die Logik auf eine geschopfliche Lebendigkeit hin, der eine grundle-

gende Passivitdt innewohnt. Diese entzieht sich einerseits logischer Eindeutigkeit,

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

webt selbst im Schopfungsgeschehen und férbt sich stimmend auf Noga ab: der

strahlende Glanz in Ezechiels Vision meint gleichzeitig ein Berithren und be-

rithrt werden in jenem elementaren Sinne Heschels, dass sich die Elemente von

Gut und Bose vermischen und die Vermischung selbst letztendlich unter diese

Ausdrucksweise fillt.

¥ Die Moglichkeit der Schopfung verbindet sich dabei mit

138

andererseits lédsst sie keine verabsolutierende bzw. aktivistische Subjektkonstruktio-
nen zu, sei es auf Seite des Menschen oder jener Gottes. Die Depotenzialisierung des
Absoluten fiihrt in Anlehnung an Joseph Vogl an eine Schwelle, an einen Zwischen-
raum, der die Qualitéit des Zauderns auszeichnet. Diese Qualitit ldsst sich gleichzei-
tig auf jene Transformation iibertragen, die Hiob passiert und letztlich ein Passagen-
Denken auszeichnet: ,,Aristotelisch formuliert, markiert das Zaudern dieses Augen-
blicks ein Vermogen oder eine Potenz, wenn Potenz — wie Giorgio Agamben am
Beispiel von Aristoteles’ Schriften Uber die Seele und Metaphysik demonstrierte —
ein Vermogen zum Unvermogen bedeutet, ein Vermdgen, etwas nicht zu sein oder
nicht zu tun. So impliziert etwa das Vermdgen zur Sprache das Vermégen, nicht zu
sprechen; so ist das Vermdgen des Denkens ein Vermogen, nicht zu denken; das
Vermogen des Gesichtsinns ein Vermodgen zur Dunkelheit. Das Vermogen, dynamis,
ist dabei nicht als bloBer Gegensatz zur Aktualitit, zur energeia, zu verstehen. Es
entzieht sich vielmehr der logischen Form von Bejahung und Verneinung und ruft —
als Potentialitidt — einen Schwebezustand herbei, der in jeder Aktualitdt, in jeder Ak-
tualisierung weiterhin gegenwirtig bleibt.”* (Vogl, Uber das Zaudern, 28f.) Weiter
auf Agamben eingehend ist es die Impotenz, die zum schopferischen Wesen des
Menschen gehort und den Nihrboden fiir die Wiederholung als innere Freiheit legt.
Von dieser Dimension abgeschnitten zu sein, gefihrdet den Menschen in seinem
Personsein und fiihrt zur Selbstentfremdung, indem er jene Widerstdndigkeit ver-
liert, die gerade Hiob auszeichnet: ,,Nichts macht so arm und so unfrei wie die Ent-
fremdung von der Impotenz. Derjenige, der von dem getrennt wird, was er kann,
kann dennoch Widerstand leisten, hat noch die Moglichkeit zu unterlassen. Derjeni-
ge, der von seiner Impotenz getrennt wird, verliert hingegen vor allem die Fahigkeit
zum Widerstand. Wie nur das verletzte Bewusstsein dessen, was wir nicht sein kon-
nen, die Wahrheit dessen, was wir sind, verbiirgt, so ist es nur die strahlende Er-
scheinung dessen, was wir nicht tun oder unterlassen konnen, was unserem Handeln
Konsistenz gibt.“ (Agamben, Nacktheiten, 80)

Auf der Folie frither Kabbala exponiert Joseph Dan im Sefer Jezira, wie die Gesetze
der Schopfung und die Gesetze der Sprache ein Spiegelverhiltnis eingehen und das
Universum begriinden. Die Vermischung von Gut und Bose dringt mithin in die
sprachliche Struktur und deutet an, inwiefern der Ausdruck nogah mit der von He-

schel dargelegten Ambivalenz behaftet ist: ,,Er erklérte die Existenz des Guten und

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 255

der Unmoglichkeit die Vermischung zu ver-hindern. Ein Zu- und Zusammenfall,
welcher dem etymologischen Gespinst rund um die Beriihrung eine weitere ge-
dankliche Akzentuierung verleiht, finden wir inhaltlich und eben begrifflich in
der Kontingenz vor, die Hiob heimsucht. Das Prifix con (mit) vermischt sich da-
bei mit dem Verb tangere (beriihren), so dass die Erfahrung der Kontingenz als
jene der Fundamentalberiihrung verstanden werden kann, von au3en kommt und
auf die Transzendenz als Geschehen hinweist. Die Kontingenz sprengt die zu
einfache Intentionalitidt Hiobs, welche im Sinne der dargebrachten Opfer als Ak-
tivismus entlarvt wird, der sich durch die aktive Steuerung intentionaler Subjek-
tivitdt auszeichnet. Die Art und Weise wie Hiob beriihrt wird, impliziert ein Wi-
derfahrnis, welches im Sinne des Erleidens einer fundamentalen Passivitit Raum
gibt, um im Bruch eine neue Wirklichkeit zu aktivieren: jene der Betroffenheit.
Dass Hiob beriihrt wird und die Art und Weise wie Hiob beriihrt wird, verweist
auf das grundlegendste Moment des Pathos Gottes, dass Gott vom Leiden des
Menschen betroffen ist, dass ihn dieses Leiden etwas angeht und beriihrt. Die
Schnittstelle zwischen menschlichem und géttlichem Pathos liegt in der Sensiti-
vitdt begriindet, sich dem Anderen hin zu 6ffnen, wodurch sich dem Pathos
gleichzeitig Ethos im Sinne transitiver Sorge einschreibt:

Bosen im Universum als einen grammatischen Prozess: Wird der Buchstabe ajin der
,Wurzel‘ ng als Prifix vorangestellt, so entsteht oneg (,Wonne‘); verwendet man ihn
dagegen als Suffix, so bedeutet das daraus entstehende Wort ,Heimsuchung* oder
,Leiden‘.“ (Dan, Die Kabbala, 35) Auf analoge Strukturen der Vermischung zwi-
sche Gut und Bose, welche die rabbinische Auslegung bis zu Maimonides pragten,
macht auch Shalom Rosenberg aufmerksam: ,,Thus, when monotheism is confronted
by the Persian religion, the prophet Isaiah says of god that He ist he one who ,forms
the light and creates darkness, makes peace and creates evil* (Isaiah 45:7). Our Sag-
es, when they formulated our Morning Prayers, changed ,creates evil® into ,creates
all‘, to prevent us from reciting a blessing over the creation of evil. But there is no
doubt that even when we say in our prayers that He ,creates all,* we imply that this
,all* also includes, of course, evil. [...] In Rabbi Meir’s Bible, the last words, ,and it
was very good* (ve — hineh tov me’od) appeared in the version ,and death was good*
(ve-hineh tov mavet). According to Maimonides, this marginal gloss of Rabbi Meir
was meant to teach us, by a slight change of Hebrew consonants, that even death is
the result of the overall good of creation. For it is a fact that we find ourselves here
in a world of matter, which is, in its very nature, dynamic — that is, it is based on plu-
rality and on change.” (Rosenberg, Good and Evil in Jewish Thought, 13f., 32)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

The only concern that may be ascribed to Him is a transitive concern, one which is im-
plied in the very concept of creation. For if creation is conceived as a voluntary activity of
the Supreme Being, it implies a concern with that which is coming in to being. Since
God’s existence is continuous, His concern or care for His creatures must be abiding.
While man’s concern for others is often tainted with concern for his own self and charac-
terized as a lack of self-sufficiency and a requirement for the perpetuation of his own ex-

. . . 139
istence, God’s care for His creatures is a pure concern.

Die sorgende Betroffenheit wird gleichzeitig Signum des gottlichen Pathos so-
wie der Schopfung. Im englischen Schliisselwort concern spiegelt sich neben
dem ethischen Bezugsmoment gleichzeitig die elementare Dimension der Bewe-
gung und Beunruhigung wider. Interessanterweise lassen sich das ethische und
dynamische Element mit dem lateinischen Verb concernere verbinden, welches
die die Bedeutungsaspekte des Priifens und Vermischens beinhaltet, was als
etymologisches Kreisen wieder zu Hiob zuriickfiihrt: Das Eingangsetting wie-
derholt sich annidhernd identisch, wobei sich die Dimensionen des Vermischens
und Priifens um eine Volte verschirfen:

Eines Tages geschahs,

die Gottessohne kamen, vor IHN zu treten,

auch der Hinderer kam mitten unter ihnen, vor ITHN zu treten.
Er sprach zum Hinderer:

,,Von wannen kommst du?*

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach:

,.,Vom Schweifen iiber die Erde,

vom Mich-ergehen auf ihr.*

Er sprach zum Hinderer:

,,Hast du dein Herz auf meinen Knecht [job gerichtet:

daf} keiner auf Erden ihm gleich ist,

ein Mann schlicht und gerade, Gott fiirchtend und vom Bosen weichend?
Und noch hilt er an seiner Schlichtheit.

Du aber hast mich gegen ihn gereizt,

ihn umsonst zu verschlingen.*

Der Hinderer antwortete IHM, er sprach:

,,Haut um Haut,

alles, was eines Mannes ist, gibt er um sein Leben.

139 Heschel, Man is not alone, 143.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 257

Hingegen schicke doch deine Hand aus

und riihre an sein Gebein und an sein Fleisch, —
ob er nicht in dein Antlitz dir absegnet!*

(Hiob 2: 1-5)'%

Nach den Hiobsbotschaften hilt der davon betroffene Protagonist weiter an sei-
ner vermeintlich glaubenden Integritiit fest und akzeptiert gottergeben sein ihm
zugesandtes Los, ohne sich jedoch auf die dargelegte schwebende Ambivalenz
jener Mischverhiltnisse einzulassen, die der Schopfung inne wohnen und im
Gange sind. Er hilt an den getrennten Kategorien zwischen Gut und Bose fest,
obwohl die feindliche Mischung in seinem eigenen Namen im Gange — ihm und
ihn passiert. Die leidvolle Beriihrung betrifft nun nicht mehr nur Hiobs Besitz,
sondern sein Fleisch. Pathos bezieht sich auf Hiob als inkarniertes Wesen, der
seine Geschwiire mit Scherben kratzt. Gleichzeitig scheint'*' ein Pathos Gottes

140 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 2779.

141 Im Wochenabschnitt Tasria (Lev 12,1-13,59) stehen die Kriterien fiir das Feststellen
des Aussatzes im Zentrum, wodurch die betroffene Person unrein wird und sich fiir
eine bestimmte Zeit absondern muss. Die Bezeichnung des Geschwiirs lédsst Riick-
schliisse auf Hiob zu: Der Aussatz wird ny X (zara’at) genannt; dem geht meistens
der Ausdruck vi1 (nega) voraus, was Hirsch mit Schaden wiedergibt, woraus sich
das Kompositum Aussatzschaden herleiten ldsst. Nega weist dieselbe Etymologie
wie ¥21 (Noga) auf und kann im entsprechenden Kontext als Widerfahrnis iibersetzt
werden: Der Schaden verkorpert eine Bewegung, welche in die Haut iibergeht. Bei
diesem Ubergang ist beachtenswert, dass Haut 779 (or) sich mit Licht 1 (or) klang-
lich assoziieren ldsst, was einerseits dem genannten Aufscheinen gottlichen Pathos
eine zusitzliche Note verleiht, andererseits an jenes Durchschimmern Steiners erin-
nert, das die Person im Hindurchklingen und Hindurchsagen konstituiert. Und ab-
schliessend: Das Motiv des Ubergangs lisst sich an dieser Stelle insofern als Passa-
ge verdichten, zuspitzen und: verengen, als zara’at einerseits mit 77X (zarah; Leiden,
Not) in Verbindung steht, andererseits den Wortteil zar enthilt, was eng bedeutet. —
Nega zara’at kann mit diesen Féden iiber die Hautkrankheit hinaus als pleonastisch
gewendetes leidendes Widerfahrnis gedeutet werden, wobei das Leiden in seiner
Enge passiert und eine Passage bildet. In Hiob 7:11 fillt entsprechend der Ausdruck
M7 7¥2 (bezar ruhi), womit die leidende Enge des Geistes zur Sprache kommt, was
in der existenziellen Befindlichkeit der Enge als Angst (vgl. franz. angoisse) zu ei-
ner Vermischung zwischen Korperlichkeit und Bewusstsein fiihrt, wobei das Passie-
ren der Enge im dialektischen Sinne die Weite impliziert, was die Passage zu einem

spannungsvollen Paradox macht. Im historisch-spirituellen Kontext ldsst sich dies

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

auf,

welches insofern mit der schwebenden Potenzialitit zusammenhéngt, als

Gott selber nicht den absolut iibergeordneten Standpunkt inne hat, sondern in-
volviert ist: Das wirbelnde Drehmoment betrifft den Umstand, dass Satan Gott

gegen Hiob gereizt

142 hat, und zwar 0in (hinam; umsonst) — fiir nichts: grund-

los!? Diese pathisch strukturierte Szenerie scheint im Sinne des Pathischen auf

Hiob einzuwirken, ihn férmlich iiber die Griinde und Begriindbarkeit hinaus an-

142

zweifach mit dem Auszug aus Agypten verbinden: Zum einen enthilt das Land der
Versklavung die Enge im Namen Mizraim, um in der Uberschreitung auf das Offen-
barungsereignis am Berge Sinai zuzugehen. Zum Anderen bezieht sich der Ausdruck
Passach auf das Passah-Opfer, welches seinerseits an jenes Voriibergehen an den
Hiusern der Israeliten erinnert, deren Tiirpfosten mit dem Blut des Opferlammes
gekennzeichnet waren. Die Passage der zehnten Plage geht in die Erlosung Israels
iiber. Die Dialektik zwischen bedriickender Enge und raumgebender Weite steht
gleichzeitig im Zusammenhang mit der Schopfung selbst, wobei die Erschaffung des
Wassers in dem mittelalterlichen Midrasch Konen eine virtuose Deutung erfahrt, bei
der das Wasser innigst auf die Tridne bezogen wird. Heschel gibt diese folgender-
massen wieder: ,,Regarding the waters: On the second day of creation, the Holy and
Blessed One said: ,,Let there be an expanse (raki’a) in the midst of the water, that it
may separate water from water. God made the expanse from the water which was
above the expanse® (Genesis 1:6-7). ,,God said to the waters: divide yourselves into
two halfes; one half shall go up, and the other half shall go down; but the waters pre-
sumptuously all went upward, and all of you went upward?! Said the waters: We
shall not descend! Thus did they brazenly confront their Creator.... What did the
Holy and Blessed One do? God extended his little finger, and they tore into two
parts, and God took half of them down against their will. Thus it is written: ,God
said, let there be an expanse (raki’a)* (Genesis 1:6) — do not read ,expanse* (raki’a),
but .tear’ (Keri’a).” (Heschel, Heavenly Torah, 124) Diesselbe Dialektik biindelt
sich an Rosch Haschana zu einem Satz; dies beim Taschlich-Gebet, dem symboli-
schen Wegwerfen der Siinden in ein Gewaisser: 1> 27792 1Y 7 NRR 807 7 Aus
der Bedringnis habe ich gerufen, Er antwortete und gab mir unbegrenzte Weite
(Machsor Schma Kolenu Rosch Haschana, 682f.).

Dieser Reiz trifft im eigentlichsten Sinne Heschels ins Herz gottlichen Pathos, in der
Leid erzeugenden Wut Gottes: ,,There are two aspects of the divine anger: how it af-
fects God and how it may affect man. Its historical significance is the desaster that
may ensue; its intrinsic significance is pain in the heart of God. To man, the anger of
God incites the fear of pain; to God, the anger is pain.”“ (Heschel, The Prophets,
312f)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 259

zustecken, indem das Absurde auf ihn wirkt und an den Abgrund143 bringt: Er

verflucht den Tag seiner Geburt, nachdem seine Freunde zu ihm kommen und
mit ihm sieben Tage trauern.

Es sei an dieser Stelle nochmals an Constantin Constantius erinnert, welcher
den Daseinsekel extrapolierte, um den existenzialisierten Hiob in ein absolutes
Gegensatzverhiltnis gegeniiber Gott zu stellen, was aber gleichzeitig — trotz
existenzieller Ausrichtung — eine trennscharfe Kategorisierung zwischen Imma-
nenz'* und Transzendenz schaffte:

Mein Leben ist zum AuBersten gebracht, ich ekle mich am Dasein, es ist geschmacklos,
ohne Salz und Sinn. Wenn ich auch hungriger wire als Pierrot, mochte ich doch nicht die
Erkldrung essen, die die Menschen bieten. Man steckt den Finger in die Erde, um zu rie-
chen, in welchem Land man ist, ich stecke den Finger ins Dasein — es riecht nach — Nichts.
Wo bin ich? Was will das sagen: die Welt? Was bedeutet dieses Wort? Wer hat mich in
dieses Ganze hineingenarrt und 146t mich nun da stehen? Wer bin ich? Wie kam ich in die
Welt hinein, warum wurde ich nicht befragt, warum nicht bekannt gemacht mit Sitten und
Herkommen, sondern einfach in Reih und Glied gesteckt, als sei ich von einem Seelenver-
kiufer gekauft? Wieso wurde ich Teilhaber in der groen Unternehmung, die man Wirk-

lichkeit nennt? Warum soll ich Teilhaber sein? Ist das keine freiwillige Sache? Und falls

143 Vgl. dazu auch den hermeneutischen Zugang von Hermann Spieckermann, der den
Hiob-Text im Rahmen der begrifflichen Trias Wunden — Wunder — Weisheit zu deu-
ten versucht: ,,.Deshalb wird im Folgenden nicht von der Krise der Weisheit oder
vom Tun-Ergehen-Zusammenhang die Rede sein, auch nicht vom Leiden des Un-
schuldigen oder von der Theodizeefrage. Solche Charakterisierungen werden nicht
generell abgelehnt, wohl aber mit Skepsis gegeniiber ihrer hermeneutischen Er-
schlieBungskraft und ihrer theologischen Angemessenheit im Blick auf das Hiob-
problem bedacht. Vielmehr werde ich von gelebter Gottesbeziehung sprechen, die
Gott an den Abgrund stellt — in beiderlei Sinn: Wie deutet der exemplarische
Mensch Hiob in der Binnenperspektive des Buches die erlittene Bodenlosigkeit des
Abgrunds, wie die Freunde, wie Gott selbst?** (Spickermann, Wunden — Wunder —
Weisheit: Aspekte des Hiobproblems, 12)

144 Agamben entwickelt in Anlehnung an Deleuzes Text Die Immanenz: ein Leben...
eine gegenliufige Lesart des Uberganges, welche die Dichotomie zwischen Trans-
zendenz und Immanenz sprengt bzw. vermischt: ,,Die Immanenzebene funktioniert
also als ein Prinzip virtueller Unbestimmtheit, aufgrund dessen sich Vegetabiles und
Animalisches, Innen und Aussen, ja selbst Organisches und Anorganisches gegen-

seitig autheben und ineinanderiibergehen.” (Agamben, Die absolute Immanenz, 111)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

ich genétigt werden soll, es zu sein, wo ist da der Dirigent, ich habe eine Bemerkung zu

machen. Gibt es keinen Dirigenten?'*’

Diese existenzielle Grundbefindlichkeit ist jedoch Teil des gottlichen Pathos,
welches zum transformativen Prozess Hiobs gehort, die logische Ebene zu ver-
lassen: um den Zwischenraum herzustellen, der ein elementares Zwischen er-
moglicht, ein Da-Zwischen, welches es mit Heschel als zentrale Kategorie pro-
phetischer Theologie bzw. prophetischen Bewusstseins aufzuzeigen gilt. Auch
wenn Hiob nicht zu den prophetischen Schriften zéhlt, 1dsst sich iiber Heschels
Verstdndnis gottlichen Pathos eine hermeneutische Spur zur Figur Hiobs graben;
um den transformativen Prozess prophetischen Bewusstseins am Leiden Hiobs
zugénglich zu machen, das mit dem Involviert sein Gottes zusammenhéngt und —
fallt. Diese Bewegung als wesentliche Beriihrung — Kontingenz — bildet den
Grundton prophetischen Bewusstseins:

As we have seen, the divine pathos is the ground-tone of all these attitudes. A central cat-
egory of the prophetic understanding for God, it is echoed in almost every prophetic
statement. To the prophet, we have noted, God does not reveal himself in an abstract abso-
luteness, but in a personal and intimate relation to the world. He does not simply com-
mand and expect obedience; He is also moved and affected what happens in the world,
and reacts accordingly. Events and human actions arouse in Him joy or sorrow, pleasure
or wrath. He is not conceived as judging the world in detachment. He reacts in an intimate
and subjective manner, and thus determines the value of events. Quite obviously in the
biblical view, man’s deeds may move Him, affect Him, grieve Him or, on the other hand,
gladden Him and please Him. This notion that God can be intimately affected, that He
possesses not merely intelligence and will, but also pathos, basically defines the prophetic
conciousness oft God. [...] The divine Pathos is like a bridge over the abyss that separates
man from God. It implies that the relationship between God and man is not dialectic, char-
acterized by opposition and tension. Man in his essence is not the antithesis of the divine,

although in his actual existence he may be rebellious and defiant."*

Der leidende Hiob scheint an der Oberflidche des Narrativs und an jener seines
Bewusstseins sich gegen Gott zu wenden, was einerseits zur identifikatorischen
Projektionsfliache des jungen Menschen wurde, andererseits zu einem existenzi-
ellen Verstindnis des Subjekts fiihrte, welches als Einzelner aktiv vor Gott steht.
Auch wenn diese existenzielle Referenz durchaus eine ihr innewohnende dialek-

145 Kierkegaard, Die Wiederholung, 62f.
146 Heschel, The Prophets, 223f., 229.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 261

tische Spannung aufweist, so versuche ich in Anlehnung an Heschel einen theo-
logischen Schritt tiefer zu gehen, um die tiefentheologische Schicht jenes Pathos
zu beriihren, das den Sprung — ohne Hegels Hilfe — iiberbriickt. Kierkegaard
bleibt bei Gott stehen, der in den Eigenschaften der Intelligenz und des Willens
fiir Hiob undurchschaubar und unberechenbar ist, was zwar zu einem begrifflich
nicht vermittelbaren Denkwiderstand fiihrt und die Figur des leidenschaftlichen
Denkers begriinden mag, aber nicht auf die Dimension des gottlichen Pathos
eingeht. Jene Dimension, die gegen Hiobs Wissen in ihn iibergeht und den Text-
bzw. den damit verbundenen Zeitfluss untergriindig aufmischt. In dem Sinne ist
Hiob sein eigener Feind, passiert er seinen eigenen Namen, bis diese Tiefe zu
seinem Bewusstsein wird, welches als prophetisches gilt.

Eliphaz’ erste Antwort gegeniiber Hiob impliziert eine Kommunikation des
common sense, welche neben den theologischen Allgemeinplitzen einen Aus-
tausch verfolgt, der an sich austauschbar ist, weil er zum Einen das Ungewohnli-
che der existenziell subjektiven Situation ausblendet und zum Anderen keine
Regungen auf der Ebene des Pathos zeigt und entsprechend weit davon entfernt

. . . . . . . . 147
ist, eine eigene Stimme zu erzeugen bzw. sich auf eine Stimme einzulassen ™'

147 Ich werde innerhalb dieser Arbeit nicht nidher auf die Gegenreden der Freunde ein-
gehen, in denen neben Eliphas Bildad und Tzophar sich einschalten. Obwohl es na-
tiirlich zwischen diesen Reden zu unterscheidende Nuancen gibt, lassen sich diese
als objektivierende theologische Positionen subsumieren, welche die entsprechende
Logik des Tun-Ergehens-Zusamenhang iiber die individuelle Befindlichkeit Hiobs
als Person stellen. Dadurch wird der Status der Freundschaft in Frage gestellt, wel-
che ihrerseits durch die Begriffe Stimmung und Pathos strukturiert ist. Im Sinne von
Karl Lowith sind die vermeintlichen Freunde auf die Inhalte von Hiobs Worten fi-
xiert ohne iiber jenes unscharfe Sensorium zu verfiigen, welches fiir eine Freund-
schaft konstitutiv ist — auf die Stimme zu horen und den Boden des logischen Grun-
des aufzuwiihlen: ,,Eine Stimmung ist aber keine ,noch nicht® zum Selbstbewuftsein
gekommene Seinsverfassung des Menschen, sondern hat ihre ganz bestimmte eigen-
artige Deutlichkeit, und der eine ,versteht. die Stimmung des anderen unmittelbar,
auf dem gleichsam unterirdischen Wege eines unverstindlichen, aber doch deutlich
filhlbaren ,Beeinflulitwerdens®. Die genuine Interpretation dieser unlogischen
Grundlage des Daseins kann daher nicht denselben Weg beschreiten wie die des
,geistigen® Lebens. [...] Im Sprechen kommt die Stimmung in der natiirlichen
Sprech-Stimme zum unwillkiirlichen Ausdruck. Ein jeder hat seine je eigenartige
Sprechstimme, an der man ihn erkennt, auch wenn man ihn gar nicht sieht und ver-
steht, was er spricht. Diese seine Stimme wechselt mit dem Wechsel der Stimmun-

gen und ist in ihrer Bedeutung so unmifverstindlich wie die Sprache alles dessen,

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Diese stimmlosen Worte reizen Hiob, der seinerseits personlicher wird, indem
sich sein Gottesverhiltnis zu veridndern beginnt. Er spricht nicht mehr von oder
iber Gott, sondern gleichzeig zu Gott, was sich im changierenden hebriischen
Gebrauch Eloha und Shadai (Hiob 3,3/6,4) widerspiegelt. Diese changierende
Bewegung geht mit einem auf- bzw. einbrechenden Pathos Gottes einher, indem
der aussétzige Hiob durch das Motiv der Vermischung beriihrt wird. Der Vers
Schon will mein Fleisch sich mit Maden bekleiden, meine Haut mit Staubklum-
pen, ein Nu noch, und es zerfliesst! (Hiob 7:5)'* bringt folgende Eigenheit mit
sich: Rabbi Moshe Eisemann iibersetzt oX»™ va7 W (Ori raga ve’imaes) als my
skin is wrinkled and repulsive und vertieft die Stelle in Anlehnung an die mittel-
alterlichen Kommentatoren Raschi und Ramban:

Rashi, who renders wrinkled here, must be understood in terms of Rashi to Jeremiah
31:34. There, to 07 ¥27, he writes: He breaks up the sea, moves it around and causes its
waters to seethe so that it appears wrinkled. [...] We have rendered DX from DX?, fo re-
Jject or despise. Ramban believes that the word may derive from 0n3, to flow, or from 002,

to melt.“'*

In der Verkniipfung mit dem Aussatz als jenes Widerfahrnis, welches der Haut
geschieht — ¥31 ny7x¥ — scheint sich das Pathische am Pathos insofern verstirkt zu
haben, als Hiob in seiner Gesamtexistenz'*° wie ein aufbrechendes Meer ange-

was ,von selbst* und ohne Worte spricht. Von diesem unausgesprochenen, aber
durchaus deutlichen Ausdruck der menschlichen Rede macht jedes personliche Ver-
stindnis einen stindigen Gebrauch, indem man darauf hort, wie einer spricht, noch
bevor man darauf eingeht, was einer sagt. (Lowith, Das Individuum in der Rolle
des Mitmenschen, 172-174)

148 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 286.

149 Eisemann, Job, 72.

150 Vgl. dazu Soloveitchik, der eine Theorie der Emotionen entwickelt, welche fiir die
religiose Erfahrung konstitutiv ist, wenn diese die gesamte Existenz erfassen. Dies
trifft aus Hiobs Leiden zu, die ihm auf den Leib geschrieben sind. Das Moment des
Fliessens steht dabei in Kontrast zur aristotelischen Mesotes-Lehre: ,,Such a theory,
which is sound from a practical viewpoint insofar as it promotes sanity and equilib-
rium and protects the individual from fits and crisis, tends nevertheless to dampen
the emotional expressiveness of man and to dull the richness and iridescent beauty
of our affective life. An emotion is beautiful and great when it is all-consuming and
all-enveloping, when its depth is unfathomable and its sweep unpredictable. The

creative emotion from which the religious or even the aesthetic experience flows

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 263

steckt bzw. affiziert wird, als ob er zerflieffe. Buber und Rosenzweig lassen of-
fensichtlich die midraschméfige Bedeutungsebene potenziert einflieen, indem
sie sogar die Kombination aus wrinkled and repulsive flielen und schmelzen las-
sen, was einerseits die Bewegung der Falten miteinschlieft und andererseits die
wortwortliche Ebene des Abscheulichen und Abstofienden tibersteigt. Auch wenn
Hiob rebelliert, geschieht ihm Transzendenz in der Eigenart der einsetzenden
Mischverhiltnisse, was sich in seiner Frage an Gott spiegelt: Warum hast du
mich dir zum Anstof3 gemacht, dafs ich mir selber zur Last bin? (Hiob 7:20)"!

Die pathische Ansteckung dringt bis in die grammatischen Strukturen ein,
wobei der verwendete Ausdruck des Anstofles jenes Pathos birgt, welches He-
schel programmatisch als Gottes Suche nach dem Menschen versteht. Aus Hiobs
Perspektive erscheint diese Passage als Heimsuche und Last', welche aber be-
reits dialogisch geformt ist und nicht als blindes Schicksal wiitet. Gott geht Hiob
an, indem er ihn etwas angeht, worin nochmals die mehrgestaltige Etymologie
von concern aufscheint. Eisemann tibersetzt ¥3on (Mifga) mit target als Zielob-
jekt, um die Intentionalitdt Gottes zu akzentuieren. In der Absicht des Treffens:
¥30n ldsst sich mit dem Verb v (paga; treffen) assoziieren, was auf die grund-
sitzliche Moglichkeit der Verbindung zwischen Mensch und Gott hindeutet.

Um dem Gang der verschlungenen Verhiltnisse des sich Spur suchenden Di-
alogs zwischen Gott und Mensch nachzugehen, soll die Intentionalitéit Gottes mit
der entsprechenden Gerichtetheit und Ausrichtung erweitert werden, um Hiobs

must possess a boundless energy and dynamic qualities; it must be overpowering,
shattering all artificial hedges and fences which convention erects around it, and
must possess the impetus of the infinite and unmanageable.” (Soloveitchik, Out of
the Whirlwind, 195f.)

151 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 287.

152 Im Zusammenhang mit der Eigenlast des Selbst sei nochmals an das Pathos bei Hen-
ry erinnert, wobei sich die Last im fundamentalanthropologischen Sinne als feindli-
ches Triebgeflecht verstehen ldsst, das nach Entflechtung strebt. Diese Deutung des
Leidens als Selbstlast steht jedoch Kierkegaard einiges ndher als Heschel: ,,Der
Trieb ist die unablédssige Anstrengung des selbstaffizierten Lebens, das heift: stindig
von sich selbst bestiirmt, unter seinem eigenen Gewicht erdriickt, um sich diesem zu
entziehen, sich von sich selbst zu 16sen. Angesichts der Unmdglichkeit, in der das
Leben sich befindet, um dieses Band zu zerreiflen, das es unbezwingbar an es selbst
bindet, versucht es folglich, sich selbst zu veréndern, sein Leiden in Freude zu ver-
wandeln — was das Prinzip seines Handelns, einer jeden denkbaren Handlung hierbei
ausmacht. (Henry, ,,Ich bin die Wahrheit.“ Fiir eine Philosophie des Christentums,
153)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Gang besser zu verstehen. Erdriickt von der eigenen Last des Selbst wirkt zwar
Gottes Ausrichtung in Richtung Hiob, doch ist das entsprechende Pathos bei ihm
noch nicht aufgebrochen, so dass das Motiv des Treffens immer noch mit dem
starkeren Geschmack des absurd Grundlosen vermischt ist. Auf Bildads Ein-
winde entgegnet Hiob: Riefe ich und er entgegnete mir, ich glaubte nicht, dafs
meiner Stimme er lauschte. Der im Sturm nach mir schnappt und mehrt umsonst
meine Wunden. (Hiob 9:16-17)."> Die Wunde betiubt die Sensitivitit, das gottli-
che Pathos als seine Stimme im Rufen'* zu vernehmen. In der Passage des eige-

153 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 289f.

154 Dazu gibt es einen sehr aufschlussreichen Midrasch in Schemot Rabba: ,,Once the
Children of Israel saw that they were surrounded on three sides — the implacable sea,
the advancing enemy and the wild animals of the desert — they raised their eyes to
their Father in Heaven and cried out to the Holy One, Blessed is He, as the verse
states, ,the Children of Israel cried to Hashem* (Shemos 14:10). Why did Hashem do
this to them? Because He desired their prayers. Said R’ Yehoshua ben Levi: What is
this comparable to? To a king who was traveling on the road, and a princess cried
out to him, ,I implore you, save me from this bandits!* The king responded to her cry
and saved her. After some time, he asked her to marry him. He desired to speak with
her but she was unwilling. What did the king do? He incited bandits against her so
that she would cry out to him and he could respond. Once the bandits descended up-
on her, she began to cry out to the king. He said to her, ,This is what I wanted, to
hear your voice!* Similary, when [the Children of] Israel were in Egypt and they
were enslaved the began to cry out and raise their eyes to the Holy One, Blessed is
He, as it says, ,And it happened during those many days...and they cried out.‘ Im-
mediately afterwards it says, ,Hashem saw [the pain of] the Children of Israel®
(Shemos 2:23-25). After Hashem delivered them from Egypt with a strong hand and
an outstretched arm, He asked to hear their voice again but they were unwilling.
What did He do? He incited Pharao to chase after them, as it says, ,Pharao closed
in. Immediately afterwards, ,the Children of Israel cried out to Hashem.® At that
moment the Holy One, Blessed is He, said, ,This is what I wanted, to hear your
voices!‘ as the verse says, ,My dove is in the clefts of the rock, let me hear your
voice* (Shir HaShirim 2:14). It does not say, ,Let me hear a voice‘; rather, ,Let me
hear your voice’, referring to the voice that was already heard in Egypt.” (Zit. in:
Leuchter, Tefilla: Creating Dialogue with Hashem, 18f.) Die Dialektik zwischen
Rufen und Gottesnihe deutet sich ebenfalls im Psalm 145:18 an: Nahe ist der Ewige
allen, die Ihn rufen, allen, die Ihn anrufen mit Wahrheit. Durch die klangliche Nihe
der hebriischen Ausdriicke 212 (karov; nahe) und XIp (korav; rufen) verdichtet

sich der besprochene Zusammenhang gerade im Horen.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 265

nen Namens kulminiert die Betdubung jener Last, die als eigene Feindlichkeit
das Durchbrechen des Pathos — satanisch — verhindert: Warum versteckst du dein
Antlitz und erachtest fiir deinen Feind mich? (Hiob 13:24)'”° In einem tiefenpsy-
chologischen Sinne projiziert Hiob mit seiner Frage die verwirrende Problematik
der Vermischung zwischen Gut und Bose nach auBen. Erst im Durcharbeiten
wird ihm jene Durchsicht gewéhrt werden und zur wahren Integritét transformie-
ren. Fiir Heschel ist dieses Durcharbeiten ein Graben in Richtung Gottes, wobei
dem Ausdruck Antlitz eine besondere Bedeutung zukommt. Die darin enthalte-
nen Fiden von wenden, vor und innen spuren das dialogische Geschehen, wel-
ches sich im Element der Stimme ereignet und Personalitit im Horizont des
Durchklingenden versteht; als Stimme Gottes, die den Einzelnen bestimmt:

The voice of God is incongruous with the ear of man. Symbolically, it is not said of the
people at Sinai, the whole people heard the voice, but rather, the whole people saw the
voice (Exodus 20:18). [...],The voice went forth — coming to each person with a force ad-
justed to his individual receptivity — to the old according to their strength, and to the
young according to theirs [...] and even to Moses according to his strength, as it is said:
Moses spoke, and God answered him by a voice (Exodus 19:19), that is, with a voice
which he could endure. Similarly it says: The voice of the Lord is with power (Psalms
29:4), namely with the power of each individual. This is why the Decalogue begins I am
the Lord thy God, in the second person singular, rather than in the second person plural:
God addressed every inividual according to his particular power of comprehension.‘ This
does not imply subjectivism. It is precisely the power of the voice of God to speak to man
according to his capacity. It is the marvel of the voice to split up into seventy voices, into

seventy languages, so that all the nations should understand.'>®

Ein groBer Teil dieses Zitats bildet selbst ein grabender Kommentar bzw. ein
Midrasch aus Exodus Rabba, der sich auf Hiob anwenden ldsst. Hiob sieht so
viel von der Stimme Gottes, wie ihm personlich verstehbar ist. Da er immer noch
vorwiegend mehrfach veriduflert — in seinem korperlichen Gebrechen, im Disput

155 Buber/Rosenzweig: Die Schriftwerke, S. 296. Im Kontext der verwirbelnden Schop-
fung und den dargelegten Mischverhiltnissen ist Rabbi Eisemanns Verweis auf fol-
gende Talmudstelle hochst interessant: ,,At Bava Basra 16a the Sages have Iyov
complaining to God about his suffering, in the following words: O Master of the
world! Is it possible that a hurricane passed in front of You causing You to become
confused between [my name] 218, and [the term] 2% [Hervorhebung R.B.]
[enemy].” (Eisemann, Job, 139).

156 Heschel, God in Search of Man, 249, 261.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

mit den Freunden und: Gott gegeniiber, fehlt ihm noch die durcharbeitende Ver-
innerlichung als wahres Innen der (vorwirts gerichteten) Erinnerung, welche das
prophetische Bewusstsein auszeichnet. Doch Hiob erlebt Gott als Panim nistar,
als versteckter Gott; genauer: als abgewendeter Gott. Versteht man den weiteren
Verlauf des Hiob-Narrativs als ein sich ereignender Offenbarungsvorgang, bei
dem Hiob als Zielobjekt Gottes leidet und agiert, indem die Stimme Gottes niher
riickt, indem diese jene Stimme Hiobs begehrt und passieren will, die sich in der
Enge der Passage zu einer eigenen Stimme als Last formierte. In diesem Prozess
der Offenbarung ergiinzt Heschel die Kategorie des Pathos mit jener des soge-
nannten Tropos, das er als Synthese zwischen Wendung und Richtung versteht.
Auf der Folie dieses Begriffspaars soll Hiobs Integritit der schlieBenden Wie-
derholung zugénglich werden, um uns im tiefentheologischen Sinne dem Wesen
religitser Existenz anzunéhern, wie sie sich in Hiob verkorpert. Heschel entfaltet
die entsprechende Begrifflichkeit bereits in seiner Dissertation'”’, welche sein
Gesamtwerk grundiert:

Dem Verhiltnis der beiden Grundbestandteile, der Wendung und Richtung zueinander
entsprechend gestalten sich wesenhaft alle religiosen Hohen- und Tiefenerlebnisse. Bei
der Anwendung dieser Strukturkategorien auf die religiosen Phdnomene lassen sich indes-
sen hauptséchlich zwei Ordnungstypen feststellen. Das religiose Erlebnis wird erlebt ent-
weder als eine Wendung des Transzendenten in der Richtung auf den Menschen oder als
eine Wendung des Menschen in Richtung des Transzendenten. Je nach dem Wendungsur-
sprung und Richtungsziel sind die religiosen Ereignisse in anthropotropische und theotro-
pische einzuteilen. Weder ist das eine begreitbarer noch das andere unwirklicher. Im
Grunde geschieht fiir das religiose BewuBtsein in beiden Ereignisformen dasselbe, ndm-

lich: eine Fiihlungsnahme, ein Verkehr zwischen Schopfer und dem Geschdpf.'®

157 1933 sollte Heschel an der Universitit Berlin die Doktorwiirde erhalten, doch einen
Monat nach der Machtiibernahme Hitlers wird ihm eine Publikation massiv er-
schwert. Seine jiidischen Philosophieprofessoren Max Dessoir und Eugen Mittwoch
(bei letzterem studierte Heschel semitische Philologie) werden abgesetzt. Mit Hilfe
des Verlegers Erich Reiss wird Heschels Dissertation an der polnischen Akademie
der Wissenschaften in Krakau 1935 veroffentlicht, worauf Heschel endlich die Dok-
torwiirde erlangt. Es erscheinen im Reiss Verlag bedeutende Schriften in deutscher
Sprache zur jiidischen Philosophie des Mittelalters, Studien zu Maimonides und zu
Abravanel. Erwihnenswert ist die Bedeutung des Professors Max Dessoir — ein Prii-
fer seiner Dissertation — fiir Heschel, indem eine unakademische Fiille sein eigenwil-
liges und vor allem mehrdimensionales Denken ebnet.

158 Heschel, Die Prophetie, 115.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 267

Hiermit wird das religidse punctum schlechthin umschrieben, um ,,die biblische
Geistigkeit als Ganzheit“"’
webe begreifen, bei dem gleichzeitig in beide Richtungen gewebt wird und sich
das Tropische als lebendige Wendigkeit und Wendung des Textes gebdrdet und

zu verstehen. Der Text Hiob lasst sich als jenes Ge-

sich als spezifisch poetologische Qualitidt auch auf Heschels Textur abfarbt. Auf
der figiirlichen Ebene wenden wir uns mithin dem Aspekt der Integritidt Hiobs
wieder zu. In der Geistigkeit als Ganzheit flie3t und wirkt die Mischung aus dem
Anthropotropischen und Theotropischen. Der Mensch sucht Gott und wird
gleichzeitig von Gott gesucht, wobei und nicht additiv dazukommend oder fol-
gernd zu verstehen ist, sondern absolut bindend verbindend. Diese Dialogik lebt
von der Vermischung der Ausrichtungen, von der Fithlungsnahme, die das blofe
Verhiltnis zwischen Gott und Mensch tiberschreitet und zum Verkehr zwischen
Schopfer und Geschopf fiihrt. In dieser Intensivierung wird die symmetrische
Ich-Du-Beziehung im dialogischen Sinne Bubers gesprengt. Die spezifische
Qualitit des Verkehrs beruht auf der Vermischung zwischen Aktivitit und Pas-
sivitit, was das zu statische Verhiltnis Bubers dynamisiert. In der Wendung er-
eignet sich Transzendenz und verdichtet sich zu jenem metaphyischen Gesche-
hen, das Hiob in den behandelten Passagen gerade erlebt. Bemerkenswert ist da-
zu, dass Hiob in diesem Gang Gott mit dem Namen *7w Shaddai bezeichnet,
womit der Akzent auf Gott als Schopfer liegt. Buber/Rosenzweig verwenden den
Ausdruck Gewaltiger, worin sich die Bewegung des Waltens spiegelt, die sich
auf Hiob abfirbt. In dieser Dichte fehlt Hiob der Durchblick, da ihm die sich er-

160

eignende Uberfithrung'® vom Verhiltnis zum Verkehr noch nicht wirklich be-

159 Ebd., 119.

160 Die sich ereignende Uberfiihrung bewegt sich im Zusammenhang einer prireflexi-
ven Fiihlungsnahme, bei welcher sich der dekonstruktiv aufgenommene Begriff der
Spur mit dem Spiiren semantisch sittigt. Auch diese Perspektivierung verweist auf
ein aufbrechendes und dabei intransparentes — nicht durchblickendes, leibliches —
Subjekt mit transzendenter Ausrichtung, wie Julia Koll in Anlehnung an Gernot
Bohme in aufzeigt. Dabei kommt der Stimmung eine biindelnde Ausdrucksfunktion
zu: ,,SchlieBlich wird Spiiren auch verwandt im Blick auf intuitiv-atmospharische
Vorginge: wenn ich ein Gespiir habe fiir anderer Leute Stimmung, wenn ich spiire,
dass etwas in der Luft liegt. Ein etymologischer Seitenblick bestitigt diese Weite
und zeigt einen graduellen, doch charakteristischen Bedeutungswandel des Begrif-
fes. Spiiren stammt von mhd. Spur mit der Bedeutung ,Tritt*, ,Fuabdruck‘ und dem
Verb spiirn, ,einer Spur folgen‘. Dieser konkret duflere Wahrnehmungsvorgang fiihrt
seit dem 13. Jahrhundert zu der breiteren Bedeutung ,wahrnehmen‘. Seit dem 18.

Jahrhundert ist jedoch eine semantische Verinnerlichung zu konstatieren: Spiiren

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

wusst ist, da er diese Stelle — oder besser: diesen Punkt — gerade passiert. Im
Verkehr verkehren sich ihm die Ordnungen, so dass er — im Soge des genialen
Kommentars — Gott unterstellt, dass er im Wirbel des Sturms seinen Namen
Hiob mit der verwandten Etymologie des Feindes verkehrt hat. Gleichzeitig pré-
figuriert diese Kehre die Schlusspassage bzw. den Ausgang des Narrativs, wo
Gott aus dem Sturmwind zu Hiob sprechen wird. Im Modus der Offenbarung ge-
schieht ,,[e]in Durchbruch des Zwangsléiufigen“m, was die Sphire des additiven
Und représentiert, in der ein Punkt den nichsten so verursacht, dass ein kausales
Kontinuum entsteht bzw. der Zwang seinen Lauf nimmt. Dieses kontinuierliche
Stromen — auch der Zeit'®® — erfihrt das Gegenliufige als Wider-Fahrnis und er-

wird jetzt vor allem im Sinn von ,empfinden‘, ,fithlen® gebraucht (vgl. Duden, Ety-
mologie 1989, S. 697). Folgt man dem Darmstédter Philosophen Gernot Béhme, so
ist es durchaus sachgemél3, dass Spiiren changiert zwischen Innen und Auflen, Ge-
genstand und Subjekt. [...] Das Subjekt ist sich selbst nicht verfiigbar und nicht
transparent. Es spiirt — und ist darin gleichermaflen und ununterscheidbar aktiv und
passiv, vor allem aber leiblich.” (Koll, Gott spiiren? Eine Spurensuche zum Zusam-
menhang von Korpererfahrung und Religiositdt, 253, 255)

161 Heschel, Die Prophetie, 104.

162 Der Mediziner und Philosoph Viktor von Weizsécker entfaltet in seiner Pathosophie
die grundlegenden menschlichen Strebungen, die untereinander verflochten sind, als
die pathischen Kategorien des Wollens, Konnens, Diirfens, Sollens und Miissens,
um daraus eine sogenannt pathische Anthropologie zu umreissen. Anhand der Zeit-
lichkeit deutet er an, inwiefern das fundamentale Wirkungsfeld des Pathischen jen-
seits einer kausal gepridgten Topographie liegt und logische Polaritdten in Ambiva-
lenz tiberfiihrt: ,,Die Zeitlichkeit des Daseins kann den Widerspruch, dass das pa-
thisch Erstrebte nicht ist, das Erstreben aber selbst doch ist, also das gleiche Ge-
meinte sowohl nicht ist und ist, nicht auflosen. Der Beweis dieser ablehnenden Be-
hauptung lduft daraus hinaus, zu zeigen, dass die pathische Situation nicht aus der
Zeitlichkeit des Daseins stammt, sondern umgekehrt, dass die pathische Situation
des Menschen auch in seiner zeitlichen Struktur zum Ausdruck kommt, aber ldngst
nicht nur in ihr. Die zeitliche Struktur wére eine Losung, wenn die Folge der Ereig-
nisse so geordnet werden konnte, dass jede zu einer Zeit vorhandene Realitit die ihr
nachfolgende eindeutig und notwendig nach sich zieht. Das deterministisch-kausale
Weltbild stellt sich die Natur so vor.” (Weizsécker, Pathosophie, 95) Auch bei Mar-
garete Susman konstituiert dieser Wirbel erzeugende Bruch des zeitlichen Kontinu-
ums fundamentalen Sinn. Uber den existenziellen Bereich hinaus entwickelt sie auf
Folie von Hiob die Auffassung von Geschichte als Heilsgeschichte Israels. Die Ka-

tegorie des Tropos fungiert dabei als Umkehr: ,,Denn die Zeit als leeres VerflieBen

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 269

zeugt den Wirbel als Sog sich offenbarender Schopfung. In diesem Prozess
bricht Hiobs Kontinuum auf, das seine vermeintliche Integritit prigte. In diesem
Prozess bricht grundsitzlich jegliche Form von Integritit auf, um in der Schop-
fung die Identitdt mit der Differenz zu sprengen. Letztlich mit der Differenz der
sich ausdifferenzierenden Stimme Gottes, die im Kulminationspunkt vom Tro-
pos im Pathos gipfelt, bei dem der Mensch von Gott personlich angesprochen
wird — bei dem das Wort sich durchklingend ereignet. Der aufbrechende Hiob
wendet sich Gott zu, der selbst sich ,,wesentlich® als Differenz bekundet und
keine Identitit darstellt, sondern gua Stimmung zugénglich ist:

Das Pathos wird daher nicht als eine fiir sich bestehende Gegebenheit empfunden, als eine
Wesenheit, die dem Menschen wie ein letztes Gegeniiber gegenwirtig wire, sondern als
Ausserung des Willens; als funktionelle, nicht als substantielle Wirklichkeit. Es wird nicht
als ein ,,Ich®, als ein seelisches Zentrum, als Omnipotenz schlechthin, sondern als bloBer
Ausdruck erkannt. [...] Es wird nicht als das Ganze, sondern als ein Modus erlebt; es re-
préasentiert nicht den Gesamtwillen, sondern nur die Stimmung. Darin, daf3 Pathos, etwa
Zorn, kein notwendiges Attribut, sondern eine verdnderliche Stimmung ist, liegt sinnge-

miiss der Zweck der Prophetie begriindet.'

Hiob glaubt nicht, dass Gott seine Stimme hort. In der theotropischen Ausrich-
tung erlebt er Gott als verstecktes Antlitz, der grundlos seine Wunden mehrt. Mit
derselben Grundlosigkeit reizte Satan Gott gegen Hiob, mit der Begriindung,
Hiob fiirchte nicht ohne Grund, sondern aufgrund des mit dem Glauben einher-
gehenden Status, in dessen Genuss Hiob in der Exposition kam. Das Absurde
bildet dabei selbst Teil des Wendungsgeschehens, bei dem gerade die Verket-
tung der Griinde gerissen wird. Dieser Riss geht durch das omnipotente Zentrum

wird durch den Anruf von oben gestaut, aus ihrer blind vorwértsdrangenden Rich-
tung aufgestort, im Wirbel eines lebendigen Zentrums aufgehalten, gegen sich selbst
herumgewendet und zur Umkehrung gezwungen: zu der Umkehr aus dem Vielen
zum Einen, in der sie sich sammelt zum Sinn. Die Zeit, als vorwartsdriangender, alles
mit sich reissender Strom schwerste Gefiahrdung alles Sinnes, wird so selbst zum
Gefiss des Sinnes: des zentral gesammelten Sinnes: des Heils. Gegen das raumhafte
Ziel der Vollendung steht das in der Zeit zu gewinnende Ziel der Erlosung. Es ist
dieser in der Zeit selbst erweckte Widerstand gegen die Zeit als leeres Verflieen,
der in der vorwirtsgerichteten Geschichte immer wieder zum Scheitern verurteilt ist
und, indem er sich immer neu in ihr erhebt, Geschichte im eigentlichen Sinne erst
erschafft.” (Susman, Das Buch Hiob und das Schicksal des jiidischen Volkes, 27)
163 Heschel, Die Prophetie, 135.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

270 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

hindurch und er6ffnet mit dem damit verbundenen Nicht-K&nnen einen passiven
Zwischenraum, in dem sich Pathos als Stimmung im Sinne der erwihnten Fiih-
lungnahme gibt.

Die Reden der Freunde und die Gegenreden Hiobs bilden dabei den Rahmen
eines narrativen Kontinuums, welches jedoch selber zu einem Ende kommt bzw.
sich in der Zwangsldufigkeit der statischen Debatte ad absurdum fiihrt: Die theo-
logische Logik des Tun-Ergehens-Zusammenhang verfehlt die damit verflochte-
nen Kategorien des Aktiven und Passiven, die jenseits von Logik und Ontologie
akosmisch geférbt sind und sich nicht zwangsldufig der kausalen Naturordnung
unterwerfen miissen. Nach der dritten Rede Bildads sagt sich Hiob von seinen
Freunden los, da der kommunikative common sense zusammenbricht. Hiobs Po-
sition bleibt unverstanden, seine Stimme ungehort. Das freundschaftliche Ver-
haltnis verwandelt sich nicht in den Verkehr des Gebens und Nehmens, was den
Austausch austauschbar macht. In dieser Beliebigkeit wird Hiob verstirkt auf
sich selbst zuriickgeworfen, was ihn gleichzeitig an eine weitere Schwelle, die
nun in den inneren Raum der Erinnerung fiihrt. Dabei spurt sich die Offenbarung
zur Bruchstelle vor, wobei der Text selbst, der bisher vom narrativen Kontinuum
geprigt war, fiir den Einbruch empfinglich wird. — Hiob antwortet nicht mehr
den ,,Freunden®, sondern wendet sich nach innen:

Tjob hob weiter sein Gleichwort an, er sprach:

,.Beim lebendigen Gottherrn, der mein Recht hief3 entweichen,
dem Gewaltigen, der mir die Seele verbittert,

— denn noch ist all mein Atem in mir,

der Gotteshauch in meiner Nase —:

Reden meine Lippen Falschheit,

murmelt meine Zunge Tduschung, ...!

Weitab mir, dal ich euch bewahrheite!

bis ich verscheide, lasse ich meine Schlichtheit nicht weichen.
An meiner Bewihrtheit halte ich und lockere nicht,

[...]

Fiirs Silber gibts ja einen Fundort,

einen Platz fiirs Gold, wo mans seigert,

Eisen holt man aus dem Staub,

das Gestein, das zu Kupfer man schmilzt.

Man hat der Finsternis ein Ende gesetzt,

alles Letzte durchforscht ebender.

Durchs Gestein von Dunkel und Todesschatten

bricht der Schacht von der Kalkschicht weg;

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 271

die des Fusstapfs Vergessnen,

sie hangen abseits der Menschenwelt, schweben.
Die Erde, draus das Brotkorn hervorkommen wird,
ihr Untres ist wie von Feuer umwiihlt.

[...]

so kommt das Heimliche ans Licht hervor.

Aber die Weisheit, woher 148t sie sich finden,
welches ist der Ort der Merksamkeit? [...]*

(Hiob, 27:1 — 28:28)'*

Pathos als Philosophie der Wiederholung steht bzw. bewegt sich an der genann-
ten Schwelle, auf der Hiob durch die Debatte erhitzt ist und im Sinne von Buber/
Rosenzweig weiter zu seinem Gleichwort anhebt. Das Weiter markiert mehr die
Erweiterung in der Passage und weniger die Fortsetzung der beschriebenen Kon-
tinuitdt. Weiter anheben signalisiert dabei eine leidenschaftliche Verinnerlichung
der Denkbewegung, in der Hiob das Recht nach Integritit weiter behauptet, in-
dem er dieses Leitmotiv gleichzeitig von der statisch-ontischen zur pathischen
Ebene verschiebt: Er ist nicht integer, sondern strebt danach. Die spezifische
Dynamik dieses Triebs lésst sich in Anlehnung an den hebrédischen Text vertie-
fen. Eisemann iibersetzt 12wn NRW 21X 10”1 (vajosef ijov se’et meshalo) mit Iyov
then continued to take up his cogitations. Der Buchstabe 1 (Vav) bei no»
(Vajosef; einsammeln) verkorpert das Und der Schwelle, indem es mit der Té-
tigkeit des Sammelns im wortlichsten Sinne verbindet, um die Gedanken >wn

(meshalo) zu biindeln'®®

. In der grabenden Verbindung zwischen den lateinisch
geprigten cogitations und dem hebriischen Swn (mashal) nistet sich die Figur

des leidenschaftlichen Denkers'® ein: Das cogitare als denken ist mit agitare

164 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 313-316.

165 Interpretiert man das Sammeln als Vorgang des Auflesens, sollte die damit verbun-
dene Wirkung auf den Leser nicht iibersehen werden.

166 Fir Heschel ist die Figur des leidenschaftlichen Denkers biblisch fundiert. Der bibli-
schen Anthropologie wiirde es widersprechen, den Geist vom emotionalen Leben
trennen zu wollen, da sich im Geist Aktivitidt und Passivitit auf fundamentale Art
und Weise mischen: ,,It is as nonbiblical to separate emotion or passion from the spi-
rit as it is to disparage emotion or passion. The disparagement of emotion was made
possible by ascribing to the rational faculty a power of sovereignty over the objects
of its comprehension, thought being the active, moving principle, and the objects of
knowledge the passive, inert material of comprehension. However, the act of think-

ing of an object is in itself an act of being moved by the object. In thinking we do

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

272 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

sinnverwandt, wobei letzteres Verb treiben und iiberlegen bedeuten kann und als
Verbindung zu jenem exagitare verschmilzt, dem die Ubertreibung innewohnt,
was sich auf das Weiter anheben riickbeziehen ldsst. Auf der hebriischen Seite
wohnt dem Gleichwort im Sinne des Gleichnisses das treibende Element inne.
Eisemann erldutert den hebrdischen Ausdruck dahingehend, dass ihm die Eigen-
heiten des Befehlens und Regierens, um auf ein gedankliches Sollen zuzustre-
ben, das nicht ist'®. Dem gilt anzufiigen, dass die dabei konstitutive Liicke sich
nicht durch reflexiv-begriffliches Denken schlie3t, sondern durch die schopferi-
sche Dynamik der existenziellen Wendung. Dies wird dadurch unterstrichen,
dass Hiob in seinen treibenden Gedanken Gott in dieser Passage mehrfach als
jener Gewaltiger anspricht, der als Schopfergott gilt. Die Wendung zur Schop-
fung akzentuiert sich im Gleichnis im Aufsuchen der unauffindbaren Weisheit,
durch welches er sich selber existenziell durcharbeitet, indem er den argumenta-
tiven Boden umwiihlt und auf jene untergriindigen Elemente sto3t oder Anstof3
nimmt, die der Schopfung inhédrent sind — und den Stein des Anstofes bilden:
Durchs Gestein von Dunkel und Todesschatten bricht der Schacht von der Kalk-
schicht weg. 128 (even; Stein) steht im Kontext einer Schopfung, die von Gott be-
grenzt wird und durch diese Grenze selbst hindernd limitiert wird: durch den
Limes als Grenzstein, der den Fluss der Schopfung aufstért und Dunkelheit ein-
flieBen ldsst. Hiermit stehen wir wieder bei Heschels elementarem Ausgangs-
punkt der Vermischung zwischen Gut und Bose — wobei das Untergriindige den
Grund nicht birgt, aber von einer Zuginglichkeit im Sinne der Wendung in Rich-
tung der Offenbarung zeugt: so kommt das Heimliche ans Licht hervor. Im Ge-
heimen geschieht die Wiederholung: als Geheimnis der Wiederholung, als heim-
liches Suchen oder: als Heimsuchung.

Hiobs Gedankenbewegung dreht sich um eine weitere Volte, indem die iden-
tische Redewendung [job hub weiter sein Gleichwort an, er sprach: wiederholt
wird und er sich seines alten Lebens erinnert, es durchgeht. Hiermit enden die
Reden Hiobs — in der Gegenwart der drei Freunde, die inzwischen neutral'®® als

not create an object; we are challenged by it. Thus, thought is part of emotion. We
think because we are moved, a fact of which we are not always conscious. Emotion
may be defined as the consciousness of being moved. Emotion is inseparable from
being filled with the spirit, which is above all a state of being moved.* (Heschel, The
Prophets, 316)

167 Vgl. Eisemann, Job, 237.

168 In Kontrast zum Verhalten der Freunde im biblischen Narrativ gestaltet Joseph Roth
in seinem Roman Hiob das Thema der Freundschaft dahingehend, dass sich die

Freunde nicht neutralisieren. Menkes, Skowronnek, Rottenberg und Groschel sind

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 273

Minner bezeichnet werden und nicht mehr antworten. Im Sinne der Kontinuitit
wire Tzophars dritte Rede zu erwarten gewesen. In das zu Erwartende bricht nun
férmlich das Unerwartete ein, um einen weiteren Ubergang im Sinne der iiber-
gehenden Bewegung zu schaffen: Wie aus dem Nichts taucht Elihu auf, dessen
Name innigst mit dem Gottlichen verwoben ist: Er (hu) ist mir (li) Gott (El).
Dieses Auftreten fungiert als Emergenz eines personlichen Verkehrens mit Gott,
eines sich potenzierenden Geschehens der Wendung, die sich in der letzten Pas-
sage bei Hiob als Inwendigkeit gestaltete und im wiederholten Anheben seiner
Stimme das Aufbrechen des Zwangslidufigen im Durchbrechen der Offenbarung

169 pfee 1
“7. Mit diesem

erwirkte, als ,,etwas was neu in den Gang der Zeit einschligt
Einschlagen Elihus geht ein Treffen einher, das einerseits betroffen macht, ande-
rerseits das philosophische Pathos insofern auf entscheidende Weise préfiguriert,
als seine Leidenschaft auf die bewegt-bewegende Prisenz des Geistes als sich

wendendes Ereignis abzielt:

Nun aber entflammte der Zorn Elihus Sohns Berachels Sohns
Busis, von der Ramsippe,

wider [job entflammte sein Zorn, da3 der seine Seele eher als
Gott bewahrheitet meinte,

und wider die drei Genossen entflammte sein Zorn, dal3 sie eine
Entgegnung nicht fanden, Ijob zu schuldigen.

Elihu hatte aber mit Rede Ijob zugewartet,

denn élter als er waren sie an Tagen.

Nun sah Elihu, daf keine Entgegnung im Mund der drei Mianner
war, und sein Zorn entflammte.

Elihu Sohn Berachels entgegnete, er sprach:

,Jung bin ich an Tagen

Und ihr seid Greise,

darum habe ich mich verkrochen,

ich fiirchte, mein Wissen euch anzusagen,

ich sprach zu mir: die Tage sollen reden,

die Vielheit der Jahre Weisheit kundtun.

Jedoch, der Geist ists im Menschlein,

zwar iberfordert mit Mendels Hadern gegeniiber Gott und verstummen entspre-
chend, aber sie fiillen den entstehenden Raum des Schweigens mit ihrer reinen und
schlichten Anwesenheit: ,,Aber die vier Freunde blieben die ganze Nacht.” (Roth,
Hiob, 169)

169 Heschel, Die Prophetie, 100.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

274 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

der Odem des Gewaltigen, der sie merken heif3t,
nicht eben die Vielzeitigen sind weise

und eben die Alten merken das Recht!

Deshalb spreche ich: Hore mich an!

Ansagen will auch ich mein Gewultes. [...]
(Hiob 32: 2-10)'"°

Das Einschlagen in den Gang der Zeit verwundet den gewohnten Lauf der Zeit
und der Kausalitit, was im Narrativ die gesetzte Weisheit der Alten verwirbelt.
Uber das Narrativ hinaus wird der alte philosophische Bodensatz der transzen-
dentalen Kategorien von Raum und Zeit aufgeriihrt, um das selbstgefillige er-
kenntnistheoretische Paradigma in sich ruhender Theorie aufzustéren. Diese
Apathie wird durch das Pathos des Geistes in Bewegung versetzt, der im Hebréi-
schen mit M7 (ruach; Wind) und dem Atem Gottes assoziiert wird. Die entspre-
chende Verbindung kumuliert im Sinne der anhdufenden Versammlung im pro-
phetischen Bewusstsein, was der Vers im Hebréischen andeutet: w1182 X°7 M7 198
o1an 7w nawn (ahen ru’ah hi be’enosh venishmat shadai tevinem). Buber/Ro-
senzweig iibersetzen diese Passage: Jedoch, der Geist ists im Menschlein, der
Odem des Gewaltigen, der sie merken heifst. Eisemann akzentuiert den Geist als
prophecy, wodurch das Wissen zu einem gottlich inspirierten Verstehen ausge-
richtet wird. Der Verstehensakt steht dabei insofern im Kontext einer ethisch
fundierten Aufmerksamkeitsokonomie, als diese an ein Sollen gebunden wird:
der sie merken heifit. Noch genauer: Die Aufmerksamkeit wird auf ein punctum
hin gebiindelt, die im Kontext einer sich vorwirts bewegenden Ethik des Erin-
nerns steht. Der Ausdruck o1an (tevinem; verstehen) bezeichnet grammatika-
lisch eine Futurform, was inhaltlich mit der etymologischen Verwandtschaft mit
dem "21 (Navi; Prophet) die entsprechende Akzentuierung erfihrt. Einerseits
zeigt sich hier wiederholt das wahlverwandte Verhiltnis zu Kierkegaards Bewe-
gung des Vorwirtserinnerns; dies mit Bezug auf einen Geist, der performativ auf
Folie der Wind-Metaphorik durch den Text weht und sich der Evidenz des
Lichts entzieht. Andererseits wird aber auch deutlich, dass diese Bewegung als
spezifische Bewegung des prophetischen Bewusstseins eine entscheidende Dif-
ferenzierung erféhrt.

Das Einschlagen in den Gang der Zeit verwundet das Kontinuum, aber eroft-
net in diesem Bruch einen weiteren Raum, an dessen Schwelle sich Hiob befin-
det. Ankniipfungspunkt zwischen Elihu und Hiob bildet dabei das Motiv der he-
benden Bewegung, welche das Wunder so vorbereitet, dass die begrifflichen Fi-

170 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 322.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 275

den zwischen Wunde und Wunder ein verwickelt pathisches Verhiltnis'"' einge-
hen: Das wiederholte Anheben von Hiobs Stimme koinzidiert mit Elihus auf-
flammend leidenschaftlichen Aufruf, ihn anzuh6ren, um Wesentliches zu verste-
hen. Eine zusitzliche Koinzidenz bildet dabei seine Herkunft: Die Ramsippe
verweist auf das Erhabene, da 07 (ram; erhoben) bedeutet und sich mit der 77170
(Trumah) in Verbindung bringen ldsst: Dabei handelt sich um eine Abgabe, die
dem Bau des Stiftszelts dient, was als sogenannte Hebe bezeichnet wird. — Elihu
hebt zu vier Reden an; er, der mit seinem Namen personlich fiir und vor Gott
steht, stimmt Hiob ein, indem er ihn in einem metaphysischen Sinne iiberstimmt
— ihn mit seiner Stimme {iiber jene Schwelle fiihrt, auf welcher der leidende Hiob
zwar mit Pathos'”* das Anliegen seiner Unschuld vor Gott vortrug, aber ohne je-

171 Das verschlungene Verhiltnis markiert fiir Soloveitchik den Durch- und Ubergang,
bzw. die Bruchstelle zwischen der kosmischen und der prophetischen Ordnung. O-
der pointierter: Vom Logos zum Wort Gottes. Dieser Wirbel prifiguriert dabei Got-
tes Sprechen aus dem Wirbelwind, indem die Schopfung bewegt wird, um nicht als
rein logische Ordnung der Natur identifiziert und fixiert zu werden. Soloveitchik un-
terscheidet zwei anthropologische Grunderfahrungen: ,,The image of man in Juda-
ism is reflected in two experiences: the cosmic and the covenantal. At first, man
emerges in the Bible out of the depths of nature; he belongs to the cosmic continu-
um; he is involved in the great drama which follows an unalterable order and se-
quence. His methods of thinking and experiencing were born out of these patterns in
the unfolding of the cosmic process. [...] Man, in his encounter with God who ad-
dresses Himself to him not from within but from without the cosmic continuum, is
exposed to an experience wholly other from the cosmic encounter. This apocalyptic
dialogue which takes place between man and God consists of entirely different cate-
gories and a singular vocabulary. A new awareness dawns upon man, one that is not
rooted in the cosmic logic and regularities.” (Soloveitchik, Out of the Whirlwind,
116)

172 Der begriffliche Konnex zwischen Pathos und dem Erhabenen geht auf Longinus
zuriick, der den kulturgeschichtlichen Verlauf einer Asthetik des Erhabenen wesent-
lich prigte, indem er den Rahmen der Rhetorik sprengte. Dies zeigt sich insbesonde-
re in der Rezeption der Genieidsthetik und der Romantik. Im Zusammenhang mit der
behandelten Hiobstelle ist folgende Ausfithrung von poetologischem Interesse; dies
vor allem in Hinblick auf den Text, der auf Folie der Stimme rezipiert wird: ,,Meinte
aber Caecilius andererseits, Pathos trage gar nichts zum Erhabenen bei, und hielt er
es deswegen nicht fiir erwdhnenswert, tduscht er sich vollig; denn ich wage getrost
zu behaupten, daf nichts so sehr wie echtes Pathos am rechten Ort einen erhabenen

Eindruck macht, daf} es wie aus Entziickung und Eingebung einen Hauch von Be-

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

ne wendende Hebung vor Gott vollzogen und erlitten zu haben, bei welcher sich
das Theotropische ins Anthrotropische verwandelt hitte: von Gott personlich ge-
sucht zu werden.

Hiob, der nicht glaubte, dass Gott seiner Stimme lauschte, wenn er ihm rief,
wird im Sinne der Prifiguration des gottlichen Pathos von Elihu gehort und: ver-
standen! Elihu, welcher im Setting der Freunde nicht sichtbar war, représentiert
bzw. verkorpert die Stimme des nicht Sichtbaren, aber Verstehbaren, indem je-
nes Kontinuum verwundet wird, das durch die visuelle Logik geprigt ist. Die
Stimme Elihus verkorpert das aufmerkende Verstehen und verweist untergriindig
in der Eigenschaft aufmerksamer Prisenz auf die Schechina Gottes: als wirkende
Dimension der Nihe — des Anderen im Sinne des Nachbars. Hiob unterbricht ihn
nicht, er setzt zu keiner Gegenrede an, weil er nicht mehr debattiert, weil er den
Diskurs des argumentativen Hin und Hers hinter sich gelassen hat. Er hort jene
Stimme, die ihn iiber-setzt'”, von der Topographie des Sehens zu jener des Ver-
stehens. Oder mit erneutem Bezug zu Heschels Ellipse des Denkens: Von der
Selbstbediirftigkeit zum Begehren des Anderen. Die Ubersetzung passiert das
Wort, welches sich wirkend ereignet, um die Wirklichkeit als Offenbarung sicht-
— nein horbar zu machen. Elihu fiihrt Hiob in diesem Ereignis an die Schwelle
des prophetischen Bewusstseins, indem er bei Hiob ein echtes Verstindnis fiir

geisterung verstromt und die Rede gleichsam mit prophetischer Macht erfiillt.
(Longinus, Vom Erhabenen, 21)

173 Die tibersetzenden Bewegung Elihus durchbricht das Kontinuum aus Logik und On-
tologie. Im Sinne von Friedrich Weinreb geht es letztlich darum, die Wurzeln des
Menschen als aus dem Jenseits kommend zu verstehen, was auch auf Hiobs Situati-
on zutrifft: ,,Es gibt die bosen Geister, die das Leben immer weiter fortsetzen, konti-
nuieren wollen. Wihrend uns die guten Geister darauf hinweisen wollen, dass die
Reihenfolge, die wir erleben, ein Friiher hat, jenseits des Kontinuums, jenseits des
Anfangs, und ein Ende jenseits des Endes. Es gibt ein Anderes ausserhalb der Reihe.
Wihrend der Reihenfolge herrscht das Entweder-oder, besteht die Gefahr des Rech-
nens und Berechnens. [...] So glaube ich auch hier, bei Hiob, zu sehen: Die Antwort
wird nie kommen, wenn man die Wurzel nicht in einem Jenseits erkennt, einem un-
sichtbaren Gegentiber, das alles, was man hier kennt, in Frage stellt.“ (Weinreb, Die
Freuden Hiobs, 476-478) In diesem Zusammenhang konnte die Bruchstelle auch so
umschrieben werden, dass die Zahl in Richtung des Erzidhlens aufgebrochen wird. In
diese Konstellation passt eine kurze Stellenlese von Viktor von Weizsécker, um das
Grundthema Stimmung — Stimme anzuspielen: ,,Es gibt duflerlichen und innerlichen
Umgang, und damit tritt an Stelle des numerischen das sphérische Element der Be-

gegnung.” (Weizsicker, Pathosophie, 68)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 277

Transzendenz entstehen lédsst, indem sich diese auf ihn zubewegt, beriihrt und
entsprechend stimmt; jenseits von Hiobs Bewusstsein und von seiner Weisheit,
einen Grund oder Ursprung intendieren zu konnen. Elihu chiffriert eine Spur
bzw. eine Differenz, welche sich dieser Verortung widersetzt: So wie er auf-
tauchte, verschwindet er, im erneuten Bruch mit dem Kontinuum. Das punctum
des Abbruchs wiederholt Abrahams Motivik des Sehens, das aufgrund der ety-
mologischen Verwandtschaft mit der Furcht zu einem horenden Verstehen fiihr-
te:2% a1 90 XYY X2 2WIR IR 192 (lahen ireuhu anashim lo ireh kol hahmei
lev). Buber/Rosenzweig tibersetzen: Darum fiirchten die Menschen ihn, der auch
alle Herzensweisen nicht ansieht."”" Der Ausdruck Herzensweisen bildet dabei
bereits eine interpretative Akzentuierung von den wortwortlichen 2% "non Weis-
heiten des Herzens, welche im Dienste des Paradigmas erkennender Intentionali-
tit stehen. Im Bannkreis eines Logozentrismus, den wir mit Diogenes verab-
schiedeten, um in Richtung des Pathos aufzubrechen: Zu Heschels Fiihlungnah-
me zwischen Schopfer und Geschopf. Die offenbarende Furcht bildet diese
Schwelle, die Hiob nun in ein personliches Verhiltnis zu Gott erhebt, indem
Gott im Sinne Steiners hindurchsagt, hindurchklingt und die Dimension des

. 175
Wunders durchschimmern

lasst. In und durch die sich drehenden Windungen
der Schopfung ereignet sich die Wiederholung, indem Gott und Hiob im Wen-
dungsgeschehen aufeinandertreffen, sich finden. Das Pathos Gottes bewegt Hiob
durch die Amalgamierung von Stimme und Stimmung als jene Spur des Ande-
ren, die aus dem Sturmwind des Wirbelsturms zu ihm spricht. Die entsprechende
Geistmetaphorik bezieht sich auf ein wesentliches Zwischen und gestaltet einen
Zwischenraum, der im Sinne Heschels das gottliche Pathos charakterisiert. Mit-
hin markiert dieser Zwischenraum eine entscheidende Differenz zu Kierkegaards
Wiederholung, die als Existenzdialektik diesen Zwischenraum nicht kennt, des-
halb ihn iiberspringt bzw. den Sprung als die religiose Kategorie schlechthin
setzt. In Anlehnung an Heschels Verstindnis gilt es Hiobs Widerstdndigkeit aus
dem zu engen existenziellen Rahmen herauszulosen, um in eine Religionsphilo-
sophie jiidischen Kontexts zu iibersetzen. Auch bei dieser Ubersetzung bleibt die
Bewegung das Leitmotiv:

The divine pathos is like a bridge over the abyss that separates man from God. It implies

that the relationship between God and man is not dialectic, characterized by opposition

174 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 331.
175 Das oszillierende Schimmern zwischen Wunde und Wunder ereignet sich auch auf
der semantischen Ebene der schillernden Bedeutung des Ausdrucks 01 (nes): Er be-

zeichnet gleichzeitig Priifung, Erhebung und Wunder.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

278 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

and tension. Man in his essence is not the antithesis of the divine, although in his actual
existence he may be rebellious and defiant. The fact that the attitudes of man may affect
the life of God, that God stands in a intimate relationship to the world, implies a certain
analogy between Creator and creature. The prophets stress not only the discrepancy of
God and man, but also the relationship of reciprocity, consisting of God’s engagement to
man, not only of man’s commitment to God. The disparity between God and the world is
overcome in God, not in man. Confronted with an unconditional and absolute will of God,
with eternity and perfection, man in his brittleness appears as a complete antithesis. But
the prophets face a God of compassion, a God of concern and involvement, and it is in
such concern that the divine and the human meet. Pathos is the focal point for eternity and
history, the epitome of all relationships between God and man. Just because it is not a fi-
nal reality, but a dynamic modality, does pathos make possible a living encounter between

God and his people.'”

Die dynamische Modalitit kommt gleichzeitig im Changieren der Gottesnamen
zum Ausdruck. Wihrend Shaddai und Elokim auf Gott als Schopfer und Richter
iiber die Schopfung verweist, transzendiert der als Tetragramm unaussprechliche
Gottesname die Schopfung und die damit richtende Dimension, um durch die
Schopfung barmherzig und gnadenvoll zu wirken. Insofern ist es bemerkenswert,
dass Gott Hiob aus dem Sturmwind mit dem Namen des Tetragramms anspricht.
Als metaphysische Erfahrung erfiahrt Hiob die Stimme Gottes aus dem Sturm-
wind kommend, um ihn entsprechend zu bewegen und die Spur der Offenbarung
erlebbar zu machen. Es ist nur die Textoberfliche, die den Eindruck wecken
konnte, dass Gott durch die dargelegten Krifteverhiltnisse der Schopfung Hiob
einschiichternd zurechtweist, indem er ihn in die Schranken weist — indem er die
anmafende und maBlose Theodizee blof stellt und die richtigen Verhiltnisse
herstellt. In Anlehnung an Heschel gilt es diese zu oberfldchliche Lesart geord-
neter Verhiltnisse dahingehend zu bewegen, wo die Stimme Gottes im Verkeh-
ren der Verhiltnisse mit dem Menschen verkehrt, indem er ihn beriihrt. Bereits
Elihu hat in seinen Reden Hiob mit den Groenverhéltnissen der Schopfung kon-
frontiert und die Legitimitit seiner Rebellion in Frage gestellt, aber nicht aus ob-
jektiven theologischen Griinden, sondern aus der inneren Perspektive des Sub-
jekts heraus: Nicht kontinuierlich von sich auszugehen, um im geordneten Raum
des Kontinuums nach Besténdigkeit — Integritit — zu streben, sondern sich der
Transzendenz des Diskontinuierlichen hin zu 6ffnen, wodurch ein wirklicher
Austausch sich ereignen kann und es Integritét innerhalb eines neuen Horizonts
zu denken gilt: Im Verkehr von Geben und (auf)nehmen. Es ist das vermeintlich

176 Heschel, The Prophets, 229.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 279

passive Moment von Hiobs angeeigneter Empfinglichkeit, welches sein prophe-
tisches Bewusstsein aktiviert. Die (auf)gebrochene Subjektivitit bricht mit dem
eudaimonischen Paradigma nach Gliick, um — gemifl dem Epitaph Heschels —
Wunder zu erhalten. Indem Gott sich gibt, durch seine Gabe zur Gegebenheit
wird: zur Eingebung. Gott gibt sich Hiob hin, indem er ihn in schopferischer
Hingabe anspricht. Konstitutiv fiir diese dynamische Modalitit ist die Stimme
durch die Stimmung — die Worte aus dem Sturmwind. Das dabei wirkende Pa-
thos Gottes verfeinert sich insofern, als die waltende Gewaltigkeit der Stimmung
sich in Richtung Stimme verschiebt. Eisemann zeigt diese entscheidende Ak-
zentverschiebung an folgendem Detail auf, welches Ramban kommentierte: In
der ersten Rede Gottes: 77von 11 (min hase’arah; aus dem Sturmwind) ist mit
dem bestimmten Artikel geschrieben, um den Sturmwind zu betonen. Die zweite
Rede aus dem Sturmwind (Hiob, 40,6) spricht Gott 77v0 . Der fehlende be-
stimmte Artikel (77) geht fiir Ramban mit einer hoheren Stufe des prophetischen
Bewusstseins einher, da der Wirbelwind nicht mehr im Zentrum steht. Will hei-
Ben: Die metaphysische Erfahrung einer Stimme, die als gestaltlose Stimmung
hor- und sichtbar ist, verdichtet sich auf das Héren der Stimme, die im Sinne des
Tetragramms die stille Stimme der gebenden Hingabe ist: als Kraft der Selbst-
aufgabe. Dass Hiob auf dem Hohepunkt dieses Narrativs von dieser Kraft affi-
ziert wird, bedeutet nicht, dass seine Individualitédt in einem Ganzen sich aufge-
16st hétte, sondern: dass er durch das aufbrechende Selbst zur Person geworden
ist, bei der Gott durchklingt: Aufs Horensagen des Ohrs habe ich dich gehort,
Jjetzt aber hat dich mein Auge gesehen. Drum verwerfe ich und es gereut mich
hier in dem Staub und der Asche.'”’ Die personliche Beriihrung durch die Bewe-
gung der Transzendenz fiihrt zu einer existenziellen Erfahrung, die folgende
Schnittstellen zu Kierkegaard beinhaltet: Zum einen bewegt sich die menschli-
che Existenz in der Polaritédt zwischen der Endlichkeit des Staubes und der Un-
endlichkeit Gottes. Zum anderen kann sich Existenz nur als eine religise trans-
formieren, indem es zu einem Ausbruch des Einzelnen aus der Tradition kommt,
in der Gott nur geriichteweise — vom Horen sagen — bekannt ist. Gott als Geriicht
bildet traditionellerweise einen Glauben aus, der in Opposition zum Wissen
steht, dass man eben nur an Gott glauben kann. Dass Hiob Gott gesehen hat, be-
deutet im erarbeiteten Kontext, dass er im Sinne einer metaphysischen Erfahrung
Zeuge eines zeugenden Vorgangs geworden ist: Er hat das Geheimnis der Wie-
derholung nicht erkannt, aber verstanden. Gott hat Hiobs Stimme gehort und
Hiob hat die Stimme Gottes gehort. Das Inwendige wendet sich dabei nach au-
Ben.

177 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, Bd.4, 339.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

280 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

5.2.5 Ausgang: Vom Pathos zur Sympathie

Kierkegaards junger Mensch verinnerlicht sein Leiden und existenzialisiert die-
ses im philosophischen Sinne, indem er es als Inwendigkeit zu einer religidosen
Geisteshaltung erklirt, die sich so in ein Gottesverhiltnis setzt. Er identifiziert
sich mit Hiob, indem er mit ihm sympathisiert, indem sich seine Innerlichkeit je-
ner Hiobs angleicht. In der existenziellen Subjektivierung sieht er sich zusitzlich
dadurch bestirkt, indem Gott am Ende des Narrativs Hiob verteidigt, wihrend
die drei Freunde fiir ihre Art und Weise der Gottesverteidigung verurteilt wer-
den. Hiob hat angemessener von Gott gesprochen als die drei Freunde. Insofern
bildet die existenzialisierte Subjektivitit die addquate Grundlage fiir die Dyna-
mik des Pathos, nur: der junge Mensch bleibt in seinem Gottesverhiltnis ichbe-
fangen; die Stimme Elihus entsprechend ungehort. Es fehlt das transitive Mo-
ment, um sich der gebenden Transzendenz hinzuwenden, hinzugeben. Diese
Hingabe wiederholt die Philosophie als Liebe zur Weisheit, aber nicht als eide-
tisch geprégtes Schauen mit dem geistigen Auge, sondern als ein sehend ma-
chendes Lauschen bzw. Verstehen des Anderen. Die darin enthaltene Intimitit
umkreist Heschel in Anlehnung an den Propheten Hosea, bei dem der Ausdruck
' DT (da’at Hashem) oft vorkommt. Die oberflichliche Bedeutung kann mit
Gott wissen, kennen wiedergegeben werden. Uber Hosea hinaus entwickelt He-
schel auf der Folie des Pathos eine Idee der Sympathie:

Wir treffen wohl den urspriinglichen Sinn, wenn wir diese bezeichnende Wendung in
, Verkehren mit Gott“ iibersetzen; eine Ubertragung, die der Mentalitdt des Propheten
durchaus entspricht. Der einzige Sinn einer derartigen Idee kann nicht gottesgefillige
Handlungen und Gesinnungen gemeint haben, sondern ein unmittelbares Fiihlungnehmen
mit Gott, ein emotionales Verkehren mit dem gottlichen Pathos, die Symphatie. Nach
Analogie der geschlechtlichen Vereinigung, auf welche dieses Verbum hinweist, muss
man diese Sympathie als ,,Miteinanderfiihlen* auffassen. Ebenso wie im geschlechtlichen
Miteinanderfiihlen, wo das Gefiihl der einen Person der anderen in keiner Weise gegen-
standlich wird, wo vielmehr beide Personen den gleichen Verhalt fiihlen, ist die Form der
Sympathie, die in dem hoseanischen Postulat gemeint ist, nicht ein Bemitleiden, sondern

. S . 178
ein Miteinanderleiden.

Diese Innerlichkeit, die sich nach auflen wendet, kennzeichnet einerseits die
hochste Begabung des Propheten, Gott zu antworten. Das Potenzial dieser Ver-

178 Heschel, Die Prophetie, 83f.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 281

antwortung179 geht andererseits iiber das prophetische Bewusstsein hinaus und
richtet den Menschen in seiner ethischen Grundhaltung als Geisteshaltung in
Richtung des anderen aus, worin das Motiv echter Integritit — nicht nur jener
Hiobs — liegt:

Sympathy is a stage in which a person is open to the presence of another person. It is a
feeling which feels the feeling to which it reacts — the opposite of emotional solitariness.
In prophetic sympathy, man is open to the presence and emotion of the transcendent Sub-
ject. He carries within himself the awareness of what is happening to God. [...] This, per-
haps, is the reward and distinction of prophetic existence: to be attuned to God. No one
knows the measure of such intensity, the degree of such accord. It is more than a feeling.
It is a whole way of being. In contrast to ecstasy, with its momentary transports, sympathy

with God is a constant attitude.'®’

In diesem Sinne erfihrt das Narrativ um Hiob eine Abrundung, bei der das Pa-
thos Gottes und die Sympathie des Menschen ineinanderwirken. Gott weist die
drei Freunde an, Opfer darzubringen, welche eine reinigende Wirkung erzielen
sollen, weil Hiob gleichzeitig fiir seine Freunde beten wird. Gott, der nicht mehr
im Sinne des ekstatischen Ereignisses zu Hiob aus dem Sturmwind spricht, hat
bei ihm die beschriebene Sympathie geweckt, so dass Hiob aus dieser konstanten
Innerlichkeit heraus sich im Gebet nach aulen wendet. Die Wiederholung wird
im Sinne Kierkegaards — und iiber ihn hinaus — zur neuen Kategorie der Philoso-
phie und fiihrt zur Riickkehr als Ausdruck der Kehre und des Verkehrs: nx aw 'm
WYI 7Y Y9onna 2R nraw (veHashem shaw et shwit ijov behitpalelo be’ad
re’ehu). Buber/Rosenzweig pointieren den vermeintlichen Pleonasmus: Er liefs
ljob Wiederkehr kehren, als er betete fiir seine Genossen. 8

179 Christian Wiese thematisiert diese grundlegende Verantwortung des Menschen im
Kontext einer theologischen und philosphischen Perspektivierung nach Auschwitz.
Er lotet dabei die gemeinsame Schnittstelle zwischen Hans Jonas und Heschel aus,
die darin besteht, keine Post-Holocaust-Theologie im Sinne von Fackenheim zu
formulieren, sondern die Aufgabe des Menschen im kreatiirlichen Rahmen einer
Schopfung aufzusuchen, die sich durch gottliches Pathos auszeichnet. Dabei wird
die Frage der Theodizee von der Anthropodizee verdringt und der Mensch erlangt
eine fundamentale Verantwortung im Prozess der Schopfung (vgl. dazu: Wiese,
God’s Passion for Humankind and Human Responsibility for the Divine, 220-223).

180 Heschel, The Prophets, 309, 311.

181 Buber/Rosenzweig, Die Schriftwerke, 340. Vgl. dazu auch die Anm. 143 zum Aus-
druck der 721w (teshuva).

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Hiobs feindliche Passagen haben zu einem erweiterten Lebensverstindnis
gefiihrt, die es ihm ermdoglichten, an das andere Ende der Ellipse zu gelangen,
indem er sein Selbst aufbrach und gleichzeitig aufgebrochen wurde, um die
Existenz im Sinne von Heschel nicht blol zu kontinuieren, sondern zu exaltieren
— es zu kehren. Das darin springende Moment {iberspringt das Selbst, um das
Leben als Existenz zu heiligen; es ganz zu machen, indem zwischen Mensch und
Gott jene Saite stimmender Bestimmung schwingt, die in der Tiefenstruktur des
Pathos angelegt ist: Die wechselseitige Gabe. Uber die Dimension des propheti-
schen Bewusstseins hinaus, zeichnet sich Hiob durch eine Grundstimmung aus,
die am Schluss ihren Ausdruck im gebenden Gebet findet. Das Gebet als Gabe
ist Ausdruck der Sympathie, bei welcher Gott nicht blof3 ein Geriicht ist, sondern
ein metaphysisches Erfahren der Spuren der Transzendenz. Spuren, welche die
kosmisch ontologische Ordnung des kontinuierenden Universums iiberschreitet,
um in der Diskontinuitit zu verkehren. Hiobs Ausbruch aus dieser Ordnung be-
misst sich daran, dass er nicht mehr Gerechtigkeit fiir sein Selbst im Verhiltnis
zu Gott einfordert. Diese Selbstgerechtigkeit nédhrte sich aus dem Wirklichkeits-
verstidndnis einer ontologischen Ordnung, in der Hiob als Subjekt sein Recht ge-
geniiber Gott als Objekt behauptete. Im Akt des Betens'** 59571 (hitpalel) erhebt
sich das Selbst-Urteil tiber sich hinaus, um die Wiederholung passieren zu lassen
— ohne kierkegaardisch an dieser Moglichkeit zu verzweifeln. Bei Heschel
schimmert diese Sinndimension durch, indem er den semantischen Gehalt des
hebriischen Verbs mit der Sympathie als Fiihlungnahme Gottes verbindet, wobei
die Integritit als messianisches Wirken am Ganzen aufgefasst werden kann:

182 Hirsch verweist auf die interessante hebréische Etymologie des Gebets bzw. des Be-
tens: ,,Hitpallel, wovon Tefilla gebildet ist, heisst urspriinglich: iiber sich urteilen,
tiber sich richten, oder wie die Form Hitpa’el hiufig ein inneres Streben bezeichnet:
ein Urteil, und zwar ein wahres Urteil iiber sich erstreben, gewinnen. Es bezeichnet
also: Hinaustreten aus dem tétigen Leben und sich ein Urteil der Wahrheit iiber sich,
iiber sein Ich, d.h. iiber all seine Beziehungen zu Gott und zur Welt und Gottes und
der Welt zu sich erstreben, und mit der Kraft eines solchen Urteils Geist und Herz
durchdringen, wodurch beide geldutert und gehoben und gestérkt, neu dem titigen
Leben wiedergegeben werden. Die Handlung einer solchen Selbsturteilserringung
heisst ,Tefilla‘. Tefilla nennen wir deutsch: ,Gebet‘; doch driickt dieses Wort den
Begriff Tefilla nur unvollkommen aus, da es an eine Bitte erinnert, die nur eine Un-
terabteilung der Tefilla ist, oder an die alte Bedeutung des Wortes beten, die, wenn
ich mich nicht irre, ein bloBes Hersagen ist.“ (Hirsch, Chorew: Versuche iiber Jisra-
els Pflichten in der Zerstreuung, 491)

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 283

Beten ist mehr als ein geistiger Prozess und mehr als eine Bewegung der Lippen. Es ist ein
Akt, der zwischen Mensch und Gott geschieht, in Gottes Gegenwart. Einen Gebetstext le-
sen oder studieren ist nicht das gleiche wie beten. Was das Beten kennzeichnet, ist der
Entschluss, sich in die Gegenwart Gottes zu begeben und sich ihr auszusetzen. Beten be-
deutet, sich ihm, Seinem Urteil auszuliefern. Wenn ,,Gebet der Ausdruck des Bewusst-
seins ist, im Universum beheimatet zu sein“, dann war der Psalmendichter, der ausrief
,Ich bin ein Fremder auf Erden, verbirg nicht deine Gebote vor mir* (Ps 119,19), jemand,
der die Natur des Gebetes griindlich missverstand. Viele Jahrhunderte jiidischer Geschich-
te hindurch war die eigentliche Motivation fiir das Gebet nicht ,,das Bewusstsein, im Uni-
versum daheim zu sein®, sondern umgekehrt das Bewusstsein, im Universum nicht behei-
matet zu sein. Angesichts so vieler Leiden und all des Bosen, angesichts der zahllosen
Beispiele des Scheiterns aller Versuche, nach dem Willen Gottes zu leben, konnen wir nur
Angst und geistige Heimatlosigkeit erfahren. Diese Erfahrung gewann an Intensitdt durch
die erregende Erkenntnis, dass Gott selbst nicht daheim ist in einem Universum, wo sein
Wille verhohnt, wo sein Konigtum geleugnet wird. Die Schechina ist im Exil, die Welt ist
verdorben, das Universum selbst ist nicht daheim... Beten heifit folglich, Gott in die Welt

- . s : . 183
zuriickzubringen, Sein Konigtum aufzurichten, Seinen Ruhm herrschen zu lassen.

Sowie die Stimme bzw. das Wort Gottes den Menschen beriihrt, so beriihrt die
Stimme bzw. das betende Wort des Menschen Gott. Die Wechselwirkung der pa-
thisch wirkenden Kraft des Wortes kulminiert in Sympathie, dem Mitfiihlen mit
der Schechina, jener gottlichen Dimension, die wohnt und weilt. Nichts reprdsen-
tiert, sondern Gegenwart schafft. Eine Gegenwart, die auf das Gegeniiber wartet,
es erwartet. Denn das Gegeniiber ist Nachbar und 12¥ (shakhen): benachbart und
nahe. Der Dreiklang zwischen Pathos — Stimme — Stimmung eint sich zum einen
Grundton und zum einen Element, welches Wort und Existenz geheimnisvoll
verknotet: die Néhe. In welcher Hiob alles doppelt empfingt, nachdem seine
Freunde ihm die Opfer bringen, damit er diese Gott darbringt und fiir die Freun-
de betet. Zwischen dem Opfer und dem Gebet gibt es im mehrfachen Sinne eine
innigste Beziehung. Zwei Aspekte sollen bei Hiobs Ausgang aufgegriffen wer-
den. Zum einen hat seit der Zerstérung des Tempels das Gebet das Opfer ersetzt.
Nicht das Opfer wird gegeben, sondern das Selbst, wobei in dieser Selbsthingabe
die messianische Hoffnung mitschwingt, dass durch das Gebet der Tempel wie-
dererrichtet wird. Zum anderen verweist der Begriff des Opfers auf die Nihe:
Der Ausdruck 3279 (Korban) lédsst sich auf das Wortfeld 29p (karov; nahe) und
dessen abgeleitete Verbform 27pnn% (lehitkarev; sich anndhern) beziehen, was
die geheimnisvolle Verknotung wiederholt. Die Nihe zwischen Gott und

183 Heschel, Der Mensch fragt nach Gott, 411.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

Mensch ereignet sich im und mit dem sich gebendem Wort. Dieser Ausgang
Hiobs unterscheidet sich wesentlich von der Eingangssituation, wo Hiob Opfer
im Rahmen eines traditionellen Verstindnisses brachte, bei dem er Gott nur vom
Horen her geriichteweise kannte. Die erworbene Gabe zur Nihe wird zum ent-
scheidenden Signum seiner Integritit. — In dessen Zeichen sich die Philosophie
wiederholt: Nicht als sterben lernen, sondern als den Tod geben. Heschel um-
schreibt diese Gabe als die tiefste — elliptische — Weisheit, wobei seine Worte
selbst wie eine (prophetische) Stimme im Sinne des Pathos wirken. Dabei schei-
nen sie einen Nachhall auf Hiobs Leben und Tod zu bilden; dies im Sinne von
Steiners Vibrato, das nach dem Klang (der Nihe) noch in uns fortdauert:

The deepest wisdom man can attain is to know that his destiny is to aid, to serve. We have
to conquer in order to succumb; we have to acquire in order to give away; we have to tri-
umph in order to be overwhelmed. Man has to understand in order to believe, to know in
order to accept. The aspiration is to optain; the perfection is to dispense. This is the mean-
ing of death: the self-dedication to the divine. Death so understood will not be distorted by
the craving for immortality, for this act of giving away is reciprocity on man’s part for

God’s gift of life. For the pious man it is a privilege to die.'™

Hiobs Ausgang ist ein letzter Durchgang, ein letztes Passieren, ein letzter Akt
Pathos: indem er seinen Tod gibt — und zu Staub wird. Diese wahre Integritt be-
zeugt eine elliptische Wahrheit. Eine Wahrheit, die sich nur elliptisch zeugen
lasst. Es sind gleichzeitig die letzten Zeilen Heschels seiner religionsphilosophi-
schen Schrift Man is Not Alone. A Philosophy of Religion, dessen letztes Kapitel
sich dem frommen Menschen widmet, dem 7°0r1 (Hasid), der 7011 (Hesed) Gunst,
Gnade und Giite lebt und diese Dimension selbst von Gott erféhrt. Und fiir den
es ein Privileg ist, sein Leben zu geben. Jenseits eines vermeintlich angestaubten
Begriffs durchwebt die Frommigkeit als Ndhe zum Anderen die gesamte Le-
benstextur, welche die Interpretation des narrativen Texts Hiob steuerte, denn:
,,Gott ist in das Leben der Menschen hineinverwoben.“'®

Heschel sympathisiert nicht direkt mit Hiob, wie wir es beim jungen Dichter
kennen gelernt haben. Doch im Kontext des prophetischen Bewusstseins und des
Gebets wiirde ich von einer fundamental untergriindigen Sympathie zwischen
Hiob und Heschel sprechen, die im Motiv der Frommigkeit wurzelt, wobei sich
die Wiederholung als Durchdringung von Existenz und Schrift ereignet: als Na-
he zum sich gebenden Wort. Heschel schreibt sein Selbst in diese Textur ein, in-

184 Heschel, Man is Not Alone, 296.
185 Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 132.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DRITTER GANG | 285

dem er den Chassidismus iiber die Spur des Pathos grabend wiederholt, um die
Lebenstotalitidt des von Gott gesuchten — integren — Menschen zu verstehen: Als
leidenschaftliche Beziehung zum und im stimmenden Wort. Chiffriert durch das
Herz on (has; erbarmen) im Herzwort Hesed (Giite), um die sympathetische
Schnittstelle als verwandtschaftliche Nah(t)stelle zwischen Gott und Chassid zu
vergegenwirtigen; dies in der Dynamik des beherzigenden reflexiven Verbes
o na (hitjahes; sich beziehen). — Am Ausgang seines Lebens bezieht sich Hiob
im wendenden Ereignis auf Gott, nachdem er das Nichts und die Nichtigkeit des
Staubes in allen Facetten der Drehungen und Wirbel kennengelernt, durchgear-
beitet und wiederholt hat und diesen Staub als Element der Schopfung in das Le-
ben zu integrieren vermochte. Die Integritit basiert nicht auf logischem oder
theo-logischem Grund, sondern durch die Vermischung der Polarititen, durch
die Durchdringung von Ko6rper und Geist — durch die Verflechtung zwischen
Immanenz und Transzendenz: Durch die Schopfung hindurch. Im Durchgang
der Existenz wurde jener Staub aufgewirbelt, der den Menschen wesenhaft an
die Erde bindet, um sich mit dem Himmel zu verbinden — um eine neue Philoso-
phie jenseits der logischen Dualismen aufzuspuren:

Doch wenn auch die Dualitéit der menschlichen Natur keine letzte Spannung bedeutet, so
bedeutet sie doch eine Dualitdt von Grofe und Bedeutungslosigkeit, von Verbundenheit
mit der Erde und enger Verbindung mit Gott. Die Dualitit beruht nicht auf dem Gegensatz
von Seele und Korper und den Prinzipien von Gut und Bose. Die Bibel betrachtet den
Korper nicht wie die Pythagorder als Grab und Gefidngnis der Seele oder gar als Sitz und
Quelle der Siinde. Der Widerspruch liegt in dem, was der Mensch mit seinem Korper und
seiner Seele tut, liegt mehr in seinen Taten als in seinem eigentlichen Wesen. Wie Natur
nicht Gegensatz zu Gott ist, sondern Seine Schopfung und Sein Werkzeug, so ist Staub

kein Widerspruch zur Ebenbildlichkeit, sondern deren Hintergrund und Ergéinzung.'®

Dass der Staub keinen Widerspruch zur Ebenbildlichkeit Gottes bildet, sondern
als Hintergrund und Ergénzung fungiert, ist jenem Pathos inhdrent, welches He-
schel einerseits gedanklich, andererseits bis in die sprachliche Materialitit hinein
durch den Akt der Umschreibungen selbst zum Rotieren bringt, bzw. die griechi-
sche Kernbedeutung des Leidens aufriihrt, um im Vermischen zwischen aktiver
Spurung und passivem Gespurt werden neue Sinndimensionen und -schichten
beriihrt. Der aufgeriihrte Staub bewegt sich als Stimmung im kosmischen Kon-
text der Schopfung, um diese zu tiberschreiten. Genauer: um sich dem Wort als
Stimme Gottes anzundhern. Insofern miindet Schreiben in eine Poetologie auf-

186 Heschel, Die ungesicherte Freiheit, 130.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

286 | GEHEIMNIS DER WIEDERHOLUNG

wirbelnden Staubes, bei welcher die in der Schrift horbare Stimme die Textur so
aufwirbelt, dass das Sein und das Sein als Schopfung zunehmend den Referenz-
charakter verlieren, um das Wort zu sich selbst zuriickzubringen: als Wiederho-
lung des Wortes, welches formlich in der Spur als Schrift errungen werden muss.
Wir erinnern uns an Kierkegaard: ,,Das Ganze ist ein Ringen, in welchem das
Allgemeine mit der Ausnahme sich misst, mit ihr kimpft im Streite und zugleich
sie durch dieses Ringen stirkt. '™ Die elliptischen Drehungen wirbeln den Staub
jedoch so auf, dass sein dsthetischer (aisthetischer) Gehalt nicht ad absurdum
gefiihrt werden muss, um das Religiose existenzialdialektisch hervorbrechen zu
lassen; sondern um sich mit dem Hoheren im Sinne unsichtbarer Transzendenz
zu verbinden.

Darin besteht die ernste Seite dieser Posse, die sich iiber die verstaubte Phi-
losophie lustig macht, bei der nichts passiert. — Weil das Selbst nicht passiert
wird, um in der Selbstiiberschreitung sich zu geben. Dieses letzte Geben bezieht
sich auf eine Integritit jenseits versohnender Harmonie, die den apathischen
Stillstand représentiert. Die letzte Gabe Hiobs ist letzte Bewegung. Als Pathos.
Als Errungenschaft: im Sinne errungener Gottesnihe.

Mit Soloveitchik mochte ich Hiobs Durchgang beenden, der dabei iiber sein
Schicksal hinausweist, um den dialektischen Nerv des ganzen Menschen zu be-
rithren, dessen Integritét nur gebrochen188 gedacht werden kann:

Can a complete harmony be achieved? Certainly not, since the natural and the covenantal
belong to different and incommensurate orders! They must engender in man conflict and
strife. Man must wrestle with himself, or, cosmic man is engaged in combat with covenan-
tal man. Man oscillates between the cosmic and covenantal experience like a pendulum

swinging back and forth between two poles.'

187 Kierkegaard, Die Wiederholung, §0.

188 Diese Bruchstelle bildet fiir Sebastian Wogenstein das Wesensmerkmal des Geisti-
gen, aus dessen tragischen Konstellation zwischen Subjektivitit und Objektivitit die
Umrisse des halachischen Menschen kenntlich werden: ,,Doch gerade diese geistige
Zone, in der Subjektivitdt mit der objektivierten Form versshnt werden soll, erweist
sich als ein dusserst briichiges und konflikttrichtiges Gebiet, in dem mit Blick auf
scharf konturierte Werte und Normen tragische Kollisionen geradezu vorprogram-
miert erscheinen. Und so mag es nicht wundernehmen, dass tragische Konstellatio-
nen eine Denkfigur bilden, mit der und gegen die Soloveitchik seinen halachischen
Menschen konzipiert.” (Wogenstein, Horizonte der Moderne, 181)

189 Soloveitchik, Out of the Whirlwind, 118.

14.02.2028, 12:23:08, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - () Iz


https://doi.org/10.14361/9783839436134-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

