
Normalisierte Verachtung und verachtende Normalität

Hannah Schlüter

Hilge Landweer benennt Verachtung als impliziten und Hass als expliziten Modus

von Aggressionsaffekten, die sich auf Individuen und Gruppen richten können und

mit Zuschreibungen von deren Minderwertigkeit abgesichert werden. Sie betont

weiterhin die Unmöglichkeit,Meinungen unabhängig von ihren Vertreter:innen zu

verachten.

Das erscheint auch in einer herrschaftskritischen Betrachtung der Wirkweise

von Aggressionsaffekten sinnvoll, die sich hier insbesondere darauf konzentriert,

zu argumentieren, warum Verachtung als wichtiger Teil der unbenannten emo-

tionalen Herrschaftsstruktur des globalen rassistisch-patriarchalen Kapitalismus

beschrieben werden kann, der ein wichtiges, oft unbenanntes, »Konglomerat an

Aggressionsaffekten«1 ist, das beim Verständnis zeitgenössischer Aggression und

Verachtung eine Rolle spielt.

Als Situation, die diskursiv meist nicht als menschen-, tier- und naturverach-

tende Normalität markiert wird, sondern als Normalität erscheint, die erst durch

die Corona-Pandemie zum erstenMal global als brüchig und verletzlich erlebt wur-

de. Es ist eine Situation, die von den von ihr Herabgesetzten aktiv denormalisiert

werden muss. Dass die vermeintliche Normalität eine aggressive Ausgangssitua-

tion darstellt, die aber als Normalität behandelt und bezeichnet wird, erschwert

es den emotional wie strukturell Verachteten und ihren solidarischen Kompliz:in-

nen, die tradierten und vielfachen materiellen, räumlichen und geschlechtsbasier-

ten Aggressionen des Systems als solche zu benennen.

Die aggressive Normalität ist auf individueller, institutioneller und struktu-

reller Ebene verschiedenermaßen von Ideologien durchzogen, die Menschen und

Gruppen verschiedener Identitäten nach einer nach wie vor weißen, hegemonial-

männlichen, westlich und neoliberal geprägten Norm auf- und abwerten. Diese

Norm folgt unter anderem tradierten Logiken von White Supremacy und Miso-

gynie und entzieht sich, als immer auch unbewusste Struktur, der vollständigen

rationalen Aufklärung der Normierten, die gezwungen sind, innerhalb ihrer Logik

1 Hilge Landweer: »Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im öffentlichen Raum« im vor-

liegenden Band.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007 - am 14.02.2026, 09:39:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


100 Hannah Schlüter

und Artikulationsformen zu leben und Kriterien und Normen zu entwickeln, die

ihr entgegenstehen.

Wie solche Ideologien der Ungleichwertigkeit konkret unterschiedliche Grup-

pen herabsetzen und gegen wen sich systematisch Aggression richtet, wurde

begrenzt auf Deutschland durch die Studien zu gruppenbezogener Menschen-

feindlichkeit untersucht undwird esweiterhin durch die Leipziger Autoritarismus-

Studie.2 Die Facetten der Verachtung dürften sich oftmals implizit entlang dieser

– nicht nur intersektional strukturierten3 – Linien von race, class, gender und

body finden, explizit jedoch auch an konkreten räumlichen nationalen Grenzen, in

Lagern und in Gewalthandeln. Zusätzlich zu den, mithilfe intersektionaler Theorie

bestimmbaren Anhaltspunkten für gesellschaftliche Verachtungsformen, zeigt

sich im Antisemitismus eine Form der Verachtung von Andersartigkeit, örtlich

ungebundener und brüchiger Identität, die dieser eine undurchschaubare Macht

zuschreibt und das Jüdische zugleich auf- und abwertet.4

Eine herrschaftskritische Perspektive kann politische Emotionalität nicht uni-

versell, sondern notwendig standpunkttheoretisch5 und relational beschreiben: Die

weniger Mächtigen können die Mächtigen nicht verachten, weil sie in einem Ab-

hängigkeitsverhältnis zu ihnen stehen, das sie sich nicht aussuchen oder verlas-

sen können, wenn sie überleben wollen. Eine Autonomisierung, die eine tatsächli-

che Abwendung in einem verachtenden Überlegenheitsgefühl ermöglicht, ist dabei

nicht gänzlich auszuschließen, dürfte aber – je nach Standpunkt im Machtgefüge

– ungewöhnlich und eher für wenige spezifisch privilegierte Angehörige margina-

lisierter Gruppen Option sein.

Wut gegen Unterdrückende, die sich beispielsweise gegen ein institutionell to-

leriertes und gefördertes Töten durch Organe wie die Polizei oder Frontex richtet,

ist dabei in einer Machtkonstellation als Widerstand eine Reaktion und etwas an-

deres als Wut der Unterdrückenden, die auf Zerstörung und Machterhalt aus ist.

Es gibt in dieser Machtkonstellation ebenfalls hegemoniale Modi der Emotio-

nalität, deren Hegemonialität auch Kämpfe um soziale Gerechtigkeit nicht unbe-

rührt lässt. Diese Kämpfe sind immer auch Ausdruck von Wut, Verzweiflung oder

Trauer über einen Zustand, dem durch die herrschendeMachtkonstellation oft nur

2 Etwa: Oliver Decker und Elmar Brähler: Flucht ins Autoritäre. Rechtsextreme Dynamiken in der

Mitte der Gesellschaft. Gießen: Psychosozial-Verlag 2018 undWilhelm Heitmeyer (Hg.): Deut-

sche Zustände, Folge 1-10, 2002-2011. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag 2018.

3 Gabriele Winker und Nina Degele: Intersektionalität. Zur Analyse sozialer Ungleichheiten. Bie-

lefeld: transcript 2009.

4 Delphine Horvilleur: Überlegungen zur Frage des Antisemitismus. Berlin: Hanser Verlag 2020.

5 ImSinne einesWissens, das seine Perspektivität anerkennt: DonnaHaraway: »SituiertesWis-

sen. DieWissenschaftsfrage im Feminismus und das Privileg einer partialen Perspektive« in:

Elvira Scheich (Hg.): Vermittelte Weiblichkeiten. Feministische Wissenschafts- und Gesellschafts-

theorie, Hamburg: Hamburger Edition 1996, S. 217-247.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007 - am 14.02.2026, 09:39:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Normalisierte Verachtung und verachtende Normalität 101

ohnmächtig begegnet werden kann. Hegemonial ist dabei die Forderung nach der

Regulation und Befriedung dieser Gefühle, die als angemessene Reaktionen auf

konkrete Bedrohungssituationen und Ereignisse in einem Diskurs mit Positionen

stehen, die die zu betrauernden provozierenden Ausgangslagen leugnen,wie bspw.

im Fall der Trauer undWut über George Floyd, um Femizide oder auf die Leugnung

der Erderwärmung.

Die Akteur:innen werden gezwungen, sich in den aggressiven hegemonialen

Rahmenbedingungen zu artikulieren, die als Kriterien von Angemessenheit und

Sachlichkeit einen machtbefreiten, demokratischen Diskursraum behaupten, der

faktisch nicht vorhanden ist und der sich nicht zuletzt über mehr oder minder

zugängliche Sprachen und soziale Kontexte konstituiert.

Die Akteur:innen der Bewegungen für soziale Gerechtigkeit haben dadurch in

ihrer politischen Arbeit eine umfassende, doppelte Aufgabe, in der kein Lebens-

bereich von einer politischen Betrachtung ausgenommen sein kann. Weil auch

sie systemimmanent sind und als Beteiligte aus dem vorgegebenen und normali-

sierten Rahmen nur bedingt und wenn, dann fragmentarisch ausbrechen können,

brauchen sie mindestens ebensoviele Ressourcen, Zeit und Raum zur immer auch

emotionalen Reflektion der eigenen Eingebundenheit und Zurichtung im belas-

tenden Gesamtzusammenhang wie für ihre aktivistische Aktivität. Das bedeutet

ein Erlernen und Erproben von neuartigen Beziehungsstilen und Dialogformen,

die sich instrumentellen, objektivierenden und patriarchalen Logiken, soweit das

möglich und denkbar ist, entziehen.

In Anbetracht der hegemonialen Vorbestimmtheit der Emotionalität soll im

Folgenden umrissen werden, inwiefern ein rassistisch und patriarchal konstitu-

ierter Kapitalismus – als das hegemoniale System unserer Zeit – als Aggressor

verstanden werden kann, der eine verachtende Normalität als gegeben setzt, die

Menschen global und intersektional betrachtet verschiedenermaßen als minder-

wertig behandelt.

Dazu sind seine immer auch emotionalen Normen und Prämissen zu benen-

nen, weil erst von ihnen ausgehend deutlich werden kann, welche Gefühle tabui-

siert und welche strukturell erwünscht sind.

So wie Emotionen nicht isoliert auftreten und ohne Reduktionen voneinander

abgrenzbar oder abschließend artikulier- und erklärbar sind, sind sie nie nur indi-

viduell. Sie sind abhängig von der Position der fühlenden Person in lokal und glo-

bal vermittelten, diversen Bezugsgruppen wie Familien, Freund:innenkreise und

Communities, wie auch eingebettet in Herrschaftsverhältnisse, die sich in den Be-

zugsgruppen mehr oder weniger reproduzieren. Emotionen sind komplexe, pro-

zesshafte und unabgeschlossene, dialogische Reaktionen, deren analytische Ab-

grenzung von Denken und Umwelt notwendig bruchstückhaft bleiben muss.

Sie sind zugleich individuell und kollektiv, historisch und räumlich geformt

und formbar, durch Individuum und Struktur, Mikro-, Makro- und Mesoebenen

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007 - am 14.02.2026, 09:39:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


102 Hannah Schlüter

des Denkens und Wahrnehmens. Sie können auf diesen Ebenen akzeptiert, tabui-

siert, thematisiert, beschnitten, ins Bewusstsein geholt, gefördert, sanktioniert,

erlernt, verlernt, bearbeitet, normalisiert oder denormalisiert werden – und je

nach Ausbildung emotionaler Kulturen sicher noch einiges mehr.

Die patriarchal-rassistisch-kapitalistische Norm ist nun eine, die sich oft an

einem emotional dissoziativen, transgenerational verschiedenermaßen trauma-

tisierten Zustand orientiert. Mangelhaft verankerte Gefühlsarbeit verhindert die

Auflösung der betäubten emotionalen Normalität. Sie ist der Emotionalität des

fordistischen Lohnarbeitsverhältnisses verhaftet, die Produktions- und Reproduk-

tionssphären trennt. Die dichotome Trennung der Räume, an denen Emotionalität

stattfinden soll und darf, widerspricht der gefühlstheoretisch fundierten Erkennt-

nis der durchgängigen Gestimmtheit vonMenschen, die nicht in einer Sphäre aus-

geklammert und dann wieder abgerufen werden kann, auch wenn kapitalistische

Lohnarbeit diese Form der Gefühlszurichtung in den meisten Fällen verlangt.

In ihrer Norm wird Reproduktion inklusive Emotionalität abgewertet im Pri-

vaten und in der Kleinfamilie verortet und in die Hände von bezahlten und unbe-

zahlten Sorgearbeiter:innen gegeben.

Weiterhin bedeutet diese Norm in der globalen Arbeitsteilung die Externalisie-

rung von verachtenden Ausbeutungsverhältnissen in Zusammenhänge, in denen

ihre Verachtungsmodi unsichtbar und unbenannt bleiben können.6

Strukturelle Verachtung ergibt sich somit global aus der ausbeutungsbasier-

ten extremen materiellen Ungleichheit und Verteilung von Lebenschancen je nach

Herkunft, Klasse und Geschlecht. Sie wird zum Beispiel in Jobcentern, Asylunter-

künften, Lagern, an Landesgrenzen und in den meisten Institutionen ausagiert.

Wenn Aggression standpunkttheoretisch im intersektionalen Machtfeld ge-

dacht wird, ist sie auch gegendert. Was bedeutet, dass die Aggression vieler

Männer sich als körperliche Gewalt gegeneinander richtet, gegen sich selbst als

Suizid, gegen Frauen, nichtbinäre und queere Personen. Es bleibt oftmals unter-

belichtet, dass das männliche Gewaltverhältnis nicht nur Andere angreift, sondern

in hohem Maß ein selbstverletzendes ist, wobei selbstverletzendes, autoaggres-

sives Verhalten diverse subtile Ausdrucksformen annehmen kann, die schon bei

mangelnder Selbstsorge und Auseinandersetzung mit sich beginnen.7

6 Vgl. dazu bspw.: MarkusWissen und Ulrich Brandt: Imperiale Lebensweise – Zur Ausbeutung von

Mensch und Natur im globalen Kapitalismus. München: oekom, 2017. Zur »global care chain«

bspw. Tine Rostgaard: The equal sharing of care responsibilities between women and men. New

York: UN 2008, online unter: https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM

-ESOR-2008-EP6 %20Tine %20Rostgaard-Updated.pdf (zuletzt aufgerufen: 25.11.2020)

7 Vgl. Michael Meuser : »›Doing Masculinity‹. Zur Geschlechtslogik männlichen Gewalt-

handelns«, in: Dackweiler, Regina; Schäfer, Reinhild (Hg.): Gewalt-Verhältnisse, Frankfurt

a.M./New York: Campus 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007 - am 14.02.2026, 09:39:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6


Normalisierte Verachtung und verachtende Normalität 103

In diesem Verhältnis zeigt sich nicht nur die Aggression der Agressoren, son-

dern es ist auch die Agression derer zu sehen, die ungewollt, ungefragt und durch

diverse Lohnarbeits- und Beziehungsformen Teil des männlich und rassistisch ge-

prägten Gewaltverhältnisses werden mussten und weiterhin müssen. Dieses Ge-

waltverhältnis externalisiert, verachtet und verunsichtbart nicht nur große Teile

der Güterproduktion, Pflege und sexuellen Dienstleistungen an migrantische Ar-

beiterinnen, sondern markiert diese Tätigkeiten des Sorgens und Nährens und die

damit einhergehende lebensnotwendige Emotionalität als irrationalen Gegenpol

zu einer reduktiv verstandenen Rationalität, die ohne Verankerung in emotiona-

lem, sozialem und kommunikativem Miteinander ihre Erkenntnisfähigkeit ein-

büßt. Das Ausagieren von Emotionalität wird dabei nach tradiertem Prinzip vor

allem weiblichen Personen zugeschrieben und in der heterosexuellen Normbezie-

hung immer wieder festgeschrieben:

Die geschlechtsspezifische Arbeitsteilung in der Familie – in der die Frauen mut-

tern und mehr als die Männer mit den zwischenmenschlichen Beziehungen und

den Gefühlen beschäftigt sind – bewirkt in Töchtern und Söhnen eine Aufspal-

tung psychologischer Fähigkeiten, weshalb sie dann diese geschlechtsspezifische

familiäre Arbeitsteilung weitertragen.8

Die Erkenntnisfähigkeit des kapitalistischen Gewaltverhältnisses ist begrenzt, weil

es seine ökologischen, psychologischen und reproduktiven Bedingungen aggressiv

akkumuliert, und dabei zugleich negiert. Das funktioniert, indem es sie als natür-

liche Gegebenheiten sowie Selbstverständlichkeiten behandelt und verachtet, dass

sie ein vollwertiger, ernstzunehmender Teil einer voneinander in allen Belangen

abhängigen, verletzlichen und durchlässigen Biosphäre voller Lebewesen sind, de-

ren Lobby und Macht klein ist und aktiv marginalisiert wird.

Auch auf lokaler oder individueller Ebene kann keineswegs von einem aggres-

sionsfreien Verhältnis gesprochen werden, in dem aggressionsfreie Kommunika-

tion für alle gleichermaßen zu machen sei: Die Bedrohungslagen für ökonomische

Unsicherheit und Gewalt sind je nach gesellschaftlicher Lage und Ausstattung mit

kulturellen, sozialen und ökonomischen Kapitalsorten9 sehr unterschiedlich und

bedeuten für viele Angst, die schnell zu Aggression werden kann. Dass Verachtung

als Aggressionsgefühl in Kombination mit autoritärem Begehren aggressive Re-

aktionen auf solche Bedrohungslagen fördern kann, ist, wie Landweer schreibt,

8 Nancy Chodorow: Das Erbe der Mütter. Psychoanalyse und Soziologie der Geschlechter, München:

Verlag Frauenoffensive 1985, S. 15.

9 Vgl.: Pierre Bourdieu: »Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital«, in: Rein-

hard Kreckel (Hg.): Soziale Ungleichheiten. Soziale Welt Sonderband 2. Göttingen: Nomos 1983,

S. 183-193.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007 - am 14.02.2026, 09:39:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


104 Hannah Schlüter

nachvollziehbar, aber auch strategisch und als Überzeugungsarbeit sicher nicht

sinnvoll.

Daraus ergibt sich für die nach sozialer Gerechtigkeit Strebenden eine Doppel-

belastung: Sie müssen zum einen, die herrschende Ideologie verstehen und ihre

Ansprüche für sich zurückweisen lernen und zum anderen ihre berechtigte Frus-

tration darüber moderieren und sie als angenehmen, konstruktiven Umgang sinn-

voll kanalisieren lernen. Es wird erwartet, dass sie ihre Empörung,Wut und Trauer

über die verachtenden Zustände so kultivieren, dass sie den diskursiven Kriterien

entspricht, die Teil der verachtenden und zu verändernden Normalität sind. Die

unfreundliche planetarische Ausgangslage soll in freundlichem Ton kritisiert wer-

den, auch wenn sie sich für viele als akut bedrohlich gestaltet.

Die Verweigerung, Probleme als systemisch, strukturell und planetarisch zu

verstehen, ist ein Modus der Verachtung, dem sich seine Anhänger:innen wohl im

seltensten Fall bewusst sind und scheitert in vielen Fällen vermutlich an mangeln-

der Vorstellungskraft undmangelndem Verständnis subjektiver Einbettung in eine

multiperspektivische, übernationale Realität.

Der aggressive und menschenverachtende Normalzustand fördert ein Miss-

trauen, das sich zu Recht aus der prekären und krisenhaften Normalität speist.

Wenn die Marginalisierten aber etwas Besseres und besser sein wollen, als ih-

re Aggressoren, tun sie gut daran, diese zu respektieren, zu achten und an ihre

Veränderung zu glauben – ohne dass sie eine angemessene Grundlage zu diesem

Vertrauensvorschuss hätten. Das ist eine pädagogisch-optimistische Strategie, die

Hoffnung auf Veränderung voraussetzt. Pädagogisch ist es, daran zu glauben, dass

auch Aggressoren einen Prozess durchlaufen können und diesen eine Fehlerkultur

zu ermöglichen, auch wenn die Hoffnung auf Lernen anlasslos ist.

Wenn von einer Emotionalisierung des Politischen die Rede ist, könnte das

machttheoretisch beleuchtet auch bedeuten, dass bestimmte Normen als tradierte

Modi der Emotionalität an Selbstverständlichkeit einbüßen und um weitere er-

gänzt werden. Denn wenn der globale rassistisch-patriarchale Kapitalismus als

eine Struktur der Verachtung beschrieben wird, die eine Perspektive und einen

Erkenntnismodus hegemonial setzt, der eigentlich partikular und zukunftsbedro-

hend ist, können die von ihm marginalisierten und als minderwertig geframten

Gruppen und Personen Urheber:innen emotionaler Stile sein, die in einer ver-

meintlich rationalen Normalität als zu emotionalisiert beschrieben werden.

Was ein Blick auf neuere soziale Bewegungen zeigt, ist, dass Black Lives Mat-

ter, Ni Una Menos oder die Klimagerechtigkeitsbewegung bei gleichzeitig indivi-

duellen Betroffenheiten die zunehmend krisenhaften und existenziell bedrohlichen

strukturellen Herrschaftszusammenhänge kritisieren, was für Leugner:innen von

Ausbeutung, Diskriminierung und Erderwärmung möglicherweise eine unange-

messene Angegriffenheit und Emotionalität darstellt, weil sie nicht dasselbe Pro-

blembewusstsein teilen.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007 - am 14.02.2026, 09:39:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Normalisierte Verachtung und verachtende Normalität 105

Dass diese Aktivist:innen angesichts der benannten Herausforderungen nicht

immer die nötigen Energien aufbringen können, aggressionsfrei auf verbreitete

Diskurspraktiken wie Tone Policing, Derailing oder Hate Speech zu reagieren, ist

verständlich.

Strategisch erscheint es auch sinnvoll, die kollektive Trotzhaltung derer zu be-

nennen, die den ungleichen und unfreien Normalzustand verkennen, der unter-

schiedlich verteilt und behandelt, weil sie seine Nutznießer:innen sind. Diese Ver-

achtung ist eine Aggression, die benannt werdenmuss, in einemDiskurs, der noch

nie herrschaftsfrei war.

Strategisch ist es dafür sinnvoll, die systematischen Traumatisierungen und

andauernden Bedrohungen der verachtenden Normalität in geschützten Räumen

zu thematisieren und eine Sprache für den Herrschaftsdiskurs zu entwickeln, die

auch Mächtigen eingesteht, zu lernen und sensibilisiert werden zu können. Al-

so eine Haltung, die – auch wenn der Respekt vorerst einseitig bleibt – Respekt

hat, vor der Nicht-Intentionalität und der Unbewusstheit menschlicher Handlun-

gen und vor der historischen Gewachsenheit, Eingebundenheit und starken Nor-

malisierungstendenz, die Menschen in Bezug auf ihre Lebenssituationen aufwei-

sen. Sozialpsychologisch gewendet bedeutet das, davon auszugehen, dass niemand

vor der Durchdrungenheit und unbewusster Identifikation mit dem vielfachen Ag-

gressor10 gefeit sein kann, die bedeuten kann, ungewollt Werte und Glaubenssätze

zu affirmieren, die Unterdrückung stabilisieren. Dagegen hilft eine andauernde

Praxis der dialogischen Selbst- und Fremdreflexion der Verflechtung der Mikro-

und Makroebenen und das schrittweise Erkennen und Verändern von Situationen,

in denen die alten Herrschaftsmechanismen sich auch im eigenen Verhalten und

Denken niederschlagen.

Das wäre eine Haltung, die sieht, dass die meisten ihre Bedingungen erst ein-

mal für selbstverständlich oder individuell begründet hinnehmen und nicht als ei-

ne immer auch strukturelle Situation, über die entschieden werden könnte und die

durch viel Arbeit anders gestaltet werden kann.

Da die Aggressivität des zukunftsunfähigen, krisenhaften, kapitalistischen

Weltentwurfs oftmals nicht eingestanden ist, können seine Institutionen Wider-

ständige als irrationale Aggressoren framen, wo eigentlich sie die irrationalen

Aggressoren nachhaltiger gesellschaftlicher und politischer Gestaltung sind.

Die pandemische Erfahrung der Denormalisierung alltäglichen Lebens könnte

hier Ausgangspunkt kritischer Erkenntnis sein, denn die verachtende Normalität

wird besser aus einer Distanz beurteilbar, wenn sie ihren Status der Selbstver-

ständlichkeit einbüßen muss.

10 Vgl.: Jessica Benjamin:Die Fesseln der Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das Problem derMacht,

Frankfurt a.M.: Fischer 1993, S. 171-175.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007 - am 14.02.2026, 09:39:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452783-007 - am 14.02.2026, 09:39:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

