Normalisierte Verachtung und verachtende Normalitat

Hannah Schliiter

Hilge Landweer benennt Verachtung als impliziten und Hass als expliziten Modus
von Aggressionsaffekten, die sich auf Individuen und Gruppen richten kénnen und
mit Zuschreibungen von deren Minderwertigkeit abgesichert werden. Sie betont
weiterhin die Unmdglichkeit, Meinungen unabhingig von ihren Vertreter:innen zu
verachten.

Das erscheint auch in einer herrschaftskritischen Betrachtung der Wirkweise
von Aggressionsaffekten sinnvoll, die sich hier insbesondere darauf konzentriert,
zu argumentieren, warum Verachtung als wichtiger Teil der unbenannten emo-
tionalen Herrschaftsstruktur des globalen rassistisch-patriarchalen Kapitalismus
beschrieben werden kann, der ein wichtiges, oft unbenanntes, »Konglomerat an
Aggressionsaffekten«' ist, das beim Verstindnis zeitgendssischer Aggression und
Verachtung eine Rolle spielt.

Als Situation, die diskursiv meist nicht als menschen-, tier- und naturverach-
tende Normalitit markiert wird, sondern als Normalitit erscheint, die erst durch
die Corona-Pandemie zum ersten Mal global als briichig und verletzlich erlebt wur-
de. Es ist eine Situation, die von den von ihr Herabgesetzten aktiv denormalisiert
werden muss. Dass die vermeintliche Normalitit eine aggressive Ausgangssitua-
tion darstellt, die aber als Normalitit behandelt und bezeichnet wird, erschwert
es den emotional wie strukturell Verachteten und ihren solidarischen Kompliz:in-
nen, die tradierten und vielfachen materiellen, riumlichen und geschlechtsbasier-
ten Aggressionen des Systems als solche zu benennen.

Die aggressive Normalitit ist auf individueller, institutioneller und struktu-
reller Ebene verschiedenermafien von Ideologien durchzogen, die Menschen und
Gruppen verschiedener Identititen nach einer nach wie vor weiflen, hegemonial-
mannlichen, westlich und neoliberal geprigten Norm auf- und abwerten. Diese
Norm folgt unter anderem tradierten Logiken von White Supremacy und Miso-
gynie und entzieht sich, als immer auch unbewusste Struktur, der vollstindigen
rationalen Aufklirung der Normierten, die gezwungen sind, innerhalb ihrer Logik

1 Hilge Landweer: »Erlaubte und verbotene Aggressionsaffekte im 6ffentlichen Raum«im vor-
liegenden Band.

https://dol.org/10:14361/9783839452783-007 - am 14.02.2028, 09:39:48, Access



https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

100

Hannah Schliiter

und Artikulationsformen zu leben und Kriterien und Normen zu entwickeln, die
ihr entgegenstehen.

Wie solche Ideologien der Ungleichwertigkeit konkret unterschiedliche Grup-
pen herabsetzen und gegen wen sich systematisch Aggression richtet, wurde
begrenzt auf Deutschland durch die Studien zu gruppenbezogener Menschen-
feindlichkeit untersucht und wird es weiterhin durch die Leipziger Autoritarismus-
Studie.” Die Facetten der Verachtung diirften sich oftmals implizit entlang dieser
- nicht nur intersektional strukturierten® — Linien von race, class, gender und
body finden, explizit jedoch auch an konkreten riumlichen nationalen Grenzen, in
Lagern und in Gewalthandeln. Zusitzlich zu den, mithilfe intersektionaler Theorie
bestimmbaren Anhaltspunkten fiir gesellschaftliche Verachtungsformen, zeigt
sich im Antisemitismus eine Form der Verachtung von Andersartigkeit, ortlich
ungebundener und briichiger Identitit, die dieser eine undurchschaubare Macht
zuschreibt und das Jidische zugleich auf- und abwertet.*

Eine herrschaftskritische Perspektive kann politische Emotionalitit nicht uni-
versell, sondern notwendig standpunkttheoretisch® und relational beschreiben: Die
weniger Michtigen konnen die Michtigen nicht verachten, weil sie in einem Ab-
hingigkeitsverhiltnis zu ihnen stehen, das sie sich nicht aussuchen oder verlas-
sen kdnnen, wenn sie iitberleben wollen. Eine Autonomisierung, die eine tatsichli-
che Abwendung in einem verachtenden Uberlegenheitsgefithl erméglicht, ist dabei
nicht ginzlich auszuschliefien, diirfte aber - je nach Standpunkt im Machtgefiige
- ungewohnlich und eher fiir wenige spezifisch privilegierte Angehorige margina-
lisierter Gruppen Option sein.

Waut gegen Unterdriickende, die sich beispielsweise gegen ein institutionell to-
leriertes und gefoérdertes Toten durch Organe wie die Polizei oder Frontex richtet,
ist dabei in einer Machtkonstellation als Widerstand eine Reaktion und etwas an-
deres als Wut der Unterdriickenden, die auf Zerstérung und Machterhalt aus ist.

Es gibt in dieser Machtkonstellation ebenfalls hegemoniale Modi der Emotio-
nalitit, deren Hegemonialitit auch Kimpfe um soziale Gerechtigkeit nicht unbe-
rithrt lisst. Diese Kimpfe sind immer auch Ausdruck von Wut, Verzweiflung oder
Trauer iiber einen Zustand, dem durch die herrschende Machtkonstellation oft nur

2 Etwa: Oliver Decker und Elmar Brahler: Flucht ins Autoritire. Rechtsextreme Dynamiken in der
Mitte der Gesellschaft. Giefsen: Psychosozial-Verlag 2018 und Wilhelm Heitmeyer (Hg.): Deut-
sche Zustdnde, Folge 1-10, 2002-2011. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag 2018.

3 Gabriele Winker und Nina Degele: Intersektionalitit. Zur Analyse sozialer Ungleichheiten. Bie-
lefeld: transcript 2009.

4 Delphine Horvilleur: Uberlegungen zur Frage des Antisemitismus. Berlin: Hanser Verlag 2020.

5 Im Sinne eines Wissens, das seine Perspektivitit anerkennt: Donna Haraway: »Situiertes Wis-
sen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und das Privileg einer partialen Perspektive«in:
Elvira Scheich (Hg.): Vermittelte Weiblichkeiten. Feministische Wissenschafts- und Gesellschafts-
theorie, Hamburg: Hamburger Edition 1996, S. 217-247.

https://dol.org/10:14361/9783839452783-007 - am 14.02.2028, 09:39:48, Access



https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Normalisierte Verachtung und verachtende Normalitat

ohnmichtig begegnet werden kann. Hegemonial ist dabei die Forderung nach der
Regulation und Befriedung dieser Gefiihle, die als angemessene Reaktionen auf
konkrete Bedrohungssituationen und Ereignisse in einem Diskurs mit Positionen
stehen, die die zu betrauernden provozierenden Ausgangslagen leugnen, wie bspw.
im Fall der Trauer und Wut iiber George Floyd, um Femizide oder auf die Leugnung
der Erderwirmung.

Die Akteur:innen werden gezwungen, sich in den aggressiven hegemonialen
Rahmenbedingungen zu artikulieren, die als Kriterien von Angemessenheit und
Sachlichkeit einen machtbefreiten, demokratischen Diskursraum behaupten, der
faktisch nicht vorhanden ist und der sich nicht zuletzt iitber mehr oder minder
zugingliche Sprachen und soziale Kontexte konstituiert.

Die Akteur:innen der Bewegungen fiir soziale Gerechtigkeit haben dadurch in
ihrer politischen Arbeit eine umfassende, doppelte Aufgabe, in der kein Lebens-
bereich von einer politischen Betrachtung ausgenommen sein kann. Weil auch
sie systemimmanent sind und als Beteiligte aus dem vorgegebenen und normali-
sierten Rahmen nur bedingt und wenn, dann fragmentarisch ausbrechen kénnen,
brauchen sie mindestens ebensoviele Ressourcen, Zeit und Raum zur immer auch
emotionalen Reflektion der eigenen Eingebundenheit und Zurichtung im belas-
tenden Gesamtzusammenhang wie fiir ihre aktivistische Aktivitit. Das bedeutet
ein Erlernen und Erproben von neuartigen Beziehungsstilen und Dialogformen,
die sich instrumentellen, objektivierenden und patriarchalen Logiken, soweit das
moglich und denkbar ist, entziehen.

In Anbetracht der hegemonialen Vorbestimmtheit der Emotionalitit soll im
Folgenden umrissen werden, inwiefern ein rassistisch und patriarchal konstitu-
ierter Kapitalismus — als das hegemoniale System unserer Zeit — als Aggressor
verstanden werden kann, der eine verachtende Normalitit als gegeben setzt, die
Menschen global und intersektional betrachtet verschiedenermaflen als minder-
wertig behandelt.

Dazu sind seine immer auch emotionalen Normen und Primissen zu benen-
nen, weil erst von ihnen ausgehend deutlich werden kann, welche Gefiihle tabui-
siert und welche strukturell erwiinscht sind.

So wie Emotionen nicht isoliert auftreten und ohne Reduktionen voneinander
abgrenzbar oder abschlief}end artikulier- und erklarbar sind, sind sie nie nur indi-
viduell. Sie sind abhingig von der Position der fithlenden Person in lokal und glo-
bal vermittelten, diversen Bezugsgruppen wie Familien, Freund:innenkreise und
Communities, wie auch eingebettet in Herrschaftsverhiltnisse, die sich in den Be-
zugsgruppen mehr oder weniger reproduzieren. Emotionen sind komplexe, pro-
zesshafte und unabgeschlossene, dialogische Reaktionen, deren analytische Ab-
grenzung von Denken und Umwelt notwendig bruchstiickhaft bleiben muss.

Sie sind zugleich individuell und kollektiv, historisch und riumlich geformt
und formbar, durch Individuum und Struktur, Mikro-, Makro- und Mesoebenen

https://dol.org/10:14361/9783839452783-007 - am 14.02.2028, 09:39:48, Access



https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

102

Hannah Schliiter

des Denkens und Wahrnehmens. Sie konnen auf diesen Ebenen akzeptiert, tabui-
siert, thematisiert, beschnitten, ins Bewusstsein geholt, geférdert, sanktioniert,
erlernt, verlernt, bearbeitet, normalisiert oder denormalisiert werden — und je
nach Ausbildung emotionaler Kulturen sicher noch einiges mehr.

Die patriarchal-rassistisch-kapitalistische Norm ist nun eine, die sich oft an
einem emotional dissoziativen, transgenerational verschiedenermaflen trauma-
tisierten Zustand orientiert. Mangelhaft verankerte Gefithlsarbeit verhindert die
Auflosung der betiubten emotionalen Normalitit. Sie ist der Emotionalitit des
fordistischen Lohnarbeitsverhiltnisses verhaftet, die Produktions- und Reproduk-
tionssphiren trennt. Die dichotome Trennung der Riume, an denen Emotionalitit
stattfinden soll und darf, widerspricht der gefithlstheoretisch fundierten Erkennt-
nis der durchgingigen Gestimmtheit von Menschen, die nicht in einer Sphire aus-
geklammert und dann wieder abgerufen werden kann, auch wenn kapitalistische
Lohnarbeit diese Form der Gefithlszurichtung in den meisten Fillen verlangt.

In ihrer Norm wird Reproduktion inklusive Emotionalitit abgewertet im Pri-
vaten und in der Kleinfamilie verortet und in die Hinde von bezahlten und unbe-
zahlten Sorgearbeiter:innen gegeben.

Weiterhin bedeutet diese Norm in der globalen Arbeitsteilung die Externalisie-
rung von verachtenden Ausbeutungsverhiltnissen in Zusammenhinge, in denen
ihre Verachtungsmodi unsichtbar und unbenannt bleiben kénnen.*

Strukturelle Verachtung ergibt sich somit global aus der ausbeutungsbasier-
ten extremen materiellen Ungleichheit und Verteilung von Lebenschancen je nach
Herkunft, Klasse und Geschlecht. Sie wird zum Beispiel in Jobcentern, Asylunter-
kiinften, Lagern, an Landesgrenzen und in den meisten Institutionen ausagiert.

Wenn Aggression standpunkttheoretisch im intersektionalen Machtfeld ge-
dacht wird, ist sie auch gegendert. Was bedeutet, dass die Aggression vieler
Minner sich als korperliche Gewalt gegeneinander richtet, gegen sich selbst als
Suizid, gegen Frauen, nichtbinire und queere Personen. Es bleibt oftmals unter-
belichtet, dass das mannliche Gewaltverhiltnis nicht nur Andere angreift, sondern
in hohem Maf ein selbstverletzendes ist, wobei selbstverletzendes, autoaggres-
sives Verhalten diverse subtile Ausdrucksformen annehmen kann, die schon bei
mangelnder Selbstsorge und Auseinandersetzung mit sich beginnen.”

6 Vgl. dazu bspw.: Markus Wissen und Ulrich Brandt: Imperiale Lebensweise — Zur Ausbeutung von
Mensch und Natur im globalen Kapitalismus. Miinchen: oekom, 2017. Zur »global care chain«
bspw. Tine Rostgaard: The equal sharing of care responsibilities between women and men. New
York: UN 2008, online unter: https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM
-ESOR-2008-EP6 %20Tine %20Rostgaard-Updated.pdf (zuletzt aufgerufen: 25.11.2020)

7 Vgl. Michael Meuser : »Doing Masculinity«. Zur Geschlechtslogik minnlichen Gewalt-
handelns«, in: Dackweiler, Regina; Schifer, Reinhild (Hg.): Gewalt-Verhdltnisse, Frankfurt
a.M./New York: Campus 2002.

https://dol.org/10:14361/9783839452783-007 - am 14.02.2028, 09:39:48, Access



https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6
https://www.un.org/womenwatch/daw/egm/equalsharing/EGM-ESOR-2008-EP6

Normalisierte Verachtung und verachtende Normalitat

In diesem Verhiltnis zeigt sich nicht nur die Aggression der Agressoren, son-
dern es ist auch die Agression derer zu sehen, die ungewollt, ungefragt und durch
diverse Lohnarbeits- und Beziehungsformen Teil des mannlich und rassistisch ge-
prigten Gewaltverhiltnisses werden mussten und weiterhin miissen. Dieses Ge-
waltverhiltnis externalisiert, verachtet und verunsichtbart nicht nur grofle Teile
der Gitterproduktion, Pflege und sexuellen Dienstleistungen an migrantische Ar-
beiterinnen, sondern markiert diese Titigkeiten des Sorgens und Nihrens und die
damit einhergehende lebensnotwendige Emotionalitit als irrationalen Gegenpol
zu einer reduktiv verstandenen Rationalitit, die ohne Verankerung in emotiona-
lem, sozialem und kommunikativem Miteinander ihre Erkenntnisfihigkeit ein-
biifdt. Das Ausagieren von Emotionalitit wird dabei nach tradiertem Prinzip vor
allem weiblichen Personen zugeschrieben und in der heterosexuellen Normbezie-
hung immer wieder festgeschrieben:

Die geschlechtsspezifische Arbeitsteilung in der Familie —in der die Frauen mut-
tern und mehr als die Manner mit den zwischenmenschlichen Beziehungen und
den Cefithlen beschiftigt sind — bewirkt in Tochtern und S6hnen eine Aufspal-
tung psychologischer Fahigkeiten, weshalb sie dann diese geschlechtsspezifische
familidre Arbeitsteilung weitertragen.®

Die Erkenntnisfihigkeit des kapitalistischen Gewaltverhiltnisses ist begrenzt, weil
es seine okologischen, psychologischen und reproduktiven Bedingungen aggressiv
akkumuliert, und dabei zugleich negiert. Das funktioniert, indem es sie als natiir-
liche Gegebenheiten sowie Selbstverstindlichkeiten behandelt und verachtet, dass
sie ein vollwertiger, ernstzunehmender Teil einer voneinander in allen Belangen
abhingigen, verletzlichen und durchlissigen Biosphire voller Lebewesen sind, de-
ren Lobby und Macht klein ist und aktiv marginalisiert wird.

Auch auflokaler oder individueller Ebene kann keineswegs von einem aggres-
sionsfreien Verhiltnis gesprochen werden, in dem aggressionsfreie Kommunika-
tion fiir alle gleichermafen zu machen sei: Die Bedrohungslagen fiir 6konomische
Unsicherheit und Gewalt sind je nach gesellschaftlicher Lage und Ausstattung mit
kulturellen, sozialen und 6konomischen Kapitalsorten® sehr unterschiedlich und
bedeuten fiir viele Angst, die schnell zu Aggression werden kann. Dass Verachtung
als Aggressionsgefiihl in Kombination mit autoritirem Begehren aggressive Re-
aktionen auf solche Bedrohungslagen férdern kann, ist, wie Landweer schreibt,

8 Nancy Chodorow: Das Erbe der Miitter. Psychoanalyse und Soziologie der Geschlechter, Miinchen:
Verlag Frauenoffensive 1985, S.15.

9 Vgl.: Pierre Bourdieu: »Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital«, in: Rein-
hard Kreckel (Hg.): Soziale Ungleichheiten. Soziale Welt Sonderband 2. Cottingen: Nomos 1983,
S.183-193.

https://dol.org/10:14361/9783839452783-007 - am 14.02.2028, 09:39:48, Access

103


https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

104

Hannah Schliiter

nachvollziehbar, aber auch strategisch und als Uberzeugungsarbeit sicher nicht
sinnvoll.

Daraus ergibt sich fuir die nach sozialer Gerechtigkeit Strebenden eine Doppel-
belastung: Sie miissen zum einen, die herrschende Ideologie verstehen und ihre
Anspriiche fiir sich zuriickweisen lernen und zum anderen ihre berechtigte Frus-
tration dariiber moderieren und sie als angenehmen, konstruktiven Umgang sinn-
voll kanalisieren lernen. Es wird erwartet, dass sie ihre Empérung, Wut und Trauer
iiber die verachtenden Zustinde so kultivieren, dass sie den diskursiven Kriterien
entspricht, die Teil der verachtenden und zu verindernden Normalitit sind. Die
unfreundliche planetarische Ausgangslage soll in freundlichem Ton kritisiert wer-
den, auch wenn sie sich fiir viele als akut bedrohlich gestaltet.

Die Verweigerung, Probleme als systemisch, strukturell und planetarisch zu
verstehen, ist ein Modus der Verachtung, dem sich seine Anhinger:innen wohl im
seltensten Fall bewusst sind und scheitert in vielen Fillen vermutlich an mangeln-
der Vorstellungskraft und mangelndem Verstindnis subjektiver Einbettung in eine
multiperspektivische, iibernationale Realitit.

Der aggressive und menschenverachtende Normalzustand fordert ein Miss-
trauen, das sich zu Recht aus der prekiren und krisenhaften Normalitit speist.
Wenn die Marginalisierten aber etwas Besseres und besser sein wollen, als ih-
re Aggressoren, tun sie gut daran, diese zu respektieren, zu achten und an ihre
Verinderung zu glauben — ohne dass sie eine angemessene Grundlage zu diesem
Vertrauensvorschuss hitten. Das ist eine pidagogisch-optimistische Strategie, die
Hoffnung auf Verinderung voraussetzt. Pidagogisch ist es, daran zu glauben, dass
auch Aggressoren einen Prozess durchlaufen kénnen und diesen eine Fehlerkultur
zu ermoglichen, auch wenn die Hoffnung auf Lernen anlasslos ist.

Wenn von einer Emotionalisierung des Politischen die Rede ist, konnte das
machttheoretisch beleuchtet auch bedeuten, dass bestimmte Normen als tradierte
Modi der Emotionalitit an Selbstverstindlichkeit einbiifRen und um weitere er-
ginzt werden. Denn wenn der globale rassistisch-patriarchale Kapitalismus als
eine Struktur der Verachtung beschrieben wird, die eine Perspektive und einen
Erkenntnismodus hegemonial setzt, der eigentlich partikular und zukunftsbedro-
hend ist, konnen die von ihm marginalisierten und als minderwertig geframten
Gruppen und Personen Urheber:innen emotionaler Stile sein, die in einer ver-
meintlich rationalen Normalitit als zu emotionalisiert beschrieben werden.

Was ein Blick auf neuere soziale Bewegungen zeigt, ist, dass Black Lives Mat-
ter, Ni Una Menos oder die Klimagerechtigkeitsbewegung bei gleichzeitig indivi-
duellen Betroffenheiten die zunehmend krisenhaften und existenziell bedrohlichen
strukturellen Herrschaftszusammenhinge kritisieren, was fiir Leugner:innen von
Ausbeutung, Diskriminierung und Erderwirmung moglicherweise eine unange-
messene Angegriffenheit und Emotionalitit darstellt, weil sie nicht dasselbe Pro-
blembewusstsein teilen.

https://dol.org/10:14361/9783839452783-007 - am 14.02.2028, 09:39:48, Access



https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Normalisierte Verachtung und verachtende Normalitat

Dass diese Aktivist:innen angesichts der benannten Herausforderungen nicht
immer die notigen Energien aufbringen konnen, aggressionsfrei auf verbreitete
Diskurspraktiken wie Tone Policing, Derailing oder Hate Speech zu reagieren, ist
verstindlich.

Strategisch erscheint es auch sinnvoll, die kollektive Trotzhaltung derer zu be-
nennen, die den ungleichen und unfreien Normalzustand verkennen, der unter-
schiedlich verteilt und behandelt, weil sie seine NutzniefRer:innen sind. Diese Ver-
achtung ist eine Aggression, die benannt werden muss, in einem Diskurs, der noch
nie herrschaftsfrei war.

Strategisch ist es dafiir sinnvoll, die systematischen Traumatisierungen und
andauernden Bedrohungen der verachtenden Normalitit in geschiitzten Riumen
zu thematisieren und eine Sprache fir den Herrschaftsdiskurs zu entwickeln, die
auch Michtigen eingesteht, zu lernen und sensibilisiert werden zu koénnen. Al-
so eine Haltung, die — auch wenn der Respekt vorerst einseitig bleibt — Respekt
hat, vor der Nicht-Intentionalitit und der Unbewusstheit menschlicher Handlun-
gen und vor der historischen Gewachsenheit, Eingebundenheit und starken Nor-
malisierungstendenz, die Menschen in Bezug auf ihre Lebenssituationen aufwei-
sen. Sozialpsychologisch gewendet bedeutet das, davon auszugehen, dass niemand
vor der Durchdrungenheit und unbewusster Identifikation mit dem vielfachen Ag-
gressor' gefeit sein kann, die bedeuten kann, ungewollt Werte und Glaubenssitze
zu affirmieren, die Unterdriickung stabilisieren. Dagegen hilft eine andauernde
Praxis der dialogischen Selbst- und Fremdreflexion der Verflechtung der Mikro-
und Makroebenen und das schrittweise Erkennen und Verindern von Situationen,
in denen die alten Herrschaftsmechanismen sich auch im eigenen Verhalten und
Denken niederschlagen.

Das wire eine Haltung, die sieht, dass die meisten ihre Bedingungen erst ein-
mal fir selbstverstindlich oder individuell begriindet hinnehmen und nicht als ei-
ne immer auch strukturelle Situation, iiber die entschieden werden kénnte und die
durch viel Arbeit anders gestaltet werden kann.

Da die Aggressivitit des zukunftsunfihigen, krisenhaften, kapitalistischen
Weltentwurfs oftmals nicht eingestanden ist, kénnen seine Institutionen Wider-
stindige als irrationale Aggressoren framen, wo eigentlich sie die irrationalen
Aggressoren nachhaltiger gesellschaftlicher und politischer Gestaltung sind.

Die pandemische Erfahrung der Denormalisierung alltiglichen Lebens kénnte
hier Ausgangspunkt kritischer Erkenntnis sein, denn die verachtende Normalitit
wird besser aus einer Distanz beurteilbar, wenn sie ihren Status der Selbstver-
stindlichkeit einbiif}en muss.

10 Vgl.:Jessica Benjamin: Die Fesseln der Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das Problem der Macht,

Frankfurt a.M.: Fischer 1993, S.171-175.

https://dol.org/10:14361/9783839452783-007 - am 14.02.2028, 09:39:48, Access

105


https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839452783-007 -



https://doi.org/10.14361/9783839452783-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

