
Gisbert Greshake Der Ursprung der 
Kommunikationsidee 1 

Vorbemerkungen 

Meine Absicht ist es nicht, gewissermaßen eine "archäologische" Be­
griffsgeschichte zu entwerfen, die sich allein an der Frage, wie es gewe­
sen ist, also an der Vergangenheit orientiert. Zwar haben meine Darle­
gungen, um dem Thema zu genügen, zum größten Teil eine solche 
rückwärts gewandte historische Sicht zum Inhalt, doch liegt das letzte 
Interesse woanders. "Herkunft aber bleibt stets Zukunft", bemerkt Hei­
degger einmal. Der Ursprung einer Idee weist immer auch auf Unabge­
schlossenes und Unabgegoltenes hin, kann Traditionssprünge aufdecken 
und Perspektiven für die Zukunft eröffnen. Aus Zeitgründen kann freilich 
jetzt für die Kommunikationsidee eine solche Aktualisierung nur im al­
lerersten Ansatz erfolgen. Doch soll diese Intention wenigstens im Hin­
tergrund meiner Ausführungen stehen. 

Von welchem Begriff Kommunikation aber gehen wir aus, um ihn nach 
rückwärts zu verfolgen? Weist dieser Begriff doch eine weite Polysemie 
auf, ganz abgesehen davon, dass wir nicht einmal wissen, wann und wo er 
in die deutsche Sprache eingeführt wurde. 2 

Der große Artikel "Kommunikation/Kommunikationswissenschaft" in 
der "Theologischen Realenzyklopädie" beginnt zutreffend mit dem Satz: 
",Kommunikation' ist gegenwärtig ein modischer Begriff .... Einerseits 
steht er in der Alltagssprache ,schlicht für gelungene und gelingende 
Beziehung zwischen Menschen' (Zimmerli); andererseits gehört er zum 
zentralen Bestand der Objektsprachen einer Reihe von Einzelwissen­
schaften von der Biologie ... , über Psychologie ·-·· Publizistik ... bis zur 
Soziologie ... und Pädagogik."3 Ich möchte die damit gegebene weit­
gespannte Polysemie untergreifen, indem ich von einem alltagssprachli­
chen Verständnis von Kommunikation ausgehe, das - soweit ich sehe -

1 Der Beitrag beruht auf einem Referat von Prof. Greshake im Rahmen des 
Symposions Transdisziplinöre Kommunikation. Aktuelle Be-Deutungen des Phänomens 
Kommunikation im fächerübergreifenden Dialog, Salzburg 25. - 26. April 2001 
(www.sbg.ac.at/transkomm). 

z Siehe H. Saner, Kommunikation - begriffsgeschichtlich, in: W. Chr. Zimmerli (Hrg.), 
Kommunikation. Codewort für "Zwischenmenschlichkeit", = Philosophie aktuell 6, 
Basel-Stuttgart 1978, 196. Ebenso: ders., Kommunikation, in: HWPh 4, 893-895, 
hier: 894. 

3 Chr. Bäumler, Kommunikation/Kommunikationswissenschaft, in: TRE 19, 384-402, 
hier: 384. 

Communicatio Socialis 35 (2002), Nr. 1: 5–26 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GRESHAKE 

durchaus auch den kleinsten gemeinsamen Nenner der verschiedenen 
kategorialen Ausformungen bildet. Kommunikation lässt sich dann um­
kreisen mit Synonymen wie: Mitteilen, Anteilgeben und Anteilhaben (bei­
des!), Verwirklichung von Gemeinschaft sowie Realisierung von vernetz­
ten, also korrelationalen Vollzugsformen. 

Meine These, die ich im Folgenden entfalten und begründen möchte, 
lautet: Kommunikation ist vom Ursprung her eine dezidiert theologische, 
in der spezifisch christlichen Offenbarung gründende Idee,4 die das Zen­
trum des christlichen Gottes- und Weltverständnisses thematisiert. 

1. Das vorchristliche abendländische Kommunikationsverständnis 

Diese auf den ersten Blick vielleicht überraschende und anstößige These 
sei jedoch sogleich ein wenig modifiziert durch den Hinweis, dass nach 
christlichem Verständnis so etwas wie göttliche Offenbarung nicht wie 
ein Blitz aus heiterem Himmel fährt, sondern menschliche und damit 
auch kulturelle Vorgegebenheiten aufgreift und diesen dann eine spezifi­
sche, unableitbar neue Wendung gibt. Genau das lässt sich auch an der 
Kommunikationsidee ablesen. Bevor diese zu einem theologischen 
Grundbegriff wird, hat sie eine alltagssprachliche, ja sogar philosophi­
sche Bedeutung, die sich sehr schön auch an der Sprachgeschichte able­
sen lässt. 

Communio I communicatio hat nichts - was man ja spontan annehmen 
könnte - mit der linguistischen Wurzel "unio" zu tun, so dass communio 
sich zusammensetzen würde aus "cum" + "unio" und mithin "Vereini­
gung untereinander" bedeutete. So ist es nicht! Vielmehr hat communio I 
communicatio von seiner Sprachgeschichte her zwei bildliehe Konnota­
tionen.s Erstensverweist das Wort auf die Wurzel-mun, welche soviel wie 
Schanze, Umwallung besagt (und die wir etwa im Wort moenia =Stadt­
mauer vorliegen haben). Menschen, die in communio stehen und commu­
nicatio vollziehen, befinden sich zusammen hinter einer gemeinsamen 

4 Vgl. dazu auch A. di Maio, TI concetto di comunicazione. Saggio di lessicografia 
filosofica e teologica sul tema di ,comunicare' in Tommaso d'Aquino, Roma 1998, 
88f: "La parola ,communicatio' e le altre del vocabulario comunicazionale ... vanno ... 
annoverate tra i Iemmata Christianorum, in quanto parole cariche di valenze 
filosofiche e bibliche, le cui nozioni nella patristica latina e poi nella scolastica furono 
affinate e rielaborate e costituiscono un rilevante contributo del cristianesimo allo 
sviluppo del pensiero." 

s Vgl. zum Folgenden H. U. v. Balthasar, Communio. Ein Programm, in: IkaZ 1 (1972) 
4-17, hier: 44ff; R. Kress, The Church as Communio, in: The Jurist 36 (1976) 129f; 
di Maio 8Sff. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE 

Umwallung, d.h. sie sind zusammengefügt in einem gemeinsamen, ihnen 
abgesteckten Lebensraum, der sie zu einem gemeinsamen Leben, in dem 
jeder auf den andern angewiesen ist, zusammenbindet. So gesehen be­
zeichnet communio/communicatio die Teilhabe an einem dritten Ge­
meinsamen, eben am gemeinsamen Lebensraum oder auch an anderen 
gemeinsamen Gütern. 

Communio I communicatio vexweist aber zweitens ebenso auf jene Wur­
zel -mun hin, die sich im lateinischen Begriff munus = Aufgabe, Dienstlei­
stung bzw. auch Gabe, Geschenk niederschlägt. Wer Kommunikation 
übt, steht im Dienst eines anderen und gibt ihm eine Gabe weiter, die 
diesen prägt, formt und verändert, so dass aus dem, der Kommunikation 
schenkt, und dem, der sie empfängt, ein neues Drittes wird: die commu­
nio. 

Beiden bildhaften lingustischen Assoziationen ist mithin gemeinsam 
dies: Kommunikation ist der Prozess einer Vermittlung: Viele einzelne 
werden durch Kommunikation zur Einheit "vermittelt", und umgekehrt: 
die durch Kommunikation entstehende Einheit hat ihren "Gegensatz", 
Vielheit und Vielfalt, nicht außer sich, sondern trägt ihn in sich; die 
Einheit der Communio ist gerade die Einheit der bleibend verschiedenen 
Vielen. Sie kommt dadurch zustande, dass die Vielen teilhaben an ein 
und demselben, sei es dass dieses ihnen vorgegeben ist (z.B. der gemein­
same Lebensraum), sei es dass das Gemeinsame erst helVorgebracht 
wird und zwar dadurch, dass einer dem andern etwas mitteilt,6 schenkt, 
eiWirkt. Hier tritt übrigens auch die tiefe Beziehung zwischen Kommuni­
kation und Information zutage. Denn in-formare bedeutet ursprünglich, 
jemandem eine neue "Form", die man selbst bereits besitzt, verleihen 
oder eiWirken, so dass zwischen Geber und Empfänger Gemeinschaft 
entsteht. Diese entstehende gemeinsame personale Beziehung ist noch 
bis ins hohe Mittelalter hinein für jede Form von Kommunikation und 
Information das Entscheidende. Kurz: Wo Kommunikation geschieht, ge­
schieht Vermittlung von Identität und Differenz, von einzelnem und all­
gemeinem. Was unterschieden, anders, sich fremd ist, wird durch Teilha­
be bzw. Teilgabe an einem Gemeinsamen zur Einheit zusammengefügt, 
ohne dass dadurch die Differenzen aufgelöst würden. 

In alldem entspricht das lateinische Wort communio/communicatio 
sehr präzise dem griechischen Wort KOivwvia (koinonia), wobei dieses 

6 Thomas v. Aquin (Super li decret.; Contra impugn. Dei cult. 2.3.19) unterscheidet 
dabei zwischen einem "communicare", das man vollzieht, ohne selbst etwas zu 
verlieren (etwa die Mitteilung eines Wissens), und einem solchen, das eher ein 
"Transfer" zum an dem ist (Beispiel: ich teile jemandem Geld mit, das ich dann selbst 
dabei verliere) . 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GRESHAKE 

sowohl Gemeinsamkeit wie auch Vollzug dieser Gemeinsamkeit bedeu­
tet, d.h. im griechischen koinonia fallen communio und communicatio im 
wesentlichen zusammen. 

Diese sprachgeschichtlichen Hinweise reißen nun nicht nur den allge­
meinen anthropologischen Erfahrungshorizont auf, in welchem commu­
nio I communicatio vor aller Reflexion und systematischen Erhellung 
steht, sie führen uns auch direkt zum philosophischen Sprachgebrauch 
der Antike. 

Ausgehend vom pythagoreischen Axiom: "Unter Freunden ist alles 
gemeinsam" bestimmen sowohl Platon wie auch Aristoteles die Freund­
schaft als Paradigma von koinonia, so dass koinonia/ communicatio hier 
geradezu die Bedeutungvon Zusammenleben, Leben-Teilen, Teilhabe an­
nimmt. 7 Freunde kommunizieren sich gegenseitig das, was jeder einzelne 
besitzt. Als Freunde in diesem Sinn aber sollen sich, so weit es möglich 
ist, alle Mitglieder des Gemeinwesens, der polis betrachten, so dass diese 
gerade durch koinonia, durch gegenseitige Mitteilung von Gutem und 
gemeinsame Teilhabe am Gutem konstituiert wird.S 

Verweist die Verknüpfung von koinonia/ communicatio mit der Idee 
der Freundschaft eher in den Bereich der Ethik und Politik, so nimmt 
dieser Begriff in der Ontologie schon bei Platon und vollends im Neupla­
tonismus eine sehr spezifische Bedeutung an: Eines derwichtigsten neu­
platonischen Axiome lautet im Lateinischen: Bon um est communicati­
vum et (oder auch vel) diffusivum sui.9 Das heißt: Das Gute ist kommuni­
kativ, teilt sich mit, strömt über sich hinaus. Das gilt in erster Linie vom 
Göttlich-Einen, das allein die Fülle des Guten ist, aus der dann das 
übrige, das Nichtgöttliche, herausfließt. In diesem ontologischen Kontext 
steht die Idee der Kommunikation in der Problemperspektive des Ver­
hältnisses von Einheit und Vielheit, d.h. sie antwortet auf die Frage: Wie 
kann es neben dem Göttlich-Einen noch das Viele geben? Und die Ant­
wort lautet: Das Eine strömt über in das Nichts hinein, wie das Licht 
einer Kerze nicht bei sich bleibt, sondern sich ins Dunkle hinein kommu­
niziert. So entsteht dann aus der absoluten göttlichen Monas durch Kom­
munikation eine graduell unterschiedlich kommunizierte Teilhabe des 
untergeordneten Vielen, von dem dann auch jedes einzelne dieses Vielen 
sich entsprechend dem jeweiligen Seinsbesitz kommunikativ "nach un­
ten" weitervermittelt 

7 Vgl. L.-M. Dewailly, Communio- Communicatio, in: RSPhTh 54 (1970) 46-63, hier: 
49 mit den entsprechenden Stellenangaben bei Platon und Aristoteles. 

8 Von daher bestimmen die Stoiker den Menschen als koinönikon zöon. 
9 In der Form .,et" wird das Axiom von Thomas v. Aquin, der es vom Pseudo-Dionys 

übernimmt, z.B. In III sent 2,1,2a obj. wiedergegeben. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE 

Zwei miteinander verschränkte Momente sind an dieser antiken philo­
sophischen Konzeption für uns von Bedeutung:lO 
(1) Im besagten ontologischen Prozess der Seinskommunikation blei­

ben die Faktoren dieses Prozesses das, was sie sind. Das Eine bleibt 
das Unendlich-Eine, und das Viele, Einzelne bleibt - jedes gemäß 
seiner Teilhabe am Einen - das so oder so bestimmte Einzelne. 
Kommunikation besteht nur in der graduellen Abschwächung des 
Einen auf das Viele und des Übergeordneten auf das Untergeordne­
te hin. Wie kommt es zu dieser Konzeption? Im Hintergrund dürfte 
die existentielle Frage des Menschen nach dem stehen, was in allem 
chaotischen Wandel und Werden unveränderlich bleibt, was aller 
Veränderung enthoben ist. Und dies ist schließlich und endlich 
allein das Göttlich-Eine, das - als sich selbst besitzende Substanz 
unbeweglich in sich kreisend - der Welt des Werdens in erhabener 
Transzendenz gegenübersteht und allem Sinn und Halt verleiht. 
Aber die gleiche Frage nach dem Bleibenden in aller Veränderung 
richtet sich, sozusagen "bevor" die Frage nach dem Einen gestellt 
ist, auch an das endlich Seiende selbst, das ja gerade in seiner 
Konkretheit und Individualität ständig dem Wandel unterworfen ist. 
Eben deswegen wird es nicht auf seine sich wandelnde Einzelheit 
hin betrachtet, sondern auf sein allgemeines überzeitliches Wesen 
hin. Als Einzelnes ist es nur "Repräsentation" einer bestimmten 
unwandelbaren Wesenheit, ein "Fall" von Wesen. Der griechische 
Begriff "hypostasis", der, wie das lateinische substantia, alltags­
sprachlich so viel bedeutet wie: das, was letztlich Stand hat, wird 
mit ousia =Wesenheit identifiziert. Dem einzelnen concretum (also: 
diesem Menschen, diesem Esel, diesem Haus) ist die allgemeine 
Wesenheit (z.B. Mensch, Esel, Haus) kommuniziert, ähnlich wie 
dem Vielen Anteilgabe am Einen kommuniziert ist, ohne dass 
jedoch beides, das Eine-Göttliche wie die allgemeinen Wesenheiten, 
von diesem kommunikativen Anteilgeben innerlich betroffen wären. 

(2) Damit steht Kommunikation wie das ganze griechische Denken 
unter dem absoluten Primat der Einheit. "Alle Vielheit ist dem 
Einen nachgeordnet" und "Alle Vielheit hat in irgendeiner Weise 
teil am Einen", so lauten exemplarisch zwei Thesen des Neuplatoni­
kers Proklos.ll Das höchste Eine wie auch das allgemeine Wesen 
jedes Seienden ist gerade dadurch definiert, dass es alle Vielheit, 
alle Andersheit, alle innere Relationalität und Kommunikation 

10 Siehe zum Folgenden G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, 
Freiburg i. Br. 42001, 61-64; 443-447 (Lit.). 

11 5. und 1. Proposition aus der stoicheiosis theologike des Proklos, zit. nach K. Ruh, 
Geschichte der abendländischen Mystik, Bd. I, München 1990, 50. 

9 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GRESHAKE 

ausschließt. Dem gegenüber ist das durch Kommunikation entstan­
dene Viele und Einzelne von seiner Herkunft her und auf seine 
Bestimmung hin gesehen das .,Uneigentliche", das im Grunde 
.,Unwirkliche". Diese Fokussierung auf das Eine hin hängt eng mit 
der eben etwähnten existentiellen Suche des Menschen nach dem 
Unwandelbaren in allem Wandel zusammen. Denn alles, was 
Vielheit und Vielfalt an sich trägt, verändert sich auch, da es sich in 
ein je wechselndes, manchmal gar widersprüchliches Zueinander 
zum anderen fügt, Veränderungen, die der Sehnsucht des antiken 
Menschen nach festem Halt und stabiler Ordnung widerstreiten. 
Letztlich resultiert also auch die Akzentuierung des Einen aus der 
Not des Menschen, .,hinter" der veiWirrenden und chaotischen 
Vielfalt des Lebens letzten Grund und Stabilität, Kosmos - Ordnung 
zu finden und zwar in der einen, unwandelbaren Monas bzw. in den 
unwandelbaren, allgemeinen Wesenheiten. 
Konsequenz all dessen ist die Bedeutungslosigkeit, die man der 
Kategorie Relation, Beziehung, zuschreibt, die nicht von ungefähr 
bei Aristoteles als letzte in der Kategorientafel figuriert. Denn zur 
Beziehung gehört ja notwendig Vielheit, gehören wenigstens zwei, 
die miteinander in Relation und in veränderlicher Reziprozität 
stehen. Wahres, wirkliches Sein schließt deshalb Beziehung aus; 
wahres und wirkliches Sein heißt für das antike Denken "In­
sich-Sein" und "Für-sich-sein". Wahres Sein ist - in einem Wort 
gesagt - substantielles Sein. Damit dürfte endgültig klar sein, dass 
Kommunikation in der Antike ein durch und durch abkünftiger, 
höchst zweitrangiger Modus der Wirklichkeit ist. 

So weit meine sehr holzschnittartige Skizze des antiken Kommuni­
kationsverständnisses, das nun von der christlichen Offenbarung her ei­
nerseits aufgegriffen, andererseits aber tiefgreifendst verändert wird. 

2. Hintergrund der christlich-theologischen Kommunikationsidee 

Im Zentrum der christlichen Offenbarung steht das Glaubensfaktum, 
dass Menschen auf eine sie "umwerfende" Weise erfahren haben: In 
Jesus von Nazaret und in der Kraft seines Geistes kommt Gott selbst auf 
die Welt zu und teilt den Menschen dabei nicht nur etwas mit, sondern 
buchstäblich sich selbst.12 In Jesus (und- auf andere Weise- in dem von 
ihm gesandten Geist) begegnet also nicht eine Mittlergestalt, die nur auf 

12 Vgl. für das Folgende Greshake, Gott, 48-51; ders., An den drei-einen Gott glauben, 
Freiburg i.Br. 32000, 14-16. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE 

Gott hinweist, hinter der das Göttliche aber in verborgener, unendlich 
erhabener Transzendenz dem Menschen entzogen ist, ähnlich wie bei 
einem Propheten, der nur auf das Göttlich-"Andere" verweist. Nein, das 
Christusgeschehen ist - nach dem Selbstverständnis des christlichen 
Glaubens - die Selbstkommunikation Gottes mit den Menschen. Er 
bringt sich ihnen selbst in Erfahrung. Wer es mit J esus, seinem Wort, 
Verhalten und Erleiden zu tun hat, hat es mit Gott persönlich zu tun. 
Wäre es anders, so würde Jesus, der als letztes und letztgültiges Wort 
Gottes auftritt und als unüberbietbare Darstellung von dessen Liebe, im 
Widerspruch zu sich selbst stehen; er wäre nicht die endgültige Vermitt­
lung zwischen Gott und Mensch, die zu sein er doch beansprucht. Und 
auch der Heilige Geist, der Jesus erfüllt hat und der nach dessen Heim­
gang zum Vater die Menschen in die Wirklichkeit Christi hineinnimmt, 
würde den Menschen im Bereich des rein Kreatürlichen, ohne unmittel­
bare Beziehung zu Gott, belassen, wäre er nicht selbst Gott. 

Wenn aber der Anspruch, der dem Christusgeschehen von seinem 
Wesen her eignet, lautet, dass Gott selbst es ist, dem man in Christus 
und in dem durch ihn geschenkten Geist begegnet, dann muss dieser 
Gott durch innere person-distinkte Differenzierungen charakterisiert 
sein. Wieso? Nun Jesus, die Vermittlung Gottes zur Menschheit, unter­
scheidet sich - wie die Heilige Schrift vielfach zeigt - in seinem Wort und 
Verhalten sowohl vom Vater als auch vom Heiligen Geist. Folglich muss 
zum Wesen des Gottes, der in Jesus Christus erscheint, auch die Unter­
scheidung von Vater, Sohn und Heiligem Geist gehören. Diese neutesta­
mentliche Grunderfahrung hat nun für das Gottesbild zur Folge: Wenn 
Gott im Christus-Ereignis sich sowohl als in sich personal differenziert 
wie auch als Geheimnis äußerster Kommunikation mit den Menschen 
gezeigt hat und wenn er sich darin wirklich als er selbst gezeigt hat, dann 
ist dieser eine und einzige Gott auch in sich selbst unterschieden und 
zwar nun nicht als Drei-Götter-Gemeinschaft (was ja in sich selbst 
widersprüchlich ist), sondern als die eine und einzige göttliche commu­
nio/communicatio, in der sich die drei distinkten Personen gegenseitig 
das eine göttliche Leben vermitteln. Der Gott der Christen ist infolgedes­
sen keine einsame Monade, keine kompakte Allmacht, kein monarchi­
scher Supervater, der irgendwie und irgendwo - mit Schiller gesprochen 
-"überm Sternenzelt" wohnt. Der eine und einzige Gott ist vielmehr sich 
ereignende Gemeinschaft, communio und communicatio - in sich selbst 
und in seinem Verhältnis zur Menschheit. Und noch einmal: Dieser Glau­
be an den drei-einen Gott basiert auf der Erfahrung, dass Gott sich selbst 
ganz und ohne Vorbehalt dem Menschen mitgeteilt hat, dass er nicht 
etwas von sich, sondern buchstäblich sich selbst, wie er ist, dem Men­
schen kommuniziert hat. 

7 7 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GRESHAKE 

Diese Gotteserfahrung führte nun in einer Jahrhunderte langen theolo­
gischen Reflexionsarbeit zu einem völlig neuen Substanz- und Wirklich­
keits- und darin auch Kommunikationsverständnis. Denn wenn Gott 
nicht die eine, unwandelbare Monade ist, sondern sich mitteilendes Le­
ben, Beziehung, Communio, dann ist das, was bei Aristoteles den gering­
sten und schwächsten Seinsbestand hat, die Beziehung, das wahre We­
sen allen Seins. Sein ist Beziehung, Mitsein, Miteinandersein, "Vernetzt­
sein", kurz: Kommunikation. 

3. Geschichtliche Etappen 

Einige geschichtliche Stichworte dazu: Eine gewaltige Etappe in dieser 
Neuentdeckung stellt das Konzil von Nizäa dar.l3 Spätestens hier wird 
klar, dass die personale Differenzierung von Vater und Sohn (und später 
auch Heiligem Geist) nicht auf der Ebene unterhalb des göttlichen Seins 
liegt, sondern mit dem göttlichen Sein selbst identisch ist. Somit kommt 
durch die Aussage, dass der Sohn dem Vater "homoousios" - wesens­
gleich ist, der Gottesbegriff in Bewegung. Nicht mehr eine transzendente 
Monas, eine höchste göttliche Substanz, ist der letzte Bezugspunkt aller 
Wirklichkeit, sondern ein Gott, der Differenz und Einheit in sich birgt, 
ein Gott, der also eine "relationale Einheit"l4 und in sich selbst Kommu­
nikation ist.IS Von diesem neuen interpersonalen und kommunikativen 
Gottesbild aus erhält "das Personale" und damit "das Einzelne" als "ver­
netztes Einzelnes" eine bis dahin undenkbare Aufwertung. Es tritt aus 
dem "Schatten des Allgemeinen" heraus;l6 die Vorherrschaft des Sub-

13 Siehe dazu Greshake, Gott, 54-57. 
14 Vgl. I.U. Dalferth, Jenseits von Mythos und Logos= QD 142, Freiburg i.Br. 1993, 95: 

"Im trinitarischen Dogma [ging es ]darum . ... die undifferenzierte platonische monas 
und die ihr hierarchisch subordinierten Hypostasen durch eine relationale Einheit zu 
ersetzten." Deshalb kann Novatian die göttliche Substanz "communio substantiae" 
nennen, womit ein sowohl personales wie "kommunikatives Verständnis der Unitas 
substantiae angedeutet sein" dürfte. So: J. Werbick, Trinitätslehre, in: HdD li, 
481-576, hier: 495. 

15 Vgl. P. Hünermann, Jesus Christus, Gottes Wort in der Zeit, Münster 1994, 145: 
"Damit ist der griechische Gottesbegriff ... korrigiert. Die Kommunikation in Gott 
selbst bejallt, weil nur dadurch Gott als jener denkbar wird, der seinen eigenen logos 
dieser Welt mitteilen kann." In der Tat war es nur von dieser Voraussetzung her 
möglich zu verstehen, dass der "relationale" Gott selbst in die "Relationalität" der 
Geschichte eintritt. Demgegenüber war von arianischen Voraussetzungen her eine 
wirkliche Selbstmitteilung Gottes nicht zu denken. Nur ein in sich "kommunikativer" 
Gott kann sich als er selbst kommunizieren. 

16 F. Courth, Trinität. In der Schrift und Patristik= HDG li/la, 187. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE 

stanz- und Wesensdenkens beginnt sich abzulösen auf ein personales, 
kommunikatives Denken hin. Ein "personzentrierter" Denk- und Erfah­
rungshorizont hebt an, den "kosmozentrischen-substanzialen" der Anti­
ke zu verdrängen. Damit beginnt, wie eine Reihe von Autoren wörtlich 
vermerkt, eine "Revolution im Seinsverständnis"P "Denn die [in der 
Trinitätslehre geschehende] Identifizierung von hypostasis [lt. sub-stan­
tia =das, was letzten Halt gibt] nicht mit ousia [essentia =allgemeines, 
unwandelbares Wesen], sondern mit Person meint, dass die ontologische 
Frage nicht beantwortet wird mit Hinweis auf das In-sich-Existierende, 
auf ein Seiendes, wie es durch seine eigenen Grenzen determiniert ist, 
sondern auf ein Seiendes, das in seiner Ekstase diese Grenzen durch 
Kommunikation durchbricht. ... [Anders gesagt:] Das Seiende ist es selbst 
und nur ganz es selbst, nicht in seiner ,Selbstexistenz', sondern in seiner 
Kommunikation."18 So der gegenwärtig wohl bedeutendste orthodoxe 
Theologe J.D. Zizioulas. 

Zugleich mit dieser trinitätstheologischen Einsicht zeigten sich zwei 
weitere, letztlich auch im trinitarischen Glauben gründende und das 
theologische Denken bestimmende Faktoren des theologischen Kommu­
nikationsverständnisses: (1) Es ist der Heilige Geist, der als innere kom­
munikative Kraft die Kirche als Communio zusammenhält und den Glau­
benskonsens erzeugt; und es ist (2) die Inkarnation des Gottessohnes, 
die das vorrangige äußere Medium aller Kommunikation aufleuchten 
lässt, nämlich Leiblichkeit. Menschen kommunizieren miteinander auf 
dem Weg des Leibhaftig-Sinnlichen. Und gerade weil der Leib das Medi­
um der Kommunikation ist, darf er nicht platonisch abgewertet werden. 
Von daher ergibt sich die ganze Bedeutung des Sakramentalen, Bildhaf­
ten und Sinnlich-Erfahrbaren im Christentum. Das aber wäre ein eigenes 
Thema. Darum seien beide Bemerkungen gewissermaßen nur in Klam­
mern angefügt. 

Diese im Neuen Testament grundgelegte und in der Friihen Kirche 
anfanghaftreflektierte "Revolution" des Wirklichkeitsverständnisses auf 
Relationalität und Kommunikation hin wurde im Mittelalter weiter­
geführt.19 Höhepunkte der theologischen Arbeit stellen Richard v. St. 

17 So etwa K. Hemmerle, Glauben - wie geht das?, Freiburg i.Br. 1978, 147; J. D. 
Zizioulas, Human capacity and human incapacity. A theological exploration of 
personhood, in: SJTh 28 (1975) 409. 

18 Zizioulas, ebd. 
19 Nur einige Streiflichter: Wilhelm v. Auxerre stellt die Trinität als "perfecta 

communicatio" heraus. Siehe dazu die Arbeit von J. Arnold, "Perfecta Communica­
tio". Die Trinitätstheologie Wilhelm v. Auxerres, Münster 1995, bes. 118f. - Richard 
v. St. Viktor knüpft an das neuplatonische Axiom "Bonum est communicativum sui" 
an und biegt es trinitätstheologisch um, wenn er schreibt: "Wenn wir in der wahren 

13 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GRESHAKE 

Victor (siehe Anm. 19), Bonaventura und Thomas v. Aquin dar. Bonaven­
tura versteht den trinitarischen Gott als "jene Einheit, die in mehreren 
eins bleibt; [und diese Form der Einheit] ist höher als jene, die sich nur in 
einer einzigen Person ihr Einssein wahren kann".20 Und eben deshalb 
"ist das göttliche Wesen aufgrund seiner Einfachheit kommunikabei und 
vermag in mehreren da zu sein".21 Es gilt also geradezu die kommuni­
kationstheoretische Regel: "Je einfacher etwas ist, desto kommunikab­
ler."22 Und als 2. Regel führt Bonaventura an: "Wo höchste Aktualität 
(actualitas) ist [gemeint ist der actus purus des Seins], da ist notwendig 
auch höchste Kommunikation gesetzt."23 M.a.W. Seinsvollzug, Wirklich­
keit ist letztlich und endlich mit Kommunikation identisch. 

Thomas v. Aquin äußert in diesem Zusammenhang - maßgeblich für 
die Folgezeit - einen Gedanken, der vor ihm in dieser Radikalität noch 
nie vorgetragen wurde, nämlich den, dass in Gott die einzelnen göttlichen 
Personen durch die Beziehung selbst konstituiert werden; Personsein in 
Gott ist subsistierende Beziehung und also Kommunikation. Dieser Ge­
danke galt vorthomanisch als unmöglich. Denn - so sagte man - "die 
Relation ist doch ein (akzidentelles!) Verhältnis zwischen einem selbst­
ständig Seienden zu einem anderen selbstständig Seiendem, also von 
etwas zu etwas anderem; wie kann es also sein, dass die Relation für das 
Sein der Relaten konstitutiv ist und ihnen sogar logisch vorangehen 
soll?"24 Thomas löst dieses Problem, indem er das Sein der Relationen 
mit der göttlichen Substanz und umgekehrt die göttliche Substanz mit 
der gegenseitigen Kommunikation von ganz und gar relational verstande­
nen Personen gleichsetzt. 25 Die eine göttliche Substanz ist damit das 

Gottheit nur eine Person ansetzten, so wie nur eine Substanz, dann würde diese 
offenbar niemanden haben, dem sie den unendlichen Überfluss ihrer Fülle mitteilen 
(communicare) könnte." Nun gehört aber zur Liebe, "nichts haben zu wollen, was 
man nicht mitteilt (communicare)". Also muss es in Gott eine höchste interpersonale 
Kommunikation geben: Die Dreieinigkeit III,4; III,6 Übertragung und Anmerkungen 
von H. U. v. Balthasar, Einsiedeln 1980, 87, 90 (Übersetzung wurde leicht 
modifiziert). 

20 Bonaventura, De Myst.Trin. 2,2,6 = Quaracchi V, 64b. 
21 Bonaventura, In 1 sent. 2,2c = Quaracchi I, 54a. 
22 K. Obenauer, Summa actualitas. Zum Verhältnis von Einheit und Verschiedenheit in 

der Dreieinigkeitslehre des heiligen Bonaventura, Frankfurt u.a. 1996, 48. 
23 Bonaventura, In 1 sent. 8,2,1ad 1 = Quaracchi 1,166a. 
24 H. Chr. Schmidbaur, Personarum Trinitas. Die trinitarische Gotteslehre des heiligen 

Thomas von Aquin, St. Ottilien 1995, 388. 
25 Vgl. z.B. In I sent 9,2,2: "Pater est sua essentia et communicat suani essentianl 

Filio". Hier zeigt sich allerdings auch die Defizienz des thomanischen und dariiber 
hinaus des westlich·theologischen Denkens: Zwar wird die Trinität als ein Prozess 
der Selbstkommunikation verstanden, aber unter dem Primat des Vaters, und nicht 

14 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE 

eine Kommunikationsgeschehen von Personen, die gerade im Gefüge der 
Kommunikation ihre unverwechselbare Eigenheit erhalten, besitzen und 
vollziehen. 

4. Einschränkungen 

Die Revolution im Seinsverständnis war so neu und unerwartet, dass sie 
sich erst allmählich im christlichen Glauben durchsetzen und das Den­
ken in Beschlag nehmen konnte. Das gilt bis heute. Selbst da, wo Glaube 
und Theologie eindeutig den Trinitätsgedanken zur Geltung brachten, 
setzte sich immer wieder auch die Einheitsidee in den Vordergrund. 

Dies geschah in der östlich-orthodoxen Theologie dadurch, dass der 
Vater als der Einheitsgrund, als "Quelle" und "Ursprung" der Trinität 
verstanden wurde, aus dem "dann" (nicht zeitlich, sondern ontologisch, 
d.h. gemäß der Seinsordnung verstanden) die beiden anderen göttlichen 
Personen hervorgehen. Demgegenüber betonte die spezifisch westliche 
Theologie eher (aber nicht ausschließlich) die eine Wesenheit Gottes, die 
sich "dann" (wiederum nicht zeitlich, sondern ontologisch verstanden) 
gewissermaßen in die drei Personen "auffächert". Erst bei einigen Theo­
logen der Gegenwart (nicht bei allen!) wird nach und aufgrundvon zahl­
reichen Ansätzen in der Vergangenheit, auch aufgrund des biblischen 
Zeugnisses,26 eine eindeutig kommunikative Sicht des drei-einen Gottes 
vertreten. 27 

Doch halten wir generell fest: Der Glaube an den trinitarischen Gott 
hat das Wirklichkeitsverständnis tiefgreifend verändert. Es geht nicht 
mehr um die Einheit der Substanz, um das In-sich-Sein und Für-sich­
Sein, sondern vom drei-einen Gott aus eröffnet sich die Beziehungswelt, 
besonders die Beziehungswelt der Personen, als das entscheidende Para­
digma, um Wirklichkeit zu verstehen. Als tiefstes Wesen der Realität 
zeigt sich die gegenseitige Beziehung, die Kommunikation. 

5. Konsequenzen 

Diese am trinitarischen Gott abgelesene Grundbestimmung gilt aber -
wie schon erwähnt - nicht nur von Gott selbst, sondern von allem, was 

in gleicher Weise und Gewichtigkeit als gegenseitige, interpersonale Selbstkommu­
nikation. Dieser Schritt wurde erst in der Trinitätstheologie der Gegenwart getan. 
Vgl. dazu Greshake, Gott, 182-190. 

26 Siehe zum letzteren A. Ganoczy, Der dreieinige Schöpfer. Trinitätstheologie und 
Synergie, Darmstadt 2001, 42f. Ebd., 34-42 auch eine Darlegung der Trinitätslehre 
des Basilius, der die östliche .. Patrozentrik" weitgehend überwindet. 

27 Entwicklung und Sachverhalt werden ausführliehst in Greshake, Gott dargestellt. 

75 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GRESHAKE 

ist, weil alles nach dem Bild und Gleichnis Gottes geschaffen wurde. 
Gehen wir dazu einige Wirklichkeitsbereiche durch: 
(1) Weil der Mensch in besonderer Weise als Bild Gottes erschaffen 

wurde, ist es kein Wunder, dass sich von der kommunikativen 
Gottesoffenbarung her erstmals ein Personbegriff ausgebildet hat, 
der nicht nur die Einmaligkeit des Menschen betont, sondern auch 
dessen Mitkonstituiertsein durch andere. Die die Person kennzeich­
nende Einmaligkeit gründet darin, dass jeder einzelne in unver­
wechselbarer Weise auf andere bezogen, ja mit diesen eine 
kommunikative Einheit bildet. "Die Vollendung einer Person erfor­
dert die Gemeinschaft mit anderem Personsein", vermerkt schon 
Richard v. St.-Victor. 28 Von daher kommt man zu der Einsicht: 
Unvertretbare Individualität und zugleich umfassende Entgrenzung 
in universale Kommunikation, besser noch: unvertretbare Indivi­
dualität durch umfassende universale Kommunikation konstituiert 
gerade die Person. 29 

(2) Nicht nur der Mensch spiegelt Gottes Wesen wider, auch die ganze 
Schöpfung ist Bild des göttlichen Seins und trägt somit die Struktur 
des trinitarisch-kommunikativen Gottes in sich.30 Dies gilt nicht nur 
vom je einzelnen Ding, sondern vor allem von der Welt als ganzer. 
Die Schöpfung ist - wie heutige Wissenschaft ja zeigt - eine ver­
netzte, kommunikative, prozessuale Einheit, die auf je größere, 
wechselseitige Information und Kommunikation hinzielt,31 ein Pro­
zess, der in der evolutiven Verfassung des Lebendigen, aber auch in 

28 III,6 = Balthasar 90. - Die oben von mir geänderte Übersetzung von "Person" in 
"Personsein" will die - auch von Richard so verstandene - allgemeine und nicht nur 
trinitätstheologische Geltung dieses Prinzips verdeutlichen. 

29 Damit greife ich Formulierungen von B. Hallensleben, Theologie der Sendung, 
Frankfurt 1994, 179 auf. Vgl. zum Ganzen auch W. Pannenberg, Systematische 
Theologie, Bd. I, Göttingen 1988, 464f: "Historisch sind diese Züge menschlicher 
Personalität ... erst im Lichte der Trinitätslehre entdeckt worden, durch Übertragung 
ihres durch Relationen zu anderen konstituierten Personbegriffs auf die Anthropolo­
gie. Dass jedes Ich immer schon aus der Beziehung zum Du lebt und aus der 
Beziehung zu einem sozialen Kontext als Ich konstituiert ist, das ist eine Einsicht, 
zu der der trinitatisehe Personbegriff die entscheidende Anregung geliefert hat." 
Näheres dazu bei Greshake, Gott, 172-176. 

30 Dieser in der christlichen Theologie durchgehende Gedanke nimmt z.B. bei Nikolaus 
v. Kues die Form an: "Res omnis creata gerit imaginem ... trinitatis": Nikolaus v. 
Kues, De pace fidei VIII, WW (Gabriel) III, 738. 

31 Dabei ist Information im Grunde nichts anderes als Kommunikation, genauer: sie ist 
eine ihrer konkreten Weisen. Jedes Seiende ist, was es ist, durch Ein-Formung (dies 
ist die wörtliche Übersetzung von Information) des oder der anderen in sich hinein, 
so wie es seinerseits sich selbst in andere ein-formt. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE 

e1mgen physikalischen Theorien eine entscheidende Rolle spielt. 
Überall sind es die kommunikativen Vernetzungen, welche wesen­
hafte Bedeutung haben, und nicht einfach Eigenschaften, wie es das 
alte ontologische Substanz-Akzidenz-Modell der abendländischen 
Metaphysik zum Ausdruck brachte. Die Theologie sieht den Grund 
für diese Struktur darin, dass der kommunikative Gott, da er als 
Schöpfer "der Schöpfung das Sein kommuniziert", wie Thomas v. 
Aquin oder auch der Cusaner sagen,32 sein eigenes trinitarisches 
Wesen bestätigt und entfaltet. 
Gott schafft aber nicht nur eine ihn abbildende communiale Welt, 
wo alles mit allem vernetzt ist, 33 sondern legt auch die Fähigkeit zur 
Kommunikation in sie hinein. Gott kommuniziert seiner Kreatur die 
Würde eigener Kausalität, wie Thomas v. Aquin ausdrücklich 
bemerkt,34 so dass da, wo immer etwas tätig ist, es sich selbst 
mitteilt. Das gilt besonders vom Menschen, aber keineswegs nur 
vom Menschen. "Omne agens communicat se",35 bemerkt Thomas, 
oder anders: "Agere ... nihil aliud est quam communicare - Alles 
Tätigsein ist Kommunikation, "36 ja, ist "communicatio sui esse ad 
alterum - eine Mitteilung des eigenen Seins an das andere".37 Denn 
durch das Wirksam- und Tätigwerden trägt das agens sein Eigenes 
(die Scholastik sagt: die eigene Form) in das andere, in das 
Tätigkeitsfeld ein. Man könnte also auch sagen: Alles Handeln ist 
in-formare, Information. Gott kommuniziert der Kreatur das Sein, 
auf dass diese das, was sie empfängt, weiter-kommuniziert, zur 
in-formatio weiter-gibt.38 Gott macht nicht nur die Dinge, sondern 
er macht, dass sie selbst machen. Warum aber? Woraufhin?39 
Nun, wie der trinitatisehe Gott sein kommuniales Leben selbst 
erwirkt, so soll auch die Schöpfung ihr Sein und Leben selbst 
(mit-)erwirken dürfen, damit das, was Gott ist, die Schöpfung aus 

32 ,.Deus creaturae esse communicat": Thomas v. Aquin, STh III, 69, 2. - ,.Nec est aliud 
creare pariter creari quam esse tuum omnibus communicare": Nicolaus v. Cues, De 
visione Dei 12, 1. 

33 Thomas v. Aquin formuliert dies so: ,.Omnia autem contraria et diversa, quae sunt in 
mundo, inveniuntur communicare in aliquio uno, vel in natura speciei, vel in natura 
generis, vel saltem in ratione essendi": ScG I, 26, 3. 

34 STh I,23,8,ad2. 
35 Di Maio, 232, der damit eine Reihe von thomanischen Texten zusammenfasst. 
36 ScG III,52,3 u.ö. 
37 Vgl. Comp. Theol. !,103.4. 
3B Siehe dazu neuestens die Arbeit von M. Scheuer, Weiter-Gabe. Heilsvermittlung 

durch Gnadengaben in den Schriftkommentaren des Thomas v. Aquin, Würzburg 
2001. 

39 Zum Folgenden findet sich Ausführlicheres bei Greshake, Gott, 293-300. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GRESHAKE 

eigener, freilich von Gott geschenkter und getragener Kraft wird: 
nämlich eine kommuniale und kommunikative Wirklichkeit. Auf 
diese Weise wird das selbsterwirkte kommunikative geschöpfliehe 
Werden dem selbsterwirkten göttlichen Seinsvollzug ähnlich, selbst­
redend in einer Ähnlichkeit bei stets größerer U nähnlichkeit. Von 
daher zeigt sich als letztes Sinnziel der Welt ihre Trinitarisierung, 
gemeint ist eine möglichst umfassende kommunikative Vernetzung 
der Welt zur communio untereinander und mit Gott. 

Kommen wir aber noch 
(3) zu spezifisch theologischen Dimensionen der Kommunikation: 

a. Nach christlichem Glauben ist Gott in der Menschwerdung seines 
Sohnes eine unüberbietbare Kommunikation mit der Welt einge­
gangen, wobei diese Kommunikation nicht einseitig ist, so wie in 
der antiken Philosophie das Höhere sich dem Niederen mitteilt. 
Nein, die Inkarnation ist ein interkommunikatives, korrelationa­
les Geschehen, insofern nicht allein Gott sich und sein göttliches 
Leben gibt und der Mensch nur empfängt, sondern es teilt auch 
die Menschheit Gott etwas mit: ihr eigenes Wesen, ihr eigenes 
Schicksal, das Gott hinfort als sein eigenes übernimmt. Dieser 
Sachverhalt heißt bezeichnender Weise in technisch-theologi­
scher Sprache "communicatio idiomatum" - Kommunikation der 
menschlichen und göttlichen Eigenschaften in J esus Christus. 
Ziel der Inkarnation des Gottessohnes ist es, die Menschen zur 
Einheit zu führen, zur Einheit mit sich und zur Einheit 
untereinander, aber auch dies nicht zu einer Allerweltseinheit, 
sondern genau in jener kommunikativen Einheit, in der Gott 
selbst existiert. Darauf zielt das ganze Wirken Jesu ab,40 so dass 
er in jenem johanneischen Text, der sein sog. "Testament" bildet, 
beten kann: "Alle sollen eins sein, wie du, Vater, in mir bist und 
ich in dir bin, so sollen auch sie in uns sein" (Joh 17, 21}. Das 
heißt: die Einheit, die Gott in sich selbst verwirklicht, also 
kommunikative Einheit, wird durch Jesus an die Welt vermittelt 
und soll dann durch seine Jüngerschaft an die Welt weitergege­
ben werden. 

b. Genau von hier aus zeigt sich das Spezifikum der Kirche.41 Von 
der Apostelgeschichte an versteht sie sich als koinonia, als 
communio und communicatio (vgl. Apg 2,42), als ein Leben in 

40 Bemerkenswert ist, dass in der Pastoralinstruktion Pauls VI., Communio et 
progressio (1971), Nr.ll Jesus in seinem ganzen irdischen Wirken als "perfectus 
communicator" charakterisiert wird. 

41 Siehe dazu Greshake, Gott, 3 77-430. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE 

Gemeinschaft, Austausch, gegenseitiger Teilhabe.42 Als solche 
ist sie Abbild des trinitarischen Gottes43 und soll für die Welt das 
sacramentum unitatis sein, Zeichen und Instrument der von 
Christus erbetenen Einheit, die vom II. V aticanum nachdrücklich 
als kommunikative Einheit charakterisiert wird. Denn das Konzil 
lehrt, dass die eine Kirche sich "in et ex" - "in und aus" den 
verschiedenen Ortskirchen verwirklicht (LG 23) und mithin ein 
"corpus ecclesiarum" (ebd.) ist, eine Gemeinschaft, in der sich 
Einheit und Vielheit/Vielfalt in kommunikativer gegenseitiger 
Praxis vermitteln. Das ist die Grundidee der sog. Communio­
Ekklesiologie. Die eine Kirche hat ihre Identität im Beziehungs­
netz der unterschiedlichen Ortskirchen, die einzelnen Ortskir­
chen finden die eigene Identität, indem sie sich in das Bezugsfeld 
des Ganzen stellen.44 Diese Dialektik von Einheit und Vielheit/ 
Vielfalt, von gegenseitiger Konstitution des einen durch das viele 
und des vielen durch das eine vermittelnde Kommunikationsge­
schehen entspricht genau dem trinitarischen Gottesbild. 

c. Diese Einheit der Kirche hat ihren letzten Grund nicht in 
menschlicher Effizienz, sondern im Wirken Gottes. Das tritt in 
äußerster Verdeutlichung in der Eucharistie als dem höchsten, 
alles zusammenfassenden Vollzug der Kirche in Erscheinung.4S 
In Kurzform schreibt Paulus: "Ein Brot ist es. Darum sind wir, 
die vielen, ein Leib; denn wir haben alle teil an dem einen Brot" 
(1 Kor 10,17). Das heißt: Dadurch dass Christus im eucharisti­
schen Brot leibhaftig (auch hier zeigt sich der Leib wiederum als 
Kommunikationsmedium!) kommuniziert wird, werden die unter­
schiedlichen Menschen zur Einheit mit ihm und untereinander 
geführt, und zwar zu einer solchen Einheit, dass sie durch die 
Kommunion wahrhaft selbst "der eine Leib Christi" werden, der 
eine Leib mit den vielen Gliedern, so real, dass Augustinus sagen 
kann: "Empfangt (in der Eucharistie) das, was ihr selbst seid: Leib 

42 In kurzer, aber eindrucksvoller Form ist dies bei J. M. R. Tillard, Communion, in: Y. 
Lacoste (Hg.), Dictionaire critique de Theologie, Paris 1998, 236-242, hier: 239f 
zusammengefasst. 

43 Dies ist nicht nur eine Aussage des ll. Vaticanum (UR 2; LG 4), sondern auch eine 
geschichtlich durchgehende Bestimmung. Siehe dazu Greshake, Gott, 377ff. 

44 In der Friihen Kirche wiesen reisende Christen ihre Zugehörigkeit zu einer Kirche, 
die im legitimen Netzwerk der communio ecclesiarum stand, durch sog. litterae 
comunicatoriae aus. Siehe dazu Dewailly, 57f. 

45 Näheres dazu bei G. Greshake, Priester sein in dieser Zeit, Freiburg i.Br. 2000, 
95-97; 247-252. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GRESHAKE 

Christi und werdet das, was ihr empfangt: Leib Christi. "46 In der 
sakramentalen Kommunikation werden die Glaubenden das, was 
ihnen kommuniziert wird: Leib Christi, eine Einheit, die ihren 
Grund und ihre Form im Leben des trinitarischen Gottes hat. 
Kein Wunder, dass sich ein Großteil der theologischen Kommuni­
kations-Begrifflichkeit auf die Eucharistie bezieht.47 Ich nenne 
nur Begriffe wie Kommunion, communio Sanctorum (was 
ursprünglich nicht die Gemeinschaft der Heiligen im Himmel 
bezeichnet, sondern die Teilhabe am Heiligen, d.h. an der Eucha­
ristie), sodann: communicatio in sacris, Exkommunikation usw. 

6. Das neuzeitliche Subjektcontra kommunkative Strukturen 

Nun wird man spätestens bei diesen letzten Ausführungen wohl folgende 
Frage stellen: Wenn es tatsächlich zutrifft, dass vom trinitarischen Glau­
bensbekenntnis her die ganze Wucht kommunikativen Denkens in die 
Menschheitsgeschichte eingetreten ist, wenn der Ursprung der Kommu­
nikationsidee im christlichen Glauben liegt, warum sind dann - auf der 
einen Seite - heutige Kommunikationswissenschaften und kommunikati­
ve Wissenschaftsmodelle ohne nachweisbaren Einfluss der Theologie 
entstanden und von ihrem theologischen Ursprung geschieden, und- auf 
der andern Seite - warum zeigen sich die christlichen Kirchen, deren 
Strukturen und Mitglieder, als eine - weiß Gott - weithin nicht sehr 
kommunikative Angelegenheit? 

Um diesen Umstand zu erklären, wird man eine ganze Reihe von 
Gründen namhaft machen müssen, die auf verschiedene Weise allesamt 
den Epochensprung der Neuzeit zur Geltung bringen. Ich möchte nur auf 
ein Phänomen aufmerksam machen, auf das des Nominalismus.4B Dieser 
ist im Ansatz eine aus religiösen, ich betone: aus religiösen, theologischen 
Gründen ins Werk gesetzte Infragestellung der mittelalterlichen "meta­
physischen Vernunft", welche Gott im Horizont einer umfassenden uni­
versalen Seinsordnung zu begreifen versucht hatte. Doch weil Gott in 
seiner "Freiheit" über allen erdenklichen Horizonten und Ordnungen, 
Kategorien und Maßstäben steht, selbst über denen, die er selbst gesetzt 
und in die hinein er sich frei gebunden hat, kann es - so die nominalisti­
sche Kritik - nichts Gemeinsames, kein gemeinsames Band zwischen 
Gott und Welt geben, kann sich unser Erkennen von Gott nur im Bereich 

46 Augustinus, Sermo, 272 (= PL 38, 1247). 
47 Siehe zum Folgenden Dewailly, 56ff. 
48 Weitere Phänomene werden bei Greshake, Gott, 127-134. 

20 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE 

der Nomina, der Bezeichnungen, Redeweisen, Vorstellungskomplexe be­
wegen, die aber niemals die absolut transzendente, von allem Geschaffe­
nen wesenhaft abgehobene Wirklichkeit der freien Allmacht Gottes zu 
erreichen und einzufassen vermögen. Kurz: Gott ist im Nominalismus 
absolut uneinholbares, durch Willkür-Freiheit ausgezeichnetes, allen Ob­
jektivierungen entzogenes, ungebundenes und deshalb ganz in sich ste­
hendes, einsames Subjekt. 

Diesem neuen, durch den Nominalismus inaugurierten Gottesbild ent­
spricht nun ein neues Menschenbild, wonach sich gleichfalls der Mensch 
- "Bild und Gleichnis Gottes" - als Willenssubjekt versteht. Jetzt steht 
nun auch das menschliche Subjekt im religiösen Bereich als einzelner 
dem unendlich erhabenen Gott-Subjekt gegenüber. Das religiöse Ver­
hältnis wird individualisiert. Der Trinitätsglaube rückt sträflich in den 
Hintergrund.49 Dies zeigt sich über alle Maßen deutlich bei einem der 
Väter des Nominalismus Wilhelm v. Ockham. Während z.B. bei Thomas 
v. Aquin die Dimension des Kommunikativen noch unter dem Vorzeichen 
der Fülle steht, insofern sich gerade im gegenseitigen Austausch ein 
"Mehr" an Sein ereignet, so tritt bei Ockham an dessen Stelle das mona­
dische, geradezu unkommunikative ökonomische Prinzip, wonach "um­
sonst mit einer Mehrheit geschieht, was man mit weniger erreichen 
kann".so Das heißt: Die Realität wird bei Ockham verdinglicht und me­
thodologisch auf ihre absolut notwendige dinghafte Kausalität und nicht 
auf den die dinghafte Dimension übersteigenden Modus des Kommunika­
tiven hin betrachtet. Letzteres gehört gewissermaßen vom berühmten 
"Rasiermesser des Ockham" weggeputzt.Sl Damit setzt auch eine extre­
me Subjektivierung des religiösen Bereichs ein. Parolen wie "Dieu et mon 
äme" oder "Rette deine Seele!" können dafür exemplarisch stehen. Alle 
kommunikativen Wesenselemente des Glaubens treten zurück, bis sie in 
einem allmählichen Prozess so recht erst nach dem Ersten Weltkrieg neu 
entdeckt werden und in der Gegenwart wieder zu einem lebhaften trinita­
rischen Diskurs führen. 

Aber die neuzeitliche Wende zum Subjekt hatte über den religiösen 
Bereich hinaus noch andere desaströse Konsequenzen. Das Subjekt stellt 
sich - greifbar etwa bei Descartes - unter Missachtung seiner kommu­
nialen Eingebundenheit in das Wirkliche, als res cogitans allem anderen 
als res extensa, als bloßem Objekt, gegenüber. Der Subjektwerdung des 

49 Grund dafür ist auch die extreme Supra-Naturalisierung dieses Glaubens, die keine 
Entsprechung im natürlichen Bereich mehr duldet und sich allein als unverstehbares 
Mysterium präsentiert. 

50 Wilhelm v. Ockham, Summa logicae (ed. Bonavent., New York) I, 43. 
51 Vgl. zum Ganzen J. P. Beckmann, Wilhelm von Ockham, München 1995, 42-47. 

21 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GRESHAKE 

Menschen entspricht so die Verdinglichung der Welt, deren integrale, 
"kommunikative" Gestalt zerlegt, auseinandergeschnitten oder ausge­
blendet wird zugunsten von Konstrukten, deren der Mensch kraft seiner 
Vernunft selbst Herr ist. Das Subjekt konstituiert sich also, indem es 
sich abhebt von dem, was es selbst nicht ist: vom "anderen", dessen es 
bewusst ist und angesichts dessen es sich selbst bewusst wird, dessen es 
sich aber gerade im Akt des Bewusstwerdens, Reflektierens und Analy­
sierens bemächtigt, ja, sich "einverleibt". Mit anderen Worten: Das neu­
zeitliche Subjekt zeigt sich "als Subjekt dem Objekt nachgebildet, als 
Subjekt, welches Korrelat des Objekts ist",52 aber diese Korrelation ist 
nicht Kommunikation, sondern ein Faktor der Selbstkonstitution des 
Subjekts. Die für das ursprungliehe Personverständnis wesenhafte Kom­
munikation mit dem andern (Gott, Welt, Mitmensch) zerreißt, auch wenn 
Descartes selbst die Beziehung zu Gott noch gewissermaßen "braucht", 
um sich als Subjekt konstituieren zu können und Subjekt und Welt in 
eine (nachträgliche) Einheit zu bringen. Diese auf der Subjekt-Objekt­
Spaltung basierende "attitude" bestimmte nun wesentlich die damals 
rasant wachsenden Naturwissenschaften. Als "maitre et possesseur" 
macht das Subjekt sich die Welt als ihm übergebene und zuhandene 
Objektwelt zu eigen, um sie - nach einem Wort von Francis Bacon - für 
sich "in den Sklavendienst zu nehmen". 53 

Konsequenterweise feiert in dieser durch und durch a-kommunialen 
und a-kommunikativen Perspektive das vorchristliche Substanzdenken 
"fröhliche Urständ". Denn in einer Welt der Substanzen steht alles fest. 
"Und was so feststeht, das kann die Vernunft auch feststellen, erklären, 
in klare eindeutige Begriffe fassen" und der eigenen Herrschaft unter­
werfen. So entwickelte Newton im Fahrwasser der aristotelischen Sub­
stanzontologie seine Physik und Mechanik, die dann bekanntermaßen 
"zum Grundgerlist der klassischen Physik der Neuzeit ... !und] zur 
großen Förderin der modernen Technologie geworden ist". 54 Wohl erst 
um die Wende zum 20. Jahrhundert bzw. nach dem 1. Weltkrieg treten 
auch hier tiefgreifende Paradigmenwechsel ein, über die zu handeln ich 
keine Kompetenz habe. 

7. Neuzeitliches Kommunikationsverständnis und die Theologie 

Wohl aber soll die Frage gestellt werden: Spielt in dieser neueren Ent­
wicklung der Wissenschaften der theologische Ursprung der Kommunika-

52 G. Vatti.mo, Das Ende der Moderne, dt. Stuttgart 1990, 48. 
53 Siehe dazu W. Leiss, The Domination of Nature, New York 1972, 55. 
54 Ganoczy, a.a.O., 132. 

22 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE 

tionsidee noch überhaupt eine Rolle; sucht nicht vielmehr jede Wissen­
schaft- auf dem Boden neuzeitlicher Säkularität- autonom ihr spezifi­
sches Kommunikationskonzept zu entwickeln? Dabei mag man sich dann 
vielleicht in einer Art mitleidiger Nostalgie noch daran erinnern, dass de 
facto einmal die Kommunikationsidee (wie der ganze Wissenschaftsbe­
trieb des Abendlandes) aus der Theologie hervorgegangen ist, aber was 
soll's für heute? 

Doch ist diese Sicht zu kurz. Denn zunächst einmal ist mit Nachdruck 
darauf zu verweisen, dass es tatsächlich ein wirkungsgeschichtliches 
Kontinuum zwischen theologischen Ideen und heutigen Kommunikati­
onskonzepten geben dürfte. So spielt z.B. im modernen Personalismus 
(K. Jaspers, E. Mounier, G. Marcel), also in jener philosophischen Rich­
tung, in welcher der Kommunikationsbegriff eine neue Karriere begann, 
dessen theologische Vergangenheit unübersehbar eine ganz bedeutende 
Rolle. Die vom Trinitätsglauben her gefundene Einsicht in das Besondere 
der Person-Welt, nämlich in die Dialektik von Einzelheit und kommunia­
ler Allgemeinheit, von Selbstkonstitution und Du- bzw. Wir-Konstitution 
prägt die Grundstruktur des philosophischen Personalismus bis in den 
Existenzialismus hinein. Auch durch den soziologischen Kommunikati­
onsbegriff, von dem her vermutlich dann auch die eher mit quantitativen 
Methoden arbeitenden Kommunikationskonzepte der Kybernetik und 
Linguistik abhängig sind, schimmern noch kräftig Züge des trinitari­
schen Personverständnisses durch, so etwa bei der Thematisierung von 
Vermittlungsstrukturen und Mitteilungsleistungen sozialer Systeme. 
Wie weit auch die naturwissenschaftliche Feldtheorie sowie Synergie-, 
Informations- und kybernetische Kommunikationskonzepte noch einen 
irgendwie gearteten theologischen Hintergrund haben, wie Pannenberg 
meint, 55 vielleicht indirekt über das personologische Kommunikations­
denken vermittelt, vermag ich nicht zu sagen. 

Wieder anders sieht es mit einigen heutigen systemtheoretisch orien­
tierten Kommunikationstheorien aus. Diese implizieren oft einen 
kräftigen Schuss säkularisierter Theologie, da sie sich als allgemeine 
Wissenschaftstheorien bzw. als Weg zur Universalwissenschaft verste­
hen, und ihre Autoren - z.B. Jürgen Habermas56 (je anders auch Karl­
Otto Apel57 und Niklas Luhmann58) -versuchen, das Ganze der Wirklich-

55 Vgl. W. Pannenberg, Systematische Theologie, Bd. I, Göttingen 1988, 414ff; Bd. II, 
101ff. 

56 Siehe zum Beispiel J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. I+II, 
Frankfurt 1981. 

57 0. Apel, Transformation der Philosophie, Bd. I+II, Frankfurt 1976. Siehe dazu 
Greshake, Gott, 484-491. 

58 N. Luhmann, Soziale Systeme, Frankfurt 1984; ders., Systemtheoretische Argumen-

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GRESHAKE 

keit in der Perspektive einer universalen kommunikativen Handlungs­
theorie zu erfassen und darin Erkenntnis- , Subjekt-, Gesellschafts- und 
Geschichtstheorie zu integrieren. 

Damit setzt nun aber eine ganz neue Art der Verknüpfung von Theolo­
gie und gegenwärtigen Kommunikationswissenschaften ein, ein Strang, 
der nicht mehr nur rückwärts gewandt, sondern provozierend nach vorn 
ausgerichtet ist. Ich möchte dies am Schluss wenigstens noch kurz an­
deuten. 

Es lässt sich zunächst einmal zeigen, dass vor allem mit der von Ha­
bermas entwickelten Handlungstheorie ein entscheidender "Konvergenz­
punkt von Grundproblemen der Wissenschaftstheorie und der Theologie" 
gegeben ist. 59 Inwiefern? 

Auf der einen Seite ist communio/communicatio - wie wir gesehen 
haben - der Inbegriff des christlichen Glaubens und damit der Theologie. 
Kurz noch einmal: Gott selbst ist Kommunikation, er kommuniziert sich 
der Welt und ermächtigt diese, selbst kommunikativ zu sein, auf dass die 
Schöpfung, in ihrer Kommunikation ihm ähnlich geworden, zur engsten 
communio mit ihm gelangt. So gesehen, geht es in der Theologie wesent­
lich um die Realisierung universaler Kommunikation. Auf der andem Seite 
formulieren eine Reihe heutiger Handlungstheorien eine durchaus ver­
gleichbare Zielvorstellung. Für sie muss sich der Geltungsanspruch von 
Wahrheit (als Sachbezug und Bedeutungsgehalt aller Aussagen) in der 
Stiftung von Kommunikation bewähren, ja er wird dadurch erst 
ermöglicht. Deshalb unterstehen alle Sprachen einschließlich der Wis­
senschaftssprache "der ,regulativen Idee', sich zur universalen Sprache 
bzw. einer universalen Kommunikationsgemeinschaft zu erweitern".60 
Aber ist dieses Postulat erfüllbar? Wenn man nicht von vornherein Kom­
munikation auf technische Verfahren und materiell-dinghafte Ziele be­
schränkt, ist universale Kommunikation - wie die Theologie glaubt -
letztlich nicht vom Menschen, sondern allein von der Selbstgabe Gottes 
als Summe und Inbegriff aller Kommunikation erreichbar. Wie lösen die 
großen kommunikationstheoretischen Entwürfe dieses Problem? 

Sie müssen für die von ihnen angezielte universale Kommunikations­
pragmatik das voraussetzen, was man die "ideale Sprechsituation kom­
munikativen Handelns" nennt, gemeint sind damit wechselseitige Aner-

tationen, in: J. Habennas/ders. (Hg.), Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnolo­
gie - Was leistet die Systemforschung, Frankfurt 1984, 291-405. 

59 H. Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale Theologie. 
Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, Düsseldorf 197 6, 319. 

60 So die Zusammenfassung von R. Schaeffler, Wissenschaftstheorie und Theologie, in: 
CGG 20, 5-83, hier: 71. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE 

kennung der Gesprächspartner, Gleichberechtigung der Geltungsan­
sprüche und gewaltfreies Erzielen von Einverständnis. Aber sind diese 
Bedingungen nicht durch und durch aporetisch? Dies lässt sich sehr 
deutlich an einer Reihe heutiger Entwürfe ablesen. Habennas selbst sagt, 
dass die "ideale Sprechsituation" eine "operativ wirksame Fiktion" sei,61 
die allein mit Hinweis auf deren "antizipativen Charakter" gerechtfertigt 
werden könne. Nach Apel muss man den Widerspruch zwischen realer 
und idealer Kommunikationsgemeinschaft zunächst "aushalten", letzt­
endlich aber eine "geschichtliche Auflösung des Widerspruchs moralisch 
postulieren. "62 Doch wie soll das geschehen, ohne der Kommunikations­
gemeinschaft das zuzuschreiben, was Kant noch Gott zuschrieb, nämlich 
die Lösung des Widerspruchs zwischen Realität und Idealität? Und bleibt 
die vorausgesetzte und vorauszusetzende Kommunikationsgemeinschaft 
nicht auch darin ein Bruchstück, dass sie bei den aktuellen Kommuni­
kanden hic et nunc endet. 63 

Genau hier setzt der wissenschaftstheoretische theologische Entwurf 
von Helmut Peukert an. 64 Für ihn setzen Idee und Realisierung einer 
universalen Kommunikationsgemeinschaft auch die Kommunikation -
besser: die Solidarität mit den Toten, mit den Opfern der Geschichte und 
den untergegangenen Generationen und Völkern voraus. Wer aus einer 
Universaltheorie kommunikativen Handeins die Solidarität mit den Toten 
ausschließt, begibt sich geradezu in einen Selbstwiderspruch, weil sich 
die eigene Existenz ja der Kommunikation und Solidarität mit den Voran­
gehenden verdankt und sich deshalb durch das "Abschreiben" und "Ver­
gessen" der Toten selbst "abschreibt" und "ins Vergessen bringt" und 
dadurch auch alles aktuelle Gelingen kommunikativen Handeins demen­
tieren würden. Zur widerspruchsfreien Praxis universaler Kommunikati­
on gehört deshalb die Hoffnung auf einen Gott, der die Toten auferweckt. 

61 J. Habermas, Wahrheitstheorien, in: H. Fahrenbach (Hg.), Wirklichkeit und Re­
flexion, FS W. Schulz, Pfullingen 1973, 211-265, hier: 258. 

62 0. Höffe, Karrtische Skepsis gegen die transzendentale Kommunikationsethik, in: W. 
Uhlmann/D. Böhler (Hg.), Kommunikation und Reflexion. Zur Diskussion der 
Transzendentalpragmatik. Antworten auf K.-0. Apel, Frankfurt 1982, 525. pr.pr.!!! 

63 Ja, es lässt sich mit H. Hempelmann, Wie wir denken können. Lernen von der 
Offenbarung des dreieinigen Gottes für Wissenschaftstheorie, Sprachphilosophie und 
Hermeneutik, Wuppertal 2000, 76 sogar fragen, ob es in den Kommunikationstheori­
en nicht im Grunde nur um eine vom konkreten Menschen losgelöste Vernunft geht, 
angesichts derer "die einzelnen Glieder der Kommunikationsgemeinschaft zu belle· 
big austauschbaren Größen" werden. 

64 Siehe Anm. 58. Dazu: H.-U. v. Brachel/N. Mette (Hg.), Kommunikation und 
Solidarität. Beiträge zur Diskussion des handlungstheoretischen Ansatzes von 
Helmut Peukert in Theologie und Sozialwissenschaften, Fribourg-Münster 1985 
(Lit.) . 

25 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


GRESHAKE 

Ohne einen solchen bleibt das Konzept universaler Kommunikations­
pragmatik und -gemeinschaft unerfüllt und unerfüllbar. 

An diesem Beispiel ,Peukert' kann exemplarisch deutlich werden, 
dass die theologische Kommunikationsidee die Fragmentarität und Apo­
retik aller ohne Gott auskommenden letztbegründenden Kommunika­
tionsentwürfe urgiert. Sie besteht auf der Endlichkeit geschöpflieber 
Kommunikabilität, stellt aber ihr antizipatives Gelingen oder auch Schei­
tern in eine Perspektive der Hoffnung. Zeichen der Endlichkeit ist nicht 
nur die gerade skizzierte Aporetik aller diesbezüglichen Universal­
entwürfe. Zeichen für die Endlichkeit ist ebenso die bleibende 
Substanzialität menschlicher Existenz, auch wenn sie heute postmodern 
vielfach in Frage gestellt wird. Aber die Theologie insistiert darauf: Der 
Mensch ist nicht Gott, d.h. er geht nicht wie der trinitarische Gott auf in 
relationalen Vollzügen, sein Personsein ist nicht wie das Gottes "subsi­
stierende Relation"; der Mensch bleibt stets auch ein substanzhaftes 
In-sich-Sein. Das hat aber durch und durch wohltuende Konsequenzen. 
Denn dies verhindert sowohl, dass der Mensch unter dem Programmwort 
"Verlust des Subjekts" sich selbst in einer subjektlos ablaufenden Wirk­
lichkeit als "irreales Phantom" annulliert (so etwa Michel Foucault),65 
wie auch dass er unter dem Programmwort "Pathos des Subjekts" sich 
auf seine radikale postmoderne Individualität "als Spielplatz unendlicher 
Kombinationsmöglichkeiten von Systemfaktoren" reduziert,66 wie auch 
dass er einem intersubjektiven Kommunikationsgefüge "untergebuttert" 
wird. Als In-sich-Sein ist der Mensch vor Gott gestellt und bleibt primär 
auf die Kommunikation mit ihm bezogen, in einer Kommunikation, die 
dann auch allererst zur gelingenden Kommunikation untereinander be­
fähigt. Das zu betonen dürfte ein Spezifikum christlichen Menschen- und 
Wirklichkeitsverständnisses sein. 

Somit steht - und damit möchte ich etwas abrupt schließen - die 
Theologie nicht nur am Ursprung einer spezifischen Kommunikations­
idee; sie ist auch nicht nur die Erbtante, deren Vermögen - unkenntlich 
gemacht - längst in alle Welt verschleudert wurde, sondern sie versteht 
sich auch als Hütetin eines Kapitals, das, wie sie meint, auch heute noch 
Gewinn bringende Konsequenzen für das Selbstverständnis und den 
Selbstvollzug des Menschen verspricht. 

65 Siehe dazu Greshake, Gott, 4Slf; W. Schulz, Metaphysik des Schwebens, Pfullingen 
1985, 277. 

66 H. Schmidinger, Der Mensch ist Person, Innsbruck-Wien 1994, 20. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5 - am 13.01.2026, 08:41:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

