Communicatio Socialis 35 (2002), Nr. 1: 5-26
AUFSATZ Quelle: www.communicatio-socialis.de

Gisbert Greshake | Der Ursprung der
Kommunikationsidee'

Vorbemerkungen

Meine Absicht ist es nicht, gewissermafien eine ,archiologische“ Re-
griffsgeschichte zu entwerfen, die sich allein an der Frage, wie es gewe-
sen ist, also an der Vergangenheit orientiert. Zwar haben meine Darle-
gungen, um dem Thema zu geniigen, zum gréfiten Teil eine solche
riickwirts gewandte historische Sicht zum Inhalt, doch liegt das letzte
Interesse woanders. ,Herkunft aber bleibt stets Zukunft“, bemerkt Hei-
degger einmal. Der Ursprung einer Idee weist immer auch auf Unabge-
schlossenes und Unabgegoltenes hin, kann Traditionsspriinge aufdecken
und Perspektiven fiir die Zukunft eréffnen. Aus Zeitgriinden kann freilich
jetzt fiir die Kommunikationsidee eine solche Aktualisierung nur im al-
lerersten Ansatz erfolgen. Doch soll diese Intention wenigstens im Hin-
tergrund meiner Ausfiihrungen stehen.

Von welchem Begriff Kommunikation aber gehen wir aus, um ihn nach
riickwirts zu verfolgen? Weist dieser Begriff doch eine weite Polysemie
auf, ganz abgesehen davon, dass wir nicht einmal wissen, wann und wo er
in die deutsche Sprache eingefiihrt wurde.?

Der grofie Artikel , Kommunikation/Kommunikationswissenschaft” in
der ,Theologischen Realenzyklopddie” beginnt zutreffend mit dem Satz:
~Kommunikation‘ ist gegenwértig ein modischer Begriff. ... Einerseits
steht er in der Alltagssprache ,schlicht fiir gelungene und gelingende
Beziehung zwischen Menschen’ (Zimmerli); andererseits gehort er zum
zentralen Bestand der Objektsprachen einer Reihe von Einzelwissen-
schaften von der Biologie ..., iiber Psychologie ..., Publizistik ... bis zur
Soziologie ... und Pidagogik.“3 Ich méchte die damit gegebene weit-
gespannte Polysemie untergreifen, indem ich von einem alltagssprachli-
chen Verstindnis von Kommunikation ausgehe, das - soweit ich sehe -

1 Der Beitrag beruht auf einem Referat von Prof Greshake im Rahmen des
Symposions Transdisziplindre Kommunikation. Aktuelle Be-Deutungen des Phdnomens
Kommunikation im ficheribergreifenden Dialog, Salzburg 25. - 26. April 2001
(www.sbg.ac.at/transkomm).

¢ Siehe H. Saner, Kommunikation - begriffsgeschichtlich, in: W. Chr. Zimmerli (Hrg.),
Kommunikation. Codewort fiir ,Zwischenmenschlichkeit, = Philosophie aktuell 6,
Basel-Stuttgart 1978, 196. Ebenso: ders., Kommunikation, in: HWPh 4, 893-895,
hier: 894.

3 Chr. Bdumler, Kommunikation/Kommunikationswissenschaft, in: TRE 19, 384-402,
hier: 384.

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRESHAKE

durchaus auch den kleinsten gemeinsamen Nenner der verschiedenen
kategorialen Ausformungen bildet. Kommunikation ldsst sich dann um-
kreisen mit Synonymen wie: Mitteilen, Anteilgeben und Anteilhaben (bei-
des!}), Verwirklichung von Gemeinschaft sowie Realisierung von vernetz-
ten, also korrelationalen Vollzugsformen.

Meine These, die ich im Folgenden entfalten und begriinden méochte,
lautet: Kommunikation ist vom Ursprung her eine dezidiert theologische,
in der spezifisch christlichen Offenbarung griindende Idee,? die das Zen-
trum des christlichen Gottes- und Weltverstindnisses thematisiert.

1. Das vorchristliche abendlandische Kommunikationsverstindnis

Diese auf den ersten Blick vielleicht iiberraschende und anstéflige These
sei jedoch sogleich ein wenig modifiziert durch den Hinweis, dass nach
christlichem Verstindnis so etwas wie gottliche Offenbarung nicht wie
ein Blitz aus heiterem Himmel fihrt, sondern menschliche und damit
auch kulturelle Vorgegebenheiten aufgreift und diesen dann eine spezifi-
sche, unableitbar neue Wendung gibt. Genau das ldsst sich auch an der
Kommunikationsidee ablesen. Bevor diese zu einem theologischen
Grundbegriff wird, hat sie eine alltagssprachliche, ja sogar philosophi-
sche Bedeutung, die sich sehr schén auch an der Sprachgeschichte able-
sen lasst.

Communio/communicatio hat nichts - was man ja spontan annehmen
konnte - mit der linguistischen Wurzel ,unio“ zu tun, so dass communio
sich zusammensetzen wiirde aus ,cum” + ,unio” und mithin , Vereini-
gung untereinander” bedeutete. So ist es nicht! Vielmehr hat communio/
communicatio von seiner Sprachgeschichte her zwei bildliche Konnota-
tionen.> Erstensverweist das Wort auf die Wurzel -mun, welche soviel wie
Schanze, Umwallung besagt (und die wir etwa im Wort moenia = Stadt-
mauer vorliegen haben). Menschen, die in communio stehen und commu-
nicatio vollziehen, befinden sich zusammen hinter einer gemeinsamen

4 Vgl dazu auch A. di Maio, Il concetto di comunicazione. Saggio di lessicografia
filosofica e teologica sul tema di ,comunicare’ in Tommaso d’Aquino, Roma 1998,
88f: ,La parola ,communicatio’ e le altre del vocabulario comunicazionale ... vanno ...
annoverate tra i lemmata Christianorum, in quanto parole cariche di valenze
filosofiche e bibliche, le cui nozioni nella patristica latina e poi nella scolastica furono
affinate e rielaborate e costituiscono un rilevante contributo del cristianesimo allo
sviluppo del pensiero.”

5 Vgl. zum Folgenden H. U. v. Balthasar, Communio. Ein Programm, in: IkaZ 1 (1972)
4-17, hier: 44ff; R. Kress, The Church as Communio, in: The Jurist 36 (1976) 129f;
di Maio 85ff.

6

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE

Umwallung, d.h. sie sind zusammengefiigt in einem gemeinsamen, ihnen
abgesteckten Lebensraum, der sie zu einem gemeinsamen Leben, in dem
jeder auf den andern angewiesen ist, zusammenbindet. So gesehen be-
zeichnet communio/communicatio die Teilhabe an einem dritten Ge-
meinsamen, eben am gemeinsamen Lebensraum oder auch an anderen
gemeinsamen Giitern.

Communio/communicatio verweist aber zweitens ebenso auf jene Wur-
zel -mun hin, die sich im lateinischen Begriff munus = Aufgabe, Dienstlei-
stung bzw. auch Gabe, Geschenk niederschligt. Wer Kommunikation
iibt, steht im Dienst eines anderen und gibt ihm eine Gabe weiter, die
diesen prégt, formt und verdndert, so dass aus dem, der Kommunikation
schenkt, und dem, der sie empfingt, ein neues Drittes wird: die commu-
nio.

Beiden bildhaften lingustischen Assoziationen ist mithin gemeinsam
dies: Kommunikation ist der Prozess einer Vermittlung: Viele einzelne
werden durch Kommunikation zur Einheit ,vermittelt, und umgekehrt:
die durch Kommunikation entstehende Einheit hat ihren ,Gegensatz*,
Vielheit und Vielfalt, nicht aufler sich, sondern trigt ihn in sich; die
Einheit der Communio ist gerade die Einheit der bleibend verschiedenen
Vielen. Sie kommt dadurch zustande, dass die Vielen teilhaben an ein
und demselben, sei es dass dieses ihnen vorgegeben ist (z.B. der gemein-
same Lebensraum), sei es dass das Gemeinsame erst hervorgebracht
wird und zwar dadurch, dass einer dem andern etwas mitteilt,® schenkt,
erwirkt. Hier tritt {ibrigens auch die tiefe Beziehung zwischen Kommuni-
kation und Information zutage. Denn in-formare bedeutet urspriinglich,
jemandem eine neue ,Form“, die man selbst bereits besitzt, verleihen
oder erwirken, so dass zwischen Geber und Empfinger Gemeinschaft
entsteht. Diese entstehende gemeinsame personale Beziehung ist noch
bis ins hohe Mittelalter hinein fiir jede Form von Kommunikation und
Information das Entscheidende. Kurz: Wo Kommunikation geschieht, ge-
schieht Vermittlung von Identitit und Differenz, von einzelnem und all-
gemeinem. Was unterschieden, anders, sich fremd ist, wird durch Teilha-
be bzw. Teilgabe an einem Gemeinsamen zur Einheit zusammengefiigt,
ohne dass dadurch die Differenzen aufgeldst wiirden.

In all dem entspricht das lateinische Wort communio/communicatio
sehr prizise dem griechischen Wort xo1vwvia (koinonia), wobei dieses

6 Thomas v. Aquin (Super II decret.; Contra impugn. Dei cult. 2.3.19) unterscheidet
dabei zwischen einem ,communicare“, das man vollzieht, ohne selbst etwas zu
verlieren (etwa die Mitteilung eines Wissens), und einem solchen, das eher ein
»Transfer” zum andemn ist (Beispiel: ich teile jemandem Geld mit, das ich dann selbst
dabei verliere).

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRESHAKE

sowohl Gemeinsamkeit wie auch Vollzug dieser Gemeinsamkeit bedeu-
tet, d.h. im griechischen koinonia fallen communio und communicatio im
wesentlichen zusammen.

Diese sprachgeschichtlichen Hinweise reiffen nun nicht nur den allge-
meinen anthropologischen Erfahrungshorizont auf, in welchem commu-
nio/communicatio vor aller Reflexion und systematischen Erhellung
steht, sie fithren uns auch direkt zum philosophischen Sprachgebrauch
der Antike.

Ausgehend vom pythagoreischen Axiom: ,Unter Freunden ist alles
gemeinsam” bestimmen sowohl Platon wie auch Aristoteles die Freund-
schaft als Paradigma von koinonia, so dass koinonia/communicatio hier
geradezu die Bedeutung von Zusammenleben, Leben-Teilen, Teilhabe an-
nimmt.” Freunde kommunizieren sich gegenseitig das, was jeder einzelne
besitzt. Als Freunde in diesem Sinn aber sollen sich, so weit es méglich
ist, alle Mitglieder des Gemeinwesens, der polis betrachten, so dass diese
gerade durch koinonia, durch gegenseitige Mitteilung von Gutem und
gemeinsame Teilhabe am Gutem konstituiert wird.8

Verweist die Verkniipfung von koinonia/communicatio mit der Idee
der Freundschaft eher in den Bereich der Ethik und Politik, so nimmt
dieser Begriff in der Ontologie schon bei Platon und vollends im Neupla-
tonismus eine sehr spezifische Bedeutung an: Eines der wichtigsten neu-
platonischen Axiome lautet im Lateinischen: Bonum est communicati-
vum et {oder auch vel) diffusivum sui.9 Das heifdt: Das Gute ist kommuni-
kativ, teilt sich mit, strémt iiber sich hinaus. Das gilt in erster Linie vom
Gottlich-Einen, das allein die Fiille des Guten ist, aus der dann das
iibrige, das Nichtgottliche, herausflief3t. In diesem ontologischen Kontext
steht die Idee der Kommunikation in der Problemperspektive des Ver-
héltnisses von Einheit und Vielheit, d.h. sie antwortet auf die Frage: Wie
kann es neben dem Gottlich-Einen noch das Viele geben? Und die Ant-
wort lautet: Das Eine stromt iiber in das Nichts hinein, wie das Licht
einer Kerze nicht bei sich bleibt, sondern sich ins Dunkle hinein kommu-
niziert. So entsteht dann aus der absoluten géttlichen Monas durch Kom-
munikation eine graduell unterschiedlich kommunizierte Teilhabe des
untergeordneten Vielen, von dem dann auch jedes einzelne dieses Vielen
sich entsprechend dem jeweiligen Seinsbesitz kommunikativ ,nach un-
ten“ weitervermittelt.

7 Vgl L.-M. Dewailly, Communio - Communicatio, in: RSPhTh 54 (1970) 46-63, hier:
49 mit den entsprechenden Stellenangaben bei Platon und Aristoteles.

8 Von daher bestimmen die Stoiker den Menschen als koindnikon zdon.

9 In der Form ,et" wird das Axiom von Thomas v. Aquin, der es vom Pseudo-Dionys
iibernimmt, z.B. In III sent 2,1,2a obj. wiedergegeben.

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE

Zwei miteinander verschrinkte Momente sind an dieser antiken philo-
sophischen Konzeption fiir uns von Bedeutung:10
(1) Im besagten ontologischen Prozess der Seinskommunikation blei-
ben die Faktoren dieses Prozesses das, was sie sind. Das Eine bleibt
das Unendlich-Eine, und das Viele, Einzelne bleibt - jedes gemaf
seiner Teilhabe am Einen - das so oder so bestimmte Einzelne.
Kommunikation besteht nur in der graduellen Abschwichung des
Einen auf das Viele und des Ubergeordneten auf das Untergeordne-
te hin. Wie kommt es zu dieser Konzeption? Im Hintergrund diirfte
die existentielle Frage des Menschen nach dem stehen, was in allem
chaotischen Wandel und Werden unverdnderlich bleibt, was aller
Verdnderung enthoben ist. Und dies ist schlieflich und endlich
allein das Gottlich-Eine, das - als sich selbst besitzende Substanz
unbeweglich in sich kreisend - der Welt des Werdens in erhabener
Transzendenz gegeniibersteht und allem Sinn und Halt verleiht.
Aber die gleiche Frage nach dem Bleibenden in aller Verdnderung
richtet sich, sozusagen ,bevor“ die Frage nach dem Einen gestellt
ist, auch an das endlich Seiende selbst, das ja gerade in seiner
Konkretheit und Individualitit stindig dem Wandel unterworfen ist.
Eben deswegen wird es nicht auf seine sich wandelnde Einzelheit
hin betrachtet, sondern auf sein allgemeines iiberzeitliches Wesen
hin. Als Einzelnes ist es nur "Reprdsentation” einer bestimmten
unwandelbaren Wesenheit, ein ,Fall“ von Wesen. Der griechische
Begriff ,hypostasis“, der, wie das lateinische substantia, alltags-
sprachlich so viel bedeutet wie: das, was letztlich Stand hat, wird
mit ousia = Wesenheit identifiziert. Dem einzelnen concretum (also:
diesem Menschen, diesem Esel, diesem Haus) ist die allgemeine
Wesenheit (z.B. Mensch, Esel, Haus) kommuniziert, dhnlich wie
dem Vielen Anteilgabe am Einen kommuniziert ist, ohne dass
jedoch beides, das Eine-Géttliche wie die allgemeinen Wesenheiten,
von diesem kommunikativen Anteilgeben innerlich betroffen wéren.
(2) Damit steht Xommunikation wie das ganze griechische Denken
unter dem absoluten Primat der Einheit. ,Alle Vielheit ist dem
Einen nachgeordnet” und ,Alle Vielheit hat in irgendeiner Weise
teil am Einen®, so lauten exemplarisch zwei Thesen des Neuplatoni-
kers Proklos.!! Das hochste Eine wie auch das allgemeine Wesen
jedes Seienden ist gerade dadurch definiert, dass es alle Vielheit,
alle Andersheit, alle innere Relationalitit und Kommunikation

10 Sjehe zum Folgenden G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie,
Freiburg i. Br. 42001, 61-64; 443-447 (Lit.).

11 5. und 1. Proposition aus der stoicheiosis theologiké des Proklos, zit. nach K. Rub,
Geschichte der abendlindischen Mystik, Bd. I, Miinchen 1990, 50.

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRESHAKE

ausschliefft. Dem gegeniiber ist das durch Kommunikation entstan-
dene Viele und Einzelne von seiner Herkunft her und auf seine
Bestimmung hin gesehen das ,Uneigentliche”, das im Grunde
LUnwirkliche“. Diese Fokussierung auf das Eine hin hingt eng mit
der eben erwihnten existentiellen Suche des Menschen nach dem
Unwandelbaren in allem Wandel zusammen. Denn alles, was
Vielheit und Vielfalt an sich trdgt, verdndert sich auch, da es sich in
ein je wechselndes, manchmal gar widerspriichliches Zueinander
zum anderen fiigt, Verdnderungen, die der Sehnsucht des antiken
Menschen nach festem Halt und stabiler Ordnung widerstreiten.
Letztlich resultiert also auch die Akzentuierung des Einen aus der
Not des Menschen, ,hinter“ der verwirrenden und chaotischen
Vielfalt des Lebens letzten Grund und Stabilitit, Kosmos - Ordnung
zu finden und zwar in der einen, unwandelbaren Monas bzw. in den
unwandelbaren, allgemeinen Wesenheiten.

Konsequenz all dessen ist die Bedeutungslosigkeit, die man der
Kategorie Relation, Beziehung, zuschreibt, die nicht von ungefihr
bei Aristoteles als letzte in der Kategorientafel figuriert. Denn zur
Beziehung gehért ja notwendig Vielheit, gehtren wenigstens zwei,
die miteinander in Relation und in veridnderlicher Reziprozitit
stehen. Wahres, wirkliches Sein schlieft deshalb Beziehung aus;
wahres und wirkliches Sein heifst fiir das antike Denken ,In-
sich-Sein* und ,Fiir-sich-sein“. Wahres Sein ist - in einem Wort
gesagt - substantielles Sein. Damit diirfte endgiiltig klar sein, dass
Kommunikation in der Antike ein durch und durch abkiinftiger,
hochst zweitrangiger Modus der Wirklichkeit ist.

So weit meine sehr holzschnittartige Skizze des antiken Kommuni-

kationsverstindnisses, das nun von der christlichen Offenbarung her ei-
nerseits aufgegriffen, andererseits aber tiefgreifendst verdndert wird.

2.

Hintergrund der christlich-theologischen Kommunikationsidee

Im Zentrum der christlichen Offenbarung steht das Glaubensfaktum,
dass Menschen auf eine sie ,umwerfende* Weise erfahren haben: In
Jesus von Nazaret und in der Kraft seines Geistes kommt Gott selbst auf
die Welt zu und teilt den Menschen dabei nicht nur efwas mit, sondern
buchstiblich sich selbst.12 In Jesus (und - auf andere Weise - in dem von
ihm gesandten Geist) begegnet also nicht eine Mittlergestalt, die nur auf

12

Vgl. fiir das Folgende Greshake, Gott, 48-51; ders., An den drei-einen Gott glauben,
Freiburg i.Br. 32000, 14-16.

10

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE

Gott hinweist, hinter der das Gottliche aber in verborgener, unendlich
erhabener Transzendenz dem Menschen entzogen ist, dhnlich wie bei
einem Propheten, der nur auf das Géttlich-,Andere® verweist. Nein, das
Christusgeschehen ist - nach dem Selbstverstindnis des christlichen
Glaubens - die Selbstkommunikation Gottes mit den Menschen. Er
bringt sich ihnen selbst in Erfahrung. Wer es mit Jesus, seinem Wort,
Verhalten und Erleiden zu tun hat, hat es mit Gott personlich zu tun.
Wire es anders, so wiirde Jesus, der als letztes und letztgiiltiges Wort
Gottes auftritt und als uniiberbietbare Darstellung von dessen Liebe, im
Widerspruch zu sich selbst stehen; er wire nicht die endgiiltige Vermitt-
lung zwischen Gott und Mensch, die zu sein er doch beansprucht. Und
auch der Heilige Geist, der Jesus erfiillt hat und der nach dessen Heim-
gang zum Vater die Menschen in die Wirklichkeit Christi hineinnimmt,
wiirde den Menschen im Bereich des rein Kreatiirlichen, ohne unmittel-
bare Beziehung zu Gott, belassen, wire er nicht selbst Gott.

Wenn aber der Anspruch, der dem Christusgeschehen von seinem
Wesen her eignet, lautet, dass Gott selbst es ist, dem man in Christus
und in dem durch ihn geschenkten Geist begegnet, dann muss dieser
Gott durch innere person-distinkte Differenzierungen charakterisiert
sein. Wieso? Nun Jesus, die Vermittlung Gottes zur Menschheit, unter-
scheidet sich - wie die Heilige Schrift vielfach zeigt - in seinem Wort und
Verhalten sowohl vom Vater als auch vom Heiligen Geist. Folglich muss
zum Wesen des Gottes, der in Jesus Christus erscheint, auch die Unter-
scheidung von Vater, Sohn und Heiligem Geist gehdren. Diese neutesta-
mentliche Grunderfahrung hat nun fiir das Gottesbild zur Folge: Wenn
Gott im Christus-Ereignis sich sowohl als in sich personal differenziert
wie auch als Geheimnis dufierster Kommunikation mit den Menschen
gezeigt hat und wenn er sich darin wirklich als er selbst gezeigt hat, dann
ist dieser eine und einzige Gott auch in sich selbst unterschieden und
zwar nun nicht als Drei-Gotter-Gemeinschaft (was ja in sich selbst
widerspriichlich ist), sondern als die eine und einzige géttliche commu-
nio/communicatio, in der sich die drei distinkten Personen gegenseitig
das eine géttliche Leben vermitteln. Der Gott der Christen ist infolgedes-
sen keine einsame Monade, keine kompakte Allmacht, kein monarchi-
scher Supervater, der irgendwie und irgendwo - mit Schiller gesprochen
- ,iiberm Sternenzelt” wohnt. Der eine und einzige Gott ist vielmehr sich
ereignende Gemeinschaft, communio und communicatio - in sich selbst
und in seinem Verhiltnis zur Menschheit. Und noch einmal: Dieser Glau-
be an den drei-einen Gott basiert auf der Erfahrung, dass Gott sich selbst
ganz und ohne Vorbehalt dem Menschen mitgeteilt hat, dass er nicht
etwas von sich, sondern buchstiblich sich selbst, wie er ist, dem Men-
schen kommuniziert hat.

11

13.01.2026, 08:41:29. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRESHAKE

Diese Gotteserfahrung fiihrte nun in einer Jahrhunderte langen theolo-
gischen Reflexionsarbeit zu einem véllig neuen Substanz- und Wirklich-
keits- und darin auch Kommunikationsverstindnis. Denn wenn Gott
nicht die eine, unwandelbare Monade ist, sondern sich mitteilendes Le-
ben, Beziehung, Communio, dann ist das, was bei Aristoteles den gering-
sten und schwichsten Seinsbestand hat, die Beziehung, das wahre We-
sen allen Seins. Sein ist Beziehung, Mitsein, Miteinandersein, , Vernetzt-
sein“, kurz: Kommunikation.

3. Geschichtliche Etappen

Einige geschichtliche Stichworte dazu: Eine gewaltige Etappe in dieser
Neuentdeckung stellt das Konzil von Nizia dar.13 Spitestens hier wird
klar, dass die personale Differenzierung von Vater und Sohn (und spater
auch Heiligem Geist) nicht auf der Ebene unterhalb des géttlichen Seins
liegt, sondern mit dem gottlichen Sein selbst identisch ist. Somit kommt
durch die Aussage, dass der Sohn dem Vater ,homoousios“ - wesens-
gleich ist, der Gottesbegriff in Bewegung. Nicht mehr eine transzendente
Monas, eine hochste gottliche Substanz, ist der letzte Bezugspunkt aller
Wirklichkeit, sondern ein Gott, der Differenz und Einheit in sich birgt,
ein Gott, der also eine ,relationale Einheit“14 und in sich selbst Kommu-
nikation ist.15 Von diesem neuen interpersonalen und kommunikativen
Gottesbild aus erhilt ,das Personale” und damit , das Einzelne* als ,ver-
netztes Einzelnes“ eine bis dahin undenkbare Aufwertung. Es tritt aus
dem ,Schatten des Allgemeinen“ heraus;!¢ die Vorherrschaft des Sub-

13 Sjehe dazu Greshake, Gott, 54-57.

12 Vgl 1.U. Dalferth, Jenseits von Mythos und Logos = QD 142, Freiburg i.Br. 1993, 95:
»lm trinitarischen Dogma [ging es |darum. ... die undifferenzierte platonische monas
und die ihr hierarchisch subordinierten Hypostasen durch eine relationale Einheit zu
ersetzten.” Deshalb kann Novatian die gottliche Substanz ,,communio substantiae“
nennen, womit ein sowohl personales wie ,kommunikatives Verstindnis der Unitas
substantiae angedeutet sein“ diirfte. So: J. Werbick, Trinititslehre, in: HdD II,
481-576, hier: 495. ’

15 Vgl. P. Hiinermann, Jesus Christus, Gottes Wort in der Zeit, Miinster 1994, 145:
»Damit ist der griechische Gottesbegriff ... korrigiert. Die Kommunikation in Gott
selbst bejaht, weil nur dadurch Gott als jener denkbar wird, der seinen eigenen logos
dieser Welt mitteilen kann.“ In der Tat war es nur von dieser Voraussetzung her
moglich zu verstehen, dass der ,relationale“ Gott selbst in die ,Relationalitit* der
Geschichte eintritt. Demgegeniiber war von arianischen Voraussetzungen her eine
wirkliche Selbstmitteilung Gottes nicht zu denken. Nur ein in sich ,kommunikativer”
Gott kann sich als er selbst kommunizieren.

16 F. Courth, Trinit4t. In der Schrift und Patristik = HDG II/1a, 187.

12

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE

stanz- und Wesensdenkens beginnt sich abzulésen auf ein personales,
kommunikatives Denken hin. Ein ,personzentrierter” Denk- und Erfah-
rungshorizont hebt an, den ,kosmozentrischen-substanzialen“ der Anti-
ke zu verdrangen. Damit beginnt, wie eine Reihe von Autoren wortlich
vermerkt, eine ,Revolution im Seinsverstindnis“.1?7 ,Denn die [in der
Trinitdtslehre geschehende] Identifizierung von hypostasis (It. sub-stan-
tia = das, was letzten Halt gibt] nicht mit ousia [essentia = allgemeines,
unwandelbares Wesen|, sondern mit Person meint, dass die ontologische
Frage nicht beantwortet wird mit Hinweis auf das In-sich-Existierende,
auf ein Seiendes, wie es durch seine eigenen Grenzen determiniert ist,
sondern auf ein Seiendes, das in seiner Ekstase diese Grenzen durch
Kommunikation durchbricht. ... [Anders gesagt:] Das Seiende ist es selbst
und nur ganz es selbst, nicht in seiner ,Selbstexistenz’, sondern in seiner
Kommunikation.“18 So der gegenwirtig wohl bedeutendste orthodoxe
Theologe J.D. Zizioulas.

Zugleich mit dieser trinititstheologischen Einsicht zeigten sich zwei
weitere, letztlich auch im trinitarischen Glauben griindende und das
theologische Denken bestimmende Faktoren des theologischen Kommu-
nikationsverstindnisses: (1) Es ist der Heilige Geist, der als innere kom-
munikative Kraft die Kirche als Communio zusammenhilt und den Glau-
benskonsens erzeugt; und es ist (2) die Inkarnation des Gottessohnes,
die das vorrangige duRere Medium aller Kommunikation aufleuchten
lasst, ndmlich Leiblichkeit. Menschen kommunizieren miteinander auf
dem Weg des Leibhaftig-Sinnlichen. Und gerade weil der Leib das Medi-
um der Kommunikation ist, darf er nicht platonisch abgewertet werden.
Von daher ergibt sich die ganze Bedeutung des Sakramentalen, Bildhaf-
ten und Sinnlich-Erfahrbaren im Christentum. Das aber wére ein eigenes
Thema. Darum seien beide Bemerkungen gewissermafien nur in Klam-
mern angefiigt.

Diese im Neuen Testament grundgelegte und in der Frithen Kirche
anfanghaft reflektierte ,Revolution“ des Wirklichkeitsverstindnisses auf
Relationalitit und Kommunikation hin wurde im Mittelalter weiter-
gefiihrt.19 Héhepunkte der theologischen Arbeit stellen Richard v. St.

17 So etwa K. Hemmerle, Glauben - wie geht das?, Freiburg i Br. 1978, 147; J. D.
Zizioulas, Human capacity and human incapacity. A theological exploration of
personhood, in: SJTh 28 (1975) 409.

18 Zizioulas, ebd.

19 Nur einige Streiflichter: Wilhelm v. Auxerre stellt die Trinitit als ,perfecta
communicatio” heraus. Siehe dazu die Arbeit von J. Arnold, ,Perfecta Communica-
tio“. Die Trinitdtstheologie Wilhelm v. Auxerres, Miinster 1995, bes. 118f. - Richard
v. St. Viktor kniipft an das neuplatonische Axiom ,Bonum est communicativum sui“
an und biegt es trinititstheologisch um, wenn er schreibt: ,Wenn wir in der wahren

13

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRESHAKE

Victor (siehe Anm. 19), Bonaventura und Thomas v. Aquin dar. Bonaven-
tura versteht den trinitarischen Gott als ,jene Einheit, die in mehreren
eins bleibt; [und diese Form der Einheit] ist héher als jene, die sich nur in
einer einzigen Person ihr Einssein wahren kann“.20 Und eben deshalb
~ist das gottliche Wesen aufgrund seiner Einfachheit kommunikabel und
vermag in mehreren da zu sein“.21 Es gilt also geradezu die kommuni-
kationstheoretische Regel: ,Je einfacher etwas ist, desto kommunikab-
ler.“22 Und als 2. Regel fiihrt Bonaventura an: ,Wo héchste Aktualitit
(actualitas) ist [gemeint ist der actus purus des Seins], da ist notwendig
auch héchste Kommunikation gesetzt.“23 M.a.W. Seinsvollzug, Wirklich-
keit ist letztlich und endlich mit Kommunikation identisch.

Thomas v. Aquin 4duflert in diesem Zusammenhang - mafigeblich fiir
die Folgezeit - einen Gedanken, der vor ihm in dieser Radikalitit noch
nie vorgetragen wurde, nidmlich den, dass in Gott die einzelnen géttlichen
Personen durch die Beziehung selbst konstituiert werden; Personsein in
Gott ist subsistierende Beziehung und also Kommunikation. Dieser Ge-
danke galt vorthomanisch als unméglich. Denn - so sagte man - ,die
Relation ist doch ein (akzidentelles!) Verhiltnis zwischen einem selbst-
stindig Seienden zu einem anderen selbststindig Seiendem, also von
etwas zu etwas anderem; wie kann es also sein, dass die Relation fiir das
Sein der Relaten konstitutiv ist und ihnen sogar logisch vorangehen
soll?“24 Thomas lost dieses Problem, indem er das Sein der Relationen
mit der gottlichen Substanz und umgekehrt die géttliche Substanz mit
der gegenseitigen Kommunikation von ganz und gar relational verstande-
nen Personen gleichsetzt.25 Die eine gottliche Substanz ist damit das

Gottheit nur eine Person ansetzten, so wie nur eine Substanz, dann wiirde diese
offenbar niemanden haben, dem sie den unendlichen Uberfluss ihrer Fiille mitteilen
(communicare) konnte.“ Nun gehort aber zur Liebe, ,nichts haben zu wollen, was
man nicht mitteilt (communicare}“. Also muss es in Gott eine héchste interpersonale
Kommunikation geben: Die Dreieinigkeit I111,4; I11,6 Ubertragung und Anmerkungen
von H. U. v. Balthasar, Einsiedeln 1980, 87, 90 (Ubersetzung wurde leicht
modifiziert).

20 Bonaventura, De Myst.Trin. 2,2,6 = Quaracchi V, 64b.

21 Bonaventura, In 1 sent. 2,2¢ = Quaracchi I, 54a.

22 K. Obenauer, Summa actualitas. Zum Verhiltnis von Einheit und Verschiedenheit in
der Dreieinigkeitslehre des heiligen Bonaventura, Frankfurt u.a. 1996, 48.

23 Bonaventura, In 1 sent. 8,2,1ad 1 = Quaracchi 1,166a.

24 H. Chr. Schmidbaur, Personarum Trinitas. Die trinitarische Gotteslehre des heiligen
Thomas von Aquin, St. Ottilien 1995, 388.

25 Vgl. z.B. In I sent 9,2,2: "Pater est sua essentia et communicat suam essentiam
Filio“. Hier zeigt sich allerdings auch die Defizienz des thomanischen und dariiber
hinaus des westlich-theologischen Denkens: Zwar wird die Trinitit als ein Prozess
der Selbstkommunikation verstanden, aber unter dem Primat des Vaters, und nicht

14

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE

eine Kommunikationsgeschehen von Personen, die gerade im Gefiige der
Kommunikation ihre unverwechselbare Eigenheit erhalten, besitzen und
voliziehen.

4. Einschrinkungen

Die Revolution im Seinsverstidndnis war so neu und unerwartet, dass sie
sich erst allméhlich im christlichen Glauben durchsetzen und das Den-
ken in Beschlag nehmen konnte. Das gilt bis heute. Selbst da, wo Glaube
und Theologie eindeutig den Trinititsgedanken zur Geltung brachten,
setzte sich immer wieder auch die Einheitsidee in den Vordergrund.

Dies geschah in der dstlich-orthodoxen Theologie dadurch, dass der
Vater als der Einheitsgrund, als ,Quelle” und , Ursprung“ der Trinitit
verstanden wurde, aus dem ,dann“ (nicht zeitlich, sondern ontologisch,
d.h. gemdf der Seinsordnung verstanden) die beiden anderen géttlichen
Personen hervorgehen. Demgegeniiber betonte die spezifisch westliche
Theologie eher (aber nicht ausschlieflich) die eine Wesen#eit Gottes, die
sich ,dann“ (wiederum nicht zeitlich, sondern ontologisch verstanden)
gewissermafen in die drei Personen ,auffichert“. Erst bei einigen Theo-
logen der Gegenwart (nicht bei allen!) wird nach und aufgrund von zahl-
reichen Ansitzen in der Vergangenheit, auch aufgrund des biblischen
Zeugnisses,2% eine eindeutig kommunikative Sicht des drei-einen Gottes
vertreten.2?

Doch halten wir generell fest: Der Glaube an den trinitarischen Gott
hat das Wirklichkeitsverstindnis tiefgreifend verdndert. Es geht nicht
mehr um die Einheit der Substanz, um das In-sich-Sein und Fiir-sich-
Sein, sondern vom drei-einen Gott aus erdffnet sich die Beziehungswelt,
besonders die Beziehungswelt der Personen, als das entscheidende Para-
digma, um Wirklichkeit zu verstehen. Als tiefstes Wesen der Realitdt
zeigt sich die gegenseitige Beziehung, die Kommunikation.

5. Konsequenzen

Diese am trinitarischen Gott abgelesene Grundbestimmung gilt aber -
wie schon erwidhnt - nicht nur von Gott selbst, sondern von allem, was

in gleicher Weise und Gewichtigkeit als gegenseitige, interpersonale Selbstkommu-
nikation. Dieser Schritt wurde erst in der Trinititstheologie der Gegenwart getan.
Vgl. dazu Greshake, Gott, 182-190.

26 Siehe zum letzteren A. Ganoczy, Der dreieinige Schopfer. Trinitéitstheologie und
Synergie, Darmstadt 2001, 42f. Ebd., 34-42 auch eine Darlegung der Trinit4tslehre
des Basilius, der die dstliche ,Patrozentrik“ weitgehend iiberwindet.

27 Entwicklung und Sachverhalt werden ausfiihrlichst in Greshake, Gott dargestelit.

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRESHAKE

ist, weil alles nach dem Bild und Gleichnis Gottes geschaffen wurde.
Gehen wir dazu einige Wirklichkeitsbereiche durch:
(1) Weil der Mensch in besonderer Weise als Bild Gottes erschaffen

wurde, ist es kein Wunder, dass sich von der kommunikativen
Gottesoffenbarung her erstmals ein Personbegriff ausgebildet hat,
der nicht nur die Einmaligkeit des Menschen betont, sondern auch
dessen Mitkonstituiertsein durch andere. Die die Person kennzeich-
nende Einmaligkeit griindet darin, dass jeder einzelne in unver-
wechselbarer Weise auf andere bezogen, ja mit diesen eine
kommunikative Einheit bildet. ,Die Vollendung einer Person erfor-
dert die Gemeinschaft mit anderem Personsein“, vermerkt schon
Richard v. St.-Victor.28 Von daher kommt man zu der Einsicht:
Unvertretbare Individualitdt und zugleich umfassende Entgrenzung
in universale Kommunikation, besser noch: unvertretbare Indivi-
dualitdt durch umfassende universale Kommunikation konstituiert
gerade die Person.29

(2) Nicht nur der Mensch spiegelt Gottes Wesen wider, auch die ganze

28

29

30

31

Schopfung ist Bild des géttlichen Seins und trigt somit die Struktur
des trinitarisch-kommunikativen Gottes in sich.30 Dies gilt nicht nur
vom je einzelnen Ding, sondern vor allem von der Welt als ganzer.
Die Schopfung ist - wie heutige Wissenschaft ja zeigt - eine ver-
netzte, kommunikative, prozessuale Einheit, die auf je gréfRere,
wechselseitige Information und Kommunikation hinzielt,3! ein Pro-
zess, der in der evolutiven Verfassung des Lebendigen, aber auch in

III,6 = Balthasar 90. - Die oben von mir gednderte ﬁbersetzung von ,Person” in
~Personsein” will die - auch von Richard so verstandene - allgemeine und nicht nur
trinititstheologische Geltung dieses Prinzips verdeutlichen.

Damit greife ich Formulierungen von B. Hallensleben, Theologie der Sendung,
Frankfurt 1994, 179 auf. Vgl. zum Ganzen auch W. Pannenberg, Systematische
Theologie, Bd. I, Gottingen 1988, 464f: ,Historisch sind diese Ziige menschlicher
Personalitit ... erst im Lichte der Trinititslehre entdeckt worden, durch Ubertragung
ihres durch Relationen zu anderen konstituierten Personbegriffs auf die Anthropolo-
gie. Dass jedes Ich immer schon aus der Beziehung zum Du lebt und aus der
Beziehung zu einem sozialen Kontext als Ich konstituiert ist, das ist eine Einsicht,
zu der der trinitarische Personbegriff die entscheidende Anregung geliefert hat.”
Néheres dazu bei Greshake, Gott, 172-176.

Dieser in der christlichen Theologie durchgehende Gedanke nimmt z.B. bei Nikolaus
v. Kues die Form an: ,Res omnis creata gerit imaginem ... trinitatis“: Nikolaus v.
Kues, De pace fidei VIII, WW (Gabriel) III, 738.

Dabei ist Information im Grunde nichts anderes als Kommunikation, genauer: sie ist
eine ihrer konkreten Weisen. Jedes Seiende ist, was es ist, durch Ein-Formung (dies
ist die wortliche Ubersetzung von Information) des oder der anderen in sich hinein,
so wie es seinerseits sich selbst in andere ein-formt.

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE

einigen physikalischen Theorien eine entscheidende Rolle spielt.
Uberall sind es die kommunikativen Vernetzungen, welche wesen-
hafte Bedeutung haben, und nicht einfach Eigenschaften, wie es das
alte ontologische Substanz-Akzidenz-Modell der abendldndischen
Metaphysik zum Ausdruck brachte. Die Theologie sieht den Grund
fiir diese Struktur darin, dass der kommunikative Gott, da er als
Schopfer ,der Schopfung das Sein kommuniziert”, wie Thomas v.
Aquin oder auch der Cusaner sagen,32 sein eigenes trinitarisches
Wesen bestitigt und entfaltet.

Gott schafft aber nicht nur eine ihn abbildende communiale Welt,
wo alles mit allem vernetzt ist,33 sondern legt auch die Fahigkeit zur
Kommunikation in sie hinein. Gott kommuniziert seiner Kreatur die
Wiirde eigener Kausalitit, wie Thomas v. Aquin ausdriicklich
bemerkt,3¢ so dass da, wo immer etwas titig ist, es sich selbst
mitteilt. Das gilt besonders vom Menschen, aber keineswegs nur
vom Menschen. ,Omne agens communicat se*,3> bemerkt Thomas,
oder anders: ,Agere ... nihil aliud est quam communicare - Alles
Tétigsein ist Kommunikation,“36 ja, ist ,communicatio sui esse ad
alterum - eine Mitteilung des eigenen Seins an das andere”.37 Denn
durch das Wirksam- und Tatigwerden trigt das agens sein Eigenes
(die Scholastik sagt: die eigene Form) in das andere, in das
Tétigkeitsfeld ein. Man konnte also auch sagen: Alles Handeln ist
in-formare, Information. Gott kommuniziert der Kreatur das Sein,
auf dass diese das, was sie empfiangt, weiter-kommuniziert, zur
in-formatio weiter-gibt.3® Gott macht nicht nur die Dinge, sondern
er macht, dass sie selbst machen. Warum aber? Woraufhin?39

Nun, wie der trinitarische Gott sein kommuniales Leben selbst
erwirkt, so soll auch die Schopfung ihr Sein und Leben selbst
(mit-)erwirken diirfen, damit das, was Gott ist, die Schépfung aus

32 Deus creaturae esse communicat“: Thomas v. Aquin, STh III, 69, 2. - ,Nec est aliud
creare pariter creari quam esse tuum omnibus communicare”: Nicolaus v. Cues, De
visione Dei 12, 1.

Thomas v. Aquin formuliert dies so: ,,Omnia autem contraria et diversa, quae sunt in

mundo, inveniuntur communicare in aliquio uno, vel in natura speciei, vel in natura

generis, vel saltem in ratione essendi”: ScG I, 26, 3.

34 STh 1,23,8,ad2.

35 Di Maio, 232, der damit eine Reihe von thomanischen Texten zusammenfasst.

36 S¢G II1,52,3 u.6.

37 Vgl. Comp. Theol. 1,103.4.

38 Siehe dazu neuestens die Arbeit von M. Scheuer, Weiter-Gabe. Heilsvermittiung
durch Gnadengaben in den Schriftkommentaren des Thomas v. Aquin, Wiirzburg
2001.

39 Zum Folgenden findet sich Ausfiihrlicheres bei Greshake, Gott, 293-300.

3

[

17

13.01.2026, 08:41:29. (G —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRESHAKE

eigener, freilich von Gott geschenkter und getragener Kraft wird:

nidmlich eine kommuniale und kommunikative Wirklichkeit. Auf

diese Weise wird das selbsterwirkte kommunikative geschépfliche

Werden dem selbsterwirkten géttlichen Seinsvollzug dhnlich, selbst-

redend in einer Ahnlichkeit bei stets grofRerer Undhnlichkeit. Von

daher zeigt sich als letztes Sinnziel der Welt ihre Trinitarisierung,
gemeint ist eine méglichst umfassende kommunikative Vernetzung
der Welt zur communio untereinander und mit Gott.

Kommen wir aber noch

(3) zu spezifisch theologischen Dimensionen der Kommunikation:

a. Nach christlichem Glauben ist Gott in der Menschwerdung seines
Sohnes eine uniiberbietbare Kommunikation mit der Welt einge-
gangen, wobei diese Kommunikation nicht einseitig ist, so wie in
der antiken Philosophie das Hohere sich dem Niederen mitteilt.
Nein, die Inkarnation ist ein interkommunikatives, korrelationa-
les Geschehen, insofern nicht allein Gott sich und sein gottliches
Leben gibt und der Mensch nur empfingt, sondern es teilt auch
die Menschheit Gott etwas mit: ihr eigenes Wesen, ihr eigenes
Schicksal, das Gott hinfort als sein eigenes iibernimmt. Dieser
Sachverhalt heit bezeichnender Weise in technisch-theologi-
scher Sprache ,communicatio idiomatum® - Kommunikation der
menschlichen und gottlichen Eigenschaften in Jesus Christus.
Ziel der Inkarnation des Gottessohnes ist es, die Menschen zur
Einheit zu fithren, zur Einheit mit sich und zur Einheit
untereinander, aber auch dies nicht zu einer Allerweltseinheit,
sondern genau in jener kommunikativen Einheit, in der Gott
selbst existiert. Darauf zielt das ganze Wirken Jesu ab,%0 so dass
er in jenem johanneischen Text, der sein sog. , Testament” bildet,
beten kann: ,Alle sollen eins sein, wie du, Vater, in mir bist und
ich in dir bin, so sollen auch sie in uns sein“ (Joh 17, 21). Das
heifst: die Einheit, die Gott in sich selbst verwirklicht, also
kommunikative Einheit, wird durch Jesus an die Welt vermittelt
und soll dann durch seine Jiingerschaft an die Welt weitergege-
ben werden.

b. Genau von hier aus zeigt sich das Spezifikum der Kirche.4! Von
der Apostelgeschichte an versteht sie sich als koinonia, als
communio und communicatio (vgl. Apg 2,42), als ein Leben in

40 Bemerkenswert ist, dass in der Pastoralinstruktion Pauls VI, Communio et
progressio (1971), Nr.11 Jesus in seinem ganzen irdischen Wirken als ,perfectus
communicator” charakterisiert wird.

41 Sjehe dazu Greshake, Gott, 377-430.

18

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE

Gemeinschaft, Austausch, gegenseitiger Teilhabe.42 Als solche
ist sie Abbild des trinitarischen Gottes?3 und soll fiir die Welt das
sacramentum unitatis sein, Zeichen und Instrument der von
Christus erbetenen Einheit, die vom II. Vaticanum nachdriicklich
als kommunikative Einheit charakterisiert wird. Denn das Konzil
lehrt, dass die eine Kirche sich ,in et ex* - ,in und aus“ den
verschiedenen Ortskirchen verwirklicht (LG 23) und mithin ein
~corpus ecclesiarum® (ebd.) ist, eine Gemeinschaft, in der sich
Einheit und Vielheit/Vielfalt in kommunikativer gegenseitiger
Praxis vermitteln. Das ist die Grundidee der sog. Communio-
Ekklesiologie. Die eine Kirche hat ihre Identitdt im Beziehungs-
netz der unterschiedlichen Ortskirchen, die einzelnen Ortskir-
chen finden die eigene Identitit, indem sie sich in das Bezugsfeld
des Ganzen stellen.44 Diese Dialektik von Einheit und Vielheit/
Vielfalt, von gegenseitiger Konstitution des einen durch das viele
und des vielen durch das eine vermittelnde Kommunikationsge-
schehen entspricht genau dem trinitarischen Gottesbild.

c. Diese Einheit der Kirche hat ihren letzten Grund nicht in
menschlicher Effizienz, sondern im Wirken Gottes. Das tritt in
duRerster Verdeutlichung in der Eucharistie als dem héchsten,
alles zusammenfassenden Vollzug der Kirche in Erscheinung.45
In Kurzform schreibt Paulus: , Ein Brot ist es. Darum sind wir,
die vielen, ein Leib; denn wir haben alle teil an dem einen Brot“
(1 Kor 10,17). Das heift: Dadurch dass Christus im eucharisti-
schen Brot leibhaftig (auch hier zeigt sich der Leib wiederum als
Kommunikationsmedium!) kommuniziert wird, werden die unter-
schiedlichen Menschen zur Einheit mit ihm und untereinander
gefiihrt, und zwar zu einer solchen Einheit, dass sie durch die
Kommunion wahrhaft selbst ,der eine Leib Christi“ werden, der
eine Leib mit den vielen Gliedern, so real, dass Augustinus sagen
kann: ,Empfangt (in der Eucharistie) das, was ihr selbst seid: Leib

In kurzer, aber eindrucksvoller Form ist dies bei J. M. R. Tillard, Communion, in: Y.
Lacoste {Hg.), Dictionaire critique de Théologie, Paris 1998, 236-242, hier: 2391
zusammengefasst.

Dies ist nicht nur eine Aussage des II. Vaticanum (UR 2; LG 4), sondern auch eine
geschichtlich durchgehende Bestimmung. Siehe dazu Greshake, Gott, 377ff.

In der Friihen Kirche wiesen reisende Christen ihre Zugehdorigkeit zu einer Kirche,
die im legitimen Netzwerk der communio ecclesiarum stand, durch sog. litterae
comunicatoriae aus. Siehe dazu Dewailly, 571.

Niheres dazu bei G. Greshake, Priester sein in dieser Zeit, Freiburg i.Br. 2000,
95-97; 247-252.

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRESHAKE

Christi und werdet das, was ihr empfangt: Leib Christi.“46 In der
sakramentalen Kommunikation werden die Glaubenden das, was
ihnen kommuniziert wird: Leib Christi, eine Einheit, die ihren
Grund und ihre Form im Leben des trinitarischen Gottes hat.
Kein Wunder, dass sich ein Grof3teil der theologischen Kommuni-
kations-Begrifflichkeit auf die Eucharistie bezieht.4” Ich nenne
nur Begriffe wie Kommunion, communio Sanctorum (was
urspriinglich nicht die Gemeinschaft der Heiligen im Himmel
bezeichnet, sondern die Teilhabe am Heiligen, d.h. an der Eucha-
ristie}, sodann: communicatio in sacris, Exkommunikation usw.

6. Das neuzeitliche Subjekt contra kommunkative Strukturen

Nun wird man spitestens bei diesen letzten Ausfithrungen wohl folgende
Frage stellen: Wenn es tatsichlich zutrifft, dass vom trinitarischen Glau-
bensbekenntnis her die ganze Wucht kommunikativen Denkens in die
Menschheitsgeschichte eingetreten ist, wenn der Ursprung der Kommu-
nikationsidee im christlichen Glauben liegt, warum sind dann - auf der
einen Seite - heutige Kommunikationswissenschaften und kommunikati-
ve Wissenschaftsmodelle ohne nachweisbaren Einfluss der Theologie
entstanden und von ihrem theologischen Ursprung geschieden, und - auf
der andern Seite - warum zeigen sich die christlichen Kirchen, deren
Strukturen und Mitglieder, als eine - weifs Gott - weithin nicht sehr
kommunikative Angelegenheit?

Um diesen Umstand zu erkldren, wird man eine ganze Reihe von
Griinden namhaft machen miissen, die auf verschiedene Weise allesamt
den Epochensprung der Neuzeit zur Geltung bringen. Ich mdchte nur auf
ein Phinomen aufmerksam machen, auf das des Nominalismus.48 Dieser
ist im Ansatz eine aus religisen, ich betone: aus religidsen, theologischen
Griinden ins Werk gesetzte Infragestellung der mittelalterlichen ,meta-
physischen Vernunft“, welche Gott im Horizont einer umfassenden uni-
versalen Seinsordnung zu begreifen versucht hatte. Doch weil Gott in
seiner ,Freiheit* iiber allen erdenklichen Horizonten und Ordnungen,
Kategorien und Mafistiben steht, selbst {iber denen, die er selbst gesetzt
und in die hinein er sich frei gebunden hat, kann es - so die nominalisti-
sche Kritik - nichts Gemeinsames, kein gemeinsames Band zwischen
Gott und Welt geben, kann sich unser Erkennen von Gott nur im Bereich

46 Augustinus, Sermo, 272 (= PL 38, 1247).
47 Siehe zum Folgenden Dewailly, S6ff.
48 Weitere Phinomene werden bei Greshake, Gott, 127-134.

20

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE

der Nomina, der Bezeichnungen, Redeweisen, Vorstellungskomplexe be-
wegen, die aber niemals die absolut transzendente, von allem Geschaffe-
nen wesenhaft abgehobene Wirklichkeit der freien Allmacht Gottes zu
erreichen und einzufassen vermégen. Kurz: Gott ist im Nominalismus
absolut uneinholbares, durch Willkiir-Freiheit ausgezeichnetes, allen Ob-
jektivierungen entzogenes, ungebundenes und deshalb ganz in sich ste-
hendes, einsames Subjekt.

Diesem neuen, durch den Nominalismus inaugurierten Gottesbild ent-
spricht nun ein neues Menschenbild, wonach sich gleichfalls der Mensch
- ,Bild und Gleichnis Gottes” - als Willenssubjekt versteht. Jetzt steht
nun auch das menschliche Subjekt im religiésen Bereich als einzelner
dem unendlich erhabenen Gott-Subjekt gegeniiber. Das religiése Ver-
hdltnis wird individualisiert. Der Trinitdtsglaube riickt striflich in den
Hintergrund.49 Dies zeigt sich iiber alle MaRen deutlich bei einem der
Viter des Nominalismus Wilhelm v. Ockham. Wihrend z.B. bei Thomas
v. Aquin die Dimension des Kommunikativen noch unter dem Vorzeichen
der Fiille steht, insofern sich gerade im gegenseitigen Austausch ein
~Mehr* an Sein ereignet, so tritt bei Ockham an dessen Stelle das mona-
dische, geradezu unkommunikative 6konomische Prinzip, wonach ,,um-
sonst mit einer Mehrheit geschieht, was man mit weniger erreichen
kann“ .50 Das heif’t: Die Realitit wird bei Ockham verdinglicht und me-
thodologisch auf ihre absolut notwendige dinghafte Kausalitit und nicht
auf den die dinghafte Dimension iibersteigenden Modus des Kommunika-
tiven hin betrachtet. Letzteres gehort gewissermafien vom beriithmten
~Rasiermesser des Ockham“ weggeputzt.5! Damit setzt auch eine extre-
me Subjektivierung des religiésen Bereichs ein. Parolen wie "Dieu et mon
ame" oder ,Rette deine Seele!” kénnen dafiir exemplarisch stehen. Alle
kommunikativen Wesenselemente des Glaubens treten zuriick, bis sie in
einem allméihlichen Prozess so recht erst nach dem Ersten Weltkrieg neu
entdeckt werden und in der Gegenwart wieder zu einem lebhaften trinita-
rischen Diskurs fiihren.

Aber die neuzeitliche Wende zum Subjekt hatte iiber den religitsen
Bereich hinaus noch andere desastrése Konsequenzen. Das Subjekt stellt
sich - greifbar etwa bei Descartes - unter Missachtung seiner kommu-
nialen Eingebundenheit in das Wirkliche, als res cogitans allem anderen
als res extensa, als blofsem Objekt, gegentiber. Der Subjektwerdung des

49 Grund dafiir ist auch die extreme Supra-Naturalisierung dieses Glaubens, die keine
Entsprechung im natiirlichen Bereich mehr duldet und sich allein als unverstehbares
Mysterium présentiert.

50 Wilhelm v. Ockham, Summa logicae (ed. Bonavent., New York) 1, 43.

51 Vgl. zum Ganzen J. P. Beckmann, Wilhelm ven Ockham, Miinchen 1995, 42-47.

21

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRESHAKE

Menschen entspricht so die Verdinglichung der Welt, deren integrale,
LJLommunikative“ Gestalt zerlegt, auseinandergeschnitten oder ausge-
blendet wird zugunsten von Konstrukten, deren der Mensch kraft seiner
Vernunft selbst Herr ist. Das Subjekt konstituiert sich also, indem es
sich abhebt von dem, was es selbst nicht ist: vom ,anderen”, dessen es
bewusst ist und angesichts dessen es sich selbst bewusst wird, dessen es
sich aber gerade im Akt des Bewusstwerdens, Reflektierens und Analy-
sierens bemdichtigt, ja, sich ,einverleibt“. Mit anderen Worten: Das neu-
zeitliche Subjekt zeigt sich ,als Subjekt dem Objekt nachgebildet, als
Subjekt, welches Korrelat des Objekts ist“,52 aber diese Korrelation ist
nicht Kommunikation, sondern ein Faktor der Selbstkonstitution des
Subjekts. Die fiir das urspriingliche Personverstdndnis wesenhafte Kom-
munikation mit dem andern (Gott, Welt, Mitmensch) zerreif3t, auch wenn
Descartes selbst die Beziehung zu Gott noch gewissermafen ,braucht,
um sich als Subjekt konstituieren zu kénnen und Subjekt und Welt in
eine (nachtrigliche) Einheit zu bringen. Diese auf der Subjekt-Objekt-
Spaltung basierende ,attitude" bestimmte nun wesentlich die damals
rasant wachsenden Naturwissenschaften. Als ,maitre et possesseur”
macht das Subjekt sich die Welt als ihm iibergebene und zuhandene
Objektwelt zu eigen, um sie - nach einem Wort von Francis Bacon - fiir
sich ,in den Sklavendienst zu nehmen*.53

Konsequenterweise feiert in dieser durch und durch a-kommunialen
und a-kommunikativen Perspektive das vorchristliche Substanzdenken
Jfrohliche Urstidnd“. Denn in einer Welt der Substanzen steht alles fest.
,Und was so feststeht, das kann die Vernunft auch feststellen, erkliren,
in klare eindeutige Begriffe fassen” und der eigenen Herrschaft unter-
werfen. So entwickelte Newton im Fahrwasser der aristotelischen Sub-
stanzontologie seine Physik und Mechanik, die dann bekanntermafien
LZum Grundgeriist der klassischen Physik der Neuzeit ... [und] zur
grofien Forderin der modernen Technologie geworden ist“.>* Wohl erst
um die Wende zum 20. Jahrhundert bzw. nach dem 1. Weltkrieg treten
auch hier tiefgreifende Paradigmenwechsel ein, iiber die zu handeln ich
keine Kompetenz habe.

7. Neuzeitliches Kommunikationsverstindnis und die Theologie

Wohl aber soll die Frage gestellt werden: Spielt in dieser neueren Ent-
wicklung der Wissenschaften der theologische Ursprung der Kommunika-

52 G. Vattimo, Das Ende der Moderne, dt. Stuttgart 1990, 48.
53 Siehe dazu W. Leiss, The Domination of Nature, New York 1972, 55.
54 Ganoczy, a.2.0., 132.

22

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE

tionsidee noch iiberhaupt eine Rolle; sucht nicht vielmehr jede Wissen-
schaft - auf dem Boden neuzeitlicher Sdkularitit - autonom ihr spezifi-
sches Kommunikationskonzept zu entwickeln? Dabei mag man sich dann
vielleicht in einer Art mitleidiger Nostalgie noch daran erinnern, dass de
facto einmal die Kommunikationsidee (wie der ganze Wissenschaftsbe-
trieb des Abendlandes) aus der Theologie hervorgegangen ist, aber was
soll‘s fiir heute?

Doch ist diese Sicht zu kurz. Denn zunéchst einmal ist mit Nachdruck
darauf zu verweisen, dass es tatsichlich ein wirkungsgeschichtliches
Kontinuum zwischen theologischen Ideen und heutigen Kommunikati-
onskonzepten geben diirfte. So spielt z.B. im modernen Personalismus
(K. Jaspers, E. Mounier, G. Marcel), also in jener philosophischen Rich-
tung, in welcher der Kommunikationsbegriff eine neue Karriere begann,
dessen theologische Vergangenheit uniibersehbar eine ganz bedeutende
Rolle. Die vom Trinitdtsglauben her gefundene Einsicht in das Besondere
der Person-Welt, ndmlich in die Dialektik von Einzelheit und kommunia-
ler Allgemeinheit, von Selbstkonstitution und Du- bzw. Wir-Konstitution
pragt die Grundstruktur des philosophischen Personalismus bis in den
Existenzialismus hinein. Auch durch den soziologischen Kommunikati-
onsbegriff, von dem her vermutlich dann auch die eher mit quantitativen
Methoden arbeitenden Kommunikationskonzepte der Kybernetik und
Linguistik abhdngig sind, schimmern noch kriftig Ziige des trinitari-
schen Personverstindnisses durch, so etwa bei der Thematisierung von
Vermittlungsstrukturen und Mitteilungsleistungen sozialer Systeme.
Wie weit auch die naturwissenschaftliche Feldtheorie sowie Synergie-,
Informations- und kybernetische Kommunikationskonzepte noch einen
irgendwie gearteten theologischen Hintergrund haben, wie Pannenberg
meint,35 vielleicht indirekt iiber das personologische Kommunikations-
denken vermittelt, vermag ich nicht zu sagen.

Wieder anders sieht es mit einigen heutigen systemtheoretisch orien-
tierten Kommunikationstheorien aus. Diese implizieren oft einen
kraftigen Schuss sdkularisierter Theologie, da sie sich als allgemeine
Wissenschaftstheorien bzw. als Weg zur Universalwissenschaft verste-
hen, und ihre Autoren - z.B. Jiirgen Habermass6 (je anders auch Karl-
Otto Apel57 und Niklas Luhmann38) - versuchen, das Ganze der Wirklich-

55 Vgl. W. Pannenberg, Systematische Theologie, Bd. I, Géttingen 1988, 414ff; Bd. II,
1011f.

56 Siehe zum Beispiel J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. I+II,
Frankfurt 1981.

57 0. Apel, Transformation der Philosophie, Bd. I+II, Frankfurt 1976. Siehe dazu
Greshake, Gott, 484-491.

58 N. Luhmann, Soziale Systeme, Frankfurt 1984; ders., Systemtheoretische Argumen-

23

13.01.2026, 08:41:29. G


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRESHAKE

keit in der Perspektive einer universalen kommunikativen Handlungs-
theorie zu erfassen und darin Erkenntnis-, Subjekt-, Gesellschafts- und
Geschichtstheorie zu integrieren.

Damit setzt nun aber eine ganz neue Art der Verkniipfung von Theolo-
gie und gegenwirtigen Kommunikationswissenschaften ein, ein Strang,
der nicht mehr nur riickwérts gewandt, sondern provozierend nach vorn
ausgerichtet ist. Ich méchte dies am Schluss wenigstens noch kurz an-
deuten.

Es ldsst sich zunidchst einmal zeigen, dass vor allem mit der von Ha-
bermas entwickelten Handlungstheorie ein entscheidender ,,Konvergenz-
punkt von Grundproblemen der Wissenschaftstheorie und der Theologie*
gegeben ist.59 Inwiefern?

Auf der einen Seite ist communio/communicatio - wie wir gesehen
haben - der Inbegriff des christlichen Glaubens und damit der Theologie.
Kurz noch einmal: Gott selbst ist Kommunikation, er kommuniziert sich
der Welt und erméchtigt diese, selbst kommunikativ zu sein, auf dass die
Schopfung, in ihrer Kommunikation ihm 4hnlich geworden, zur engsten
communio mit ihm gelangt. So gesehen, geht es in der Theologie wesent-
lich um die Realisierung universaler Kommunikation. Auf der andern Seite
formulieren eine Reihe heutiger Handlungstheorien eine durchaus ver-
gleichbare Zielvorstellung. Fiir sie muss sich der Geltungsanspruch von
Wabhrheit (als Sachbezug und Bedeutungsgehalt aller Aussagen) in der
Stiftung von Kommunikation bewdhren, ja er wird dadurch erst
ermoglicht. Deshalb unterstehen alle Sprachen einschlieflich der Wis-
senschaftssprache ,der ,regulativen Idee’, sich zur universalen Sprache
bzw. einer universalen Kommunikationsgemeinschaft zu erweitern.60
Aber ist dieses Postulat erfiillbar? Wenn man nicht von vornherein Kom-
munikation auf technische Verfahren und materiell-dinghafte Ziele be-
schrinkt, ist universale Kommunikation - wie die Theologie glaubt -
letztlich nicht vom Menschen, sondern allein von der Selbstgabe Gottes
als Summe und Inbegriff aller Kommunikation erreichbar. Wie losen die
grofien kommunikationstheoretischen Entwiirfe dieses Problem?

Sie miissen fiir die von ihnen angezielte universale Kommunikations-
pragmatik das voraussetzen, was man die ,ideale Sprechsituation kom-
munikativen Handelns* nennt, gemeint sind damit wechselseitige Aner-

tationen, in: J. Habermas/ders. (Hg.), Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnolo-
gie - Was leistet die Systemforschung, Frankfurt 1984, 291-405.
59 H. Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale Theologie.
Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, Diisseldorf 1976, 319.
60 So die Zusammenfassung von R. Schaeffler, Wissenschaftstheorie und Theologie, in:
CGG 20, 5-83, hier: 71.

24

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER URSPRUNG DER KOMMUNIKATIONSIDEE

kennung der Gesprichspartner, Gleichberechtigung der Geltungsan-
spriiche und gewaltfreies Erzielen von Einverstindnis. Aber sind diese
Bedingungen nicht durch und durch aporetisch? Dies ldsst sich sehr
deutlich an einer Reihe heutiger Entwiirfe ablesen. Habermas selbst sagt,
dass die ,ideale Sprechsituation“ eine , operativ wirksame Fiktion“ sei,6!
die allein mit Hinweis auf deren "antizipativen Charakter* gerechtfertigt
werden konne. Nach Apel muss man den Widerspruch zwischen realer
und idealer Kommunikationsgemeinschaft zunéchst ,aushalten”, letzt-
endlich aber eine "geschichtliche Auflésung des Widerspruchs moralisch
postulieren.“2 Doch wie soll das geschehen, ohne der Kommunikations-
gemeinschaft das zuzuschreiben, was Kant noch Gott zuschrieb, ndmlich
die Losung des Widerspruchs zwischen Realitit und Idealitdt? Und bleibt
die vorausgesetzte und vorauszusetzende Kommunikationsgemeinschaft
nicht auch darin ein Bruchstiick, dass sie bei den aktuellen Kommuni-
kanden hic et nunc endet.%3

Genau hier setzt der wissenschaftstheoretische theologische Entwurf
von Helmut Peukert an.%¢ Fiir jhn setzen Idee und Realisierung einer
universalen Kommunikationsgemeinschaft auch die Kommunikation -
besser: die Solidaritit mit den Toten, mit den Opfern der Geschichte und
den untergegangenen Generationen und Vélkern voraus. Wer aus einer
Universaltheorie kommunikativen Handelns die Solidarit4t mit den Toten
ausschlief’t, begibt sich geradezu in einen Selbstwiderspruch, weil sich
die eigene Existenz ja der Kommunikation und Solidaritit mit den Voran-
gehenden verdankt und sich deshalb durch das ,, Abschreiben” und ,Ver-
gessen” der Toten selbst ,abschreibt” und ,ins Vergessen bringt" und
dadurch auch alles aktuelle Gelingen kommunikativen Handelns demen-
tieren wiirden. Zur widerspruchsfreien Praxis universaler Kommunikati-
on gehort deshalb die Hoffnung auf einen Gott, der die Toten auferweckt.

6l J, Habermas, Wahrheitstheorien, in: H. Fahrenbach (Hg.), Wirklichkeit und Re-
flexion, FS W. Schulz, Pfullingen 1973, 211-265, hier: 258.

62 0. Hoffe, Kantische Skepsis gegen die transzendentale Kommunikationsethik, in: W.
Uhlmann/D. Bohler (Hg.), Kommunikation und Reflexion. Zur Diskussion der
Transzendentalpragmatik. Antworten auf K.-O. Apel, Frankfurt 1982, 525. pr.pr.!!!

63 Ja, es ldsst sich mit H Hempelmann, Wie wir denken kéunen. Lernen von der
Offenbarung des dreieinigen Gottes fiir Wissenschaftstheorie, Sprachphilosophie und
Hermeneutik, Wuppertal 2000, 76 sogar fragen, ob es in den Kommunikationstheori-
en nicht im Grunde nur um eine vom konkreten Menschen losgeléste Vernunft geht,
angesichts derer ,die einzelnen Glieder der Kommunikationsgemeinschaft zu belie-
big austauschbaren Gréfien” werden.

64 Sjeche Anm. 58. Dazu: H.-U. v. Brachel/N. Mette (Hg.), Kommunikation und
Solidaritit. Beitrige zur Diskussion des handlungstheoretischen Ansatzes von
Helmut Peukert in Theologie und Sozialwissenschaften, Fribourg-Miinster 1985
(Lit.).

25

13.01.2026, 08:41:29. (G


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GRESHAKE

Ohne einen solchen bleibt das Konzept universaler Kommunikations-
pragmatik und -gemeinschaft unerfiillt und unerfiillbar.

An diesem Beispiel ,Peukert’ kann exemplarisch deutlich werden,
dass die theologische Kommunikationsidee die Fragmentaritit und Apo-
retik aller ohne Gott auskommenden letztbegriindenden Kommunika-
tionsentwiirfe urgiert. Sie besteht auf der Endlichkeit geschépflicher
Kommunikabilitdt, stellt aber ihr antizipatives Gelingen oder auch Schei-
tern in eine Perspektive der Hoffnung. Zeichen der Endlichkeit ist nicht
nur die gerade skizzierte Aporetik aller diesbeziiglichen Universal-
entwiirfe. Zeichen fiir die Endlichkeit ist ebenso die bleibende
Substanzialitdt menschlicher Existenz, auch wenn sie heute postmodern
vielfach in Frage gestellt wird. Aber die Theologie insistiert darauf: Der
Mensch ist nicht Gott, d.h. er geht nicht wie der trinitarische Gott auf in
relationalen Vollziigen, sein Personsein ist nicht wie das Gottes ,,subsi-
stierende Relation“; der Mensch bleibt stets auch ein substanzhaftes
In-sich-Sein. Das hat aber durch und durch wohltuende Konsequenzen.
Denn dies verhindert sowohl, dass der Mensch unter dem Programmwort
»verlust des Subjekts” sich selbst in einer subjektlos ablaufenden Wirk-
lichkeit als ,irreales Phantom“ annulliert (so etwa Michel Foucault),65
wie auch dass er unter dem Programmwort , Pathos des Subjekts” sich
auf seine radikale postmoderne Individualitdt ,als Spielplatz unendlicher
Kombinationsméglichkeiten von Systemfaktoren“ reduziert,%® wie auch
dass er einem intersubjektiven Kommunikationsgefiige ,untergebuttert”
wird. Als In-sich-Sein ist der Mensch vor Gott gestellt und bleibt primar
auf die Kommunikation mit ihm bezogen, in einer Kommunikation, die
dann auch allererst zur gelingenden Kommunijkation untereinander be-
fahigt. Das zu betonen diirfte ein Spezifikum christlichen Menschen- und
Wirklichkeitsverstindnisses sein.

Somit steht - und damit mochte ich etwas abrupt schlieffen - die
Theologie nicht nur am Ursprung einer spezifischen Kommunikations-
idee; sie ist auch nicht nur die Erbtante, deren Vermégen - unkenntlich
gemacht - lingst in alle Welt verschleudert wurde, sondern sie versteht
sich auch als Hiiterin eines Kapitals, das, wie sie meint, auch heute noch
Gewinn bringende Konsequenzen fiir das Selbstverstindnis und den
Selbstvollzug des Menschen verspricht.

65 Siehe dazu Greshake, Gott, 451f; W. Schulz, Metaphysik des Schwebens, Pfullingen
1985, 277.
66 H. Schmidinger, Der Mensch ist Person, Innsbruck-Wien 1994, 20.

26

13.01.2026, 08:41:29. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-1-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

