
1. Einige Grundpositionen zu den Begriffen
Kultur und Interkulturalität

1.1 Zur Gefahr des Essentialismus

Es gibt keine homogene Kultur. Schon intrakulturell gibt es große
Unterschiede: Dialekte, manchmal sogar mehrere Sprachen innerhalb
eines Landes (Quebecois, Baskisch, Occitan, Rätoromanisch), unter-
schiedliche klimatische Bedingungen, die für andersartiges Wohnen
und andere Lebensbewältigung sorgen, Stadt/Land-Unterschiede,
verschiedene dominante Religionszugehörigkeiten und Abstammun-
gen, politische Parteiausrichtungen, Musik- und kulinarische Tradi-
tionen: All dies sorgt schon auf derMikroebene für große Unterschie-
de, um nur einige Aspekte zu nennen.

Doch auch »die« Kultur des sogenannten »Abendlandes« ist kei-
neswegs homogen, sondern hat ihre Wurzeln rund um den Mittel-
meerraum: Thales von Milet und Homer entstammen der heutigen
Türkei, Augustinus kam aus Tunesien, Plotin war Ägypter, und die
griechische Philosophie kam nach Europa nur durch dem »Umweg«
über die arabische Philosophie.1

»Die dogmatischen Gelehrten richten einen gleißenden Scheinwerfer auf
das antike Griechenland, während die übrige Bühne in Dunkelheit getaucht
ist. Aber wenn man die gesamte Bühne ausleuchtet, sieht man die anderen
Mitwirkenden: Mesopotamier, Perser, Ägypter und Phönizier. Man ver-
steht, dass es im alten Griechenland nicht nur den Heldenmonolog, sondern
zahlreiche Dialoge gab, die Teil eines vielstimmigen Stücks waren.«2

Die griechischen Begriffe für Maße und Gewichte sowie für Nautik
entstammen semitischen Lehnwörtern, und schließlich holten sich
die Griechen ihr Alphabet von den Phöniziern, die überall im öst-
lichen Mittelmeerraum Handelsposten hatten, und bei denen z.B. α
und β (»Alpu, Betu«) die Anlaute der Worte für »Ochse« und »Haus«

27

1 Holenstein, Philosophie-Atlas. Orte und Wege des Denkens, S. 84–91.
2 Trojanow/Hoskoté, Kampfabsage. Kulturen fließen zusammen, S. 44. Vgl. auch Ro-
binson, Die Entstehung der Schrift, S. 164 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-27 - am 26.01.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


waren, eine Gedankenstütze, die natürlich bei der Übertragung auf
die griechische Sprache – wie auch die optische Ähnlichkeit der
Schriftzeichen mit dem Bezeichneten – verloren ging. (Das Gleiche
gilt für die hebräische Schrift, deren Alphabet um ca. 1700 v.Chr. der
protokanaanitischen Schrift entlehnt war und die den Vorteil gegen-
über Piktogrammen und Hieroglyphen hatte, dass nicht nur Begriffe
dargestellt werden konnten. Die ursprünglich bildhaften Ursprünge
des bildhaften Ausgangsalphabets konnten so bei der Bezeichnung
von Lauten vergessen werden.3)

Schon vor dem Zeitalter des Hellenismus also gab es in der An-
tike Pluralität, aus der heraus sich sinnvolle Gemeinsamkeiten ent-
wickelten.

Was kann man heute als »Wesen« der abendländischen Kultur,
zumindest in Europa, bezeichnen? Was könnte wesensmäßig zur
europäischen Identität gehören, die nach Robertsons Begriff von
»Glokalisierung« schon wieder als Re-Lokalisierung, als neue Be-
heimatung im Eigenen, Antwort auf Globalisierungsprozesse ist?4

(Universalismus und Partikularismus bilden so keinen Gegensatz:
Weltweite Verallgemeinerung und Vereinheitlichung von Institutio-
nen, Symbolen und Verhaltensweisen und die neue Betonung und
Erfindung wie auch Verteidigung lokaler Kulturen und Identitätsbin-
dungen bedingen einander.5)

Oft hat man die Wurzeln der abendländischen Identität in der
griechischen Antike, in der jüdisch-christlichen Tradition und in der
Aufklärung gesehen. Aber das ist nicht unproblematisch:

»Jedoch können diejenigen, die auf der Suche nach den Ursprüngen der
europäischen Kultur in die Vergangenheit schweifen, ein generelles Dilem-
ma kaum vermeiden: Im Versuch, Substanzielles zu finden, werden beson-
dere kulturelle Züge essentialisiert, und alternative Identitätsmuster wer-
den verworfen. So bedeutet die Identifikation des jüdisch-christlichen
Vermächtnisses als bedeutsam oft die Vernachlässigung der Beiträge des
Islam zur europäischen Geschichte nicht nur imMittelalter. Die Unterstrei-
chung der Rolle des Hellenismus (der nicht nur griechisch, sondern auch
asiatisch war) ignoriert die Rolle der sogenannten »Barbaren«, und schließ-
lich kann die Konzentration auf die Rolle der Aufklärung das Risiko be-
inhalten, die Bedeutung der Romantik bei der Bildung modernen europäi-

28

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

3 s. Brumlik, Schrift, Wort und Ikone, s. S. 19 und 45f.
4 Robertson,Globalization: Social Theory and Global Culture meint einen sich wech-
selseitig bedingenden Prozess von Globalisierung und Re-Lokalisierung.
5 Beck, Was ist Globalisierung?, S. 91.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-27 - am 26.01.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Bewusstseins und der Entwicklung von nationalen Gefühlen herun-
terzuspielen. Trotz des weiten historischen Blickwinkels steht die erwähnte
kulturelle Triade für überlegte Wahl und schließt dadurch andere mögliche
Optionen für kollektive Identifikationen vom europäischen Projekt aus.«6

Man sieht an diesem Beispiel deutlich die Schwierigkeit des Essentia-
lismus: Was überhaupt wesentlich ist, kann aus verschiedenen Per-
spektiven je anders gesehen werden. Kraus schlägt daher vor, kultu-
relle Identität nicht durch ein substanzielles Set von Werten zu
definieren, die von kulturell ethnozentrischen Perspektiven abhän-
gen, sondern er zieht es vor, als Indikatoren für Gruppenzugehörig-
keit kollektive Erinnerungen, kodifiziertes Alltagswissen, Ethnizität,
Sprache oder Religion anzunehmen.

Doch der Essentialismus hat im abendländischen Denken eine
lange Tradition. Die Beschreibung einer Substanz durch die ihr we-
sensmäßig beigelegten Attribute (was im chinesischen Prozessdenken
mit einer subjektlosen Sprache z.B. gar nicht möglich ist7) problema-
tisiert die Frage nach der Existenz eines typischen Wesens gar nicht
erst; diese Substanz wird als dauerhaft (»subsistierend«) angenom-
men, nicht nur als Substrat nach Art einer Trägersubstanz, sondern
noch durch eine Hypostasierung ontologisch überhöht als substan-
tieller Urgrund alles Seins in seiner jeweiligen Besonderheit, sodass
Personen (und Kulturen) zwangsläufig so sein müssen, wie sie auf
Grund ihrer jeweiligen Beschaffenheit eben sind. Damit gerät der Be-
griff fast in die Nähe eines Determinismus, z.B. wenn aufgrund be-
stimmter genetisch fixierter Eigenschaften von Ethnien, wie z.B.
Hautfarbe, eine unabänderliche Fixierung auf bestimmte Wesens-
eigenschaften angenommen wird. (Einige Autoren sprechen sogar
von »Nationalcharakter«,8 und Aristoteles galten bestimmte Men-
schen »ihrerNatur nach« als Sklaven.) Essentialistische und substanz-
ontologische Klassifikationen bewirken Verallgemeinerungen und
Festschreibungen, die nicht sensibel für Entwicklungsprozesse und
Veränderungen auf eben diese reagieren können und schon ange-
sichts von interner Diversität versagen. Chokr assoziiert diesen Es-
sentialismus noch mit einem hermetischen monistischen Holismus
und macht eine »fundamental misconception of culture« aus:

29

Zur Gefahr des Essentialismus

6 Kraus, A Union of Diversity. Identity and Polity-Building in Europe, S. 39 (Übers.
d. d.A.).
7 s. z.B. Jullien, Der Weise hängt an keiner Idee, S. 96.
8 So z.B. Duijker / Frijda, National Character and National Stereotypes.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-27 - am 26.01.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»By ›cultural essentialism/monism/holism/hermeticism‹ I mean to capture
in an adumbrated manner the most problematic and widespread view ac-
cording to which each culture has presumably a distinct, essential nature –
that is one, whole and hermetically closed off to other cultural influences.
Each such culture is furthermore considered to be congruent with a distinct
group or people. It is typically apprehended along only one of its dimen-
sions in terms of a powerfully and strictly determining homogeneous und
uniform symbolic system of meanings, values and beliefs (often without
much regard for the material constraints at work) acting or operating in
similar ways on all of its members or carriers (often without much regard
for the powerfully individuating historical and psychological forces and fac-
tors at play).«9

Insbesondere ist es problematisch, wenn solche vermeintlichen We-
sensmerkmale von außen zugeschrieben werden. Amartya Sen, der
diesen Klassifikationswahn für eine Art philosophische Krankheit
hält, glaubt ganz ähnlich, dass hinter diesem Denken eine seltsame
Annahme liege, nämlich dass man die Völker der Welt einzig mit
einem einfachen System singulärer Zuweisungen kategorisieren kön-
ne, und spricht von einer »illusion of destiny« und einer »civiliza-
tional encarceration« (»Einkerkerung«!). Die kulturelle oder religiöse
Aufteilung der Weltbevölkerung beinhalte einen Zugang zu mensch-
licher Identität, der menschliche Wesen genau als Mitglieder einer
einzigen Gruppe erschöpfend beschreiben zu können glaubt; so wie
dies früher durch Klassenzugehörigkeit oder Nation geschah, gesche-
he es heute eben durch Kultur oder Religion. Doch solche Art der
Identitätszuschreibung sei ein Weg, nahezu jedermann n i c h t ver-
stehen zu können, besonders da solche Identitätskonzepte nicht ge-
wählt werden können als hauptsächliche und wichtigste Teile einer
Persönlichkeit, sondern von anderen zugeschrieben und gewählt wer-
den und daher latent gewalttätig sein können.10 Natürlich sind tref-
fende Trendaussagen möglich, die die Einfühlung und die Kommuni-
kation in andere Lebensformen verbessern, doch wird es gefährlich,
wenn daraus verallgemeinerte Klassifikationsaussagen mit Anspruch
auf Allgemeingültigkeit werden.

Identitätsbildung vollzieht sich heute oft zwischen den Kulturen.
Welsch redet bereits von Transkulturalität nach dem »Ende der Kul-

30

Einige Grundpositionen zu den Begriffen Kultur und Interkulturalität

9 Chokr, A Fundamental Misconception of ›Culture‹ : Philosophical and Political Im-
plications, in: Botz-Bornstein/Hengelbrock (Hg.), Re-Ethnicizing the Minds? Cultur-
al Revival in Contemporary Thought, S. 406.
10 Amartya Sen, Identity and Violence. The Illusion of Destiny, S. 11 ff und 42.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-27 - am 26.01.2026, 21:52:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

