
95

Der Film der Nachkriegszeit

Im Folgenden geht es darum herauszuarbeiten, dass das sich verändernde 
Dispositiv der Nachkriegszeit gänzlich neue Filme hervorbrachte, die 
sich in Ästhetik, Logik, Thematik und in ihrer Bildhaftigkeit und gene-
rellen Machart von den vorangegangenen Filmen absetzten, was durch 
den Begriff des Neorealismus nur unzureichend bezeichnet ist. Zwar 
wird der Genrename in dieser Arbeit verwendet, jedoch soll er hier auf 
spezifi sche Qualitäten verweisen, die sich auch in jenen Filmen wieder-
fi nden, die nicht zum Kanon gehören. Diese Qualitäten gilt es zunächst 
bezüglich der allgemeinen Ästhetiken der Filme wie der Bildkomposition 
und der Anordnung des Sounds, aber auch der möglichen veränderten 
Betrachtungsweisen aufzuzeigen, bevor die eigentlichen Filmanalysen 
den geschlechtlichen Unterteilungen folgend die Verkörperungen der 
ProtagonistInnen und die Logiken der Plots untersuchen werden. Diese 
der Operationalisierbarkeit der Arbeit geschuldete Trennung soll jedoch 
nicht die Gleichrangigkeit von Setting, Figuren und Handlungsabläufen 
in Frage stellen. Vielmehr geht es darum, über die Ästhetik beziehungs-
weise über gänzlich neue Arten von Bildern, die Deleuze mit dem Ende des 
Zweiten Weltkrieges in der westlichen Welt entstehen sieht, auf die Verän-
derungen von Gender und letztlich in der Körperlichkeit der Menschen in 
den Filmen (und damit außerhalb der Filme) hinzuführen. 
Mit ihrem sicherlich verkürzten Blick in das kinematographische Blick-
regime des ventennio erhebt diese Arbeit keinen Anspruch darauf, den 
komplexen Entwicklungen und Vielfältigkeiten des früheren Kinos völlig 
gerecht werden, sondern will lediglich den Bruch mit der ästhetischen 
Ordnung während des Faschismus skizzieren, die – trotz aller subversiven 
Lesarten auch dieser Filme – im Wesentlichen eine autoritäre und hete-
rosexistische Perspektive befördert hatte. Das heißt, es soll hier nicht die 
Bedeutung der neueren Forschungs- und Interpretationsansätze zu den 
Filmen aus der Zeit des Faschismus in Frage gestellt werden, die auf der 
Suche nach Uneindeutigkeiten und widerständigen Linien das Filmma-
terial besonders der Melodramen, aber auch der Komödien auf sexuell 
deviante, politisch ironische oder geschlechtlich abweichende Momente 
hin untersuchen. Im Gegenteil zeigt die Analyse der Filme, die bis Kriegs-
ende oder zumindest bis Kriegsausbruch gedreht wurden, dass in der Zeit 
des Faschismus auf der einen Seite überall deviante  Linien verliefen, so 
wie auf der anderen Seite im Neorealismus durchaus die ödipalen und 
heteronormativen Stränge evident sind. Dies ist insofern wichtig, als 
aus diesen Strängen ähnliche Figurationen entstehen, wie sie im Film 
des ventennio auftauchten. Zwei Aspekte sind diesbezüglich jedoch histo-

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS96

risch zu präzisieren. Auf der einen Seite bedurfte das Kino der 1930er und 
frühen 1940er Jahre des Devianten, um sich gegen dieses zu positionieren 
und dessen Fluchtlinien zu reterritorialisieren.208 Demgegenüber baute 
auf der anderen Seite der Nachkriegsfi lm das klassische ödipale Narrativ 
stets auf, jedoch um es auf dem Höhepunkt des Spannungsbogens zu 
verlassen und etwas ästhetisch, geschlechtlich und politisch ganz Neues 
in Szene zu setzen. Obwohl damit in beiden Zeitperioden ähnliche Film-
muster bestanden – Devianz auch im Faschismus, Ödipalisierung auch im 
Neorealismus –, stellen sie dennoch in einer gewissermaßen umgedrehten 
Situation das jeweils zu Überwindende dar. Während die einen die Krise 
überwinden und im heteronorma tiven Happy End landen, überwinden 
die anderen die Ödipalisierung und durchbrechen damit die narrative 
closure des Films. 
Mit dieser These einer thematischen wie politisch-ästhetischen Inversion 
widerspricht diese Arbeit dem Argument einer Kontinuität der fi lmischen 
Ausdrucksweise vom ventennio zum Neorealismus und generell zum 
Nachkriegskino – sei es im Hinblick auf Devianz, sei es im Hinblick auf 
die normativen Figurationen209 – und legt den Fokus auf eine neue Qualität 
der Bilder und auf eine neue Ausrichtung der Handlungen im Übergang von 
der Zeit des Faschismus zur unmittelbaren Nachkriegszeit. Damit bestä-
tigt diese Arbeit das, wie es Bondanella aus drückt, »general agreement 
among critics and fi lm scholars that the moment in Italian cinematic 
history known as ›neorealism‹ was a crucial watershed in the evolution 
of the seventh art«,210 und sucht weniger die sicherlich vorhandenen 
Ähnlichkeiten als vielmehr einen spezifi schen Modus der Bestimmung 
dieses ästhetischen und politischen Bruchs. Diesen Bruch versteht die 
Arbeit allerdings nicht als evolutionäre Entwicklung, sondern als singu-
läres Phänomen, das wenige Jahre später wieder verschwinden sollte. 

Filmische Ästhetik, geschlechtliche Logik und 
das Konzept der Krise im Kino des Faschismus

Was zeichnete diesen Bruch zwischen dem Film des ventennio und dem des 
Neorealismus aus? Zunächst vielleicht das augenscheinliche Fehlen der 
Stars im Neorealismus, dessen SchauspielerInnen gänzlich andere Quali-
täten aufwiesen als die Diven und Helden der vorangegangenen Epoche. 

208  Selbstverständlich schließt das nicht aus, dass diese Momente ihre eigene Wirkungsmacht 
entfalten und vielen ZuschauerInnen den eigentlichen Genuss verschaffen konnten.

209  Eine ungebrochene Fortführung heterosexistischer und nationaler Rhetorik in den Kinofi lmen 
nach dem Krieg sieht etwa Terri Ginsberg. Weitere Untersuchungen, die eine frühe ›neorea-
listische‹ Wende und eine Kontinuität herrschaftskritischer Traditionen im italienischen Kino 
(mit Ausnahme der wenigen expliziten Regime-Filme) ausmachen, fi nden sich zum Beispiel 
bei James Hay: Popular Film Culture in Fascist Italy. The Passing of the Rex. Bloomington, 
Indianapolis 1987. S. 1ff. 

210  Bondanella, Italian Cinema, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


97DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

Damit widerspricht diese Arbeit der Einschätzung von Marcia Landy, die 
den Neorealismus verantwortlich für das erneute Aufkommen italieni-
scher Filmstars sieht, die wieder denen der 1930er Jahre entsprachen. Für 
diese Sichtweise vermischt Landy Anti-Diven wie Anna Magnani oder 
Carla Del Poggio, die sie nicht einmal benennt, mit den sogenannten 
maggiorate fi siche, den ›Sexbomben‹ der 1950er Jahre wie Sophia Loren 
oder Gina Lollobrigida. Um die vorhandenen Kontinuitätslinien betonen 
zu können, wendet sich Landy dafür explizit gegen Deleuze’ Analyse des 
Neorealismus als dem Aufkommen eines neuen Bildes, wobei sie ihm 
nicht völlig zu Unrecht unterstellt, unhistorisch von einem »postwar 
zero degree« aus zu denken. Mit Landys Ignorieren der Bruchlinien und 
der dafür notwendigen Ausdehnung des Neorealismus zum Universal-
begriff des italienischen Nachkriegskinos bis hin zu den Komödien und 
Liebesfi lmen der 1950er und 1960er Jahre verwischen sich jedoch alle 
Analysekategorien zu einer einzigen geschichtlichen Kontinuitätslinie, 
deren genereller Aussagewert in ihrer Geradlinigkeit fraglich ist. Aus 
der berechtigten Ablehnung heraus, den populären Mythos einer vergan-
genheitslosen Neugeburt Italiens zu wiederholen, vergibt Landy damit 
die Chance, die historische Phase zwischen dem Zusammenbruch des 
Faschismus und der Reetablierung Italiens in den 1950er Jahren als eine 
eigenständige Periode zu sehen.211

Das Fehlen der Stars ist sicherlich für Italien nicht leicht zu denken, da 
gerade dort das Starsystem bereits in den 1930er Jahren überaus stark 
entwickelt war und dann in den 1950er Jahren erneut internationales 
Aufsehen erregte.212 Seinen Ausdruck fanden die Images der Stars beider 
Perioden in unzähligen Zeitschriften zum Kino und seinen Darstel-
lerInnen. Und so scheint es verlockend, die wenigen Jahre zwischen 
1943 und 1949 diskursiv zu überbrücken und die Ruinenlandschaft des 
Zeichensystems analytisch unberücksichtigt zu lassen. 
Stephen Gundle verweist hingegen auf den Bruch der unmittelbaren 
Nachkriegszeit und unterstreicht, dass sich das Starsystem in den 1940er 
Jahren nach dem Krieg stark abschwächte, um erst im darauf folgenden 
Jahrzehnt wieder das Niveau der 1930er Jahre zu erlangen. Gundle nennt 
hierfür zwei Gründe: 

»After World War II, there was actually less focus on stars in women’s maga-
zines than previously, due to both economic circumstances and to neorealism. In 
contrast to the covers of the 1930s, covers in the 1940s often featured ordinary 

211  Vgl. Marcia Landy: Stardom Italian Style. Screen Performance and Personality in Italian 
Cinema. Bloomington, Indianapolis 2008. S. 85f. 

212  Vgl. Antje Dechert: Divismo all’italiana. Filmstars und Körperdiskurse in Italien 1930-1965. 
Köln 2008 [Unveröffentlichtes Dissertationsmanuskript]. S. 5f.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS98

women in accessible dresses. Lei (from 1938 Annabella) contained roughly the 
same coverage of stars in the 1950s as it did in the 1930s.«213 

Auch Landy sieht hierin die Andersartigkeit der neorealistischen Bilder 
begründet. So zitiert sie für ihr Argument bezüglich des Films Roma città 
aperta und Anna Magnanis Rolle in ihm Pierre Leprohons Überblicks-
werk von 1972, in dem es heißt, »the fi lm would bring out the hoary truth 
that scant resources and diffi cult conditions of work are often benefi cial 
to art«.214 Die ältere These, die Knappheit der Ressourcen und die dadurch 
angeregte Improvisationskunst der Filmemacher sei ursächlich für die 
veränderten Bilder im Neorealismus und für das Nachlassen der Starbilder 
in der unmittelbaren Nachkriegszeit, scheint indes nicht überzeugend, 
da viele Filmzeitschriften sofort nach Kriegsende weiter existierten und 
es einfach gewesen wäre, die Schauspieler und Schauspielerinnen analog 
zu den unzähligen US-amerikanischen Stars, deren Filme massenhaft in 
den Kinos der italienischen Nachkriegszeit liefen, sowohl innerhalb wie 
auch außerhalb der Filme zu inszenieren und fotografi eren. 
Den zweiten Grund für das Zurückweichen des Starsystems sieht 
Gundle in der kulturpolitischen Haltung des Neorealismus. Die vorlie-
gende Arbeit sieht den Neorealismus hingegen nicht als Grund für die 
veränderte Inszenierung von Frauen und Männern auf der Leinwand 
an, sondern als ein Phänomen, das auf der gleichen Ebene wie diese 
Veränderung selbst anzusiedeln ist. Der Grund, warum es weniger Stars 
gab, ist derselbe, der für das Aufkommen des Neorealismus verantwort-
lich war. Es handelte sich um einen gesellschaftlichen Effekt, dessen 
Ursache in eben der italienischen Gesellschaft des zusammenbre-
chenden Faschismus begründet lag. 
Ziel einer erneuten Analyse der Transition der Filme vom Faschismus zu 
den wenigen Nachkriegsjahren bis 1949 ist es, den Übergang vom Star-
körper als bedeutender Ikone, über die eine Gesellschaft ihre Geschlech-
terrollen und ihre nationale Symbolik verhandelt,215 hin zu einem völlig 
anderen Körper auf der Leinwand nachvollziehen zu können. Wie zu 
zeigen sein wird, verlor in dieser historischen Passage die geschlecht-
liche Zuordnung des Blicks im Kinosaal ihre Gültigkeit, die vor allem 
die angloamerikanische feministische Filmforschung vor dem Hinter-
grund des Kinos Hollywoods als einen vorwiegend männlichen und 
patriarchalen gedeutet und verallgemeinert hat und die sicherlich auch 

213  Stephen Gundle: Film Stars and Society in Fascist Italy, in: Reich/Garofalo (Hg.), Re-Viewing 
Fascism, S. 315-339, hier S. 318.

214  Pierre Leprohon: Italian Cinema. New York 1972. S. 93, zitiert nach Landy, Stardom Italian 
Style, S. 94.

215  Zur Funktion des Starkörpers vgl. vor allem Richard Dyer: Heavenly Bodies. Film Stars and 
Society. Houndmills, London 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


99

für das italienische Kino in der Zeit des Faschismus galt. Das bedeutet, 
dass die Theorie, nach welcher der Blick des Protagonisten, des Kame-
ramanns und des in der Position des Voyeurs befi ndlichen vermänn-
lichten Publikums sich gegenseitig bestätigten und verstärkten, für 
die Beschreibung des Kinos der unmittelbaren Nachkriegszeit an ihre 
Grenzen stößt. Beschrieb Laura Mulvey noch den Blick als männlich 
und das Bild als weiblich,216 muss – und kann – diese vergeschlechtete 
Ordnung eines in der westlichen Welt hegemonialen Blickregimes ange-
sichts historischer Beispiele wie des Neorealismus hinterfragt werden. 
Nach Mulveys bis heute einfl ussreicher Filmtheorie bildet die Frau als 
Objekt und damit als Trägerin des männlichen Blicks eben jenen Signi-
fi kanten, dessen narrative Verkettung den Protagonisten und die Film-
handlung voranbringt. Auch wenn ihre Theorie ausgiebig kritisiert und 
erweitert wurde und gerade auch den Zuschauerinnen Blick- und damit 
Subjektpositionen zugesprochen wurden, blieb die Grundannahme, 
die Subjekt-Objekt-Anordnung des Kinoapparates etabliere stets eine 
dichotome Geschlechterordnung, bestehen.217 Danach befi nden sich in 
geschlechtlicher Perspektive, ›geometrisch‹ gesprochen, die Männer auf 
der Leinwand in einer Vorwärtsbewegung entlang einer vertikalen Linie, 
während Frauen, beziehungsweise mit Mulvey gesprochen Die Frau, als 
Bezugs- und Haltepunkt sozusagen am Wegrand stehen. Die Operation, 
eine aktive Bewegung von Frauen zu einem starren Träger männlicher 
Handlungsspielräume zu machen, ist die einer phallischen Formierung, 
die von FilmtheoretikerInnen wie E. Ann Kaplan präzise mit dem Begriff 
der Fetischisierung bezeichnet wird.218 Diese Opera tion fi ndet sich im 
Film des ventennio in der Figur der feinen städtischen Dame, deren Image 

216  Vgl. Mulvey, Visual Pleasure and Narrative Cinema.

217  Vgl. zum Beispiel die Arbeiten von Tanja Modleski, Teresa de Lauretis oder Mary Ann Doane.

218  »Männer suchen stets in der Frau den Penis – klinisch: Fetischismus.« Siehe E. Ann Kaplan: Ist 
der Blick männlich?, in: Frauen und Film. Nr. 36, 1984. S. 45-58, hier S. 47. Der Starkult, der etwa 
für das italienische Kino der 1930er eine große Bedeutung hatte, baut nach Kaplan stets auf 
einem Fetischis mus auf, der sich in einer ikonographischen Überhöhung und gleichzeitigen 
Fragmentierung der Frau ausdrückt. Die Zerlegung des Starkörpers in phallische Einzelbilder 
erzeugt das fetischisierte Image. Der Begriff der Fetischisierung ist wiederum auf das Engste 
mit dem psychoanalytischen Konzept der weiblichen Ödipalisierung verknüpft. Die Ödipali-
sierung des Mädchens im Gegensatz zu der des Jungen bedeutet nach Freud und Lacan ihren 
Eintritt in die symbolische Ordnung über eine künftige Identifi zierung mit dem Mangel und 
einer daraus resultierenden andauernden Repräsentation des Phallus, um die symbolische 
Kastration, die über die primäre Identifi kation mit der Mutter entstand, zu verschleiern. Das 
heißt, die Frau wird phallisch fetischisiert und darüber erst richtig Frau im patriarchalen Sinne. 
Die ›Frau als Phallus‹ bedeckt so die Kastrations wunde der ödipalen Subjektwerdung. Siehe 
Irigaray, Waren, Körper, Sprache, S. 10. Anne McClintock macht darauf aufmerksam, dass der 
Begriff Fetisch nicht zwangsläufi g phallisch verstanden wurde, sondern dass »the Western 
discourse on fetishism was at least four centuries old before the phallus was singled out as its 
central, organizing principle«. Anne McClintock: Imperial Leather. Race, Gender and Sexuality 
in the Colonial Contest. New York, London 1995. S. 185. Diese Historisierung ist wichtig, um 
dem Phallus seine transzendentale Bedeutung zu nehmen, die ihm die Psychoanalyse seit ca. 
hundert Jahren zuschreibt. Für eine Betrachtung des 20. Jahrhunderts ist der Fetisch diskursiv 

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS100

an das der femme fatale Hollywoods angelehnt ist.219 Die begehrte Dame 
der für die Zeit des Faschismus populären telefoni- bianchi-Filme220 sollte 
vor dem Auge des Zuschauers ebenso starr sein wie die gebannte Masse 
vor dem Blick des Führers. In den Filmen erscheint sie als Motivation und 
Ziel des Protagonisten, nicht jedoch als eigenständig Handelnde. 
Doch für die Stilllegung der Frau auf der Leinwand braucht es zunächst 
ihre Bewegung beziehungsweise ihre potenzielle Bewegung, die im 
Begehren der bürgerlichen großstädtischen Dame angelegt ist. Trotz 
ihrer Bedrohlichkeit und negativen Konnotation war es gerade die auf 
Konsum gerichtete, urbane, elegante Frau, die den Geschichten ihre 
Spannung gab, auch wenn sie ähnlich wie zur gleichen Zeit die femme 
fatale im US-amerikanischen Film Noir am Ende des Plots geopfert, 
bestraft oder domestiziert wurde. Aus dem Widerspruch, die sexuell 
aktive Frau zu bekämpfen, sie dafür aber immer wieder zu inszenieren 
und damit zum Leben zu erwecken, kam das Kino im Regime nicht 
heraus. Im Gegenteil musste es diese Spannung selbst herstellen, in der, 
wie Liliana Ellena es in ihrer Untersuchung zu Männlichkeit und Kino 
in den 1930er Jahren formuliert, Frauen im fi lmischen Narrativ der Krise 
einerseits als die Schuldigen für die in der faschistischen Logik grassie-
rende kulturelle und geschlechtliche Degeneration durch eine urbane 
und nervöse Moderne galten, andererseits aber auch – beschränkt auf 
ihren Aktionsrahmen von Mütterlichkeit und Häuslichkeit – Agentinnen 
der rechten Ordnung und der Wiederherstellung von Männlichkeit 
waren.221 Spielfi lme mit geschlechtlich transgressiven Elementen waren 
also sowohl beim Publikum beliebt und für eine erfolgreiche Produktion 

jedoch nicht vom Phallus zu trennen. Es geht an dieser Stelle also nicht um eine Affi rmation 
des ödipalen Systems, sondern um die kritische Analyse seiner historischen Bedingungen.

219  Vgl. Eugenia Paulicelli: Fashion under Fascism. Beyond the Black Shirt. Oxford, New York 2004. 
S. 86ff. Paulicelli beschreibt unter anderem die Adaption des Hollywood-Glamours der femme 
fatale im italienischen Kino der 1930er Jahre. Greta Garbo war für Italien das bestimmende 
Rollenmodell. Vgl. Dazu auch Sofi a Gnoli: La donna, l’eleganza, il fascismo. La Moda Italiana 
dalle origini all’Ente Nazionale della Moda. Catania 2000. S. 48ff.

220  Eine komplette Aufstellung der im Deutschen als Wohnzimmerfi lme bezeichneten telefoni 
bianchi ist zu fi nden in Gianfranco Casadio/Ernesto G. Laura/Filippo Cristiano: Telefoni bianchi. 
Realtà e fi nzione nella società e nel cinema italiano degli anni Quaranta. Ravenna 1991. Eine 
interessante Analyse des Genres der ›weißen Telefone‹ fi ndet sich in: Massimo Mida/Lorenzo 
Quaglietti (Hg.): Dai telefoni bianchi al neorealismo. Bari 1980. 

221  Vgl. Ellena, Mascolinità e immaginario nazionale, S. 251 und 253. Ellena arbeitet anhand 
zahlreicher Filme die verschiedenen Spielarten dieser Konstellation heraus, darunter Pro-
duktionen wie La Signora di tutti  (Max Ophüls, 1934), in denen es vor allem um den Gegensatz 
von Urbanität und Ländlichkeit geht, oder Il grande appello  (Mario Camerini, 1936) und Sotto 
la Croce del Sud  (Guido Brignone, 1938), die die männliche Gemeinschaft in Abgrenzung zur 
Frau »come ›Altro‹« konstituieren. Ebd., S. 254f. Zum neuen Männertypus des italienischen 
Faschismus vgl. Christoph Kühberger: »Il gallo delle oche«. Faschistische Männlichkeit, in: 
Ders./Roman Reisinger (Hg.): Mascolinità italiane. Italienische Männlichkeiten im 20. Jahr-
hundert. Berlin 2006. S. 63-76. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


101

unabdinglich als auch konstitutiv für die repressive Geschlechterpolitik 
des italienischen Faschismus.222

Gleichzeitig stellt die handelnde und begehrende Frau in den Filmen der 
1930er Jahre die Gegenfi gur zur vom Regime favorisierten schlichten, 
bäuerlichen und mütterlichen Frau dar. Im Gegensatz zu den telefoni-
 bianchi-Filmen waren einige Melodramen im ländlichen Raum angesiedelt 
und deckten sich mit der Politik des Regimes, die für die italienischen 
Frauen die Rolle der aufopfernden Ehefrau und Mutter vorsah.223 De Grazia 
begreift die Mutterrolle im Faschismus als eine patriarchale Besetzung 
durch den männlichen Nachkommen, der die weibliche Handlungsmacht 
der Frauen eingrenzt und ihr Begehren aufstaut. Silvia  Salvatici relativiert 
in ihrer Untersuchung ländlicher Frauen während des Faschismus aller-
dings die tatsächlichen Effekte der Politik des Regimes. Denn trotz aller 
Propaganda sah die Wirklichkeit auf dem Land so aus, dass weder der 
Mann der alleinige Broterwerber war noch die Frau dem faschistischen 
Familienideal der untergeordneten Ehefrau und Mutter entsprach.224 
Auch Robin Pickering-Iazzi kritisiert die Gleichsetzung der Bilder von 
idealen Frauen, die das Regime massenmedial verbreitete, mit den leib-
haftigen Frauen als Subjekten in der Zeit des Faschismus.225 Der Kult um 
die Mutterschaft sollte daher nicht als ideologischer Rückgriff auf eins-
tige Geschlechterverhältnisse oder gar auf natürliche Eigenschaften der 
Reproduktionsfähigkeit von Frauen begriffen werden, sondern vielmehr 
als Naturalisierung einer kulturellen Technik, mittels derer Frauen zu 
unterwürfi gen Müttern gemacht wurden. 
Die Mutter als kulturelle Ikone ist wie der Führer und der klassische 
Held eine phallische Figur, die sich vertikal in die Kameraführung und 
damit in das fi lmische Blickregime einschreibt. Darin kontrastierten 
die (explizit faschistischen) Bilder dieser Zeit den Blick des Publikums 
auf die Frau im Film mit dem Blick des Führers oder Helden auf nicht 
formierte Menschenansammlungen aller Art, die mit Klaus Theweleit 

222  Aus der Perspektive dieses konstitutiven Spannungsfeldes verschiebt sich auch die Frage, ob 
die Filme der 30er Jahre apolitisch-eskapistischen, propagandistischen oder gar subversiven 
Charakter besaßen. Die Filme benötigten entgegengesetzte Logiken und boten – nicht ohne 
politisches Risiko – dadurch stets mehrere Lesarten an. Vgl. Hay, Popular Film Culture in 
Fascist Italy, S. 3ff.

223 Vgl. De Grazia, How Fascism Ruled Women, S. 212.

224 Vgl. Silvia Salvatici: Contadine dell’Italia fascista. Presenze, ruoli, immagini. Turin 1999. S. 
221ff. und 228. Caldwell macht diesbezüglich auf das Gesetz zur Unterstützung von arbeiten-
den Müttern von 1934 aufmerksam, das ihre Arbeitsplätze sicherte und die Betriebe zwang, 
eine Kinderbetreuung einzurichten. Der Dokumentarfi lm Madri d’Italia handelt unter anderem 
davon. Vgl. Caldwell, Madri d’Italia, 55. Zum (nicht sehr erfolgreichen) Versuch des Regimes, 
das Ideal der ländlichen Frau gesellschaftlich durchzusetzen und eine Bewegung der massaie 
rurali zu schaffen, vgl. Perry Willson: Peasant Women and Politics in Fascist Italy. The Massaie 
Rurali. London, New York 2002.

225  Vgl. Robin Pickering-Iazzi: Politics of the Visible. Writing Women, Culture, and Fascism. 
Minneapolis, London 1999. S. 26.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS102

als weiblich konnotierte Masse interpretiert werden können.226 Dieser 
vertikale Blick, der im melodramatischen Film Frauen einerseits 
verehrte, andererseits erstarren ließ und als Intensitätspunkt auf der 
Filmoberfl äche verankerte, bekam im faschistischen Heldenepos oder 
Propagandafi lm eine allgemeine Gültigkeit. Die massenmediale Insze-
nierung des Duce ist prototypisch hierfür. Obwohl Benito Mussolini 
vom Körperbau eigentlich weniger vertikal als horizontal angelegt war, 
eröffnete seine Abbildung auf Fotografi en, Postkarten oder in cinegiornali, 
den massenhaft vorgeführten Wochenschauen des Istituto LUCE (L’Unione 
Cinematografi ca Educativa), eine Blickrichtung von unten nach oben, als 
Blick der formierten Masse auf ihren in Szene gesetzten harten, aufrecht 
stehenden Helden, fotografi ert und gefi lmt als Monument seiner selbst: 
athletisch, heroisch, streng und dynamisch, »hands on hips, legs wide 
apart, jaw contracted, eyes rolling«.227 Auch Luisa Passerini unterstreicht, 
dass Mussolini in seinen physischen Aspekten betrachtet werden muss, 
weil er vor allem und in ständiger Wiederholung als »persona fi sica« 
inszeniert wurde.228 Durch die Beschäftigung mit Mussolinis Körper 
als Bild wird verständlich, was so vollständig anders an den Figuren des 
Neorealismus war. Mussolinis von ihm persönlich kontrollierte Insze-
nierung als kriegerisch, sportlich und hypersexuell erschuf den Typus 
des sogenannten dominatore, der als männlicher Musterkörper in Italien 
hegemonial wurde.229 Die Forschung zum italienischen Faschismus 

226  Vgl. Klaus Theweleit: Männerphantasien 2. Männerkörper. Zur Psychoanalyse des weißen 
Terrors. Basel, Frankfurt a. M. 1986. S. 36-45.

227  Gigliola Gori: Model of Masculinity: Mussolini, the ›New Italian‹ of the Fascist Era, in: James 
Anthony Mangan (Hg.): Superman Supreme. Fascist Body as Political Icon – Global Fascism. 
Portland 2000. S. 27-61, hier S. 37. Gori macht allerdings auch darauf aufmerksam, dass das 
Unterfangen, »to transform the Italian people – traditionally individualist and lazy [sic!] – into 
an élite race of Supermen«, an genau diesem Individualismus der Italiener aufgrund ihrer 
kulturellen, historischen und geographischen Teilung scheiterte und nie den Grad der »homo-
geneous transformation« erreichte wie die entsprechenden Bestrebungen in Nazideutsch-
land, ebd., S. 28 und 55. Zu den unterschiedlichen Bildern Mussolinis als Ehemann, Kämpfer, 
Sportler, Führer u.v.a.m. vgl. Clemens Zimmermann: Das Bild Mussolinis. Dokumentarische 
Formungen und die Brechung medialer Wirksamkeit, in: Gerhard Paul (Hg.): Visual History. 
Ein Studienbuch. Göttingen 2006. S. 225-242. Als Quelle vgl. auch die Beschreibungen der 
deutschen Faschistin Luise Diel, die in ihren Untersuchungen zur italienischen Frau und zum 
italienischen Faschismus begeistert von den wie aus »Marmor gehauenen« Gesichtern berich-
tete sowie von den wie »Maschinen« disziplinierten Menschen, den geraden Körpern, die mit 
dem Lineal entworfen zu sein schienen, und nicht zuletzt von dem strammen Körper des Duce 
vor den unter ihm in Reih und Glied stehenden, gebannten Massen. Luise Diel: Mussolinis 
neues Geschlecht. Die junge Generation in Italien. Unter Mitarbeit von Benito Mussolini. 
Dresden 1934. Einen umfassenden Überblick über die verschiedenen Typen des fotografi erten 
Duce, wie den des Sportlers, des Kriegers, des Liebhabers, des Vaters usw., gibt der Fotoband 
von Mario Cervi (Hg.): Mussolini. Album di una vita. Mailand 1992. Zur ästhetischen Politik 
Mussolinis vgl. auch Simonetta Falasca-Zamponi: Fascist Spectacle. The Aesthetics of Power 
in Mussolini’s Italy. Berkeley, Los Angeles, London 1997.

228  Luisa Passerini: Mussolini immaginario. Storia di una biografi a 1915-1939. Rom 1991. S. 70.

229  Wie bei den Frauenfi guren gab es allerdings auch bei den Männern populäre Leinwandcha-
raktere, die dem faschistischen Ideal nicht entsprachen. So war der überaus beliebte Schau-

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


103

begreift seinen Körper in der Regel als Merkmal einer allgemeinen Iden-
tifi kation italienischer Männer wie Frauen.230 Karen Pinkus beschreibt 
das tagtägliche und fl ächendeckende »hyperkinetische« Aufkommen 
seiner Körperbilder im öffentlichen wie im privaten Raum als »perfor-
mative acts of an ideal fascist citizen«. Das bedeutet, »the body of the 
Duce managed to slip between its positions as the single fi gurehead of 
the state and as the every body of daily life under the fascist regime«.231 
Sein Körper als Simulacrum verweist auf ein vermeintlich Reales bezie-
hungsweise Hyperreales im phantasmatischen Gefüge Italiens während 
des ventennio.232

Der Effekt entsprechender Anordnungen im Kinosaal – ob der des Duce, des 
Helden, der femme fatale oder der ländlichen Mutter – war ein spezifi sches 
Identifi kationsangebot, das für die Zuschauer und Zuschauerinnen eine 
extrem heteronormative und autoritäre Subjektbildung stärken konnte. 
Diese binär organisierte Bildoberfl äche ›vernähte‹ den Blick des Publikums 
zu einer Linie, die auf den von Kaja Silverman für den Film angewendeten 
Begriff der suture verweist. Die zum Block verhärtete Masse sowie der auf 
ihr errichtete Führer bilden, genau wie die zum Fetisch geronnene Frau 
oder die aufopfernde Mutter, die Anhaltspunkte für einen männlichen 
Blick, die sich vielleicht als Löcher im Filmstoff beschreiben ließen, in die 
der Blick eintaucht und in einer Hin- und Herbewegung den ödipalen Plot 
zu einer linearen Handlungslinie zusammenfügt; vergleichbar mit der 
Perforation am Rande des Filmbandes, in deren Öffnungen die Zahnräder 
des Projektors greifen, um den Film an der Projektionslampe vorbeizu-
ziehen. Der rote Faden der Narration suturiert den Film zu einem Sinn 
stiftenden Ganzen, er schafft eine Kohärenz des männlichen Subjektes 
und des mit ihm verbundenen Objektes und ermöglicht die Geschlossen-
heit des mit sich selbst identischen Subjektes. Der formierende Blick des 
Führers/Helden zurück auf die für ihn stets gefährliche, weil tendenziell 
unkontrollierbare, weiblich konnotierte Menge, dessen Perspektive vom 
Kinopublikum in den 1930er Jahren eingenommen wurde, ist eine solche 
Vernähung. Ruth Ben-Ghiat beschreibt den Diskurs des Regimes gegen-
über Frauen und Massen entsprechend: 

spieler Vittorio De Sica in den 1930ern in seinen Rollen sicherlich kein dominatore, sondern 
ein charmanter Playboy, der in den Filmen singt, tanzt und auf dekorative Weise attraktiv 
erscheint.

230  Vgl. Gundle, Film Stars and Society in Fascist Italy, S. 319. Diane Yvonne Ghirardo bezeichnet 
die öffentliche und allgegenwärtige Inszenierung des (Bildes des) Duce als »surveillance and 
spectacle«. Vgl. Diane Yvonne Ghirardo: Città Fascista. Surveillance and Spectacle, in: Journal 
of Contemporary History. Jg. 31, Nr. 2, Special Issue: The Aesthetics of Fascism, 1996. S. 347-
372.

231  Karen Pinkus: Bodily Regimes. Italian Advertising under Fascism. Minneapolis, London 1995. 
S. 17f.

232  Vgl. Jean Baudrillard: Simulacra and Simulation. Ann Arbor 1994.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS104

»The pervasive identifi cation of women with the anarchic and instinctive 
impulses of the crowd made the subordination of the female sex an integral part 
of the fascist ›return to order‹ from the inception of the regime.«233 

Darüber hinaus verdeutlicht Ben-Ghiat die Zentralität des Kinos für die 
(Geschlechter-)Politik der Faschisten: »Italian movies played a  central 
part in the construction and circulation of this gendered discourse about 
modernity.«234 Filme wie zum Beispiel der wohl bekannteste Propagan-
dafi lm des Regimes, Camicia nera  (Giovacchino Forzano, 1933), das antike 
Heldenepos Scipione l’Africano  (Carmine Gallone, 1937) oder  Goffredo 
Alessandrinis im Äthiopienkrieg spielender Film Luciano  Serra, Pilota  
(1938) waren direkt auf eine Ästhetik des Führerprinzips zugeschnitten. In 
ihnen sind zwar die ganze Zeit Menschenmassen zu sehen, die einzelnen 
Individuen können aber gleichzeitig – weil zum Volk, Militär oder zur 
Partei geronnen – nicht mehr eigenständig handeln. James Hay beschreibt 
die Architektur von Scipione l’Africano als »deeply rooted in ›rationalist‹ 
building styles and practices of spatial modeling that emphasize monu-
mental scale and refl ect the levels of hierarchy of social power«.235 Mit 
Theweleits Untersuchung zum Phantasie- und Wunschhaushalt des 
faschistischen Mannes lassen sich Logik und Ästhetik der Filme sehr 
gut beschreiben. Der jeweilige Held dieser Filme muss die gefährlichen 
Massen bannen, sich seine Schneise durch sie hindurchbahnen und sie 
hierarchisieren, aus ihrem ›weiblichen Fließen‹ starre Einheiten schaffen, 
die unterteilt und jeweils neu angeordnet werden können – kanalisiert, 
zugerichtet, vereinheitlicht. Die Masse soll »in der Ganzheitsmaschine 
Truppe wie ein Mann« stehen.236 In Scipione l’Africano wird diese Anord-
nung z.B. in dem Bild des Schiffes deutlich, das auf der im Führergruß 
erstarrten Menge ›schwimmt‹, so dass sich der Feldherr aus dieser 
hervorheben kann. Entlang dieser Scheidelinie lässt sich der Führer auf 
die Masse zurückfalten: n+1. Im ventennio fi ndet sich dieses Moment, das 
man als eine Ästhetik der Gerinnung bezeichnen könnte, in fast allen Filmen 
wieder. Neben den historischen Führerepen waren es vor allem auch die 
genannten Mütter-Melodramen, wie sie Jacqueline Reich, Marcia Landy, 
Robin Pickering-Iazzi, Liliana Ellena, Elda Guerra oder Victoria De Grazia 

233  Ruth Ben-Ghiat: Envisioning Modernity. Desire and Discipline in the Italian Fascist Film, in: 
Critical Inquiry. Jg. 23, Nr. 1, 1996. S. 109-145, hier S. 113.

234  Ebd.

235  Hay, Popular Film Culture in Fascist Italy, S. 157.

236  Vgl. Theweleit, Männerphantasien 2, S. 117-125, 128-164 und 241. Theweleits Untersuchung 
macht das scheinbare Paradox von Frauenhass und romantischer Überhöhung von Frauen – 
entsprechend einer Aufspaltung in die »rote« und die »weiße« Frau – im Gefühlshaushalt des 
faschistischen Mannes nachvollziehbar, das sich in den Filmen des ventennio nachzeichnen 
lässt. Vgl. Klaus Theweleit: Männerphantasien 1. Frauen, Fluten, Körper, Geschichte. Basel, 
Frankfurt a. M. 1986. S. 96-112 und 121-132. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


105

beschrieben haben und wie sie im 
Weiteren noch zur Sprache kommen 
werden. 
Bezüglich der Repräsentation von 
Männern im Kino wurden bereits 
zur Zeit des Stummfi lms im Genre 
des ›Super-Spektakels‹ mit seinen 
Maciste-, Saetta-, Ercole- oder Sanso-
ne-Filmreihen (1913-1926) Männer 
als Einzelgänger mit strammen 
Körperpanzern inszeniert und in 
Schlachtenepen zelebriert.237 Das 
›Super-Spektakel‹ war das Gegenstück 
zum lokalen, vor allem zum neapo-
litanischen Kino der 1910er Jahre,238 welches bereits viele Momente des 
späteren Neorealismus aufwies, wie zum Beispiel die Filme von Elvira 
Notaris Filmproduktionsfi rma Dora Film, die mit LaiendarstellerInnen in 
piazza drehte und in den Zwischentiteln Dialekt verwendete.239 Das neue 
Kino der späten 1920er Jahre zerstörte diese Kinoform. Es bedurfte nun 
vielmehr einer Zentralisation der Produk tion, einer Standardisierung 
und Industrialisierung sowie der Etablierung eines Studiosystems; und 
es erzeugte das Aufkommen des Starsystems, wie es in den 1930er Jahren 
seinen vorläufi gen Höhepunkt fand. 
Die Geschichtsepen, die auf das römische Imperium oder auch die 
italienische Renaissance zurückgriffen, lieferten in dieser Zeit den 
nationalen Gründungsmythos.240 Heldenhafte Stärke, akrobatische 
Künste, Typen wie Maciste241 (Bartolomeo Pagano), Saetta (Domenico 

237  Vgl. Giorgio Bertellini: Dubbing L’Arte Muta. Poetic Layerings around Italian Cinema’s Tran-
sition to Sound, in: Reich/Garofalo (Hg.), Re-Viewing Fascism, S. 30-82, hier S. 34f. Ein Über-
blick über die fi lmischen Muskelmänner fi ndet sich bei Tatti Sanguineti/Alberto Farassino: Gli 
uomini forti. Mailand 1983. 

238  Zwar existierte das neapolitanische Dialektkino auch noch in den 1920er Jahren, war aber wie 
»das italienische Kino der zwanziger Jahre [im Allgemeinen] ein Kino im Abstieg« mit »wieder-
holt aufgegriffenen Formeln mit wenig Affi nität zu den Urbildern«. Aldo Bernardini/Vittorio 
Martinelli: Der italienische Film der Zwanziger Jahre. Hg. v. Kommunalen Kino Frankfurt a. M. 
1979. S. 2.

239  Vgl. Giuliana Bruno: Streetwalking on a Ruined Map. Cultural Theory and the City Films of 
Elvira Notari. Princeton 1993. S. 14. Bei den Vorführungen wurden die Filme von MusikerIn-
nen und SprecherInnen in der Tradition der neapolitanischen sceneggiate begleitet, einer 
populären Kunstform Neapels des 19. Jahrhunderts, die aus einer Mischung von Gesang und 
musikalisch begleiteter Rezitation, dem sogenannten Melolog, bestand.

240  Vgl. Bruno, Streetwalking on a Ruined Map, S. 18.

241  Die Figur Maciste ist ursprünglich ein afrikanischer Sklave in dem Stummfi lmklassiker Cabiria  
(Giovanni Pastrone, 1914). In seiner Untersuchung über das frühe koloniale Kino Italiens 
beschreibt Giorgio Bertellini Macistes »racial mutation. By becoming white and Italian, 
Maciste denied any narrative and visual signifi cance to the black epic hero of Cabiria«. Gior-
gio Bertellini: Colonial Autism. Whitened Heroes, Auditory Rhetoric, and National Identity 

Scipione l’Africano > Landy: Fascism in Film

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS106

Gambino), Sansone (Luciano Alber-
tini) und andere giganti buoni waren 
auf den Lein wänden zu bewundern.242 
Gerade die massige Erscheinung 
von Bartolomeo Pagano als Maciste 
antizipierte – wie Monica Dall’Asta es 
formuliert – »l’iconographie statique 
et lourde du duce«.243 
Marcia Landy bezeichnet Maciste 
analog zu den weiblichen Divas als 
»divo«, dessen phantasmatischer 
Körper »focuses on the movement-

image, stressing action, affection, and an organic convergence of nature 
and culture«.244 Im theoretischen Rahmen dieser Arbeit können der 
Körper des fetischisierten weiblichen Stars und der Körper von Maciste/
Duce als Gegenkörper des organlosen Körpers der Nachkriegszeit 
verstanden werden. 
In diesem neuen, seit 1919 zunehmend monopolisierten und in Rom 
zentralisierten Kino wurden Frauen in den erwähnten ruralen Mütterme-
lodramen in ein pronatalistisches Bild gesperrt, das gegen die elegante 
und junge Frau der Großstädte, die sogenannte donna crisi, diskursiv in 
Position gebracht wurde.245 Filme wie der Dokumentarfi lm Madri d’Italia  
(Istituto LUCE, 1935) oder Terra madre  (Alessandro Blasetti, 1931), einer der 
ersten Tonfi lme Italiens, waren Ausdruck des faschistischen Filmpro-

in Interwar Italian Cinema, in: Patrizia Palumbo (Hg.): A Place in the Sun. Africa in Italian 
Colonial Culture from Post-Unifi cation to the Present. Berkeley, Los Angeles, London 2003. 
S. 255-278, hier 257. Auch der afrikanische Maciste wurde bereits von Bartolomeo Pagano 
gespielt. 

242  Die Figur der athletischen Sansonette (Linda Albertini), die allein 1920 mit fünf eigenen Titeln 
eine ähnlich bedeutende Filmreihe besaß und die darüber hinaus in vielen Sansone-Plots die 
Begleiterin des Helden war, verweist auf eine interessante Komplexität dieses Geschlechter-
ensembles. So kennt die antike Mythologie, an deren Gestalten die ProtagonistInnen dieser 
Muskelfi lme meist angelehnt sind, durchaus eine Reihe von Heldinnen und Kriegerinnen, 
die mit der Figur der Sansonette angesprochen wurden. Neben der ruralen Mutter und dem 
städtischen shop-girl wäre die athletische Kämpferin, die sich in der Betonung des Sports und 
des Militärischen durch die faschistische Bewegung wiederfi ndet, als dritter Frauentypus im 
Film des Faschismus anzusiedeln. Für einen Überblick über die Welt der Übermenschen im 
Stummfi lm vgl. Vittorio Martinelli/Mario Quargnolo: Maciste & Co. I giganti buoni del muto 
italiano. Gemona del Friuli 1981.

243  Monica Dall’Asta: Un cinéma musclé. Le surhomme dans le cinéma italien (1913-1926). Cris-
née 1992. S. 97. Zur Parallelisierung von Mussolini mit römischen Imperatoren der Antike vgl. 
Thomas Wilkins: Augustus, Mussolini, and the Parallel Imagery of Empire, in: Claudia Lazzaro/
Roger J. Crum (Hg.): Donatello among the Blackshirts. History and Modernity in the Visual 
Culture of Fascist Italy. Ithaca, London 2005. S. 53-65.

244  Landy, Stardom Italian Style, S. 7.

245  Vgl. De Grazia, How Fascism Ruled Women, S. 212ff. Zur Figur der in der faschistischen Pro-
paganda geläufi gen donna crisi als italienischer fl apper vgl. Ellena, Mascolinità e immaginario 
nazionale, S. 252. 

Maciste/Duce > Dall’Asta: Un Cinéma Musclé

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


107

jekts, weibliche Sexualität zu zügeln und zu bekämpfen.246 Gleichzeitig 
wurde, wie bereits angesprochen, für die Filme des ventennio eine oft 
extrem begehrende Weiblichkeit inszeniert, die zwar am Ende reterri-
torialisiert oder bestraft wurde, die nichtsdestotrotz von Film zu Film 
zu neuem Leben erweckt wurde.247 Der Film Via delle cinque lune  (Luigi 
Chiarini, 1942), der komplett unter der Leitung des CSC produziert 
wurde, ist sicher ein gutes Beispiel hierfür. Wie Jacqueline Reich in ihrer 
ausführlichen Analyse dieses Films betont, ist die Hauptprotagonistin 
Teta (Olga Solbelli) keine sich aufopfernde Mutter, sondern widersteht 
ihrer Mutterrolle, ist eigennützig, sexuell unangepasst und für den Tod 
ihrer Tochter verantwortlich.248 
Das letzte Beispiel macht deutlich, dass die wenigsten Filme während 
des Faschismus sich so eindeutig ideologisch lesen lassen wie die 
genannten Epen und Schlachtenfi lme. Die oft als eskapistisch verstan-
denen Produktionen, die den Großteil der Kinofi lme ausmachten, funkti-
onieren subtiler und sind vor allem zweideutiger gehalten. Steven Riccis 
Untersuchung von Treno popolare (Raffaello Matarazzo, 1933) ist diesbe-
züglich aufschlussreich. Der Film handelt von einem Landausfl ug von 
Großstädtern aus Rom nach Orvieto, wie er typischerweise damals von 
der staatlichen Opera Nazionale Dopolavoro (OND) landesweit organisiert 
wurde.249 Entgegen einer Dichotomisierung von Stadt und Land, wie 
man sie erwarten könnte, siedelt der Film Ricci zufolge die Konfl ikte 
zwischen verschiedenen Reisenden auf den Ebenen der Generation und 
der Klasse an. Vor allem aber ermöglicht die Reise mit dem staatlichen 
Sonderzug unerlaubte sexuelle Kontakte, etwa zwischen einem Chef und 

246  Vgl. Caldwell, Madri d’Italia , S. 50.

247  Vgl. Reich, Mussolini at the Movies, S. 18ff. Patrizia Pistagnesi drückt es in ihrer Untersuchung 
zur Familie im faschistischen Kino treffend aus, wenn sie sagt, dass die von den Männern in 
den Filmen bestrafte und quasi zur Tür hinausgeworfene Frau immer wieder durchs Fenster 
hereinkommt. Vgl. Patrizia Pistagnesi: La scena familiare nel cinema fascista, in: Annabella 
Miscuglio/Rony Daopoulo (Hg.): Kinomata. La donna nel cinema. Bari 1980. S. 45-53, hier S. 
50.

248  Vgl. Reich, Mussolini at the Movies, S. 20.

249  Die OND organisierte neben verbilligten Landfahrten für städtische Arbeiterfamilien auch 
kostenlose Weiterbildungsprogramme für Hausfrauen, Sportveranstaltungen für die Jugend 
und zahlreiche andere Freizeitaktivitäten, wie zum Beispiel auch Kinobesuche. Das moderne 
Konzept der strukturierten Freizeit entstand zu dieser Zeit geradezu als staatliches Programm, 
an dem Millionen von ItalienerInnen teilnahmen. Vgl. Ben-Ghiat, Envisioning Modernity, S. 
123. Die meisten Mitglieder waren Kleinbürger, aber eine beträchtliche Minderheit von 40% 
der Mitglieder waren 1939 Industriearbeiter. Die OND pfl egte eine Rhetorik der klassenüber-
greifenden Begegnung, obwohl manche Sportarten nur den Höhergestellten zustanden, wie 
etwa das Skifahren. Viele Arbeiter spielten im Rahmen der OND Fußball, der damit erst im 
Faschismus richtig populär wurde. Vgl. Tobias Abse: Italian Workers and Italian Fascism, in: 
Bessel (Hg.), Fascist Italy and Nazi Germany, S. 40-60, hier S. 51. Zum Verhältnis von OND und 
Sport und speziell zur Rolle des Fußballs als einigendem Moment für die faschistische Nation 
vgl. Simon Martin: Football and Fascism. The National Game under Mussolini. Oxford, New 
York 2004.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS108

seiner Sekretärin oder zwischen einem jungen, undisziplinierten Mann 
und einer jungen Mitreisenden, um deren Gunst er mit einem älteren 
bürgerlichen Herren konkurriert. Ehebruch und Sexualität zwischen 
Unverheirateten, die der damaligen Geschlechterpolitik diametral 
widersprachen, werden in dem Film möglich gemacht. Dennoch sieht 
Ricci in seiner Analyse des Films eine Verbindung zu der neuen Ordnung 
des Regimes. Denn die Affären im Film sind begrenzt auf den Ort und die 
Dauer des staatlichen Freizeitprogramms und damit »in full view of the 
state«.250 Am Ende der Fahrt befi nden sich alle Fahrgäste wieder an ihren 
ursprünglichen gesellschaftlichen Positionen, die Transgression endet 
gleichzeitig mit dem staatlichen Programm. So festigte das faschistische 
Regime nicht nur die familiale Ordnung, sondern gab auch ein verfüh-
rerisches Versprechen, dass innerhalb der von ihm gesteckten Grenzen 
Überschreitungen dieser Ordnung erlaubt, ja sogar gefördert würden. 
Die Themen der Regeneration, des Fortschritts und der Modernisierung 
beziehungsweise der Dekadenz, der Transgression und des Verfalls 
fanden im Kino einen fundamentalen, jedoch komplexen Ausdruck, der 
in erster Linie über die Inszenierung der Geschlechter artikuliert wurde. 
So verstand sich der Faschismus sowohl als Agent von Modernisierung 
wie auch als Gegengewicht zur Moderne, oder wie ein faschistischer 
Slogan den Widerspruch synthetisierte: »Moderne vorantreiben, Altes 
bewahren.«251 Frauen wurden dabei zur Ursache und zugleich Aufhebung 
für die vom Regime errichtete Dichotomie erklärt zwischen einer seits 
idealisierter männlicher Moderne, die durch technischen Fortschritt, 
Hierarchie, Disziplin und Unterordnung charakterisiert wurde, und ande-
rerseits negativer weiblicher urbaner und konsumorientierter Moderne, 
die gleichsam als Abschreckung wie auch als Antrieb fungierte. 
So spielt zum Beispiel der Film Madri d’Italia  mit der Angst der 
Faschisten vor dem Chaos und der Strukturlosigkeit, die eine Moder-
nisierung der Gesellschaft mit hervorzubringen scheint. Die Komple-
mentarität der Geschlechter erscheint hier als Notwendigkeit, um die 
politische Ordnung abzusichern. Ruth Ben-Ghiat verweist dabei jedoch 
erneut auf die unvermeidliche Abhängigkeit des Faschismus davon, 
seine Geschlechterideale vor dem Hintergrund einer von ihm eben-

250  Steven Ricci: Cinema & Fascism. Italian Film and Society, 1922-1943. Berkeley, Los Angeles, 
London 2008. S. 116.

251  Lynn Kellmanson Matheny arbeitet diesen vermeintlichen Widerspruch von Modernismus und 
Antimodernismus für den Nationalsozialismus heraus. Denn obwohl in Deutschland während 
der 1930er Jahre eine strikt antimoderne Rhetorik vorherrschte, fügte das Regime zahllose 
Bilder und Fragmente der Moderne in einen völkischen Rahmen ein. Dieser ›reaktionäre 
Modernismus‹, dem es um eine andere Moderne ging, lässt sich auch auf die (kultur-)poli-
tischen Diskurse des italienischen Faschismus übertragen. Vgl. Lynn Kellmanson Matheny: 
Reactionary Modernism and Fascist Aesthetics. National Socialist Visual Culture and the 
Appropriation of Modernism. Diss. University of California, Los Angeles 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


109

falls zu fi lmischem Leben erweckten »negative modernity that linked 
female strength to moral corruption, political impotence, and social 
turbulence«,252 herstellen zu müssen. 
Dies gilt sicherlich auch für Terra madre , der an dieser Stelle als letztes 
Beispiel betrachtet werden soll. Der Film zeigt den verunsicherten 
adeligen Helden Marco (Sandro Salvini), der hin- und hergerissen ist 
zwischen der »French-perfumed femininity« der städtischen Daisy (Isa 
Pola) und der einfachen Emilia (Leda Gloria), Tochter seines Gutsverwal-
ters, die für »spirituality, maternity, and an acceptance of ›natural‹ hier-
archies of power« steht.253 Am Ende erst kann er klar sehen und re  etabliert 
mit der Wahl Emilias seine ›natürliche‹ und nur zeitweise verlustig gegan-
gene traditionelle Männlichkeit und modernisiert sie gleichsam. So kehrt 
er der Stadt und Daisy endgültig den Rücken zu und geht aufs Land, führt 
dort jedoch die neuesten Maschinen und moderne Produktionsweisen 
ein. Anhand der Filmfi guren Marco und Daisy/Emilia wird deutlich, dass 
die männliche wie die weibliche Krise konstitutiv für die Verschärfung 
patriarchaler Strukturen ist. Butler bemerkt zu Recht, dass gerade die 
ständige Inszenierung geschlechtlicher Instabilitäten es ermöglicht, 
die »Konsolidierung der Normen des ›biologischen Geschlechts‹ in eine 
potenziell produktive Krise zu versetzen«.254 Der krisenhafte Körper der 
Moderne als Gefährdung der sozialen Ordnung war folglich ein zentraler 
Topos des faschistischen Films.255

Die fi lmische Durcharbeitung verunsicherter Männlichkeit und einer 
sie einerseits verunsichernden, andererseits rettenden Weiblichkeit half 
dem Regime, den geschlechtlichen Ausnahmezustand in Permanenz zu 
rechtfertigen, oder wie Ben-Ghiat es treffend formuliert: »fascist moder-
nity means the defeat of nonmaternal forms of female desire.«256 Giorgio 
Agambens Untersuchung moderner Souveränität, die er ausgehend vom 
»Ausnahmezustand« defi niert, lässt sich auch auf die Kategorie Männ-
lichkeit beziehen und ermöglicht es, diese kritisch zu hinter fragen. 
Agamben zeigt, dass »einer der wesentlichen Züge der modernen Biopo-
litik in der Notwendigkeit besteht, im Leben laufend die Schwelle neu zu 
ziehen, die das, was drinnen, und das, was draußen ist, verbindet und 
trennt«.257 Dies gilt auch und besonders für die medialen Apparate, in 
denen gesellschaftliche Ein- und Ausschlüsse produziert werden. Mit 

252  Ben-Ghiat, Envisioning Modernity, S. 114.

253  Ebd., S. 118f.

254  Butler, Körper von Gewicht, S. 32. 

255  Vgl. Marla Stone: The Last Film Festival. The Venice Biennale Goes to War, in: Reich/Garofalo 
(Hg.), Re-Viewing Fascism, S. 293-314, hier S. 301f.

256  Ben-Ghiat, Envisioning Modernity, S. 122.

257  Giorgio Agamben: Homo Sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben. Frankfurt a. M. 
2002. S. 140. 

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS110

Agamben ließe sich ein epistemologischer Horizont eröffnen, in dem 
es möglich wird, die Krise der Männlichkeit, wie sie in den Filmen des 
Faschismus erscheint, als das produktive Scheitern ihrer Verfasstheit zu 
erkennen. Das bedeutet, dass männliche Subjektivität ihre eigene Krise 
permanent hervorbringt, da sie das unmögliche Projekt verfolgt, einen 
sauberen und homogenen Körper – einen »proper body« – zu schaffen, 
der keine Differenzen kennt. Die Männlichkeit in der Krise hört deshalb 
nicht auf zu funktionieren, sondern begreift im Gegenteil ihr Scheitern 
als Antrieb zur Modernisierung, das heißt zur ständigen Formierung 
und Neuformierung heterogener Körper. Jürgen Martschukat und 
Olaf Stieglitz beschreiben die Funktion eines solchen permanenten 
geschlecht lichen Krisenszenarios äußerst präzise: Erstens steht mit der 
Rede von einer Krise eine ganz bestimmte Form von Männlichkeit im 
Zentrum, nämlich »in aller Regel […] weiße, christliche, heterosexuelle 
Männer der Mittelklasse«,258 und zweitens dient diese Anrufung dazu, 
den »Anspruch [dieser] Form von Männlichkeit auf eine hegemoniale 
Stellung zu bestärken«.259 Trotz ihrer performativen Funktion für eine 
heteronormative, rassistische und fordistische Männlichkeit verweist 
die Inszenierung im Film während des Faschismus auf die Instabilität 
dieses Konstruktes und lenkt unsere Aufmerksamkeit auf die Ränder 
dieses Zentrums, auf die Figuren, mit denen die Protagonisten in ihrem 
Kampf um eine ›richtige Männlichkeit‹ konfrontiert sind und die sie 
augenscheinlich herausfordern. 
Demgegenüber kann aus der Perspektive marginalisierter Männlich- 
und Weiblichkeit der Begriff der Krise ebenfalls gesetzt werden, diesmal 
jedoch gewendet. So ist die Krise hier kein Begriff mehr, der einen 
Mangel an Hegemonie beschreibt und darin eine Kampfansage an die 
rigoros auszuschließenden Ränder enthält, sondern das Ergebnis des 
Drängens eben dieser Ränder. Es sind die Kämpfe der marginalisierten 
Wunschströme, welche das Zentrum in eine Krise stürzen. Die Krise ist 
dann nicht mehr produktiv im Hinblick auf Rekonstituierung patriar-
chaler weißer Männlichkeit und des von ihm Abgespaltenen, sondern das 
Abjekte wirkt produktiv, indem es das Zentrum destruiert.
Diese Arbeit unterscheidet also zwischen zwei Krisenbegriffen, einmal 
verstanden als normative Strategie ihrer (Selbst-)Überwindung auf einer 
negativen Fluchtlinie, wie sie in den Filmen während des Faschismus und 
erneut ab den 1950er Jahren dominant war, das andere Mal als Dekon-
struktion und Prekarisierung einer vormals hegemonialen Geschlech-
terordnung auf einer positiven Fluchtlinie, wie sie diese Arbeit in der 

258  Jürgen Martschukat/Olaf Stieglitz: »Es ist ein Junge!« Einführung in die Geschichte der Männ-
lichkeiten in der Neuzeit. Tübingen 2005. S. 82.

259  Ebd., S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


111

Nachkriegszeit beobachtet. Erstere Strategie taucht fast durchgängig in 
der historischen Forschung zur Nachkriegszeit auf und verweist damit 
auf eine Produktivität des Scheiterns, die in der Artikulation einer Krise 
erzeugt wird. P. Adams Sitney ist ein gutes Beispiel hierfür, wenn er mit 
Blick auf das politische System Italiens Mitte der 1940er Jahre von einer 
»vital crisis in Italian cinema« spricht.260 In diesem Sinne wird der Begriff 
der Krise, sofern er im Kontext der Nachkriegszeit auftaucht, als Hinweis 
rekonstitutiver und reterritorialisierender Kräfte gelesen. Auch der Aufsatz 
von Sandro Bellassai mit dem programmatischen Titel Crisi dell identità 
maschile nell Italia del boom steht für diese Sichtweise.261 Der unbestreitbare 
Fakt, dass die regredierten Männer in der späteren Nachkriegszeit ab den 
1950er Jahren allmählich wieder ödipalisiert und folglich rückwirkend in 
den Begriffen der Krise historisiert wurden, ist in den neorealistischen 
Filmen jedoch nicht zwingend angelegt, und es wird den Ereignissen dieser 
Zeit nicht gerecht, sie in ein deterministisches Verhältnis zur weiteren 
gesellschaftlichen Entwicklung zu stellen. Vielmehr begreift diese Arbeit 
das historische Moment der diskursiven Leerstelle nicht als Krisenszenario, 
sondern vielmehr als eine Freiheit vom Krisenbegriff.

Vertikale vs. horizontale Blickführung
Mit dem Ende des Faschismus setzte die Technik der Inszenierung einer 
Krise des Geschlechts als Bedingung ihrer heteronormativen Einhegung 
aus; das mit ihr verbundene Blickregime kollabierte. Wie der für die 
Herausbildung eines neorealistischen Kanons zentrale Filmschaffende 
Carlo Lizzani in seinem Dokumentarfi lm zum Neorealismus betont, 
zerfl ossen die im Faschismus noch vertikalen Kamerablicke des Films 
nach dem Krieg zu einer horizontalen Blicklinie, auf der eine gleitende 
Bewegung stattfand;262 damit entzog sich die Grundlage für die Errich-
tung von Bedeutungspunkten nach den bekannten kinematographischen 
Mustern. Für die narrative Struktur bedeutete dies, wie Guido Aristarco 
es formuliert, dass die neorealistischen Filme in erster Linie »antiepisch 
und antimelodramatisch« sind.263 Der sonst als männlich klassifi zierte 
Blick, der den Objekten auf der Leinwand ihren Platz zuweist, wurde 
durch eine kinematographische Einstellung ersetzt, die Bert Cardullo 

260  Vgl. P. Adams Sitney: Vital Crisis in Italian Cinema. Iconography, Stylistics, Politics. Austin 
1995. 

261  Vgl. Sandro Bellassai: Mascolinità, mutamento, merce. Crisi dell’identità maschile nell’Ialia 
del boom, in: Paolo Capuzzo (Hg.): Genere, generazione e consumi. L’Italia degli anni Ses-
santa. Rom 2003. S. 105-137. Vgl. auch Ernesto Brunetta: Crisi del neorealismo e normalizza-
zione sociale, in: De Giusti (Hg.), Storia del cinema italiano, 1949/1953, S. 35-52.

262  Film: Antalogia del Cinema Italiano. Neorealismo 1946-1948. Hg. v. Carlo Lizzani. P.: Istituto 
LUCE. R.: Giampiero Tartagni. Italien 1993.

263  Guido Aristarco: Neorealismo e nuova critica cinematografi ca. Cinematografi a e vita nazio-
nale negli anni quaranta e cinquanta: tra rotture e tradizione. Florenz 1980. S. 45.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS112

nicht zufällig als passives Kameraauge beschreibt, das nur noch als Zeuge 
die Geschehnisse auf der Leinwand in sich aufnahm.264 Je weniger es nun 
das intakte männliche Subjekt an den beschriebenen drei Blickpositionen 
gab, desto weniger war das Bild, das heißt das Objekt des Blickes, weiblich 
konnotiert. Während Stephen Gundle die Abwesenheit des Bildes der feti-
schisierten Frau – das er unter den Begriff »Glamour« subsumiert – im 
Nachkriegsfi lm als Verlust, als Mangel und Ausdruck der Zerstörung 
und der Armut bezeichnet,265 begreift diese Arbeit im Gegensatz dazu 
dieses Fehlen als den stärksten kulturellen Ausdruck jener Zeit. Denn 
diese Filme durchbrachen nichts weniger als das oft als unveränderlich 
bezeichnete Kino-Gesetz des handelnden männlichen Darstellers und 
der sich nicht bewegenden, auf den Helden ausgerichteten weiblichen 
Figur, auf das die gesamte semiotische und feministische Filmtheorie 
der folgenden Jahrzehnte aufbaute. Der Körperpanzer des Helden, die 
glücklichen Kinder, das mit einer Stimme jubelnde Volk, die selbstlose 
Mutter und die dahingegossene Stadtfrau existierten im Neorealismus 
nicht mehr. Das Nicht-Funktionieren der Fetischisierung in den Filmen 
der Nachkriegszeit verweist auf die Absenz eines phallischen Zeichen-
systems. 
Nach dem Krieg setzte sich im Kino eine dezentrierte räumliche 
Per spektive von unten durch, die, mit den Worten von David Forgacs, die 
»spatial resistance« eines »horizontal network« markiert.266 Und auch die 
Körperlichkeit der ProtagonistInnen vollzog diese Wandlung. Waren der 
Held und die Dame kurz zuvor noch die Säulen der gesellschaftlichen 
Ordnung, sozusagen der Stoff, aus dem deren Träume bestanden, sind 
sie im Kino der ersten Jahre nach dem Krieg kaum mehr auffi ndbar oder 
erscheinen in der neuen horizontalen Dezentrierung grotesk und fehl 
am Platz. Die Filme schaffen damit Fluchtlinien und Orte der Bifurka-
tion, an denen sich die Lebensentwürfe der ProtagonistInnen brechen 
und sich unter den Bedingungen der Diskontinuität transformieren. 
Das weitgehende Fehlen einer vertikalen Kameraführung wird in den 
unmittelbaren Nachkriegsproduktionen besonders dann deutlich, wenn 
sie im Film doch einmal auftaucht. Denn nun zeitigen vertikale Linien 
eine bedrückende, bedrohliche und einengende Wirkung. Das heißt, 
dass die Figuren in den Filmen in einem Widerspruch zu der ›alten‹ 
Geometrie stehen, wenn sie sich im Plot plötzlich in ihr wiederfi nden. 
Senkrechte Linien in den Filmen lassen den Eindruck entstehen, dass 

264  Vgl. Cardullo, De Sica, S. 26.

265  Vgl. Stephen Gundle: Hollywood Glamour and Mass Consumption in Postwar Italy, in: Journal 
of Cold War Studies. Jg. 4, Nr. 3, Special Issue: Italy and the Cold War, 2002. S. 95-118, hier S. 
104f.

266  David Forgacs: Space, Rhetoric, and the Divided City in Roma Città Aperta, in: Gottlieb (Hg.), 
Roberto Rossellini’s Rome Open City, S. 106-130, hier S. 118 und 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


113

die DarstellerInnen in diese vertikale Ordnung eingesperrt seien. In 
Filmen wie Gioventù perduta  (Pietro Germi, 1947), Non c’è pace tra gli ulivi  
(Giuseppe De Santis, 1950), Un americano in vacanza  (Luigi Zampa, 1946), 
Sciuscià  (Vittorio De Sica, 1946) oder Ossessione  (Luchino Visconti, 1943) 
und vielen anderen tauchen vertikale Linien – meist als Schlagschatten – 
an den Orten der Repression auf, wie im Gerichtssaal, im Gefängnis oder 
auf dem Polizeirevier. In den folgenden Filmbetrachtungen soll daher 
verdeutlicht werden, wie die skizzierte ›Ästhetik der Gerinnung‹, die im 
italienischen Kino während des Faschismus vorherrschte, einer horizon-
talen Dezentrierung Platz machte.
Anna  Maria Torriglia arbeitet diesen Wechsel anhand einer Analyse der 
Geometrie in dem frühen Film Pietro Germis, Gioventù perduta  (1947), 
heraus. Um deutlich zu machen, dass die Jugend mit dem Erbe des 
Faschismus belastet ist, werden die jungen Menschen von der Kamera 
stets gerahmt. Vor allem die Aufnahmen in der Universität, dem Ort, 
an dem zentrale Szenen des Films spielen, machen dies deutlich. Die 
Studenten werden oft aus dem Universitätsgebäude heraus und durch 
seine gigantischen Portale hindurch gefi lmt. Maria (Franca Maresa), die 
Protagonistin des Films, wird aus einer Weitwinkelposition und mit 
einigem Abstand aufgenommen, was sie laut Torriglia als klein, einsam 
und schutzlos erscheinen lässt, »a victim surrounded and almost impri-
soned by the Ventennio’s architectural signifi ers«.267

Auch Marcia Landy bestätigt in ihrer Analyse von Ladri di biciclette  
 (Vittorio De Sica, 1949) dieses Verhältnis in Bezug auf die entsprechend 
jener Architektur hierarchisch organisierten sozialen Strukturen. 
So beschreibt sie Antonio Riccis (Lamberto Maggiorani) Suche nach 
seinem gestohlenen Fahrrad in den Straßen von Rom als Zusammenstoß 
der institutionalisierten und hierarchisierten Stadt mit den auf hori-
zontaler Ebene sich bewegenden Menschen in ihr. Sein Gang durch die, 
wie Landy mit Bezug auf Millicent Marcus sagt, sozialen Institutionen 
Polizei, Kirche und Gewerkschaften lassen Antonios Bewegungen hilf- 
und planlos, fragmentiert und zusammenhangslos erscheinen.268 
Am ausführlichsten ist in dieser Hinsicht jedoch der bekannteste neore-
alistische Film, Roma città aperta  (Roberto Rossellini, 1945), untersucht 
worden. Wie von zahlreichen Autoren und Autorinnen betont, existieren 
in diesem Film, dessen Plot in der Zeit der deutschen Besatzung Roms 
vom September 1943 bis zum Juni 1944 spielt, zwei Karten, maps, von Rom: 
der Stadtplan im Büro des deutschen Hauptkommandos und jener der 
widerständigen Italiener, der in der illegalen Druckerei der Resistenza 
hängt. Interessant ist hinsichtlich der Geometrie der neorealistischen 

267  Torriglia, Broken Time, S. 19.

268  Vgl. Landy, Italian Film, S. 136.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS114

Filme, dass der deutsche Kommandant für Rom Major Bergmann (Harry 
Feist) die Stadt nur aus einer vertikalen Position sehen kann. Wie David 
Forgacs in seiner vor allem auf räumliche Aspekte fokussierenden 
Analyse des Films bemerkt, ist Bergmanns Verhältnis zu Rom das eines 
Blicks von oben, auf Stadtpläne und Fotos, auf denen er mit seiner Lupe 
die Wege und Gesichter seiner Opfer markiert und identifi ziert. Er 
schreibt treffend: 

»His power of surveillance is a direct function of his distance from the city at street 
level. […] The map divided into sectors, at which his fi nger points, looks a bit like a 
web, and like a spider he can pull victims into his centre of operations […].«269 

Das Bild der weiblich konnotierten Spinne, die ihr Netz als Karte auf das 
dezentrierte Gewimmel der Kreaturen unter sich legt und diese nach 
Belieben in ihr Zentrum zieht und dort festsetzt, passt zu der vertikalen, 
bewegungslosen und pervers-konsumierenden Inszenierung der Nazis 
in den neorealistischen Filmen.270 Es ist jene diskursive Landkarte, die 
der rhizomatischen Bewegung der Wunschmaschinen ihre Grenzen 
setzt und sie territorialisiert, indem sie ihre Fluchtlinien nach einem 

bestimmten Muster kappt. Bergmanns Blick von oben »is identifi ed with 
the depersonalized gaze of Power«.271 Das Auge des Publikums fi ndet in 
diesen bedrohlich wirkenden Einrichtungen selten eine Struktur, an 

269  David Forgacs: Rome Open City (Roma città aperta ). London 2000. S. 37.

270  Mehr zu dem Aspekt von Nazis, Homosexualität und dem Heterosexismus der neorealisti-
schen Filme im Kapitel Nazis – schrecklich schön pervers.

271  Landy, Diverting Clichés, S. 99.

Roma città aperta: Vertikaler Blick auf die offene Stadt > British Film Institute

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


115

der es sich festsaugen kann. Stattdessen durchzieht eine gleitende Bewe-
gung diese Filme, ein Fließen der Ereignisse und Geschichten und eine 
regelrechte Verschmelzung der Landschaften miteinander und mit den 
Figuren darin. 
Eingeleitet vom Strömen eines Flusses, dem Verfolgen eines fahrenden 
Zuges oder des Verkehrs in den Städten beginnen fast alle Anfangsse-
quenzen im neorealistischen Film mit einer Kamerafahrt durch die 
Landschaft, der oft ein Kameraschwenk zum Himmel folgt, der jedoch 
ebenso wie die Straße oder der Fluss horizontal erscheint. Schon in den 
frühen 1940er Jahren experimentierten Filmemacher des Istituto LUCE mit 
dieser neuen Blickrichtung, wie zum Beispiel die Kurzfi lme  Comacchio  
(Fernando Cerchio, 1942) oder Venezia minore  (Francesco  Pasinetti, 1942) 
belegen. 
Vor allem in Venezia minore  kündigt sich bereits eine Haltung an, aus der 
heraus die Kamera den Bewegungen der Menschen im Rhythmus einer 
Stadt folgt, ohne dabei eine andere Geschichte erzählen zu wollen als die 
des alltäglichen Lebens selbst. In dem Film verweben sich die Einstel-
lungen und Schnitte nicht zu einer auf ein Ziel gerichteten Narration, die 
eine suspense erzeugen würde, sondern hängen von den zufälligen Begeg-
nungen der Menschen ab, die das Kameraauge auf sich ziehen und ein 
Stück mitnehmen. Lediglich die ordentlichen und intakten Schauplätze 
Venedigs lassen erahnen, dass wir uns noch nicht in einem neorealisti-
schen Film der Nachkriegszeit befi nden. 
Michelangelo Antonionis Kurzfi lm Gente del Po  (1943, veröffentlicht 
1947) weist hingegen bereits alle Qualitäten des Neorealismus auf. Der 
zehnminütige Film begleitet eine Schifferfamilie auf einer ihrer sich 
endlos wiederholenden Fahrten auf dem Po bis zum offenen Meer und 
zurück. Dort an der Mündung des Flusses (und des Filmes) verbinden 
sich ganz gemäß der durchquerenden Ästhetik des Neorealismus der regne-
rische Himmel, der trübe Fluss und die offene graue See miteinander; 
das Oben und Unten werden ununterscheidbar. Während der Fahrt des 
Lastschiffes erzählt der Filmemacher aus dem Off vom harten und leid-
geplagten Leben der Menschen im Gleichtakt mit dem Fließen des Flusses. 
Die  horizontale Kamerafahrt und die Verschmelzung der Charaktere mit 
den sie umgebenden Elementen betonen das Abreisen, das Unterwegssein 
und die Möglichkeit, das Leben zu ändern. In dieser Bewegung ergeben sich 
Alternativen neuer Verbindungen, die nichts mit dem Spannungsbogen 
einer klassischen Narration gemein haben. Das zähe Strömen des Flusses 
und mit ihm der Menschen kennzeichnet  keine Kausalkette oder Abfolge 
von sich entwickelnden Geschehnissen, sondern eine Fluchtlinie. Zwar 
ist der Lauf des Po in seiner Bahn vorherbestimmt, aber es geschehen alle 
möglichen singulären Ereignisse unterwegs; keine Fahrt ist gleich. Gerade 
der Aspekt der Wiederholung und der Langeweile im Film ist wichtig. 

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS116

La terra trema > Cosulich: Storia del cinema

Alles ist alltäglich und monoton und gerade deswegen geschehen ›Events‹ 
im Leben der Schifferfamilie, durch die es zu wirklichen Verwandlungen 
kommt. Mit Gabriel Tarde lässt sich dieses Verhältnis von Wiederholung 
und Veränderung zuspitzen: 

»Repetition exists, then, for the sake of variation. Otherwise, the necessity of 
death would be incomprehensible; for why should not the top of life spin on,  after 
it was wound up, forever?«272 

Gerade die Wiederholung erzeugt Abweichungen, die das Leben ermög-
lichen. Der Tod ist eine der zentralen Abweichungen, durch die der 
Neorealismus und die auf ihm zirkulierenden organlosen Körper der 
Nachkriegszeit lebendig werden. 
Der ewig gleiche Rhythmus herrscht auch in La storia del ogni giorno  
 (Mario Damicelli, 1945) vor. Der kurz nach dem Ende des Krieges gedrehte 
Film beschreibt den Tagesablauf einer Mailänder Straßenbahn; eine Off-
Stimme führt mit sanfter Intonation durch ihr Leben. Dennoch erzählt 
der Film auch die Geschichte vom Ende des Faschismus, nicht nur, wenn 
er sich in kleinen Szenen über den Duce lustig macht. Gerade die Mono-
tonie des ewig Gleichen kündigt die Veränderung an, in der es nicht 
mehr um die Erfüllung des Schicksals oder der Bewältigung  titanischer 
Aufgaben geht. Die Produktionen des Istituto LUCE scheinen diese kleinen 
Abläufe, die Fahrten von Straßenbahnen, von Booten, den Ablauf des Tages, 
ein Umherschweifen und Fließen des alltäglichen Lebens, geradezu für sich 
zu entdecken. In der stetigen Wiederholung transportiert sich ihre inhä-
rente Differenz. Die Straßenbahn wird noch durch Mailand fahren, wenn 
der Duce längst Geschichte geworden ist. Mit Deleuze ließe sich sagen, dass 
die monotonen Wiederholungen in den kleinen LUCE-Filmen der frühen 
1940er eine Überschreitung  porträtieren, die den »allgemeinen Charakter« 
der Ordnung in Frage stellen.273

Die nachfolgenden Filme des Neore-
alismus greifen sämtlich diese 
monotone Fluchtlinie auf, auf der 
die Dinge miteinander verschmelzen 
und etwas anderes werden – der 
Horizont hört auf, Erde und Himmel 
voneinander zu trennen, wie auch 
die Menschen ununterscheidbar 
von ihrer Umwelt werden; die 

Monotonie ersetzt die suspense. Besondere Bedeutung kommt in dieser 

272  Gabriel Tarde: The Laws of Imitation. Gloucester 1962 [1903]. S. 7.

273  Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung. München 1997. S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


117

Ununterscheidbarkeitszone dem Felsen zu, dessen zerklüftete Ränder 
der ›Ausfransung‹ des Subjekts beziehungsweise des Körpers im Neore-
alismus entsprechen. So enden nicht wenige ProtagonistInnen zerschellt 
an Felsen, aber auch die Lebenden ähneln den schroffen, zertrümmerten 
und abgebrochenen Steinlandschaften vieler Filme. Der Kamerablick 
fi xiert nicht mehr die Dinge an ihrem Ort, sondern deterritorialisiert 
und erzeugt solchermaßen ein Werden im Film. Kein dreifacher männli-
cher Blick kommt hier zur Deckung, 
sondern es entstehen unterschied-
liche Blickrichtungen von sich im 
Wandel befi ndlichen Menschen. 
Dieses horizontale Strömen und 
Werden in den Filmen der Nach-
kriegszeit markiert das eindrück-
liche Gegenbild zu den vertikalen 
Bildern, mit denen die Filme des 
ventennio eröffnet wurden. Rossellinis Film La nave bianca von 1941 macht 
mit  seiner Anfangsszene eines phallischen, gitternetzförmigen Kriegs-
schiffs diesen Kontrast überdeutlich. 
In der in der Stadt beginnenden Produktion Tombolo paradiso nero  (Giorgio 
Ferroni, 1947) eröffnen der Kameraschwenk über die Dächer der Stadt 
und die Fahrt durch deren Ruinen den Film auf nahezu identische Art 
wie in L’Onorevole Angelina  (Luigi Zampa, 1947), La vita ricomincia  (Mario 
Màttoli, 1945), Abbasso la miseria!  (Gennaro Righelli, 1945) oder Molti sogni 
per le strade  (Mario Camerini, 1948). Auf dem Land ist es entsprechend der 
Schwenk über die Landschaft wie in Pian delle stelle  (Giorgio Ferroni, 1946), 
Non c’è pace tra gli ulivi , Il mulino del Po  (Alberto Lattuada, 1949), Cielo sulla 
palude  (Augosto Genina, 1949) und vielen anderen mehr. Dieser Einstieg 
in die Filmhandlung mag nicht sonderlich speziell erscheinen, doch steht 
er in direktem Gegensatz zu den Filmen des ventennio, die meist unver-
mittelt in die Geschichte hineinspringen oder als Intro eindrucksvolle 
Bauwerke zeigen. Der Zugang des Neorealismus über andere Ebenen und 
von den Rändern her erzeugt eine Beliebigkeit des Spielortes und damit 
eine Dezentrierung der aktuellen Geschichte, die eine Heterogenität statt 
einer Genealogie befördern. Zwar entwickeln die Filme narrative Plots, 
diese werden jedoch kontinuierlich gestört, bis sie schließlich kollabieren. 
Schnell wird deutlich, dass über die räumliche Verteilung ein situations-
bedingtes Ereignis, und nicht die Handlungsabfolge maßgeblich für das 
Schicksal der ProtagonistInnen wird – ihnen kann im wahrsten Sinne 
des Wortes alles passieren.274

In der Eröffnungsszene der letzten Episode des Films Paisà  (Roberto 

274  Vgl. Farassino, Neorealismo, storia e geografi a, S. 26. 

La nave bianca > Film still

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS118

 Rossellini, 1946), in der das ebenerdige Strömen des Po gezeigt wird, 
entlang dem eine Straße verläuft, auf der Menschen gehen, treibt die 
Leiche eines Partisanen den Fluss herunter. Dazu bemerkt die Filmhis-
torikerin Angela Dalle Vacche treffend, dass es in den Filmen der Nach-
kriegszeit um eine fl üssige Bewegung unter der Oberfl äche des Lebens 
gehe.275 Es ist wieder der Tod, der entlang einer horizontalen Linie auf 
eine besondere Art des Lebens verweist; dazu später mehr.
Ein ähnliches Ende hat auch Il mulino del Po . Als Berta (Carla Del Poggio) 
vom Tod ihres Geliebten Orbino (Jacques Sernas) erfährt, besteigt sie die 
Barke eines alten Mannes, der am Fluss haust und zu dem Berta eine enge 

Bindung hat. Wie der Fährmann 
des Hades steuert er das kleine Boot 
auf den trüben Strom, während die 
junge Frau wie eine Galionsfi gur 
herausgelehnt am Bug steht. Mit 
diesem Bild entschwindet Berta ins 
Nichts, während der Film mit einem 
Schwenk auf das Wasser endet und 
ein Text eingeblendet wird, in dem 
es (übersetzt) heißt: »So kommen 

und gehen die guten und die schlechten Menschen, und die Zeit ist immer 
gleich für das Fließen des Flusses.« Dem dezentrierenden Strömen wird 
die narrative closure nicht nur dieses Filmes untergeordnet. Auf was es 
ankommt, ist die horizontale Bewegung, auf der die Heldengeschichten 
und die der Paarwerdung nicht in Erfüllung gehen.
Die einzige Ausnahme dieser Zeit, insofern sie mit diesem Prinzip bricht, 
scheint der von der Kirche fi nanzierte Film Cielo sulla palude   (Augusto 
Genina, 1949) zu sein, einer der wenigen Filme des »neorealismo di 
destra«.276 Giovanna Grignaffi ni hält fest, dass sich die Hauptfi gur Maria 
Goretti277 (Inés Orsini) jeglicher Reziprozität und Osmose mit der sie 
umgebenden Landschaft widersetzt.278 Stattdessen bleibt Maria in ihrer 
Ablehnung sexuellen Begehrens konstant und stirbt, unberührt, als 
Heilige. Tatsächlich verharrt Maria in der Position des Blickobjektes des 
sie begehrenden Alessandro und damit des Publikums. Dennoch besticht 
Cielo sulla palude durch seine extreme Darstellung der fi ebrigen Sumpf-

275  Vgl. Dalle Vacche, The Body in the Mirror, S. 184. 

276  Farassino, Neorealismo, storia e geografi a, S. 30.

277  Der Film ist eine Adaption der in Italien allseits bekannten Heiligengeschichte der Bauern-
tochter Maria Goretti (1890-1902), die mit ihrer Familie nach Agro Pontino zog, wo ihr Vater 
starb. Als sie elf Jahre alt war, versuchte der 18-jährige Sohn des Gutsherren sie zu vergewalti-
gen, wobei er mit einem Messer auf sie einstach. Laut der Heiligenvita verzieh die sterbende 
Maria ihrem Mörder und sagte, sie wolle ihn im Himmel bei sich haben. 1950 wurde sie von 
Papst Pius XII. heilig gesprochen.

278  Vgl. Grignaffi ni, Il femminile nel cinema italiano, S. 374. 

Paisà > Film still

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


119

landschaft und des tiefen, die Erde berührenden dunklen Himmels. 
Gerade durch die von der Kirche politisch motivierte Ablehnung eines 
gesellschaftlichen und geschlechtlichen Wandels inszeniert der Film 
eine umso stärkere ›teufl ische‹ Deterritorialisierung, welche die übrigen 
Menschen im Film erfasst. Erst durch sie gewinnt Marias Standhaftigkeit 
ihre religiöse Größe. Als Ikone bleibt sie damit Bild und als Bild bleibt sie 
Frau im patriarchalen Blickregime.
In den Handlungen der meisten Filme der Nachkriegszeit in Italien stellt 
die horizontale Kameraführung jedoch eine endgültige Fluchtlinie 
aus einer zerstörten Ordnung dar und – wie zu zeigen sein wird – eine 
Verbindung zu allen möglichen und unmöglichen Wandlungen. Anhand 
einiger signifi kanter Beispiele soll im Folgenden ausführlicher betrachtet 
werden, wie das Thema von Dezentrierung und Desertion ästhetisch 
angelegt und in die Handlungen hineingewoben wurde.
Auch Ossessione , der noch im Faschismus gedreht wurde, spielt nah am 
Wasser. Zwischen dem breiten Ufer des Po und einer Landstraße liegt das 
Rasthaus von Giuseppe und Giovanna Bragana (Juan De Landa und Clara 
Calamai), in das es den arbeitslosen, umherziehenden Gino  (Massimo 
Girotti), der auf der Ladefl äche eines LKWs mitfährt, zufällig verschlägt. 
Die Kameraeinstellung beginnt mit dem Blick aus dem Führerhaus eines 
fahrenden LKWs auf die vor ihm liegende Straße, die parallel zu einem 
breiten Fluss verläuft. Hier wird bereits das Thema Bewegung, Reise 
und Flucht eingeführt. Es ist das Grundthema des Neorealismus, das 
sich in der Kameraführung und der Filmästhetik manifestiert und das 
sich in fast allen Filmen genau so oder sehr ähnlich fi nden lässt. Und 
immer sind es bereits die ersten Szenen, die das Setting gleich zu Beginn 
entgrenzen. In Ossessione sind es die Linien Fluss und Straße (später auch 
Eisenbahn), die zentral für den Film sind, stellen sie doch die Möglichkeit 
für Veränderung und Verwandlung dar. Die Raststätte hingegen symboli-
siert zunächst Giovannas Gefängnis der Ehe mit dem brutalen Giuseppe, 
ihre eingesperrten Wünsche, die im ersten Kontakt mit dem jungen 
Gino unmittelbar und unwiderrufl ich freigesetzt werden. Später ist das 
Rasthaus wie ein Gefängnis für Gino, der sich durch den gemeinsam 
ausgeführten Mord an Giuseppe an Giovanna und das Haus gekettet 
fühlt. Während er im Haus ein Ehebrecher und Mörder ist, bedeutet die 
Straße den Ausweg aus dieser Situation. Das Rasthaus erscheint wie die 
Kerbung des ansonsten glatten Raumes von Straße und Fluss, ein Riss, 
in dem Gino, genau wie Giovanna, festzuhängen droht. Mehrmals im 
Film machen sich die verschiedenen ProtagonistInnen auf, die Straße 
hinunterzugehen und sich damit der Situation zu entziehen. Zunächst 
treibt es Gino selbst bei jedem Konfl ikt mit Giuseppe oder Giovanna auf 
die Straße, jedoch wird er immer wieder zurückgehalten. Später versucht 
Gino zusammen mit Giovanna aus deren unglücklicher Ehe zu entfl iehen. 

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS120

Nach einer kurzen Wegstrecke verlässt Giovanna jedoch der Mut und sie 
kehrt um. 
Auch der geplante Mord an ihrem Ehemann soll als inszenierter Auto-
unfall auf der Straße stattfi nden und Giovannas Unfalltod ereignet 
sich ebenfalls dort. Denn am Ende versuchen Gino und die schwangere 
 Giovanna im Auto zu fl iehen, um an einem sicheren Ort eine neue Familie 
zu gründen. Doch die Straße führt nicht zum Ziel eines hier angelegten 
heteronormativen Happy Ends, nicht zu einem neuen Rasthaus oder 
einem anderen gemeinsamen Heim, sondern geradewegs in den Tod. In 
diesem Sinne fungiert sie als tatsächliche Fluchtlinie. Auf dieser Linie 
gelingen die Verwandlungen: Ginos Werden vom Vagabunden zum 
Liebhaber und Mitbesitzer des Hofes; Giovannas Wechsel von der Frau 
Giuseppes zur ungebundenen Witwe und Rasthofbesitzerin. Eine weitere 
Fluchtlinie im Film ist die Eisenbahnstrecke nach Ancona, auf der Gino, 
im Versuch von Giovanna wegzukommen, den ›Spanier‹ (Elio Marcuzo) 
kennen lernt. Damit verwandelt er sich abermals, diesmal vom Lieb-
haber Giovannas zum intimen Freund und Begleiter des Spaniers. Als 
der ihn später – nach dem Mord – auf dem Hof besucht, kann Gino, als 
Täter an Giovanna und den Ort gebunden, nicht mehr mit ihm gehen. 
Als der Spanier daraufhin auf der Straße davonzieht, verwandelt er sich 
ebenfalls und wird vom engsten Freund zum Verräter Ginos. Die nächste 
Einstellung zeigt ihn als Schatten im düsteren Büro des Kommissariats, 
wo er die entscheidende Aussage macht. Es sind die Straße, der Fluss und 
die Eisenbahn als horizontales Gefüge, auf dem die frei fl ottierenden 
Wünsche der Menschen entlanggleiten, während in den Häusern und 
Institutionen dieses Begehren begrenzt und aufgestaut wird. 
Senza pietà  (Alberto Lattuada, 1948) beginnt mit dem Bild der Haupt-
fi gur Angela (Carla Del Poggio), die völlig verdreckt in einem offenen 
Waggon eines durch die Landschaft fahrenden Zuges sitzt, die schmut-
zigen Beine herabbaumelnd, sich gelangweilt am Kopf kratzt und nicht 
sehr damenhaft ausspuckt. Diese Fahrt wird sie verwandeln, von der 
Arbeiterin und Schwester, die sie vor Kriegsende war, zu einem Teil der 
Unterwelt Livor nos in der Nachkriegszeit, wo sie zu einer Prostituierten 
und schließlich zur Freundin eines schwarzen GIs wird. Am Ende liegt 
sie tödlich angeschossen im Arm ihres Geliebten Jerry (John Kitzmiller), 
der verzweifelt eine Küstenstraße herunterrast, auf der sie eigentlich 
gemeinsam hatten fl iehen wollen. Wie in Ossessione  ist es wieder die Fahrt 
auf der Straße in den Tod, die das Ende setzt oder eben ein Ende vereitelt. 
Mit den Worten »sempre insieme, sempre insieme« steuert Jerry schließ-
lich den LKW über die Kante in den Abgrund, wo er an den umspülten 
Felsen, die ins Meer führen, zerschellt.
Ein weiteres Beispiel für die Inszenierung horizontaler Ströme, die ein 
Werden ermöglichen, ist De Sicas Film Umberto D. , der einen Nachzügler 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


121

des Neorealismus darstellt, liegt er 
doch mit seinem Produktionsjahr 
1951 bereits außerhalb der sieben 
klassischen neorealistischen Jahre 
von 1943 bis 1949. Dennoch wird er 
selbst von den VertreterInnen einer 
strengen Eingrenzung des Neorea-
lismus als letzter »truly neo-realist 
fi lm« gezählt.279 Der Film beginnt 
wiederum mit einem Schwenk über 
die Dächer von Rom hinunter auf 
eine Straße, in der sich verschiedene 
Züge entlang unterschiedlicher 
Linien bewegen. Dichter Autoverkehr durchzieht das Bild. Dazwischen 
zwängt sich ein Demonstrationszug, der von einem Bus durchschnitten 
wird. Das Kameraauge senkt sich auf die Demonstration hinab und folgt 
ihrer Bewegung auf gleicher Höhe. Umberto Domenico Ferrari (Carlo 
Battisti) mit seinem Hund Flike ist einer der Teilnehmer dieses Zuges 
alter Menschen, der für die Erhöhung der Rentenzahlungen protestiert. 
Wieder ist es die Straße, auf der die Menschen jenseits der Institutionen 
ihre Wünsche äußern. Auch Mark Shiel sieht das urbane Setting und 
darin vor allem die  Straße als den prominenten Ort des Neorealismus, 
auf der sich, mit  Kracauer gesprochen, »the fl ow of life« ereignet.280 
Dieser »fl ow« ist hier ein Strom der Überfl üssigen, der kurz darauf 
vor dem Ministerium von der Polizei auseinandergetrieben wird. Der 
Gegensatz zwischen den Menschen 
und den Institutionen könnte nicht 
größer sein. Später im Film, als 
Umberto – selbst ein ehemaliger 
Ministerialbeamter – von alten 
Arbeitskollegen Geld borgen will 
und sie vor dem Ministeriumspa-
last abfängt, wird der Gegensatz 
der Herrschaftsarchitektur und 
dem Leben der einfachen Leute eklatant deutlich. Zunächst freundlich 
schlägt die Empathie der ehemaligen Kollegen sofort in Abwehr um, 
als ihnen klar wird, dass Umberto ein Anderer geworden ist und Hilfe 

279  Vgl. Liz-Anne Bawden (Hg.): The Oxford Companion to Film. New York 1976. S. 498. Vgl. John 
Howard Lawson: Film: The Creative Process. The Search for an Audio-Visual Language and 
Structure. New York 1964. S. 151. Vgl. Bondanella, Italian Cinema, S. 37. Für André Bazin ist 
Umberto D.  gar ein »großes Werk« und damit einer »der revolutionärsten und mutigsten Filme 
[…] der ganzen europäischen Produktion«. Bazin, Was ist Film?, S. 375. 

280  Vgl. Mark Shiel: Italian Neorealism. Rebuilding the Cinematic City. S. 65.

Umberto D > De Giusti: Storia del cinema

Senza pietà > Armes: Pattern of Realism

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS122

braucht. Als er kurz danach am Pantheon versucht zu betteln, bringt er 
es schließlich nicht übers Herz. 
Stattdessen lässt Umberto Flike einen Hut in der Schnauze halten, 
während er sich hinter einer der gewaltigen Säulen versteckt. Die gigan-
tischen Säulen verdecken den alten Mann, der klein am unteren Bildrand 
zu verschwinden droht. Die Stadt Rom erscheint mit diesem Bild der 
Säulen, die Umberto unsichtbar werden lassen, als eine (wieder) vertikal 

angeordnete Stadt, die verhindert, 
dass alte Menschen wie er aus ihrer 
Notlage entkommen können. Damit 
thematisiert Umberto D. vielfach die 
ordnungspolitischen, vertikalen 
Strukturen einer sich bereits wieder 
rekonstituierenden Gesellschaft zu 
Beginn der 1950er Jahre. Am Ende 
sind alle seine Versuche gescheitert, 

diese Ordnung, die für ihn keinen Platz mehr hat, zu unterlaufen, und 
so begibt er sich auf seine letzte Fluchtlinie: Auf einem Bahnübergang 
überschreitet Umberto die bereits heruntergelassenen Schranken und 
erwartet, trotz der vielen Leute von niemandem beachtet, auf den Bahn-
schienen den heranrasenden Güterzug. Weil sein Hund sich panisch aus 
seinem Griff windet, entkommt Umberto zwar um Haaresbreite dem 
vorbeidonnernden Zug, dennoch endet der Film mit einer horizontalen 
Fluchtlinie. Nach der Zugszene lässt der nun obdach- und perspektiv-
lose Umberto seinen Koffer stehen und läuft mit seinem Hund Flike eine 
Baumallee hinunter und verschwindet im Nichts.
In Sciuscià  gibt es eine ganz ähnliche Szene. Als eine Horde Straßenkinder 
in den Justizpalast in Rom stürmt, um der Gerichtsverhandlung gegen 
die beiden wegen Einbruchs angeklagten Schuhputzer-Jungen Giuseppe 
(Rinaldo Smordoni) und Pasquale (Franco Interlenghi) beizuwohnen, 
wird der Kontrast zwischen der vertikalen Herrschaftsstruktur und 
dem horizontal ausgerichteten Leben auf der Straße deutlich. Viel zu spät 
kommend rennen die schmutzigen Kinder in den Innenhof des mäch-
tigen imperialen Palazzos, wobei die Kameraeinstellung sie als kleinen 
wimmelnden Haufen am unteren Rand der Leinwand hält, während 
der Rest des Bildes durch den imposanten Bau ausgefüllt wird. Wieder 
treffen sich monumentale und hierarchisch angeordnete Strukturen auf 
 eine sich ebenerdig bewegende, ungeordnete Menge. Und tatsächlich 
erstarrt die Gruppe der Kinder einen Moment vor einer riesigen Marmor-
statue, die im Innenhof steht. Die Szene erscheint wie eine Parodie des 
faschistischen Führerprinzips. Gebannt den Blick nach oben gerichtet 
fragt eines der Kinder, wer das denn sei. Ein anderes antwortet abfällig 
und im breitesten römischen Dialekt, dass es sich wohl um die Königin 

Umberto D > Film still

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


123

Mar gherita handeln müsse. Mit der Frage und der Antwort wird die 
absolute Bedeutungslosigkeit der Figur für das Leben der Kinder deutlich. 
Augenblicklich löst sich die ehrfurchtsvolle Formierung der Gruppe auf 
und die Kinder stürmen völlig respektlos in den Justizpalast, um ihren 
Freunden beizustehen. Diese kleine Szene stellt das Grundmotiv des 
Filmes dar, welches in den langen Sequenzen im Jugendgefängnis, in 
dem Giuseppe und Pasquale landen, eindeutig wird. Während die beiden 
Jungen davon träumen, auf ihrem Pferd davonzugaloppieren, hält sie ein 
ungerechtes und unmenschliches, starres System in dem symmetrisch 
angeordneten, entleerten Gefängnisbau fest. 
Das Ende des Krieges in Italien zeitigt eine Bifurkation, in der plötzlich 
Filme entstanden, die ganz anders funktionieren als die Streifen aus den 
1930er Jahren. War deren Thema noch der Gegensatz zwischen nervöser, 
krank machender Stadt und ihren BewohnerInnen auf der einen Seite 
und der gesunden, prokreativen Landbevölkerung auf der anderen, wie 
in Terra madre , Quattro passi tra le nuvole  (Alessandro Blasetti, 1942), La  vita 
è bella  (Carlo Bragaglia, 1943) und vielen anderen, wurde dieser Gegen-
satz im Neorealismus aufgegeben. Statt der Bewältigung einer Krise 
mit anschließendem glücklichen Ende, welche die Menschen im Film 
auf einem linearen Bogen durcharbeiteten, wurden die DarstellerInnen 
in den Nachkriegsfi lmen aus dieser scheinbar stets vor gegebenen Bahn 
geworfen, ohne jemals zu ihr zurückfi nden zu können. Diese Auffaltung 
der Narration eröffnet räumliche Dimensionen, die der von der  suture 
›befreite‹ Kamerablick ab Mitte der 1940er Jahre auslotet. Das Land und 
die Städte werden in ihrer Weitläufi gkeit gezeigt, in die sich der Gang der 
Dinge verliert.281 
Dies musste sich auch in einer veränderten Rezeptionsweise des Publi-
kums niederschlagen. Was letztlich in den Augen der ZuschauerInnen in 
den großen Kinopalästen oder kleinen Kommunalkinos ankam, entzieht 
sich zwar unserem Wissen. Deutlich wird nur, dass in dem Augenblick 
von Kriegsende, Zusammenbruch und diskursiver Leerstelle eine neue 
Art von Bildern entstand, die anders als die bisherigen funktionierten 
und daher auch eine andere Art der Perzeption erforderten beziehungs-
weise bewirkten. Diese Bilder durchbrachen fi lmische Standards und 
semantische Logiken und versperrten sich so einer eine klassische Iden-
tität herstellenden Wahrnehmung des oder der Betrachtenden. Statt-
dessen verlangten sie eine aktive Teilnahme, ein als real empfundenes 
Erleben, das das Publikum zwang, aus der Position des unbeteiligten 
Voyeurs herauszutreten. Die Bilder verließen sozusagen ihren Rahmen 

281  So betont auch Landy die zugleich inhaltliche wie räumliche Öffnung des neorealistischen 
Films. Vgl. Landy, Italian Film, S. 138. Vgl. auch Marguerite R. Waller: Decolonizing the Screen. 
From Ladri di biciclette  to Ladri di saponette, in: Beverly Allen/Mary Russo (Hg.): Revisioning Italy. 
National Identity and Global Culture. Minneapolis 1997. S. 253-274, hier S. 257.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS124

und hoben die Trennung von Leinwand, Kinosaal und Publikum auf. 
Marcia Landy beschreibt diese Effekte der Filme des Neorealismus als 

»detached from their context and, in their now-ambigous status, hav[ing] the 
potential to produce attentive recognition and thought through invoking new 
associations and new ways of seeing. The image becomes ›mental‹ or ›philo-
sophical‹ rather than action oriented, thus violating conventional modes of 
perception.«282 

Landy verwendet für diese Bilder den von Deleuze entliehenen Begriff 
cliché, der gegen narrative Konventionen beim Publikum eine habituelle 
Wahrnehmung und damit eine »automatic response to events«283 erzeuge, 
die als real erlebt werde. Dieser Automatismus ist eine körperliche 
Reaktion, er funktioniert maschinisch. Ahistorisch, aber nicht zufällig 
entwickelt Deleuze die »Krise des Aktionsbildes« ab dem Zweiten Welt-
krieg am Beispiel des Neorealismus. Nicht mehr die Handlung, in die 
der Zuschauer hineingezogen werde, sei bestimmendes Merkmal dieser 
neuen Art von Filmen, sondern ein zuvor nie da gewesenes Bild, das 
nur noch optisch wirke und eben jene »new ways of seeing« produziere. 
Mit einer Szene des neorealistischen Filmes Umberto D. , in der das junge 
Hausmädchen Maria (Maria Pia Casilio) bei ihren täglichen Verrich-
tungen zu sehen ist, veranschaulicht Deleuze seine These. Er beschreibt 
die Szenerie: 

»Das Hausmädchen tritt des Morgens in die Küche, vollführt mechanisch und 
müde eine Serie von Gesten, macht ein wenig sauber, vertreibt mit einem Wasser-
strahl die Ameisen, greift nach der Kaffeemühle und schließt die Tür mit der 
ausgestreckten Fußspitze. Und dann fällt ihr Blick auf den schwangeren Bauch, 
als ob darin das ganze Elend der Welt wüchse. Aus einer ganz gewöhnlichen 
oder alltäglichen Situation, im Verlauf einer Serie unbedeutender Gesten, […], 
entsteht plötzlich eine rein optische Situation, auf die das Hausmädchen weder 
zu antworten noch zu reagieren weiß. Die Augen, der Bauch – in diesem Zusam-
menspiel liegt eine Begegnung …«284

Deleuze beschreibt hier eine Umkehrung der Zuschauerposition vom 
Aktionsbild des frühen Kinos zum Zeit-Bild des neuen Kinos. Sei in 

282  Landy, Diverting Clichés, S. 85.

283  Ebd. 

284  Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 12. Auch für Bazin ist diese Szene der »Höhepunkt des Kinos über-
haupt«. Bazin, Was ist Film?, S. 377. Vgl. auch André Bazin: Umberto D. (aus ›La Foi qui sauve: 
Cannes 1952‹, Cahiers du Cinéma 13, June 1952), translated by Jim Hillier, in: Jim Hillier (Hg.): 
Cahiers du Cinéma. The 1950s: Neo-Realism, Hollywood, New Wave. Bd. 1. London, Melbourne, 
Henley 1985. S. 180-181.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


125

Ersterem das Publikum in eine Position der Identifi kation mit den 
Pro tagonistInnen auf der Leinwand gebracht worden, drehe sich nun 
das Verhältnis um. Nun seien es die Personen im Film selbst, die sich 
quasi selbst beobachteten und so zu ZuschauerInnen würden. Weiter 
zum Hausmädchen in Umberto D.  heißt es:

»Sie bewegt sich vergebens, rennt vergebens und hetzt sich vergebens ab, insofern 
die Situation, in der sie sich befi ndet, in jeder Hinsicht ihre motorischen Fähig-
keiten übersteigt und sie dasjenige sehen und verstehen lässt, was nicht mehr von 
einer Antwort oder Handlung abhängt.«285

Tatsächlich zieht sich die Unfähigkeit der ProtagonistInnen, ihr Schicksal 
zu verändern und sich die Situationen, in denen sie sich befi nden, anzu-
eignen, als roter Faden durch das Genre und gibt ihm seine eigentliche 
Qualität. Ihre Handlungen sind »freischwebend […], statt sich zu voll-
enden oder abzuschließen«.286 Der Effekt für das Publikum liegt dabei 
darin, dass »Imaginäres und Reales ununterscheidbar werden«.287 Nach 
Deleuze gelte es nach dem Krieg für die ZuschauerInnen nicht mehr zu 
verstehen, was es »hinter dem Bild zu sehen gibt« oder »wie man das Bild 
selber sehen soll«, sondern darum, wie man sich in das Bild »hinein-
bringen« oder in es »hineingleiten« soll.288 Das Publikum wird also selbst 
Teil der Bilder, nicht durch Nachahmung oder Identifi kation, sondern 
durch einen körperlichen Affekt. In diesem Sinne werden, wie auch Landy 
betont, die ZuschauerInnen der Nachkriegszeit zentral für den Film – sie 
sind Teil von ihm.289 Wie Deleuze es für den Film  Stromboli, terra di Dio  
(Roberto Rossellini, 1950) beschreibt, werden die Bilder zu stark, als dass 
man sie aushalten könnte.290 Die Filme schaffen Fluchtlinien, die nicht 
nur als Ausweg aus ödipalen Subjektivierungsprozessen zu verstehen 
sind, sondern ganz materiell den Ort der Bilder selbst, die Leinwand, 
überschreiten und sich mit den Menschen im Kinosaal verbinden. Sie 
gehen eine rhizomatische Verbindung ein, welche die herkömmlichen 
Abläufe der Filmrezeption – zumindest für den kurzen Moment der 
unmittelbaren Nachkriegszeit – zu sprengen vermochte. 
Wenn in der folgenden Abhandlung nach solchen Bruchstellen im 
Gesamtkorpus der Nachkriegsfi lme gesucht wird, die eine ödipale Narra-
tion unterlaufen beziehungsweise ihr widersprechen, so geht es dabei vor 

285  Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 13.

286  Ebd., S. 15.

287  Ebd., S. 19.

288  Deleuze, Unterhandlungen, S. 105.

289  Vgl. Landy, Diverting Clichés, S. 94.

290  Vgl. Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 12.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS126

allem darum, diese Bruchstellen immer zugleich auch als Öffnungen in 
der Oberfl äche der Filme zu sehen, durch die – gleich Fäden – Fluchtlinien 
gleiten und sich affi zierend mit den Menschen im Kinosaal verbinden 
konnten; diese Stellen versteht diese Arbeit als Exitpunkte heteronorma-
tiver, bürgerlicher Subjektivierung, an denen die Figuren in den Filmen 

– und durch die veränderte, nicht mehr passive  Rezeption, mit ihnen das 
Publikum – gänzlich neue Formen der Vergesellschaftung einzugehen 
vermochten. So weit dies möglich ist, soll diesen Linien in den Film-
analysen gefolgt werden.

Der Sound
Neben der Handlung und der Bildkomposition gilt der Ton als dritte 
Ebene im Film. Ihm kommt eine nicht zu unterschätzende Wirkung auf 
das Erleben der Handlung zu, indem er sie unterstützt oder ihr entge-
genwirkt. Im Gegensatz zum neorealistischen Mythos eines unmittel-
baren Verhältnisses der Filmaufnahmen zur vorgefundenen Situation 
wurde speziell der Ton im Studio nachbearbeitet beziehungsweise 
erst eingefügt.291 Als besonders anschauliches Beispiel nennt Stefano 
 Masi die sogenannte Urszene des Neorealismus, in der Pina im Film 
Roma città aperta  – gespielt von Anna  Magnani – von den Deutschen 
auf offener Straße erschossen wird. Mit dieser schockartigen Wendung, 
der die Hauptdarstellerin mitten im Film aus dem Plot reißt, ohne dass 
der Spannungsbogen des Filmes uns vorgewarnt hätte oder in diese 
Richtung verlaufen wäre, bricht für viele FilmhistorikerInnen die reale 
Welt in den fi ktionalen Film ein und bildet damit den Startschuss des 
Neorealismus.292 Tatsächlich ist jedoch keines der sichtbaren Gewehre 
auf Pina gerichtet, vielmehr haben die Wehrmachtssoldaten alle Hände 
voll zu tun, während einer Hausrazzia die Menge zurückzudrängen. Die 
Maschinengewehrsalve, die Pina niederstreckt, ist lediglich zu hören. 
Der Neorealismus begann also nicht visuell, sondern akustisch. Dies 
gebietet, den Gebrauch verschiedener Stilelemente wie den des Voice over, 
den Einsatz von Dialekten oder die Funktion von Geräuschen und Lauten 
nachzuvollziehen.

Voice over
Der strikte Gegenwartsbezug des Neorealismus, die zeitlich horizon-
tale Linie, wird in den Filmen häufi g durch eine (Nachrichten-)Stimme 
aus dem Off oder einen eingeblendeten Text am Anfang der Geschichte 
ergänzt, die einerseits den Alltagscharakter und damit den Realismus 
unterstreichen, andererseits in eine sozial deklassierte Umgebung 

291  Vgl. Masi, L’hardware del neorealismo, S. 49.

292  Vgl. Millicent Marcus: Italian Film in the Light of Neorealism. Princeton 1986. S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


127

einführen sollen. Viele der extradiegetischen Sprecher betonen 
analog zum  horizontalen Eröffnungsschwenk, dass die hier erzählte 
Geschichte ebenso an anderen Orten stattfi nden könnte oder, wie in 
Molti sogni per le strade , dass die gezeigte Stadt eine ist wie jede andere. 
Die Botschaft lautet: Dezentrierung. Alles, was sich hier abspielt, kann 
gleichzeitig woanders passieren. In Filmen wie Gente del Po , Bambini in città  
(Luigi Comencini, 1946), Il bandito  (Alberto Lattuada, 1946), Paisà , Vivere in 
pace  (Luigi Zampa, 1947), Il mulino del Po , Non c’è pace tra gli ulivi , Cielo sulla 
palude , Senza pietà , La terra trema  (Episodio del mare) (Luchino Visconti, 1948) 
oder Riso amaro  (Giuseppe De Santis, 1949) werden im Vorspann das Elend 
und die Hoffnungslosigkeit der einfachen Menschen beschrieben sowie 
die Situation, in der sie sich befi nden. Die Ebene der Wahrnehmung senkt 
sich mit diesen Einführungen – wie die Flughöhe des Zuschauerauges 
mit dem Kamerablick – und schafft eine Verschränkung des Publikums 
mit den einfachen Leuten auf der Leinwand und mit der Erde, auf der 
diese wohnen und die sie bearbeiten; diese Operation durchkreuzt eine 
klassische Identifi kation im Kinosaal. In Non c’è pace tra gli ulivi ist es De 
Santis selbst, der die Gegend der Ciociaria und das Leben der Hirten in den 
Abruzzen zwischen Rom und Neapel beschreibt. Er betont, dass er selbst 
aus dieser Gegend stamme, und schafft damit eine weitere solidarische 
oder mimetische293 Verbindung zwischen der Welt außerhalb des Films 
und den Verhältnissen im Film. Im Film treffen die zeitlichen und räum-
lichen Linien der Nachkriegszeit, der Landschaft und der Filmproduktion 
zusammen. Es wird klar gemacht, dass sich das Publikum auf Bodenni-
veau befi ndet, stets in der Nähe der Menschen, des trüben Wassers und der 
kargen Erde. Und dort sprechen die Menschen kein Hochitalienisch. 

Dialekte
Der Sound unterstützt den Eindruck einer sowohl geographischen wie 
auch politischen Dezentrierung derjenigen Filme, die das Publikum bis 
heute als ›real‹ empfi ndet. Zunächst verweist die ausgiebige Verwendung 
von Dialekten, die im Faschismus verboten waren, stets auf verschie-
dene Orte auf der Landkarte Italiens.294 Immer stammt mindestens 

293  Mimesis wird hier nicht als Nachahmung, sondern im Sinne eines Sich-gleich-Machens ver-
standen. 

294  Vgl. Reich, Mussolini at the Movies, S. 11. Vor der Zeit des Faschismus, in den 1910er Jahren, 
waren Dialektfi lme, vor allem aus Neapel, bereits überaus beliebt und wurden häufi g für die 
zahlreichen Emigranten in die USA exportiert. Vgl. Bruno, Streetwalking on a Ruined Map, S. 5. 
Bruno verweist auch auf den realistischen Charakter dieser Filme, die ebenso in den Straßen 
Neapels und zum großen Teil mit LaiendarstellerInnen gedreht wurden. Obwohl alle Film-
historikerInnen den Umstand betonen, dass Dialekte im Film des ventennio nicht zugelassen 
wurden, lässt der Film Campo de’ Fiori (Mario Bonnard, 1943), in dem die Marktfrau Elide (Anna  
Magnani) im breitesten römischen Dialekt spricht (und noch dazu die positive Figur im Film 
ist), eine differenziertere historische Untersuchung von Dialektgebrauch im Film während 
des Faschismus nötig erscheinen.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS128

ein Protagonist beziehungsweise eine Protagonistin aus einer anderen 
Region als der des fi lmischen Geschehens und bringt diese – scheinbar 
nebensächlich – in die Geschichte ein. So ist es mit Dante Maggio in 
Non c’è pace tra gli ulivi  derselbe Neapolitaner wie in Tombolo paradiso nero  
und Un giorno nella vita  (Alessandro Blasetti, 1946), der voller Heimweh 
von seiner Stadt erzählt, während es in Pian delle stelle  der Partisan aus 
Sardinien ist, der so gerne nach Hause möchte. Am deutlichsten kommt 
der Verweis auf andere Orte in Riso amaro  zum Vorschein, wo die unter-
schiedliche Herkunft von Hunderten von Landarbeiterinnen konstitu-
tiver Teil der Filmhandlung ist. Bruno Lill hat in seiner Untersuchung 
zur Verwendung des Dialekts im neorealistischen Film darüber hinaus 
nachvollzogen, dass die unteren sozialen Schichten und gleichzeitig 
die positiven Figuren im Film Dialekt sprechen, die Faschisten und 
offi ziellen Personen hingegen Schriftitalienisch. Die Dialekte im Neore-
alismus stehen gleichberechtigt nebeneinander und werden erst in den 
Komödien der 1950er und 1960er Jahre erneut ridikülisiert.295 
In Roma città aperta  wird dieser Einsatz von Dialekt besonders deutlich: 
Während zu Anfang des Films der römische Polizeichef in Standard-
italienisch spricht, schreit in der darauf folgenden Szene eine aufge-
brachte Menge von Frauen, die gerade im Begriff sind eine Bäckerei zu 
plündern, in römischem Dialekt durcheinander. Und auch als der nord-
italienische Partisanenführer Manfredi (Marcello Pagliero) die starken 
Dialekt sprechende Pina kennen lernt, bemüht er sich, einige römische 
Ausdrucksweisen zu verwenden.296 Durch die Parteinahme über den 
Dialekt verschiebt sich die Aufmerksamkeit ein weiteres Mal hin zu den 
einfachen und guten Menschen und damit weg von offi ziellen – speziell 
faschistischen – Strukturen. Und so spricht auch das 15-jährige Hausmäd-
chen Maria in Umberto D.  einen starken Abruzzendialekt, der sie sowohl 
von der raffgierigen, sich bourgeois gebenden Dame des Hauses abgrenzt 
als auch zur Verbündeten des mittellosen Umberto macht. Ohne ihren 
Dialekt hätte sie sicherlich nicht zum Inbegriff einer neorealistischen 
Filmfi gur stilisiert werden können.
Der extreme sizilianische Dialekt beziehungsweise die sizilianische 
Sprache in La terra trema  (Luchino Visconti, 1948)297 wird ebenfalls 
nur von den als unbarmherzig inszenierten Vertretern der Bank aus 
der Provinzhauptstadt unterbrochen, die das Haus der verschuldeten 
Fischerfamilie von Antonio ›’Ntoni‹ Valestro (Antonio Arcidiacono) 

295  Vgl. Bruno Lill: Der römische Dialekt im italienischen Film der Nachkriegszeit. Genf 1994. S. 
59ff. und 202.

296  Vgl. ebd., S. 59f.

297  Eine Adaption des Romans von Giovanni Verga I Malavoglia über den Fischer »’Ntoni« Mala-
voglia aus Aci Trezza. Vgl. Millicent Marcus: Filmmaking by the Book. Italian Cinema and 
Literary Adaptation. Baltimore, London 1993. S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


129

pfänden. Ihr Hochitalienisch markiert sie als feindlich und außerhalb der 
Gemeinschaft stehend. P. Adams Sitney bestätigt in seiner Untersuchung 
zum Verhältnis von politischer Situation und kinematographischem 
Ausdruck, dass die Verwendung von Dialekt in La terra trema eine poli-
tische Geste gegen die repressiven Verhältnisse im reaktionären Sizilien 
bedeute.298 Es ist der Widerstreit zwischen Diskurs und einer, wie es Noa 
Steimatsky in seiner Analyse des Films nennt, »choral landscape«,299 die 
Sitney wiederum als »free indirect discourse« versteht.300 

Geräusche
Neben der Verwendung von Dialekten fällt eine weitere akustische 
 Eigenart besonders auf. Abgesehen von den deutlich akzentuierten 
Filmen der 1930er Jahre setzt in den Filmen der Nachkriegszeit ein wahres 
Orchester an Geräuschen ein, ein Klangteppich, der sich über die Film-
bilder legt und jeder geschlossenen grammatikalischen Sinnbildung, 
jeder Semiotik, entgegenwirkt. Auch dieses Element widersteht einer 
identifi zierenden Rezeption und zwingt dazu, den Film anders wahrzu-
nehmen. Ähnlich wie das sprachlose Tier auf der Leinwand erzeugen 
die se Geräusche eine senso-motorische Affi zierung des Publikums, die 
dem Drängen der Buchstaben im Unbewussten301 eine Fluchtlinie bietet.
Vielleicht am deutlichsten lässt sich dies in La terra trema  beobachten.Die 
Welt des sizilianischen Fischerdorfes Aci Trezza wird durch eine rhyth-
misch strukturierte Geräuschkulisse bestimmt, die sich meist im Hinter-
grund der Handlung entfaltet und weder einen Ausgangspunkt noch 
ein Ende zu haben scheint. So schweben lang gezogene Rufe, monoton 
sich wiederholender Singsang, sich gegenseitig imitierende Schreie, 
ferne und nahe Pfi ffe und das gleichmäßige Läuten der Kirchenglocke 
durch den Ort und geben den Takt des Tages an – etwas, das man mit 
Tarde »vibratory repetition« nennen könnte.302 Kommt es doch einmal zu 
einem Wortaustausch zwischen einzelnen BewohnerInnen, sind es meist 
Sprichwörter, Passagen aus Märchen, formelhafte Sätze oder traditio-
nelle Lieder, die den Dialog bilden und ihn gleichzeitig verunmöglichen. 
Als zum Beispiel Mara (Nelluccia Giammona), die älteste Tochter der 
Familie Valestro, mit dem Bauarbeiter  Nicola (Nicola Castorina) fl irtet, 

298  Die besondere politische Nachkriegssituation des Südens, auf die Sitney mit Bezug auf La 
terra trema  verweist, ist ihr Ausschluss aus dem Gründungsmythos der Republik durch die 
Resistenza, da Sizilien vollständig von den Alliierten befreit wurde. Da der Neorealismus 
immer wieder als Kino der Resistenza bezeichnet wird, durchkreuzt der in Sizilien spielende 
La terra trema diesen Mythos. Vgl. Gribaudi, Images of the South, S. 73.

299  Steimatsky, The Earth Figured, S. 150.

300  Sitney, Vital Crisis in Italian Cinema, S. 58-87. 

301  Vgl. Lacan, Das Drängen des Buchstaben im Unbewußten. 

302  Tarde, The Laws of Imitation, S. 7.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS130

Acciaio > Reich: Re-Viewing Fascism

ist es sein Kollege, der mit einem Liebeslied die Gefühle der beiden fürei-
nander ausdrückt. Durch das über den Dächern Aci Trezzas gesungene 
Lied wird ihre beginnende Romanze in die öffentliche Geräuschkulisse 
eingewoben: Die Spatzen pfeifen es regelrecht von den Dächern; eine indi-
viduierende, bürgerliche Intimsphäre gibt es nicht. Auch das frühmor-
gendliche Feilschen der Fischer mit den Zwischenhändlern am Hafen von 
Aci Trezza über ihren nächtlichen Fang wird als mechanisches Schreien 
von immer gleichen Preisen aus gleichzeitig Hunderten von Mündern 
inszeniert. Dieses Geschrei in monotoner Wiederholung ließe sich als 
maschinenhafter Nicht-Diskurs bestimmen und damit als das Gegenteil 
einer diskursiven Anrufung. Allerdings ist damit nicht die Disziplinie-
rung des Menschen durch die Maschine und seine Einordnung in den 
getakteten Organismus der Fabrik gemeint, wie sie noch in Modernisie-
rungstexten des Faschismus gefeiert wurden. 1932 etwa beschrieb der 
Schriftsteller Luigi Pirandello zum Soundtrack der geplanten Verfi lmung 
seines Drehbuchs zu Acciaio  (Walter Ruttmann, 1933), wie der Rhythmus 
der Maschine menschlich wird und wie eine perfekte Synchronisation 
zwischen der Bewegung der Maschinen und der Energie des menschli-
chen Lebens erreicht wird. Piero Garofalo bemerkt dazu treffend: »In 
certain sequences – the footage at the Terni steel mill and Marmore 
Falls – sound and image construct symbolic meanings through vertical 

montage.«303 Im Nachkriegs-
fi lm hingegen kehrt sich das 
Verhältnis von Maschine 
und Mensch um. In La terra 
trema  schwenkt genau wie 
das Kameraauge auch das 
Ohr orientierungslos von 
einem Ort zum anderen, 
ohne festen Halt zu fi nden, 
und nur die Lautstärke gibt 
die ungefähre Herkunft und 

Aktualität der Geräusche preis. Ausschließlich der Rhythmus erzeugt das 
Gefühl von Konsens oder Dissens. Die Maschinenhaftigkeit der Menschen 

– nicht die Menschenhaftigkeit der Maschinen – erzeugt das soziale 
Gefüge des Ortes. Erst als die Hauptfi gur Antonio Valestro die anderen 
jungen Fischer gegen das althergebrachte und für sie ungerechte Distribu-
tionssystem organisieren will und dafür eine Ansprache hält, bekommen 
einzelne Worte Gewicht. Zunächst gelingt dadurch die Formierung einer 
rebellischen Gruppe. Aber schließlich misslingt die Anrufung: Die Logik 

303  Piero Garofalo: Seeing Red. The Soviet Infl uence on Italian Cinema in the Thirties, in: Reich/
Garofalo (Hg.), Re-Viewing Fascism, S. 223-249, hier S. 241.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


131

und Rhetorik Antonios, seine Sinn machenden Satzreihen, sind nicht 
mit den Geräuschen Aci Trezzas kompatibel, und aus dem kollektiven 
Widerstandsplan wird sein individuelles Abenteuer und schließlich sein 
tragisches Scheitern. Tatsächlich fi ndet hier eine Diskursivierung statt, 
in der Antonio ein Zeichen setzt und darüber Subjekt seiner selbst wird. 
Und obwohl sein Anliegen gegen die ungerechte Preispolitik der Händler 
aus der Stadt berechtigt ist, gelingt das Heldenstück nicht. Am Ende wird 
»’Ntoni« aus der Dorfgemeinschaft ausgeschlossen. 
In dieser mittleren – narrativen und suspense erzeugenden – Phase des 
Films, in der Antonio versucht, sein Vorhaben auf eigene Faust umzu-
setzen, setzt der klangliche Hintergrund – diese scheinbar nicht enden 
wollende Kakophonie – aus. In dieser Stille setzen Antonio und seine 
Familie zunächst erfolgreich die neue Idee der Weiterverarbeitung des 
Fangs in Eigenregie um, scheitern dann aber doch an den nun erhöhten 
Produktivitätsanforderungen und verelenden völlig – isoliert und von 
allen gemieden.304 Als Antonio und zwei seiner Brüder ganz am Ende 
mehr zum Hohn denn aus Mitleid von den mächtigen Eignern doch noch 
einen untergeordneten Arbeitsplatz auf einem Fischerboot zugeteilt 
bekommen, beginnt der ausgesetzte Rhythmus des Dorfes von Neuem. 
Als in der letzten Einstellung des Films die Boote am Abend aufs Meer 
hinausfahren und das Bild schon lange ausgeblendet ist, hört man noch 
immer das ewig gleiche, eintönige Schlagen der Ruder im Wasser. Wenn 
Tarde schreibt, »although the idea of repetition dominates the whole 
universe, it does not constitute it«, lässt sich Antonios  Devianz als sowohl 
rebellisch wie auch dem System immanent verstehen. Es ist die monotone 
Wiederholung der Geräusche, welche ihre eigene »diversity« als Kopie 
ihrer selbst produziert.305 
Was Deleuze schon für das »pure optische Bild« beschrieben hat, gilt 
auch für den Ton: »Ein Kennzeichen des Neorealismus ist gerade das 
Anwachsen rein optischer Situationen (und auch akustischer […]).«306 
Diese neuen Bilder und Töne, die Deleuze »Opto- und Sonozeichen« 
nennt, verändern die »Affekte und die Wahrnehmung« der Bilder. Neben 
das »rein optische Bild« tritt auch ein »rein akustisches Bild« und bringt 
das Narrativ des Aktionsbildes zu Fall.307 
Als ein letztes Beispiel für die Bedeutung dieser neuen Art eines anti-se-

304  Antonio und seine männliche Verwandtschaft sind gezwungen, nun auch bei schlechtem 
Wetter und damit ohne den Schutz der anderen Boote des Ortes jede Nacht zu fi schen. 
Nach einem Unwetter kehren sie nicht zurück und erst Tage später wird ihr völlig zerstörtes 
Boot mit den halb erfrorenen Männern von Fischern entdeckt und in den Hafen Aci Trezzas 
geschleppt.

305  Tarde, The Laws of Imitation, S. 383.

306  Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 13.

307  Vgl. ebd., S. 14 und 17; vgl. auch Deleuze, Unterhandlungen, S. 77f.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS132

miotischen Sprechens sei auf den phantastischen Film Miracolo a Milano  
(Vittorio De Sica, 1951) verwiesen.308 Wird im neorealistischen Film grund-
sätzlich wenig gesprochen (außer in Roma città aperta ), fehlen in diesem 
Film fast gänzlich die Dialoge. In dem illegal und gemeinschaftlich von 
Obdachlosen auf einer Brachfl äche am Rande Mailands errichteten Dorf 
sind es dafür ebenfalls vor allem Geräusche und rhythmische Melodien, 
die das bewundernswerte soziale Gefüge der Menschen regeln. Obwohl 
jeder Einzelne unverwechselbare Eigenschaften aufweist – der eine ist 
stark, der andere geizig usw. –, sind sie als Kollektiv eher maschinischer 
oder tierischer Natur. Dabei funktionieren sie jedoch nicht als Maschi-
nenorganismus, sondern als unorganisiertes Gewimmel, als Schwarm, 
der sich immer wieder zu gemeinsamen Unternehmungen vereint. Als 
ein potenzieller Käufer, Signore Mobbi (Guglielmo Barnabò), und der 
bisherige Eigentümer mit Zylinder und Pelzkragen ausstaffi ert auf dem 
Gelände erscheinen, beginnen die beiden in Verkaufsverhandlungen 
miteinander zu treten. Wie die Händler in La terra trema  rufen sich hier 
die Geschäftsmänner ihre unterschiedlichen Gebote zu. Nach und nach 
nähern sich die subalternen BewohnerInnen des Hüttendorfs, um sich 
dieses Spektakel anzuschauen beziehungsweise anzuhören. Vor dem 
rhizomatischen Haufen, der die zwei reichen Männer lautmalerisch 
imitiert, mutieren die Preisverhandlungen allmählich zu einem Hunde-
gebell, in das die DorfbewohnerInnen mit einstimmen, bis alle wie ein 
wildes Hunderudel lautstark bellen. Auch hier entsteht gerade durch 
die Imitation und die Wiederholung etwas völlig Neues. Die Gesetze des 
Marktes verlieren ihre Gültigkeit und ihre Vertreter entdiskursivieren 
sich an diesem Ort einer nicht intelligiblen Multitude: Die Kapitalisten 
werden von der Meute angesteckt, das Subjekt des Gesetzes wird zum 
Tier. 
Das Hundegebell im Film ist bedeutsam, verweisen doch nach Derrida 
Tiere (animaux) auf eine hybride Chimäre, die er lautmalerisch animot 
nennt.309 Akira Mizuta Lippit greift Derridas Begriff animot im Hinblick 
auf die Beziehung von Tieren zu Sprache auf und begreift ihn als eine 
Antimetapher beziehungsweise als animetapher, das heißt als ein Element, 
das den semiotischen Fluss und die rhetorische Struktur einer Sprache, 
auch einer Filmsprache, unterbricht.310 Und tatsächlich ist das Gebell der 

308  Obwohl von 1951 und damit schon im Stil der aufkommenden Komödie gedreht sowie vom 
Genre her ein Märchen ist Miracolo a Milano  dennoch ein nahezu klassischer Film des Neore-
alismus.

309  »Ecce animot: Neither a species nor a gender nor an individual.« Jacques Derrida: The Animal 
That Therefore I Am (More to Follow), in: Critical Inquiry. Jg. 28, Nr. 2, 2001. S. 369-418, hier S. 
409. 

310  Vgl. Akira Mizuta Lippit: The Death of an Animal, in: Film Quarterly. Jg. 56, Nr. 1, 2002. S. 9-23, 
hier S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


133

beiden Seiten nicht als Metapher zu deuten, sondern als Intervention. Die 
BewohnerInnen verwandeln die für sie existenzbedrohende Verhand-
lung in einen unsinnigen Ausdruck und lassen damit den Eigentümer 
und den Käufer ins Leere laufen. Hier bekommen die Geräusche einen 
unmittelbaren Realitätseffekt, denn wie Lippit betont, bricht mit den 
Tieren das Reale in den Film ein, eben weil sie sich einer Metaphorisie-
rung widersetzen.311 Die häufi g auftretende Aphasie der Menschen in den 
Filmen des Neorealismus kann als Effekt eines Tier-Werdens verstanden 
werden, der sie der Grammatik und damit der Anrufung der Sprache 
entzieht. Diese Sonozeichen fügen sich nicht in eine Grammatik ein und 
sind nicht intelligibel, sondern stehen für sich und erzeugen gerade den 
Abbruch des Diskursiven. 
In den Filmen des Neorealismus stottern, husten, krächzen, schreien, 
pfeifen, bellen und singen die Menschen, während sie mit der Land-
schaft, der Erde und dem Wasser ständig in einem reziproken Verhältnis 
stehen. Oder, wie Deleuze|Guattari es im Zusammenhang von Deterri-
torialisierungsbewegungen in der jüdischen Geschichte beschreiben, 
»[w]ir werden uns mit der Tangente verbinden, die das Land vom Wasser 
trennt«.312 Die Menschen auf der Leinwand, die Bilder selbst, befi nden 
sich »auf einer dünnen Linie«, die man mit Deleuze|Guattari auch für 
den Neorealismus als ein »Dazwischen« bezeichnen kann;313 sie sind 
weder das eine noch das andere, nicht auf der Erde und nicht im Himmel, 
nicht den Tieren und nicht den menschlichen Subjekten zugeordnet. 
Gerade im so häufi g vorkommenden Stottern der Protagonisten tritt 
die Abkehr vom sprachlich vermittelten Subjekt deutlich hervor, durch 
welche die Menschen, wie Deleuze es ausdrückt, Fremde in der eigenen 
Sprache werden.314 Das Dialektverbot und der Versuch der Eta blierung 
einer ›sauberen‹ Nationalsprache im Faschismus wird im Film der 
Nachkriegszeit mithin nicht nur über den exzessiven Gebrauch von 
Dialekten, sondern auch durch weitere unverständliche Geräusche der 
einfachen Leute konterkariert, die Dorothea Olkowski als Körperprak-
tiken kennzeichnet: »If sounds remain attached to bodies as qualities, 
then the sound is that of a body eating or of a body sleeping, yawning, 
chewing, slobbering, sputtering, choking.«315 Es sind genau diese Geräu-
sche, die den Neorealismus bevölkern und die Charaktere auf die Ebene 
ihrer Körper fl iehen lassen. Diese Geräusche stehen im Widerspruch zu 

311  Vgl. ebd., S. 13.

312  Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 170.

313  Ebd.

314  Vgl. Gilles Deleuze: He Stuttered, in: Ders.: Essays Critical and Clinical. London, New York 1998. 
S. 107-114, hier S. 110.

315  Olkowski, Gilles Deleuze and the Ruin of Representation, S. 222.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS134

der Signifi kanzebene der Sprache und ihrer Wörter, denn Wörter, wie 
Olkowski weiter ausführt, repräsentieren niemals Körper, sondern »they 
form, instead, a kind of relay from the order-words to the ordering of 
bodies«.316 Demgegenüber bedeutet Stottern »a power of bodies and it 
gets expressed in the language system«.317 Ein Stotterer zu werden reprä-
sentiert demnach nichts und kann nicht repräsentiert werden, sondern 
erfi ndet neue Welten.
Noch bevor wir uns den Handlungen und den Figuren in den Filmen 
zuwenden, machen der Sound, das heißt Geräusche, Dialekte sowie 
Stimmen aus dem Off es bereits deutlich: Zwar handeln die meisten Filme 
zunächst von einem Kampf um einen festen Platz in der Gesellschaft – die 
Jungen in Sciuscià , Jerry und Angela in Senza pietà , der  Vater in Ladri di 
biciclette , die Obdachlosen in Miracolo a Milano , »’Ntoni« in La terra trema , 
die Fremde auf Stromboli; sie alle wollen als Ehepaar, Arbeiter, Bürger 
oder Geschäftsleute im Gefüge verankert sein – aber diese Gesellschaft 
wird als dermaßen hermetisch und unmenschlich dargestellt, dass sich 
die Figuren abwenden und in einem Dazwischen verschwinden, sich aus 
der Handlung undramatisch zurückziehen. In den Geräuschen deutet 
sich dies bereits an; oder wie Deleuze|Guattari es beschreiben, ein Tier-
Werden beginnt mit der Stimme.318 

Masse / Menge / Individualität
Während der Ton im Neorealismus bereits eine Unverortbarkeit herstellte, 
über die das bürgerliche Subjekt nicht mehr zu ermitteln ist, verstärkt 
sich diese Dezentrierung, die ich im Folgenden präziser Deterritoriali-
sierung nennen möchte, in den Aufnahmen von Menschenmengen. Das 
Kameraauge der unmittelbaren Nachkriegszeit erzeugte einen gänzlich 
neuen Blick auf Menschenansammlungen. Damit veränderte sich deren 
Charakter in der medialen Repräsentation des  Kinos im Vergleich zu der 
in den vorangegangenen Jahren grundlegend. Der kurze Blick in den Film 
des ventennio hat bereits gezeigt, dass dort die Masse oder alles, was fl ießt, 
wimmelt und sich unkontrollierbar bewegt, als Gefahr gesehen wurde, 
die unbedingt gebannt, gestaut, formiert, festgesetzt oder aufgelöst und 
vernichtet werden musste.319 Zahlreichen italienischen faschistischen 
Intellektuellen galt die Masse als Zeichen moderner Zivilisation, die 

316  Ebd., S. 227.

317  Ebd., S. 229.

318  Vgl. Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 419f.

319  Ruth Ben-Ghiat macht darauf aufmerksam, dass Mussolini in den 1920er Jahren zunächst 
die Desorganisierung der bestehenden sozialen Formierungen und Klassenzusammenhänge 
betrieb, um dann in einem zweiten Schritt die freigesetzte Masse dem faschistischen Gesell-
schaftsbild entsprechend neu zu formieren – Letzteres allerdings mit mäßigem Erfolg. Vgl. 
Ben-Ghiat, Envisioning Modernity, S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


135

– weiblich konnotiert und als nervös, hysterisch und sexuell aggressiv 
klassifi ziert – in der modernen Konsumgesellschaft der USA, besonders 
aber im Berlin der Weimarer Zeit ausgemacht wurde.320 Das Kino stellte 
für das Regime die geeignete und, wie Mussolini 1936 bei einer Ansprache 
sagte, sogar stärkste Waffe für seinen Kampf dar, die Bevölkerung für 
die faschistische Sache zu gewinnen und autoritär zu formieren.321 Im 
Gegensatz zum nationalsozialistischen Regime in Deutschland brauchte 
die faschistische Regierung Italiens jedoch bedeutend länger, um das 
Potenzial des Spielfi lms – also des Unterhaltungsfi lms im Gegensatz zum 
Propagandafi lm – zu erkennen und wirkungsmächtig in das kinemato-
graphische Feld zu intervenieren. Erst 1934 griff der Staat umfassend 
in die Produktion von Filmen ein und beschränkte sich nicht mehr nur 
auf repressive oder fi skalische Regulationsmechanismen wie Zensur, 
Filmförderung und ab 1933 Einfuhrbeschränkungen und -verbote 
für ausländische, vor allem US-amerikanische Produktionen. Mit der 
Verstaatlichung des 1937 gegründeten Filmstudios La città del cinema 
beziehungsweise Cinecittà erlangte dieser Prozess 1939 jedoch erst spät 
seinen Höhepunkt. Dennoch waren die Rahmenbedingungen mit der 
Zusammenlegung der größten Produktionshäuser in der 1919 geschaf-
fenen Unione Cinematografi ca Italiana (UCI) und dann mit der Gründung 
des Istituto LUCE 1924 gelegt.322 Neben diesem Ausbau und der Zentrali-
sierung der Filmindustrie wurde, wie schon erwähnt, auf der fi lmischen 
Ebene, im visuell-ästhetischen Bereich, ein organisierender vertikaler 
Blick installiert, der von einer entsprechenden Sprachregelung fl ankiert 
wurde.323 Diese mehr oder weniger erfolgreiche faschistische Rück-
stauung rhizomatischer Energien heterogener Gesellschaftsgruppen 
in einen homogenen und phallischen Volkskörper platzte am Ende 
des Krieges regelrecht auf. Gerade für dieses Ereignis ist der Film eine 
aussagekräftige Quelle der historischen Betrachtung, da auf der Ebene 
der imaginären Wunschproduktion – und nichts anderes ist der Film – 
die Angst vor den Massen, der Wunsch nach Ordnung, der Wunsch nach 
Bewegung und die Lebendigkeit disjunktiver Bewegung in einer auf 

320  Ebd., S. 113 und 119. Vgl. auch Ben-Ghiat, Fascist Modernities, S. 44. Zur Sicht des faschis-
tischen Italiens auf Amerika als mythisches Bild der Moderne vgl. auch Emilio Gentile: 
Impending Modernity. Fascism and the Ambivalent Image of the United States, in: Journal of 
Contemporary History. Jg. 28, Nr. 1, 1993. S. 7-29.

321  Vgl. Jacqueline Reich/Piero Garofalo: Preface, in: Dies. (Hg.), Re-Viewing Fascism, S. vii-xiv, 
hier S. vii.

322  Vgl. Bruno, Streetwalking on a Ruined Map, S. 18. Vgl. Reich, Mussolini at the Movies, S. 10f. 
und 16. 

323  Barbara Spackman verweist auf Mussolinis Bestreben, den Begriff Masse ganz zu vermeiden 
und stattdessen den des Volkes – und analog dazu die Begriffe der Volksgemeinschaft bezie-
hungsweise der Nation statt den der Klasse – zu verwenden. Vgl. Barbara Spackman: Fascist 
Virilities. Rhetoric, Ideology, and Social Fantasy in Italy. Minneapolis, London 1996. S. 131.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS136

neunzig Minuten verdichteten Welt zum Ausdruck kommen. Was im 
Film der Nachkriegszeit geschieht, wirft ein Licht auf die Art und Weise, 
wie gesprochen, gedacht, gefühlt und gehandelt wurde, und damit auf 
die Verhältnisse außerhalb des Kinosaals. 
Die Menge im Film ist bei Kriegsende nun stets eine Vielzahl erkenn-
barer Einzelner, die über ihre Differenz, und nicht über ihre idealisierte 
Wesensart auffällt, während geschlechtliche Devianz nicht mehr als 
Krise inszeniert und wahrgenommen wird. So erheben sich die einzelnen 
Menschen nicht über die Menge, wie der »Übermensch« oder der Film-
held im Faschismus, sondern bilden vielmehr ihren eigenen Signifi kan-
tenhaushalt.
Wie die Inszenierung des faschistischen Alptraums einer rebellierenden 
weiblichen Masse erscheint beispielsweise die Anfangssequenz des Films 
L’Onorevole Angelina  von 1947, der in einer völlig verarmten Barackensied-
lung am Rande Roms spielt. Als der korrupte Ladenbesitzer wiederholt 
die dringend benötigten Lebensmittel zurückhält, stürmen die aufge-
brachten Frauen schreiend das Magazin und keine Polizeigewalt und kein 
Ehemann kann sie daran hindern.
Ebenfalls alptraumhaft für jeden Beamten einer öffentlichen Behörde 
ist die Szene in Il bandito , in der auf dem Amt eine unruhige Menge 
Menschen Sozialhilfe beantragt. Wie eine Welle wogt die Masse vor und 
zurück, während vorne ein alter Mann den Beamten anhustet. Schließ-
lich bricht ein Tumult aus.
Ein anderes Beispiel für die Inszenierung unkontrollierter Menschen-
ansammlungen ist Sciuscià , der im Milieu römischer Straßenkinder 
spielt, die sich als Schuhputzer und kleine Ganoven mit Gelegenheits-
jobs verdingen. Die verarmten Kinder Roms werden als soziale Gruppe 
gezeichnet, aus der immer wieder Einzelne individuell agieren. Deut-
lich wird dies in den Szenen im Jugendgefängnis, in das es die beiden 
Hauptdarsteller Giuseppe (Rinaldo Smordoni) und Pasquale (Franco 
Interlenghi) verschlagen hat. Jeder Einzelne der zahlreichen Insassen, 
die in jeder Hinsicht ein Gefangenenkollektiv bilden, besitzt markante 
Merkmale und eine unverwechselbare Persönlichkeit, aus der heraus sich 
sein Handeln ergibt. Ein gültiges übergeordnetes Prinzip hingegen fehlt 
oder wird wie in Gestalt der Gefängnisleitung und ermittelnden Polizei 
als unverständliche Gewalt erfahren. 
Bei der Gerichtsverhandlung gegen Giuseppe und Pasquale wird dieser 
Kontrast erneut deutlich. Nachdem die Kinder, wie schon geschildert, 
in den Justizpalast gestürmt sind, ohne sich von der Architektur terri-
torialisieren oder vom Gerichtsordner disziplinieren zu lassen, erklet-
tern sie im Zuschauersaal sofort die besten Sichtplätze. Ein Mädchen 
aus der Gruppe grüßt Giuseppe und wird mehrmals in Großaufnahme 
gezeigt. Auch ihre Reaktion auf das harte Urteil, das empörte Ausrufen 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


137

und Weinen, wird in mehreren Nahaufnahmen in Szene gesetzt. Die 
scheinbar schon länger existierende und innige Freundschaft wird am 
Ende des Filmes angedeutet, ohne dass sie in der spezifi schen Filmhand-
lung eine Rolle spielt. Stattdessen verweist sie auf ein Vorher, ein Außen, 
sowie auf ein Nachher der Filmhandlung, die den Hauptplot von Sciuscià , 
nämlich das Schicksal der beiden Jungen Giuseppe und Pasquale, ihre 
verratene Freundschaft und ihr tragisches Ende, relativiert und dezen-
triert. Augenscheinlich befi nden sich im Plot noch andere Handlungen 
und Geschichten, die den Hauptstrang der Erzählung kreuzen und 
eventuell umleiten können; Weggabelungen, Orte der Bifurkation – 
diese Geschichte hätte sich auch ganz anders erzählen lassen. Waren 
die Kinder vorher noch winzige Punkte im Gefüge staatlicher Macht, 
erlangen sie nun eine eigene Größe, hinter der die Struktur – auch die 
der Narration – zurücktritt. Als die beiden Jungen nach der Verhand-
lung über den Hof abgeführt werden, erscheinen auf den umliegenden 
gewaltigen Balkonen unzählige Gesichter, die den beiden nachschauen. 
Die Herrschaftsarchitektur des »entleerten Platzes«324 und der starren 
Form wird nun durch ein Gewimmel an Menschen belebt und designi-
fi ziert – Wunschmaschinen in einer Fabrik.
Interessant ist in diesem Zusammenhang auch die Produktion Non c’è 
pace tra gli ulivi  (Giuseppe De Santis, 1950). Der Schafhirte Francesco (Raf 
Vallone), Protagonist des Filmes, versteckt sich nach seinem Ausbruch 
aus dem Gefängnis, in dem er aufgrund der niederträchtigen Machen-
schaften eines Großgrundbesitzers gelandet war, in den Bergen seiner 
Heimat. Als sich jedoch im Rahmen der Verfolgung durch die Staats-
macht der Polizeiring immer enger um sein Versteck zieht, kann sich 
der Gejagte in letzter Sekunde retten, indem er sich unter eine vorbeizie-
hende Prozession mischt, die sich vom Berg hinunter in den Ort bewegt. 
Der lange Zug besteht aus Invaliden und Krüppeln, unter denen der gut 
aussehende Held Francesco deutlich herausragt und dadurch riskiert, 
von den umherstehenden und nach ihm Ausschau haltenden Carabinieri 
entdeckt zu werden. So stakt er schließlich auf seinen Knien weiter und 
passiert so den Polizeiring. Die Menschen der Prozession nehmen Fran-
cesco in ihrer Mitte auf, in der er sich selbst in einen Invaliden verwan-
delt. Im wahrsten Sinne des Wortes wird der lange Zug der Überfl üssigen 
zu Francescos Fluchtlinie.325

In den meisten der in den neorealistischen Filmen entworfenen Gemein-
schaften fehlt ein Anführer oder taucht nur noch als Karikatur auf. Halten 

324  Theweleit, Männerphantasien 2, S. 324. 

325  Die Fluchtlinie wird am Ende jedoch auf eine negative Bahn zurückgefaltet: Der Bösewicht 
stirbt, Francesco siegt und gewinnt darüber die begehrte Frau. In diesem Film von 1950 fi ndet 
bereits eine Reterritorialisierung der Menschen in eine heteronormative, ödipale Gesell-
schaftsordnung statt.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS138

die ›Helden‹ der Geschichten 
doch mal eine Ansprache, 
gelingt es ihnen nie, die Menge 
gemäß dem ästhetischen 
Prinzip der Führerrede zu 
bannen oder gar zu formieren. 
Stattdessen werden sie ständig 
unterbrochen und sind letzt-
lich abhängig davon, dass es 
ihnen gelingt, ihre Zuhöre-

rInnen zu überzeugen. Nicht selten misslingt dies und schlägt sogar ins 
Gegenteil um, wenn das Publikum über die Redner urteilt. So nützen dem 
geprellten Schäfer Francesco in Non c’è pace tra gli ulivi  all seine Ansprachen 
vor der Dorfgemeinschaft nichts, letztlich werden sie ihn doch im Stich 
lassen.326 
Auch als der Partisanenführer Lupo in Pian delle stelle  (Giorgio Ferroni, 
1946), umringt von seiner Brigade, eine Ansprache hält, kann er sich 
nicht durchsetzen. Die Männer entscheiden gegen ihren Anführer und 
es bedarf des Plädoyers des gefangen genommenen weiblichen Spitzels, 
um die Meinung der Gruppe zu ändern. 
Ebenso ergeht es Antonio in La terra trema  (Luchino Visconti, 1948), als er 
die anderen jungen Fischer überzeugen will. Schon seine Körperhaltung 
zeugt von der Gleichwertigkeit von Redner und Zuhörern. So sitzt Antonio 
ohne erkennbaren Anspruch auf Führerschaft plump und gewöhnlich im 
Kreis seiner Kollegen auf einem der Boote. Zudem folgt niemand seiner 
Idee, so dass der Plan, ihren nächtlichen Fang gemeinschaftlich und vor 
allem ohne Zwischenhändler direkt in der Stadt zu verkaufen, scheitert. 
Statt sich der Führerschaft eines Einzelnen zu unterwerfen, behält die 
Masse selbst die Oberhand. 
In Filmen wie La terra trema  wird damit ein zentrales Motiv, aber auch 
ein politischer Widerspruch des Neorealismus deutlich. Die Filme 
inszenieren einerseits eine Individuierung als Gegenhaltung zur faschis-
tischen Formierung, andererseits aber auch eine Vergemeinschaftung – 
eine verità umana –, die sich gegen die von den Filmemachern unterstellte 
US-amerikanische Individualität richtet.327 Sie pendeln unentschieden 
zwischen diesen gegeneinander gerichteten Momenten hin und her, 
wobei sich durchaus eine historische Verschiebung des Ersteren zum 
Letzteren vom Ende des Krieges bis zum Übergang der 1950er Jahre 

326  Am Ende des Films erfährt aber auch das Schäferkollektiv eine Reterritorialisierung und rahmt 
– nun zum Hintergrund formiert – im Happy End das Heldenpaar.

327  Vgl. zum Beispiel den Leitartikel der Zeitschrift Cinema von Renzo Renzi: Vivono nel cinema 
d’oggi i problemi dell’uomo moderno?, in: Cinema. Jg. 2, Nr. 24, 15.10.1949. S. 187-188. 

Non c’è pace tra gli ulivi > Zagarrio: Non c’è pace tra gli ulivi

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139

ausmachen lässt. In fast allen diesen Filmen lassen sich daher klassi-
sche Hollywood-Plots ebenso fi nden wie die Betonung der arbeitenden 
homogenen Bevölkerung, die schon das italienische Kino der 1930er Jahre 
bestimmt hatte. Ein Ergebnis der vorliegenden Analyse könnte daher 
heißen: Der Neorealismus schafft mit der Verbindung dieser Motive und 
ohne die Widersprüche zugunsten einer Seite aufzulösen, dennoch etwas 
Neues: Das aus Individuen bestehende, zur Formation wie zur Transfor-
mation fähige Kollektiv.
Riso amaro  (Giuseppe De Santis, 1949) ist in dieser Hinsicht sicherlich das 
eindrücklichste Filmbeispiel des Neorealismus. Dort ist das Wechselspiel 
von Individualität und Gemeinschaft das Grundthema des Filmes. Riso 
amaro inszeniert ein Austauschverhältnis zwischen zwei Frauen, Fran-
cesca (Doris Dowling), der Städterin, die nach einem Raub mit ihrem 
Komplizen auf der Flucht vor der Polizei ist, und der Landarbeiterin 
Silvana (Silvana Mangano), die im Gegensatz zu Francesca aus der Arbei-
terklasse kommt. Silvana träumt von einer anderen Welt – von Amerika 

–, in der sich Konsum, Ausschweifung, Begehren und Wohlstand mate-
rialisieren. Das Verhältnis der beiden Frauen wird in der Perspektive 
eines Innen-versus-außen inszeniert, wobei das Kollektiv der Landarbei-
terinnen das Innen darstellt, in das Francesca von einem bedrohlichen 
Außen kommend hereinbricht. Während die eine über den Kontakt mit 
der anderen in die Gemeinschaft hineinwächst und dort aufgeht, scheint 
letzterer der Ausstieg aus dem mühseligen Leben einer Saisonarbeiterin 
zu gelingen. Aber wie schon bei dem Fischer Antonio in La terra trema , 
der mit den alten Regeln der Dorfgemeinschaft bricht, werden auch in 
dem Film Riso amaro Silvanas Wünsche nach einem angenehmeren Leben 
jenseits der alltäglichen Plackerei bestraft. Jedoch mit einem eklatanten 
Unterschied: Wurde das Scheitern Antonios an der Wirkungsmacht 
der Dorfgemeinschaft noch in seiner ganzen Gewalt und verzweifelten 
Ausweglosigkeit gezeigt, erscheint hier der tragische Selbstmord der 
jungen Landarbeiterin als Reterritorialisierung: Gerade aufgrund ihres 
Todes realisiert sich das Happy End des Filmes. Weil Riso amaro im Über-
gang zu den 1950er Jahren damit eine inhaltliche und ästhetische Wende 
vollzieht, die sich ab nun in den Filmproduktionen verfestigen wird – 
Grignaffi ni spricht von einer Brücke zwischen Neorealismus und dem 
kommerziellen Kino der 1950er 328 –, kommt dem Film eine besondere 
Bedeutung in dieser Untersuchung zu. Er wird in einem eigenen Kapitel 
ausführlich betrachtet werden. Dennoch bleibt festzuhalten, dass die 
Masse der Arbeiterinnen auf den Reisfeldern aus einer Vielzahl einzelner 
Frauen besteht, deren Namen, Geschichten, Eigenheiten und Wünsche 
sich auf der Leinwand entfalten. 

328  Vgl. Grignaffi ni, Female Identity and Italian Cinema of the 1950s, S. 120.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS140

Vergleicht man dieses Frauenkollektiv etwa mit der Klassengemein-
schaft im telefoni-bianchi-Film Maddalena: zero in condotta  (De Sica, 1940), 
der an einer Mädchenschule spielt, wird noch einmal offensichtlich, 
welche historische Ausnahme die Repräsentation der Masse im Neore-
alismus darstellt. Immer wieder heckt die ganze Klasse von Maddalena 
(Carla Del Poggio) etwas aus, dennoch sind es nur die Heldin, ihre beste 
Freundin Eva und die lächerlich gemachte Außenseiterin, die ein Profi l 
im Film erhalten. Der Rest der Gemeinschaft ist als Hintergrund präsent, 
stets bereit, sich auf Anruf Maddalenas zur Einheit zu formieren und 
geschlossen zu handeln. Damit soll der Film nicht vereindeutigt und 
seines sicherlich subversiven Charakters beraubt werden, den gerade 
die sogenannten Schulmädchenkomödien aus der Zeit des Faschismus 
besaßen.329 Dennoch ist der Unterschied der Gemeinschaft im Film des 
ventennio zum Kollektiv der Nachkriegszeit in Riso amaro ,  Caccia  tragica , La 
terra trema , Sciuscià , Il bandito , L’Onorevole Angelina , Non c’è pace tra gli ulivi  
und vielen anderen Filmen nicht tendenzieller, sondern grundsätzlicher 
Natur. Carlo Lizzani bemerkt dazu, dass etwa das Leben der Reisarbei-
terinnen in den Wohnbaracken der Reispfl anzungen wie die Kehrseite 
des weiblichen Kollektivs des faschistischen Filmklischees erscheine, in 
der statt adretter Zimmer weiblicher Internatsschülerinnen nun Bilder 
von »Strohsäcken als Betten, von Schweiß und Plackerei, Erbrochenem, 
Injektionen von Spritzen, Nacktheit und geheim gehaltene Schwanger-
schaften« gezeigt würden.330 Die  Frauen in den von Lizzani beschriebenen 
Bildern und Szenen stehen mit ihren Eigenheiten in keinem Spiegel-
Verhältnis zu den beiden Hauptfi guren Francesca und Silvana, sondern 
deuten vielmehr eigene Geschichtsstränge an, denen der Film ebenso gut 
folgen könnte, wie etwa der Geschichte der unehelichen Schwangerschaft 
Gabriellas und ihres Schicksals. Der noch von den ProtagonistInnen in 
der Vorphase des Neorealismus eingeforderte senso corale, der »Wider-
hall des Dramas der Protagonisten im Schicksal der Nebenfi guren«,331 

329  Vgl. Jacqueline Reich: Reading, Writing, and Rebellion. Collectivity, Specularity, and Sexuality 
in the Italian Schoolgirl Comedy, 1934-43, in: Pickering-Iazzi (Hg.), Mothers of Invention, S. 
220-251.

330  Carlo Lizzani: Riso amaro . Rom 1978. S. 118 [Übersetzung d. Verf.].

331  Thomas Meder: Vom Sichtbarmachen der Geschichte. Der italienische ›Neorealismus‹, Ros-
sellinis PAISÀ und Klaus Mann. München 1993. S. 49. Peter Brunette sieht in der coralità des 
Neorealismus, vor allem in Rossellinis Filmen, das zentrale Moment des Genres, welches ihm 
zufolge für eine Hinwendung von der Figur des Helden hin zu einer Gemeinschaft und für 
einen »collective, communal spirit« steht. Dieser Defi nition des Begriffs bei Brunette wird 
im Konzept Meders widersprochen, das dem Chor weniger eine Dezentrierung als vielmehr 
eine Verstärkung der ProtagonistInnen und damit weniger kritisches Potenzial zuschreibt. 
Vgl. Peter Brunette: Roberto Rossellini. New York, Oxford 1987. S. 28f. Auch Sidney Gottlieb 
nennt coralità in seinem Buch über Roma città aperta  ein »signature element of neorealism«. 
Vgl. Sidney Gottlieb: Introduction. Open City: Reappropriating the Old, Making the New, in: 
Ders. (Hg.), Roberto Rossellini’s Rome Open City, S. 1-30, hier S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


141

wird hier überschritten, und es werden eigenständige Verbindungen zu 
Verhältnissen außerhalb der Haupthandlung geschaffen. Wie schon im 
Kapitel zum Sound angesprochen, versteht die Arbeit das chorale Gefüge 
im Neorealismus nicht mehr als Verstärkung der Hauptfi gur wie im 
Film im Faschismus, sondern vielmehr als die Sprache des organlosen 
Körpers, auf dem die ProtagonistInnen ihr Minoritär-Werden stattfi nden 
lassen. Diese Überlegung lässt sich auch auf den Begriff des »Rauschens« 
übertragen, von dem Michel Serres spricht, vor dessen asignifi kantem 
Geräusch das  »Signal«, das Ereignis, hervortritt, welches in der klassi-
schen Geschichtsschreibung als plausibles und kausales Handeln eines 
Subjekts (miss-)verstanden wird.332 Reinhold Görling versucht mit Bezug 
auf Elizabeth Grosz’ Kapitel Woman, Chora, Dwelling (aus Space, Time, and 
Perversion) den Begriff des emplacement als »Platz oder Raum«, der jedoch 
nicht »selbst platziert« ist, zu bestimmen.333 Während Grosz diesen Ort 
als »silencing and endless metaphorization of femininity as the condition 
for men’s self-representation and cultural production«334 analysiert, tritt 
dieses chorale Rauschen, der weiblich konnotierte Hintergrundchor, im 
Film des Neorealismus in den Vordergrund und verschluckt das Signal, 
die Geschichte des Helden als männlichem Subjekt der Geschichte, und 
lässt stattdessen die mannigfaltigen Geschichten der Frauen aus dem 
vormals weißen Rauschen als sichtbares Ereignis hervortreten – emplace-
ment als dritter Ort, als Heterotopie.
Auch das Frauenkollektiv in L’Onorevole Angelina , das einen sozialen Miss-
stand nach dem anderen angeht und mit Plünderungen, der Verwüstung 
einer Behörde, Straßenblockaden und Hausbesetzungen für die Verbesse-
rung der Wasserqualität in ihrer Armensiedlung, die Einrichtung einer 
Bushaltestelle und am Ende bessere Wohnungen sorgt und das sogar eine 
eigene Partei gründet sowie eine der ihren – Angelina (Anna  Magnani) 

– als Kandidatin aufstellt, ist keine Masse, die von einem Außen organi-
siert wird, sondern ein Rauschen, das sich plötzlich Gehör verschafft. 
Die Frauen organisieren sich gerade selbst und es sind Dutzende laut 
durcheinander rufender und lachender Stimmen, die die ganze Zeit um 
Angelina kreisen und ihr sagen, was als Nächstes zu tun ist. Im Verlauf 
des Filmes werden diese Frauen einzeln kenntlich gemacht und vonei-
nander unterscheidbar. Auch in diesem Film ist das Kollektiv zuallererst 
ein Frauenkollektiv, während die Männer zwar zu den Versammlungen 
erscheinen und ebenfalls die Kampagne unterstützen, sich aber mit 
keinem Wort einmischen. Stattdessen werden sie zum Kochen und zur 

332  Serres, Die Nordwest-Passage, S. 45.

333  Reinhold Görling: Emplacements, in: Vittoria Borsò/Reinhold Görling (Hg.): Kulturelle Topo-
grafi en. Stuttgart, Weimar 2004. S. 43-65, hier S. 49.

334  Elizabeth Grosz: Space, Time, and Perversion. Essays on the Politics of Bodies. New York 1995. 
S. 111-124, hier S. 124.

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS142

Aufsicht über die Kinder verdonnert. Die geschlechtliche Inversion zieht 
eine positive Umcodierung der Massen nach sich.
In dem ebenfalls von De Santis, nur zwei Jahre vor Riso amaro  gedrehten 
Film Caccia tragica  (1947) fi nden sich bereits viele der besprochenen 
Momente aus dem späteren Film bezüglich der Repräsentation von 
Masse und Menge. Als der Lohntransport einer Kooperative von der 
blonden Nazifrau Daniela, genannt ›Lili Marleen‹, und ihrer Bande 
geraubt wird, machen sich die LandarbeiterInnen auf eigene Faust auf, 
das Geld zurückzuholen. Hier ist es Michele, dessen Verlobte Giovanna 
(Carla Del Poggio) zwar als Geisel genommen wird, der aber auch einen 
der Banditen, Alberto (Andrea Checchi), kennt und dies der Polizei 
verheimlicht, der zwischen Kollektiv und Einzelgängertum pendelt. 
Ebenso Alberto, der Geliebte Lili Marleens. Als er auf der Flucht vor dem 
Kollektiv in  eine Demonstration landloser Kriegsheimkehrer gerät und 
diese seine KZ-Tätowierung entdecken, wird er gegen seinen Willen zu 
einem der ihren gemacht und aufgefordert, eine Ansprache zu halten. In 
dieser Szene zeigt sich die Widerständigkeit der Filme des Neorealismus 
gegen jegliche Zentriertheit besonders eindrücklich. Zunächst blasen 
verschiedene Teilnehmer der Kundgebung zur Mikrofonprobe lustige 
Geräusche ins Mikrofon, danach hält einer der Heimkehrer – gespielt 
von Carlo Lizzani – eine Rede, die aber im allgemeinen Sprachgewirr und 
Lärm wenig Aufmerksamkeit erlangt. Als Alberto dann vor das Mikrofon 
gezerrt wird, weiß er zunächst nichts zu sagen, wird dann aber von seiner 
ganzen Hoffnungslosigkeit gepackt und erzählt von der ungerechten 
Situation, in der sich alle Anwesenden befänden, und der Ausweglosig-
keit ihres Elends. Am Ende bricht er weinend zusammen, während ihm 
die anderen aufmunternd auf die Schulter klopfen. Als ihm dabei ein 
Bündel Geldscheine aus der Tasche fällt, wird er sofort wieder als Spitzel 
aus dem Kollektiv ausgeschlossen. In keinem Moment des Films kann 
jemand die Menge in seinen Bann ziehen oder auch nur für kurze Zeit die 
ungeteilte Anteilnahme der Anderen erlangen. 
Vielleicht am stärksten kommt das neue Potenzial der Menge im Gegen-
satz zur formierten Masse im Partisanenfi lm Il sole sorge ancora  (Aldo 
Vergano, 1946) zum Vorschein. Dort treiben die deutschen Besatzungs-
truppen die Bevölkerung auf dem zentralen Platz des kleinen Ortes 
zusammen, um sie zu Zeugen an der Hinrichtung eines Partisanen und 
eines mit ihm verbündeten Priesters werden zu lassen. Mit der in den 
Filmen üblichen Brutalität treiben die deutschen Soldaten die beiden 
Männer durch die dicht gedrängte Masse. Doch die Ansammlung ist 
kein anonymer Block. So schneidet die Kamera in Nahaufnahme auf 
unzählige Gesichter von Alten, Kindern, Männern und Frauen. Als 
einer der Soldaten, die roboterhaft, entindividualisiert und gesichtslos 
wirken, einer Frau grob ins Gesicht greift, verstärkt sich der Eindruck, 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


143

dass es die Facialität der Umstehenden ist, welche die Deutschen nicht 
ertragen können. Langsam beginnt der Priester ein Gebet zu murmeln, 
worauf mehr und mehr Menschen im Chor antworten. Der Film zeigt 
parallel dazu im Schuss/Gegenschuss-Verfahren den Priester und 
einzelne ihm antwortende Gesichter. Immer schneller und lauter werden 
die Bilderabfolge und das akustische Wechselspiel, bis aus Hunderten 
von Mündern die religiöse Anrufung über den Platz erschallt. Dem 
deutschen Kommandanten, der den Italienern eine Lektion erteilen 
wollte, entgleitet zunehmend die Situation, bis er nur noch hysterisch 
»Aufhören!« schreien kann 
und, noch bevor die beiden 
Todeskandidaten den Exeku-
tionsplatz erreicht haben, 
den Schießbefehl gibt. Hier 
treffen unmittelbar zwei 
gegensätzliche Momente der 
Masse aufeinander. Denn 
obwohl das Gebet, welches 
den ganzen Platz ergreift, 
vom Priester ausgeht, fi ndet 
keine Formierung statt. Die 
ansonsten zur Identität 
gereichende, suturierende Schuss/Gegenschuss-Technik wirkt eher 
zerstreuend. Was sich bildet, ist kein Block, sondern ein netzförmiges 
Gefüge, das sich über das akustische Wechselspiel als Ansteckung 
bildet und mal hierhin, mal dorthin ausgreift. Und es funktioniert 
horizontal. So sind der Priester und die auf ihn gerichteten und sein Leid 
mitfühlenden, solidarischen BewohnerInnen auf derselben Ebene. Und 
sie bleiben in jedem Moment individuell erkennbar und damit prin-
zipiell mit dem Priester und dem anderen Gefangenen austauschbar. 
Die deutsche Phantasie eines hierarchischen staging der in den Tod 
Gestoßenen misslingt, Blickobjekt und ZuschauerInnen bleiben rhizo-
matisch miteinander verbunden.

Elemente der Komödie
Die Technik, derer sich die Filme des Neorealismus bedienen, um eine 
autoritäre Formierung zu unterlaufen, ist oftmals die der Komödie. In 
ihr fi ndet eine Beschleunigung statt, die jegliches Pathos, jegliches 
andächtige Innehalten und jede phallische Erstarrung verhindert. So 
entwickeln Szenen wie die oben geschilderte in Caccia tragica  Qualitäten 
einer screwball comedy, in der sich die Ereignisse überschlagen und ins 
Absurde und Chaotische abdriften. Dieses Stilelement der Komödie, die 
in der Vermischung der Genres ein fester Bestandteil des Neorealismus 

Il sole sorge ancora > Cosulich: Storia del cinema

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS144

ist,335 kann vielleicht als die effektivste Strategie gegen eine hierarchi-
sierende Organisierung der Menge angesehen werden. 
Clowneske Szenen fi nden sich auch in Miracolo a Milano , in dem zu unter-
legter Zirkusmusik jede und jeder etwas anderes macht und ein heilloses 
Durcheinander herrscht, in dem die Menschen übereinander stolpern 
oder ihnen andere Dinge widerfahren, die vom Publikum als lustig 
empfunden werden sollen. In einer Szene etwa versucht die Polizei das 
Hüttendorf zu räumen, worauf sich die BewohnerInnen militant wehren. 
Jedoch zieht die Staatsmacht nach, wirft Rauchbomben und will sogar 
scharf schießen, doch Totò (Francesco Golisano), der Wunder vollbrin-
gende junge Protagonist, verwandelt das Schießkommando des Polizei-
führers in eine Opernarie, der die BewohnerInnen hinter der Barrikade 
applaudieren. Als die Polizisten dennoch vorstürmen, lässt er sie wie auf 
Glatteis ausrutschen. So vollführen sie einen chaotischen Tanz auf dem 
Feld – sie fi nden buchstäblich keinen Halt mehr.
Die Komödie, die bereits im Kino der 1930er Jahre beliebt war, blieb 
fortan fester Bestandteil des italienischen Kinos. Dennoch veränderte 
sie sich von seiner erheiternden und als eskapistisch bezeichneten 
Funktion der faschistischen Zeit zu einer tatsächlichen Fluchtlinie aus 
autoritären Formierungsversuchen, bevor sie dann in den 1950er Jahren 
in die seichten und systemstabilisierenden »rosa« Komödien mit ihren 
Portraits von stereotypisierten italienischen Figuren wie »Latin lovers, 
insatiable women, possessive mothers, pretentious layabouts, etc« über-
führt wurde.336 
In dem ansonsten recht düsteren Melodrama Il mulino del Po  (Alberto 
Lattuada, 1949), das, obwohl es nicht in der Nachkriegszeit, sondern im 
19. Jahrhundert spielt, in vielerlei Hinsicht ein typischer neorealisti-
scher Film ist, sind es die Momente der öffentlichen Rede, in denen der 
Film lustig wird. So werden die RednerInnen anlässlich eines Festes auf 
dem Dorfplatz von der einen Hälfte der Menschen ausgelacht, während 
die andere Hälfte sich angeregt miteinander unterhält und überhaupt 
nicht zuhört. In Menschenansammlungen, die Gefahr laufen, formiert 
zu werden, greifen das Lachen und der Witz, das Lächerlichmachen 

335  Vgl. Wagstaff, Cinema, S. 227. Siehe auch Carlo Lizzani in seinem Dokumentationsfi lm Anta-
logia del cinema italiano. Neorealismo 1946-1948. Istituto LUCE 1993. 

336  Wagstaff, Cinema, S. 227. Vgl. auch Bondanella, Italy, S. 355f. Zur sogenannten commedia 
all’italiana im »golden age« des italienischen Kinos von 1958 bis 1968 vgl. Bondanella, Italian 
Cinema, S. 142-195. Zur eskapistischen Funktion der Komödie im Film des Faschismus vgl. 
Dalle Vacche, The Body in the Mirror, S. 3 und 15. Vgl. Landy, Fascism in Film, S. 71. Zum Aspekt 
von Konsum und Gender in den italienischen Filmkomödien ab den späten 1950er Jahren vgl. 
Maggie Günsberg: Italian Cinema. Gender and Genre. Houndmills, New York 2005. S. 60-96. 
Zur kontroversen Diskussion über das Kino im Faschismus in der Forschung seit den 1970er 
Jahren bis heute vgl. Vito Zagarrio: Cinema e fascismo. Film, modelli, immaginari. Venedig 
2004. S. 13-38.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


145

der Führer, Platz. Einheitliches Handeln erscheint als freie Assoziation 
der Menschen, die ihnen dazu dient, ihre Interessen durchzusetzen. So 
lassen sich die DorfbewohnerInnen in Il mulino del Po von den Sonntags-
ansprachen nicht vereinnahmen, nicht in eins setzen. Dennoch bilden 
sie – zumindest die Frauen – im Moment des Kampfes ein geschlossenes 
Kollektiv: Als Soldaten aufgrund des Streiks der LandarbeiterInnen 
beginnen, selbst das Feld zu ernten, stellen sich ihnen die Arbeite-
rinnen in den Weg, während ihre Männer starr vor Angst von der höher 
gelege nen Straße der Szenerie zuschauen – wie einem Theaterstück, wie 
 einem Kinofi lm. Selbst als der Offi zier auf die Frauen anlegen lässt und 
das Erschießungskommando einleitet, rühren sich die Frauen nicht vom 
Fleck. Ohne zentrale Leitung und trotz fehlender Unterstützung durch 
ihre Ehemänner und Kollegen handeln die Frauen geschlossen und setzen 
ihr Leben ein. Als der Offi zier in letzter Sekunde in die Luft schießen 
lässt, gehen die Frauen zum Angriff über und schlagen auf die Soldaten 
ein. Wie bei den plündernden und gewalttätigen Frauen in Roma città 
aperta  und L’Onorevole Angelina  sind auch in diesem Film die offensiv 
kämpfenden Frauen die positiven Akteure und Sympathieträgerinnen 
des Kinos der Nachkriegszeit. Anders gesagt, der Eingriff von Frauen-
kollektiven in den gesellschaftspolitischen Raum und die Ab wesenheit 
der Männer in dieser Sphäre sind das auffälligste Merkmal der Filme des 
italienischen Neorealismus. 

Il mulino del Po > Armes: Pattern of Realism

DER FILM DER NACHKRIEGSZEIT

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS146

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002 - am 13.02.2026, 14:13:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

