3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung
Die Sozialkritik des Paracelsus (1530-1535)

Hie richt got noch dem rechten
die heren ligen Bi den knechten
nvn mercket hier Bi

welger her oder knecht gewesen si

—>Kleinbasler Totentanz« (Basel-Klingental)’

Largent ma point de maitre.
— Franzosisches Sprichwort

Wer ist der grofiere Gleichmacher: Das Geld oder der Tod?
Wer ist der grofiere Ungleichmacher?

Der Tod als ultimativer Egalisierer ist aus der europiischen Kulturgeschichte nicht
wegzudenken. Auch hier dienen die spatmittelalterlichen Totentinze als herausra-
gendes Beispiel, versinnbildlicht doch gerade die Vereinigung aller Stindevertre-
ter:innen in einem Reigentanz die Indifferenz, mit welcher der Tod alle und jede:n
zu ereilen inbegriffen ist. Andererseits ist der Tod in dieser Lesart zugleich als sozia-
le Hierarchien affirmierend zu begreifen: Denn wenn am Ende alle Ungleichheiten
hinfillig sind, sind sie dann nicht tolerabel? Ist das Urteil nicht dem héchsten, jen-
seitigen Richter iiberlassen?

Auch das Geld ist ein grofler Egalisierer: Denn es schert sich bekanntermaflen
nicht darum, wer es benutzt, Kaiser, Konig, Kaufmann, Papst oder Bettelmonch.
In der Tat ist das 15. und 16. Jahrhundert ein Zeitraum, in dem zwar gewiss nicht
alles Stindische und Stehende verdampft, um mit Karl Marx und Friedrich Engels
zu sprechen,” in der tradierte soziale Hierarchien und Machtverhiltnisse aber sehr
wohl merklich unter Druck geraten. Vor dem Geld sind alle gleich: Das bedeutet eine
Verschiebung von Machtverhiltnissen hin zu denjenigen, die iiber Geld verfiigen, es

1 Zitiert aus: Wehrens, Der Totentanz, S. 74.
2 Vgl. Marx und Engels, Werke, Bd. 4, S. 465.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

vergeben, sich seine Macht zu eigen machen. Das Geld wird zum Ungleichmacher,
iiber den sich gesellschaftliche Hierarchien (neu) sortieren.

Wie im Folgenden gezeigt werden kann, werden Geld und Tod zu Beginn
des 16. Jahrhunderts tatsichlich in eben dieser Weise kontrastiert, und zwar in
den Schriften des Philippus Theophrastus Aureolus Bombastus von Hohenheim
(1493-1541), besser bekannt als Paracelsus.

Der vor allem fiir seine medizin- und wissenschaftshistorisch bedeutsamen
Schriften bekannte Arzt, Naturforscher, (Al-)Chemiker und Laientheologe aus
Einsiedeln in der Schweiz verfasste in den 1530er Jahren auch zahlreiche und bis
heute weit weniger beachtete, sozialkritische Texte. Er widmete sich in ihnen dem
Entwurf eines vita beata — eines >seligen Lebens< —, der Verwirklichung christli-
cher Ideale unter irdischen Bedingungen. Die Ausfithrungen zum vita beata sind
in ihrem Bezug zu biblischen Texten und in ihrem Antiklerikalismus von einem
reformatorischen Gestus getragen und berithren simtliche Lebensbereiche. In dem
darin enthaltenen Gesellschaftsordnung entwirft Paracelsus Geld und Tod als kon-
kurrierende Strukturfaktoren sozialer Ordnung und stellt sie in oben erliutertem
Sinne gegeniiber: Beide fungieren fiir ihn sowohl als Gleichmacher als auch als
Ungleichmacher. Auf den Tod trifft dies zu, insofern er als Mahner fundamentaler
sozialer Gleichheit und Solidaritit dient (der aber zugleich in oben genannter
Weise als notwendig erachtete Ungleichheiten rechtfertigt); auf das Geld, insofern
es bestehende soziale Hierarchien auflgst und nachhaltig dynamisiert. Paracelsus
nutzt, so soll argumentiert werden, Geld und Tod in ihrer Gegeniiberstellung als
Bezugspunkte kontrirer Gesellschaftsentwiirfe, um eine seinen Ideale entspre-
chende Sozialordnung begriinden zugleich die bestehenden Verhiltnisse und die
seiner Ansicht nach verdammenswerten Irrwege der zeitgendssischen Gesellschaft
aufzeigen und kritisieren.

Die Beziehung zwischen Geld und Tod in den Schriften des Paracelsus wurde
bislang noch nicht untersucht, obwohl die ihn betreffende Forschungsliteratur be-
kanntermaflen umfangreich ist. Er ist Gegenstand zahlreicher Biographien und sei-
ne Schriften sind kritisch erfasst.? Eine Vielzahl von Einzelstudien beschiftigt sich
seitjeher mit der medizin- und allgemein wissenschaftsgeschichtlichen Bedeutung

3 Zu Person und Leben des Paracelsus vgl. Charles Webster, Paracelsus. Medicine, Magic and Mis-
sion at the End of Time, New Haven CT/London 2008; vgl. Paul Letter, Paracelsus. Leben und
Werk, Bad Konigsforde 2000; Franz Rueb, Mythos Paracelsus. Werk und Leben von Philippus Au-
reolus Theophrastus Bombastus von Hohenheim, Berlin/Miinchen 1995; Pirmin Meier, Paracelsus,
Arzt und Prophet. Anndherungen an Theophrastus von Hohenheim, Ziirich 1993; Frank Geerk, Pa-
racelsus. Arzt unserer Zeit. Leben, Werk und Wirkungsgeschichte des Theophrastus von Hohenheim,
Ziirich1992.

Kritisch erfasst sind seine Werke in Paracelsus [Theophrastus Bombast von Hohenheim],
Neue Paracelsus-Edition, hg. von Urs Leo Gantenbein unter Mitarbeit von Michael Baumann
und Detlef Roth, 1 Bd., Berlin/New York 2008, auf die im Weiteren im Wesentlichen zurtick-

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

seiner Uberlegungen und der von ihm geforderten, empirisch orientierten Wissens-
praxis.* In jiingerer Zeit wurde vor allem auf den Zusammenhang seiner naturphi-
losophischen und theologischen Vorstellungen hingewiesen und die Herausbildung
seiner epistemologischen Ansitze aus dem alchemischen Denken heraus betont.”
Aus theologiegeschichtlicher Perspektive wurde Paracelsus’ Rolle als radikaler kir-
chenkritischer Reformer des beginnenden 16. Jahrhunderts beleuchtet, der einen
Aufruf zur Frémmigkeit mit einer vehementen Gesellschaftskritik verband.® In der
Diskussion seiner im Vergleich weit weniger beachteten, aber umfangreichen sozi-
alkritischen Schriften wurde deren Einbettung in seine theologische, biblisch fun-

gegriffen wird. Die dort versammelten Primartexte werden im Flietext mit Sigel (NP) und
Seitenangabe zitiert.

Unter friiheren Sammelausgaben sind v.a. hervorzuheben Paracelsus, [Theophrast von Ho-
henheim, genannt Paracelsus]. Samtliche Werke in zwei Abteilungen, hg. von Karl Sudhoff und
Kurt Goldammer, Miinchen/Berlin/Wiesbaden sowie Paracelsus, [Theophrastus Paracelsus]
Werke, hg. von Will-Erich Peuckert, 5 Bde., Basel/Stuttgart 1965-1968. Da von der Neuen Pa-
racelsus -Edition bislang erst ein Band vorliegt finden jene nach wie vor Verwendung, auch
wenn ihre Editionsprinzipien nicht immer transparent sind (vgl. Paracelsus, Neue Paracelsus-
Edition, Bd.1, S. 54-66). Zahlreiche Einzelausgaben liegen vor, wie z.B. Paracelsus [Paracelsus
Theophrastus], Licht der Natur. Philosophische Schriften, hg. von Rolf Lother u.a., Leipzig 1973
und die ebenfalls im Folgenden hinzugezogene Ausgabe Paracelsus, Sozialethische und sozial-
politische Schriften, hg. von Kurt Goldammer, aus dem theologisch-religionsphilosophischen
Werk ausgewahlt, eingeleitet und mit erklarenden Anmerkungen von dems., Titbingen 1952.
Zur Editions- und Rezeptionsgeschichte der paracelsischen Werke vgl. Paracelsus, Neue Para-
celsus-Edition, Bd. 1, S. 40—69; S. 86—108 sowie u.a.; Geerk, Arzt, S. 387-506.

4 Vgl. dazu Paracelsus, Neue Paracelsus-Edition, Bd. 1, S. 37f sowie etwa die entsprechenden Bei-
trage in Albrecht Classen (Hg.), Paracelsus im Kontext der Wissenschaften seiner Zeit. Kultur- und
mentalitdtsgeschichtliche Anndherungen, Berlin/New York 2010 und die Aufstellung in Letter,
Leben, S.102—108.

5 Vgl. Gerhard Reuther, »Kosmos der kleinen Dinge. Zur Rolle des Experimentierens zwischen
Alchemie und Naturphilosophie, in: Spuren der Avantgarde: Theatrum alchemicum. Friihe Neu-
zeit und Moderne im Kulturvergleich, hg. von Helmar Schramm u.a., Berlin 2017, S. 252—279; vgl.
Michael Lorber, »Alchemie, >Elias artista<und die Machbarkeit von Wissen in der Frithen Neu-
zeitk, in: Natur-Religion-Medien. Transformationen friihneuzeitlichen Wissens, hg. von Thorsten
Burkard, Berlin 2013, S. 87-116; Bruce T. Moran, Distilling Knowledge. Alchemy, Chemistry, and
the Scientific Revolution, Cambridge MA/Ann Arbor MI 200s5.

6 Vgl. etwa Andrew Weeks, »Das gute Leben in einstiirzenden Welten: Paracelsus, Valentin We-
igel und Jakob Bohmex, in: Gutes Leben und guter Tod von der Spétantike bis zur Gegenwart. Ein
philosophisch-ethischer Diskurs iiber die Jahrhunderte hinweg, hg. von Albrecht Classen, Berlin
2012, S.137-156; Urs Leo Gantenbein, »Paracelsus als Theologex, in: Paracelsus im Kontext der
Wissenschaften seiner Zeit. Kultur- und mentalititsgeschichtliche Anniherungen, hg. von Albrecht
Classen, Berlin u.a. 2010, S. 65-90; Hans-Jiirgen Goertz, Radikale Reformatoren. 21 biographi-
sche Skizzen von Thomas Miintzer bis Paracelsus, Miinchen 1978; Wolfgang Beutin, »Zu den sozi-
alpolitischen Schriften des Paracelsus, in: Paracelsus im Kontext der Wissenschaften seiner Zeit.
Kultur- und mentalititsgeschichtliche Anndherungen, hg. von Albrecht Classen, Berlin u.a. 2010,
S. 91-128.

am 12.02.2026, 11:58:1

209


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

dierte Vorstellungswelt hervorgehoben, aber auch auf ihren erkennbaren Zusam-
menhang mit seinem naturphilosophischen Denken hingewiesen — Aspekte, auf die
im Folgenden besonders einzugehen sein wird.

Beziiglich der paracelsischen Vorstellungen vom Tod wurde festgestellt, dass er
sich diesem als Arzt, vorwiegend aber als Theologe widmete und dabei den Traditio-
nen der zeitgendssischen christlichen Glaubenslehre verpflichtet blieb. Wie konsta-
tiert wurde, betonte er den Tod als Vollendungsmoment des wahrhaft christlichen
Lebens und wies ihm zentrale und kontinuierliche Bedeutung fiir die gesamte in-
dividuelle Lebensfithrung zu.” In diesem Sinne wird im Folgenden auch die Bedeu-
tung des Todes fiir die ideale Sozialordnung als zentraler Bezugspunkt ihrer soziale
und soziodkonomische Beziehungen herausgearbeitet werden.

Paracelsus’ Aulerungen zu Geld waren noch nicht Gegenstand eigenstindi-
ger Untersuchungen. Aus theaterwissenschaftlicher Perspektive wurden sie aber
bereits zu seinem epistemologischen Grundgestus der Suche nach wahrer Er-
kenntnis und der sich in seinen sozialkritischen Texten findenden Forderung nach
Wahrhaftigkeit aller Lebensbereiche in Beziehung gesetzt. Geld wurde hier als
ein die moralisch gebotenen sozialen Verhiltnisse >maskierendes« und auf sie zer-
stérerisch wirkendes Agens identifiziert.® Dieser Effekt wird zu reflektieren sein,
wenn im Folgenden die Aussagen des Paracelsus zum Geld erstmalig als solche in
Augenschein genommen werden. Sie werden dariiber und tiber ihren Bezug zur
traditionellen christlichen Reichtumsskepsis hinaus auf ihre geldtheoretischen
Implikate hin zu befragen sein, die sich fiir die Kontrastierung des Geldes mit dem
Tod als mit entscheidend erweisen werden.

Wenn im Folgenden die genannte Gegeniiberstellung von Tod und Geld heraus-
gearbeitet wird, so werden auch hier Verflechtungen unterschiedlicher Diskursfel-
der aufzuzeigen sein, welche disziplinir gebundeneren Herangehensweisen gege-
benenfalls entgehen. Ein Vorhaben, fiir welches sich das paracelsische Denken, in
dem sich Theologisches mit sozialkritischen und nicht zuletzt auch naturphiloso-
phischen Uberlegungen kreuzt, vielleicht besonders eignet.

Zunichst werden die oben genannten soziale Hierarchien kritisierende und af-
firmierende Dimensionen des Todes in der zeitgendssischen Vorstellungswelt de-
taillierter zu skizzieren sein. Das soll am Beispiel des Totentanzes von Basel (auch
>Grobasler Totentanzs, >Predigertotentanz«, >Tod von Basel genannt) geschehen.

7 Vgl. Gantenbein, »)enseits«; Alois M. Haas, »Sterben und Todesverstandnis bei Paracelsusc,
in: Paracelsus heute—im Lichte der Natur, hg. von Robert Jutte, Heidelberg 1994, S.132—148.

8 Vgl. Helmar Schramm, Karneval des Denkens. Theatralitdt im Spiegel philosophischer Texte des 16.
und 17. Jahrhunderts, Berlin 1996, S. 68—79; hier: S. 78f.

9 Vgl. Wehrens, Der Totentanz, S. 53. Die Bezeichnungen dienen zumeist der Abgrenzung vom
etwas jingeren und weit weniger berithmten Kleinbasler Totentanz von Basel-Klingental,
der eine frithe Nachbildung des Grof3basler Totentanzes ist. Vgl. die folgenden Ausfithrun-

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

Im Anschluss wird zu zeigen sein, wie sich dieser sozialkritischen Ambivalenz ge-
geniiber das Geld nicht minder durch einen egalisierenden, traditionelle stindische
Distinktionen infrage stellenden Effekt auszeichnet, zugleich aber die Herausbil-
dung neuer hierarchischer Muster bewirkt. Auch hier wird auf das Beispiel Basel
rekurriert werden. Die Hervorhebung der Stadt am Oberrhein liegt nicht nur nahe,
da der genannte Totentanz bereits damals iiber die Stadtgrenzen hinaus bekannt
und Basel eine tiberregional bedeutende, von Kaufmannsvereinigungen dominierte
Handelsmetropole war — Tatsachen, die ihr bei Historiker:innen sowohl den Beina-
men >Totentanzstadt«als auch den der >Geldstadt« eingetragen haben.” Basel bietet
sich als Bezugspunkt vor allem auch an, da Paracelsus hier 1527/1528 als Stadtarzt
tatig war. Es liegt also eine unmittelbare geobiographische Nihe vor, die im Verlauf
dieses Kapitels zu reflektieren sein wird, insbesondere auch weil Paracelsus’ flucht-
artiges Verlassen der Stadtim Februar 1528 einen Wendepunkt in seinem Leben dar-
stellte, nach welchem er mit der Niederschrift seines sozialkritischen Schrifttums
begann.

Im weiteren Verlauf dieses Kapitels soll gezeigt werden, wie Paracelsus im Zuge
seiner Uberlegungen zu einem wahrhaft christlichen, die gesamte Lebenswelt um-
greifenden vita beata seine ideale Gesellschaftsordnung entwirft. Wie benannt stellt
der Tod einen zentralen Strukturfaktor derselben dar, insofern sich in Bezug auf
ihn die grundlegende Egalitit jenes Gemeinwesens begriinden lisst, zugleich aber
auch die verbliebenen sozialen Ungleichheiten und Hierarchisierungen gerechtfer-
tigt werden — in einer Weise, die mit der am Totentanz von Basel erliuterten ver-
gleichbar erscheint. Geld stellt einen Storfaktor dieser Ordnung dar, der ganz an-
dere gesellschaftliche Strukturen zeitigt und der aus dem »seligen Leben« vollends
auszuschliefRen ist. Auch wenn diese Gegeniiberstellung um einiges impliziter er-
scheint als bei Lydgate oder Copernicus, so soll doch ihre Rolle deutlich werden, die
sie in Paracelsus’ Schriften spielen: Sie sind die konzeptionellen Bezugspunkte, die
es ihm ermoglichen, die ihn in dieser Lebensphase umtreibenden Fragen nach der
gerechten Verfasstheit der Gesellschaft in seinem Sinne zu verhandeln.

gen. Allgemein zum Basler Totentanzgemalde vgl. ebd., S. 50-56; S. 72-78; S. 199f; sowie War-
da, Memento mori, S. 227ff; Franz Egger, Basler Totentanz, Basel 1990, S.19-79.

10 Vgl Kaiser, Der tanzende Tod, S.194; vgl. Lionel Gossmann, »Basel«, in: Geneva, Zurich, Basel.
History, Culture & National Identity, hg. von Nicolas Bouvier, Gordon A. Craig und Lionel Goss-
man, Princeton NJ 1994, S. 63—98; hier: S. 69ff sowie Heinz Polivka, Basel und seine Wirtschaft.
Eine Zeitreise durch 2000 Jahre, Lenzburg 2016, S. 83.

am 12.02.2026, 11:58:1

21


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

3.1 Tod und Geld als soziale (Un-)Gleichmacher

3.1.1 Die (Un-)Gleichheit vor dem Tod - Der Totentanz von Basel (ca. 1440)

Die zeitlose Erkenntnis, dass ausnahmslos alle Menschen dem Tode unterworfen
sind und ihr Dasein begrenzt ist, ist zentrale Botschaft jedes memento mori — so auch
im Totentanz von Basel, das neben der Liibecker/Revaler Variante mutmafilich be-
rithmteste, einen Totentanz darstellende Wandgeméilde im deutschen Sprachraum.
Wie diese umfasste er die geliufige, einem Tanzreigen oder einer Prozession nach-
empfundene Abfolge von Todesbegegnungen - einzelne Szenen, unterlegt mit Dia-
logtexten, in welchen Vertreter verschiedener gesellschaftlicher Stinde vom Tode
szum Tanz gefithrt« werden.

Der Basler Totentanz wurde um 1440, zur Zeit des Basler Konzils gefertigt. Er
war wohl das erste Wandgemailde dieser Art im ganzen das heutige Elsass, die Nord-
westschweiz und den Oberrhein einschliefenden Gebiet und stellte den Auftake dar
fiir eine Vielzahl von Varianten des Motivs in Wort und Bild. Bald war er iiber die
Stadtgrenzen hinaus bekannt." Zwischen 1460 und 1480 wurde in direkter Nach-
bildung ein weiterer Totentanz in Basel-Klingental (-:Kleinbasler Totentanz) gefer-
tigt. Zugleich wurden in der Stadt am Oberrhein, als zeitgendssisch bedeutendem
Druckort, eine Vielzahl von >Buchtotentinzen« publiziert, die von dem Wandgemal-
de inspiriert gewesen sein diirften. Dies betrifft nicht zuletzt die enorm erfolgrei-
chen und rasch iiberregional Verbreitung findenden Imagines mortis Hans Holbein
des Jingeren. Sie wurden zwar erst 1538 in Lyon publiziert, entstanden aber be-
reits 1526, als Holbein in Basel und offenbar in unmittelbarer Nihe zum Grof3bas-
ler Totentanzgemailde lebte. Auch der Totentanz von Basel selbst wurde schon frith
mehrfach fiir den Druck adaptiert. Zu den berithmtesten Publikationen zihlen je-
ne mit den 1616 angefertigten Kupferstichen Matthias Merian d. A. (1593-1650).” Es

11 Vgl hierzuwie zum Folgenden: Wehrens, Der Totentanz, S. 24; S. 50-56; S. 72—78. Darliber hin-
aus waren freilich auch zahlreiche andere Genres der Todesmeditation in diesem Raum ver-
breitet, wie Bufdpredigten, die Legende von den drei Lebenden und den drei Toten, die Ars
moriendi u. a (vgl. ebd., S.13ff; S. 24—48). Mit dem Totentanz von Basel allerdings scheint die
Reflexion des Todes einen neuen Hohepunkt erreicht zu haben, wie die rasche Verbreitung
des Motivs in den genannten Gebieten nahelegt: Wehrens zihlt (nicht abschlieRend) allein
bis155018 entsprechende Gemalde und Druckwerke fiir die genannten Gebiete auf (vgl. ebd.,
S. 5f). Darlber hinaus ist freilich auf die im oberrheinischen Raum nicht minder verbreiteten
Fastnachtsspiele, Bufdpredigten und anderweitigen literarischen Zeugnissen hinzuweisen.
Diese sind offenkundig in engem Zusammenhang mit der grofien, raumlich koinzidieren-
den Verbreitung der Totentdnze zu sehen.

12 Merians Adaption wurde zwischen1621 und 1649 viermal aufgelegt. Nach seinem Tod folgten
weitere Ausgaben (vgl. ebd., S.199f). Die Dialoge der Figuren waren zuvor ochne Ubernahme
der Bilder 1581 von Huldrich Frolich publiziert worden (vgl. Huldrich Frélich, Lobspruch an die
Hochloblich vand Weitberiimpte Statt Basel: Inhaltende mancherley namhaffte vand fiirneme Sa-

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

ist diese Vielzahl von Publikationen und vom Totentanz von Basel (bis heute) inspi-
rierten Werken, die Basel eben jene Bezeichnung der Totentanzstadt eingetragen
haben.

Der Totentanz von Basel selbst befand sich auf der Mauerinnenseite des
zum stidtischen Dominikanerkloster gehorenden Laienfriedhofs. Er umfasste
urspriinglich wohl 37 Figurenpaare von anderthalb Metern Hohe und wies eine
Gesamtlinge von etwa 58 Metern auf. Mehrfach restauriert und an sich indern-
de religiése wie kiinstlerische Vorstellungen angepasst, ist seine urspriingliche
Bildgestalt ebenso wie der mutmafilich vorhandene Begleittext zwar verloren —
Merians Druck gibt seine Gestalt fast 80 Jahre nach seiner Entstehung wieder
—, allerdings aufgrund der zahlreichen frithen Reproduktionen und Adaptionen
rekonstruierbar.”

Vor allem l4sst der von Basel-Klingental, der bis zu seinem Abriss im 19. Jahr-
hundert zwar zunehmend verfallene, sonst aber allem Anschein nach weitgehend
unverdndert erhaltene Totentanz Riickschliisse auf die einstmalige Gestalt und die
Textfolge seines >grofRen Bruders«< zu. Dariiber hinaus gilt die Adaption Merians als
verlissliche Wiedergabe, wenn auch im Zustand nach den Restaurierungen und
Uberarbeitungen der Jahre 1568 und 1616.* Den Erfordernissen des Mediums fol-
gend wurde die Tanzfolge hier in eine Sequenz einzelner, wenn auch miteinander
verbunden anmutender Todesbegegnungen aufgelost. Verloren ging dabei aller-
dings eine der urspriinglichen bildlichen Darstellungsform implizite Gleichsetzung
der abgebildeten Stindevertreter:innen. Denn gerade die Reihung der am Reigen
Teilnehmenden auf einer einzigen, horizontalen Ebene suggeriert, wie angedeutet,

chen/so darinn zii sehen: Auch die Ursachen/Warumb gemelter Statt Schlagglocken bey einer Stund
andern vorlauffen. Hieneben werden auch die Reumen/so am Todtentantz bey jedem Stande verzeich-
net/der Ordnung nach/weil sie maengklichem zii lesen anmuetig/eingeleibet, Basel 1581. Vgl. Weh-
rens, Der Totentanz, S. 54f; vgl. Warda, Memento mori, S. 240ff.

13 Vgl ebd,, S.227. Zur genaueren Situierung des Totentanzgemaldes vgl. Egger, Basler Toten-
tanz, S.18f; Wehrens, Der Totentanz, S. 50. Die erste Restaurierung erfolgte bereits 1568, wo
im Sinne der in Basel erfolgten Reformation insbesondere die >Er6ffnungsszene« verandert
wurde, die nunmehr nicht einen Dominikanerménch, sondern den Basler Reformator Oeko-
lampad als Prediger zeigte. Dariiber hinaus wurde etwa die Kleidung dem Zeitgeschmack
angepasst und im Begleittext der altkirchliche Ablasshandel kritisiert (vgl. Egger, Basler To-
tentanz, S. 28f). Weitere Renovationen fanden 1614—1616, 1657/1658 und 1703 statt (vgl. ebd.,
S.32-36). Die eigene Verginglichkeit erreichte den>Tod von Basel<im Jahre 1805, als er, seit
der letzten Sanierung 1703 zunehmend verfallend, einer von den Anwohner:innen geforder-
ten Umgestaltung des Friedhofs zu einem Park weichen musste (vgl. ebd., S. 36ff). Der ehe-
malige Friedhofsplatz tragt auf dem Basler Stadtplan bis heute den Namen >Totentanz<.Er-
halten geblieben sind 19 Portritfragmente der Stindevertreter:innen, die heute im Histori-
schen Museum Basel ausgestellt sind.

14 Vgl ebd., S. 26f; vgl. Wehrens, Der Totentanz, S. 73; S. 199.

am 12.02.2026, 11:58:1

23


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

ihre Gleichwertigkeit: Sie sind im und durch den Totenreigen miteinander ver-
bunden und bilden im Tanz eine Gemeinschaft von Gleichen. Ein Aspekt, der in
den in Merians Fassung nicht erhaltenen, aber im Totentanz von Basel-Klingental
tiberlieferten und zu Beginn dieses Kapitel zitierten Worten betont wird: Wer kann
an den Gebeinen schon unterscheiden, wer Herr und wer Knecht gewesen ist?

Aufdieser in Wort und Bild in vielerlei Totentinzen dhnlich zum Ausdruck kom-
menden Feststellung der allgemeinen Todesverfallenheit beruht das vielbeachtete
sozialkritische Moment.” Angesichts der Gleichheit der Menschen vor dem Tode
erscheint eine auf hierarchischen Unterscheidungen beruhende Gesellschaftsord-
nung, wie sie die Totentinze prominent widerspiegeln, zumindest als der Anfrage
wiirdig. Ganz konsequent gedacht aber mag der Tod nicht nur als Anlass erschei-
nen, die vorliegende gesellschaftliche Ordnung zu hinterfragen, sondern gerade-
zu als Mahner allgemein menschlicher Gleichwertigkeit, ja als sozialer Gleichmacher.
Was sollen gesellschaftliche Hierarchien, wo am Ende doch alle sterben werden und
die diesseitige Ordnung damit hinfillig wird?

Aus der Perspektive der christlich fundierten contemptus mundi erscheint alles
Diesseitige in diesem Sinne als blo vorliufig, wenn nicht scheinhaft bzw. als >Vor-
spiel zu der als eigentlich aufgefassten jenseitig-gottlichen Realitit. Der Tod fun-
giertals Mahner der Scheinhaftigkeit der Welt und zugleich als eigentlicher Auflser
der un-wirklichen Wirklichkeit. Er ist es, an dem sich der >Ewigkeitswert« der dies-
seitigen Wirklichkeit misst, der alle sozialen Unterscheidungen und Ungleichheiten
in Frage stellt und zuletzt einebnet.*®

15 Vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 36f.

16  Das Spiel um Schein und Sein der sozialen Realitaten, welches die Totentdnze im theatralen
Setting des Tanzes bzw. einer Tanzvorfithrung artikulieren, steht damit in bemerkenswerter
Beziehung zur Vorstellung vom Weltgeschehen als einem Schauspiel. Dieses originar anti-
ke Interpretationsmuster wurde bereits von den christlichen Autoren der Spatantike umge-
deutet und wird geldufiger Weise als in den Dramen und Auffiihrungen des Barocktheaters
als auf die Spitze getrieben betrachtet (Vgl. Christian Weber, »Theatrum Mundi<. Zur Kon-
junktur der Theatrum-Metapher im 16. und 17. Jahrhundert als Ort der Wissenskompilation
und zu ihrer literarischen Umsetzung im >Grofden Welttheater«, in: metaphorik.de 14 (2008),
S.333-360; hier: S.343; S. 356f sowie immer noch Richard Alewyn, Das grofie Welttheater. Die
Epoche der hofischen Feste in Dokument und Deutung, Miinchen 1959, v.a. S. 60—71; S. 82-90.

Die Beziehung der Totentdnze in all ihren Variationen zur Herausbildung und Dominanz der
barocken Weltdeutung unter theatralen Vorzeichen ist im Detail offenbar immer noch un-
erforscht und wird in diesem Zusammenhang oftmals vernachléssigt (vgl. z.B. »Theatrum
Mundi, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Ritter, 13 Bde., Darmstadt
1971-2007). Neben den offensichtlichen Gemeinsamkeiten mit den entsprechenden Dramen
des Barocks, etwa das menschliche Leben im Transitionsraum eines Bithnengeschehens zu
verorten und der Integration desselben in die zeitgendssischen heilsgeschichtlichen Vorstel-
lungen, gibt es freilich bedeutende Differenzen. Im Einzelnen ist auf diese an dieser Stelle
nicht einzugehen; hervorzuheben ist allerdings die in der Tat hdhere Ambiguitat bzw. der
Deutungsspielraum, der den Totentanzen oftmals innewohnt. In Calderéns exemplarischem

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

Als Kommentar zu den sozialen Verhiltnissen gelesen, sind allerdings gerade
die Totentdnze von einer eigentiimlichen und nicht immer ausreichend gewiirdig-
ten Ambivalenz. Konstatiert man einerseits ihr sozialkritisches, ja, subversives Po-
tential, so nimmt andererseits die strenge Reihenfolge des Auftretens, die den To-
tenreigen prigt, die real bestehenden Hierarchien auf und schreibt sie in ihrer bild-
lichen wie literarischen Darstellung fort. So zu sehen am Papst, der in der Regel den
Tanzreigen anfiithrt und dem die iibrigen Stinde in streng hierarchischer Reihung
folgen: Einerseits kann es als eine Demiitigung verstanden werden, als erster (oder
iiberhaupt) abtreten zu miissen; andererseits wird damit seine herausgehobene ge-
sellschaftliche Stellung nur noch betont. Wenn im Text zum Totentanz von Basel-
Klingental etwa der Tod zum Papst spricht »Her Bopst Merck vft der pfiffen ton /
Ir Sullent dar noch Springen gar schon. / Es hilfft dar fvr kein Dispensieren / Der
Tod will vch zo dem tantz furen«” wird zwar verdeutlicht, dass weder Wiirden noch
eine behauptete, vermeintlich von Gott verliehene Amtsgewalt vor dem Tod einen
Unterschied bedeuten. Zugleich aber wird die einzigartige diesseitige Machtpositi-
on des Papstes noch einmal konstatiert, wie dessen Antwort verdeutlicht: »Ich was
ein hilger vatter genant. Die will ich lebt Ich gebot in Alle lant. Mich furt der todt ge-
waltecklich. Nie mant mag dem todt Entwichen. [Herv.: PL]«*®

Dieses Oszillieren zwischen potentieller Sozialkritik und Fortschreiben der be-
stehenden Ordnung wird auch besonders deutlich an der Predigtszene, welche dem
Basler Tanzreigen vorangestellt war (Abb. 3).

Theatro del mundo (ca. 1630) etwa beinhaltet das Drama eine eindeutige soziale Vorherbe-
stimmung sowie Beurteilung des menschlichen Lebens durch den autor, d.h. Cott, verbun-
den mit einer die bestehenden Verhiltnisse bekriftigenden Aussage (vgl. Weber, »Thea-
trum Mundi«, S. 355). Die Totentdnze hingegen sind, wie im Folgenden zu zeigen sein wird,
auch dahingehend von gréfierer Offenheit.

17 Wehrens, Der Totentanz, S. 74. In den Uberlieferungen des GroRbasler Totentanzes ab 1581 ist
nicht von »Dispensieren«, sondern von Ablass bzw. Ablasshandel die Rede. Ebendies scheint
eine kritischere Uberarbeitung im reformatorischen Sinne zu sein (vgl. Frolich, Lobspruch,
Fol.C4).

18 Wehrens, Der Totenztanz, S. 74.

am 12.02.2026, 11:58:1

215


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Abb. 3: Matthius Merian d. A., Predigerszene des >Todten-Tanzes., 1621.

Matthius Merian d. A., Todten-Tanz. Wie derselbe in der Weitberiimbten Statt
Basel als ein Spiegel Menschlicher beschaffenheit gantz Kiinstlich mit Lebendigen
Farben Gemabhlet, nicht ohne nutzliche Verwunderung zu sehen ist, Basel 1621, Fol.
A1.

Ein von einer Kanzel herab sprechender Prediger (in der urspriinglichen Fas-
sung wohl ein Dominikanermoénch, spiter iibermalt mit den Ziigen des Basler Re-
formators Oekolampad™) zihlt zu seinen Zuhérern eine Gruppe von neun Perso-
nen, von denen offenbar jeweils drei zum Adel und zur Geistlichkeit gehéren. Die
letzte Dreiergruppe, am weitesten vom Prediger entfernt, umfasst eine mannliche

19 Vgl Ebd,, S.53f. Wie oben erwihnt, ist sind Predigt- oder Predigerszenen vor Beginn des ei-
gentlichen (Toten-)Tanzgeschehens geldufig. Der Totentanz von Basel-Klingental bildet hier
zwar eine Ausnahme (vgl. ebd., S. 72f), aber es ist davon auszugehen, dass die Grofibasler
Variante diese Darstellung beinhaltete. Sie findet sich jedenfalls auch in einer spateren, um
Originaltreue bemiihten Aquarellkopie des Wandgemaldes, angefertigtim Auftrag der Stadt
vom Basler Topographen Emanuel Biichels, 1773 (vgl. hierzu Egger, Basler Totentanz, S. 30).
Zur Person der Oekolampad und seiner Bedeutung fiir die Basler Reformation vgl. Amy
N. Burnett, »The Reformation in Basel, in: A Companion to the Swiss Reformation, hg. von ders.
und Emidio Campi, Leiden u.a. 2016, S.171-215; hier: S. 181-187.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

und eine weibliche Figur — die offenbar zum biirgerlichen Stand gehoren, ohne be-
rufsstindisch niher gekennzeichnet zu sein — sowie, ganz am rechten Rand eine
gekriimmt stehende Gestalt mit Sack und Hacke, bei der es sich offenkundig um
einen Bauern handelt. Will man diese Szene als Kritik der bestehenden sozialen
Ordnung lesen, so liefRe sich festhalten, dass der Prediger seine mahnenden Wor-
te an alle Stinde gleichermafien richtet. Wihrend aber die Vertreter der Geistlich-
keit (Papst, Kardinal, Bischof) eher untereinander ins Gesprich vertieft erscheinen,
als im eigentlichen Sinne zuzuhoren, und auch die Adligen und Biirger:in ihre Bli-
cke vom Sprecher abwenden, scheint der hier buchstiblich an den Rand gedring-
te Bauer derjenige zu sein, der dem Gesagten aufmerksam, ja gespannt folgt. Der
Prediger scheint im Gegenzug mit dem Bauern Blickkontakt zu halten. Seine weit
ausladende Geste mit der zum Friedensgruf? erhobenen linken Hand wirkt wie zu
ihm hin ausgerichtet. Die Botschaft des Predigers (in der rechten hilt er ein aufge-
schlagenes Buch, anzunehmenderweise die Bibel) erscheint somit vor allem als an
den als marginalisiert dargestellten Bauern adressiert, wihrend die mit sich selbst
beschiftigten héheren Stinde die Ansprache weitgehend ignorieren.*

Der Bauer in seiner einfachen Kleidung, armster der hier Dargestellten, mag da-
her als eigentlicher Adressat des gesamten Totentanzes gelesen werden. Ihm wird
nicht nur die offenkundige Fehlbarkeit der hoheren Stinde, sondern - eingedenk
der immer wieder betonten Hinfilligkeit alles Diesseitigen — auch seine fundamen-
tale Gleichrangigkeit im Tode bewusstgemacht. All dies sind Anreize, die bestehen-
den Verhiltnisse mit ihren hier thematisierten Ungleichheiten der Kritik zu unter-
ziehen.

Allerdings finden sich weder auf literarischer noch auf bildlicher Ebene die-
ses Totentanzes Anzeichen fiir eine tatsichliche Forderung nach Verinderung
bestehender sozialer Hierarchien. Zudem ist freilich auch der Totentanz von Ba-
sel vor dem Deutungshorizont der contemptus mundi zu interpretieren, welche
die irdischen Verhiltnisse als buchstiblich temporir begreift. Jede Kritik an den
gesellschaftlichen Hierarchien mag miilig erscheinen, da ihre wie auch immer
geartete Veranderung ebenso nichtig wire. Im Tode (und nur im Tode) werden die
Verhiltnisse aufgehoben und, im Sinne des zeitgendssischen christlich-heilsge-
schichtlichen Verstindnisses, Verfehlungen und Wohlverhalten des Individuums
in der Ewigkeit mit Belohnungen und Strafen vergolten.

Dariiber hinaus ist zu bedenken, dass Totentanzdarstellungen, insbesondere in
ihrer smonumentalenc Ausfithrung, nicht nur offenbar mit Billigung, sondern auch
im Auftrag kirchlicher Institutionen (mafigeblich als Ausstattung von Kapellen und
insbesondere Friedhéfen) angefertigt wurden und so keineswegs auf eine Funda-
mentalkritik der bestehenden Gesellschaftsordnung mit ihrer privilegierten Stel-

20 Diese Deutung gilt freilich unter dem Vorbehalt, dass es sich bei Gestik und Mimik der Figu-
ren nicht auch um eine nachtréagliche Bearbeitung im Zuge der Restauration handelt.

am 12.02.2026, 11:58:1

27


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

lung fiir Kirche und Geistlichkeit zielten. Im Falle Basels wurde der Totentanz offen-
bar von den dort ansissigen Dominikanerménchen in Auftrag gegeben, deren Ver-
hiltnis zu weltlichen wie kirchlichen Hierarchien durchaus als komplex verstanden
werden kann. So handelte es sich beim Basler Dominikanerkloster um ein Reform-
konvent, das Privatbesitz seiner Mitglieder verbot, Weltverachtung im obigen Sinne
predigte und sich zugleich aus Immobilienbesitz und Kapitalertrigen finanzierte.
Die Klostergemeinschaft war im Kern demokratisch verfasst und verteidigte doch
gleichzeitig die papstliche Vorrangstellung vor der Bischofsversammlung. In jedem
Falle kann davon ausgegangen werden, dass der Totentanz den »seelsorgerischen
Absichten«* der Dominikaner entsprach — der Verbreitung und Vertiefung christli-
cher Lehren - aber weder kirchenpolitisch noch sozial umstiirzlerische« Uberzeu-
gungen propagieren sollte.

Die Totentinze — nimmt man den >Tod von Baselcals Exemplum - erscheinen so
alsvon einer eigentiimlichen Dialektik gezeichnet, die sich »fiir soziale Projektionen
konservativer wie kritischer Art«** eignet: Missbilligung irdischer (inklusive kirch-
licher) Verhiltnisse wird offensichtlich zugelassen, ja, sogar herausgefordert. In der
immer wieder betonten Aufthebung aller sozialen Distinktionen im Tode jedoch wird
ihr die letzte Spitze genommen und die hierarchische Ordnung nachgerade legiti-
miert. Auch wenn dieser Aspekt in der Forschung bekannt ist, so ist er theoretisch
doch weitgehend unreflektiert. Untermauern lief3e sich diese Doppelgesichtigkeit
der Totentinze etwa in Rickgriff auf Ansitze der Cultural Studies. Geht man etwa
mit den von Stuart Hall gepriagten cultural studies davon aus, dass soziale Hegemo-
nie, das heifdt die Herrschaft bestimmter sozialer Gruppen iiber andere, nur mitim-
pliziter Zustimmung der jeweils Subordinierten stabil gehalten werden kann (etwa

21 Egger, Basler Totentanz, S. 25. Die Erstellung des Totentanzgemaldes hat keine Spuren in den
Archiven und Bibliotheken des Basler Dominikanerklosters hinterlassen, weswegen die ge-
nauen Entstehungsumstande unklar sind (vgl. ebd., S. 25f). Das Kloster war 1429 einer Re-
form unterzogen worden, die auf Riickbesinnung der Ordensideale zielte, insbesondere auf
das Armutsideal. Privatbesitz der in Giitergemeinschaft lebenden Ordensmitglieder wurde
verboten, wihrend die Klostergemeinschaft weiterhin Einkiinfte aus verschiedenen Quellen
beziehen sollte (eben u.a. Immobilienbesitz und Kapitalzinsen). Die Weltverachtung (con-
temptus mundi), so berichtet ein zeitgendssischer Chronist des Basler Klosters, gehorte zu den
besonderen Tugenden der Ordensangehérigen (vgl. ebd., S.14). Kénnte dies im Sinne einer
Skepsis gegeniiber kirchlichen und weltlichen Hierarchien gewertet werden, so ist zugleich
zu bedenken, dass der Orden zu eben dieser Zeit eine dezidiert propépstliche Haltung in
der Frage nach der Oberhoheit in der katholischen Kirche (Papst vs. Konzil) einnahm. Diese
wurde eben auf dem Konzil von Basel (1431-1449), wiahrend dem der Totentanz mutmaflich
vollendet wurde, kontrovers diskutiert. In der Versammlung, welche in den ersten Jahren (bis
1433) inden Rdumen des Dominikanerklosters und unter bedeutender Mitwirkung der Basler
Ordensleitung tagte, sprach sich das Kloster fir eine im herkdommlichen Sinne klare Hierar-
chie in der Kirchenfiihrung aus (vgl. ebd., S.13-15).

22 Kiening, »Ambivalenzenc; hier: S. 43; vgl. auch Kiening, Das andere Selbst, S. 56.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

durch teilweise Beriicksichtigung ihrer Interessen), so miissen mediale Auflerun-
gen (>Texte<), welche die bestehenden Herrschaftsverhiltnisse stabilisieren sollen,
im Prinzip auch fiir die Marginalisierten vor deren konkreter, sozial bedingter Le-
benssituation zustimmungsfihig sein.”® Dem auf Halls Ansatz aufbauenden John
Fiske zufolge gelingt das iiber eine gewisse Offenheit in der Deutung (Polysemie)
medialer Texte. Eben weil sich deren Deutung erst im konkreten, sozial bedingten
Interpretationsrahmen ergibt, kann allein ein gewisser Interpretationsspielraum
umfassende Resonanz bei moglichstvielen Individuen und sozialen Gruppierungen
ermoglichen - ein Interpretationsspielraum, welcher zwangsliufig auch widerstre-
bende Positionen umfasst: Polysemie wird so zum »textual equivalent of social dif-
ference and diversity«**. Jeder auf >hegemonielle Zustimmung« abzielende mediale
Text ist daher notwendigerweise gepragt von der Spannung zwischen einer >domi-
nanten Lesart« und einer gewissen Offenheit. Die Bedeutungsfindung bleibt dabei
zwangsliufig unbestimmt, entzieht sich jeder letztlichen Kontrolle und stellt einen
kontinuierlichen, niemals abgeschlossenen Aushandlungsprozess dar.

Es mag vermessen erscheinen, den Totentanz von Basel mit diesen an >Fernseh-
texten<der 1970er und -8oer Jahre entwickelten Ansitzen in Verbindung zu bringen.
Allerdings zielte er auf vergleichbare Resonanz, insofern er sich an alle Schichten,
insbesondere auch die unteren richtete: Gerade der Basler Totentanz zeichnete sich
durch eine differenzierte Fiille rangniederer Stindevertreter:innen aus, welche Adel
und Geistlichkeit an Zahl iibertrafen; eine Tatsache, welche die Identifikation mit
den Figuren fir die nicht oder kaum Privilegierten erleichtert haben mag. Er war
dariiber hinaus auf dem Laienfriedhof des Klosters angebracht, grundsitzlich frei
zuginglich und seine Deutungsangebote waren zumindest im Medium des Bildes
fiir alle rezipierbar: »Darauf scheint ihr mir bei diesem Denkmal abgezielt zu ha-
benc, schreibt etwa Petrus Ramus in seiner Beschreibung der Stadt Basel von 1571,

23 Vgl. Stuart Hall, »Encoding/Decoding, in: Culture, Media, Language, hg. von Stuart Hall, Lon-
don 1980, S.123-138. Zugrunde liegt hier natiirlich Antonio Gramscis Hegemoniekonzept,
vgl. Antonio Gramsci, Gefingnishefte, 10 Bde., Berlin/Hamburg 1991.

24 John Fiske, Television Culture, London 1987, S. 16. Fiske verdeutlicht dies an der Analyse pop-
ularer sFernsehtextec« »Central to this theory is the notion that all television texts must, in
order to be popular, contain within them unresolved contradictions that the viewer can ex-
ploit in order to find within them structural similarities to his or her own social relations
and identity« John Fiske, »Television: Polysemy and Popularity, in: Critical Studies in Mass
Communication 3/4 (1986), S.391—408; hier: S.392.

25  Vgl.ebd.,S. 84.1m Gegensatz zu Hall geht Fiske nicht von einer einzelnen, nahegelegten>do-
minantenc< Lesart aus, sondern von einer Vielzahl méglicher praferierter Bedeutungen. Der
>Textc ist laut Fiske eine »structured polysemy, [..] a potential of unequal meanings, some
of which are preferred over, or proffered more strongly than, others, and which can only be
activated by socially situated viewers in a process of negotiation between that text and their
social situation«: ebd., S. 65.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

»dass nicht nur die Gelehrten, sondern auch die Knaben und Weiber, die Lasttri-
ger und Ruderknechte und der grosse Haufen der noch so Ungebildeten, durch jene
Malerei ermahnt«?® wiirden. Zuletzt war der Basler Totentanz im Rahmen dessen,
was zu dieser Zeit als (lesende) Offentlichkeit gelten konnte, héchst populir, was
nicht nur die erwihnten Druckadaptionen zeigen, sondern auch seine Bedeutung
fiir das, was man frithen Basler Tourismus nennen kénnte. So berichtet Merian in
der 1649er Neuauflage seines Drucks, das Wandgemilde wiirde »noch heutigs Tags
von allerhandt Nationen und Standes durchreysenden Personen mit sonderbahrem
Lust und Begierde/zu Basel an seinem Orth angesehen/unnd beystehende Rythmi
gelesen«™.

Ob das sozialkritische Potential oder eher eine, um mit Hall zu sprechen, »domi-
nant hegemonic position«*® in der Rezeption dieses Wandgemaldes durchschlugen,
war fraglos abhingig von Disposition und Interpretation der Rezipierenden, iiber
die im Einzelnen nur Spekulationen angestellt werden konnen. Man darf allerdings
vermuten, dass gerade die Pluralitit von Deutungsmoglichkeiten entscheidend zur
Popularitit von Totentinzen beigetragen haben mag, da sie auch fiir ganz entge-
genstehende Positionen zustimmungswiirdige Interpretationsangebote bereithiel-
ten®. Jedenfalls ist grundsitzlich die von den genannten theoretischen Positionen
gestiitzte Ambivalenz des Basler Totentanzes hinsichtlich seines méglichen Urteils
iber die gesellschaftliche Ordnung festzuhalten. Der Tod erscheint in Bezug zur so-
zialhierarchischen Ordnung der zeitgendssischen Gesellschaft sowohl als subversiv
als auch als affirmativ, als sozialer Gleichmacher und Ungleichmacher zugleich.

26  Ramus, Petrus, Basilea ad senatum populumque Basiliensem, [0. 0.] 1571; zitiert aus: Egger, Basler
Totentanz, S. 30f. Zur Zuginglichkeit des Totentanzes vgl. Wehrens, Der Totentanz, S. 24. Im
Gegensatz dazu lag etwa der ldnger erhaltene Totentanz von Basel-Klingental im Klausurbe-
reich des dortigen Nonnenklosters. Vgl. ebd., S. 72.

27  Matthius d. A. Merian, Todten-Tanz/Wie derselbe in der loblichen und weitberiihmten Statt
Basel/Als ein Spiegel Menschlicher Beschaffenheit/gantz kiinstlich gemahlet zu sehen ist. Mit
beygefiigten/aufd H. Schrift vnd denen Alten Kirchenlehrern gezogenen/Erinnerungen vom Todt/
Aufferstehung/liingsten Gericht/Verdammnuf der Gottlosen/vnd dem Ewigen Leben. Nach dem Ori-
ginal in Kupffer gebracht/vnd heraufS gegeben/Durch Matthaeum Merian den Eltern, Frankfurt a.M.
1649, S.11.

28  Hall,»Encoding/Decodingx, S. 136. Fiir Hall stellt der Normalfall freilich eine »negotiated po-
sition« (ebd.) dar, d.h. im Grundsatz die Ubernahme der intendierten Lesart, welche zur An-
passung an die individuelle (soziale) Situation mit oppositionellen Elementen verbunden
wird (vgl. ebd.).

29  Vgl. hierzu auch die Ausfiihrungen in Kapitel 2 zu>materialistischen< Deutungen der Toten-
tanzmotivik.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

3.1.2 Die (Un-)Gleichheit vor dem Geld - Basel als >Geldstadt«

Aus theoretischer Perspektive betrachtet ist Geld nicht nur der sgroRe Vergleichers,
indem es als Wertmesser und Tauschmedium einen komparativen Bezugspunkt fiir
Dinge und Dienstleistungen ganz unterschiedlicher Art bietet. Er schafft es dar-
tiber hinaus, wie vermerkt worden ist, auch eine Art Gleichwertigkeit der beteiligten
Handelspartner:innen. Dies gilt im Gegensatz etwa zur Gabendkonomie, bei der fiir
beide Seiten vollkommen gleichwertige Transaktionen nahezu unmdglich sind: Die
qualitativ nicht gegebene oder quantitativ nicht eindeutig festzustellende Gleich-
heit der Gaben lisst stets eine:n der Beteiligten als in der Schuld stehend zuriick.
Die Gabe fordert stets die Gegengabe heraus, wodurch dauerhafte personale Be-
ziehungen gestiftet und am Laufen gehalten werden.*® Die Leistung des Geldes als
Rechen- und Zahlungsmittel, Verschiedenartiges auf quantifizierbare und eindeu-
tig vergleichbare >Werte« zu reduzieren, beschrinkt die Beziehung von Kaufenden
und Verkaufenden dagegen allein auf den Moment der Transaktion. Sie tauschen,
wenn nicht Gleiches, so doch Gleichwertiges.*" Die Tauschaktion macht sie zu Ver-
tragspartner:innen, welche sich itber den Moment der Transaktion hinaus nichts
schulden und lisst sie als Gleichwertige wieder auseinandergehen, unabhingig von
ihrer sonstigen sozialen Stellung. Vor dem Geld sind alle gleich. Es reduziert »alle
interindividuellen Unterschiede auf einen einzigen: Geldbesitzer zu sein.«** Kauf
und Verkauf errichten unabhingig von anderweitigen sozialen Distinktionen eine

30  Vgl. hierzu wie zum Begriff der Gabenékonomie Paul, »Legitimitat des Geldes«; v.a. S. 112 so-
wie die grundlegenden Uberlegungen Marcel Mauss’ (Marcel Mauss, Die Gabe. Form und Funk-
tion des Austauschs in archaischen Gesellschaften, Frankfurt a.M.1968). Zu Recht ist die Kontras-
tierung von Gaben- und Geldokonomie in der Vergangenheit als zu starr kritisiert worden,
stellen sie doch zwei idealisierte und in der Realitat kaum je in Reinform realisierte Typen
des Austauschs dar (vgl. Andrej Rus, »Gift vs. Comodity« Debate Revisited, in: Anthropologi-
cal Notebooks 14/1 (2008), S. 81—-102). Zur folgenden Explikation (un-)gleichmacherischer Ef-
fekte des Geldes aber erscheint sie gerechtfertigt.

31 Diese Gleichwertigkeit ist freilich insofern fiktiv, als dass jede:r Transaktionspartner:in beim
Tausch subjektiv gewinnt (vgl. Simmel, Philosophie des Geldes, S. 387—-389; vgl. Paul, »Legitimi-
tat des Geldes«, S.113f); der monetar gemessene Wert ist freilich eher das Produkt denn die
Grundlage des Tauschprozesses, letztlich also Ergebnis der Transaktion.

32 Rolf Haubl, »Money Madness. Eine psychodynamische Skizze«, in: Die gesellschaftliche Macht
des Geldes, hg. von Christoph Deutschmann, Wiesbaden 2002, S. 203—225; hier: S. 212. Vgl.
auch Graeber, Schulden, S.144—118. Der hier und im Folgenden erlduterte (un-)gleichmache-
rische Effekt des Geldwirtschaftens wurde eingehend in Georg Simmels Klassiker soziolo-
gischer Geldtheorie, der o.g. Philosophie des Geldes, beschrieben. Mit zentrales Ergebnis sei-
ner Analyse von Geld und Geldwirtschaft ist die tendenzielle »Vergleichgiiltigung« (Simmel,
Philosophie des Geldes, S. 653) sozialer Beziehungen, welche allerdings auch eine psychoso-
ziale Gleichgiiltigkeit zeitige (vgl. ebd., S. 591-655). Simmels Ansétze haben spater verstarkt
Beachtung gefunden (vgl. die Beitrage in Christoph Deutschmann (Hg.), Die gesellschaftliche
Macht des Geldes, Wiesbaden 2002 sowie Jeff Kintzelé und Peter Schneider (Hg.), Georg Sim-

am 12.02.2026, 11:58:1

2


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

sneue Gleichheit« der Beteiligten und relativieren bestehende personale Abhingig-
keitsverhiltnisse: Geld ermoglicht den Erwerb benétigter oder erwiinschter Giiter
von einer Vielzahl potentieller Handelspartner:innen und nicht allein von einzelnen
Inhaber:innen sozialer und wirtschaftlicher Funktionen oder Privilegien.

Wie leicht ersichtlich, kann dieser Effekt geldwirtschaftlicher Transaktionen fiir
die in dieser Arbeit untersuchten Zeitriume vorausgesetzt werden. In der Tat wur-
de immer wieder die bestehende soziale Distinktionen erodierende und in diesem
Sinne gleichmacherische Tendenz der Geldwirtschaft bzw. des Geldes fiir das aus-
gehende Mittelalter konstatiert. Bei aller Vielgestaltigkeit und Zersplitterung der
zeitgendssischen Geldwirtschaft mit ihren verschiedenen Miinzsorten und Abgabe-
systemen verbindet Geld doch linderiibergreifend alle Stinde und Bevolkerungs-
schichten zu einem, wenn gewiss auch uneinheitlichen, soziodkonomischen Ge-
fiige und triagt entscheidend dazu bei, tradierte soziale Hierarchien, insbesonde-
re die zwischen Adel und Nicht-Adel, zu nivellieren. Denn Geld — wie schon weiter
oben anhand der Ausfithrungen Lydgates erliutert — bedeutet zunehmend Macht.
Es wirkt in dieser Hinsicht emanzipierend und in der Tendenz geradezu >demokra-
tisierend«.”

Mit dieser Gleichheit vor dem Gelde sind freilich neue Ungleichheiten verbun-
den. Wer es hat, hat Vermdgen, wer nicht, nicht. Das gilt auch im 15. und 16. Jahr-
hundert freilich noch eingeschrinkt, weil soziale Stellung, Recht und Privilegien
immer noch stark stindisch sortiert sind. Je mehr aber das Wirtschaften mit Geld
zunimmt, es mehr und mehr allgemein und universal einsetzbar wird und den All-
tag immer weiterer Bevolkerungsschichten mitbestimmt, desto stirker treten im
GrofRen wie im Kleinen neue Abhingigkeiten auf. Und obwohl die hergebrachten
stindischen Strukturen keineswegs hinfillig werden, so ist doch etwa eine deutliche
Abhingigkeit Adliger von biirgerlichem Geldverleih zu konstatieren, deren offen-
sichtlichstes Beispiel zur Zeit des Paracelsus das Handelshaus der Fugger darstellen
mag. Bei diesem war nicht nur Kaiser Maximilian I (1459-1493) hoch verschuldet, es
finanzierte auch seinem Enkel Karl V. (1500-1558) 1519/1520 die Wahl zum Kaiser des
Heiligen Rémischen Reiches.>* Uberhaupt tritt im Lichte der Frage des Geldverleihs
— immerhin die im Mittelalter wohl am prominentesten diskutierten Geldfrage —,

mels>Philosophie des Geldes<, Frankfurt a.M.1993) und werden auch im Verlauf dieses Kapitels
aufgenommen werden.

33 Vgl. Schnaas, Kleine Kulturgeschichte, S. 71—79. Als prominentes Beispiel aus der Literatur kann
der 1509 in Augsburg erschienene und ungeheuer erfolgreiche Fortunatus (!) gelten, dessen
Protagonist durch sein Geschick im Umgang mit Geld vergleichsweise problemlos Standes-
grenzen zu (berwinden imstande ist (vgl. ebd., S. 74—79 sowie allgemein dazu Haubl, »Mo-
ney Madness, S. 211f; vgl. auch Christoph Deutschmann, »Einfithrung, in: Die gesellschaftli-
che Macht des Geldes, hg. von dems., Wiesbaden 2002, S. 7—20; hier: S. 9).

34  Mark Haberlein, »Jakob Fugger und die Kaiserwahl Karls V. 1519«, in: Die Fugger und das Reich.
Eine neue Forschungsperspektive zum 500jihrigen Jubildum der ersten Fuggerherrschaft Kirchberg-

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

die der Geldwirtschaft inhirente Spannung von Gleichheit und Ungleichheit beson-
ders deutlich hervor. Denn Schuldner:in und Gliubiger:in treten als im Grundsatz
Ebenbiirtige voreinander, als Kiufer:in und Verkiufer:in (von Geld iiber die Zeit).
Ein tatsichlich ins Gewicht fallendes, machtpolitisches Ungleichgewicht zwischen
beiden wiirde die Aufnahme eines zuriickzuzahlenden Darlehens entweder unmog-
lich oder unnétig machen. Es handelte sich dann vielmehr um Raub, um Tributzah-
lungen, um Almosen, Gaben oder Abgaben im Rahmen einer als feudal skizzierba-
ren Gesellschaftsordnung.

Zugleich aber impliziert das Verhiltnis von Schuldner:innen und Gliubiger:in-
nen eine Asymmetrie, denn freilich sind erstere letzteren von nun an - zumindest
finanziell - verpflichtet. In einem Schuldenverhiltnis, so David Graeber in seinem
monumentalen Schulden. Die ersten 5000 Jahre, vereinbaren »zwei Gleichgestellte [...],
nicht mehr gleich zu sein, bis sie zu einem bestimmten Zeitpunkt wieder gleich sein
werden<®®, zum Zeitpunkt der Tilgung der geschuldeten Summe namlich. Schulden
zwischen Angehéorigen verschiedenen gesellschaftlichen Standes gefihrden hierar-
chische Differenzierung, eben weil sie einerseits eine grundsitzliche Gleichheit im-
plizieren, andererseits in der Etablierung von Abhingigkeitsverhiltnissen soziale
Rangfolgen zu unterlaufen oder gar umzukehren drohen.

In der Folge mégen Verkehrungen und Verwirrung der Verhiltnisse auftreten,
in welcher sich Machtkonstellationen jenseits der stindischen Ordnung auf unge-
ahnte oder emporende Weise verschieben — wie im Falle der Fugger mit ihrer Erhe-
bung in den Adelsstand durch Kaiser Maximilian I. im Jahre 1511.>” Tradierte Autori-
tit mag sich unter der zunehmenden >Herrschaft des Geldes«als nur eingeschrinkt
giiltig erweisen, was nicht minder als die Totentinze und ihre verwandten Genres
die Frage nach der Scheinhaftigkeit sozialer Verhiltnisse herausfordert.

Was Fragen des Standes und soziopolitischer Machtstrukturen angeht, so sei
an dieser Stelle beispielhaft noch einmal die Stadt Basel niher betrachtet, kann sie
doch zur Zeit des Paracelsus ebenso als >Stadt des Geldes<® wie als >Totentanzstadt«

WeifSenhorn, hg. von Johannes Burkhardt, Augsburg 2008, S. 65-81; Mark Haberlein, Die Fug-
ger. Geschichte einer Augsburger Familie (1367—1650), Stuttgart 2006.

35  Graeber, Schulden, S. 319.

36  Vgl.ebd. Nicht zu Unrechtist (v.a. die staatliche) Verschuldung im Zuge der Finanzkrisen seit
2008 immer wieder als Herrschaftsinstrument kritisiert worden, vgl. ebd., S. 343—368.

37  Peter Ceffcken, »Jakob Fugger der Reiche (1459—1525): s>Kdnigsmachers, Stratege und Organi-
sators, in: Damals 36/7 (2004), S.14—24.

38  Vgl. Gossmann, »Baselc, S. 69ff; vgl. Polivka, Basel, S. 83. Allgemein zur Geschichte der Stadt
vgl. Rudolf Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel, 3 Bde., Basel 1907-1924.
Zum folgenden vgl. Gossmann, »Basel«, S. 66. Zur relevanten Wirtschaftsgeschichte Basels
vgl. auch Polivka, Basel, S. 81—130; Franz Ehrensperger, Basels Stellung im internationalen Han-
delsverkehr des Spitmittelalters, Basel 1972; Niklaus Rothlin, »Geldgeschafte und Bankwesen
vom spaten Mittelalter bis ans Ende des 18. Jahrhunderts, in: Basel, Geschichte einer stddti-
schen Gesellschaft, hg. von Georg Kreis und Beat v. Wartburg, Basel 2000, S. 334—338. Zur Be-

am 12.02.2026, 11:58:1

223


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

bezeichnet werden. Schon Ende des 14. Jahrhunderts hatte der von Handwerks-
und Handelsziinften bestimmte Rat der Stadt dem offiziell regierenden Fiirstbi-
schof die Herrschaft iiber die Stadt faktisch abgekauft. An einem wirtschaftlich
bedeutenden Knotenpunkt gelegen, an dem sich ost-westliche und transalpine
Handelsrouten schnitten, war die Stadt internationaler Warenumschlagsplatz, der
inmitten der Wirren des frithen 16. Jahrhunderts sein >goldenes Zeitalter« erlebte.
Nach einer Phase bemerkenswerter Koexistenz dogmentheologisch divergierender
Fraktionen kam es 1529 zum Bildersturm auf das Basler Miinster, die Reformation
wurde unter dem oben genannten Prediger Oekolampad offiziell durchgesetzt und
die bischofliche Verwaltung wanderte ins benachbarte Freiburg ab. In Verhand-
lungen erwarb die Biirgerschaft wenig spiter auch formell die Herrschaft iiber die
Stadt und die umliegenden Besitzungen. Dominiert wurde der regierende Stadt-
rat von einer Art Kaufmannspatriziat, das den biirgerlichen Fithrungen Londons
und der preufdischen Hansestidte an Selbstbewusstsein und Autonomiestreben
in nichts nachstand.* Basel war eine »commercial republic of merchants and
tradespeople, with no aristocracy and no high church hierarchy. [..] Yet it was
completely dominated by an elite of wealthy merchant families closely connected
to each other by an intricate web of marriages.«*® Hervorgehoben wurde, dass es
sich trotz der durch Heirat bestehenden Verbindungen dieser »Geldoligarchie«*
um ein bemerkenswert >offenes< Patriziat gehandelt habe, dessen Mitgliedschaft

deutung der geographischen Lage fir die wirtschaftliche Entwicklung vgl. Ehrensperger, Ba-
sels Stellung, S. 341f, 361ff. In der Tat war die Bedeutung des Transithandels so grof, dass er
einen sogenannten lock in-Effekt zur Folge hatte: Er war schlicht so profitabel, dass sich ne-
ben Papiermacherei und Buchdruck kein nennenswertes Exportgewerbe herausbildete (vgl.
Beat Fumasoli, Wirtschaftserfolg zwischen Zufall und Innovativitit. Oberdeutsche Stddte und ihre
Exportwirtschaft im Vergleich (1350—1550), Stuttgart 2017, S. 71f; S. 259f).

39 InderTatzeigten die diese Stadte dominierenden Handelsvereinigungen keine vergleichba-
ren Unabhangigkeitsbestrebungen wie die Stadt am Rhein, sondern waren, allerdings nach-
driicklich, um Autonomie und Privilegien innerhalb grofierer Territorialherrschaften bemiiht
(wie oben erwihnt, hatten die westpreufischen Stidte sich gegen die Ordensherrschaft auf-
gelehnt, weil sie sich von der kéniglich-polnischen Oberhoheit Vorteile, wie eben das Recht
auf eigene Miinzpragung, versprachen).
Vgl. allgemein zu Rat und Regierung Basels Alfred Miiller, »Die Ratsverfassung der Stadt Ba-
sel von 1521 bis 1798« in: Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde 53 (1954), S. 5—98;
Hans Fuglister, Handwerksregiment. Untersuchungen und Materialen zur sozialen und politischen
Struktur der Stadt Basel in der ersten Hiilfte des 16. Jahrhunderts, Basel/Frankfurt a.M. 1981, S. 137
185. Zur politischen Bedeutung der Handelsvereinigungen vgl. ferner Hans-Rudolf Hage-
mann, »Basler Handelsgesellschaften im Spatmittelalter, in: Festschrift fiir Frank Vischer zum
60. Geburtstag, hg. von Peter Bockli, Zirich 1983, S. 557-566.
Vgl. Zur Reformation in Basel allgemein: Burnett, »Reformation in Basel«, S.171-215. Zu den
oben genannten Entwicklungen vgl. ebd., S.171—-175.

40  Gossmann, »Basel«, S. 71.

41 Polivka, Basel, S. 83.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

sich vor allem der finanziellen Situation verdankte: »Money could and did open all
doors in Basel.«** In der Tat waren im Zuge der reformatorischen Auseinander-
setzungen zahlreiche Gefliichtete aus Norditalien, den Spanischen Niederlanden,
Frankreich und den benachbarten deutschsprachigen Landen nach Basel gelangt,
denen ausschlieflich gegen bedeutende Geldzahlungen Asyl und Biirgerrecht ge-
wiahrt wurde. Auch wenn letzteres zeitgendssisch keineswegs ungewdhnlich war —
Paracelsus etwa erwarb 1526 auf diese Weise das Biirgerrecht in Straflburg —, so ist
doch bemerkenswert, dass viele der zugewanderten Familien schon bald Teil der
herrschenden Eliten wurden.® Geld selbst war ein bedeutender Wirtschaftsfaktor
und Basel frith ein bedeutendes Bankenzentrum — wobei es mit den auf Geld-
geschifte spezialisierten italienischen Bankhiusern vergleichbare Institutionen
im oberdeutschen Raum nicht gab. Vielmehr fungierten die Handelsvereinigun-
gen zugleich als Finanzdienstleister, was Basel immerhin zu einem der dortig
bedeutendsten Finanzplitze machte. Der Rat der Stadt selbst betrieb einen bedeu-
tenden Rentenhandel, der wiederum die Darlehensvergabe an auswirtigen Adel,
an Geistlichkeit und andere Stidte erméglichte. Aber auch stadtintern existierte
ein bedeutender Markt fiir Mittel- und Kleinkredite, der auf eine grof3e Verbreitung
und Gebrauch von Kreditinstrumenten im stidtischen Milieu schliefien lisst.**
Zuletzt war die Stadt wichtiges Mitglied des Rappenmiinzbundes, der fithrenden
Wihrungsgemeinschaft im siidwestdeutschen Raum, und stand als solches mit im
Zentrum geldpolitischer Turbulenzen, auf die noch zuriickzukommen sein wird.

Schon dieser kurze Blick lisst Stadt Basel als Exemplum einer zeitgendssischen
Sozietit erscheinen, in der sich Rangstellung, Einfluss und Bedeutung im Wesent-
lichen vom Geldbesitz ableitet. In der Tat sahen die stidtischen Regularien vor, dass
die urbanen Leitungspositionen nicht vergiitet wurden und so nur von sehr Wohl-
habenden itbernommen werden konnten.*

42 Gossmann, »Basel, S. 71.

43 Vgl.ebd.,S. 67f. Paracelsus hatte offenbar die dauerhafte Niederlassung vor. Nach (auch hier)
andauernden Streitigkeiten mit der etablierten Arzteschaft verlieR er die Stadt nach seiner
Berufung nach Basel (vgl. Geerk, Arzt, S. 66ff).

44 Vgl. ferner Gabriela Signori, Schuldenwirtschaft. Konsumenten- und Hypothekarkredite im spit-
mittelalterlichen Basel, Konstanz/Miinchen 2015, S.137—141. Vgl. allgemein zur schichtiiber-
greifenden Kredit- und Schuldwesen Peter Schuster, »Soziale und kulturelle Aspekte des
Schuldenmachens im ausgehenden Mittelalter, in: Prekire Okonomien. Schulden in Spétmit-
telalter und Friiher Neuzeit, hg. von Gabriela Signori, Konstanz u.a. 2014, S.17-34. Vgl. Fu-
masoli, Wirtschaftserfolg, S. 301—204; vgl. Ehrensperger, Basels Stellung, S.343-353; Fuglister,
Handwerksregiment, S. 92—128. Zum >Fehlen« spezialisierter Bankhauser vgl. Hans-J6rg Gilo-
men, Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters, Miinchen 2014, S. 92f, 111-114. Vgl. auch »Basel, llI.
Die Stadt des spaten Mittelalters«, in: Lexikon des Mittelalters, hg. von Robert-Henri Bautier,
10 Bde., Stuttgart u.a. 1977-1999; vgl. Gossmann, »Basel, S. 68.

45 Vgl.ebd., S. 71.

am 12.02.2026, 11:58:1

225


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

So betrachtet scheinen Geld und Tod als soziale (Un-)Gleichmacher auch in be-
merkenswerter riumlicher Koinzidenz aufzutreten. Ob sich beides, die geldwirt-
schaftliche Strukturierung gerade der stidtischen Gesellschaft, in der das Biirger-
tum Adel und Geistlichkeit den Fithrungsanspruch streitig machen konnte, und die
Reflexion sozialer Hierarchien in den lokalen Totentinzen wechselseitig befordert
hat? Das ist unméglich zu beantworten, wenn auch nicht ginzlich von der Hand zu
weisen, sind doch gerade monumentale Totentinze im urbanen Raum immer wie-
der als Ausdruck stadtbiirgerlichen Selbstbewusstseins gedeutet worden.*® Umge-
kehrt mogen die die geldwirtschaftlich strukturierte Gesellschaft heimsuchenden
Verunsicherungen - Geldwertschwankungen, Miitnzmanipulationen, die Dynami-
sierung soziopolitischer Hierarchien — die Hinwendung zum Tod als ultimativem
Gleichmacher beférdert haben. In jedem Falle zeigt das Beispiel Basels, dass beide,
der Tod, als einer, der Fragen sozialer Gleichheit aufwirft, und das Geld als entschei-
dender Indikator sozialer Rangstellung, auf engstem Raum nebeneinander reflek-
tiert werden konnten. Im Folgenden ist zu adressieren, inwiefern beide als Bezugs-
punkte sozialer Differenzierung und Hierarchisierung reflektiert und tatsichlich
zueinander in Beziehung gesetzt wurden — eben in den sozialkritischen Schriften
des 1527/152.8 in Basel ansissigen Paracelsus.

3.2 Die Sozialordnung des Paracelsus
3.2.1 Paracelsus in Basel und die Schriften des vita beata

Bevor Paracelsus zum Stadtarzt von Basel berufen wird, hat er bereits lange Jahre
der Wanderschaft hinter sich. Nachdem er das Metier des Arztes vom Vater iiber-
nommen hat, bereist er deutsch- und franzdsischsprachige Regionen, bevor er, ei-
genen Angaben zufolge, um 1516 in Ferrara die Doktorwiirde erwirbt. AnschlieRend
lernt er, als Militdrarzt titig, weite Teile Europas kennen. Er verweilt kurz in Salz-
burg (1524/1525) und Strafiburg (1526), bevor er in die Stadt am Oberrhein gerufen
wird. Das im Zuge seiner Reisen erworbene Wissen, das er oftmals akademisch Un-
gebildeten verdanke, stellt er der etablierten, auf antiken Uberlieferungen basieren-
den Medizin radikal kritisch gegeniiber. Er fordert vielmehr, etwa in seinem Paragra-
num (ca. 1530) Kenntnisse aus eigener »Erfahrenheit«*, also jene in der Forschung
vielbeachtete Orientierung am Erfahrungswissen. Dabei geht es ihm um das Auf-
finden und rechte Lesen »>natiirlicher Zeichen«. Allein in diesen >Zeichen der Natur«
findet der Arzt die wahren Hinweise fiir Diagnose und Therapie. In der Tat ist Para-
celsus auch als Lutherus medicorum, >Luther der Medizin« tituliert worden, weil er die

46 Vgl fur die Stadt London Appleford, »Dance of Death«.
47  Vgl. Paracelsus, Werke, Bd. 5, S. 499-583; hier: S. 499; sowie Geerk, Arzt, S. 21-67.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

Abkehr von traditionellen Autorititen ebenso fordert wie von der lateinischen Fach-
und Unterrichtssprache. Konflikte mit der etablierten Arzteschaft seiner Zeit sind
programmiert, denn Paracelsus zeichnet sich allen Quellen zufolge durch eine ge-
radezu anmaflende, ans Herrische grenzende Selbstgewissheit und Kompromisslo-
sigkeit aus, die sich in der geldufigen Interpretation seiner Namenswahl widerspie-
gelt: para — gleich dem bzw. grofer als — Celsus.* Er ist alles andere als konflikt-
scheuund beschimpft seine Fachkollegen unter anderem als »conterfeite Olgétzenc,
»Schaumairzte«, »Phantasten, als »Vielfrafie«, »Bauchpharisier und Hypocriten,
er spricht vom »Wolfsarzt«, vom »Spekulierarzt« und allgemein von der »Erzbach-
anterei« der »gloridoctores«*.

Die Stellung als Basler Stadtarzt verdankt er der Firsprache des in Humanis-
tenkreisen gut vernetzten Basler Unternehmers und »Kénig der Buchdrucker«*° Jo-
hannes Froben (1460-1527), dem er auf wundersam erscheinende Weise Linderung
eines Beinleidens verschafft hatte. Es wird die erste (und einzige) >Festanstellungx
sein, die der Hohenheimer in seinem Leben innehat und die er nicht zuletzt deswe-
gen aufgeben muss, weil die Auseinandersetzungen mit seinen Universititskollegen
- die Stellung als Stadtarzt verpflichtet zur Lehre an der Hochschule — iiber Me-
thoden und Wiirde der irztlichen Zunft eskalieren. In der Johannisnacht 1527 hatte
er die klassischen medizinischen Lehrbiicher vor aller Augen ins Feuer geworfen,
wie er selbst berichtet. Nachdem er sich nicht nur die stidtische Arzteschaft und
die Apotheker, die er fiir mutmafRliche Betriigereien und Gewinnsucht kritisierte,
sondern auch Studenten und die stidtische Obrigkeit gegen sich aufgebracht hatte,
musste er, nach dem Tod seines Fiirsprechers Froben und einer empfindlichen ge-
richtlichen Niederlage anlisslich von Honorarstreitigkeiten, die Stadt nach weniger
als einem Jahr fluchtartig verlassen.”"

48 Diese Deutung bezieht sich auf den rémischen Arzt Aulus Cornelius Celsus
(ca.25v.—50 n. Chr.). Es kénnte sich aber auch um eine verballhornende Latinisierung
des Namens>Hohenheim<handeln (para: bei; celsus: hoch, erhaben, vgl. W. Pagel, Paracelsus:
An Introduction to Philosophical Medicine in the Era of the Renaissance, Basel u.a. 1982, S.5f).
Dies ist vielleicht naheliegender, obwohl erstere Interpretation der Selbstiiberzeugung und
dem Sendungsbewusstsein des Arztes, Alchemikers und Theologen voll entspricht. Vgl. zum
aufbrausenden Charakter auch Geerk, Arzt, S. 80-83.

49  Paracelsus, Werke, Bd. 5, S. 499-583; hier: S.500; S. 503, S.505; S.515; S. 520; S. 566; S. 506;
S.515, S.521.

50 Ceerk, Arzt, S. 69. Vgl. ebd., S. 72ff.

51 Vgl. ebd., S. 226ff; S. 80-83. In einem bekannten Schmahgedicht bezeichneten Studenten ihn
als wahnsinnigen und unfihigen >Cacophrastus< und riefen ihn zum Suizid auf (vgl. ebd.,
S. 82f). Paracelsus verliefd die Stadt recht genau ein Jahr vor der Durchsetzung der Refor-
mation im Februar 1529. Das ist insofern bemerkenswert, als dass neben >fachlichen« Diffe-
renzen auch religionspolitische Griinde in die Auseinandersetzung mit der Arzteschaft hin-
eingespielt haben mégen: Paracelsus war ein vom reformorientierten Stadtrat eingesetz-
ter Stadtarzt, das Universitdtskollegium weitgehend romorientiert (vgl. Meier, Paracelsus,

am 12.02.2026, 11:58:1

227


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Mit seiner Flucht aus Basel wird er vom hochgeehrten, mit den Berithmtheiten
seiner Zeit korrespondierenden und hochdotierten® Reformmediziner zum als
Scharlatan verschrienen Landfahrer: Ohne vergleichbare berufliche Perspektiven
in nur wechselnden und unsicheren Verhiltnissen beschiftigt, befindet er sich
in der Folge dauerhaft auf Wanderschaft im siiddeutschen Sprachraum. Dieser
war wenige Jahre zuvor, 1524/1525, Zentrum der sogenannten Deutschen Bau-
ernkriege geworden, die gleichermaflen religidse, politische wie wirtschaftliche
Ursachen hatten. Mit ihren Ausliufern war Paracelsus damals in Salzburg in
Berithrung gekommen und hatte die Anliegen der Aufstindischen wohlwollend
kommentiert, ohne sich ihnen jedoch anzuschlieften.”® Nunmehr selbst in der
Rolle des wirtschaftlich und politisch Marginalisierten, lernt er auch die Notlagen
der lindlichen Bevolkerung, wie zuvor die Geheimnisse der Natur, noch einmal
aus eigener >Erfahrenheit« kennen. Denn deren Néte sind mitnichten beendet:
Auch wenn die Aufstinde letztlich nicht unbedeutende Reformen zeitigten, so
blieben die untere Bevolkerungsschichten benachteiligende Strukturen doch er-
halten. Dariiber hinaus litten gerade die zu Abgaben verpflichteten Landpichter
unter bedeutenden Geldwertschwankungen.®* Im oberrheinischen Gebiet, den
Gegenden zwischen Basel und Bingen, die Paracelsus bereist, handelte es sich zu
Beginn des 16. Jahrhunderts um vergleichsweise dicht besiedelte Landstriche mit
einer frithen Tendenz zum monokulturellen Anbau von zum Export bestimmten
Giitern (z.B. Wein und Obst). Die Folge war eine relative Lohn- und Marktab-
hingigkeit vergleichsweise grofer Bevolkerungsschichten. Die wiederkehrende

S. 226ff; vgl. Robert-Henri Blaser, Neue Erkenntnisse zur Basler Zeit des Paracelsus, Einsiedeln
1953, S. 28). Ein Jahr spater ware, zumindest was diesen Aspekt der von Paracelsus in Basel
gefiihrten Auseinandersetzungen angeht, seine Situation vielleicht eine bessere gewesen.
Die tatsichlichen Details der Vernichtung der klassischen Lehrbiicher sind unbekannt (vgl.
Paracelsus, Samtliche Werke, 1.Abt., Bd. 8, S. 58; vgl. Meier, Paracelsus, S. 230—231).

52 Paracelsus stand in Basel ein stattliches, vierteljdhrliches Honorar von 18 Pfund, 15 Schillin-
gen bzw. 75 Pfund jahrlich zu. Nur der Ratschreiber wurde héher vergiitet (vgl. ebd., S. 226).
An dieser Stelle kann nochmals auf die Eigentimlichkeiten des zeitgendssischen Geldwe-
sens hingewiesen werden, handelte es sich doch auch im Falle Basels bei Pfund, Schillingen
und Pfennigen um reine Rechnungseinheiten: Die heimischen Miinzen waren der Gulden zu
12 Batzen bzw. 60 Kreuzern. Da der Gulden 1 % Pfund entsprach bekam Paracelsus also—in
welcher Form auch immer — quartalsmifig 15 bzw. jahrlich 60 Gulden ausbezahlt (vgl. Ro-
bert-Henri Blaser, »Amplo Stipendio, in: Paracelsus in Basel. Festschrift fiir Professor Dr. Robert-
Henri Blaser zum 60. Geburtstag, hg. von der Schweizerischen Paracelsus-Gesellschaft, Basel
1979, S.103-114; hier: S. 109ff).

53 Vgl Letter, Leben, S. 71-75.

54  Hierzuwie zum Folgenden vgl. Franz Irsigler, »Zu den wirtschaftlichen Ursachen des Bauern-
kriegs von 1525/26«, in: Martin Luther und die Reformation in Deutschland. Vortrige zur Ausstel-
lung im German. Nationalmuseum Niirnberg 1983, hg. von Kurt Locher, Miinchen 1988, S. 95-120;
hier: S.104—109; S. 111; vgl. Rossner, Deflation-Devaluation-Rebellion, v.a. S. 485-632.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

Edelmetall-, bzw. Silberknappheit fithrte zu einer Wertdeflation, unter der die
lindliche, zu Pachtzahlungen verpflichtete Bevolkerung besonders litt: Sie erzielte
fiir ihre Ertrige nun weniger Erlés, wihrend ihre Verpflichtungen nominell gleich
blieben. Umgekehrt schlugen aber die auch im siidwestdeutschen Raum verbrei-
teten Miinzabwertungen bzw. -manipulationen in wirtschaftliche Nachteile um
- so im Falle des Rappenmiinzbundes, zu deren bedeutendsten Mitgliedern eben
die Stadt Basel zihlte. Zu Beginn des 16. Jahrhunderts begannen innerschweizer
Stidte, den Batzen des Bundes, eine im iiberregionalen Handelsverkehr bedeuten-
de Silbermiinze, mit geringerem Edelmetallgehalt nachzuprigen. Unweigerlich tat
auch hier das von Copernicus erfasste greshamsche Gesetz seine Wirkung — nach
sukzessivem Wertverlust musste der Batzen 1520 vollkommen verrufen werden.
Eine Neuauflage 1533 wurde abgebrochen und der Mangel an einer wertstabilen
Handelsprigung stellte ein bedeutendes wirtschaftliches Hindernis dar.%

Es liegt nahe, dass es sich bei den sukzessiven Miinzabwertungen teilweise um
eine Reaktion auf die erwihnte Wertdeflation handelte, was die Lage fir die Bauern
aber nicht besser machte. Denn den Abwertungen der ihm geschuldeten Zahlun-
gen suchte der Landadel nun durch eine Erhéhung der Abgabenlasten entgegen-
zuwirken. Geldwertschwankungen dieser Art zahlten nach heutiger Erkenntnis mit
zu den entscheidenden Auslésern der Bauernkriege. Sie waren mit diesen aber kei-
nesfalls beendet, sondern blieben bis ins zweite Drittel des 16. Jahrhunderts hinein
problematisch.>

Diese Note vor Augen und am Tiefpunkt seiner personlichen und beruflichen
Ambitionen, ja, in der »Periode seines grofSten Elends«”’, entwickelt Paracelsus

55 Vgl. Julius Cahn, Der Rappenmiinzbund. Eine Studie zur Miinz- und Geldgeschichte des oberen
Rheintales, Heidelberg 1901, S. 126—151; vgl. Polivka, Basel, S. 85f. Nach Jahren der fiir den Han-
del desastrésen Knappheit des Geldmaterials Silber erwies sich die Neueinfithrung selbst
als minderwertig im Vergleich mit anderen Wihrungseinheiten. Nach anschlieRenden Be-
schwerden auswartiger Stadte, deren Handelsbilanzen darunter litten, und der Androhung
von Sanktionen durch Kénig Ferdinand I. von Osterreich (1503-1564) verzichtete der Rappen-
miinzbund schliefdlich auf den Batzen. Der Bund selbst wurde 1584 aufgeldst (vgl. ebd., S. 86;
Cahn, Der Rappenmiinzbund, S.129-151).

56 Zu den Auslosern der Bauernkriege insgesamt (zu denen auch Missernten und natirlich
schwelende religiése Konflikte zdhlten) und ihre Persistenz vgl. Irsigler, »Bauernkrieg,
S.104-116; Rossner, Deflation-Devaluation-Rebellion, S. 97ff; Dieter Gopfert, Bauernkrieg am Bo-
densee und Oberrhein 1524/1525, mit einer Wiedergabe der Bodmaner Chronik, 24 Abbildungen und
2 Kartenskizzen, Freiburg 1980, S.13-15; S. 20-24.
Esist an dieser Stelle zu betonen, dass es sich bei den in Kapitel 2 besprochenen Miinzmani-
pulationenin Preufen nichtum o.g. deflationsbedingte Maflnahmen handelte: Erstens dien-
ten diese offensichtlich zur Kriegsfinanzierung, zweitens wurde Preufien (auch schon zur Zeit
der bullion famine im15. Jahrhundert) ilber Ungarn, Livland und Russland vergleichsweise gut
mit Silber versorgt (vgl. Volckart, Miinzpolitik, S. 63f; S. 95ff; S. 278-284).

57  Paracelsus, Sozialethische Schriften, S.17 [i. O. gesp., PL].

am 12.02.2026, 11:58:1

229


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

sein sozialkritisches Schrifttum. In zahlreichen, um 1530 entstandenen Einzel-
schriften erdrtert er die sozial und religios konstituierten Probleme seiner Zeit.
Diese Schriften stellen Teile eines von Paracelsus wohl geplanten, aber nie voll-
endeten, zusammenhingenden Werkes dar, des Liber de vita beata.”® In der Tat
schliefien die einzelnen Schriften thematisch und argumentativ aneinander an und
zielen, wie vermerkt, auf die Verwirklichung christlicher Idealen in allen Bereichen
des Lebens. Die Uberlegungen des Paracelsus stehen also ganz selbstverstind-
lich in einem christlichen Deutungsrahmen und zentrale Quelle und normativer
Bezugspunkt sind zuvorderst die biblischen Schriften. Darin gleicht er vielen re-
formatorisch gesinnten Zeitgenossen, allen voran wiederum Luther. Trotz seiner
nicht weniger radikalen Kritik an der romischen Kirche hat sich der Hohenheimer
Arzt jedoch zeitlebens nicht von ihr losgesagt.

Der zentrale Entwurf einer Sozialordnung findet sich in seiner Schrift Liber de
ordine doni >Uber die Ordnung der Gabens, bzw. >Berufe« oder »Berufsfelder<), die im
Folgenden niher vorzustellen und einzuordnen ist. Im Anschluss wird die Bedeu-
tung von Tod und Verginglichkeit fiir diese Konzeption mafigeblich in Bezug auf
die iibrigen das vita beata betreffenden Schriften herauszustellen sein, um zuletzt
mit Paracelsus’ Uberlegungen zum Geld zu kontrastiert zu werden.

3.2.2 De ordine doni (ca. 1532) - Von der Ordnung der Gaben

Die Schrift >Von der Ordnung der Gaben« entstand zwischen 1531 und 1534. IThr
genauer Entstehungskontext ist ungewiss, ihre Authentizitit allerdings unbe-
stritten. Uberliefert ist sie in verschiedenen Abschriften aus dem 16. Jahrhundert,
wurde aber erst 1952 erstmalig gedruckt. Grund dafiir mag - neben der frithen
Fokussierung auf Paracelsus’ medizinische und naturphilosophische Aulerungen
— der sozial- und religionspolitische »Ziindstoff«*> der Schrift sein, den er mit den

58  Vgl. Paracelsus, Neue Paracelsus-Edition, Bd. 1, S.5; S.18; S.78. Die hierzu zu zahlenden Titel
umfassen laut der neuen Edition 20 kiirzere, traktathafte Texte (vgl. ebd., S. VI). Unter an-
derem reflektiert Paracelsus dort das Verstandnis von Ehe und Familienleben, Arbeit und
Besitzverhiltnissen, von Kirche, Sakramentenlehre und Heiligenverehrung. Fiir die weiteren
Ausfithrungen sind insbesondere von Bedeutung das Liber de ordine doni (Von der Ordnung
derGaben, ca.1532—1534), das Liber de virtute humana (Von der menschlichen Tugend, ca. 1530)
das Liber de honestis utrisque divitiis (Von den zwei ehrbaren Reichtiimern, ca. 1532—1534); der
Text Ex libro de tempore laboris et requiei (Uber die Zeit der Arbeit und MuRe, ca. 1531-1535.
Allgemein zu diesen Texten wie zum Folgenden vgl. ebd., Bd. 1, S. 86—107; vgl. Beutin, »So-
zialpolitische Schriften«; v.a., S. 96ff. Zur Datierung vgl. Paracelsus, Samtliche Werke, 2. Abt.,
Bd. 2, S. XXXIf; S. XXXV; S. XXXVII; S. XL.

59  Paracelsus, Neue Paracelsus-Edition, Bd. 1, S. 39; vgl. hierzu wie zum Folgenden ebd., S. 38f so-
wie Paracelsus, Simtliche Werke, 2. Abt., Bd. 2, S. XXXIff; Paracelsus, Sozialethische Schriften,
S.94.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

anderen, zum vita beata gehorenden Texten teilt. Im Allgemeinen wurden diese vor-
wiegend in sogenannten schwirmerischen Zirkeln rezipiert. Die Wahrnehmung
des Textes war jedenfalls zwangsliufig gering und geschah in einigen wenigen,
geringe Abweichungen aufweisenden Variationen.

Wie die meisten anderen Schriften zum vita beata hat De ordine doni die Form
eines recht kurzen Traktats. Es wurde auch als an »ein Fragment oder Exzerpt ei-
nes urspriinglichen grofReren Ganzen«® erinnernd beschrieben, was aber eher auf
den grundlegenden Zusammenhang jener Schriften als Teil des nie vollendeten Li-
ber de vita beata hinzuweist als auf mutmafilich verlorene Textteile, auf die es sonst
keinerlei Hinweise gibt. Geschrieben ist es im Stile einer mit grofler Dringlichkeit
vorgetragenen, erbaulichen Ermahnung, wobei der zuweilen ins Polemische abglei-
tende Sprachduktus der direkten wortlichen Rede gleicht. Sein Aufbau mutet eher
schlicht an: Nach einer Art Priambel folgt ein utopisch anmutender Entwurf einer in
einem System aufeinander bezogener und nach Funktionen unterschiedener Stin-
de bestehenden Gesellschaft. Nacheinander werden diese Stinde in ithren Aufgaben
und ihrer Verfasstheit allgemein vorgestellt. Es folgt eine Beschreibung von aufler-
halb dieser Gruppierungen stehenden Berufen und ihrer méglichen Eingliederung
in die entworfene Ordnung bzw. ihre Aburteilung als dem Gesellschaftsentwurf zu-
widerlaufend.

Insgesamt sieht die in De ordine doni entworfene Gesellschaft vier als monarchia
bezeichnete Stinde vor. Diesen ordnet Paracelsus die »Gaben«< der Landwirtschaft,
des Handwerks, der Freien Kiinste (was die Gelehrten sowie die Geistlichkeit um-
fasst) sowie der Obrigkeit zu.®* Den ersten von ihm erliuterten Stand unterteilt erin
»die, welliche das feld besitzen, und die, so es bauen« (NP 249). Damit iibernimmt er
die traditionelle Unterteilung in Grundbesitzer und Bauern und behilt eine entspre-
chende hierarchische Strukturierung auch bei der Schilderung der anderen mon-
archia bei.®® Wahrend sich Untergebene im Handwerk etwa der »gemeinen arbeit«
(NP 250) widmen, werden die »meister« (NP 250) davon befreit, um sich verantwort-
licheren Titigkeiten zu widmen: insbesondere dem Fithren der Aufsicht sowie der
Entwicklung von »subtiligkeiten« (NP 251), das heifst handwerklichen Verbesserun-
gen. Auch Gelehrsambkeit und Obrigkeit sind von dieser hierarchischen Struktur ge-

60  Zum Textvgl. NP 248—259. In Paracelsus, Neue Paracelsus-Edition, Bd.1, S. 91 werden sechs Ab-
schriften gezahlt (vgl. auch Paracelsus, Simtliche Werke, 2. Abt, Bd. 2, S. XXXIf). GroRte und
einzig bedeutende Abweichung unter den tGberlieferten Versionen betrifft den abschliefien-
den, besonders polemischen Teil wider die Kaufleute. Dieser fehltin zweien der Manuskripte,
ist dafiir aber auch als eigenstindige Abschrift tiberliefert. Vom urspriinglichen Zusammen-
hang wird ausgegangen (vgl. ebd.).

61 Ebd., S. XXXII.

62  Paracelsus spricht von »feldpau«, »handwerks, freien kiinst«, »obrigkeit« (alle NP 249);
vgl. hierzu wie zum folgenden Abschnitt auch Beutin, »Sozialpolitische Schriftenc, S. 112f.

63 Vgl.ebd., S.111.

am 12.02.2026, 11:58:1

231


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

prigt, auch wenn sie im Detail seltsam unterbelichtet bleiben. In der Tat fithrt Pa-
racelsus ihre Aufgaben in De ordine doni an kaum einer Stelle niher aus. Er bemerkt
nur, dass die Obrigkeit dafiir sorgen solle, »dass die lieb des nichsten einwurzle
und nit ein jedlicher tue, was er wdll, lieb oder nicht« (NP 253).°* Die Aufgabe von
Gelehrsamkeit und Geistlichkeit besteht schlicht in der Unterweisung der anderen.
Die aus den >polizeilichen< bzw. ideologischen Dominanzpositionen resultierende
Spannungen zwischen den monarchia scheint Paracelsus offenkundig nicht zu se-
hen, woraufim Folgenden noch zuriickzukommen sein wird.

Jedenfalls gibt es »deren monarchia keine, die ohne knecht und herren sei«
(NP 250): Paracelsus hinterfragt also keinesfalls die hierarchische Unterteilung der
Gesellschaft, sondern erachtet sie im Gegenteil als durchaus niitzlich. Schlief3-
lich férdert die Trennung von einfacheren und anspruchsvolleren Titigkeiten die
Spezialisierung. Das schliefdt die Entwicklung der oben angedeuteten handwerk-
lichen und auch wissenschaftlichen Verbesserungen ein, was ganz auf der Linie
seiner oben angesprochenen Forderung nach Uberpriifung und Verbesserung
medizinischer Kenntnisse auf Grundlage des Erfahrungswissens liegt.

Bei dieser Hierarchisierung fordert Paracelsus allerdings auch eine radikal an-
mutende Solidaritit innerhalb wie zwischen den monarchia. In der Landwirtschaft
etwa gelte, dass Ernteausfille durch Witterungsschiden ausgeglichen werden soll-
ten, so dass der, den »der hagel geschlagen hat, sei als den er nit geschlagen hab«
(NP 252). Unterschiedliche Ernteertrige sollen durch gleichteilige Gewinnausschiit-
tung kompensiert werden. Ebenso solidarisch hitten die tibrigen monarchia zu ver-
fahren, denn es schligt »der hagel bei euch sowohl ein als im feld: Jetzt ist der ge-
winn beim arzt, jetzt beim theologo und econtra beim andern der schaden, jetzt
bei den pfaffen, jetzt bei den astronomi. Also halt euch ein jeder zu seiner bruder-
schaft und alle in gemein miteinander ein bruderschaft zusammen und nachmals
die monarchei auch alle miteinander sammentlich« (NP 255).

Paracelsus entwirft die vier Stinde daher als sich wechselseitig bedingend sowie
einander stiitzend und unterstiitzend. Sie »alle erhalten sich gegeneinander und ein
jeder teil nutzet und erhilt die andern drei teil et econtra. Und also seind diese vier
ineinander verkniipfet, also dass gar kein teil den andern verschmihen kann und
von ihm ausschliefRen« (NP 249).

64  Die hierarchische Stufung der Obrigkeit begriindet Paracelsus in einem Vergleich mit dem
Verhiltnis von Christus zu den Aposteln: »Christus hat nitalle ding allein tun wollen oder ge-
ton, [...] sonder hat auch apostel gebraucht. [..] Denn der durch sant Peter ist gesund worden,
ist sowohl gesund, dann der von Christo gesund ist gemacht worden.« (ebd., S. 251). In der
heilsgeschichtlich angehauchten, undatierten Schrift De generatione et destructione regnorum
(ca. 1532-1534) schreibt er in dhnlichem Sinne: »Die obrigkeit, so [sie] gut ist, ist darumb ge-
ordnet, damitwir durch unser arbeit behalten [d.h. erhalten] miigen werden und ohneiirrsal,
ohn eigensinnigkeit« (beide Zitate aus Paracelsus, Samtliche Werke, 2. Abt., Bd. 2, S. 143—149;
hier: S.147). Zur Aufgabe der Ceistlichkeit vgl. auch NP 255.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

Mit diesem Entwurf einer nach gesellschaftlichen Funktionen differenzierten,
aufeinander bezogenen Stindegesellschaft steht Paracelsus’ Schrift freilich im Kon-
text traditioneller gesellschaftlicher Ordnungsvorstellungen. Offensichtlich ist die
Nihe zu der so wirkmachtigen funktionalen Dreiteilung in oratores (Klerus), pugna-
tores (Adel/Ritter), agricultores (Bauern), welche im europiischen Mittelalter seit dem
11. Jahrhundert Verbreitung findet.%Sie 18st die bis dahin diskursiv vorherrschen-
de Zweiteilung der Gesellschaft in Klerus und Laien nach und nach ab und erfihrt
im 15. und 16. Jahrhundert einen Hohepunke in Literatur und Bildender Kunst. Dass
siein sovielen Variationen mit versuchtem Einbezug sich verindernder sozialer Ge-
gebenheiten weiter ausgestaltet wird, eben auch von Reformern wie Paracelsus, ist
eine bemerkenswerte Karriere fiir ein weder originir christlich noch spezifisch mit-
telalterliches Deutungsschema.

Die Unterteilung der Gesellschaft in wechselseitig aufeinander bezogene und
letztlich voneinander abhingig entworfene Stinde impliziert deren harmonisches,
den inneren Frieden garantierendes Zusammenwirken. Daraus begriindet sich zu-
gleich das Verbot der >Einmischung« in die Pflichten anderer Personen oder Grup-
pen, was sowohl einer Kompetenziiberschreitung als auch einer Vernachlissigung
der eigentlichen Pflichten gleichkiame. Vielmehr werden die einzelnen Gruppierun-
gen — wie die Bezeichnung >Stinde« impliziert — eben als statische entworfen und
die Moglichkeit sozialer Mobilitit prinzipiell prohibiert. Das Wohl der Gesamtge-
sellschaft verlangt von den Einzelnen ein sich Fiigen in die bestehenden und meist
qua Geburt vorbestimmten Funktionen. Diese Vorherbestimmung verweist dabei
auf einen metaphysischen Bezugsrahmen als weiteres und, dem Medidvisten Otto
Gerhard Oexle zufolge, zentrales Merkmal dieser Gesellschaftsentwiirfe. Die Wirk-
lichkeit selbst wird hier als ein wohlgeordnetes Ganzes begriffen, als ein Kosmos
(Ordnung), in welchem der menschlichen Gesellschaft ebenso wie jedem ihre Mit-

65  Vgl. Otto C. Oexle, »Die funktionale Dreiteilung als Deutungsschema der sozialen Wirklich-
keitin derstandischen Gesellschaft des Mittelalters, in: Stidndische Gesellschaft und soziale Mo-
bilitat, hg. von Winfried Schulze, Miinchen 1988, S.19-52; v.a. S. 36; allgemein dazu vgl. auch
Otto G. Oexle, »Deutungsschemata der sozialen Wirklichkeit im frithen und hohen Mittelal-
ter. Ein Beitrag zur Geschichte des Wissens«, in: Mentalitdten im Mittelalter. Methodische und in-
haltliche Probleme, hg. von FrantiSek Graus, Sigmaringen 1987, S. 65—117; hier: S. 66. Vgl. Wolf-
gang Heinemann, Zur Stindedidaxe in der deutschen Literatur des 13. bis 15. Jahrhunderts, Halle
a.S.1967; vgl. Oexle, »Funktionale Dreiteilung, S. 33ff.

66  Die funktionale Dreiteilung ist als allgemein-indoeuropiisches Phanomen bezeichnet wor-
den (vgl. Georges Dumézil, Mythe et épopée. L'idéologie des trois fonctions dans les épopées des
peuples indo-européens, Paris 1968). Zum Folgenden vgl. auch Oexle, »Deutungsschemata«so-
wie »Stand, Klasse« in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen
Sprache in Deutschland, hg. von Otto Brunner, Werner Conze und Reinhart Koselleck, 8 Bde.,
Stuttgart 1972-1997.

am 12.02.2026, 11:58:1

233


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

glieder ein wohlbestimmter Platz zukommt. Insgesamt impliziert jegliche Stinde-
reflexion,

dafd die Welt ein von Gott in gliicklicher Weise geordnetes Ganzes ist, dessen ein-
zelne Teile in ihrem wechselseitigen Verhiltnis untereinander sich nach Stufun-
gen unterscheiden, also ungleich sind und doch zugleich oder besser: gerade da-
durch in Eintracht und Harmonie zu einem Ganzen sich fiigen. Das Prinzip der
Welt (mitsamt der in ihr beschlossenen sozialen Ordnung) ist also das der Har-
monie durch Ungleichheit.”

Entscheidend fiir diese die Harmonie des Gemeinwesens betonenden zeitgends-
sischen Gesellschaftsmodelle kann das mafgeblich von Augustinus geprigte ordo-
Denken gelten.® Insofern nach christlicher Lehre die Welt als >gute« Schépfung Got-
tes als wohlgeordnetes Ganzes zu betrachten ist, sind Schopfung und ordo identisch.
Ordo aber ist die Anordnung gleicher und ungleicher Dinge, in welcher allem der
ihm entsprechende Platz zukommt (»parium dispariumque rerum sua cuique loca
tribuens dispositio«*®). Die Verwirklichung dieser Ordnung bedeutet Frieden und
Harmonie (»pax omnium rerum tranquillitas ordinis«), insofern sich die einzelnen
Teile in die vorbestimmte harmonische Ordnung einfiigen. Weil aber die menschli-
che Gesellschaft Teil der geschaffenen Weltist, kommtes ihr einem gottlichen Impe-
rativ gleich, der iibergeordneten Schépfungswirklichkeit zu entsprechen: Eine >gu-
te< Gesellschaft ist eine im Sinne des géttlichen ordo wohlgeordnete Gesellschaft, in

67  Oexle, »Deutungsschemata, S. 79. In der Betonung des harmonischen Ganzen besteht ein

bedeutender Ankniipfungspunkt fir die historisch nicht weniger bedeutsame Korperme-
tapher zur Beschreibung des Sozialgefiiges. Auch diese hat — wie der oben erwidhnte Bezug
auf dieselbe im Miinztraktat des Oresmius belegt — in staats- und gesellschaftstheoretisch
bedeutsamen Schriften des Mittelalters grundsatzlich Konjunktur. Bemerkenswerterweise
aber nimmt der Arzt Paracelsus in seinen Uberlegungen genauso wenig darauf Bezug wie
vor ihm sein Fachkollege Copernicus.
Zur Verkntpfung beider der Metapher mit dem Stindemodell vgl. Wolfgang Stiirner, »Die
Gesellschaftsstruktur und ihre Begriindung bei Johannes von Salisbury, Thomas von Aquin
und Marsilius von Paduac, in: Soziale Ordnungen im Selbstverstdandnis des Mittelalters. 1. Halb-
band, hg.von Albert Zimmermann, Berlin u.a.1979, S.162—178; hier: S. 162—171. Im 15. Jahrhun-
dert wird die Metapher von Jean Gerson wirkmachtig entwickelt, v.a. um die bestimmende
Position des >Hauptes< (des Konigs) zu legitimieren. Vgl. hierzu auch Ernst H. Kantorowicz,
The King’s Two Bodies. A Study in Medieval Political Theology, Princeton NJ 1957, v.a. S. 218f.

68  Vgl. Oexle, »Deutungsschematax, S. 80; vgl. Hermann Krings, Ordo. Philosophisch-historische
Grundlegung einer abendlindischen Idee, Hamburg 1982, S. 48.

69 Dieses und das nachfolgende Zitat: Aurelius Augustinus [Augustus Episcopus Hipponensis],
De civitate dei, hg. von Bernhardt Dombart und Alfons Kalb, Turnhout 2014, Lib. X1X,13.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

welcher durchaus hierarchischer Art unterschiedene Teile zum Wohle des Ganzen
harmonisch zusammenwirken.”

Ausder Einsichtin dieses metaphysisch begriindete, wirklichkeitsbestimmende
Prinzip wiederum folgen soziale Handlungsnormen. Diese beinhalten zuallererst
das »Sichbescheiden«™ bzw. Fiigen der Individuen und der Stinde untereinander
in ihre jeweilige Funktion, sowie die Pflicht zum eintrichtigen Zusammenwirken
aller Individuen und Gruppierungen, bei Einhaltung der Standesgrenzen. Die aus
der konsequenten Einhaltung der stindischen Ordnung folgende Befriedung, oder,
kritischer betrachtet, Ruhigstellung innerer Konflikte, fungiert dabei gleichsam als
Bestitigung der in der Metaphysik griitndenden Gesellschaftsordnung. Jegliche Ver-
mischung der Stinde oder ihrer Funktionen verstiee daher auch nicht nur gegen
die soziale, sondern auch die itbergeordnete metaphysische Weltordnung. Soziale
Mobilitit wire also gleichermafRen widernatiirlich und blasphemisch und kime ei-
nem Verstof} gegen die Schépfungsordnung gleich.

Gerade angesichts dieses >Mobilititsverbots« ist immer wieder die Frage nach
dem Wirklichkeitsbezug des Stindeschemas gestellt worden und dieses vielfach als
inhaltsleeres Ideal oder herrschaftslegitimierende Ideologie bezeichnet worden.
Denn freilich kennen die stindischen Gesellschaften des europdischen Mittelal-
ters wie der beginnenden Neuzeit (wie weiter oben schon angesprochen) ebenso
horizontale wie vertikale Mobilitit.”* Eine solche Reduktion greift jedoch zu kurz,
impliziert das stindische Deutungsschema doch eine doppelte Perspektive: Ei-
nerseits bildet es bestehende Verhiltnisse ab, insofern es als legitime (wenn auch
verkiirzt dargestellte) Beschreibung der gesellschaftlichen Wirklichkeit gelesen
werden kann. Andererseits aber entwirft es kontrastierend zu realen Gegeben-
heiten eine davon notwendigerweise abweichende Norm als Ideal- oder eben nur

70  Vgl. auch Rief, Ordobegriff, S. 348—355. Zur scholastischen Rezeption und Modifikation vgl.
etwa Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Aalen 1977 [1922],
S. 352ff. Es ist dabei das fundamentale Geordnetsein der Welt selbst, welches erst die Bedin-
gung der Moglichkeit ihrer Erkenntnis darstellt: »Die Welt ist als >ordo< geschaffen, und weil
>Ordnung«der Wesenszug der Wirklichkeit ist, ist in dieser Ordnung zugleich die Méglichkeit
ihrer Intelligibilitat begriindet.« (Oexle, »Funktionale Dreiteilung, S. 23).

71 Ebd. Vgl. zum folgenden: Ebd.

72 Vgl. zu dem hier relevanten Zeitraum Winfried Schulze, »Die standische Cesellschaft des
16./17. Jahrhunderts als Problem von Statik und Dynamik, in: Stindische Gesellschaft und
soziale Mobilitit, hg. von dems., Miinchen 1988, S.1-17. Bezeichnenderweise findet diese ge-
rade im 16. Jahrhundert in einem Ausmaf statt, »dafl man [eigentlich] nicht mehr von ei-
ner stindischen Gesellschaft sprechen diirfte.« (ebd., S. 5). Vgl. Oexle, »Deutungsschematac,
S. 68. Das Standeschema ist auch nicht mit den auf sie gleichwohl Bezug nehmenden und
wohl im 15. Jahrhundert erstmalig formulierten politischen Stinden zu verwechseln (vgl.
ebd)).

am 12.02.2026, 11:58:1

235


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

behaupteten Normalzustand. Solcherart als Gesellschaftsmodell” verstanden,
kann das stindische Deutungsschema, je nach Verwendungszweck, ganz unter-
schiedlichen Zielen dienen; zur Sicherung bestehender Herrschaftsstrukturen
angesichts als riskant erachteter sozialer Dynamiken ebenso wie zum Infragestel-
len des Status quo oder etwa als Zielpunkt fiir gewiinschte oder als erforderlich
angesehene gesellschaftliche Verinderungen.

Wie steht es bei Paracelsus? Zweifelsohne geht es ihm nicht um eine Abbildung
der von ihm vorgefundenen Verhiltnisse, sondern darum, der bestehenden Gesell-
schaft ein positives und durchaus ideales Kontrastbild entgegenzusetzen, welches
seinem Verstindnis des christlichen vita beata entspricht. Wie sich abzeichnet, ent-
spricht seine funktional differenzierte Stindeordnung im Grofien und Ganzen den
Charakteristika des obigen Schemas. Allerdings sind einige Besonderheiten festzu-
stellen.

Die geradezu als Priambel lesbaren, einleitenden Worte dieser Schrift etwa ver-
binden bereits den metaphysischen Bezugsrahmen mit der wechselseitigen Aufein-
anderbezogenheit sowohl der Stinde als auch der Einzelpersonen: »Gott hat uns ga-
ben geben auf erden und krift derselbigen, die ein jeglicher gebrauchen mag und
soll, nicht ihm selber, sonder[n] dem andern als sich selbst. Darum ist sich wohl zu
bedenken, wie ein jegliche gab zu gebrauchen sei gegen dem nichsten, damit auf
das gebott gottes vollkommen erfiillt werde« (NP 248). So »folgt also ein ordnung
der gaben eines jeglichen gegen dem nichsten. Dann der den nichsten liebet, der
liebet auch gott et econtra« (NP 248).

Gott als selbstverstindlicher Bezugspunkt ist nicht nur der Garant der vorge-
stellten Ordnung und derjenige, welchem die >Gaben< und damit die gesellschaftli-
chen Positionen zu verdanken sind. In der Identifizierung von Gottes- und Nichs-
tenliebe wird der Gehorsam gegeniiber dieser Ordnung mit der sozialen Verant-
wortung fir den Mitmenschen, denjenigen mit anderer >Gabes, gleichgesetzt. Aus
der Verkniipfung der metaphysischen mit der »sozialen< Dimension der Ordnung
entspringt so zugleich ihre ethische Grundausrichtung, welche wechselseitige Ver-
pflichtung und Solidaritit betont.

73 Es handelt sich hier um eine in der Modelltheorie formulierte doppelte Referenzfunktion:
Ein Modell ist immer zugleich Modell von als auch Modell fiir etwas, wobei bestimmte Merk-
male von ersterem auf letzteres iibertragen werden und sich Handlungsméglichkeiten oder
-anweisungen fiir die Modellanwendung ableiten lassen. Vgl. Bernd Mahr, »Ein Modell des
Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklarung des Modellbegriffs«, in: Modelle, hg. von Ulrich Dirks
und Eberhard Knobloch, Frankfurt a.M. 2008, S.187—218. Ganz dhnlich begreift Oexle stin-
dische Deutungen einerseits als »Schemata der Erfahrung«, welche Wissen iiber die Ge-
sellschaft (unvollstandig) abbilden und zugleich als »Schemata der Deutung«, welche diese
Wirklichkeit als sinnvoll kennzeichnen und darauf bezogene Handlungsmoglichkeiten auf-
zeigen (beide Zitate: Oexle, »Deutungsschematac, S. 71.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

Die radikal entworfene und etwa in den oben aufgefithrten, konkreten So-
lidarititsverpflichtungen ebenso radikal umgesetzte Behauptung menschlicher
Gleichwertigkeit steht dabei in offensichtlichem Spannungsverhiltnis zu den mit
der funktionalen Unterteilung einhergehenden Hierarchisierungen. Dies betrifft
die innerstindische Unterscheidung von >Herren< und >Knechten« ebenso wie das
grundsitzliche Verhiltnis zur Obrigkeit. Denn diese hat offenbar durchaus die
Befugnis, die Menschen zu ihrem Gliick — der Einhaltung der Ordnung - zu zwin-
gen. Bezeichnenderweise rechtfertigt Paracelsus dies theologisch: »So sagt die
geschrift: »>Zwing ihn herein zu gehen« (NP 253).7* Die Obrigkeit hat also sowohl
selbstverstindlich bestimmende politische (bzw. >polizeiliche<) Funktion als auch,
anzunehmenderweise, die Mittel, die (gerechte) Ordnung aufrechtzuerhalten.

Die Spannung zwischen fundamentaler Gleichheit und letztlich gottgewollter
Distinktion jedenfalls kann als Grundzug simtlicher Gesellschaftsentwiirfe des
christlichen Mittelalters gelten, welche sich der funktionalen Unterteilung bedie-
nen.” Allerdings scheint das betonte Solidarititsgebot hier radikaler gedacht als
anderswo. Paracelsus’ Entwurf wurde daher auch als an »genossenschaftliche und
kollektivistische Ideen« bzw. geradezu an »eine Art kommunistischer Produktions-
und Giitergemeinschaft«’® erinnernd bezeichnet.

Der Gedanke wechselseitiger Solidaritit prigt die paracelsische Gesellschafts-
ordnung in solchem Maf3, dass der Autor bestimmte Berufe bzw. Berufsgruppen,
welche dem nur unvollkommen zu entsprechen scheinen, daraus auszuschlieRen
bestrebt ist. So die von ihm im Folgenden konkret benannten Fischer und Jiger (die,
welche »voglen, fischen und wilde tiere jagen«, NP 256). Diese siedelt er in De ordine
doni »auflerhalb der vier monarchia« (NP 256) an, was ungewdhnlich erscheint an-
gesichts der Tatsache, dass in Stindeschemata simtliche dem >Broterwerb« zuzu-
ordnenden Berufe gewohnlich in einem »Nihrstand«”” zusammengefasst werden.
Zwar gibt er biblische bzw. hagiografische Griinde fir diese Diskriminierung an -
wenn Christus den Fischer Petrus zu anderen Diensten beruft, kann Fischer dann
ein gottgefilliger oder nitzlicher Beruf sein? Gab der heilige Eustachius nicht erst
die Jagd auf, bevor er zum Heiligen wurde?”® Allerdings ergibt sich diese Ablehnung

74  Der Verweis bezieht sich auf das Cleichnis Jesu von dem Hausherren, der zum Abendmahl
ladt (Lk 14, 16—24), zu dem die geladenen Giste jedoch nicht erscheinen. In der Folge wer-
den die Ausgestofienen der Gesellschaft geladen, woraufhin aber immer noch Platz ist. In
der Folge spricht der Hausherr zu seinem Knecht: »Gehe aus auf die Landstrafien und an die
Zaune und nétige sie hereinzukommen, auf das mein Haus voll werde« (Lk 14,23. Herv.: PL).

75  Vgl. Oexle, »Deutungsschemata, S.112.

76  Dieses und das vorige Zitat: Paracelsus, Samtliche Werke, 2. Abt., Bd. 2, S. XXXI.

77  Schulze, »Die standische Gesellschaftc, S. 8.

78  »Sankt Eustachius und andere waren jager. Wollten sie gott gefallig sein, so mussten sie da-
von lassen« (NP 256). Vgl. auch Beutin, »Sozialpolitische Schriften, S.113.

am 12.02.2026, 11:58:1

237


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

auch aus der fundamentalen Solidaritit der Stinde und Standesmitglieder unter-
einander. Denn beim Jagen und Fischen handelt es sich zuvorderst um von Einzel-
nen oder kleinen Gruppen ausfithrbare Titigkeiten. Es sind gleichsam »individua-
listische« Berufe, welche relativ unabhingig von einer dazugehérigen Gemeinschaft
und dem von ihr direkt kontrollierten Raum (See, Wildnis) gewissermaf3en isoliert
ausgeiibt werden konnen. Diese Unabhingigkeit von Nachbarn, Helfern, Meistern
oder auch obrigkeitlichen Kontrollgruppen, welche mit einem gewissen Grad an»>Ei-
genstindigkeit« einhergehen mag — man denke an den sich potentiell selbst versor-
genden Jiger —, markiert die genannten Berufe als buchstablich a-sozial, als auf3er-
halb der sozialen Ordnung stehend. Sie erscheinen damit zugleich als grundsitzlich
gesellschaftsgefihrdend, da sie mit der Entkopplung aus den aufeinander bezoge-
nen und >ineinander verkniipften« monarchia die inter- wie gegebenenfalls auch in-
nerstindische Solidaritit suspendieren und folgerichtig das harmonische Zusam-
menwirken und den gesellschaftlichen Frieden gefihrden. Folgerichtig lautet Para-
celsus’ Ratschlag an Fischer und Jiger, ihre Ertrige Bediirftigen zukommen zu las-
sen, und sich dariiber hinaus zu einer »landschaft« (NP 256) zusammenzuschlie-
8en. Durch die Vereinigung in dieser ebenfalls solidarisch gedachten Gemeinschaft
solle der Uberhandnahme eigenniitziger und unsolidarischer Betitigung entgegen-
gewirkt werden.” Diese Forderung verdeutlicht, wie sehr fiir Paracelsus die Ver-
wirklichung gesellschaftlicher Harmonie von der Einhaltung der stindischen Ord-
nung abhingt, welche, ganz den traditionellen Deutungen entsprechend, den inne-
ren Frieden garantiert: Mit der Verwirklichung dieser Ordnung »gibt uns gott fried,
rue, gesundheit, speis in viel und mannicherlei weis und weg, mit viel freuden in
allen geschlechten von nachbauern und eheleuten, von iltern und kinderen, von
fremden und anheimischen« (NP 256). Umgekehrt folgen aus dem Versto® gegen
sie sowohl menschlich verursachte als auch >natiirliche« Plagen, was die Identitit
von gesellschaftlicher und metaphysischer Weltordnung noch einmal verdeutlicht.
Denn »so wir aber nit also handeln, so seind unter uns pestilenz, teurung, hunger,
krieg, zank, hader und je eins wider das ander. und weder sonn noch mon[d] seind
uns giinstig, und keins dem anderen, das viech auf der gassen hasset uns. Dann des
teufels regiment ist nichts anders« (NP 256f).

Angesichts solch drastischer Konsequenzen scheint es nur zu verstindlich,
wenn Paracelsus beim Entwurf seiner Ordnung, ganz dem Deutungsschema ent-
sprechend, eben auch auf strenge Einhaltung der Standesgrenzen beharrt: »[E]in
jeglicher bleib, warzu er von gott berufen ist« (NP 250) Allerdings muss bemerkt
werden, dass seine Wortwahl in der Bezeichnung der gesellschaftlichen Funktionen
(>Gabeny) eine gewisse Ambiguitit aufweist, welche darin nur unzureichend reflek-
tiert erscheint. Denn >Gaben< kann sich zum einen auf von Gott etwa qua Geburt

79  Vgl.NP 256; vgl. Beutin, »Sozialpolitische Schriften«, S. 113. Ob Paracelsus an bestehende Vor-
urteile iber die genannten Berufe anknipft, wird an dieser Stelle nicht ersichtlich.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

bestimmte berufsstindische Positionen oder Besitzverhiltnisse beziehen (wie sie
etwa die innerstindische Ordnung des Feldbaus kennzeichnen). Zum anderen
aber kann es freilich auch schon damals Befihigungen oder Talente bezeichnen,
die etwa fiir die Funktion eines »meisters« im Stand der Handwerker bedeutsam
sind. Insbesondere dort erscheint die personliche >Begabung« auch fiir Paracelsus
als entscheidend fiir eine erfolgreiche Erfillung der vorhergesehenen Funktion
(vgl. NP 250). Auch im Liber de honestis utrisque divitiis (ca. 1532-1534) bezeichnet
Paracelsus die Titigkeit, mit der der Lebensunterhalt verdient wird, als »gab und
kunst« (NP 205), also als — freilich von Gott verliehene — Begabung und Fihigkeit.
Diese Ambiguitit konnte gleichsam als Schlupfloch sozialer Mobilitit innerhalb
oder auch zwischen den Stinden fungieren und sie im Einzelfalle legitimieren. In
der Tat entspriche die Praxis einer zwar als statisch entworfenen, zugleich aber -
unter bestimmten Umstinden und in Maflen - soziale Dynamiken tolerierenden
Gesellschaft eher den historischen Gegebenheiten. Von Paracelsus wird aber weder
die dem Begriff der Gaben implizite Ambiguitit noch die Sinnhaftigkeit einer
maf¥vollen sozialen Mobilitit diskutiert. Vielmehr konzipiert er die vier monarchia
als vollkommen statisch und setzt die Standesgrenzen geradezu absolut.°

Soweit vorgestellt, entspricht Paracelsus’ Sozialordnung durchaus den Charak-
teristika des funktionalen Deutungsschemas: Seine ideale Gesellschaft besteht aus
funktional differenzierten und aufeinander bezogenen Stinden, welche, wenn auch
hierarchisch konzipiert, aufeinander verwiesen und angewiesen sind. Dabei wird
diese Stindeordnung gedacht als direkt auf eine iibergeordnete metaphysische
Wirklichkeit ausgerichtet, und als entsprechend statisch bestimmt. Jegliche so-
ziale Mobilitat verbietet sich als gefihrliche Abweichung, welche das harmonische
Zusammenleben und den aus der Ordnung der Gesellschaft folgenden sozialen
Frieden gefihrdet. Dass Paracelsus vier Stinde identifiziert anstatt derer drei, wie
im geldufigen Modell tiblich, erscheint wenig von Belang. Es scheint sich um eine
Anpassung an die gegebenen sozialen Verhiltnisse zu handeln und ist angesichts
der Variationen, welche das Deutungsschema der funktionalen Unterteilung schon
seit dem 12. Jahrhundert erfihrt, keinesfalls ungewshnlich.® Als bedeutende Diffe-
renz erscheint vielmehr die vergleichsweise radikale Betonung von Gleichheit und
Solidaritat innerhalb des paracelsischen Gesellschaftsentwurfs, welche hier, in der

80 Auch damitliegter freilich in der Tradition des Stindedenkens, welche die soziale Mobilitat
trotz ihrer Realitit negierte; vgl. Beutin, »Sozialpolitische Schriftenc, S.110; vgl. Schulze, »Die
stindische Gesellschaft, S. 15f.

81  Bereitsim12.Jahrhundert kommtesim Zuge der Urbanisierung zu einer Ausdifferenzierung
standischer, vor allem stadtbiirgerlicher Berufsgruppen (Handwerker, Kaufleute), welche zu
Versuchen der Transformation des Deutungmodells im Sinne einer »funktionalen Viertei-
lung« (Oexle, »Deutungsschemata, S.107) fiithrt, allerdings nicht nachhaltig rezipiert wird.

am 12.02.2026, 11:58:1

239


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Identitit von Gottes- und Nichstenliebe, in direktem Bezug auf die metaphysische
Ordnung begriindet werden.

3.2.3 Der Tod als Strukturfaktor sozialer Ordnung

Inwiefernist der Tod nun als wesentlicher Bezugspunkt dieser Ordnung anzusehen?
Und inwiefern kommt ihm dabei eine Funktion als Gleichmacher oder Ungleichma-
cher zu? Dies ergibt sich, wenn man Paracelsus’ Auflerungen zum Tod selbst in Be-
tracht zieht und mit anderweitigen Schriften zum vita beata in Beziehung setzt, in
denen er die obige Makroebene gesellschaftlicher Ordnung mit Uberlegungen aus
individualethischer und -6konomischer Perspektive erginzt.

Das Ziel zum Tod
Offenbar verfasste Paracelsus zwei Schriften direkt zu Tod und Sterben, das libro de
morte und einen de morte et vita betitelten Text, die der Nachwelt aber nicht erhalten
sind.®* Allerdings enthalten seine iibrigen Werke zahlreiche, verstreute und nicht
direkt zusammenhingende Auferungen dazu. Seine Uberlegungen sind als weit-
gehend konventionell identifiziert worden in dem Sinne, dass er den Tod des Men-
schen zuvorderst theologisch als Konsequenz des Siindenfalls, als Ubergang ins Jen-
seits sowie als Moment des géttlichen Gerichts begreift, in dem sich das postmortale
Schicksal des Individuums entscheidet. Ferner betont Paracelsus die Unvorherseh-
barkeit des Todes, die er als Arzt ebenso wie als Theologe reflektiert; eine Doppel-
perspektive, die ihn womdglich auch die Ambivalenz des Todes als Schrecken und
Erloser besonders hervorheben lisst. Im Ganzen betrachtet Paracelsus den Tod aus
den Perspektiven des Theologen, Arztes und Naturforschers, indem er ihn als Aufls-
sungsprozess des Korpers begreift, dessen Bestandteile sich zu Neuem zusammen-
fiigen, wihrend Geist und Seele davon geschieden werden.®

Dem Tod kommt fiir Paracelsus’ Vorstellung vom >seligen Leben« allerdings eine
besondere Rolle zu. Ihm zufolge hat der Mensch nidmlich, wie er bezeichnenderwei-
se im Liber prologi in vitam beatam, schreibt, im Tod ein Ziel (vgl. NP 154). Dies bezieht
sich freilich nicht auf die blof3e Begrenztheit des menschlichen Lebens allgemein,
sondern impliziert, wie bemerkt worden ist, eine teleologische Ausrichtung des in-
dividuellen Lebensprozesses auf diesen Moment hin. Paracelsus verwendet in die-
sem Zusammenhang das Bild vom Tod als Schnitter, welcher die Ernte einholt: Der

82  Paracelsus nimmt darauf Bezug, im Volumen medicinae paramirum und in Das sibent buch in
der arznei, (vgl. Paracelsus, Samtliche Werke, Abt. 1, Bd. 1, S. 230; ebd., Bd. 2, S. 430; zitiert aus:
Gantenbein, »)enseits, S.159).

83  Vgl. hierzuebd., v.a.S.172f. Als Arzt und Naturforscher ist erinsbesondere daran interessiert,
tédliche Krankheiten als solche erkennen zu kénnen und ihr Fortschreiten richtig einzuschat-
zen (vgl. ebd., S.173f).

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

Mensch »hat ein ziel zum tod, und der tod ist der schnitter der ern des menschen, ist
sein weinbaur im weingarten, der sein obs abklaubet« (NP 154). Paracelsus bezieht
sich in diesem Zusammenhang auch auf die biblischen Gleichnisse vom Baum, der
gute (oder faule) Friichte trigt (Mt 7,17; 12,33), vom von der Spreu zu scheidenden
Weizen (Mt 3,12) und vom Unkraut auf dem Acker (Mt 13,24-40);%* Gleichnisse, in
denen allesamt pflanzliches Wachstum mit gottgefilligem Lebensvollzug verglichen
wird. Der Mensch habe, seines stets drohenden Todes eingedenk und in Erwartung
des Ubergangs in die Ewigkeit, sein Leben entsprechend >fruchtbringend« auszu-
richten. Denn, wie er anderswo schreibt, »wir seind [in] einer ungewissen stund,
warten, wann uns der tod fresse. Uf dass wir wohl gefunden werden und sterben in
dem herrn, sollen wir allzeit ohn unterlass das hochst gut in uns hon, uf dass es uf
uns gang und wirk« (NP 180).

Obwohl Paracelsus also an der Todesstunde als dem Moment des Individualge-
richts festhilt, betont er doch zugleich die Prozessualitit jener >Reifung«. Es gebe
niemanden, »der nach seim tod selig miige sein, er sei dann uf erden geseliget und
darzu erwihlt und gezogen worden [...] dass er uf evden das werde, wie er nach seim tod
sein will. [Herv.: PL]« (NP 145). Wie die wiederholt vorgebrachte Rede vom Frucht
bringen, von Herbst, Ernte und Reifezeit, so implizieren auch das diesseitige >Ge-
zogen werden< und >Werden« des Menschen einen andauernden Prozess. Es geht
zuletzt um einen in lebenslanger Vorbereitung auf die Todesstunde zu erlangenden
Zustand der Reife im Sinne wahrhaft christlichen, gottgefilligen, >seligen< Lebens.
Der Tod ist, so schreibt Paracelsus anderswo sei, »gewisslich nichts anderes als ein
ende des tagwerks«®>. Der Tod erscheint in diesem Lichte als wesentlicher Bezugs-
wie auch als Kulminationspunkt eines das menschliche Leben umspannenden, an-
dauernden spirituellen Reifeprozesses. Der Ubergang in die géttliche Wirklichkeit
ist dann idealerweise ein stufenloser: Der Mensch »erfihrt im seligen Leben einen
Zustand des fortwihrenden inneren Wachstums, so dass der »Eintritt des Todes
einen nahtlosen Ubergang zur Seligkeit erlaubt.«*¢

Das ganze Leben des Menschen steht damit unter dem Zeichen des Todes. Sich
des Todes recht bewusst sein, heif3t hier, das Leben auf das Gottgefillige zu konzen-
trieren, ein Leben bar jedes siindhaften Verhaltens. Das aber hat freilich Folgen auf
der Ebene sozialer und sozio6konomischer Beziehungen, wie Paracelsus’ arbeits-
ethische Uberlegungen zeigen.

Reichtum und >notdurft¢
»Wir seindt anfenglich zur arbeit nit beschaffen,« so schreibt Paracelsus in Ex libro de
tempore laboris et requiei (ca. 1530-1535) mit Bezug auf die Erzihlung vom Siindenfall,

84 Vgl.ebd., S.169.
85  Paracelsus, Samtliche Werke, Abt. 1, Bd. 11, S. 333f.
86  Dieses und das vorige Zitat: Gantenbein, »Jenseits«, S.169.

am 12.02.2026, 11:58:1

241


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

»aber durch den fluch (auflerthalb des paradeis) zur arbeit verordnet. und gott hats
uns aufgelegt durch den engel, der da sagt: >im schweis deines angesichts wirstu
essen dein brot« etc., das ist gewinnen, das ist: fir und fiir der arbeit dich erhalten
mit tiglichem jammer und elend« (NP 260). Konform mit traditionellen Deutungen
begreift Paracelsus hier das menschliche Los, fiir den eigenen Erhalt mithselig zu
arbeiten, als Konsequenz der adamitischen Ursiinde des Ungehorsams (Gen 3,19).
Die Arbeit ist fir ihn allerdings nicht Teil dieses >Fluchs«. Vielmehr wird sie, wie im
oben bereits genannten Liber De honestis utrisque divitiis erldutert, eben als Teil des
>seligen Lebens« verstanden und erscheint demgemaf? als Erfiillung des géttlichen
Gebotes, sich von seiner Hinde Arbeit zu ernihren (Ps 128,2).% In dieser Deutung
als >Arbeitsgebot« verpflichtet die Genesiserzihlung den Menschen zum »eigenhin-
digen«< Bestreiten des Lebensunterhalts. Allein dies ist im »seligen leben die ehrsam
ufrecht nahrung« (NP 199). Denn »nit in rue, nit in wollust, nit in reichtumb, nit im
maul, nit im bauch steht die seligkeit. Sonder in arbeit und im schweif} ein jeglicher
sein gab verbring, die ihm gott uf erden geben hat, es sei der baur uf dem felt, es
sei der in der schmitten [d.h. Schmiede], es sei der im bergwerk, es sei der auf dem
wasser, es sei der in der arznei, es sei der im wort gottes verkiinden« (NP 209).

Alle sind also dazu bestimmyt, ihren Lebensunterhalt selbst zu verdienen, was
durchaus als gesellschaftliche Hierarchien einebnender Gestus gelesen werden
kann und insbesondere auch als antiklerikale Kritik verstanden worden ist.%®
Immerhin sind auch die Gebildeten und gerade auch die Geistlichkeit zur seigen-
hindigen< Deckung des Lebensunterhalts aufgerufen. Denn »du bist ein arzt; die
kunst ist dein hand, damit sollt [sic!] du dich ernihren [..]. Der aber dem altar
dient, der soll vom altar erhalten werden. das ist: der altar ist dein hand« (NP 200).
Eine Gleichstellung der verschiedenen Berufe und Berufsgruppen, die Paracelsus
in De ordine doni vor allem aus der Nichsten- und Gottesliebe begriindet, ergibt sich
hier gleichsam aus einem allgemeinen >Arbeitsgebot«. Denn ganz offenbar handelt
es sich bei diesem um eine den Menschen als Geschopf betreffende Weisung: Arbeit
»im Schweifle des Angesichts< wird zum anthropologischen Grundmerkmal, das
Paracelsus offenbar radikal in der Ausiibung aller gesellschaftlichen Funktionen
vollzogen sehen will. Zwei VerstoRe stehen diesem Gebot gegeniiber. Erstens ist
dies der MiiSiggang (»miifdiggehn«, NP 199), welchen Paracelsus zunichst aber
nicht niher, etwa in einem traditionellen Sinne der Untugend und auch Todsiinde
der kérperlichen und geistigen Trigheit (acedia), erliutert. Er fokussiert vielmehr
allein den zweiten Verstof3, den Reichtum, worunter er jeglichen Besitz tiber das
zum Leben Notwendige hinaus versteht.®” Denn das géttliche >Arbeitsgebot< be-

87  Vgl. Beutin, »Sozialpolitische Schriftenc, S.108f.

88 Vgl.etwaebd., S.107f.

89  Paracelsus scheint den MiifSiggang eher unter den Reichtum zu subsumieren, insofern die-
ser von der Notwendigkeit zu arbeiten entbindet und ein MiRliggehen erst ermdglicht. Al-

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

zieht sich ihm zufolge allein auf die »notdurft«, d.h. das zum Leben Notwendige,
»die nahrung, darinnen kein reichtum ist« (NP 200).

Warum aber ist Reichtum so verwerflich? Er entbindet zum einen von der Not-
wendigkeit zu arbeiten, was einem Verstof gegen die Bestimmung des Menschen
gleichkommt. Paracelsus geht tatsichlich so weit zu sagen, dass »dem, so nit ar-
beite, dem soll auch genommen werden, das er hat, uf dass er arbeite« (NP 209) -
der Anschluss an Paulus »Wer nicht arbeiten will, soll auch nicht essen« (2 Thes 3,10)
ist offensichtlich. Zum anderen wird der Reichtum von Paracelsus pauschal nicht
nur zur Ursache des Diebstahls erklirt — denn »stehlen ist von wegen der reichtum,
ohn arbeit sich [zu] ernihren« (NP 204) —, sondern wird mit diesem sogar gleich-
gesetzt. Denn wo kommt der Reichtum her? »Ohn schweif3 ernihren muss sich die-
bisch erndhren« (NP 206).°° Dabei ist nicht nur das siumelige Leben von vorhande-
nen Reichtiitmern (Miifliggang!) gemeint, sondern auch deren durchaus mit Arbeit
verbundener Erwerb.

Paracelsus expliziert diesen Gedanken am Beispiel des Kaufmannsberufs, des-
sen Praxis, billig zu kaufen und teuer zu verkaufen, er grundsitzlich verurteilt. Viel-
mehr fordert er eine radikale Tauschgerechtigkeit, wie sie erstmals Aristoteles ent-
worfen hatte und der zufolge ein Handel eben nur dann gerecht ist, wenn die ge-
tauschten Giiter in ihrem Wert vollkommen dquivalent sind. In der spiteren Rezep-
tion wurde dieses Konzept dahingehend modifiziert, dass der Lebensunterhalt auch
vermittelnder Kaufleute gewihrleistet sein miisse — ein Fall, den Aristoteles in sei-
ner Vorstellung handelnder, quasi-autarker oikoi nicht vorsieht.”” Paracelsus aber
fordert einen ebensolchen »billichen kauf« (NP 201), in welchem dem Kaufmann al-
lein seine eigene >notdurft« zu befriedigen erlaubt ist und er dariiber hinaus keinen
Profit machen solle. »Sollen wir nun eines andern schweif$ nit essen, das ist, nit sei-
ner hind arbeit essen, sonder unser hind arbeit, so geben wir gleichs umb gleichs«
(NP 206). Ein Gewinn tiber das Lebensnotwendige hinaus wire im Sinne der Tausch-
gerechtigkeit unlautere, anstrengungsfreie Aneignung dessen, was andere erarbei-
tet haben: Es wire Diebstahl. »Was ist stehlen anderst, dann ein nahrung ohn ar-
beit sich zu ernihren« (NP 206)? Ganz diesen Uberlegungen entsprechend sind fiir
Paracelsus daher simtliche Titigkeiten ohne Absicht oder Aussicht auf einen iiber

lerdings bezieht sich, wie im Folgenden erldutert wird, seine Reichtumskritik auch auf das
durchaus umtriebige Gewinnstreben, was der geldufigen Vorstellung von>Mifliggang<kaum
entspricht. Paracelsus ist hier offenbar nicht um Differenzierung bemiiht.

90 D.h, Diebstahl geschieht um des Reichtums willen, sich ohne Arbeit zu erndhren (vgl. hierzu
auch ebd., S.104f: Paracelsus lehnt Privateigentum als solches nicht ab, sondern sieht dieses
biblisch aus dem siebten Gebot (»Du sollst nicht stehlen«) begriindet).

91 Aristoteles schenkt dem deswegen keine Beachtung, weil es in seiner Okonomie, im rechten
Sinne verstanden, ja um die wechselseitige, mit Geld erleichterte Befriedigung natirlicher
Bediirfnisse zwischen den oikoi geht (vgl. auch Christian Hecker, Lohn- und Preisgerechtigkeit,
Marburg 2008, S. 56f).

am 12.02.2026, 11:58:1

243


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ym

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

die Deckung des Lebensbedarfs hinausgehenden Gewinn zu vollfithren. Keinerlei
Aktivitit, und sei sie noch so niitzlich oder moralisch bewundernswert, ist davon
ausgeschlossen, wie am Beispiel der Wundertaten Heiliger, wie Krankenheilungen
oder gar Totenerweckungen, erliutert wird: Gott »gibt gwalt den heiligen, gesund
zu machen die kranken, gesund zu machen die blinden, erwecken vom tod die to-
ten. Das aber nit darum, dass auch solchem gwalt und gab ein reichtum wird [...].
Also geschieht das mit den heiligen, so mag es auch geschehen im zimmermann,
im hafner etc., in kaufleuten, in kramern [...], in metzgern« (NP 210).°* Grundsitz-
lich gilt: »sorg tragen zum gewinnen, zum verdienen [...] ist alles wider die arbeit
deiner hind und wider das gebott gottes: »du sollst nit stelen« (NP 208). Jegliches
Erwerbsstreben tiber das Lebensnotwendige hinaus stellt einen Verstof3 sowohl ge-
gen das gottliche >Arbeitsgebot« dar als auch (als Diebstahl) gegen das siebte Gebot
des Dekalogs. Das auf den Tod ausgerichtete >selige Leben« verlangt damit eine ra-
dikale Reduktion aller 6konomischen Aktivititen auf das Notwendige. Alles andere
wire siindhaft.

In gewissem Sinne ist diese der Reduktion auf den Lebensbedarf auch direkt
an die menschliche Verginglichkeit gebunden. Denn wenn ausschliefilich das zum
personlichen und, so kdnnte man erweitern, gesellschaftlichen Erhalt Notwendige
erarbeitet werden darf, so definieren die Grenzen des (diesseitigen) menschlichen
Daseins — Tod und Sterben - zugleich die eigentlichen Grenzen jeglichen Erwerbs-
strebens. Zwar glorifiziert Paracelsus an keiner Stelle ein Leben im Elend oder ein
Leben im Sinne blofRen Uberlebens. Gleichwohl scheint es ihm um eine auf das We-
sentliche reduzierte — allerdings radikal reduzierte — Lebensfithrung zu gehen, de-
ren asketischer Grundzug sich eben in der Bezeichnung der »notdurft« firr den Le-
bensbedarf widerspiegelt.

Aber auch anderweitig erscheint diese Kritik an Reichtum und Gewinnstreben
als an die menschliche bzw. die allgemein-diesseitige Verginglichkeit zuriick-
gebunden. So fithrt Paracelsus gegen das seiner Ansicht nach ungebiihrliche
Erwerbsstreben weiter aus:

Ob duschon gleich ein kunst kannst uf ein tunnen golt, gedenken, daf du die tun-
nen nit verzehren magst, und ist dir zuviel. Dann der tod mag dich morgen (iber-
winden, so bist nichts mehr, und aber dein tun [d.h. deine Tonne Gold] ist noch
do. Was ist dann, dass du aus deiner hand [..] viel gewinnest und machest dich
reich [...]. Brauch deine glieder, dass du mitihnen gewinnest dein notdurft, darin-
nendich dann gott nit verlasst. Weiter was darfestu mehr, dieweil hie kein bleiben
ist?« (NP 200)

92 Auch hierin zeigt sich freilich die fundamentale Gleichheit der Berufe und sozialen Stellun-
gen; vgl. Beutin, »Sozialpolitische Schriften«, S.104.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

Man kénnte paraphrasieren: »Auch wenn dein Kénnen dich reich macht, was be-
deutet Reichtum angesichts eines jederzeit moglichen Todes? Strenge dich an, um
das zum Leben Notwendige zu erarbeiten, dann kannst du Gottes Beistand gewiss
sein. Was brauchst du mehr, wo du am Ende doch sterben musst?« Gewinnstreben
alssolches, und gerade auch hierseigenhindig rerarbeiteter Reichtum, steht also ge-
rade deswegen in der Kritik, insofern er angesichts der menschlichen Sterblichkeit
als am Ende vollkommen sinnlos erscheint.

Diese Auflerungen sind freilich ebenso unter konventionell christlicher Reich-
tumsskepsis zu verorten wie die weiter oben besprochenen John Lydgates. Im vor-
liegenden Zusammenhang aber ist bemerkenswert, dass sich in Hinblick auf die
Verginglichkeit der (diesseitigen) Welt die »arbeitsethischen«< Vorstellungen des Pa-
racelsus nicht nur mit der Beschrinkung auf das Lebensnotwendige, sondern auch
mit den Forderungen solidarischer, wechselseitiger Hilfeleistung verbinden. Denn
an anderer Stelle schreibt er: »Alls das, so auf erdenn, ist denn mennschen zu gut-
tenn. das soll er alls dermassen brauchenn, das Jm nichts vber bleib, dann do ist
nichts auf erdenn, das nitt [zu] seiner zeit wurmig, Rostig werdt, dann also hatz
Gottverordnett, das Jm geschopff der dott [d.h. der Tod] ist. Rost ist der metall dott,
Schaben der gewanndts dott, wurmen der Speif dott.«*

Alles ist also dem Tode unterworfen und so zu gebrauchen, dass nichts iibrig
bleibt, kein Uberschuss entsteht; denn dies wire offensichtlich nicht im Einklang
mit der géttlichen Verordnung. Diese Erkenntnis wiederum hat fiir Paracelsus di-
rekte Konsequenzen das Gemeinwesen betreffend. So fihrt er im Anschluss an die
zuvor zitierte Passage fort: »Bist du ein baur und hast viel dcker, viel giiter, und ge-
neustihrviel, wasist der genief3 [d.h. der Nutzen]? Duissets nit alls! Gib dein helfern
die nahrung, den andern teil den dirftigen. Sammlen kein schatz, die die maden
und mucken und schaben fressen« (NP 200f).*

Es ist also nicht nur die Verganglichkeit des Menschen, die vor dem angesichts
des Todes sinnlosen und hier zweifellos als eigenniitzig markierten Gewinnstreben
mahnt, sondern die dem Verfall unterworfenen Produkte des menschlichen Arbei-
tens selbst sind es, welche zur unmittelbaren Solidaritit mit den>durftigen< gerade-
zunétigen. Denn wenn sie nicht zur Quelle des verdammenswerten Reichtums die-
nen, sind sie, ebenso wie die dafiir geleistete Arbeit (immerhin géttliches Gebot!)

93  Paracelsus, Erster Matthiduskommentar, Kommentar zu Mt 6,19-20. UB Heidelberg, Cod. Pal.
Cerm. 26, Bl. 78r; zitiert aus: Gantenbein, »)enseits«, S. 161, FN 10.

94  Mit diesen Auferungen rekurriert Paracelsus freilich auf Mt 6,19-21: »lhr sollt euch nicht
Schitze sammeln auf Erden, da sie die Motten und der Rost fressen und da die Diebe nach-
graben und stehlen. Sammelt euch aber Schidtze im Himmel, da sie weder Motten noch Rost
fressen und da die Diebe nicht nachgraben noch stehlen. Denn wo euer Schatz ist, da ist auch
euer Herz«.

am 12.02.2026, 11:58:1

245


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

schlicht verschwendet. Es handelt sich gewissermafen um eine, freilich vor theo-
logischem Deutungshintergrund zu verstehende, >naturalistische« Begriitndung ge-
genseitiger Hilfsbereitschaft: Die Verganglichkeit der weltlichen Dinge — ihr Tod,
um mit Paracelsus zu sprechen — ist es selbst, welche bzw. welcher die Versorgung
von Hilfsbediirftigen geradezu aufdringt.

In diesem Sinne folgt aus der fundamentalen Verginglichkeit aller Dinge also
nicht nur die Verwerfung des Gewinnstrebens, sondern zugleich das Gebot des so-
lidarischen Zusammenwirkens. Es ist, wie zusammenfasst wird,

die selig nahrung bei gott, angesehen gegen uns menschen, dass wir nichts sollen
zureichtum brauchen, sonder alles gegen dem nachsten. und einjeglicher hatein
gab, dodurch er mag seinem nachsten erschiefRen [d.h. niitzlich bzw. férderlich
sein], und sein nachsterihm auch dergleichen: andern hauser bauen, nitdirallein;
andern korn sden, nit deinem maul allein [..]. Die erden ist der menschen keins
mehr dann des andern. (NP 211)

Diese Passage steht offensichtlich mit derjenigen aus De ordine doni in Zusammen-
hang, wo von der gemeinschaftlich-solidarischen Kompensation fiir Ernteausfille
und Witterungsschiden die Rede ist. Dariiber hinaus ergibt sich ein unmittelbarer
Zusammenhang auch durch die hier zu findende Rede von den solidarisch aufein-
ander bezogenen Gaben, die in der von Paracelsus insgesamt entworfenen Gesell-
schaftsordnung offensichtlich immer auch Gaben an die Néiichsten bzw. die jeweils an-
deren Stinde und Standesmitglieder sind.

Im Unterschied zu De ordine doni aber stehen hier nicht die solidarischen Verhal-
tensweisen der Berufsgruppen, sondern die wechselseitigen Verpflichtungen Ein-
zelner im Vordergrund. Diese ist im Nichstenliebegebot, auf das De ordine doni re-
kurriert, zwar auch angelegt, in den hier zitierten Texten jedoch detaillierter ent-
wickelt. Und wihrend Solidaritit und Gleichheit als fundamentale Prinzipien der
paracelsischen Sozialordnung sich in der Schrift De ordine doni gewissermafien im-
plizit aus der funktionalen Differenzierung des Sozialwesens® und ihrer grund-
sitzlichen Bezogenheit auf die iibergeordnete christlich-metaphysische Welt- und
Schopfungsordnung ergeben, so gewinnt hier die Bezogenheit auf die Verginglich-
keit von Welt und Mensch zentrale Bedeutung.

Nicht nur resultieren die hier entwickelten 6konomieethischen Gebote aus der
Ausrichtung des Menschen auf sein Ziel im Tod. Tod und Verginglichkeit markieren
auch die Grenzen des eigenen Erwerbs und mahnen dariiber hinaus direkt zur So-
lidaritit mit den Nichsten. Aus individualethischer Perspektive erweisen sich Tod

95  Diese Bezeichnung ist offensichtlich nicht mit dem systemtheoretischen Konzept der funk-
tionalen Differenzierung der Cesellschaft im Sinne Luhmanns zu verwechseln (vgl. Niklas
Luhmann, Beitrige zur funktionalen Differenzierung der Gesellschaft, Wiesbaden 2005, S. 34—37).

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

und Verginglichkeit damit als wesentliche Bezugspunkte sozialer bzw. soziodkono-
mischer Beziehungen, wie sie die auf radikale Gleichheit und Solidaritit ausgerich-
teten Sozialordnung von De ordine doni vorsieht.

Hoffart

Aber auch dariiber hinaus dient der Tod als Bezugspunkt sozialer Gleichheit und
Gleichwertigkeit. So schreibt Paracelsus in dem kleinen, aber ebenfalls in den Ge-
samtzusammenhang der vita beata Schriften gehérenden Text Von fasten und casteien
(ca. 1532-1534) in geradezu klassischer, an die sozialkritischen Potentiale der Toten-
tinze gemahnenden Weise:

[W]as bistu, edelman? was bistu, burger? was bistu, kaufman? stinkt dein dreck
nit so bel als des pauren dreck? [...] was machstu dann aus dir selber, so du doch
gleich des gebliiets, gebeins und fleisch bist als der paur, und gleich so wol den
wiirmern und zu staub und aschen und wieder zur erden werden mufst? wer will
dann dich im beinhaus neben dem pauren oder petlern erkennen oder deine ge-
bein edler schatzen? niemandts! darumb gehe in dich selber, tu nit wie der reich
purpurmann. der kleidet sich in leinwat und kdstlich gewand, [d]er zieret sich mit
silber und gold. (NP 426)

Der Tod fungiert hier als Mahner der in der Todesverfallenheit offensichtlichen
Gleichheit aller, wobei die Kritik hier insbesondere prunkvoller personlicher Auf-
machung gilt, die deutlich iiber die oben beschriebene >notdurft« hinausgeht.
Paracelsus kritisiert diese auch an anderer Stelle, im Liber de virtute humana (ca.
1530): »Ein hut tragen mit zwo spitzen, drei kronen [d.h. eine Triara] tragen, ein
kron bedeut das, die ander das etc. Was ist das nutz, dass sie’s bedeuten? Es bedeut
nichts denn hoffart, die weder hie noch dort vergeben wird« (NP 219).%¢

Dass es sich hierbei nicht blofd um eine naheliegende reformatorische Kritik an
der bisherigen kirchlichen Obrigkeit handelt wird deutlich an der Gegeniiberstel-
lung mit demjenigen, was Paracelsus zufolge niitzliche Titigkeiten anzeigt: Denn
»das seind die zeichen im seligen leben: schwitzen der arbeiter gleich, rufdig sein
dem kohler gleich, gesund machen dem arzet gleich etc« (NP 219). Paracelsus wen-
det sich hier vielmehr gegen jedwede Reprasentationsfunktion jedweden Kleidungs-
stitcks, also jegliche persénliche Ausstattung, welche nicht zweckmaf3ig auf die per-
sonliche und gesellschaftliche Bedarfssicherung ausgerichtet ist oder aus diesen di-
rekt hervorgeht. Dass soziale Reprasentation in diesem Sinne durchaus eine gewis-
se Funktion innerhalb des gesellschaftlichen Gefiiges innehaben koénnte, steht fiir

96  Beutin weist auf die Bedeutung der Kopfbedeckungen hin: »der zweispitzige Hut kennzeich-
netdie Kardinile; das [mit einer Tiara bezeichnete] Papstamt ist unniitz« (Beutin, »Sozialpo-
litische Schriften«, S.108).

am 12.02.2026, 11:58:1

247


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Paracelsus also nicht zur Diskussion. Vielmehr wird jegliche Reprisentation der so-
zialen bzw. beruflichen Stellung radikal an die eigentliche Arbeitsfunktion« zuriick-
gebunden und die direkte Entsprechung duflerer Erscheinung und gesellschaftli-
cher Position und Aufgabe gefordert.

Nebenbei bemerkt zeigt sich in dieser »Zeichen«-Kritik der Zusammenhang der
paracelsischen Gedankenwelt besonders deutlich. Denn es geht ihm ja auch in sei-
ner naturphilosophischen Suche nach Erkenntnis ebenso wie in seiner drztlichen
Diagnosepraxis um das Auffinden und rechte Lesen »natiirlicher Zeichen«. Und
die diesem Programm entsprechende irztliche Ethik beinhaltet nicht zufillig die
Abkehr von mit diesen >Zeichen der Natur< inkompatiblen Lehrsitzen, der lateini-
schen Fachsprache sowie einem allzu prunkhaften Auftreten der Arzteschaft, den
>gloridoctores«. >Gesund machencsoll das >Zeichen« des Arztes sein, wie oben zitiert,
nichts weiter. Jede Abweichung des von Paracelsus als funktional angemessenen
Angesehenen und in diesem Sinne Natiirlichen nimmt hier die Form der Hoffart
an.”

Der Begrift der Hoffart ist als solcher bemerkenswert, weil er der traditionel-
len stindentheologischen Kategorie des Hochmuts bzw. des Stolzes (superbia) ent-
spricht, der Siinde der Uberheblichkeit. Sie wird zeitgendssisch oftmals (zusammen
mit der Habgier) als erste der Todsiinden oder Ursiinde begriffen. Paracelsus ist da
keine Ausnahme, denn »aus der hoffart ward diabolus geboren« (NP 216), der sich
gegen Gott auflehnende Luzifer.”®

Es macht jedenfalls durchaus Sinn, Nutzloses auf diese Weise einzuordnen.
Denn es fillt bei Paracelsus auflerhalb der auf die funktionalen Bediirfnisse aus-
gerichteten Sozialordnung, weswegen es dem iibergeordneten metaphysischen
Ordnungsrahmen entgegensteht, ebenso wie es (etwa als Reichtum) auRerhalb des
auf>notdurft« beschrinkten Erwerbsstrebens des Individuums fillt. Insbesondere

97  Grundsatzlich ist von theaterwissenschaftlicher Seite in Bezug auf diese genannte Kritiksun-
niitzer< sozialer Reprasentation und die o.g. epistemologische Orientierung auf >natiirliche
Zeichenc<ein antitheatraler Gestus des paracelsischen Denkens identifiziert worden. Paracel-
sus ginge es, gerade auch in seinen Gesellschaftsvorstellungen, um ein »Theater ohne Masken
[Herv.i.O., PL]« (Schramm, Karneval, S. 78, vgl. ebd., S. 78f). Dem ist zweifellos zuzustimmen,
allerdings ist diese Feststellung dahingehend zu ergianzen, dass der zentrale Bezugspunkt
dieses Denkens im Tode zu verorten ist. Denn dieser fungiert, wie im Folgenden erlautert
wird, als der ultimative Entlarver aller gesellschaftlichen>Maskeradens, d.h. aller hoffartigen
(unniitzen, unnatirlichen, siindhaften, >falschens, nicht auf die >notdurft< bezogener) sozia-
len Differenzierung und Hierarchisierung.

98  Zuletztistjegliche Siinde im christlichen Verstandnis als hochmiitig zu betrachten, da sie das
Wollen des Menschen iiber die Gebote Cottes stellt. Vgl. »Stinde, in: Lexikon fiir Theologie und
Kirche, hg. von Walter Kaspar mit Konrad Baumgartner u.a., 11 Bde., Freiburg u.a. 1993—2001.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

auch die soziale Ambition fillt somit unter Hoffart. Denn »was ist nun die hoffart,
als mehr sein wollen als ein anderer« (NP 217), ein >Uberheben« des Selbst?*?

Das Unwesentliche, Uneigentliche, Nutzlose und Stindhafte fallen so im Begriff
der Hoffart in eins — ebenso wie das Vergingliche. Denn freilich ist >Hoffart« zu-
gleich mit Eitelkeit zu iibersetzen. >Eitelkeit<betont die auch im Hochmut beinhalte-
ten Aspekte der Selbsttiuschung und Selbstverliebtheit, und zwar nicht nur im heu-
tigen Bedeutungsspektrum, wie Paracelsus Verurteilung prunkvoller Aufmachung
deutlich macht. Dariiber hinaus ist das Eitle zeitgendssisch aber auch immer das
Vergangliche; die Bezeichnung betont die Hinfilligkeit und damit die Uneigentlich-
keit jeder Selbsttiuschung und Selbstiiberhéhung.

Freilich ist alles Diesseitige in diesem Sinne eitel. Bei Paracelsus jedoch bezeich-
net>Hoffart<offensichtlich dasjenige, was dem>seligen Leben<unwesentlich und du-
Rerlich ist, oder, anders gesagt, dem in seiner Ausrichtung auf das >Ziel zum Tod«
auf die snotdurft« beschrinkten Dasein widerspricht. Der Tod fungiert, wie das obi-
ge Zitat zeigt (»was bistu, edelman? was bistu, burger?«, NP 426), als der Moment, an
dem dieses Hoffirtig-Uberhebliche als solches hervortritt; es ist dasjenige, was der
eben am Tode sichtbar werdenden fundamentalen Gleichheit der Menschen wider-
spricht. Der Tod wird hier — in bemerkenswerter Nihe zu den oben herausgearbei-
teten sozialkritischen Potentialen der Totentinze — zum Mahner der Uneigentlich-
keit sozialer Differenzierung und zum Proponenten und Begriinder sozialer Gleich-
heit.

Allerdings kennt natiirlich auch die paracelsische Sozialordnung Ungleichhei-
ten: die funktional begriindeten sozialen Differenzierungen inklusive der in De or-
dine doni benannten Hierarchisierungen. Diese Ungleichheiten erscheinen gerecht-
fertigt, ja, notwendig, insofern sie den Bediirfnissen der »notdurft<entspringen. In-
sofern sich die >notdurft« im obigen Sinne selbst aus den Grenzen des Lebens(-be-
darfs) ableitet und die Reduktion auf dieselbe einer auf den Ubergang in Jenseits
ausgerichteten Lebensfithrung entspringt, sind auch die sozialen Differenzierun-
gen und Hierarchisierungen als auf den Tod bezogen zu denken. Mehr aber noch
sind sie daraus begriindet, dass auch sie im Tode zuletzt hinfillig werden.

Esisthilfreich, sich in Erinnerung zu rufen, dass es sich bei der in De ordine doni
geschilderten Gesellschaft um eine diesseitige handelt und nicht um eine Artjensei-
tiges himmlisches Jerusalem, also eine jenseitige Nach-Welt. Sie ist Teil des diessei-
tigen>seligen Lebens¢, der Verwirklichung christlicher Ideale unter irdischen Bedin-
gungen. Bei aller Idealitit ist sie in ihrer Verfasstheit auf diesseitige Gegebenheiten

99  Vgl. auch: »Was ist’s, dass wir unter uns soviel &mpter oder orden [d.h. soziale Gruppierun-
gen] etc. haben, einer mehr als der ander sein will? Ist das nicht ein hoffart, dass der [eine]
orden besser, hocher etc. sein soll als der ander? Sollen wir nit gleich sein, einer als der ander?
Also mit dem adel und andern stinden zu verstehn [...]. Setz nit in orden in kleidung, in amt
etc« (NP 219).

am 12.02.2026, 11:58:1

249


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

und die Befriedigung der entsprechenden Bediirfnisse ausgerichtet: Ein Bediirfnis
nach Erndhrung, Seelsorge, Handwerk und menschlicher obrigkeitlicher Fithrung
ist weit von jeglichen Vorstellungen des jenseitigen Himmelreiches entfernt, auch
von denen des Paracelsus. Ist das Himmelreich ihm zufolge doch eine »ewige welt,
do kein tod ist, sonder ein ewigs leben, kein krankheit, sonder ewig gesundheit, alle
freud und fried und kein leid noch uneinigkeit« (NP 423).

Im Tode aber, dem der Mensch zustrebt, werden diese Bediirfnisse ebenso wie
alles andere Diesseitige offenkundig aufgehoben sein. Gerechtfertigt erscheinen
diese Ungleichheiten daher in einer Weise, die ebenfalls mit derjenigen vergleich-
bar erscheint, die an den Totentinzen festzumachen ist; nimlich hinsichtlich ihres
Bezugs auf den Ubergang in die jenseitige Wirklichkeit, dem gegeniiber sie als
vorliufig — wenn im Falle des Paracelsus auch nicht als hoffirtig — erscheinen.

Zusammenfassend erscheint der Tod als Mahner und MafSstab dessen, was ein
sseliges Leben< ausmacht, ihm entspricht und in ihm erlaubt ist. Auf individueller
Ebene liefert der Tod damit die Begriindung fiir die Gleichheit der von Paracelsus
entworfenen Gesellschaft ebenso wie fiir ihre Ungleichheiten. Er ist der Bezugs-
punkt, auf den hin sich das gesellschaftliche Gefiige im obigen Sinne begriindet und
stellt damit einen wesentlichen Strukturfaktor eben jener idealen, auf Solidaritit
und Egalitit basierenden Ordnung dar.

Zuletzt ist hinzuzufiigen, dass in der Abkehr von allem Hoffirtigen die teleolo-
gische Ausrichtung des menschlichen Lebens auf den Tod, nicht nur als ein Reife-,
sondern zugleich als eine Art Reinigungsprozess erscheint. Das sselige Leben«
impliziert ein Absterben des Unwesentlichen, Uneigentlichen, das im Tod des sterb-
lichen Kérpers kulminiert, sich aber wihrend des gesamten menschlichen Lebens
vollzieht. Der Tod ist damit zugleich als ein Scheideprozess zu verstehen, in dem
nicht nur Seele, Geist und Korper sowie, der christlichen Eschatologie zufolge, die
zu Errettenden von den Verdammenswerten getrennt werden, sondern auch der
Mensch von allem seiner Seligkeit Hinderlichen, bis er »am jiingsten tag in einem
neuen himmlischen und clasifizierten [sic!] fleisch zum andern mal geboren«**°
wird.

Es ist festgestellt worden, dass Paracelsus’ thanatologische Vorstellungen von
der Vollendung des Menschen in bemerkenswerter Weise seinem Alchemiever-
stindnis entsprechen. Denn Paracelsus begreift Alchemie ganz allgemein als eine
bewusste Vervollkommnung der vorfindlichen Natur durch den Menschen: Denn,
so schreibt er im oben genannten Paragranum »die Natur ist so subtil und so scharf
in ihren Dingen, daf? sie ohne grof3e Kunst nicht kann gebraucht werden, denn sie
gibt nichts an den Tag, das auf seine Art vollendet sei, sondern der Mensch muf es

100 Paracelsus, Samtliche Werke, Abt. 1, Bd. 11, S. 333f; zitiert aus: Haas, »Sterben und Todesver-
standnis, S. 143f.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

vollenden. Diese Vollendung heifit alchimia.«'** Diese Ubereinstimmung kann an-
gesichts des Obigen bestitigt werden und belegt noch einmal den grundsitzlichen
Zusammenhang des paracelsischen Denkens, insbesondere der in der Rezeption
traditionell getrennten Bereiche der Naturphilosophie und Theologie. In Bezug auf
den Tod als Vollendungsmoment des menschlichen Lebens iibertragen bedeutet
das, dass der Mensch gewissermafien zum Alchemisten seiner selbst berufen ist
(wobei die letztliche Vervollkommnung freilich in Gottes Hand liegt). Der Tod
verkorpert damit geradezu einen Schliisselmoment im paracelsischen Denken:
Denjenigen der vollkommenen Transmutation zur Vollendung und Perfektion
des Bestehenden — eine Perfektion, die auf Ebene der sozialen Beziehungen die
weitmoglichste und zuletzt vollkommene Gleichheit aller Menschen bedeutet.

Diese vollzieht sich mit dem Tod der Einzelnen. Aber auch die ideale Gesell-
schaft, die Paracelsus in De ordine doni zeichnet, ist in seinem christlichen Bezugs-
rahmen ja auf letztliche Vervollkommnung harrend gedacht, nicht weniger als das
im>seligen Leben<stehende Individuum. Die letztliche Vollendung der Gesellschaft,
das ist die Apokalypse, der Tod der (Menschheits-)Gesellschaft, wenn man so will;
das Ereignis, in dem sie ihr Ende findet. Dieser Ubergang vom diesseitigen »>seli-
genc ins jenseitige rewige« Leben aber wire angesichts ihrer Idealitit und ganz in
Entsprechung zu Leben und Tod der Einzelnen, ebenfalls ein nahtloser Ubergang.
Und wie das Individuum im Tode seines Kérpers von allem verbleibenden Uneigent-
lichen und nunmehr vollends Nutzlosen und Hinfilligen gereinigt wird, so werden
mit der Wiederkunft Christi am Ende der Zeit auch alle verbliebenen, weil diessei-
tig notwendigen, sozialen Ungleichheiten und Hierarchien hinfillig werden. Dies
letztlich ist die vollkommene Gesellschaft, in der die volle Gleichheit — im Tode nim-
lich - verwirklicht ist.

3.2.4 Der monetare Storfaktor

Esistnun offensichtlich, dass Paracelsus jede Stérung seiner dem vita beata entspre-
chenden Sozialordnung kategorisch auszuschliefRen bestrebt ist, die als >hoffirtig:
ihre solidarische Funktionalitit unterlaufen muss. An dieser Stelle ist auf De ordine
doni zuriickzukommen, wo er sich nach der Verfasstheit der oben erliuterten mon-
archia Geld, Handelspraxis und Kaufmannsstand widmet und welchen er allesamt
mit bemerkenswertem Misstrauen begegnet.

Zunichst wendet sich Paracelsus dem Geld im Abschluss seiner ausgesprochen
kurzen Auferungen zur Rolle der Obrigkeit zu. Er sieht sie offenbar als besonders
gefihrdet an, was den Umgang mit Geld angeht. So rit er den Angehdrigen dieses
Standes:

101 Paracelsus, Werke, Bd. 5, S. 544. Vgl. Gantenbein, »Jenseits, S.162. Zur wissensgeschichtli-
chen Bedeutung dieses Alchemieverstandnisses vgl. Lorber, »Alchemiex, v.a. S. 89f.

am 12.02.2026, 11:58:1

251


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

[Sleid euch selbst vor schaden an der seel, weiset auch nit mit gelt euch abzufer-
tigen, sonder mit dem, das mit geld bezahlt muss werden, als mit korn, fleisch,
salz, holz etc. und nit mit geld. Wieviel sanfter und seliger mogen ihr regieren, so
ihr des gelds entledigt werden. Dann wo geld ist, da ist auch sorg. Das ursacht die
morder: brot, fleisch etc. Tuts nit! Vom gelt werden ihr geizig, spielerisch, saufe-
risch, hurisch, und erscheufit [d.h. niitzen, zugutekommen] euer geld niemandt.
Ihr gebts nit dem land, sonder nur den huren und gleifinern, und gibt in summa
nur bésen mut, schand, args und iibels. reichtum, tanzen, turniren, bankettirn.
(NP 256)

Es handelt sich ganz offensichtlich um eine fundamentale Geldkritik. Geld ist hier
nicht, wie in der auf Aristoteles zuriickgehenden geldtheoretischen Tradition, zum
Funktionieren des Sozialwesens notwendiges Tauschmedium, das zur Verteilung
ungleichmifig distribuierter >natiirlicher« Reichtiimer dient. Es ist noch weniger
ein Gerechtigkeit im soziodkonomischen Gefiige erst herstellender Wertmesser, der
nur missbriuchlich und entgegen seiner Natur verwendet zu verurteilen ist.* Der
Ausspruch »dann wo gelt ist, da ist auch sorg« entbehrt jeder Abwigung. Vielmehr
scheint Paracelsus Transaktionen mit Geld rundum abzulehnen zugunsten einer Art
naturalienwirtschaftlichen Abgabenékonomie.

Erhellend ist hierfiir ein Blick in die — der hier benutzten Transkription zugrun-
de liegende — textkritische Fassung. Dort heif’t es: »Dann wo gelt ist, da ist auch
sorg. Das vrsacht die Mérder, Brodt, Fleysch etc. thuts nitt« (NP 632). Wie ersichtlich
scheint die oben eingefiigte Interpunktion den Sinn des letzten Satzes zu verstel-
len. Sinnvoller scheint die Wiedergabe in der fritheren, von Goldammer bzw. Sud-
hoff herausgegebenen Edition zu sein: »das ursacht die morder; brot, fleisch etc.
tuts nit.«*°*> Nicht Brot und Fleisch verfithrt zum Morden, sondern Geld! Diese Deu-
tung ist weitaus sinnreicher, da die obige Passage ja auf eine Kritik des Geldes zielt
und auf nichts sonst. Wenn aber Giitern wie Brot und Fleisch, gleichermafen als
Bezahlung oder Abgabe erhaltenen, das destruktive Potential des Geldes abgespro-
chenwird, solisst das darauf'schliefRen, dass es die spezifischen Eigenschaften des-
selben sind, welche seine Ablehnung begriinden. Und tatsichlich lassen sich, auch
wenn Paracelsus sich an keiner Stelle iiber die >Natur« des Geldes dufierst oder sich
am Entwurf eines entsprechenden Begriffs versucht, seine Vorbehalte bei genaue-
rer Betrachtung den klassischen Geldfunktionen des Tauschmittels, Wertspeichers
und Wertmessers zuordnen.

102 Der Missbrauch des Geldes besteht fiir Aristoteles darin, wenn es nicht i. 0. Sinne als Mit-
tel Befriedigung natiirlicher Bediirfnisse dient—was seiner>Natur<entspricht —, sondern zur
Anhiufung von Reichtum verwendet wird, also als Zweck und nicht als Mittel 6konomischer
Transaktionen. Esistdas daraufausgerichtete Erwerbsstreben, das Aristoteles unter dem Na-
men chrématistiké kritisiert (vgl. Aristoteles, Staatstheorie, |, 9, 1257a-1258a).

103 Paracelsus, Simtliche Werke, 2. Abt., Bd. 2, S. 49-69; hier: S. 63.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

Geldtheoretische Implikate
Als allgemeines und universal akzeptiertes Tauschmedium verspricht Geld eben auch
damals schon Zugang zu einer ibergrofRen Vielzahl von Giitern und Dienstleistun-
gen. Dieser Punkt ist der paracelsischen Kritik zweifellos implizit (und wird auch
von der weiter oben aufgezeigten Geldkritik im in etwa zeitgendssischen literari-
schen Diskurs Englands nahelegt). Mit diesem seinem, modern gesprochen, unmit-
telbaren Gratifikationsversprechen scheint sich das Geld in alles im Tausch Verfiig-
bare gleichsam verwandeln zu kénnen.’** Gerade darin aber verleitet es fiir Para-
celsus offenbar weitaus mehr als die genannten Naturalien zur Gier, zur gewaltbe-
gleiteten oder gewalttitigen Inbesitznahme bis hin zum Mord. Ferner bezieht sich
das Versprechen auf Verfiigbarkeit jedweder Ware oder Dienstleistung auch auf das
moralisch Verwerfliche, mit dem es hier vornehmlich in Verbindung gebracht wird.
Dieser Punkt kann noch zugespitzt werden. Denn in seiner Austauschbarkeit
scheint das Geld iber snatiirliche« Reichtiimer erhaben. Als Versprechen auf die
Verfugbarkeit jedweder (anderen) Ware oder Dienstleistung ist es gleichsam mehr
als deren blofles Aquivalent. Damit aber riickt Geld in die Nihe der >Hoffart,
dem >mehr-sein-Wollen« als es dem eigenen Stande entspricht. Ja, es erscheint
selbst als >hoffirtige, da es nicht auf die vorherbestimmte Funktion >natiirlicher«
Reichtiimer (Holz, Fleisch etc.) beschrinkt ist, sondern diese in seiner allgemeinen
Tauschfunktion allesamt — zumindest potentiell — zu inkorporieren verspricht: Es
scheint mehr zu sein, als es ist. In den bereits weiter oben zitierten Worten Arthur
Schopenhauers begegnet Geld »nicht blof einem Bediirfnis in concreto [...] sondern
dem Bediirfnis iiberhaupt, in abstracto«’®. Als reines, unbestimmtes Vermogen
etwas zu tun bzw. zu erlangen, als etwas, das seinen Wert allein in seiner zukinf-
tigen >Verwandelbarkeit« in ein (tendenziell) beliebiges Anderes hat, droht es aber
nicht nur - wie geldtheoretisch seit Aristoteles reflektiert wird — zum Endzweck
allen wirtschaftlichen Handelns zu werden. Sondern es dringt auch immer »wie
von sich aus fortwihrend zum Verwendetwerden«*®. Auch weil es seinen Zweck
zuletzt nicht in sich selbst hat, nicht haben kann, zugleich aber allen Zwecken
dienlich ist, vermag es die Wiinsche seines Besitzers besonders anzustacheln. Und
gerade, wenn die Grundbediirfnisse — in Paracelsus’ Worten die Erfordernisse der
snotdurft« — erfillt sind, mag es die Begehrlichkeiten seines Besitzers auf diesem
sonst fernliegende, gegebenenfalls moralisch zweifelhafte, im Lichte der obigen
Ausfithrungen aber auf jeden Fall shoffirtige« Zwecke lenken.

104 Vgl. Haubl, »Money Madness«, S. 206; Paul, »Legitimitat des Geldes«, 113f.

105 Schopenhauer, Samtliche Werke, S. 414f; vgl. auch Haubl, »Money Madness«, S. 206, der sich
ebenfalls auf Schopenhauer bezieht.

106 Simmel, Philosophie des Geldes, S. 267; vgl. ebd., S.134; vgl. auch Aristoteles, Staatstheorie, 1, 9,
1257a-1258av.

am 12.02.2026, 11:58:1

253


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Paracelsus Uberlegungen weisen hier eine grofe Nihe zu Vorstellungen auf, wie
sie zuvor in der Scholastik prominent formuliert worden sind. Thomas von Aquin et-
wa schreibt, »dass der Mensch [gerade] durch Reichtum [divitias] die Mittel erlangt,
jedwede Siinde zu begehen; und sein Verlangen nach jeder Siinde zu befriedigen,
da Geld dem Menschen behilflich ist, jedwede Art weltlichen Guts zu erwerben, wie
es im Buch Kohelet 10[,19] heif3t: All Dinge gehorchen dem Geld [pecuniae].«'*” Para-
celsus schlief3t an dieser Stelle offensichtlich an diese Argumentation an. Wahrend
solches Handeln bei Thomas in guter aristotelischer Tradition jedoch blof ein Miss-

198 50 reicht

brauch des an sich moralisch neutralen Tauschmediums Geld darstellt,
Paracelsus’ Geldskepsis tiefer.

Denn Monetire erscheint hier als ein Unruhestifter, dessen Versprechen auf die
Verfiigbarkeit jedweder Art von Giitern oder Dienstleistung gleichsam quer steht
zu den in ihrer funktionalen Differenzierung als voneinander abhingig gedachten
Stinden und dem Grundzug des >Sichbescheidens« in eine vorbestimmyte, festste-
hende Ordnung. Zumindest lisst sich die Spannung nicht leugnen zwischen der
auf die »notdurft« bezogenen Arbeitsvorstellung und dem auf reine Funktionalitit
ausgelegten Stindesystem einerseits und dem jederzeit gegen alles Verfiigbare
austauschbare Geld andererseits. Dieses verfithrt nicht nur zu sindhaftem Fehl-
verhalten, sondern hat in der >Ordnung der Gabenc« keinen Platz, insofern es gar
nicht benoétigt wird, wenn, wie Paracelsus schreibt, eine naturalwirtschaftliche
Abgabendkonomie ebenso zweckmiflig wire. Als aufierhalb der sozioSkonomi-
schen Ordnung stehend aber stellt Geld auch in diesem Sinne eine >hoffartige«
Ausschweifung tiber deren Ordnungsrahmen hinaus dar. Dariiber hinaus hat das
Tauschversprechen des Geldes freilich nur Giiltigkeit, insofern dieses tatsichlich
als Wertspeicher fungiert. Als solcher ist Geld, wie oben ausfithrlich besprochen,
zeitgendssisch vornehmlich abhingig von seiner materialen Existenz, insbesonde-
re aus >Edelmetallc geprigten Miinzen. Diese haben jenen offensichtlichen Vorteil,
dass der ihnen zugeschriebene Wert direkt an ihre Materialitit gebunden ist und
vergleichsweise unabhingig von wertgarantierenden Institutionen erhalten bleibt
und tibertragen werden kann. Dieser Aspekt ist bedeutsam hinsichtlich der weiter
oben besprochenen Begriindung wechselseitiger Solidaritit aus der Verginglich-
keit der Dinge. Dort wird das Eintauschen von Uberschiissen in nicht (oder kaum)
materialen Verfallprozessen unterworfene Geldobjekte oder dhnliche Sicherungs-
moglichkeiten gar nicht erst in Erwigung gezogen. Paracelsus unterlisst dies

107 Vgl. Man sehe »quod per divitias homo acquirit facultatem perpetrandi quodcumque pec-
catum, et adimplendi desiderium cuiuscumque peccati, eo quod ad habenda quaecumque
temporalia bona, potest homo per pecuniam iuvari; secundum quod dicitur Eccle. X, [19,] pe-
cuniae obediunt omnia [Herv. i. O, PL]« (Thomas von Aquin, Summa Theologiae, 1-11, q84.1).

108 Vgl. Langholm, Economics, S. 207f.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

ungeachtet der offensichtlichen Tatsache, dass ein Aufteilen des Erloses von Uber-
schiissen gewiss vollkommen unproblematisch wire. Aber offensichtlich verfiihrte
Geld in seiner Wertspeicherfunktion, als der Verginglichkeit idealerweise entho-
benes, todloses Wertaufbewahrungsmittel zur Akkumulation von Reichtiimern. Es
stiitnde damit den gesellschaftsstrukturierenden Prinzipien der Gleichheit und Soli-
daritit entgegen, die sich aus der Verginglichkeit der Dinge und der Beschriankung
des Erwerbslebens auf die Erfordernisse der »notdurfi< ergeben.'®

Auch in seiner Funktion als Wertmesser bzw. Werteinheit steht das Geld in sei-
nen Uberlegungen in der Kritik. So erginzt Paracelsus im Folgenden seinen Rat-
schlag an die Obrigkeit, auf Geld zu verzichten, um die Begriindung der Teuerung,
welche zulasten der Bauern ginge: »Dann miief3t ihr korn, fleisch, salz etc. zahlen,
so milgen ihrs einziehen, wie man einziehen muss geld [... Denn] »aufsitz« [d.h.
Aufschlige, Steuern] »bringen teurung uf [Ge]treid und auf brot, dass oft ein giil-
den oder vier kaum klecken [d.h. geniigen] miigen, da ihr saget von eim pfenning«
(NP 255).

Dieser nicht ganz leicht zu verstehende Passus kritisiert offenbar die Praxis von
Gutsbesitzern, den ihnen verpflichteten Bauern willkiirlich anmutende Abgaben-
erhdhungen zuzumuten. Ein nominell den Wert eines Pfennigs betragender Auf-
schlag wiirde, so der Vorwurf, leicht ein Vielfaches dieser Summe erreichen."™ Be-
klagt wird also die Differenz zwischen nomineller, vermeintlich angemessener und
wohl traditionell so bestimmter, in der Tat aber weit iiberzogener Abgabenlast. Geld
als vermeintlich stabile Werteinheit gerit hier als relative und fir willkiirliche und
ungerechte Manipulation anfillige Einheit zur Berechnung 6konomischer Werte in
den Blick. Eine Erfahrung, die in einer von Geldwertschwankungen geprigten Zeit
gerade auch im siidwestdeutschen Raum, den Paracelsus zur Zeit der Verfassung
seiner vita beata-Schriften intensiv bereiste, vertraut gewesen sein muss: Das Geld
ist nicht das, was es (dem Namen nach) wert zu sein scheint.

Dass fiir Paracelsus dieses Problem bei den in irgendeiner Weise ja ebenfalls in
MafReinheiten berechneten Naturalabgaben offenbar nicht vorhanden ist, legt eine
solche Lesart sogar nahe. Die Stabilitit der Werteinheit erweist sich hier als blof3
vorgeblich, in jedem Fall unstet, wenn nicht gar uneigentlich, tiuschend und >hof-
fartig«. Im geschilderten Zusammenhang gereicht es gerade den einfacheren Be-
volkerungsschichten zum Nachteil, wird zum Ausléser fiir Unruhen und Unfrieden

109 Dieideale>Todlosigkeit<des Geldes kann in Anbetracht der vorherigen Kapitel dahingehend
relativiert werden, dass weltliche (Geld-)Schitze, wie Lydgate betont, als wesentlich unbe-
standig angesehen werden kénnen und Copernicus, wie gezeigt, die >kérperliche< Hinfallig-
keit des Miinzgeldes in den Fokus nimmt. Das sind freilich Aspekte, die Paracelsus in seinen
Uberlegungen nicht in Erwigung zieht.

110 Vgl. zu dieser Deutung auch Paracelsus, Simtliche Werke, Abt. 2, Bd. 2, S. 63, FN i.

am 12.02.2026, 11:58:1

255


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

und zeigt sich so als schidlich fiir eine im Sinne des Paracelsus stabile und gerechte
Ordnung.

Zuletzt ist Geld der Sozialordnung des Paracelsus duferlich, ja, sogar schidlich,
da in der funktional differenzierten Gesellschaft die wechselseitige Versorgung (et-
wa den >Tausch« von Schutz gegen Nahrung) grundsitzlich nicht quantifiziert ist.
Vielmehr sind die wechselseitigen Verpflichtungen per se als gleichwertig zu begrei-
fen. Dieser Punkt ist dem funktionalen Deutungsschema grundsitzlich implizit,™
in De ordine doni mit der Betonung der >Gaben fiir die Nichsten« jedoch hervorge-
hoben: Es handelt sich bei Paracelsus Sozialordnung, wie hier noch einmal deut-
lich wird, um eine Gaben-Okonomie auch in ganz buchstiblich wirtschaftstheo-
retischer Hinsicht. Da Geld aber wertiquivalente Tauschprozesse impliziert, neigt
es dazu, im weiter oben erliuterten Sinne (sozio-)6konomische Beziehungen zwi-
schenTauschpartner:innen auf den Moment der Transaktion zu reduzieren, was das
konstitutive Beziehungsgeflecht wechselseitiger Verpflichtungen und Abhingigkei-
ten einer Gabenokonomie torpediert.

Zusammenfassend verfithrt Geld als Tauschmedium in seiner allseitigen Aus-
tauschbarkeit nicht nur zu siindhaftem Verhalten; sondern es stellt in dieser Ei-
genschaft selbst einen Fremdkérper und damit einen Storfaktor der auf Funktio-
nalitit ausgerichteten Gesellschaftsordnung des Paracelsus dar, der es zuletzt du-
Rerlich und unwesentlich bleiben muss. Dariiber hinaus scheint es den oben erldu-
terten, fundamentalen Strukturprinzipen von Gleichheit und wechselseitiger Soli-
daritit auf ganz basaler Weise entgegengesetzt, insofern es zur Akkumulation von
Reichtiimern verfiihre, ja, dies als >todloser« Wertspeicher erst moglich zu machen
verspricht. In der tatsichlichen Relativitit seines Wertes erweist sich das Moneti-
re zuletzt selbst als >hoffirtiger< Unruhestifter eines wohl geordneten soziodkomi-
schen Gefiiges. Aus diesen Griinden ist es vollkommen nachvollziehbar, wenn Pa-
racelsus das Geld aus seiner Sozialordnung ausschlie3t. Auch wenn er selbst seine
Kritik nicht in dieser Form theoretisch entwickelt, so wird in Hinblick auf die klassi-
schen Geldfunktionen doch ersichtlich, wie sehr das Geld den Grundsitzen der von
ihm entworfenen Ordnung widerspricht. Es stellte fiir die seiner Sozialordnung zu-
grundliegenden Prinzipien der wechselseitigen Verbundenheit und Solidaritit ein
zu vermeidendes und letztlich auch sinnloses Gefahrenpotential dar.

Kritik der Geldberufe

Angesichts dessen ist es auch kaum verwunderlich, dass Paracelsus simtlichen pro-
fessionell mit Geld umgehenden Berufsgruppen einen Platz in seiner Ordnung ver-
weigert und er sie auch nicht (wie die vorgenannten Jiger und Fischer) als unter
Bedingungen integrierbar versteht. Der Abschluss von De ordine doni besteht daher

111 Vgl. Georges Duby, The Three Orders. Feudal Society Imagined, Chicago 1980, S.118. Vgl. Graeber,
Schulden, S.119.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

auch in einer Aburteilung der >Geldberufe«und ihrer verwerfenswerten Berufsprak-
tiken: »AufSerhalben dieser monarchienc, so schreibt Paracelsus,

seind etlich rotten miteingewurzelt, die aufSerhalben dervierihre besondere nah-
rung haben, aber im weg der unseligkeit: als [da sind] die kaufleut, tuchleut, zins-
macher, geldleiher, furkaufer [d.h. Spekulanten], griimpler, merzler [d.h. Trodler]
und dergleichen viel andere mehr, die sich alle, weder [als] herren noch als knecht,
aus denandernvieren ernéhren. Und n6hren sich ungdttlich einer frembden nah-
rung (NP 257).

Diese Schelte kaufmannischer Berufe ist im Kontext christlicher Sozialethik frei-
lich nicht ungewdhnlich. Sie ist schon in den patristischen Schriften verankert, und
schon 250 Jahre vor Paracelsus macht etwa Berthold von Regensburg gegen die trii-
gerischen Praktiken der Kaufleute nachdriicklich mobil. Auch Paracelsus’ Zeitge-
nosse Sebastian Brant kritisiert im Narrenschiff publikumswirksam die selbstver-
stindlich als unlauter vorausgesetzte kaufminnische Praxis.”

So wie die obige Geldkritik zielt aber auch diese Missbilligung der Kaufleute
tiefer. Sie griindet nicht blof? in der (von Paracelsus offenbar als Norm angesehenen)
Moglichkeit kaufminnischen Betrugs, etwa wenn mit Tuch handelnde »dem armen
mann ein tuch aus rosshaaren fir liindisch oder scharlach geben« (NP 259)."
Die pauschale Verurteilung der genannten Berufe erscheint vielmehr grundsitzli-
cher, nimlich in der Praxis des profitorientierten Handelns selbst begriindet. Das

112 Vgl. zur Kaufmannskritik in der Patristik Christoph Strosetzki, »Der Kaufmann von der Pa-

tristik zum honnéte homme bei Savary«, in: Zwischen Bescheidenheit und Risiko. Der Ehrbare
Kaufmann im Fokus der Kulturen, hg. von Christoph Litge und Christoph Strosetzki, Wiesbaden
2017, S. 5—20; zu Berthold von Regensburg vgl. Jorg Oberste, »Geld und Cewissen. Soziale Mo-
bilitat von Kaufleuten und normativer Wandel in den Predigten Bertholds von Regensburgx,
in: Die bewegte Stadt. Migration, soziale Mobilitdt und Innovation in vormodernen Grof3stidten, hg.
von dems. und Susanne Ehrich, Regensburg 2015, S.113—149; v.a. S. 133—149; vgl. auch die das
Narrenschiff Sebastian Brants zitierende Passage in Reynke de Vos, wo tber den betrigeri-
schen Charakter der Zeit geklagt, in der man »Musdreck [...] vnder pfeffer myst« (CGottsched,
Ausgewidhlte Werke, Bd. 4, S. 222).
Auch wenn diese Kritiken an Stand und Praktiken der Kaufleute nicht unkritisch Gbernom-
men werden sollten, so scheinen sie doch eine grundlegende Berechtigung gehabt zu haben,
wie Studien zu Kélner Handelsakten des 16. Jahrhunderts nahelegen; vgl. Ermentrude von
Ranke, »Von kaufmannischer Unmoral im 16. Jahrhundert, in: Hansische Geschichtsbldtter 50
(1925), S. 242—250; hier: S. 244f); vgl. Mark Haberlein, » Die Tag und Nacht auff Fiirkauff trach-
ten<. Augsburger GroRkaufleute des16. und beginnenden 17. Jahrhunderts in der Beurteilung
ihrer Zeitgenossen und Mitbiirger«, in: Augsburger Handelshiuser im Wandel des historischen Ur-
teils, hg. von Johannes Burkhardt, Berlin u.a. 1996, S. 46—68.

113 >Lundisch tuch< bezeichnet das besonders feine Londoner, also englische Tuch (vgl. Neue Pa-
racelsus-Edition, Bd.1, S. 259, FN 114), das nach wie vor herausragende Exportprodukt der eng-
lischen Wirtschaft. >Scharlach< meint rot gefarbten Stoff (ebd., FN 115).

am 12.02.2026, 11:58:1

257


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

verwundert nicht, bedenkt man die paracelsische Kritik am Gewinnstreben und
seine radikal anmutende Vorstellung von Tauschgerechtigkeit, die keine tiber die
Deckung des Lebensbedarfs hinausgehenden Gewinne erlaubt. Die genannten Be-
rufsgruppen ernihren sich, wie Paracelsus eben auch hier betont, »ungéttlich einer
frembden nahrung« (NP 257), insofern sie, in der Aussicht auf Gewinn, gleichsam
parasitir von anderer Hinde Arbeit leben und im Sinne des >Arbeitsgebots< Dieb-
stahl an den Nichsten begehen: »Thr nahrung sollt mit hirter arbeit sein und nicht
mit solicher bescheiferei [...]. Von wannen kommt ihnen ihr gut her? Anderst nit,
dann dass sie mit liegen und triegen und unbillichem abnehmen gewonnen haben«
(NP 258f). Dass Paracelsus vom Stand der Handels- und Kaufleute »nur eine sehr
geringe Meinung«'* habe, wie angemerkt wurde, scheint daher weit untertrieben.
Die in De ordine doni getroffene Verurteilung jedweder kaufminnischer Titigkeit
ist grundsitzlich: Wie kann »doch auf den nichsten menschen ein gréRerer betrug
sein, denn der von kaufleuten? All ihr Leben ist teufelisch« (NP 258) Betont kehrt
Paracelsus zudem die vermeintliche Nutzlosigkeit der Kaufleute heraus: »Seind sie
pfefferkrimer und handlen mit gewiirz. Zu was ist es gut [..]? Wem ist es nutz?
Welcher dreck ist der best, vom gewiirz oder von bohnen? Lebt nit der baur im
ritbenacker so wohl als einer der gewiirz isset« (NP 258)? Der Handel, und insbe-
sondere der zeitgendssisch nach wie vor im Aufschwung begriffene Fernhandel,
scheint fiir ihn ausschliefRlich im Dienste der >Hoffart« zu stehen, wie er in der Kritik
am Seidenhandel deutlich macht: »Wazu ist nun die seiden gut? Zu nichts anders,
dann dass durch sie alle hoffart aufkommt und alle hurnarbeit, nihen, stricken.
Und kommt darzue, da} die frommen frauen und jungfrauen wie die hurn herein
gehen, also, dass die hurn und frommen nicht auseinander zu erkennen seind«
(NP 259)."

Nicht nur begiinstigt er die Suspendierung eindeutiger Markierung einer
sordentlichens, in der Sozialordnung wohl positionierten Tatigkeit, sondern of-
fensichtlich auch eine besonders schindliche Form hoffirtiger Maskierung, in der

114 Paracelsus, Sozialethische Schriften, S. 47. Die Kritik spitzt sich dabei im geldufigen Negativbild
des Wucherers (und Spekulantentums) zu: »Celd ausleihen, zins nehmen: zerstort den ge-
meinen nutz. Firkaufung macht grofle teurung, ist vom teufel und seiner obrigkeit« (NP 257).
Paracelsus steht hier ganz in der Tradition der mittelalterlichen Kritik der Zinspraxis, welche
zu diesem Zeitpunkt allerdings zunehmend als theologisch gerechtfertigt gilt (vgl. Schnaas,
Kleine Kulturgeschichte, S. 89—118; vgl. Andreas Pawlas, Luther zu Geld und Zins, Uppsala 2013).
Den Vorurteilen seiner und unglicklicherweise auch spaterer Zeit entsprechend, bezeichnet
er Wucher bzw. Zinsnahme abwertend auch als »judenbrauch« (NP 257).

115  Wo, so konnte gefragt werden, kommen in einer profitorientiert arbeitende Kaufleute aus-
schlieRenden Sozialordnung auswartige, womoglich dringend benétigte Giiter her? Die Ant-
wort ldsst an planwirtschaftliche Verhiltnisse denken. Bedarf man »eines andern und frem-
den guts aus fremden landen«, so Paracelsus, »beschickt’s aus dem sickel, setzent einen
landsdiener, der euch das um sein lohn in andere fremde lander fertige« (NP 257).

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

Achtbare und Ehrlose ununterscheidbar werden. Kaufminnische Berufe werden
daher auf mancherlei Weise als schidlich betrachtet und miissen die von Paracelsus
entworfene >gute« Ordnung grundsitzlich storen.

Hintergrund dieser Kritik am Kaufmannsstand kénnten durchaus eigene Erlebnis-
se gewesen sein. Sie konnten sich etwa aus Paracelsus’ Erfahrung mit den Apothe-
kern der Stadt Basel speisen, deren Kontrolle ihm als Stadtarzt oblag und die er al-
lem Anschein nach gewissenhaft wahrnahm. Neben irrigem Fachwissen beklagte
er insbesondere die ihm zufolge verbreitete Praxis der Kumpanei von habgierigen
Arzten und Apothekern (bzw. deren Personalunion). Sie wiirden sich mithilfe unné-
tig komplex zusammenzustellender Rezepte, die aus teuren, importierten Ingredi-
enzien bestiinden, an ihren Patienten in unlauterer Weise bereichern.™ In seiner
ersten medizinischen Schrift, Vom Holtz Guiaco griindlicher Heylung aus den Jahren
1529/1530 — also nach seiner Flucht aus Basel, aber vor der Niederschrift der meis-
ten zum vita beata gehdrenden Texte — verurteilte er in diesem Sinne den therapeuti-
schen Gebrauch des aus Westindien importierten Guajakholzes. Dessen Wirkungen
insbesondere zur Behandlung der Syphilis, so Paracelsus, konnten ebenso gut von
weitaus billiger zu habenden, einheimischen Holzern erbracht werden. Seine Ver-
wendung sei Unkenntnis und Gewinnsucht der Kaufleute geschuldet."” Es ist nahe-
gelegt worden, dass er damit den Unmut der Handels- und Bankiershiuser der Fug-
ger und Welser auf sich zog, welche von diesem dufRerst lukrativen Handel enorm
profitierten. In der Tat wurde ein die paracelsischen Ausfithrungen missbilligen-
des Gutachten von Heinrich Stromer, Dekan der medizinischen Fakultit der Uni-
versitit Leipzig, verfasst, der den Fuggern freundschaftlich verbunden war. Ob das
Handelshaus tatsichlich dahinter stand, ist letztlich nicht zu belegen. Das Gutach-
ten aber geniigte dem Niirnberger Senat, der Schrift die Druckerlaubnis zu verwei-
gern. Diese Mafnahme galt nach einer seit 1524 giiltigen Reichsverordnung fiir das
gesamte Gebiet des Heiligen Romischen Reiches und musste ein weiterer schwerer
Schlag fiir Paracelsus’ Ambitionen gewesen sein.®

Angesichts der obigen Ausfithrungen zum Geld liegt aber noch eine weitere
Quelle der paracelsischen Emporung auf der Hand. Denn insbesondere die ge-
nannten Wihrungs- bzw. Geldwertschwankungen schmailerten das Ansehen von
Kaufleuten, welche die Asymmetrien verschiedenwertiger Prigungen in der in
Kapitel 2 erliuterten Weise fiir sich nutzen konnten: >Findige« Kaufleute konnten
fir den Ankauf von Waren vom Material her unterwertige Miinzen verwenden.
Im Verkauf allerdings konnten sie, so es ihre Marktposition zulief3, hochwertigere

116  Vgl. zur Kritik Paracelsus’ u.a. Meier, Paracelsus, S. 234.

117 Vgl. dazu auch die entsprechenden Passagen im Paragranum (vgl. Paracelsus, Werke, Bd. 5,
S. 499-583).

118 Vgl Geerk, Arzt, S. 92f

am 12.02.2026, 11:58:1

259


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Prigungen verlangen, was ihren Gewinn enorm steigern konnte. Diese Praxis war
bekannt und zum Teil als Wucher verschrien. Einer der bekanntesten Fille war
bezeichnenderweise der sogenannte Basler Miinzprozess von 1474/1475: Geschifts-
leute der Stadt hatten 18.000 »gute« (d.h. vom Metallgehalt her hochwertige) Gulden
in die >minderwertigeren< Kreuzer getauscht und dafiir Waren gekauft. Beim Wie-
derverkauf hatte sie allerdings die Annahme >schlechten Geldes« verweigert." Da
vor allem kleinere Denominationen von solchen Spekulationen betroffen waren,
das einzige Geld, das der gemeine Mann«jemals in die Hinde bekam, waren auch
hier wiederum besonders die einfacheren Bevolkerungsschichten betroffen. Die
oben erwihnten Wertverschlechterungen des Rappenmiinzbundes machten sol-
che >Geschifte« im ersten Drittel des 16. Jahrhunderts besonders attraktiv. Klagen
tiber diese Praxis lassen sich jedenfalls im Zusammenhang mit »allen oberdeut-
schen und schweizerischen Bauernaufstinden des Spitmittelalters (1458-1526)«'*°
finden. Differierende Miinzwerte hatten zwar auch fiir Kaufleute negative Auswir-
kungen. Diese hatten allerdings auch eher die Moglichkeit, Verluste auf abhingige
Handelsparteien abzuwilzen oder auf andere Wihrungen, Miinzsorten oder Geld-
formen auszuweichen. Es ist offenkundig, dass diese Art der Geschiftspraxis fir
Paracelsus als zutiefst unehrlich, ja, hoffirtigc, weil falsch und heuchlerisch er-
scheinen musste. Auch wenn er sich in den hier genannten Schriften nicht direkt
dazu dufert, so ist doch anzunehmen, dass diese Erfahrungen dem weit gereisten
und eben vor allem im stidwestdeutschen Raum umtriebigen Landfahrer vertraut
waren und sein Urteil itber Geld und Kaufleute entschieden beeinflusste.

Zu bemerken ist nun, dass Paracelsus bei der Beschreibung der in ihrem Pro-
fitstreben wesenhaft betriigerischen Kaufleute den Boden seiner idealen Sozialord-
nung verlisst und sich an einer wenn auch sehr vagen und oberflichlichen Kritik der
von ihm als verwerflich, ja, steuflisch« angesehenen tatsichlichen sozialen und 6ko-
nomischen Zustinde seiner Zeit versucht. Diese erscheinen geradezu als Verkeh-
rung der »eigentlichens, der metaphysischen Ordnung entsprechenden und in Be-
zug auf den Tod gerechtfertigten Verhiltnisse, in denen, wie er in Anlehnung an Mt
23, 6—12 im Liber de virtute humana auch schreibt, der »mehrer der minder« (NP 217)
sein soll. Alleine das Geld-Vermogen im doppelten Sinne, also die Fahigkeit im Um-
gang mit Geld und sein Besitz, scheinen ausschlaggebend fiir die gesellschaftliche
Position. Denn die nach Profit strebenden Kaufleute verfithren, so heifst es in De

119 Vgl. Felix Burckhardt, »Der Basler Miinzprozef von 1474/75«, in: Schweizerische Numismati-
sche Rundschau/Revue Suisse de Numismatique 38 (1957), S. 21—46; hier: S. 24. Vgl. auch: Réssner,
Deflation-Devaluation-Rebellion, S. 47ff. Ebenfalls war den Beteiligten Kaufleuten und Geld-
wechslern vorgeworfen worden, Darlehen in vom Material her minderwertigen Miinzen zu
vergeben, jedoch in hochwertigen zuriickzufordern (vgl. Burckhardt, »Der Basler Miinzpro-
zefR«, S.32).

120 Rdssner, Deflation-Devaluation-Rebellion, S. 47; vgl. zum Folgenden ebd., S. 42ff; vgl. auch Po-
livka, Basel, S 124.

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

ordine doni weiter, nicht nur »alle stind und sollen [angeblich] sein die besten, und
seind den firsten die allerliebsten« (NP 258), sie haben auch »allen gewalt in stidten
und lindern und haben’s darzu gebracht. Wellicher nit gut [d.h. Vermdgen] hat, der
hatauchkeinehr][...]. Alsowird nun der arm mann betrogen [...] und filltauch aufihr
meinung [d.h. schlief3t sich ihrer Meinung an] und lernet auch also betriegen, da-
mit er auch ein ansehen hab« (NP 259). Den Kaufleuten kommt damit nicht nur eine
herausgehobene Position zu, welche die beschriebene ideale Ordnung verkehrt — sie
»besitzen den obristen stuhl und den obristen sitz am tisch und werden vor aller welt
sherr< geheiffen« (NP 257) —, sondern sie treten gleichsam als Agenten eines sozio-
dkonomischen Wandels auf, insofern andere verfithrt oder genétigt erscheinen, es
ihnen in ihrem Streben gleichzutun. Zugleich wird Besitz als entscheidendes Merk-
mal sozialer Stellung (und auch politischer Macht) identifiziert, der unabhingig von
bestehenden stindischen Positionen zuginglich ist. Angesichts der anzunehmen-
den Vertrautheit des Hohenheimers mit dem gesellschaftspolitischen Einfluss von
Kaufleuten und Bankiers — etwa des Handelshauses der Fugger auf internationaler
Ebene oder eben den wesentlich von der finanziellen Stellung diktierten politischen
Hierarchien der Stadt Basel — ist anzunehmen, dass er auch hier an (mehr oder we-
niger) personliche Erfahrungen anschlief3t.

Dass auch hier Geld im Zentrum der Kritik steht, wird klar nicht nur angesichts
der historischen Tatsache, dass es eben das Mittel war, dem einzelne Kaufleute und
ihre Zusammenschliisse Einfluss und Stellung verdankten. Sondern auch aus dem
Grunde, dass die Kaufleute nach Paracelsus’ Auskunft eben von unbindigem Ge-
winnstreben motiviert sind — Verhaltensweisen, die er, nach dem Obigen zu schlie-
Ren, implizit aus den wesentlichen Funktionen des Geldes ableitet.

Geld wird hier auch in seinem Effekt als >hoffirtig« deklariert. Es wird zum Mit-
tel der Selbstitberschitzung, welches die Fahigkeiten eines Menschen, Dinge zu tun,
iiber seine ihm ansonsten gegebenen Moglichkeiten erhebt. Es wird zum hoffarti-
gen >Maskierer<* ebenso wie zerstérerischen Verkehrer der eigentlich gebotenen
gesellschaftlichen Verhiltnisse, indem es den Menschen in eine Machtposition ver-
setzt, welche anderweitig begriindete Hierarchien unterlduft und ihn, somit - >wie
ein Herr« — iiber seinen gesellschaftlichen Stand erhebt.

Zwar entfaltete die »geradezu »abartige« Indifferenz«** des Geldes, jedwedem
gleich welcher Stellung gleichermafien zu Diensten zu sein, zur Zeit des Paracel-

121 Vgl. nochmals die theaterwissenschaftliche Analyse des paracelsischen Denkens in
Schramm, Karneval, S. 68-79; hier: S. 79.

122 Jochen Hoérisch, Kopfoder Zahl. Die Poesie des Geldes, Frankfurt a.M. 1996, S. 66. Zum Folgenden
vgl., dass offenbar noch im 17. Jahrhundert das Eintreiben von Schulden Adliger durch biir-
gerliche Glaubiger als undenkbar galt: vgl. Volker Press, »Soziale Folgen des DreifSigjahrigen
Krieges, in: Stindische Gesellschaft und soziale Mobilitit, hg. von Winfried Schulze, Miinchen
1988, S. 239—332; hier: S. 248.

am 12.02.2026, 11:58:1

261


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

sus keineswegs den Effekt volliger Nivellierung der tradierten Standesgrenzen. Aber
seine emanzipatorischen« Implikationen mussten die stindische Gesellschaftsord-
nung doch herausfordern, insofern sich bereits hier die bestehenden sozialen Dis-
tinktionen zugunsten eines allgemeinen, unsteten >Sozialstandards« relativierten.
Ein Effekt, der sich, wie benannt, fir das beginnende 16. Jahrhundert gut belegen
lasst und der insbesondere fiir das zeitgendssische, von einem weitgehend >offenen«
Geldpatriziat dominierte Basel als der Tendenz nach gegeben angenommen werden
kann. Das Monetire wird von Paracelsus ganz offensichtlich als dynamisierender
Strukturfaktor soziookonomischer Verhiltnisse begriffen, welcher der Standesord-
nung nicht blof entgegensteht, sondern vielmehr die Verkehrung jeglicher verliss-
lichen Ordnung darstellt. Diese Un-Ordnung muss aus paracelsischer Sicht allein
schon auf konzeptioneller Ebene als >teuflischs, weil der gottlich-metaphysisch be-
griindeten Sozialordnung widersinnig erscheinen. Dariiber hinaus kénnen ihr, ge-
wissermafien als Beweis, auch die widrigen zeitgendssischen Zustinde ursichlich
zugeschrieben werden, nimlich wirtschaftliche Not und biirgerkriegsihnliche Auf-
stinde der benachteiligten Bevolkerungsschichten.

3.3 Die soziale Ordnung zwischen Tod und Geld

Angesichts der von ihm buchstiblich verteufelten soziodkonomischen Zustinde,
deren Note Paracelsus aus eigener Anschauung und >Erfahrenheit< kennt, greift er
in seinen Uberlegungen zum sozialen Gefiige offenbar auf das Schema der funktio-
nalen Unterteilung als ein Modell zuriick, welches er hinsichtlich seiner biblisch-
theologischen Vorstellung eines diesseitigen >seligen Lebens« rekonfiguriert. Seine
Uberlegungen implizieren dabei offenbar zwei sich im Effekt entgegenstehende
Strukturfaktoren gesellschaftlicher Ordnung, nimlich den Tod und das Geld.

Der Tod als Bezugspunkt ergibt sich aus der Einbettung seines sozialkritischen
Denkens in seinen christlich-theologischen Deutungsrahmen. Paracelsus benutzt
den Tod aufindividual-ethischer Ebene als Bezugspunkt, um die allgemeine soziale
Gleichheit zu begriinden, die in Entsprechung steht mit der Gleichheit der Men-
schen vor Gott; eine Gleichheit, die im Tode ebenso offensichtlich wie zuletzt ver-
wirklicht wird. Zugleich wird der Tod zum Mahner und Maf3stab gottgefilliger, das
heiflt hoffartfreier, auf die Bediirfnisse der snotdurft« ausgerichteter, sozialer und
soziobkonomischer Beziehungen. Vor diesen allein sind gesellschaftliche Differen-
zierungen und Hierarchisierungen gerechtfertigt, bevor sie im Tode als Moment
individueller (und auch gesamtgesellschaftlicher) Vollendung aufgehoben werden.
Gleichheit wie Ungleichheiten sind somit simtlich und gleichermafen auf den Tod
bezogen begriindet.

Auch beim Geld handelt es sich um einen Gleichmacher, insofern es bei zuneh-
mender soziookonomischer Bedeutung anderweitige soziale Unterscheidungen

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

in der Tendenz nivelliert. Die Gleichheit vor dem Gelde impliziert, wie eingangs
beschrieben, zugleich jedoch anderweitig Ungleichheit, insofern gesellschaftliche
Positionen nun vornehmlich durch die Verfugbarkeit von Geld bzw. das Geschick im
Umgang mit ihm bestimmt scheinen. Geld als gesellschaftsstrukturierender Faktor
fithrt in der Konsequenz zu einer Erosion stabiler Standesordnungen und der mit
ihnen verbundenen Hierarchien. Aus paracelsischer Perspektive ergibt sich, wie
seine Ausfithrungen zum Kaufmannsstand nahelegen, in eben diesem Sinne die
Un-Ordnung eines von unvorhersehbarer Mobilitit geprigten, dynamischen Sozi-
algefiiges, das als Kontrastfolie zu seiner oben entworfenen idealen Sozialordnung
dient.

Aufeinander bezogen scheinen sowohl Tod als auch Geld die im jeweils anderen
begriindet liegende Sozialordnung zu negieren. Denn wie offensichtlich geworden
ist, erweist sich aus der Perspektive des Paracelsus die Geld-Gesellschaft als shof-
fartige¢, d.h. uneigentliche, der metaphysischen Wirklichkeit nicht entsprechende
Scheingesellschaft. Was diese als solche entlarvt aber ist der Blick auf den Tod. Das
Geld selbst erscheint als >Verkehrer« der Verhiltnisse bzw. Verursacher jener Ver-
hiltnisse, wobei es in seiner ihm eigenen Unstetigkeit als zu immer neuen Trans-
aktionen herausfordernder, unzuverlissiger Wertstandard selbst als von Grund auf
>hoffirtigess, siindhaft-tiuschendes Strukturelement erscheinen muss.

Geld negiert umgekehrt freilich weder den Tod noch notwendigerweise die
Existenz einer metaphysischen Wirklichkeit. Wohl aber wird in einem vom >Sozi-
alstandard« Geld strukturierten Gesellschaftsgefiige die Entsprechung von sozialer
und metaphysischer Wirklichkeit zumindest fragwiirdig. Zwar sind Geldwirt-
schaft und Stindegesellschaft, wenn auch spannungsreich, durchaus miteinander
vereinbar.'”® Aber in einer in Bezug auf Geld und Geldvermégen strukturierten
Gesellschaft erscheinen anderweitig begriindete soziale Differenzierungen und
Hierarchisierungen in letzter Konsequenz doch als ebenso scheinhaft, wie es die
monetir bedingten Strukturen vor dem Hintergrund einer als eigentlich angenom-
menen Entsprechung von stindischer Gesellschaftsordnung und metaphysischer
Wirklichkeit sind.

Stehen sich Geld und Tod hier insofern gegeniiber, als dass sie in ihrer jeweiligen
>Funktion« als soziale Gleichmacher und Ungleichmacher entgegenstehende sozio-
6konomische Ordnungen begriinden, so ist daritber hinaus bemerkenswert, dass

123 Das zeigt sich etwa daran, dass Paracelsus’ Zeitgenosse Martin Luther in seiner eigenen
Neukonzeption des Drei-Stinde-Schemas problemlos einen ebenso stdndisch wie perso-
nal gedachten ordo oeconomicus entwerfen kann und dariiber hinaus zu einer der ékono-
mischen Praxis entgegenkommenden, pragmatischeren Einschiatzung der Geldwirtschaft
kommt, freilich bei scharfer Verurteilung des Missbrauchs; vgl. Pawlas, Luther, S.33-36; zu
Luthers Rezeption der Stindelehre vgl. auch Wilhelm Maurer, Luthers Lehre von den drei Hier-
archien und ihr mittelalterlicher Hintergrund, Miinchen 1970, S.18—44.

am 12.02.2026, 11:58:1

263


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Geld eben auch - gleichsam wesensgemifs — den im Tode begriindeten Prinzipien
der obigen Ordnung widerspricht. Denn, wie erliutert, muss es als universal aus-
tauschbares Transaktionsmedium, als unsteter und unzuverlissiger Wertstandard
im Sinne des Paracelsus selbst als shoffirtig, als uneigentlich und siindhaft erschei-
nen. Damit aber ist es seiner Vorstellung eines auf den Tod ausgerichteten >seligen
Lebens« in jedem Sinne duflerlich. In gewissem Sinne griindet Paracelsus’ Ableh-
nung damit bereits in der zuerst von Aristoteles konstatierten >Kiinstlichkeit« des
Geldes: Als zuletzt jedem ihm eigentlichen Gebrauchswert enthobenes, kiinstliches
(Wert-)Zeichen (!) liuft es zum auf Entdeckung und Wertschitzung »natiirlicher Zei-
chenc ausgerichteten Denken des Paracelsus vollkommen kontrir. Die Kiinstlich-
keit des Geldes duflert sich aber auch in dessen >Todlosigkeit«. Als prinzipiell un-
verginglicher Wertspeicher verfithrt Geld zur bzw. erméglicht erst eine dauerhafte,
potentiell unlimitierte Wertakkumulation. Diese wiederum droht nicht nur, die im
Tod aller weltlichen Dinge mitbegriindete allgemeine Solidaritit zu suspendieren.
Sie provoziert zudem eine Abkehr von der von Paracelsus als fundamental erachte-
ten Ausrichtung aller sozio6konomischen Aktivititen auf die Bediirfnisse der >not-
durft, die allein einem auf die Vollendung im Tode angelegten Leben angemessen
ist. Geld erscheint dem Tod also in mannigfacher und zugleich buchstablich wesent-
licher Weise entgegengestellt, nimlich in seinem die Sozialordnung strukturieren-
den Effekt — indem das Geld in seinen hier vorgestellten Funktionen den Prinzipien
der auf den Tod bezogenen Sozialordnung entgegensteht; und insofern es selbst in
seiner wesentlichen Funktion als Wertspeicher der fundamentalen Todesverfallen-
heit der Schopfung zuwiderlduft. Es handelt sich dabei offensichtlich um eine weit-
aus implizitere Korrelation von Geld und Tod als im Falle Lydgates und Copernicus’,
die erst in der interpretierenden Analyse sichtbar wird; gleichwohl liegt sie Para-
celsus’ Uberlegungen zugrunde. Geld und Tod bilden von Anfang, als Gleichmacher
und Ungleichmacher, die wesentlichen Bezugspunkte und Strukturfaktoren dervon
ihm verglichenen Gesellschaftsordnungen.

Wie gezeigt, spiegeln diese die Sozialordnung betreffenden Uberlegungen des Pa-
racelsus das zeitgendssische kulturelle Umfeld wider: Die Verhandlung sozialhier-
archischer Fragen in der Todesmeditation und eine in soziopolitischer Hinsicht zu-
nehmend durchschlagende Macht des Geldes. Beidem konnte er, wie argumentiert
worden ist, in der und um die Stadt Basel im ersten Drittel des 16. Jahrhunderts be-
obachten.

Welche Rolle spielte die (sozio-)kulturelle Prigung der Stadt fur die nach sei-
ner Flucht von eben dort verfassten sozialkritischen Texte? Angesichts des Obigen
scheint es nur plausibel, von einer gewichtigen Rolle auszugehen, bedenkt man,
dass Paracelsus gerade in und um Basel den mit grofiem sozialkritischen Potential
versehenen dortigen Totentanztraditionen — allen voran dem Totentanz von Basel —
ansichtigwerden konnte. In der Tat befand sich der Laienfriedhof des Dominikaner-

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

klosters nur einen dreiviertel Kilometer von seinem Wohnhaus entfernt, vermutlich
in der heutigen Leonhardtstrafle.”™ Dariiber hinaus befand sich das Kloster selbst
unweit der Universitit, an der Paracelsus seinen Lehrtitigkeiten nachkam. Diese
Hinweise mogen angesichts der Gr6Re des damaligen Basels — um die 10.000 Ein-
wohner:innen - kleinteilig erscheinen. Die verdeutlichen aber noch einmal, gerade
angesichts der zentralen Lage des Wandgemaildes, wie selbstverstindlich von einer
Vertrautheit des Stadtarztes Paracelsus mit dem Wandgemilde ausgegangen wer-
denkann. Zur selben Zeit und am selben Ort diirfte er auch mit der -monetaristisch«
orientierten Sozialhierarchie der Stadt vertraut geworden sein. Auch wenn von ihm
keine die Fithrungseliten Basels direkt schmihenden Auerungen von ihm iiberlie-
fert sind, soist doch naheliegend, dass ihm unter anderem die Stadt, deren betriige-
risch-kaufminnisch agierende Arzte- und Apothekerschaft er kritisierte, bekimpf-
te und beschimpfte, Anschauungsmaterial fiir seine vernichtende Kritik in seinen
nach seiner Flucht aus der Stadt verfassten Schriften bot. Die dortigen Kaufleute
hatten eben jene »gewalt in stidten und lindern« (NP 259), fiir die er ihren Stand in
De ordine doni schmiht.

>Basel« — als Ort und Erfahrungsraum — markierte so nicht nur einen Wende-
punkt in seinem Leben, sondern auch einen Fokalpunkt in seinem sozialkritischen
Denken, das Geld und Tod zu zentralen Bezugspunkte bei der Verhandlung der Fra-
ge nach einer gerechten, wahrhaft christlichen Gesellschaftsordnung macht.

124 Vgl Geerk, Arzt, S. 81.

am 12.02.2026, 11:58:1

265


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 12.02.2026, 11:58:1


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

