
3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung

Die Sozialkritik des Paracelsus (1530–1535)

Hie richt got noch dem rechten

die heren ligen Bi den knechten

nvn mercket hier Bi

welger her oder knecht gewesen si

– ›Kleinbasler Totentanz‹ (Basel-Klingental)1

L’argent n’a point de maître.

– Französisches Sprichwort

Wer ist der größere Gleichmacher: Das Geld oder der Tod?

Wer ist der größere Ungleichmacher?

Der Tod als ultimativer Egalisierer ist aus der europäischen Kulturgeschichte nicht

wegzudenken. Auch hier dienen die spätmittelalterlichen Totentänze als herausra-

gendes Beispiel, versinnbildlicht doch gerade die Vereinigung aller Ständevertre-

ter:innen in einem Reigentanz die Indifferenz, mit welcher der Tod alle und jede:n

zu ereilen inbegriffen ist.Andererseits ist der Tod in dieser Lesart zugleich als sozia-

le Hierarchien affirmierend zu begreifen: Denn wenn am Ende alle Ungleichheiten

hinfällig sind, sind sie dann nicht tolerabel? Ist das Urteil nicht dem höchsten, jen-

seitigen Richter überlassen?

Auch das Geld ist ein großer Egalisierer: Denn es schert sich bekanntermaßen

nicht darum, wer es benutzt, Kaiser, König, Kaufmann, Papst oder Bettelmönch.

In der Tat ist das 15. und 16. Jahrhundert ein Zeitraum, in dem zwar gewiss nicht

alles Ständische und Stehende verdampft, um mit Karl Marx und Friedrich Engels

zu sprechen,2 in der tradierte soziale Hierarchien undMachtverhältnisse aber sehr

wohlmerklichunterDruck geraten.Vor demGeld sind alle gleich:Das bedeutet eine

Verschiebung vonMachtverhältnissenhin zudenjenigen,die überGeld verfügen, es

1 Zitiert aus: Wehrens, Der Totentanz, S. 74.

2 Vgl. Marx und Engels,Werke, Bd. 4, S. 465.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

vergeben, sich seine Macht zu eigen machen. Das Geld wird zum Ungleichmacher,

über den sich gesellschaftliche Hierarchien (neu) sortieren.

Wie im Folgenden gezeigt werden kann, werden Geld und Tod zu Beginn

des 16. Jahrhunderts tatsächlich in eben dieser Weise kontrastiert, und zwar in

den Schriften des Philippus Theophrastus Aureolus Bombastus von Hohenheim

(1493–1541), besser bekannt als Paracelsus.

Der vor allem für seine medizin- und wissenschaftshistorisch bedeutsamen

Schriften bekannte Arzt, Naturforscher, (Al-)Chemiker und Laientheologe aus

Einsiedeln in der Schweiz verfasste in den 1530er Jahren auch zahlreiche und bis

heute weit weniger beachtete, sozialkritische Texte. Er widmete sich in ihnen dem

Entwurf eines vita beata – eines ›seligen Lebens‹ –, der Verwirklichung christli-

cher Ideale unter irdischen Bedingungen. Die Ausführungen zum vita beata sind

in ihrem Bezug zu biblischen Texten und in ihrem Antiklerikalismus von einem

reformatorischenGestus getragen und berühren sämtliche Lebensbereiche. In dem

darin enthaltenen Gesellschaftsordnung entwirft Paracelsus Geld und Tod als kon-

kurrierende Strukturfaktoren sozialer Ordnung und stellt sie in oben erläutertem

Sinne gegenüber: Beide fungieren für ihn sowohl als Gleichmacher als auch als

Ungleichmacher. Auf den Tod trifft dies zu, insofern er als Mahner fundamentaler

sozialer Gleichheit und Solidarität dient (der aber zugleich in oben genannter

Weise als notwendig erachtete Ungleichheiten rechtfertigt); auf das Geld, insofern

es bestehende soziale Hierarchien auflöst und nachhaltig dynamisiert. Paracelsus

nutzt, so soll argumentiert werden, Geld und Tod in ihrer Gegenüberstellung als

Bezugspunkte konträrer Gesellschaftsentwürfe, um eine seinen Ideale entspre-

chende Sozialordnung begründen zugleich die bestehenden Verhältnisse und die

seiner Ansicht nach verdammenswerten Irrwege der zeitgenössischen Gesellschaft

aufzeigen und kritisieren.

Die Beziehung zwischen Geld und Tod in den Schriften des Paracelsus wurde

bislang noch nicht untersucht, obwohl die ihn betreffende Forschungsliteratur be-

kanntermaßenumfangreich ist.Er istGegenstand zahlreicherBiographienund sei-

ne Schriften sind kritisch erfasst.3 Eine Vielzahl von Einzelstudien beschäftigt sich

seit jehermit dermedizin- und allgemeinwissenschaftsgeschichtlichen Bedeutung

3 Zu Person und Leben des Paracelsus vgl. Charles Webster, Paracelsus. Medicine, Magic and Mis-

sion at the End of Time, New Haven CT/London 2008; vgl. Paul Letter, Paracelsus. Leben und

Werk, Bad Königsförde 2000; Franz Rueb,Mythos Paracelsus. Werk und Leben von Philippus Au-

reolus Theophrastus Bombastus von Hohenheim, Berlin/München 1995; Pirmin Meier, Paracelsus,

Arzt und Prophet. Annäherungen an Theophrastus von Hohenheim, Zürich 1993; Frank Geerk, Pa-

racelsus. Arzt unserer Zeit. Leben, Werk und Wirkungsgeschichte des Theophrastus von Hohenheim,

Zürich 1992.

Kritisch erfasst sind seine Werke in Paracelsus [Theophrastus Bombast von Hohenheim],

Neue Paracelsus-Edition, hg. von Urs Leo Gantenbein unter Mitarbeit von Michael Baumann

und Detlef Roth, 1 Bd., Berlin/New York 2008, auf die imWeiteren imWesentlichen zurück-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 209

seinerÜberlegungenundder von ihmgeforderten,empirischorientiertenWissens-

praxis.4 In jüngerer Zeit wurde vor allem auf den Zusammenhang seiner naturphi-

losophischenund theologischenVorstellungenhingewiesen unddieHerausbildung

seiner epistemologischen Ansätze aus dem alchemischen Denken heraus betont.5

Aus theologiegeschichtlicher Perspektive wurde Paracelsus’ Rolle als radikaler kir-

chenkritischer Reformer des beginnenden 16. Jahrhunderts beleuchtet, der einen

Aufruf zur Frömmigkeit mit einer vehementen Gesellschaftskritik verband.6 In der

Diskussion seiner im Vergleich weit weniger beachteten, aber umfangreichen sozi-

alkritischen Schriften wurde deren Einbettung in seine theologische, biblisch fun-

gegriffen wird. Die dort versammelten Primärtexte werden im Fließtext mit Sigel (NP) und

Seitenangabe zitiert.

Unter früheren Sammelausgaben sind v.a. hervorzuheben Paracelsus, [Theophrast von Ho-

henheim, genannt Paracelsus]. SämtlicheWerke in zwei Abteilungen, hg. von Karl Sudhoff und

Kurt Goldammer, München/Berlin/Wiesbaden sowie Paracelsus, [Theophrastus Paracelsus]

Werke, hg. von Will-Erich Peuckert, 5 Bde., Basel/Stuttgart 1965–1968. Da von der Neuen Pa-

racelsus -Edition bislang erst ein Band vorliegt finden jene nach wie vor Verwendung, auch

wenn ihre Editionsprinzipien nicht immer transparent sind (vgl. Paracelsus, Neue Paracelsus-

Edition, Bd. 1, S. 54-66). Zahlreiche Einzelausgaben liegen vor, wie z.B. Paracelsus [Paracelsus

Theophrastus], Licht der Natur. Philosophische Schriften, hg. von Rolf Löther u.a., Leipzig 1973

und die ebenfalls im Folgenden hinzugezogene Ausgabe Paracelsus, Sozialethische und sozial-

politische Schriften, hg. von Kurt Goldammer, aus dem theologisch-religionsphilosophischen

Werk ausgewählt, eingeleitet undmit erklärenden Anmerkungen von dems., Tübingen 1952.

Zur Editions- und Rezeptionsgeschichte der paracelsischenWerke vgl. Paracelsus,Neue Para-

celsus-Edition, Bd. 1, S. 40–69; S. 86–108 sowie u.a.; Geerk, Arzt, S. 387–506.

4 Vgl. dazu Paracelsus,Neue Paracelsus-Edition, Bd. 1, S. 37f sowie etwa die entsprechenden Bei-

träge in Albrecht Classen (Hg.), Paracelsus im Kontext derWissenschaften seiner Zeit. Kultur- und

mentalitätsgeschichtliche Annäherungen, Berlin/New York 2010 und die Aufstellung in Letter,

Leben, S. 102–108.

5 Vgl. Gerhard Reuther, »Kosmos der kleinen Dinge. Zur Rolle des Experimentierens zwischen

Alchemie und Naturphilosophie«, in: Spuren der Avantgarde: Theatrum alchemicum. Frühe Neu-

zeit undModerne im Kulturvergleich, hg. vonHelmar Schrammu.a., Berlin 2017, S. 252–279; vgl.

Michael Lorber, »Alchemie, ›Elias artista‹ und dieMachbarkeit vonWissen in der FrühenNeu-

zeit«, in: Natur-Religion-Medien. Transformationen frühneuzeitlichen Wissens, hg. von Thorsten

Burkard, Berlin 2013, S. 87–116; Bruce T. Moran, Distilling Knowledge. Alchemy, Chemistry, and

the Scientific Revolution, Cambridge MA/Ann Arbor MI 2005.

6 Vgl. etwaAndrewWeeks, »Das gute Leben in einstürzendenWelten: Paracelsus, ValentinWe-

igel und Jakob Böhme«, in: Gutes Leben und guter Tod von der Spätantike bis zur Gegenwart. Ein

philosophisch-ethischer Diskurs über die Jahrhunderte hinweg, hg. von Albrecht Classen, Berlin

2012, S. 137–156; Urs Leo Gantenbein, »Paracelsus als Theologe«, in: Paracelsus im Kontext der

Wissenschaften seiner Zeit. Kultur- undmentalitätsgeschichtliche Annäherungen, hg. von Albrecht

Classen, Berlin u.a. 2010, S. 65–90; Hans-Jürgen Goertz, Radikale Reformatoren. 21 biographi-

sche Skizzen von ThomasMüntzer bis Paracelsus, München 1978;Wolfgang Beutin, »Zu den sozi-

alpolitischen Schriften des Paracelsus«, in: Paracelsus im Kontext derWissenschaften seiner Zeit.

Kultur- undmentalitätsgeschichtliche Annäherungen, hg. von Albrecht Classen, Berlin u.a. 2010,

S. 91–128.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

dierte Vorstellungswelt hervorgehoben, aber auch auf ihren erkennbaren Zusam-

menhangmit seinemnaturphilosophischenDenkenhingewiesen–Aspekte, auf die

im Folgenden besonders einzugehen sein wird.

Bezüglich der paracelsischen Vorstellungen vom Tod wurde festgestellt, dass er

sich diesemals Arzt, vorwiegend aber alsTheologewidmete unddabei den Traditio-

nen der zeitgenössischen christlichenGlaubenslehre verpflichtet blieb.Wie konsta-

tiert wurde, betonte er den Tod als Vollendungsmoment des wahrhaft christlichen

Lebens und wies ihm zentrale und kontinuierliche Bedeutung für die gesamte in-

dividuelle Lebensführung zu.7 In diesem Sinne wird im Folgenden auch die Bedeu-

tung des Todes für die ideale Sozialordnung als zentraler Bezugspunkt ihrer soziale

und sozioökonomische Beziehungen herausgearbeitet werden.

Paracelsus’ Äußerungen zu Geld waren noch nicht Gegenstand eigenständi-

ger Untersuchungen. Aus theaterwissenschaftlicher Perspektive wurden sie aber

bereits zu seinem epistemologischen Grundgestus der Suche nach wahrer Er-

kenntnis und der sich in seinen sozialkritischen Texten findenden Forderung nach

Wahrhaftigkeit aller Lebensbereiche in Beziehung gesetzt. Geld wurde hier als

ein die moralisch gebotenen sozialen Verhältnisse ›maskierendes‹ und auf sie zer-

störerisch wirkendes Agens identifiziert.8 Dieser Effekt wird zu reflektieren sein,

wenn im Folgenden die Aussagen des Paracelsus zum Geld erstmalig als solche in

Augenschein genommen werden. Sie werden darüber und über ihren Bezug zur

traditionellen christlichen Reichtumsskepsis hinaus auf ihre geldtheoretischen

Implikate hin zu befragen sein, die sich für die Kontrastierung des Geldes mit dem

Tod als mit entscheidend erweisen werden.

Wenn im Folgenden die genannte Gegenüberstellung von Tod und Geld heraus-

gearbeitet wird, so werden auch hier Verflechtungen unterschiedlicher Diskursfel-

der aufzuzeigen sein, welche disziplinär gebundeneren Herangehensweisen gege-

benenfalls entgehen. Ein Vorhaben, für welches sich das paracelsische Denken, in

dem sich Theologisches mit sozialkritischen und nicht zuletzt auch naturphiloso-

phischen Überlegungen kreuzt, vielleicht besonders eignet.

Zunächst werden die oben genannten soziale Hierarchien kritisierende und af-

firmierende Dimensionen des Todes in der zeitgenössischen Vorstellungswelt de-

taillierter zu skizzieren sein. Das soll am Beispiel des Totentanzes von Basel (auch

›Großbasler Totentanz‹, ›Predigertotentanz‹, ›Tod von Basel‹9 genannt) geschehen.

7 Vgl. Gantenbein, »Jenseits«; Alois M. Haas, »Sterben und Todesverständnis bei Paracelsus«,

in: Paracelsus heute – im Lichte der Natur, hg. von Robert Jütte, Heidelberg 1994, S. 132–148.

8 Vgl. Helmar Schramm, Karneval des Denkens. Theatralität im Spiegel philosophischer Texte des 16.

und 17. Jahrhunderts, Berlin 1996, S. 68–79; hier: S. 78f.

9 Vgl. Wehrens, Der Totentanz, S. 53. Die Bezeichnungen dienen zumeist der Abgrenzung vom

etwas jüngeren und weit weniger berühmten Kleinbasler Totentanz von Basel-Klingental,

der eine frühe Nachbildung des Großbasler Totentanzes ist. Vgl. die folgenden Ausführun-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 211

Im Anschluss wird zu zeigen sein, wie sich dieser sozialkritischen Ambivalenz ge-

genüber dasGeld nichtminder durch einen egalisierenden, traditionelle ständische

Distinktionen infrage stellenden Effekt auszeichnet, zugleich aber die Herausbil-

dung neuer hierarchischer Muster bewirkt. Auch hier wird auf das Beispiel Basel

rekurriert werden.Die Hervorhebung der Stadt amOberrhein liegt nicht nur nahe,

da der genannte Totentanz bereits damals über die Stadtgrenzen hinaus bekannt

undBasel eine überregional bedeutende, vonKaufmannsvereinigungendominierte

Handelsmetropole war – Tatsachen, die ihr bei Historiker:innen sowohl den Beina-

men ›Totentanzstadt‹ als auch den der ›Geldstadt‹ eingetragen haben.10 Basel bietet

sich als Bezugspunkt vor allem auch an, da Paracelsus hier 1527/1528 als Stadtarzt

tätig war. Es liegt also eine unmittelbare geobiographische Nähe vor, die im Verlauf

dieses Kapitels zu reflektieren sein wird, insbesondere auch weil Paracelsus’ flucht-

artigesVerlassender Stadt imFebruar 1528 einenWendepunkt in seinemLebendar-

stellte, nach welchem er mit der Niederschrift seines sozialkritischen Schrifttums

begann.

Imweiteren Verlauf dieses Kapitels soll gezeigt werden,wie Paracelsus im Zuge

seiner Überlegungen zu einem wahrhaft christlichen, die gesamte Lebenswelt um-

greifenden vita beata seine ideale Gesellschaftsordnung entwirft.Wie benannt stellt

der Tod einen zentralen Strukturfaktor derselben dar, insofern sich in Bezug auf

ihn die grundlegende Egalität jenes Gemeinwesens begründen lässt, zugleich aber

auch die verbliebenen sozialen Ungleichheiten undHierarchisierungen gerechtfer-

tigt werden – in einer Weise, die mit der am Totentanz von Basel erläuterten ver-

gleichbar erscheint. Geld stellt einen Störfaktor dieser Ordnung dar, der ganz an-

dere gesellschaftliche Strukturen zeitigt und der aus dem ›seligen Leben‹ vollends

auszuschließen ist. Auch wenn diese Gegenüberstellung um einiges impliziter er-

scheint als bei Lydgate oder Copernicus, so soll doch ihre Rolle deutlich werden, die

sie in Paracelsus’ Schriften spielen: Sie sind die konzeptionellen Bezugspunkte, die

es ihm ermöglichen, die ihn in dieser Lebensphase umtreibenden Fragen nach der

gerechten Verfasstheit der Gesellschaft in seinem Sinne zu verhandeln.

gen. Allgemein zumBasler Totentanzgemälde vgl. ebd., S. 50–56; S. 72–78; S. 199f; sowieWar-

da,Memento mori, S. 227ff; Franz Egger, Basler Totentanz, Basel 1990, S. 19–79.

10 Vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 194; vgl. Lionel Gossmann, »Basel«, in: Geneva, Zurich, Basel.

History, Culture & National Identity, hg. von Nicolas Bouvier, Gordon A. Craig und Lionel Goss-

man, Princeton NJ 1994, S. 63–98; hier: S. 69ff sowie Heinz Polivka, Basel und seine Wirtschaft.

Eine Zeitreise durch 2000 Jahre, Lenzburg 2016, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

3.1 Tod und Geld als soziale (Un-)Gleichmacher

3.1.1 Die (Un-)Gleichheit vor dem Tod – Der Totentanz von Basel (ca. 1440)

Die zeitlose Erkenntnis, dass ausnahmslos alle Menschen dem Tode unterworfen

sind und ihr Dasein begrenzt ist, ist zentrale Botschaft jedesmementomori–so auch

im Totentanz von Basel, das neben der Lübecker/Revaler Variante mutmaßlich be-

rühmteste, einenTotentanz darstellendeWandgemälde imdeutschen Sprachraum.

Wie diese umfasste er die geläufige, einem Tanzreigen oder einer Prozession nach-

empfundene Abfolge von Todesbegegnungen – einzelne Szenen, unterlegtmit Dia-

logtexten, in welchen Vertreter verschiedener gesellschaftlicher Stände vom Tode

›zum Tanz geführt‹ werden.

Der Basler Totentanz wurde um 1440, zur Zeit des Basler Konzils gefertigt. Er

warwohl das ersteWandgemäldedieser Art imganzendas heutigeElsass,dieNord-

westschweiz und denOberrhein einschließendenGebiet und stellte den Auftakt dar

für eine Vielzahl von Varianten des Motivs in Wort und Bild. Bald war er über die

Stadtgrenzen hinaus bekannt.11 Zwischen 1460 und 1480 wurde in direkter Nach-

bildung ein weiterer Totentanz in Basel-Klingental (›Kleinbasler Totentanz‹) gefer-

tigt. Zugleich wurden in der Stadt am Oberrhein, als zeitgenössisch bedeutendem

Druckort, eine Vielzahl von ›Buchtotentänzen‹ publiziert, die von demWandgemäl-

de inspiriert gewesen sein dürften. Dies betrifft nicht zuletzt die enorm erfolgrei-

chen und rasch überregional Verbreitung findenden Imagines mortis Hans Holbein

des Jüngeren. Sie wurden zwar erst 1538 in Lyon publiziert, entstanden aber be-

reits 1526, als Holbein in Basel und offenbar in unmittelbarer Nähe zum Großbas-

ler Totentanzgemälde lebte. Auch der Totentanz von Basel selbst wurde schon früh

mehrfach für den Druck adaptiert. Zu den berühmtesten Publikationen zählen je-

nemit den 1616 angefertigtenKupferstichenMatthiasMerian d. Ä. (1593–1650).12 Es

11 Vgl. hierzuwie zumFolgenden:Wehrens,Der Totentanz, S. 24; S. 50–56; S. 72–78. Darüber hin-

aus waren freilich auch zahlreiche andere Genres der Todesmeditation in diesem Raum ver-

breitet, wie Bußpredigten, die Legende von den drei Lebenden und den drei Toten, die Ars

moriendi u. a (vgl. ebd., S. 13ff; S. 24–48). Mit dem Totentanz von Basel allerdings scheint die

Reflexion des Todes einen neuen Höhepunkt erreicht zu haben, wie die rasche Verbreitung

des Motivs in den genannten Gebieten nahelegt: Wehrens zählt (nicht abschließend) allein

bis 1550 18 entsprechendeGemälde undDruckwerke für die genanntenGebiete auf (vgl. ebd.,

S. 5f). Darüber hinaus ist freilich auf die im oberrheinischen Raum nicht minder verbreiteten

Fastnachtsspiele, Bußpredigten und anderweitigen literarischen Zeugnissen hinzuweisen.

Diese sind offenkundig in engem Zusammenhang mit der großen, räumlich koinzidieren-

den Verbreitung der Totentänze zu sehen.

12 Merians Adaptionwurde zwischen 1621 und 1649 viermal aufgelegt. Nach seinemTod folgten

weitere Ausgaben (vgl. ebd., S. 199f). Die Dialoge der Figuren waren zuvor ohne Übernahme

der Bilder 1581 von Huldrich Frölich publiziert worden (vgl. Huldrich Frölich, Lobspruch an die

Hochlöblich vnnd Weitberümpte Statt Basel: Inhaltende mancherley nam̄haffte vnnd fürneme Sa-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 213

ist diese Vielzahl von Publikationen und vom Totentanz von Basel (bis heute) inspi-

rierten Werken, die Basel eben jene Bezeichnung der Totentanzstadt eingetragen

haben.

Der Totentanz von Basel selbst befand sich auf der Mauerinnenseite des

zum städtischen Dominikanerkloster gehörenden Laienfriedhofs. Er umfasste

ursprünglich wohl 37 Figurenpaare von anderthalb Metern Höhe und wies eine

Gesamtlänge von etwa 58 Metern auf. Mehrfach restauriert und an sich ändern-

de religiöse wie künstlerische Vorstellungen angepasst, ist seine ursprüngliche

Bildgestalt ebenso wie der mutmaßlich vorhandene Begleittext zwar verloren –

Merians Druck gibt seine Gestalt fast 80 Jahre nach seiner Entstehung wieder

–, allerdings aufgrund der zahlreichen frühen Reproduktionen und Adaptionen

rekonstruierbar.13

Vor allem lässt der von Basel-Klingental, der bis zu seinem Abriss im 19. Jahr-

hundert zwar zunehmend verfallene, sonst aber allem Anschein nach weitgehend

unverändert erhaltene Totentanz Rückschlüsse auf die einstmalige Gestalt und die

Textfolge seines ›großen Bruders‹ zu. Darüber hinaus gilt die Adaption Merians als

verlässliche Wiedergabe, wenn auch im Zustand nach den Restaurierungen und

Überarbeitungen der Jahre 1568 und 1616.14 Den Erfordernissen des Mediums fol-

gend wurde die Tanzfolge hier in eine Sequenz einzelner, wenn auch miteinander

verbunden anmutender Todesbegegnungen aufgelöst. Verloren ging dabei aller-

dings eine der ursprünglichen bildlichenDarstellungsform implizite Gleichsetzung

der abgebildeten Ständevertreter:innen. Denn gerade die Reihung der am Reigen

Teilnehmenden auf einer einzigen, horizontalen Ebene suggeriert, wie angedeutet,

chen/so darinn zů sehen: Auch die Ursachen/Warumb gemelter Statt Schlagglocken bey einer Stund

andern vorlauffen.Hienebenwerden auch die Reumen/so amTodtentantz bey jedemStande verzeich-

net/der Ordnung nach/weil sie maengklichem zů lesen anmuetig/eingeleibet, Basel 1581. Vgl. Weh-

rens, Der Totentanz, S. 54f; vgl. Warda,Memento mori, S. 240ff.

13 Vgl. ebd., S. 227. Zur genaueren Situierung des Totentanzgemäldes vgl. Egger, Basler Toten-

tanz, S. 18f; Wehrens, Der Totentanz, S. 50. Die erste Restaurierung erfolgte bereits 1568, wo

im Sinne der in Basel erfolgten Reformation insbesondere die ›Eröffnungsszene‹ verändert

wurde, die nunmehr nicht einen Dominikanermönch, sondern den Basler Reformator Oeko-

lampad als Prediger zeigte. Darüber hinaus wurde etwa die Kleidung dem Zeitgeschmack

angepasst und im Begleittext der altkirchliche Ablasshandel kritisiert (vgl. Egger, Basler To-

tentanz, S. 28f). Weitere Renovationen fanden 1614–1616, 1657/1658 und 1703 statt (vgl. ebd.,

S. 32–36). Die eigene Vergänglichkeit erreichte den ›Tod von Basel‹ im Jahre 1805, als er, seit

der letzten Sanierung 1703 zunehmend verfallend, einer von den Anwohner:innen geforder-

ten Umgestaltung des Friedhofs zu einem Park weichen musste (vgl. ebd., S. 36ff). Der ehe-

malige Friedhofsplatz trägt auf dem Basler Stadtplan bis heute den Namen ›Totentanz‹.Er-

halten geblieben sind 19 Porträtfragmente der Ständevertreter:innen, die heute im Histori-

schen Museum Basel ausgestellt sind.

14 Vgl. ebd., S. 26f; vgl. Wehrens, Der Totentanz, S. 73; S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

ihre Gleichwertigkeit: Sie sind im und durch den Totenreigen miteinander ver-

bunden und bilden im Tanz eine Gemeinschaft von Gleichen. Ein Aspekt, der in

den in Merians Fassung nicht erhaltenen, aber im Totentanz von Basel-Klingental

überlieferten und zu Beginn dieses Kapitel zitiertenWorten betont wird: Wer kann

an den Gebeinen schon unterscheiden, wer Herr und wer Knecht gewesen ist?

Auf dieser inWort undBild in vielerlei Totentänzen ähnlich zumAusdruck kom-

menden Feststellung der allgemeinen Todesverfallenheit beruht das vielbeachtete

sozialkritische Moment.15 Angesichts der Gleichheit der Menschen vor dem Tode

erscheint eine auf hierarchischen Unterscheidungen beruhende Gesellschaftsord-

nung, wie sie die Totentänze prominent widerspiegeln, zumindest als der Anfrage

würdig. Ganz konsequent gedacht aber mag der Tod nicht nur als Anlass erschei-

nen, die vorliegende gesellschaftliche Ordnung zu hinterfragen, sondern gerade-

zu als Mahner allgemeinmenschlicher Gleichwertigkeit, ja als sozialer Gleichmacher.

Was sollen gesellschaftlicheHierarchien,wo amEnde doch alle sterbenwerden und

die diesseitige Ordnung damit hinfällig wird?

Aus der Perspektive der christlich fundierten contemptus mundi erscheint alles

Diesseitige in diesem Sinne als bloß vorläufig, wenn nicht scheinhaft bzw. als ›Vor-

spiel‹ zu der als eigentlich aufgefassten jenseitig-göttlichen Realität. Der Tod fun-

giert alsMahnerderScheinhaftigkeit derWelt undzugleich als eigentlicherAuflöser

der un-wirklichenWirklichkeit. Er ist es, an dem sich der ›Ewigkeitswert‹ der dies-

seitigenWirklichkeitmisst,der alle sozialenUnterscheidungenundUngleichheiten

in Frage stellt und zuletzt einebnet.16

15 Vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 36f.

16 Das Spiel um Schein und Sein der sozialen Realitäten, welches die Totentänze im theatralen

Setting des Tanzes bzw. einer Tanzvorführung artikulieren, steht damit in bemerkenswerter

Beziehung zur Vorstellung vom Weltgeschehen als einem Schauspiel. Dieses originär anti-

ke Interpretationsmuster wurde bereits von den christlichen Autoren der Spätantike umge-

deutet und wird geläufiger Weise als in den Dramen und Aufführungen des Barocktheaters

als auf die Spitze getrieben betrachtet (Vgl. Christian Weber, »›Theatrum Mundi‹. Zur Kon-

junktur der Theatrum-Metapher im 16. und 17. Jahrhundert als Ort der Wissenskompilation

und zu ihrer literarischen Umsetzung im ›Großen Welttheater‹«, in:metaphorik.de 14 (2008),

S. 333–360; hier: S. 343; S. 356f sowie immer noch Richard Alewyn, Das große Welttheater. Die

Epoche der höfischen Feste in Dokument und Deutung, München 1959, v.a. S. 60–71; S. 82-90.

Die Beziehung der Totentänze in all ihren Variationen zur Herausbildung und Dominanz der

barocken Weltdeutung unter theatralen Vorzeichen ist im Detail offenbar immer noch un-

erforscht und wird in diesem Zusammenhang oftmals vernachlässigt (vgl. z.B. »Theatrum

Mundi«, in:HistorischesWörterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Ritter, 13 Bde., Darmstadt

1971–2007).NebendenoffensichtlichenGemeinsamkeitenmit den entsprechendenDramen

des Barocks, etwa das menschliche Leben im Transitionsraum eines Bühnengeschehens zu

verorten und der Integration desselben in die zeitgenössischen heilsgeschichtlichen Vorstel-

lungen, gibt es freilich bedeutende Differenzen. Im Einzelnen ist auf diese an dieser Stelle

nicht einzugehen; hervorzuheben ist allerdings die in der Tat höhere Ambiguität bzw. der

Deutungsspielraum, der den Totentänzen oftmals innewohnt. In Calderóns exemplarischem

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 215

Als Kommentar zu den sozialen Verhältnissen gelesen, sind allerdings gerade

die Totentänze von einer eigentümlichen und nicht immer ausreichend gewürdig-

ten Ambivalenz. Konstatiert man einerseits ihr sozialkritisches, ja, subversives Po-

tential, so nimmt andererseits die strenge Reihenfolge des Auftretens, die den To-

tenreigen prägt, die real bestehendenHierarchien auf und schreibt sie in ihrer bild-

lichenwie literarischenDarstellung fort. So zu sehen amPapst, der in der Regel den

Tanzreigen anführt und dem die übrigen Stände in streng hierarchischer Reihung

folgen: Einerseits kann es als eine Demütigung verstanden werden, als erster (oder

überhaupt) abtreten zumüssen; andererseits wird damit seine herausgehobene ge-

sellschaftliche Stellung nur noch betont. Wenn im Text zum Totentanz von Basel-

Klingental etwa der Tod zum Papst spricht »Her Bopst Merck vff der pfiffen ton /

Ir Sullent dar noch Springen gar schon. / Es hilfft dar fvr kein Dispensieren / Der

Todwill vch zo dem tantz furen«17 wird zwar verdeutlicht, dass wederWürden noch

eine behauptete, vermeintlich von Gott verliehene Amtsgewalt vor dem Tod einen

Unterschied bedeuten. Zugleich aber wird die einzigartige diesseitigeMachtpositi-

on des Papstes noch einmal konstatiert, wie dessen Antwort verdeutlicht: »Ich was

ein hilger vatter genant. Die will ich lebt Ich gebot in Alle lant. Mich fürt der todt ge-

waltecklich. Nie mant mag dem todt Entwichen. [Herv.: PL]«18

Dieses Oszillieren zwischen potentieller Sozialkritik und Fortschreiben der be-

stehendenOrdnungwird auch besonders deutlich an der Predigtszene,welche dem

Basler Tanzreigen vorangestellt war (Abb. 3).

Theatro del mundo (ca. 1630) etwa beinhaltet das Drama eine eindeutige soziale Vorherbe-

stimmung sowie Beurteilung des menschlichen Lebens durch den autor, d.h. Gott, verbun-

den mit einer die bestehenden Verhältnisse bekräftigenden Aussage (vgl. Weber, »›Thea-

trum Mundi‹«, S. 355). Die Totentänze hingegen sind, wie im Folgenden zu zeigen sein wird,

auch dahingehend von größerer Offenheit.

17 Wehrens,Der Totentanz, S. 74. In den Überlieferungen des Großbasler Totentanzes ab 1581 ist

nicht von »Dispensieren«, sondern von Ablass bzw. Ablasshandel die Rede. Ebendies scheint

eine kritischere Überarbeitung im reformatorischen Sinne zu sein (vgl. Frölich, Lobspruch,

Fol. C4).

18 Wehrens, Der Totenztanz, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Abb. 3: MatthäusMerian d. Ä., Predigerszene des ›Todten-Tanzes‹, 1621.

Matthäus Merian d. Ä., Todten-Tanz.Wie derselbe in derWeitberümbten Statt

Basel als ein SpiegelMenschlicher beschaffenheit gantz Künstlichmit Lebendigen

Farben Gemahlet, nicht ohne nutzliche Verwunderung zu sehen ist, Basel 1621, Fol.

A1.

Ein von einer Kanzel herab sprechender Prediger (in der ursprünglichen Fas-

sung wohl ein Dominikanermönch, später übermalt mit den Zügen des Basler Re-

formators Oekolampad19) zählt zu seinen Zuhörern eine Gruppe von neun Perso-

nen, von denen offenbar jeweils drei zum Adel und zur Geistlichkeit gehören. Die

letzte Dreiergruppe, am weitesten vom Prediger entfernt, umfasst eine männliche

19 Vgl. Ebd., S. 53f. Wie oben erwähnt, ist sind Predigt- oder Predigerszenen vor Beginn des ei-

gentlichen (Toten-)Tanzgeschehens geläufig. Der Totentanz von Basel-Klingental bildet hier

zwar eine Ausnahme (vgl. ebd., S. 72f), aber es ist davon auszugehen, dass die Großbasler

Variante diese Darstellung beinhaltete. Sie findet sich jedenfalls auch in einer späteren, um

OriginaltreuebemühtenAquarellkopie desWandgemäldes, angefertigt imAuftrag der Stadt

vom Basler Topographen Emanuel Büchels, 1773 (vgl. hierzu Egger, Basler Totentanz, S. 30).

Zur Person der Oekolampad und seiner Bedeutung für die Basler Reformation vgl. Amy

N. Burnett, »The Reformation in Basel«, in: A Companion to the Swiss Reformation, hg. von ders.

und Emidio Campi, Leiden u.a. 2016, S. 171–215; hier: S. 181–187.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 217

und eine weibliche Figur – die offenbar zum bürgerlichen Stand gehören, ohne be-

rufsständisch näher gekennzeichnet zu sein – sowie, ganz am rechten Rand eine

gekrümmt stehende Gestalt mit Sack und Hacke, bei der es sich offenkundig um

einen Bauern handelt. Will man diese Szene als Kritik der bestehenden sozialen

Ordnung lesen, so ließe sich festhalten, dass der Prediger seine mahnenden Wor-

te an alle Stände gleichermaßen richtet. Während aber die Vertreter der Geistlich-

keit (Papst, Kardinal, Bischof) eher untereinander ins Gespräch vertieft erscheinen,

als im eigentlichen Sinne zuzuhören, und auch die Adligen und Bürger:in ihre Bli-

cke vom Sprecher abwenden, scheint der hier buchstäblich an den Rand gedräng-

te Bauer derjenige zu sein, der dem Gesagten aufmerksam, ja gespannt folgt. Der

Prediger scheint im Gegenzug mit dem Bauern Blickkontakt zu halten. Seine weit

ausladende Geste mit der zum Friedensgruß erhobenen linken Hand wirkt wie zu

ihm hin ausgerichtet. Die Botschaft des Predigers (in der rechten hält er ein aufge-

schlagenes Buch, anzunehmenderweise die Bibel) erscheint somit vor allem als an

den als marginalisiert dargestellten Bauern adressiert, während die mit sich selbst

beschäftigten höheren Stände die Ansprache weitgehend ignorieren.20

DerBauer in seiner einfachenKleidung,ärmsterderhierDargestellten,magda-

her als eigentlicher Adressat des gesamten Totentanzes gelesen werden. Ihm wird

nicht nur die offenkundige Fehlbarkeit der höheren Stände, sondern – eingedenk

der immerwieder betontenHinfälligkeit allesDiesseitigen–auch seine fundamen-

tale Gleichrangigkeit im Tode bewusstgemacht. All dies sind Anreize, die bestehen-

den Verhältnisse mit ihren hier thematisierten Ungleichheiten der Kritik zu unter-

ziehen.

Allerdings finden sich weder auf literarischer noch auf bildlicher Ebene die-

ses Totentanzes Anzeichen für eine tatsächliche Forderung nach Veränderung

bestehender sozialer Hierarchien. Zudem ist freilich auch der Totentanz von Ba-

sel vor dem Deutungshorizont der contemptus mundi zu interpretieren, welche

die irdischen Verhältnisse als buchstäblich temporär begreift. Jede Kritik an den

gesellschaftlichen Hierarchien mag müßig erscheinen, da ihre wie auch immer

geartete Veränderung ebenso nichtig wäre. Im Tode (und nur im Tode) werden die

Verhältnisse aufgehoben und, im Sinne des zeitgenössischen christlich-heilsge-

schichtlichen Verständnisses, Verfehlungen und Wohlverhalten des Individuums

in der Ewigkeit mit Belohnungen und Strafen vergolten.

Darüber hinaus ist zu bedenken, dass Totentanzdarstellungen, insbesondere in

ihrer ›monumentalen‹ Ausführung, nicht nur offenbar mit Billigung, sondern auch

im Auftrag kirchlicher Institutionen (maßgeblich als Ausstattung von Kapellen und

insbesondere Friedhöfen) angefertigt wurden und so keineswegs auf eine Funda-

mentalkritik der bestehenden Gesellschaftsordnung mit ihrer privilegierten Stel-

20 Diese Deutung gilt freilich unter dem Vorbehalt, dass es sich bei Gestik und Mimik der Figu-

ren nicht auch um eine nachträgliche Bearbeitung im Zuge der Restauration handelt.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

lung fürKirche undGeistlichkeit zielten. ImFalle Baselswurdeder Totentanz offen-

bar von den dort ansässigen Dominikanermönchen in Auftrag gegeben, deren Ver-

hältnis zu weltlichen wie kirchlichenHierarchien durchaus als komplex verstanden

werden kann. So handelte es sich beim Basler Dominikanerkloster um ein Reform-

konvent, das Privatbesitz seinerMitglieder verbot,Weltverachtung imobigen Sinne

predigte und sich zugleich aus Immobilienbesitz und Kapitalerträgen finanzierte.

Die Klostergemeinschaft war im Kern demokratisch verfasst und verteidigte doch

gleichzeitig die päpstliche Vorrangstellung vor der Bischofsversammlung. In jedem

Falle kann davon ausgegangen werden, dass der Totentanz den »seelsorgerischen

Absichten«21 derDominikaner entsprach –der Verbreitung undVertiefung christli-

cher Lehren – aber weder kirchenpolitisch noch sozial ›umstürzlerische‹ Überzeu-

gungen propagieren sollte.

Die Totentänze–nimmtmanden ›Tod vonBasel‹ als Exemplum–erscheinen so

als voneiner eigentümlichenDialektik gezeichnet,die sich »für sozialeProjektionen

konservativer wie kritischer Art«22 eignet: Missbilligung irdischer (inklusive kirch-

licher) Verhältnissewird offensichtlich zugelassen, ja, sogar herausgefordert. In der

immerwiederbetontenAufhebungaller sozialenDistinktionen imTode jedochwird

ihr die letzte Spitze genommen und die hierarchische Ordnung nachgerade legiti-

miert. Auch wenn dieser Aspekt in der Forschung bekannt ist, so ist er theoretisch

doch weitgehend unreflektiert. Untermauern ließe sich diese Doppelgesichtigkeit

der Totentänze etwa in Rückgriff auf Ansätze der Cultural Studies. Geht man etwa

mit den von Stuart Hall geprägten cultural studies davon aus, dass soziale Hegemo-

nie,das heißt dieHerrschaft bestimmter sozialerGruppenüber andere,nurmit im-

pliziter Zustimmung der jeweils Subordinierten stabil gehalten werden kann (etwa

21 Egger, Basler Totentanz, S. 25. Die Erstellung des Totentanzgemäldes hat keine Spuren in den

Archiven und Bibliotheken des Basler Dominikanerklosters hinterlassen, weswegen die ge-

nauen Entstehungsumstände unklar sind (vgl. ebd., S. 25f). Das Kloster war 1429 einer Re-

form unterzogen worden, die auf Rückbesinnung der Ordensideale zielte, insbesondere auf

das Armutsideal. Privatbesitz der in Gütergemeinschaft lebenden Ordensmitglieder wurde

verboten, während die Klostergemeinschaft weiterhin Einkünfte aus verschiedenen Quellen

beziehen sollte (eben u.a. Immobilienbesitz und Kapitalzinsen). Die Weltverachtung (con-

temptusmundi), so berichtet ein zeitgenössischer Chronist des Basler Klosters, gehörte zu den

besonderen Tugenden der Ordensangehörigen (vgl. ebd., S. 14). Könnte dies im Sinne einer

Skepsis gegenüber kirchlichen und weltlichen Hierarchien gewertet werden, so ist zugleich

zu bedenken, dass der Orden zu eben dieser Zeit eine dezidiert propäpstliche Haltung in

der Frage nach der Oberhoheit in der katholischen Kirche (Papst vs. Konzil) einnahm. Diese

wurde eben auf dem Konzil von Basel (1431–1449), während dem der Totentanz mutmaßlich

vollendetwurde, kontrovers diskutiert. In der Versammlung, welche in den ersten Jahren (bis

1433) in denRäumendesDominikanerklosters undunter bedeutenderMitwirkungder Basler

Ordensleitung tagte, sprach sich das Kloster für eine im herkömmlichen Sinne klare Hierar-

chie in der Kirchenführung aus (vgl. ebd., S. 13–15).

22 Kiening, »Ambivalenzen«; hier: S. 43; vgl. auch Kiening, Das andere Selbst, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 219

durch teilweise Berücksichtigung ihrer Interessen), so müssen mediale Äußerun-

gen (›Texte‹), welche die bestehenden Herrschaftsverhältnisse stabilisieren sollen,

im Prinzip auch für die Marginalisierten vor deren konkreter, sozial bedingter Le-

benssituation zustimmungsfähig sein.23 Dem auf Halls Ansatz aufbauenden John

Fiske zufolge gelingt das über eine gewisse Offenheit in der Deutung (Polysemie)

medialer Texte. Eben weil sich deren Deutung erst im konkreten, sozial bedingten

Interpretationsrahmen ergibt, kann allein ein gewisser Interpretationsspielraum

umfassendeResonanzbeimöglichst vielen Individuenund sozialenGruppierungen

ermöglichen–ein Interpretationsspielraum,welcher zwangsläufig auchwiderstre-

bende Positionen umfasst: Polysemie wird so zum »textual equivalent of social dif-

ference and diversity«24. Jeder auf ›hegemonielle Zustimmung‹ abzielende mediale

Text ist daher notwendigerweise geprägt von der Spannung zwischen einer ›domi-

nanten Lesart‹ und einer gewissen Offenheit. Die Bedeutungsfindung bleibt dabei

zwangsläufig unbestimmt, entzieht sich jeder letztlichen Kontrolle und stellt einen

kontinuierlichen, niemals abgeschlossenen Aushandlungsprozess dar.25

Esmag vermessen erscheinen, den Totentanz von Baselmit diesen an ›Fernseh-

texten‹ der 1970er und -80er Jahre entwickeltenAnsätzen inVerbindung zubringen.

Allerdings zielte er auf vergleichbare Resonanz, insofern er sich an alle Schichten,

insbesondere auch die unteren richtete: Gerade der Basler Totentanz zeichnete sich

durch eine differenzierte Fülle rangniederer Ständevertreter:innen aus,welcheAdel

und Geistlichkeit an Zahl übertrafen; eine Tatsache, welche die Identifikation mit

den Figuren für die nicht oder kaum Privilegierten erleichtert haben mag. Er war

darüber hinaus auf dem Laienfriedhof des Klosters angebracht, grundsätzlich frei

zugänglich und seine Deutungsangebote waren zumindest im Medium des Bildes

für alle rezipierbar: »Darauf scheint ihr mir bei diesem Denkmal abgezielt zu ha-

ben«, schreibt etwa Petrus Ramus in seiner Beschreibung der Stadt Basel von 1571,

23 Vgl. Stuart Hall, »Encoding/Decoding«, in: Culture, Media, Language, hg. von Stuart Hall, Lon-

don 1980, S. 123–138. Zugrunde liegt hier natürlich Antonio Gramscis Hegemoniekonzept,

vgl. Antonio Gramsci, Gefängnishefte, 10 Bde., Berlin/Hamburg 1991.

24 John Fiske, Television Culture, London 1987, S. 16. Fiske verdeutlicht dies an der Analyse pop-

ulärer ›Fernsehtexte‹: »Central to this theory is the notion that all television texts must, in

order to be popular, contain within them unresolved contradictions that the viewer can ex-

ploit in order to find within them structural similarities to his or her own social relations

and identity«: John Fiske, »Television: Polysemy and Popularity«, in: Critical Studies in Mass

Communication 3/4 (1986), S. 391–408; hier: S. 392.

25 Vgl. ebd., S. 84. ImGegensatz zuHall geht Fiske nicht von einer einzelnen, nahegelegten ›do-

minanten‹ Lesart aus, sondern von einer Vielzahl möglicher präferierter Bedeutungen. Der

›Text‹ ist laut Fiske eine »structured polysemy, […] a potential of unequal meanings, some

of which are preferred over, or proffered more strongly than, others, and which can only be

activated by socially situated viewers in a process of negotiation between that text and their

social situation«: ebd., S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

»dass nicht nur die Gelehrten, sondern auch die Knaben und Weiber, die Lastträ-

ger und Ruderknechte und der grosseHaufen der noch so Ungebildeten, durch jene

Malerei ermahnt«26 würden. Zuletzt war der Basler Totentanz im Rahmen dessen,

was zu dieser Zeit als (lesende) Öffentlichkeit gelten konnte, höchst populär, was

nicht nur die erwähnten Druckadaptionen zeigen, sondern auch seine Bedeutung

für das, was man frühen Basler Tourismus nennen könnte. So berichtet Merian in

der 1649er Neuauflage seines Drucks, dasWandgemälde würde »noch heutigs Tags

von allerhandt Nationen und Standes durchreysenden Personenmit sonderbahrem

Lust und Begierde/zu Basel an seinem Orth angesehen/unnd beystehende Rythmi

gelesen«27.

Obdas sozialkritischePotential oder eher eine,ummitHall zu sprechen, »domi-

nant hegemonic position«28 in derRezeptiondiesesWandgemäldes durchschlugen,

war fraglos abhängig von Disposition und Interpretation der Rezipierenden, über

die imEinzelnen nur Spekulationen angestellt werden können.Man darf allerdings

vermuten, dass gerade die Pluralität von Deutungsmöglichkeiten entscheidend zur

Popularität von Totentänzen beigetragen haben mag, da sie auch für ganz entge-

genstehende Positionen zustimmungswürdige Interpretationsangebote bereithiel-

ten29. Jedenfalls ist grundsätzlich die von den genannten theoretischen Positionen

gestützte Ambivalenz des Basler Totentanzes hinsichtlich seines möglichen Urteils

über die gesellschaftlicheOrdnung festzuhalten.Der Tod erscheint in Bezug zur so-

zialhierarchischen Ordnung der zeitgenössischen Gesellschaft sowohl als subversiv

als auch als affirmativ, als sozialer Gleichmacher und Ungleichmacher zugleich.

26 Ramus, Petrus, Basilea ad senatum populumque Basiliensem, [o. O.] 1571; zitiert aus: Egger, Basler

Totentanz, S. 30f. Zur Zugänglichkeit des Totentanzes vgl. Wehrens, Der Totentanz, S. 24. Im

Gegensatz dazu lag etwa der länger erhaltene Totentanz von Basel-Klingental im Klausurbe-

reich des dortigen Nonnenklosters. Vgl. ebd., S. 72.

27 Matthäus d. Ä. Merian, Todten-Tanz/Wie derselbe in der löblichen und weitberühmten Statt

Basel/Als ein Spiegel Menschlicher Beschaffenheit/gantz künstlich gemahlet zu sehen ist. Mit

beygefügten/auß H. Schrift vnd denen Alten Kirchenlehrern gezogenen/Erinnerungen vom Todt/

Aufferstehung/Jüngsten Gericht/Verdammnuß der Gottlosen/vnd dem Ewigen Leben. Nach dem Ori-

ginal in Kupffer gebracht/vnd herauß gegeben/DurchMatthaeumMerian den Eltern, Frankfurt a.M.

1649, S. 11.

28 Hall, »Encoding/Decoding«, S. 136. Für Hall stellt der Normalfall freilich eine »negotiated po-

sition« (ebd.) dar, d.h. im Grundsatz die Übernahme der intendierten Lesart, welche zur An-

passung an die individuelle (soziale) Situation mit oppositionellen Elementen verbunden

wird (vgl. ebd.).

29 Vgl. hierzu auch die Ausführungen in Kapitel 2 zu ›materialistischen‹ Deutungen der Toten-

tanzmotivik.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 221

3.1.2 Die (Un-)Gleichheit vor dem Geld – Basel als ›Geldstadt‹

Aus theoretischer Perspektive betrachtet ist Geld nicht nur der ›große Vergleicher‹,

indem es alsWertmesser und Tauschmediumeinen komparativen Bezugspunkt für

Dinge und Dienstleistungen ganz unterschiedlicher Art bietet. Er schafft es dar-

über hinaus,wie vermerktworden ist, auch eineArtGleichwertigkeit der beteiligten

Handelspartner:innen.Dies gilt imGegensatz etwa zurGabenökonomie, bei der für

beide Seiten vollkommen gleichwertige Transaktionen nahezu unmöglich sind: Die

qualitativ nicht gegebene oder quantitativ nicht eindeutig festzustellende Gleich-

heit der Gaben lässt stets eine:n der Beteiligten als in der Schuld stehend zurück.

Die Gabe fordert stets die Gegengabe heraus, wodurch dauerhafte personale Be-

ziehungen gestiftet und am Laufen gehalten werden.30 Die Leistung des Geldes als

Rechen- und Zahlungsmittel, Verschiedenartiges auf quantifizierbare und eindeu-

tig vergleichbare ›Werte‹ zu reduzieren, beschränkt die Beziehung von Kaufenden

und Verkaufenden dagegen allein auf den Moment der Transaktion. Sie tauschen,

wenn nicht Gleiches, so doch Gleichwertiges.31 Die Tauschaktion macht sie zu Ver-

tragspartner:innen, welche sich über den Moment der Transaktion hinaus nichts

schulden und lässt sie als Gleichwertige wieder auseinandergehen, unabhängig von

ihrer sonstigen sozialen Stellung. Vor dem Geld sind alle gleich. Es reduziert »alle

interindividuellen Unterschiede auf einen einzigen: Geldbesitzer zu sein.«32 Kauf

und Verkauf errichten unabhängig von anderweitigen sozialen Distinktionen eine

30 Vgl. hierzu wie zum Begriff der Gabenökonomie Paul, »Legitimität des Geldes«; v.a. S. 112 so-

wie die grundlegendenÜberlegungenMarcelMauss’ (MarcelMauss,Die Gabe. Formund Funk-

tion des Austauschs in archaischen Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1968). Zu Recht ist die Kontras-

tierung von Gaben- und Geldökonomie in der Vergangenheit als zu starr kritisiert worden,

stellen sie doch zwei idealisierte und in der Realität kaum je in Reinform realisierte Typen

des Austauschs dar (vgl. Andrej Rus, »›Gift vs. Comodity‹ Debate Revisited«, in: Anthropologi-

cal Notebooks 14/1 (2008), S. 81–102). Zur folgenden Explikation (un-)gleichmacherischer Ef-

fekte des Geldes aber erscheint sie gerechtfertigt.

31 Diese Gleichwertigkeit ist freilich insofern fiktiv, als dass jede:r Transaktionspartner:in beim

Tausch subjektiv gewinnt (vgl. Simmel, Philosophie des Geldes, S. 387–389; vgl. Paul, »Legitimi-

tät des Geldes«, S. 113f); der monetär gemessene Wert ist freilich eher das Produkt denn die

Grundlage des Tauschprozesses, letztlich also Ergebnis der Transaktion.

32 Rolf Haubl, »Money Madness. Eine psychodynamische Skizze«, in: Die gesellschaftliche Macht

des Geldes, hg. von Christoph Deutschmann, Wiesbaden 2002, S. 203–225; hier: S. 212. Vgl.

auch Graeber, Schulden, S. 144–118. Der hier und im Folgenden erläuterte (un-)gleichmache-

rische Effekt des Geldwirtschaftens wurde eingehend in Georg Simmels Klassiker soziolo-

gischer Geldtheorie, der o.g. Philosophie des Geldes, beschrieben. Mit zentrales Ergebnis sei-

ner Analyse von Geld und Geldwirtschaft ist die tendenzielle »Vergleichgültigung« (Simmel,

Philosophie des Geldes, S. 653) sozialer Beziehungen, welche allerdings auch eine psychoso-

ziale Gleichgültigkeit zeitige (vgl. ebd., S. 591-655). Simmels Ansätze haben später verstärkt

Beachtung gefunden (vgl. die Beiträge in Christoph Deutschmann (Hg.), Die gesellschaftliche

Macht des Geldes, Wiesbaden 2002 sowie Jeff Kintzelé und Peter Schneider (Hg.), Georg Sim-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

›neue Gleichheit‹ der Beteiligten und relativieren bestehende personale Abhängig-

keitsverhältnisse: Geld ermöglicht den Erwerb benötigter oder erwünschter Güter

von einer Vielzahl potentiellerHandelspartner:innen und nicht allein von einzelnen

Inhaber:innen sozialer und wirtschaftlicher Funktionen oder Privilegien.

Wie leicht ersichtlich,kanndieser Effekt geldwirtschaftlicher Transaktionen für

die in dieser Arbeit untersuchten Zeiträume vorausgesetzt werden. In der Tat wur-

de immer wieder die bestehende soziale Distinktionen erodierende und in diesem

Sinne gleichmacherische Tendenz der Geldwirtschaft bzw. des Geldes für das aus-

gehende Mittelalter konstatiert. Bei aller Vielgestaltigkeit und Zersplitterung der

zeitgenössischenGeldwirtschaftmit ihren verschiedenenMünzsorten undAbgabe-

systemen verbindet Geld doch länderübergreifend alle Stände und Bevölkerungs-

schichten zu einem, wenn gewiss auch uneinheitlichen, sozioökonomischen Ge-

füge und trägt entscheidend dazu bei, tradierte soziale Hierarchien, insbesonde-

re die zwischen Adel und Nicht-Adel, zu nivellieren. Denn Geld – wie schon weiter

oben anhand der Ausführungen Lydgates erläutert – bedeutet zunehmend Macht.

Es wirkt in dieser Hinsicht emanzipierend und in der Tendenz geradezu ›demokra-

tisierend‹.33

Mit dieser Gleichheit vor dem Gelde sind freilich neue Ungleichheiten verbun-

den. Wer es hat, hat Vermögen, wer nicht, nicht. Das gilt auch im 15. und 16. Jahr-

hundert freilich noch eingeschränkt, weil soziale Stellung, Recht und Privilegien

immer noch stark ständisch sortiert sind. Je mehr aber das Wirtschaften mit Geld

zunimmt, es mehr und mehr allgemein und universal einsetzbar wird und den All-

tag immer weiterer Bevölkerungsschichten mitbestimmt, desto stärker treten im

Großen wie im Kleinen neue Abhängigkeiten auf. Und obwohl die hergebrachten

ständischenStrukturenkeineswegshinfälligwerden,so ist doch etwaeinedeutliche

Abhängigkeit Adliger von bürgerlichem Geldverleih zu konstatieren, deren offen-

sichtlichstes Beispiel zur Zeit des Paracelsus dasHandelshaus der Fugger darstellen

mag. Bei diesemwar nicht nur KaiserMaximilian I (1459–1493) hoch verschuldet, es

finanzierte auch seinemEnkel Karl V. (1500–1558) 1519/1520dieWahl zumKaiser des

Heiligen Römischen Reiches.34 Überhaupt tritt im Lichte der Frage des Geldverleihs

– immerhin die im Mittelalter wohl am prominentesten diskutierten Geldfrage –,

mels ›Philosophie des Geldes‹, Frankfurt a.M. 1993) und werden auch im Verlauf dieses Kapitels

aufgenommen werden.

33 Vgl. Schnaas, Kleine Kulturgeschichte, S. 71–79. Als prominentes Beispiel aus der Literatur kann

der 1509 in Augsburg erschienene und ungeheuer erfolgreiche Fortunatus (!) gelten, dessen

Protagonist durch sein Geschick im Umgang mit Geld vergleichsweise problemlos Standes-

grenzen zu überwinden imstande ist (vgl. ebd., S. 74–79 sowie allgemein dazu Haubl, »Mo-

ney Madness«, S. 211f; vgl. auch Christoph Deutschmann, »Einführung«, in: Die gesellschaftli-

che Macht des Geldes, hg. von dems., Wiesbaden 2002, S. 7–20; hier: S. 9).

34 Mark Häberlein, »Jakob Fugger und die Kaiserwahl Karls V. 1519«, in: Die Fugger und das Reich.

Eine neue Forschungsperspektive zum 500jährigen Jubiläum der ersten Fuggerherrschaft Kirchberg-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 223

die derGeldwirtschaft inhärente Spannung vonGleichheit undUngleichheit beson-

ders deutlich hervor. Denn Schuldner:in und Gläubiger:in treten als im Grundsatz

Ebenbürtige voreinander, als Käufer:in und Verkäufer:in (von Geld über die Zeit).

Ein tatsächlich ins Gewicht fallendes, machtpolitisches Ungleichgewicht zwischen

beidenwürdedieAufnahmeeines zurückzuzahlendenDarlehens entwederunmög-

lich oder unnötigmachen. Es handelte sich dann vielmehr umRaub, umTributzah-

lungen, um Almosen, Gaben oder Abgaben im Rahmen einer als feudal skizzierba-

ren Gesellschaftsordnung.

Zugleich aber impliziert das Verhältnis von Schuldner:innen und Gläubiger:in-

nen eine Asymmetrie, denn freilich sind erstere letzteren von nun an – zumindest

finanziell – verpflichtet. In einem Schuldenverhältnis, so David Graeber in seinem

monumentalen Schulden.Die ersten 5000 Jahre, vereinbaren »zweiGleichgestellte […],

nichtmehr gleich zu sein, bis sie zu einembestimmtenZeitpunktwieder gleich sein

werden«35, zumZeitpunkt der Tilgung der geschuldeten Summenämlich. Schulden

zwischen Angehörigen verschiedenen gesellschaftlichen Standes gefährden hierar-

chischeDifferenzierung, ebenweil sie einerseits eine grundsätzlicheGleichheit im-

plizieren, andererseits in der Etablierung von Abhängigkeitsverhältnissen soziale

Rangfolgen zu unterlaufen oder gar umzukehren drohen.36

In der Folge mögen Verkehrungen und Verwirrung der Verhältnisse auftreten,

in welcher sich Machtkonstellationen jenseits der ständischen Ordnung auf unge-

ahnte oder empörendeWeise verschieben –wie im Falle der Fuggermit ihrer Erhe-

bung in denAdelsstand durchKaiserMaximilian I. im Jahre 1511.37 Tradierte Autori-

tät mag sich unter der zunehmenden ›Herrschaft des Geldes‹ als nur eingeschränkt

gültig erweisen, was nicht minder als die Totentänze und ihre verwandten Genres

die Frage nach der Scheinhaftigkeit sozialer Verhältnisse herausfordert.

Was Fragen des Standes und soziopolitischer Machtstrukturen angeht, so sei

an dieser Stelle beispielhaft noch einmal die Stadt Basel näher betrachtet, kann sie

doch zur Zeit des Paracelsus ebenso als ›Stadt des Geldes‹38 wie als ›Totentanzstadt‹

Weißenhorn, hg. von Johannes Burkhardt, Augsburg 2008, S. 65–81; Mark Häberlein, Die Fug-

ger. Geschichte einer Augsburger Familie (1367–1650), Stuttgart 2006.

35 Graeber, Schulden, S. 319.

36 Vgl. ebd. Nicht zu Unrecht ist (v.a. die staatliche) Verschuldung im Zuge der Finanzkrisen seit

2008 immer wieder als Herrschaftsinstrument kritisiert worden, vgl. ebd., S. 343–368.

37 Peter Geffcken, »Jakob Fugger der Reiche (1459–1525): ›Königsmacher‹, Stratege und Organi-

sator«, in: Damals 36/7 (2004), S. 14–24.

38 Vgl. Gossmann, »Basel«, S. 69ff; vgl. Polivka, Basel, S. 83. Allgemein zur Geschichte der Stadt

vgl. Rudolf Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel, 3 Bde., Basel 1907–1924.

Zum folgenden vgl. Gossmann, »Basel«, S. 66. Zur relevanten Wirtschaftsgeschichte Basels

vgl. auch Polivka, Basel, S. 81–130; Franz Ehrensperger, Basels Stellung im internationalen Han-

delsverkehr des Spätmittelalters, Basel 1972; Niklaus Röthlin, »Geldgeschäfte und Bankwesen

vom späten Mittelalter bis ans Ende des 18. Jahrhunderts«, in: Basel, Geschichte einer städti-

schen Gesellschaft, hg. von Georg Kreis und Beat v. Wartburg, Basel 2000, S. 334–338. Zur Be-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

bezeichnet werden. Schon Ende des 14. Jahrhunderts hatte der von Handwerks-

und Handelszünften bestimmte Rat der Stadt dem offiziell regierenden Fürstbi-

schof die Herrschaft über die Stadt faktisch abgekauft. An einem wirtschaftlich

bedeutenden Knotenpunkt gelegen, an dem sich ost-westliche und transalpine

Handelsrouten schnitten, war die Stadt internationaler Warenumschlagsplatz, der

inmitten der Wirren des frühen 16. Jahrhunderts sein ›goldenes Zeitalter‹ erlebte.

Nach einer Phase bemerkenswerter Koexistenz dogmentheologisch divergierender

Fraktionen kam es 1529 zum Bildersturm auf das Basler Münster, die Reformation

wurde unter dem oben genannten Prediger Oekolampad offiziell durchgesetzt und

die bischöfliche Verwaltung wanderte ins benachbarte Freiburg ab. In Verhand-

lungen erwarb die Bürgerschaft wenig später auch formell die Herrschaft über die

Stadt und die umliegenden Besitzungen. Dominiert wurde der regierende Stadt-

rat von einer Art Kaufmannspatriziat, das den bürgerlichen Führungen Londons

und der preußischen Hansestädte an Selbstbewusstsein und Autonomiestreben

in nichts nachstand.39 Basel war eine »commercial republic of merchants and

tradespeople, with no aristocracy and no high church hierarchy. […] Yet it was

completely dominated by an elite of wealthy merchant families closely connected

to each other by an intricate web of marriages.«40 Hervorgehoben wurde, dass es

sich trotz der durch Heirat bestehenden Verbindungen dieser »Geldoligarchie«41

um ein bemerkenswert ›offenes‹ Patriziat gehandelt habe, dessen Mitgliedschaft

deutung der geographischen Lage für die wirtschaftliche Entwicklung vgl. Ehrensperger, Ba-

sels Stellung, S. 341f, 361ff. In der Tat war die Bedeutung des Transithandels so groß, dass er

einen sogenannten lock in-Effekt zur Folge hatte: Er war schlicht so profitabel, dass sich ne-

ben Papiermacherei und Buchdruck kein nennenswertes Exportgewerbe herausbildete (vgl.

Beat Fumasoli,Wirtschaftserfolg zwischen Zufall und Innovativität. Oberdeutsche Städte und ihre

Exportwirtschaft im Vergleich (1350–1550), Stuttgart 2017, S. 71f; S. 259f).

39 In der Tat zeigten die diese Städte dominierendenHandelsvereinigungen keine vergleichba-

ren Unabhängigkeitsbestrebungen wie die Stadt am Rhein, sondern waren, allerdings nach-

drücklich, umAutonomie undPrivilegien innerhalb größerer Territorialherrschaften bemüht

(wie oben erwähnt, hatten die westpreußischen Städte sich gegen die Ordensherrschaft auf-

gelehnt, weil sie sich von der königlich-polnischen Oberhoheit Vorteile, wie eben das Recht

auf eigene Münzprägung, versprachen).

Vgl. allgemein zu Rat und Regierung Basels Alfred Müller, »Die Ratsverfassung der Stadt Ba-

sel von 1521 bis 1798«, in: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 53 (1954), S. 5–98;

Hans Füglister, Handwerksregiment. Untersuchungen und Materialen zur sozialen und politischen

Struktur der Stadt Basel in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts, Basel/Frankfurt a.M. 1981, S. 137

185. Zur politischen Bedeutung der Handelsvereinigungen vgl. ferner Hans-Rudolf Hage-

mann, »Basler Handelsgesellschaften im Spätmittelalter«, in: Festschrift für Frank Vischer zum

60. Geburtstag, hg. von Peter Böckli, Zürich 1983, S. 557–566.

Vgl. Zur Reformation in Basel allgemein: Burnett, »Reformation in Basel«, S. 171–215. Zu den

oben genannten Entwicklungen vgl. ebd., S. 171–175.

40 Gossmann, »Basel«, S. 71.

41 Polivka, Basel, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 225

sich vor allem der finanziellen Situation verdankte: »Money could and did open all

doors in Basel.«42 In der Tat waren im Zuge der reformatorischen Auseinander-

setzungen zahlreiche Geflüchtete aus Norditalien, den Spanischen Niederlanden,

Frankreich und den benachbarten deutschsprachigen Landen nach Basel gelangt,

denen ausschließlich gegen bedeutende Geldzahlungen Asyl und Bürgerrecht ge-

währt wurde. Auch wenn letzteres zeitgenössisch keineswegs ungewöhnlich war –

Paracelsus etwa erwarb 1526 auf diese Weise das Bürgerrecht in Straßburg –, so ist

doch bemerkenswert, dass viele der zugewanderten Familien schon bald Teil der

herrschenden Eliten wurden.43 Geld selbst war ein bedeutender Wirtschaftsfaktor

und Basel früh ein bedeutendes Bankenzentrum – wobei es mit den auf Geld-

geschäfte spezialisierten italienischen Bankhäusern vergleichbare Institutionen

im oberdeutschen Raum nicht gab. Vielmehr fungierten die Handelsvereinigun-

gen zugleich als Finanzdienstleister, was Basel immerhin zu einem der dortig

bedeutendsten Finanzplätze machte. Der Rat der Stadt selbst betrieb einen bedeu-

tenden Rentenhandel, der wiederum die Darlehensvergabe an auswärtigen Adel,

an Geistlichkeit und andere Städte ermöglichte. Aber auch stadtintern existierte

ein bedeutenderMarkt fürMittel- undKleinkredite, der auf eine große Verbreitung

und Gebrauch von Kreditinstrumenten im städtischen Milieu schließen lässt.44

Zuletzt war die Stadt wichtiges Mitglied des Rappenmünzbundes, der führenden

Währungsgemeinschaft im südwestdeutschen Raum, und stand als solches mit im

Zentrum geldpolitischer Turbulenzen, auf die noch zurückzukommen sein wird.

Schon dieser kurze Blick lässt Stadt Basel als Exemplum einer zeitgenössischen

Sozietät erscheinen, in der sich Rangstellung, Einfluss und Bedeutung imWesent-

lichen vomGeldbesitz ableitet. In der Tat sahen die städtischen Regularien vor, dass

die urbanen Leitungspositionen nicht vergütet wurden und so nur von sehr Wohl-

habenden übernommen werden konnten.45

42 Gossmann, »Basel«, S. 71.

43 Vgl. ebd., S. 67f. Paracelsus hatte offenbar die dauerhafteNiederlassung vor. Nach (auch hier)

andauernden Streitigkeiten mit der etablierten Ärzteschaft verließ er die Stadt nach seiner

Berufung nach Basel (vgl. Geerk, Arzt, S. 66ff).

44 Vgl. ferner Gabriela Signori, Schuldenwirtschaft. Konsumenten- und Hypothekarkredite im spät-

mittelalterlichen Basel, Konstanz/München 2015, S. 137–141. Vgl. allgemein zur schichtüber-

greifenden Kredit- und Schuldwesen Peter Schuster, »Soziale und kulturelle Aspekte des

Schuldenmachens im ausgehenden Mittelalter«, in: Prekäre Ökonomien. Schulden in Spätmit-

telalter und Früher Neuzeit, hg. von Gabriela Signori, Konstanz u.a. 2014, S. 17–34. Vgl. Fu-

masoli, Wirtschaftserfolg, S. 301–204; vgl. Ehrensperger, Basels Stellung, S. 343–353; Füglister,

Handwerksregiment, S. 92–128. Zum ›Fehlen‹ spezialisierter Bankhäuser vgl. Hans-Jörg Gilo-

men,Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters, München 2014, S. 92f, 111–114. Vgl. auch »Basel, III.

Die Stadt des späten Mittelalters«, in: Lexikon des Mittelalters, hg. von Robert-Henri Bautier,

10 Bde., Stuttgart u.a. 1977–1999; vgl. Gossmann, »Basel«, S. 68.

45 Vgl. ebd., S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

So betrachtet scheinen Geld und Tod als soziale (Un-)Gleichmacher auch in be-

merkenswerter räumlicher Koinzidenz aufzutreten. Ob sich beides, die geldwirt-

schaftliche Strukturierung gerade der städtischen Gesellschaft, in der das Bürger-

tumAdel und Geistlichkeit den Führungsanspruch streitigmachen konnte, und die

Reflexion sozialer Hierarchien in den lokalen Totentänzen wechselseitig befördert

hat? Das ist unmöglich zu beantworten, wenn auch nicht gänzlich von der Hand zu

weisen, sind doch gerade monumentale Totentänze im urbanen Raum immer wie-

der als Ausdruck stadtbürgerlichen Selbstbewusstseins gedeutet worden.46 Umge-

kehrt mögen die die geldwirtschaftlich strukturierte Gesellschaft heimsuchenden

Verunsicherungen – Geldwertschwankungen, Münzmanipulationen, die Dynami-

sierung soziopolitischer Hierarchien – die Hinwendung zum Tod als ultimativem

Gleichmacher befördert haben. In jedem Falle zeigt das Beispiel Basels, dass beide,

der Tod, als einer,der Fragen sozialerGleichheit aufwirft, unddasGeld als entschei-

dender Indikator sozialer Rangstellung, auf engstem Raum nebeneinander reflek-

tiert werden konnten. Im Folgenden ist zu adressieren, inwiefern beide als Bezugs-

punkte sozialer Differenzierung und Hierarchisierung reflektiert und tatsächlich

zueinander in Beziehung gesetzt wurden – eben in den sozialkritischen Schriften

des 1527/1528 in Basel ansässigen Paracelsus.

3.2 Die Sozialordnung des Paracelsus

3.2.1 Paracelsus in Basel und die Schriften des vita beata

Bevor Paracelsus zum Stadtarzt von Basel berufen wird, hat er bereits lange Jahre

der Wanderschaft hinter sich. Nachdem er das Metier des Arztes vom Vater über-

nommen hat, bereist er deutsch- und französischsprachige Regionen, bevor er, ei-

genen Angaben zufolge, um 1516 in Ferrara die Doktorwürde erwirbt. Anschließend

lernt er, als Militärarzt tätig, weite Teile Europas kennen. Er verweilt kurz in Salz-

burg (1524/1525) und Straßburg (1526), bevor er in die Stadt am Oberrhein gerufen

wird.Das imZuge seiner Reisen erworbeneWissen, das er oftmals akademischUn-

gebildeten verdankt, stellt er der etablierten, auf antikenÜberlieferungen basieren-

denMedizin radikal kritischgegenüber.Er fordert vielmehr,etwa in seinemParagra-

num (ca. 1530) Kenntnisse aus eigener »Erfahrenheit«47, also jene in der Forschung

vielbeachtete Orientierung am Erfahrungswissen. Dabei geht es ihm um das Auf-

finden und rechte Lesen ›natürlicher Zeichen‹. Allein in diesen ›Zeichen der Natur‹

findet der Arzt die wahrenHinweise für Diagnose undTherapie. In der Tat ist Para-

celsus auch als Lutherusmedicorum, ›Luther derMedizin‹ tituliert worden,weil er die

46 Vgl. für die Stadt London Appleford, »Dance of Death«.

47 Vgl. Paracelsus,Werke, Bd. 5, S. 499–583; hier: S. 499; sowie Geerk, Arzt, S. 21–67.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 227

Abkehr von traditionellen Autoritäten ebenso fordert wie von der lateinischen Fach-

und Unterrichtssprache. Konflikte mit der etablierten Ärzteschaft seiner Zeit sind

programmiert, denn Paracelsus zeichnet sich allen Quellen zufolge durch eine ge-

radezu anmaßende, ansHerrische grenzende Selbstgewissheit undKompromisslo-

sigkeit aus, die sich in der geläufigen Interpretation seiner Namenswahl widerspie-

gelt: para – gleich dem bzw. größer als – Celsus.48 Er ist alles andere als konflikt-

scheuundbeschimpft seineFachkollegenunter anderemals »conterfeiteÖlgötzen«,

»Schaumärzte«, »Phantasten«, als »Vielfraße«, »Bauchpharisäer und Hypocriten«,

er spricht vom »Wolfsarzt«, vom »Spekulierarzt« und allgemein von der »Erzbach-

anterei« der »gloridoctores«49.

Die Stellung als Basler Stadtarzt verdankt er der Fürsprache des in Humanis-

tenkreisen gut vernetzten Basler Unternehmers und »König der Buchdrucker«50 Jo-

hannes Froben (1460–1527), dem er auf wundersam erscheinendeWeise Linderung

eines Beinleidens verschafft hatte. Es wird die erste (und einzige) ›Festanstellung‹

sein, die der Hohenheimer in seinem Leben innehat und die er nicht zuletzt deswe-

genaufgebenmuss,weil dieAuseinandersetzungenmit seinenUniversitätskollegen

– die Stellung als Stadtarzt verpflichtet zur Lehre an der Hochschule – über Me-

thoden undWürde der ärztlichen Zunft eskalieren. In der Johannisnacht 1527 hatte

er die klassischen medizinischen Lehrbücher vor aller Augen ins Feuer geworfen,

wie er selbst berichtet. Nachdem er sich nicht nur die städtische Ärzteschaft und

die Apotheker, die er für mutmaßliche Betrügereien und Gewinnsucht kritisierte,

sondern auch Studenten und die städtischeObrigkeit gegen sich aufgebracht hatte,

musste er, nach dem Tod seines Fürsprechers Froben und einer empfindlichen ge-

richtlichenNiederlage anlässlich vonHonorarstreitigkeiten,die Stadt nachweniger

als einem Jahr fluchtartig verlassen.51

48 Diese Deutung bezieht sich auf den römischen Arzt Aulus Cornelius Celsus

(ca. 25 v.–50 n. Chr.). Es könnte sich aber auch um eine verballhornende Latinisierung

des Namens ›Hohenheim‹ handeln (para: bei; celsus: hoch, erhaben, vgl. W. Pagel, Paracelsus:

An Introduction to Philosophical Medicine in the Era of the Renaissance, Basel u.a. 1982, S. 5f).

Dies ist vielleicht naheliegender, obwohl erstere Interpretation der Selbstüberzeugung und

dem Sendungsbewusstsein des Arztes, Alchemikers und Theologen voll entspricht. Vgl. zum

aufbrausenden Charakter auch Geerk, Arzt, S. 80–83.

49 Paracelsus, Werke, Bd. 5, S. 499–583; hier: S. 500; S. 503, S. 505; S. 515; S. 520; S. 566; S. 506;

S. 515, S. 521.

50 Geerk, Arzt, S. 69. Vgl. ebd., S. 72ff.

51 Vgl. ebd., S. 226ff; S. 80–83. In einembekannten Schmähgedicht bezeichneten Studenten ihn

als wahnsinnigen und unfähigen ›Cacophrastus‹ und riefen ihn zum Suizid auf (vgl. ebd.,

S. 82f). Paracelsus verließ die Stadt recht genau ein Jahr vor der Durchsetzung der Refor-

mation im Februar 1529. Das ist insofern bemerkenswert, als dass neben ›fachlichen‹ Diffe-

renzen auch religionspolitische Gründe in die Auseinandersetzung mit der Ärzteschaft hin-

eingespielt haben mögen: Paracelsus war ein vom reformorientierten Stadtrat eingesetz-

ter Stadtarzt, das Universitätskollegium weitgehend romorientiert (vgl. Meier, Paracelsus,

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Mit seiner Flucht aus Basel wird er vom hochgeehrten, mit den Berühmtheiten

seiner Zeit korrespondierenden und hochdotierten52 Reformmediziner zum als

Scharlatan verschrienen Landfahrer: Ohne vergleichbare berufliche Perspektiven

in nur wechselnden und unsicheren Verhältnissen beschäftigt, befindet er sich

in der Folge dauerhaft auf Wanderschaft im süddeutschen Sprachraum. Dieser

war wenige Jahre zuvor, 1524/1525, Zentrum der sogenannten Deutschen Bau-

ernkriege geworden, die gleichermaßen religiöse, politische wie wirtschaftliche

Ursachen hatten. Mit ihren Ausläufern war Paracelsus damals in Salzburg in

Berührung gekommen und hatte die Anliegen der Aufständischen wohlwollend

kommentiert, ohne sich ihnen jedoch anzuschließen.53 Nunmehr selbst in der

Rolle des wirtschaftlich und politisch Marginalisierten, lernt er auch die Notlagen

der ländlichen Bevölkerung, wie zuvor die Geheimnisse der Natur, noch einmal

aus eigener ›Erfahrenheit‹ kennen. Denn deren Nöte sind mitnichten beendet:

Auch wenn die Aufstände letztlich nicht unbedeutende Reformen zeitigten, so

blieben die untere Bevölkerungsschichten benachteiligende Strukturen doch er-

halten. Darüber hinaus litten gerade die zu Abgaben verpflichteten Landpächter

unter bedeutenden Geldwertschwankungen.54 Im oberrheinischen Gebiet, den

Gegenden zwischen Basel und Bingen, die Paracelsus bereist, handelte es sich zu

Beginn des 16. Jahrhunderts um vergleichsweise dicht besiedelte Landstriche mit

einer frühen Tendenz zum monokulturellen Anbau von zum Export bestimmten

Gütern (z.B. Wein und Obst). Die Folge war eine relative Lohn- und Marktab-

hängigkeit vergleichsweise großer Bevölkerungsschichten. Die wiederkehrende

S. 226ff; vgl. Robert-Henri Blaser, Neue Erkenntnisse zur Basler Zeit des Paracelsus, Einsiedeln

1953, S. 28). Ein Jahr später wäre, zumindest was diesen Aspekt der von Paracelsus in Basel

geführten Auseinandersetzungen angeht, seine Situation vielleicht eine bessere gewesen.

Die tatsächlichen Details der Vernichtung der klassischen Lehrbücher sind unbekannt (vgl.

Paracelsus, Sämtliche Werke, 1.Abt., Bd. 8, S. 58; vgl. Meier, Paracelsus, S. 230–231).

52 Paracelsus stand in Basel ein stattliches, vierteljährliches Honorar von 18 Pfund, 15 Schillin-

gen bzw. 75 Pfund jährlich zu. Nur der Ratschreiber wurde höher vergütet (vgl. ebd., S. 226).

An dieser Stelle kann nochmals auf die Eigentümlichkeiten des zeitgenössischen Geldwe-

sens hingewiesen werden, handelte es sich doch auch im Falle Basels bei Pfund, Schillingen

und Pfennigen um reine Rechnungseinheiten: Die heimischenMünzen waren der Gulden zu

12 Batzen bzw. 60 Kreuzern. Da der Gulden 1 1
4
Pfund entsprach bekam Paracelsus also – in

welcher Form auch immer – quartalsmäßig 15 bzw. jährlich 60 Gulden ausbezahlt (vgl. Ro-

bert-Henri Blaser, »Amplo Stipendio«, in: Paracelsus in Basel. Festschrift für Professor Dr. Robert-

Henri Blaser zum 60. Geburtstag, hg. von der Schweizerischen Paracelsus-Gesellschaft, Basel

1979, S. 103–114; hier: S. 109ff).

53 Vgl. Letter, Leben, S. 71-75.

54 Hierzu wie zum Folgenden vgl. Franz Irsigler, »Zu denwirtschaftlichen Ursachen des Bauern-

kriegs von 1525/26«, in: Martin Luther und die Reformation in Deutschland. Vorträge zur Ausstel-

lung imGerman.NationalmuseumNürnberg 1983, hg. von Kurt Löcher,München 1988, S. 95–120;

hier: S. 104–109; S. 111; vgl. Rössner, Deflation-Devaluation-Rebellion, v.a. S. 485–632.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 229

Edelmetall-, bzw. Silberknappheit führte zu einer Wertdeflation, unter der die

ländliche, zu Pachtzahlungen verpflichtete Bevölkerung besonders litt: Sie erzielte

für ihre Erträge nun weniger Erlös, während ihre Verpflichtungen nominell gleich

blieben. Umgekehrt schlugen aber die auch im südwestdeutschen Raum verbrei-

teten Münzabwertungen bzw. -manipulationen in wirtschaftliche Nachteile um

– so im Falle des Rappenmünzbundes, zu deren bedeutendsten Mitgliedern eben

die Stadt Basel zählte. Zu Beginn des 16. Jahrhunderts begannen innerschweizer

Städte, den Batzen des Bundes, eine im überregionalen Handelsverkehr bedeuten-

de Silbermünze,mit geringerem Edelmetallgehalt nachzuprägen. Unweigerlich tat

auch hier das von Copernicus erfasste greshamsche Gesetz seine Wirkung – nach

sukzessivem Wertverlust musste der Batzen 1520 vollkommen verrufen werden.

Eine Neuauflage 1533 wurde abgebrochen und der Mangel an einer wertstabilen

Handelsprägung stellte ein bedeutendes wirtschaftliches Hindernis dar.55

Es liegt nahe, dass es sich bei den sukzessiven Münzabwertungen teilweise um

eine Reaktion auf die erwähnteWertdeflation handelte,was die Lage für die Bauern

aber nicht besser machte. Denn den Abwertungen der ihm geschuldeten Zahlun-

gen suchte der Landadel nun durch eine Erhöhung der Abgabenlasten entgegen-

zuwirken.Geldwertschwankungen dieser Art zählten nach heutiger Erkenntnismit

zu den entscheidenden Auslösern der Bauernkriege. Sie warenmit diesen aber kei-

nesfalls beendet, sondern blieben bis ins zweite Drittel des 16. Jahrhunderts hinein

problematisch.56

Diese Nöte vor Augen und am Tiefpunkt seiner persönlichen und beruflichen

Ambitionen, ja, in der »Periode seines größten Elends«57, entwickelt Paracelsus

55 Vgl. Julius Cahn, Der Rappenmünzbund. Eine Studie zur Münz- und Geldgeschichte des oberen

Rheintales, Heidelberg 1901, S. 126–151; vgl. Polivka, Basel, S. 85f. Nach Jahren der für denHan-

del desaströsen Knappheit des Geldmaterials Silber erwies sich die Neueinführung selbst

als minderwertig im Vergleich mit anderen Währungseinheiten. Nach anschließenden Be-

schwerden auswärtiger Städte, deren Handelsbilanzen darunter litten, und der Androhung

von Sanktionen durch König Ferdinand I. von Österreich (1503–1564) verzichtete der Rappen-

münzbund schließlich auf den Batzen. Der Bund selbst wurde 1584 aufgelöst (vgl. ebd., S. 86;

Cahn, Der Rappenmünzbund, S. 129–151).

56 Zu den Auslösern der Bauernkriege insgesamt (zu denen auch Missernten und natürlich

schwelende religiöse Konflikte zählten) und ihre Persistenz vgl. Irsigler, »Bauernkrieg«,

S. 104–116; Rössner,Deflation-Devaluation-Rebellion, S. 97ff; Dieter Göpfert, Bauernkrieg amBo-

densee und Oberrhein 1524/1525, mit einer Wiedergabe der Bodmaner Chronik, 24 Abbildungen und

2 Kartenskizzen, Freiburg 1980, S. 13–15; S. 20-24.

Es ist an dieser Stelle zu betonen, dass es sich bei den in Kapitel 2 besprochenen Münzmani-

pulationen inPreußennicht umo.g. deflationsbedingteMaßnahmenhandelte: Erstens dien-

ten diese offensichtlich zur Kriegsfinanzierung, zweitenswurde Preußen (auch schon zur Zeit

der bullion famine im 15. Jahrhundert) über Ungarn, Livland und Russland vergleichsweise gut

mit Silber versorgt (vgl. Volckart,Münzpolitik, S. 63f; S. 95ff; S. 278-284).

57 Paracelsus, Sozialethische Schriften, S. 17 [i. O. gesp., PL].

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

sein sozialkritisches Schrifttum. In zahlreichen, um 1530 entstandenen Einzel-

schriften erörtert er die sozial und religiös konstituierten Probleme seiner Zeit.

Diese Schriften stellen Teile eines von Paracelsus wohl geplanten, aber nie voll-

endeten, zusammenhängenden Werkes dar, des Liber de vita beata.58 In der Tat

schließen die einzelnen Schriften thematisch und argumentativ aneinander an und

zielen, wie vermerkt, auf die Verwirklichung christlicher Idealen in allen Bereichen

des Lebens. Die Überlegungen des Paracelsus stehen also ganz selbstverständ-

lich in einem christlichen Deutungsrahmen und zentrale Quelle und normativer

Bezugspunkt sind zuvorderst die biblischen Schriften. Darin gleicht er vielen re-

formatorisch gesinnten Zeitgenossen, allen voran wiederum Luther. Trotz seiner

nicht weniger radikalen Kritik an der römischen Kirche hat sich der Hohenheimer

Arzt jedoch zeitlebens nicht von ihr losgesagt.

Der zentrale Entwurf einer Sozialordnung findet sich in seiner Schrift Liber de

ordine doni (›Über die Ordnung der Gaben‹, bzw. ›Berufe‹ oder ›Berufsfelder‹), die im

Folgenden näher vorzustellen und einzuordnen ist. Im Anschluss wird die Bedeu-

tung von Tod und Vergänglichkeit für diese Konzeption maßgeblich in Bezug auf

die übrigen das vita beata betreffenden Schriften herauszustellen sein, um zuletzt

mit Paracelsus’ Überlegungen zumGeld zu kontrastiert zu werden.

3.2.2 De ordine doni (ca. 1532) – Von der Ordnung der Gaben

Die Schrift ›Von der Ordnung der Gaben‹ entstand zwischen 1531 und 1534. Ihr

genauer Entstehungskontext ist ungewiss, ihre Authentizität allerdings unbe-

stritten. Überliefert ist sie in verschiedenen Abschriften aus dem 16. Jahrhundert,

wurde aber erst 1952 erstmalig gedruckt. Grund dafür mag – neben der frühen

Fokussierung auf Paracelsus’ medizinische und naturphilosophische Äußerungen

– der sozial- und religionspolitische »Zündstoff«59 der Schrift sein, den er mit den

58 Vgl. Paracelsus, Neue Paracelsus-Edition, Bd. 1, S. 5; S. 18; S. 78. Die hierzu zu zählenden Titel

umfassen laut der neuen Edition 20 kürzere, traktathafte Texte (vgl. ebd., S. VI). Unter an-

derem reflektiert Paracelsus dort das Verständnis von Ehe und Familienleben, Arbeit und

Besitzverhältnissen, von Kirche, Sakramentenlehre und Heiligenverehrung. Für die weiteren

Ausführungen sind insbesondere von Bedeutung das Liber de ordine doni (Von der Ordnung

derGaben, ca. 1532–1534), das Liber de virtute humana (VondermenschlichenTugend, ca. 1530)

das Liber de honestis utrisque divitiis (Von den zwei ehrbaren Reichtümern, ca. 1532–1534); der

Text Ex libro de tempore laboris et requiei (Über die Zeit der Arbeit und Muße, ca. 1531–1535.

Allgemein zu diesen Texten wie zum Folgenden vgl. ebd., Bd. 1, S. 86–107; vgl. Beutin, »So-

zialpolitische Schriften«; v.a., S. 96ff. Zur Datierung vgl. Paracelsus, Sämtliche Werke, 2. Abt.,

Bd. 2, S. XXXIf; S. XXXV; S. XXXVII; S. XL.

59 Paracelsus, Neue Paracelsus-Edition, Bd. 1, S. 39; vgl. hierzu wie zum Folgenden ebd., S. 38f so-

wie Paracelsus, Sämtliche Werke, 2. Abt., Bd. 2, S. XXXIff; Paracelsus, Sozialethische Schriften,

S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 231

anderen, zum vita beata gehörenden Texten teilt. Im Allgemeinenwurden diese vor-

wiegend in sogenannten schwärmerischen Zirkeln rezipiert. Die Wahrnehmung

des Textes war jedenfalls zwangsläufig gering und geschah in einigen wenigen,

geringe Abweichungen aufweisenden Variationen.60

Wie die meisten anderen Schriften zum vita beata hat De ordine doni die Form

eines recht kurzen Traktats. Es wurde auch als an »ein Fragment oder Exzerpt ei-

nes ursprünglichen größeren Ganzen«61 erinnernd beschrieben, was aber eher auf

den grundlegenden Zusammenhang jener Schriften als Teil des nie vollendeten Li-

ber de vita beata hinzuweist als auf mutmaßlich verlorene Textteile, auf die es sonst

keinerlei Hinweise gibt. Geschrieben ist es im Stile einer mit großer Dringlichkeit

vorgetragenen, erbaulichenErmahnung,wobei der zuweilen ins Polemische abglei-

tende Sprachduktus der direkten wörtlichen Rede gleicht. Sein Aufbau mutet eher

schlicht an:NacheinerArtPräambel folgt einutopischanmutenderEntwurf einer in

einem System aufeinander bezogener und nach Funktionen unterschiedener Stän-

de bestehendenGesellschaft.Nacheinanderwerden diese Stände in ihren Aufgaben

und ihrer Verfasstheit allgemein vorgestellt. Es folgt eine Beschreibung von außer-

halb dieser Gruppierungen stehenden Berufen und ihrer möglichen Eingliederung

in die entworfene Ordnung bzw. ihre Aburteilung als demGesellschaftsentwurf zu-

widerlaufend.

Insgesamt sieht die in De ordine doni entworfene Gesellschaft vier als monarchia

bezeichnete Stände vor. Diesen ordnet Paracelsus die ›Gaben‹ der Landwirtschaft,

des Handwerks, der Freien Künste (was die Gelehrten sowie die Geistlichkeit um-

fasst) sowiederObrigkeit zu.62Denersten von ihmerläutertenStandunterteilt er in

»die,welliche das feld besitzen,und die, so es bauen« (NP 249).Damit übernimmt er

die traditionelleUnterteilung inGrundbesitzerundBauernundbehält eineentspre-

chende hierarchische Strukturierung auch bei der Schilderung der anderen mon-

archia bei.63 Während sich Untergebene im Handwerk etwa der »gemeinen arbeit«

(NP 250)widmen,werdendie »meister« (NP250) davonbefreit,umsich verantwort-

licheren Tätigkeiten zu widmen: insbesondere dem Führen der Aufsicht sowie der

Entwicklung von »subtiligkeiten« (NP 251), das heißt handwerklichen Verbesserun-

gen.AuchGelehrsamkeit undObrigkeit sind von dieser hierarchischen Struktur ge-

60 Zum Text vgl. NP 248–259. In Paracelsus,Neue Paracelsus-Edition, Bd. 1, S. 91 werden sechs Ab-

schriften gezählt (vgl. auch Paracelsus, Sämtliche Werke, 2. Abt, Bd. 2, S. XXXIf). Größte und

einzig bedeutende Abweichung unter den überlieferten Versionen betrifft den abschließen-

den, besonders polemischenTeilwider dieKaufleute.Dieser fehlt in zweienderManuskripte,

ist dafür aber auch als eigenständige Abschrift überliefert. Vom ursprünglichen Zusammen-

hang wird ausgegangen (vgl. ebd.).

61 Ebd., S. XXXII.

62 Paracelsus spricht von »feldpau«, »handwerk«, freien künst«, »obrigkeit« (alle NP 249);

vgl. hierzu wie zum folgenden Abschnitt auch Beutin, »Sozialpolitische Schriften«, S. 112f.

63 Vgl. ebd., S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

prägt, auch wenn sie im Detail seltsam unterbelichtet bleiben. In der Tat führt Pa-

racelsus ihre Aufgaben in De ordine doni an kaum einer Stelle näher aus. Er bemerkt

nur, dass die Obrigkeit dafür sorgen solle, »dass die lieb des nächsten einwurzle

und nit ein jedlicher tue, was er wöll, lieb oder nicht« (NP 253).64 Die Aufgabe von

Gelehrsamkeit und Geistlichkeit besteht schlicht in der Unterweisung der anderen.

Die aus den ›polizeilichen‹ bzw. ideologischen Dominanzpositionen resultierende

Spannungen zwischen den monarchia scheint Paracelsus offenkundig nicht zu se-

hen, worauf im Folgenden noch zurückzukommen sein wird.

Jedenfalls gibt es »deren monarchia keine, die ohne knecht und herren sei«

(NP 250): Paracelsus hinterfragt also keinesfalls die hierarchische Unterteilung der

Gesellschaft, sondern erachtet sie im Gegenteil als durchaus nützlich. Schließ-

lich fördert die Trennung von einfacheren und anspruchsvolleren Tätigkeiten die

Spezialisierung. Das schließt die Entwicklung der oben angedeuteten handwerk-

lichen und auch wissenschaftlichen Verbesserungen ein, was ganz auf der Linie

seiner oben angesprochenen Forderung nach Überprüfung und Verbesserung

medizinischer Kenntnisse auf Grundlage des Erfahrungswissens liegt.

Bei dieser Hierarchisierung fordert Paracelsus allerdings auch eine radikal an-

mutende Solidarität innerhalb wie zwischen den monarchia. In der Landwirtschaft

etwa gelte, dass Ernteausfälle durchWitterungsschäden ausgeglichen werden soll-

ten, so dass der, den »der hagel geschlagen hat, sei als den er nit geschlagen hab«

(NP 252).UnterschiedlicheErnteerträge sollendurchgleichteiligeGewinnausschüt-

tung kompensiert werden. Ebenso solidarisch hätten die übrigenmonarchia zu ver-

fahren, denn es schlägt »der hagel bei euch sowohl ein als im feld: Jetzt ist der ge-

winn beim arzt, jetzt beim theologo und econtra beim andern der schaden, jetzt

bei den pfaffen, jetzt bei den astronomi. Also halt euch ein jeder zu seiner bruder-

schaft und alle in gemein miteinander ein bruderschaft zusammen und nachmals

die monarchei auch alle miteinander sammentlich« (NP 255).

Paracelsus entwirft die vier Ständedaher als sichwechselseitig bedingend sowie

einander stützendundunterstützend.Sie »alle erhalten sich gegeneinanderundein

jeder teil nutzet und erhält die andern drei teil et econtra. Und also seind diese vier

ineinander verknüpfet, also dass gar kein teil den andern verschmähen kann und

von ihm ausschließen« (NP 249).

64 Die hierarchische Stufung der Obrigkeit begründet Paracelsus in einem Vergleich mit dem

Verhältnis von Christus zu den Aposteln: »Christus hat nit alle ding allein tun wöllen oder ge-

ton, […] sonder hat auch apostel gebraucht. […] Denn der durch sant Peter ist gesundworden,

ist sowohl gesund, dann der von Christo gesund ist gemacht worden.« (ebd., S. 251). In der

heilsgeschichtlich angehauchten, undatierten Schrift De generatione et destructione regnorum

(ca. 1532-1534) schreibt er in ähnlichem Sinne: »Die obrigkeit, so [sie] gut ist, ist darumb ge-

ordnet, damit wir durch unser arbeit behalten [d.h. erhalten]mügenwerden und ohne irrsal,

ohn eigensinnigkeit« (beide Zitate aus Paracelsus, Sämtliche Werke, 2. Abt., Bd. 2, S. 143–149;

hier: S. 147). Zur Aufgabe der Geistlichkeit vgl. auch NP 255.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 233

Mit diesem Entwurf einer nach gesellschaftlichen Funktionen differenzierten,

aufeinander bezogenen Ständegesellschaft steht Paracelsus’ Schrift freilich imKon-

text traditioneller gesellschaftlicher Ordnungsvorstellungen. Offensichtlich ist die

Nähe zu der so wirkmächtigen funktionalen Dreiteilung in oratores (Klerus), pugna-

tores (Adel/Ritter),agricultores (Bauern),welche imeuropäischenMittelalter seit dem

11. Jahrhundert Verbreitung findet.65Sie löst die bis dahin diskursiv vorherrschen-

de Zweiteilung der Gesellschaft in Klerus und Laien nach und nach ab und erfährt

im 15. und 16. Jahrhundert einenHöhepunkt in Literatur undBildender Kunst.Dass

sie in so vielenVariationenmit versuchtemEinbezug sich verändernder sozialerGe-

gebenheiten weiter ausgestaltet wird, eben auch von Reformern wie Paracelsus, ist

eine bemerkenswerteKarriere für einweder originär christlich noch spezifischmit-

telalterliches Deutungsschema.66

Die Unterteilung der Gesellschaft in wechselseitig aufeinander bezogene und

letztlich voneinander abhängig entworfene Stände impliziert deren harmonisches,

den inneren Frieden garantierendes Zusammenwirken. Daraus begründet sich zu-

gleich das Verbot der ›Einmischung‹ in die Pflichten anderer Personen oder Grup-

pen, was sowohl einer Kompetenzüberschreitung als auch einer Vernachlässigung

der eigentlichen Pflichten gleichkäme.Vielmehrwerden die einzelnenGruppierun-

gen – wie die Bezeichnung ›Stände‹ impliziert – eben als statische entworfen und

die Möglichkeit sozialer Mobilität prinzipiell prohibiert. Das Wohl der Gesamtge-

sellschaft verlangt von den Einzelnen ein sich Fügen in die bestehenden und meist

qua Geburt vorbestimmten Funktionen. Diese Vorherbestimmung verweist dabei

auf einen metaphysischen Bezugsrahmen als weiteres und, dem Mediävisten Otto

Gerhard Oexle zufolge, zentrales Merkmal dieser Gesellschaftsentwürfe. DieWirk-

lichkeit selbst wird hier als ein wohlgeordnetes Ganzes begriffen, als ein Kosmos

(Ordnung), in welchem der menschlichen Gesellschaft ebenso wie jedem ihre Mit-

65 Vgl. Otto G. Oexle, »Die funktionale Dreiteilung als Deutungsschema der sozialen Wirklich-

keit in der ständischenGesellschaft desMittelalters«, in: StändischeGesellschaft und sozialeMo-

bilität, hg. vonWinfried Schulze, München 1988, S. 19–52; v.a. S. 36; allgemein dazu vgl. auch

Otto G. Oexle, »Deutungsschemata der sozialenWirklichkeit im frühen und hohen Mittelal-

ter. Ein Beitrag zur Geschichte desWissens«, in:Mentalitäten imMittelalter.Methodische und in-

haltliche Probleme, hg. von František Graus, Sigmaringen 1987, S. 65–117; hier: S. 66. Vgl. Wolf-

gang Heinemann, Zur Ständedidaxe in der deutschen Literatur des 13. bis 15. Jahrhunderts, Halle

a. S. 1967; vgl. Oexle, »Funktionale Dreiteilung«, S. 33ff.

66 Die funktionale Dreiteilung ist als allgemein-indoeuropäisches Phänomen bezeichnet wor-

den (vgl. Georges Dumézil, Mythe et épopée. L’idéologie des trois fonctions dans les épopées des

peuples indo-européens, Paris 1968). Zum Folgenden vgl. auch Oexle, »Deutungsschemata« so-

wie »Stand, Klasse« in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen

Sprache in Deutschland, hg. von Otto Brunner, Werner Conze und Reinhart Koselleck, 8 Bde.,

Stuttgart 1972–1997.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

glieder ein wohlbestimmter Platz zukommt. Insgesamt impliziert jegliche Stände-

reflexion,

daß dieWelt ein von Gott in glücklicher Weise geordnetes Ganzes ist, dessen ein-

zelne Teile in ihrem wechselseitigen Verhältnis untereinander sich nach Stufun-

gen unterscheiden, also ungleich sind und doch zugleich oder besser: gerade da-

durch in Eintracht und Harmonie zu einem Ganzen sich fügen. Das Prinzip der

Welt (mitsamt der in ihr beschlossenen sozialen Ordnung) ist also das der Har-

monie durch Ungleichheit.67

Entscheidend für diese die Harmonie des Gemeinwesens betonenden zeitgenös-

sischen Gesellschaftsmodelle kann das maßgeblich von Augustinus geprägte ordo-

Denkengelten.68 Insofernnach christlicher LehredieWelt als ›gute‹ SchöpfungGot-

tes alswohlgeordnetesGanzes zubetrachten ist, sindSchöpfungund ordo identisch.

Ordo aber ist die Anordnung gleicher und ungleicher Dinge, in welcher allem der

ihm entsprechende Platz zukommt (»parium dispariumque rerum sua cuique loca

tribuens dispositio«69). Die Verwirklichung dieser Ordnung bedeutet Frieden und

Harmonie (»pax omnium rerum tranquillitas ordinis«), insofern sich die einzelnen

Teile in die vorbestimmte harmonische Ordnung einfügen.Weil aber diemenschli-

cheGesellschaftTeil der geschaffenenWelt ist,kommtes ihr einemgöttlichen Impe-

rativ gleich, der übergeordneten Schöpfungswirklichkeit zu entsprechen: Eine ›gu-

te‹ Gesellschaft ist eine im Sinne des göttlichen ordowohlgeordnete Gesellschaft, in

67 Oexle, »Deutungsschemata«, S. 79. In der Betonung des harmonischen Ganzen besteht ein

bedeutender Anknüpfungspunkt für die historisch nicht weniger bedeutsame Körperme-

tapher zur Beschreibung des Sozialgefüges. Auch diese hat – wie der oben erwähnte Bezug

auf dieselbe im Münztraktat des Oresmius belegt – in staats- und gesellschaftstheoretisch

bedeutsamen Schriften des Mittelalters grundsätzlich Konjunktur. Bemerkenswerterweise

aber nimmt der Arzt Paracelsus in seinen Überlegungen genauso wenig darauf Bezug wie

vor ihm sein Fachkollege Copernicus.

Zur Verknüpfung beider der Metapher mit dem Ständemodell vgl. Wolfgang Stürner, »Die

Gesellschaftsstruktur und ihre Begründung bei Johannes von Salisbury, Thomas von Aquin

und Marsilius von Padua«, in: Soziale Ordnungen im Selbstverständnis des Mittelalters. 1. Halb-

band, hg. vonAlbert Zimmermann, Berlin u.a. 1979, S. 162–178; hier: S. 162–171. Im 15. Jahrhun-

dert wird die Metapher von Jean Gerson wirkmächtig entwickelt, v.a. um die bestimmende

Position des ›Hauptes‹ (des Königs) zu legitimieren. Vgl. hierzu auch Ernst H. Kantorowicz,

The King’s Two Bodies. A Study in Medieval Political Theology, Princeton NJ 1957, v.a. S. 218f.

68 Vgl. Oexle, »Deutungsschemata«, S. 80; vgl. Hermann Krings, Ordo. Philosophisch-historische

Grundlegung einer abendländischen Idee, Hamburg 1982, S. 48.

69 Dieses und das nachfolgende Zitat: Aurelius Augustinus [Augustus Episcopus Hipponensis],

De civitate dei, hg. von Bernhardt Dombart und Alfons Kalb, Turnhout 2014, Lib. XIX,13.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 235

welcher durchaus hierarchischer Art unterschiedene Teile zum Wohle des Ganzen

harmonisch zusammenwirken.70

AusderEinsicht indiesesmetaphysischbegründete,wirklichkeitsbestimmende

Prinzip wiederum folgen soziale Handlungsnormen. Diese beinhalten zuallererst

das »Sichbescheiden«71 bzw. Fügen der Individuen und der Stände untereinander

in ihre jeweilige Funktion, sowie die Pflicht zum einträchtigen Zusammenwirken

aller Individuen und Gruppierungen, bei Einhaltung der Standesgrenzen. Die aus

der konsequenten Einhaltung der ständischenOrdnung folgende Befriedung, oder,

kritischer betrachtet, Ruhigstellung innerer Konflikte, fungiert dabei gleichsam als

Bestätigung der in derMetaphysik gründendenGesellschaftsordnung. Jegliche Ver-

mischung der Stände oder ihrer Funktionen verstieße daher auch nicht nur gegen

die soziale, sondern auch die übergeordnete metaphysische Weltordnung. Soziale

Mobilität wäre also gleichermaßen widernatürlich und blasphemisch und käme ei-

nem Verstoß gegen die Schöpfungsordnung gleich.

Gerade angesichts dieses ›Mobilitätsverbots‹ ist immer wieder die Frage nach

demWirklichkeitsbezug des Ständeschemas gestellt worden und dieses vielfach als

inhaltsleeres Ideal oder herrschaftslegitimierende Ideologie bezeichnet worden.

Denn freilich kennen die ständischen Gesellschaften des europäischen Mittelal-

ters wie der beginnenden Neuzeit (wie weiter oben schon angesprochen) ebenso

horizontale wie vertikale Mobilität.72 Eine solche Reduktion greift jedoch zu kurz,

impliziert das ständische Deutungsschema doch eine doppelte Perspektive: Ei-

nerseits bildet es bestehende Verhältnisse ab, insofern es als legitime (wenn auch

verkürzt dargestellte) Beschreibung der gesellschaftlichen Wirklichkeit gelesen

werden kann. Andererseits aber entwirft es kontrastierend zu realen Gegeben-

heiten eine davon notwendigerweise abweichende Norm als Ideal- oder eben nur

70 Vgl. auch Rief, Ordobegriff, S. 348–355. Zur scholastischen Rezeption und Modifikation vgl.

etwa Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Aalen 1977 [1922],

S. 352ff. Es ist dabei das fundamentale Geordnetsein derWelt selbst, welches erst die Bedin-

gung der Möglichkeit ihrer Erkenntnis darstellt: »Die Welt ist als ›ordo‹ geschaffen, und weil

›Ordnung‹ derWesenszug derWirklichkeit ist, ist in dieser Ordnung zugleich dieMöglichkeit

ihrer Intelligibilität begründet.« (Oexle, »Funktionale Dreiteilung«, S. 23).

71 Ebd. Vgl. zum folgenden: Ebd.

72 Vgl. zu dem hier relevanten Zeitraum Winfried Schulze, »Die ständische Gesellschaft des

16./17. Jahrhunderts als Problem von Statik und Dynamik«, in: Ständische Gesellschaft und

sozialeMobilität, hg. von dems., München 1988, S. 1–17. Bezeichnenderweise findet diese ge-

rade im 16. Jahrhundert in einem Ausmaß statt, »daß man [eigentlich] nicht mehr von ei-

ner ständischen Gesellschaft sprechen dürfte.« (ebd., S. 5). Vgl. Oexle, »Deutungsschemata«,

S. 68. Das Ständeschema ist auch nicht mit den auf sie gleichwohl Bezug nehmenden und

wohl im 15. Jahrhundert erstmalig formulierten politischen Ständen zu verwechseln (vgl.

ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

behaupteten Normalzustand. Solcherart als Gesellschaftsmodell73 verstanden,

kann das ständische Deutungsschema, je nach Verwendungszweck, ganz unter-

schiedlichen Zielen dienen; zur Sicherung bestehender Herrschaftsstrukturen

angesichts als riskant erachteter sozialer Dynamiken ebenso wie zum Infragestel-

len des Status quo oder etwa als Zielpunkt für gewünschte oder als erforderlich

angesehene gesellschaftliche Veränderungen.

Wie steht es bei Paracelsus? Zweifelsohne geht es ihm nicht um eine Abbildung

der von ihm vorgefundenen Verhältnisse, sondern darum, der bestehenden Gesell-

schaft ein positives und durchaus ideales Kontrastbild entgegenzusetzen, welches

seinem Verständnis des christlichen vita beata entspricht.Wie sich abzeichnet, ent-

spricht seine funktional differenzierte Ständeordnung im Großen und Ganzen den

Charakteristika des obigen Schemas. Allerdings sind einige Besonderheiten festzu-

stellen.

Die geradezu als Präambel lesbaren, einleitendenWorte dieser Schrift etwa ver-

binden bereits denmetaphysischenBezugsrahmenmit derwechselseitigen Aufein-

anderbezogenheit sowohl der Stände als auch der Einzelpersonen: »Gott hat uns ga-

ben geben auf erden und kräft derselbigen, die ein jeglicher gebrauchen mag und

soll, nicht ihm selber, sonder[n] dem andern als sich selbst. Darum ist sich wohl zu

bedenken, wie ein jegliche gab zu gebrauchen sei gegen dem nächsten, damit auf

das gebott gottes vollkommen erfüllt werde« (NP 248). So »folgt also ein ordnung

der gaben eines jeglichen gegen dem nächsten. Dann der den nächsten liebet, der

liebet auch gott et econtra« (NP 248).

Gott als selbstverständlicher Bezugspunkt ist nicht nur der Garant der vorge-

stellten Ordnung und derjenige, welchem die ›Gaben‹ und damit die gesellschaftli-

chen Positionen zu verdanken sind. In der Identifizierung von Gottes- und Nächs-

tenliebe wird der Gehorsam gegenüber dieser Ordnung mit der sozialen Verant-

wortung für den Mitmenschen, denjenigen mit anderer ›Gabe‹, gleichgesetzt. Aus

der Verknüpfung der metaphysischen mit der ›sozialen‹ Dimension der Ordnung

entspringt so zugleich ihre ethische Grundausrichtung, welche wechselseitige Ver-

pflichtung und Solidarität betont.

73 Es handelt sich hier um eine in der Modelltheorie formulierte doppelte Referenzfunktion:

Ein Modell ist immer zugleich Modell von als auch Modell für etwas, wobei bestimmte Merk-

male von ersterem auf letzteres übertragen werden und sich Handlungsmöglichkeiten oder

-anweisungen für die Modellanwendung ableiten lassen. Vgl. Bernd Mahr, »Ein Modell des

Modellseins. Ein Beitrag zur Aufklärung desModellbegriffs«, in:Modelle, hg. von Ulrich Dirks

und Eberhard Knobloch, Frankfurt a.M. 2008, S. 187–218. Ganz ähnlich begreift Oexle stän-

dische Deutungen einerseits als »Schemata der Erfahrung«, welche Wissen über die Ge-

sellschaft (unvollständig) abbilden und zugleich als »Schemata der Deutung«, welche diese

Wirklichkeit als sinnvoll kennzeichnen und darauf bezogene Handlungsmöglichkeiten auf-

zeigen (beide Zitate: Oexle, »Deutungsschemata«, S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 237

Die radikal entworfene und etwa in den oben aufgeführten, konkreten So-

lidaritätsverpflichtungen ebenso radikal umgesetzte Behauptung menschlicher

Gleichwertigkeit steht dabei in offensichtlichem Spannungsverhältnis zu den mit

der funktionalen Unterteilung einhergehenden Hierarchisierungen. Dies betrifft

die innerständische Unterscheidung von ›Herren‹ und ›Knechten‹ ebenso wie das

grundsätzliche Verhältnis zur Obrigkeit. Denn diese hat offenbar durchaus die

Befugnis, die Menschen zu ihrem Glück – der Einhaltung der Ordnung – zu zwin-

gen. Bezeichnenderweise rechtfertigt Paracelsus dies theologisch: »So sagt die

geschrift: ›Zwing ihn herein zu gehen‹« (NP 253).74 Die Obrigkeit hat also sowohl

selbstverständlich bestimmende politische (bzw. ›polizeiliche‹) Funktion als auch,

anzunehmenderweise, die Mittel, die (gerechte) Ordnung aufrechtzuerhalten.

Die Spannung zwischen fundamentaler Gleichheit und letztlich gottgewollter

Distinktion jedenfalls kann als Grundzug sämtlicher Gesellschaftsentwürfe des

christlichen Mittelalters gelten, welche sich der funktionalen Unterteilung bedie-

nen.75 Allerdings scheint das betonte Solidaritätsgebot hier radikaler gedacht als

anderswo. Paracelsus’ Entwurf wurde daher auch als an »genossenschaftliche und

kollektivistische Ideen« bzw. geradezu an »eine Art kommunistischer Produktions-

und Gütergemeinschaft«76 erinnernd bezeichnet.

Der Gedanke wechselseitiger Solidarität prägt die paracelsische Gesellschafts-

ordnung in solchem Maß, dass der Autor bestimmte Berufe bzw. Berufsgruppen,

welche dem nur unvollkommen zu entsprechen scheinen, daraus auszuschließen

bestrebt ist. So die von ihm imFolgenden konkret benannten Fischer und Jäger (die,

welche »vöglen, fischen und wilde tiere jagen«, NP 256). Diese siedelt er inDe ordine

doni »außerhalb der vier monarchia« (NP 256) an, was ungewöhnlich erscheint an-

gesichts der Tatsache, dass in Ständeschemata sämtliche dem ›Broterwerb‹ zuzu-

ordnenden Berufe gewöhnlich in einem »Nährstand«77 zusammengefasst werden.

Zwar gibt er biblische bzw. hagiografische Gründe für diese Diskriminierung an –

wenn Christus den Fischer Petrus zu anderen Diensten beruft, kann Fischer dann

ein gottgefälliger oder nützlicher Beruf sein? Gab der heilige Eustachius nicht erst

die Jagd auf, bevor er zumHeiligenwurde?78 Allerdings ergibt sich diese Ablehnung

74 Der Verweis bezieht sich auf das Gleichnis Jesu von dem Hausherren, der zum Abendmahl

lädt (Lk 14, 16–24), zu dem die geladenen Gäste jedoch nicht erscheinen. In der Folge wer-

den die Ausgestoßenen der Gesellschaft geladen, woraufhin aber immer noch Platz ist. In

der Folge spricht der Hausherr zu seinem Knecht: »Gehe aus auf die Landstraßen und an die

Zäune und nötige sie hereinzukommen, auf das mein Haus voll werde« (Lk 14,23. Herv.: PL).

75 Vgl. Oexle, »Deutungsschemata«, S. 112.

76 Dieses und das vorige Zitat: Paracelsus, Sämtliche Werke, 2. Abt., Bd. 2, S. XXXI.

77 Schulze, »Die ständische Gesellschaft«, S. 8.

78 »Sankt Eustachius und andere waren jäger. Wollten sie gott gefällig sein, so mussten sie da-

von lassen« (NP 256). Vgl. auch Beutin, »Sozialpolitische Schriften«, S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

auch aus der fundamentalen Solidarität der Stände und Standesmitglieder unter-

einander. Denn beim Jagen und Fischen handelt es sich zuvorderst um von Einzel-

nen oder kleinen Gruppen ausführbare Tätigkeiten. Es sind gleichsam ›individua-

listische‹ Berufe,welche relativ unabhängig von einer dazugehörigenGemeinschaft

und dem von ihr direkt kontrollierten Raum (See, Wildnis) gewissermaßen isoliert

ausgeübt werden können. Diese Unabhängigkeit von Nachbarn, Helfern, Meistern

oder auchobrigkeitlichenKontrollgruppen,welchemit einemgewissenGradan ›Ei-

genständigkeit‹ einhergehenmag –man denke an den sich potentiell selbst versor-

genden Jäger –,markiert die genannten Berufe als buchstäblich a-sozial, als außer-

halb der sozialenOrdnung stehend.Sie erscheinendamit zugleich als grundsätzlich

gesellschaftsgefährdend, da sie mit der Entkopplung aus den aufeinander bezoge-

nen und ›ineinander verknüpften‹monarchia die inter- wie gegebenenfalls auch in-

nerständische Solidarität suspendieren und folgerichtig das harmonische Zusam-

menwirken und den gesellschaftlichen Frieden gefährden. Folgerichtig lautet Para-

celsus’ Ratschlag an Fischer und Jäger, ihre Erträge Bedürftigen zukommen zu las-

sen, und sich darüber hinaus zu einer »landschaft« (NP 256) zusammenzuschlie-

ßen.Durch die Vereinigung in dieser ebenfalls solidarisch gedachtenGemeinschaft

solle derÜberhandnahmeeigennütziger undunsolidarischerBetätigung entgegen-

gewirkt werden.79 Diese Forderung verdeutlicht, wie sehr für Paracelsus die Ver-

wirklichung gesellschaftlicher Harmonie von der Einhaltung der ständischen Ord-

nung abhängt,welche, ganz den traditionellenDeutungen entsprechend, den inne-

ren Frieden garantiert:Mit der Verwirklichung dieser Ordnung »gibt uns gott fried,

rue, gesundheit, speis in viel und mannicherlei weis und weg, mit viel freuden in

allen geschlechten von nachbauern und eheleuten, von ältern und kinderen, von

fremden und anheimischen« (NP 256). Umgekehrt folgen aus dem Verstoß gegen

sie sowohl menschlich verursachte als auch ›natürliche‹ Plagen, was die Identität

von gesellschaftlicher und metaphysischer Weltordnung noch einmal verdeutlicht.

Denn »so wir aber nit also handeln, so seind unter uns pestilenz, teurung, hunger,

krieg, zank, hader und je eins wider das ander. und weder sonn noch mon[d] seind

uns günstig, und keins dem anderen, das viech auf der gassen hasset uns.Dann des

teufels regiment ist nichts anders« (NP 256f).

Angesichts solch drastischer Konsequenzen scheint es nur zu verständlich,

wenn Paracelsus beim Entwurf seiner Ordnung, ganz dem Deutungsschema ent-

sprechend, eben auch auf strenge Einhaltung der Standesgrenzen beharrt: »[E]in

jeglicher bleib, warzu er von gott berufen ist« (NP 250) Allerdings muss bemerkt

werden, dass seineWortwahl in der Bezeichnung der gesellschaftlichen Funktionen

(›Gaben‹) eine gewisse Ambiguität aufweist, welche darin nur unzureichend reflek-

tiert erscheint. Denn ›Gaben‹ kann sich zum einen auf von Gott etwa qua Geburt

79 Vgl. NP 256; vgl. Beutin, »Sozialpolitische Schriften«, S. 113. Ob Paracelsus an bestehende Vor-

urteile über die genannten Berufe anknüpft, wird an dieser Stelle nicht ersichtlich.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 239

bestimmte berufsständische Positionen oder Besitzverhältnisse beziehen (wie sie

etwa die innerständische Ordnung des Feldbaus kennzeichnen). Zum anderen

aber kann es freilich auch schon damals Befähigungen oder Talente bezeichnen,

die etwa für die Funktion eines »meisters« im Stand der Handwerker bedeutsam

sind. Insbesondere dort erscheint die persönliche ›Begabung‹ auch für Paracelsus

als entscheidend für eine erfolgreiche Erfüllung der vorhergesehenen Funktion

(vgl. NP 250). Auch im Liber de honestis utrisque divitiis (ca. 1532–1534) bezeichnet

Paracelsus die Tätigkeit, mit der der Lebensunterhalt verdient wird, als »gab und

kunst« (NP 205), also als – freilich von Gott verliehene – Begabung und Fähigkeit.

Diese Ambiguität könnte gleichsam als Schlupfloch sozialer Mobilität innerhalb

oder auch zwischen den Ständen fungieren und sie im Einzelfalle legitimieren. In

der Tat entspräche die Praxis einer zwar als statisch entworfenen, zugleich aber –

unter bestimmten Umständen und in Maßen – soziale Dynamiken tolerierenden

Gesellschaft eher den historischen Gegebenheiten. Von Paracelsus wird aber weder

die dem Begriff der Gaben implizite Ambiguität noch die Sinnhaftigkeit einer

maßvollen sozialen Mobilität diskutiert. Vielmehr konzipiert er die vier monarchia

als vollkommen statisch und setzt die Standesgrenzen geradezu absolut.80

Soweit vorgestellt, entspricht Paracelsus’ Sozialordnung durchaus den Charak-

teristika des funktionalen Deutungsschemas: Seine ideale Gesellschaft besteht aus

funktional differenzierten und aufeinander bezogenenStänden,welche,wenn auch

hierarchisch konzipiert, aufeinander verwiesen und angewiesen sind. Dabei wird

diese Ständeordnung gedacht als direkt auf eine übergeordnete metaphysische

Wirklichkeit ausgerichtet, und als entsprechend statisch bestimmt. Jegliche so-

ziale Mobilität verbietet sich als gefährliche Abweichung, welche das harmonische

Zusammenleben und den aus der Ordnung der Gesellschaft folgenden sozialen

Frieden gefährdet. Dass Paracelsus vier Stände identifiziert anstatt derer drei, wie

im geläufigen Modell üblich, erscheint wenig von Belang. Es scheint sich um eine

Anpassung an die gegebenen sozialen Verhältnisse zu handeln und ist angesichts

der Variationen, welche das Deutungsschema der funktionalen Unterteilung schon

seit dem 12. Jahrhundert erfährt, keinesfalls ungewöhnlich.81 Als bedeutendeDiffe-

renz erscheint vielmehr die vergleichsweise radikale Betonung von Gleichheit und

Solidarität innerhalb des paracelsischen Gesellschaftsentwurfs, welche hier, in der

80 Auch damit liegt er freilich in der Tradition des Ständedenkens, welche die soziale Mobilität

trotz ihrer Realität negierte; vgl. Beutin, »Sozialpolitische Schriften«, S. 110; vgl. Schulze, »Die

ständische Gesellschaft«, S. 15f.

81 Bereits im 12. Jahrhundert kommt es im Zuge der Urbanisierung zu einer Ausdifferenzierung

ständischer, vor allem stadtbürgerlicher Berufsgruppen (Handwerker, Kaufleute), welche zu

Versuchen der Transformation des Deutungmodells im Sinne einer »funktionalen Viertei-

lung« (Oexle, »Deutungsschemata«, S. 107) führt, allerdings nicht nachhaltig rezipiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Identität von Gottes- und Nächstenliebe, in direktem Bezug auf die metaphysische

Ordnung begründet werden.

3.2.3 Der Tod als Strukturfaktor sozialer Ordnung

Inwiefern ist derTodnunalswesentlicherBezugspunktdieserOrdnunganzusehen?

Und inwiefern kommt ihmdabei eine Funktion als Gleichmacher oderUngleichma-

cher zu? Dies ergibt sich, wennman Paracelsus’ Äußerungen zum Tod selbst in Be-

tracht zieht und mit anderweitigen Schriften zum vita beata in Beziehung setzt, in

denen er die obige Makroebene gesellschaftlicher Ordnung mit Überlegungen aus

individualethischer und -ökonomischer Perspektive ergänzt.

Das Ziel zum Tod

Offenbar verfasste Paracelsus zwei Schriften direkt zu Tod und Sterben, das libro de

morte und einen de morte et vita betitelten Text, die der Nachwelt aber nicht erhalten

sind.82 Allerdings enthalten seine übrigen Werke zahlreiche, verstreute und nicht

direkt zusammenhängende Äußerungen dazu. Seine Überlegungen sind als weit-

gehend konventionell identifiziert worden in dem Sinne, dass er den Tod des Men-

schen zuvorderst theologisch alsKonsequenzdes Sündenfalls, alsÜbergang ins Jen-

seits sowie alsMomentdes göttlichenGerichts begreift, indemsichdaspostmortale

Schicksal des Individuums entscheidet. Ferner betont Paracelsus die Unvorherseh-

barkeit des Todes, die er als Arzt ebenso wie als Theologe reflektiert; eine Doppel-

perspektive, die ihn womöglich auch die Ambivalenz des Todes als Schrecken und

Erlöser besonders hervorheben lässt. Im Ganzen betrachtet Paracelsus den Tod aus

den Perspektiven desTheologen,Arztes undNaturforschers, indemer ihn als Auflö-

sungsprozess des Körpers begreift, dessen Bestandteile sich zuNeuem zusammen-

fügen, während Geist und Seele davon geschieden werden.83

DemTod kommt für Paracelsus’ Vorstellung vom ›seligen Leben‹ allerdings eine

besondere Rolle zu. Ihmzufolge hat derMensch nämlich,wie er bezeichnenderwei-

se im Liber prologi in vitambeatam, schreibt, im Tod ein Ziel (vgl.NP 154).Dies bezieht

sich freilich nicht auf die bloße Begrenztheit des menschlichen Lebens allgemein,

sondern impliziert, wie bemerkt worden ist, eine teleologische Ausrichtung des in-

dividuellen Lebensprozesses auf diesen Moment hin. Paracelsus verwendet in die-

sem Zusammenhang das Bild vom Tod als Schnitter, welcher die Ernte einholt: Der

82 Paracelsus nimmt darauf Bezug, im Volumen medicinae paramirum und in Das sibent buch in

der arznei, (vgl. Paracelsus, SämtlicheWerke, Abt. 1, Bd. 1, S. 230; ebd., Bd. 2, S. 430; zitiert aus:

Gantenbein, »Jenseits«, S. 159).

83 Vgl. hierzu ebd., v.a. S. 172f. Als Arzt undNaturforscher ist er insbesondere daran interessiert,

tödliche Krankheiten als solche erkennen zu können und ihr Fortschreiten richtig einzuschät-

zen (vgl. ebd., S. 173f).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 241

Mensch »hat ein ziel zum tod,undder tod ist der schnitter der erndesmenschen, ist

sein weinbaur im weingarten, der sein obs abklaubet« (NP 154). Paracelsus bezieht

sich in diesem Zusammenhang auch auf die biblischen Gleichnisse vom Baum, der

gute (oder faule) Früchte trägt (Mt 7,17; 12,33), vom von der Spreu zu scheidenden

Weizen (Mt 3,12) und vom Unkraut auf dem Acker (Mt 13,24-40);84 Gleichnisse, in

denenallesamtpflanzlichesWachstummitgottgefälligemLebensvollzugverglichen

wird. DerMensch habe, seines stets drohenden Todes eingedenk und in Erwartung

des Übergangs in die Ewigkeit, sein Leben entsprechend ›fruchtbringend‹ auszu-

richten. Denn, wie er anderswo schreibt, »wir seind [in] einer ungewissen stund,

warten, wann uns der tod fresse. Uf dass wir wohl gefunden werden und sterben in

dem herrn, sollen wir allzeit ohn unterlass das höchst gut in uns hon, uf dass es uf

uns gang und wirk« (NP 180).

Obwohl Paracelsus also an der Todesstunde als demMoment des Individualge-

richts festhält, betont er doch zugleich die Prozessualität jener ›Reifung‹. Es gebe

niemanden, »der nach seim tod selig müge sein, er sei dann uf erden geseliget und

darzu erwählt und gezogen worden […] dass er uf erden das werde, wie er nach seim tod

sein will. [Herv.: PL]« (NP 145). Wie die wiederholt vorgebrachte Rede vom Frucht

bringen, von Herbst, Ernte und Reifezeit, so implizieren auch das diesseitige ›Ge-

zogen werden‹ und ›Werden‹ des Menschen einen andauernden Prozess. Es geht

zuletzt um einen in lebenslanger Vorbereitung auf die Todesstunde zu erlangenden

Zustand der Reife im Sinne wahrhaft christlichen, gottgefälligen, ›seligen‹ Lebens.

Der Tod ist, so schreibt Paracelsus anderswo sei, »gewisslich nichts anderes als ein

ende des tagwerks«85. Der Tod erscheint in diesem Lichte als wesentlicher Bezugs-

wie auch als Kulminationspunkt eines das menschliche Leben umspannenden, an-

dauernden spirituellen Reifeprozesses. Der Übergang in die göttliche Wirklichkeit

ist dann idealerweise ein stufenloser: Der Mensch »erfährt im seligen Leben einen

Zustand des fortwährenden inneren Wachstums«, so dass der »Eintritt des Todes

einen nahtlosen Übergang zur Seligkeit erlaubt.«86

Das ganze Leben des Menschen steht damit unter dem Zeichen des Todes. Sich

des Todes recht bewusst sein, heißt hier, das Leben auf das Gottgefällige zu konzen-

trieren, ein Leben bar jedes sündhaften Verhaltens. Das aber hat freilich Folgen auf

der Ebene sozialer und sozioökonomischer Beziehungen, wie Paracelsus’ arbeits-

ethische Überlegungen zeigen.

Reichtum und ›notdurft‹

»Wir seindt anfenglich zur arbeit nit beschaffen,« so schreibt Paracelsus inEx librode

tempore laboris et requiei (ca. 1530–1535)mit Bezug auf die Erzählung vomSündenfall,

84 Vgl. ebd., S. 169.

85 Paracelsus, Sämtliche Werke, Abt. 1, Bd. 11, S. 333f.

86 Dieses und das vorige Zitat: Gantenbein, »Jenseits«, S. 169.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

»aber durch den fluch (außerthalb des paradeis) zur arbeit verordnet. und gott hats

uns aufgelegt durch den engel, der da sagt: ›im schweis deines angesichts wirstu

essen dein brot‹ etc., das ist gewinnen, das ist: für und für der arbeit dich erhalten

mit täglichem jammer und elend« (NP 260). Konformmit traditionellenDeutungen

begreift Paracelsus hier das menschliche Los, für den eigenen Erhalt mühselig zu

arbeiten, als Konsequenz der adamitischen Ursünde des Ungehorsams (Gen 3,19).

Die Arbeit ist für ihn allerdings nicht Teil dieses ›Fluchs‹. Vielmehr wird sie, wie im

oben bereits genannten Liber De honestis utrisque divitiis erläutert, eben als Teil des

›seligen Lebens‹ verstanden und erscheint demgemäß als Erfüllung des göttlichen

Gebotes, sich von seiner Hände Arbeit zu ernähren (Ps 128,2).87 In dieser Deutung

als ›Arbeitsgebot‹ verpflichtet die Genesiserzählung denMenschen zum ›eigenhän-

digen‹ Bestreiten des Lebensunterhalts. Allein dies ist im »seligen leben die ehrsam

ufrecht nahrung« (NP 199). Denn »nit in rue, nit in wollust, nit in reichtumb, nit im

maul, nit im bauch steht die seligkeit. Sonder in arbeit und im schweiß ein jeglicher

sein gab verbring, die ihm gott uf erden geben hat, es sei der baur uf dem felt, es

sei der in der schmitten [d.h. Schmiede], es sei der im bergwerk, es sei der auf dem

wasser, es sei der in der arznei, es sei der im wort gottes verkünden« (NP 209).

Alle sind also dazu bestimmt, ihren Lebensunterhalt selbst zu verdienen, was

durchaus als gesellschaftliche Hierarchien einebnender Gestus gelesen werden

kann und insbesondere auch als antiklerikale Kritik verstanden worden ist.88

Immerhin sind auch die Gebildeten und gerade auch die Geistlichkeit zur ›eigen-

händigen‹ Deckung des Lebensunterhalts aufgerufen. Denn »du bist ein arzt; die

kunst ist dein hand, damit sollt [sic!] du dich ernähren […]. Der aber dem altar

dient, der soll vom altar erhalten werden. das ist: der altar ist dein hand« (NP 200).

Eine Gleichstellung der verschiedenen Berufe und Berufsgruppen, die Paracelsus

inDe ordine doni vor allem aus der Nächsten- und Gottesliebe begründet, ergibt sich

hier gleichsam aus einem allgemeinen ›Arbeitsgebot‹. Denn ganz offenbar handelt

es sich bei diesem um eine denMenschen als Geschöpf betreffendeWeisung: Arbeit

›im Schweiße des Angesichts‹ wird zum anthropologischen Grundmerkmal, das

Paracelsus offenbar radikal in der Ausübung aller gesellschaftlichen Funktionen

vollzogen sehen will. Zwei Verstöße stehen diesem Gebot gegenüber. Erstens ist

dies der Müßiggang (»müßiggehn«, NP 199), welchen Paracelsus zunächst aber

nicht näher, etwa in einem traditionellen Sinne der Untugend und auch Todsünde

der körperlichen und geistigen Trägheit (acedia), erläutert. Er fokussiert vielmehr

allein den zweiten Verstoß, den Reichtum, worunter er jeglichen Besitz über das

zum Leben Notwendige hinaus versteht.89 Denn das göttliche ›Arbeitsgebot‹ be-

87 Vgl. Beutin, »Sozialpolitische Schriften«, S. 108f.

88 Vgl. etwa ebd., S. 107f.

89 Paracelsus scheint den Müßiggang eher unter den Reichtum zu subsumieren, insofern die-

ser von der Notwendigkeit zu arbeiten entbindet und ein Müßiggehen erst ermöglicht. Al-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 243

zieht sich ihm zufolge allein auf die »notdurft«, d.h. das zum Leben Notwendige,

»die nahrung, darinnen kein reichtum ist« (NP 200).

Warum aber ist Reichtum so verwerflich? Er entbindet zum einen von der Not-

wendigkeit zu arbeiten, was einem Verstoß gegen die Bestimmung des Menschen

gleichkommt. Paracelsus geht tatsächlich so weit zu sagen, dass »dem, so nit ar-

beite, dem soll auch genommen werden, das er hat, uf dass er arbeite« (NP 209) –

der Anschluss an Paulus »Wer nicht arbeitenwill, soll auch nicht essen« (2 Thes 3,10)

ist offensichtlich. Zum anderen wird der Reichtum von Paracelsus pauschal nicht

nur zur Ursache des Diebstahls erklärt – denn »stehlen ist von wegen der reichtum,

ohn arbeit sich [zu] ernähren« (NP 204) –, sondern wird mit diesem sogar gleich-

gesetzt. Dennwo kommt der Reichtum her? »Ohn schweiß ernährenmuss sich die-

bisch ernähren« (NP 206).90 Dabei ist nicht nur das säumelige Leben von vorhande-

nen Reichtümern (Müßiggang!) gemeint, sondern auch deren durchaus mit Arbeit

verbundener Erwerb.

Paracelsus expliziert diesen Gedanken am Beispiel des Kaufmannsberufs, des-

sen Praxis, billig zu kaufen und teuer zu verkaufen, er grundsätzlich verurteilt. Viel-

mehr fordert er eine radikale Tauschgerechtigkeit, wie sie erstmals Aristoteles ent-

worfen hatte und der zufolge ein Handel eben nur dann gerecht ist, wenn die ge-

tauschtenGüter in ihremWert vollkommen äquivalent sind. In der späteren Rezep-

tionwurdediesesKonzeptdahingehendmodifiziert,dassder Lebensunterhalt auch

vermittelnder Kaufleute gewährleistet sein müsse – ein Fall, den Aristoteles in sei-

ner Vorstellung handelnder, quasi-autarker oikoi nicht vorsieht.91 Paracelsus aber

fordert einen ebensolchen »billichen kauf« (NP 201), in welchem demKaufmann al-

lein seine eigene ›notdurft‹ zu befriedigen erlaubt ist und er darüber hinaus keinen

Profitmachen solle. »Sollen wir nun eines andern schweiß nit essen, das ist, nit sei-

ner händ arbeit essen, sonder unser händ arbeit, so geben wir gleichs umb gleichs«

(NP206).EinGewinnüberdasLebensnotwendigehinauswäre imSinnederTausch-

gerechtigkeit unlautere, anstrengungsfreie Aneignung dessen, was andere erarbei-

tet haben: Es wäre Diebstahl. »Was ist stehlen anderst, dann ein nahrung ohn ar-

beit sich zu ernähren« (NP 206)? Ganz diesen Überlegungen entsprechend sind für

Paracelsus daher sämtliche Tätigkeiten ohne Absicht oder Aussicht auf einen über

lerdings bezieht sich, wie im Folgenden erläutert wird, seine Reichtumskritik auch auf das

durchaus umtriebige Gewinnstreben, was der geläufigen Vorstellung von ›Müßiggang‹ kaum

entspricht. Paracelsus ist hier offenbar nicht um Differenzierung bemüht.

90 D.h., Diebstahl geschieht um des Reichtums willen, sich ohne Arbeit zu ernähren (vgl. hierzu

auch ebd., S. 104f: Paracelsus lehnt Privateigentum als solches nicht ab, sondern sieht dieses

biblisch aus dem siebten Gebot (»Du sollst nicht stehlen«) begründet).

91 Aristoteles schenkt dem deswegen keine Beachtung, weil es in seiner Ökonomie, im rechten

Sinne verstanden, ja um die wechselseitige, mit Geld erleichterte Befriedigung natürlicher

Bedürfnisse zwischen den oikoi geht (vgl. auch Christian Hecker, Lohn- und Preisgerechtigkeit,

Marburg 2008, S. 56f).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

die Deckung des Lebensbedarfs hinausgehenden Gewinn zu vollführen. Keinerlei

Aktivität, und sei sie noch so nützlich oder moralisch bewundernswert, ist davon

ausgeschlossen, wie am Beispiel der Wundertaten Heiliger, wie Krankenheilungen

oder gar Totenerweckungen, erläutert wird: Gott »gibt gwalt den heiligen, gesund

zu machen die kranken, gesund zu machen die blinden, erwecken vom tod die to-

ten. Das aber nit darum, dass auch solchem gwalt und gab ein reichtum wird […].

Also geschieht das mit den heiligen, so mag es auch geschehen im zimmermann,

im hafner etc., in kaufleuten, in kramern […], in metzgern« (NP 210).92 Grundsätz-

lich gilt: »sorg tragen zum gewinnen, zum verdienen […] ist alles wider die arbeit

deiner händ und wider das gebott gottes: ›du sollst nit stelen‹« (NP 208). Jegliches

Erwerbsstreben über das Lebensnotwendige hinaus stellt einen Verstoß sowohl ge-

gen das göttliche ›Arbeitsgebot‹ dar als auch (als Diebstahl) gegen das siebte Gebot

des Dekalogs. Das auf den Tod ausgerichtete ›selige Leben‹ verlangt damit eine ra-

dikale Reduktion aller ökonomischen Aktivitäten auf das Notwendige. Alles andere

wäre sündhaft.

In gewissem Sinne ist diese der Reduktion auf den Lebensbedarf auch direkt

an die menschliche Vergänglichkeit gebunden. Denn wenn ausschließlich das zum

persönlichen und, so könnte man erweitern, gesellschaftlichen Erhalt Notwendige

erarbeitet werden darf, so definieren die Grenzen des (diesseitigen) menschlichen

Daseins – Tod und Sterben – zugleich die eigentlichen Grenzen jeglichen Erwerbs-

strebens. Zwar glorifiziert Paracelsus an keiner Stelle ein Leben im Elend oder ein

Leben im Sinne bloßen Überlebens. Gleichwohl scheint es ihm um eine auf dasWe-

sentliche reduzierte – allerdings radikal reduzierte – Lebensführung zu gehen, de-

ren asketischer Grundzug sich eben in der Bezeichnung der ›notdurft‹ für den Le-

bensbedarf widerspiegelt.

Aber auch anderweitig erscheint diese Kritik an Reichtum und Gewinnstreben

als an die menschliche bzw. die allgemein-diesseitige Vergänglichkeit zurück-

gebunden. So führt Paracelsus gegen das seiner Ansicht nach ungebührliche

Erwerbsstreben weiter aus:

Ob du schon gleich ein kunst kannst uf ein tunnen golt, gedenken, daß du die tun-

nen nit verzehren magst, und ist dir zuviel. Dann der tod mag dich morgen über-

winden, so bist nichts mehr, und aber dein tun [d.h. deine Tonne Gold] ist noch

do. Was ist dann, dass du aus deiner hand […] viel gewinnest und machest dich

reich […]. Brauch deine glieder, dass dumit ihnen gewinnest dein notdurft, darin-

nen dich dann gott nit verlasst.Weiter was darfestumehr, dieweil hie kein bleiben

ist?« (NP 200)

92 Auch hierin zeigt sich freilich die fundamentale Gleichheit der Berufe und sozialen Stellun-

gen; vgl. Beutin, »Sozialpolitische Schriften«, S. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 245

Man könnte paraphrasieren: »Auch wenn dein Können dich reich macht, was be-

deutet Reichtum angesichts eines jederzeit möglichen Todes? Strenge dich an, um

das zum Leben Notwendige zu erarbeiten, dann kannst du Gottes Beistand gewiss

sein. Was brauchst du mehr, wo du am Ende doch sterben musst?« Gewinnstreben

als solches,undgerade auchhier ›eigenhändig ›erarbeiteterReichtum,steht also ge-

rade deswegen in der Kritik, insofern er angesichts der menschlichen Sterblichkeit

als am Ende vollkommen sinnlos erscheint.

Diese Äußerungen sind freilich ebenso unter konventionell christlicher Reich-

tumsskepsis zu verorten wie die weiter oben besprochenen John Lydgates. Im vor-

liegenden Zusammenhang aber ist bemerkenswert, dass sich in Hinblick auf die

Vergänglichkeit der (diesseitigen)Welt die ›arbeitsethischen‹ Vorstellungen des Pa-

racelsus nicht nur mit der Beschränkung auf das Lebensnotwendige, sondern auch

mit den Forderungen solidarischer, wechselseitiger Hilfeleistung verbinden. Denn

an anderer Stelle schreibt er: »Alls das, so auf erdenn, ist denn mennschen zu gut-

tenn. das soll er alls dermassen brauchenn, das Jm nichts vber bleib, dann do ist

nichts auf erdenn, das nitt [zu] seiner zeit wurmig, Rostig werdt, dann also hatz

Gott verordnett, das Jmgeschopff der dott [d.h. der Tod] ist. Rost ist dermetall dott,

Schaben der gewanndts dott, wurmen der Speiß dott.«93

Alles ist also dem Tode unterworfen und so zu gebrauchen, dass nichts übrig

bleibt, kein Überschuss entsteht; denn dies wäre offensichtlich nicht im Einklang

mit der göttlichen Verordnung. Diese Erkenntnis wiederum hat für Paracelsus di-

rekte Konsequenzen das Gemeinwesen betreffend. So fährt er im Anschluss an die

zuvor zitierte Passage fort: »Bist du ein baur und hast viel äcker, viel güter, und ge-

neust ihr viel,was ist dergenieß [d.h.derNutzen]?Du issetsnit alls!Gibdeinhelfern

die nahrung, den andern teil den dürftigen. Sammlen kein schatz, die die maden

undmucken und schaben fressen« (NP 200f).94

Es ist also nicht nur die Vergänglichkeit des Menschen, die vor dem angesichts

des Todes sinnlosen und hier zweifellos als eigennützig markierten Gewinnstreben

mahnt, sondern die dem Verfall unterworfenen Produkte des menschlichen Arbei-

tens selbst sind es,welche zur unmittelbaren Solidaritätmit den ›durftigen‹ gerade-

zu nötigen.Dennwenn sie nicht zurQuelle des verdammenswerten Reichtums die-

nen, sind sie, ebenso wie die dafür geleistete Arbeit (immerhin göttliches Gebot!)

93 Paracelsus, Erster Matthäuskommentar, Kommentar zu Mt 6,19-20. UB Heidelberg, Cod. Pal.

Germ. 26, Bl. 78r; zitiert aus: Gantenbein, »Jenseits«, S. 161, FN 10.

94 Mit diesen Äußerungen rekurriert Paracelsus freilich auf Mt 6,19-21: »Ihr sollt euch nicht

Schätze sammeln auf Erden, da sie die Motten und der Rost fressen und da die Diebe nach-

graben und stehlen. Sammelt euch aber Schätze im Himmel, da sie weder Motten noch Rost

fressen und da die Diebe nicht nachgraben noch stehlen. Dennwo euer Schatz ist, da ist auch

euer Herz«.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

schlicht verschwendet. Es handelt sich gewissermaßen um eine, freilich vor theo-

logischemDeutungshintergrund zu verstehende, ›naturalistische‹ Begründung ge-

genseitiger Hilfsbereitschaft: Die Vergänglichkeit der weltlichen Dinge – ihr Tod,

ummit Paracelsus zu sprechen – ist es selbst, welche bzw. welcher die Versorgung

von Hilfsbedürftigen geradezu aufdrängt.

In diesem Sinne folgt aus der fundamentalen Vergänglichkeit aller Dinge also

nicht nur die Verwerfung des Gewinnstrebens, sondern zugleich das Gebot des so-

lidarischen Zusammenwirkens. Es ist, wie zusammenfasst wird,

die selig nahrung bei gott, angesehen gegen unsmenschen, dass wir nichts sollen

zu reichtumbrauchen, sonder alles gegen demnächsten. und ein jeglicher hat ein

gab, dodurch er mag seinem nächsten erschießen [d.h. nützlich bzw. förderlich

sein], und sein nächster ihmauch dergleichen: andern häuser bauen, nit dir allein;

andern korn säen, nit deinem maul allein […]. Die erden ist der menschen keins

mehr dann des andern. (NP 211)

Diese Passage steht offensichtlich mit derjenigen aus De ordine doni in Zusammen-

hang, wo von der gemeinschaftlich-solidarischen Kompensation für Ernteausfälle

undWitterungsschäden die Rede ist. Darüber hinaus ergibt sich ein unmittelbarer

Zusammenhang auch durch die hier zu findende Rede von den solidarisch aufein-

ander bezogenen Gaben, die in der von Paracelsus insgesamt entworfenen Gesell-

schaftsordnung offensichtlich immer auchGabenandieNächsten bzw.die jeweils an-

deren Stände und Standesmitglieder sind.

ImUnterschied zuDeordine doni aber stehen hier nicht die solidarischenVerhal-

tensweisen der Berufsgruppen, sondern die wechselseitigen Verpflichtungen Ein-

zelner im Vordergrund. Diese ist im Nächstenliebegebot, auf das De ordine doni re-

kurriert, zwar auch angelegt, in den hier zitierten Texten jedoch detaillierter ent-

wickelt. Und während Solidarität und Gleichheit als fundamentale Prinzipien der

paracelsischen Sozialordnung sich in der Schrift De ordine doni gewissermaßen im-

plizit aus der funktionalen Differenzierung des Sozialwesens95 und ihrer grund-

sätzlichen Bezogenheit auf die übergeordnete christlich-metaphysische Welt- und

Schöpfungsordnung ergeben, so gewinnt hier die Bezogenheit auf die Vergänglich-

keit vonWelt undMensch zentrale Bedeutung.

Nicht nur resultieren die hier entwickelten ökonomieethischen Gebote aus der

AusrichtungdesMenschen auf seinZiel imTod.TodundVergänglichkeitmarkieren

auch die Grenzen des eigenen Erwerbs und mahnen darüber hinaus direkt zur So-

lidarität mit den Nächsten. Aus individualethischer Perspektive erweisen sich Tod

95 Diese Bezeichnung ist offensichtlich nicht mit dem systemtheoretischen Konzept der funk-

tionalen Differenzierung der Gesellschaft im Sinne Luhmanns zu verwechseln (vgl. Niklas

Luhmann,Beiträge zur funktionalenDifferenzierungderGesellschaft,Wiesbaden2005, S. 34–37).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 247

undVergänglichkeit damit alswesentliche Bezugspunkte sozialer bzw. sozioökono-

mischer Beziehungen,wie sie die auf radikale Gleichheit und Solidarität ausgerich-

teten Sozialordnung vonDe ordine doni vorsieht.

Hoffart

Aber auch darüber hinaus dient der Tod als Bezugspunkt sozialer Gleichheit und

Gleichwertigkeit. So schreibt Paracelsus in dem kleinen, aber ebenfalls in den Ge-

samtzusammenhang der vita beata Schriften gehörenden Text Von fasten und casteien

(ca. 1532–1534) in geradezu klassischer, an die sozialkritischen Potentiale der Toten-

tänze gemahnendenWeise:

[W]as bistu, edelman? was bistu, burger? was bistu, kaufman? stinkt dein dreck

nit so übel als des pauren dreck? […] was machstu dann aus dir selber, so du doch

gleich des geblüets, gebeins und fleisch bist als der paur, und gleich so wol den

würmern und zu staub und aschen und wieder zur erden werden mußt? wer will

dann dich im beinhaus neben dem pauren oder petlern erkennen oder deine ge-

bein edler schätzen? niemandts! darumb gehe in dich selber, tu nit wie der reich

purpurmann. der kleidet sich in leinwat und köstlich gewand, [d]er zieret sichmit

silber und gold. (NP 426)

Der Tod fungiert hier als Mahner der in der Todesverfallenheit offensichtlichen

Gleichheit aller, wobei die Kritik hier insbesondere prunkvoller persönlicher Auf-

machung gilt, die deutlich über die oben beschriebene ›notdurft‹ hinausgeht.

Paracelsus kritisiert diese auch an anderer Stelle, im Liber de virtute humana (ca.

1530): »Ein hut tragen mit zwo spitzen, drei kronen [d.h. eine Triara] tragen, ein

kron bedeut das, die ander das etc.Was ist das nutz, dass sie’s bedeuten? Es bedeut

nichts denn hoffart, die weder hie noch dort vergeben wird« (NP 219).96

Dass es sich hierbei nicht bloß um eine naheliegende reformatorische Kritik an

der bisherigen kirchlichen Obrigkeit handelt wird deutlich an der Gegenüberstel-

lung mit demjenigen, was Paracelsus zufolge nützliche Tätigkeiten anzeigt: Denn

»das seind die zeichen im seligen leben: schwitzen der arbeiter gleich, rußig sein

dem kohler gleich, gesund machen dem arzet gleich etc« (NP 219). Paracelsus wen-

det sich hier vielmehr gegen jedwedeRepräsentationsfunktion jedweden Kleidungs-

stücks, also jegliche persönliche Ausstattung,welche nicht zweckmäßig auf die per-

sönliche und gesellschaftliche Bedarfssicherung ausgerichtet ist oder aus diesen di-

rekt hervorgeht.Dass soziale Repräsentation in diesemSinne durchaus eine gewis-

se Funktion innerhalb des gesellschaftlichen Gefüges innehaben könnte, steht für

96 Beutin weist auf die Bedeutung der Kopfbedeckungen hin: »der zweispitzige Hut kennzeich-

net die Kardinäle; das [mit einer Tiara bezeichnete] Papstamt ist unnütz« (Beutin, »Sozialpo-

litische Schriften«, S. 108).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Paracelsus also nicht zurDiskussion.Vielmehrwird jegliche Repräsentation der so-

zialen bzw.beruflichenStellung radikal andie ›eigentlicheArbeitsfunktion‹ zurück-

gebunden und die direkte Entsprechung äußerer Erscheinung und gesellschaftli-

cher Position und Aufgabe gefordert.

Nebenbei bemerkt zeigt sich in dieser ›Zeichen‹-Kritik der Zusammenhang der

paracelsischen Gedankenwelt besonders deutlich. Denn es geht ihm ja auch in sei-

ner naturphilosophischen Suche nach Erkenntnis ebenso wie in seiner ärztlichen

Diagnosepraxis um das Auffinden und rechte Lesen ›natürlicher Zeichen‹. Und

die diesem Programm entsprechende ärztliche Ethik beinhaltet nicht zufällig die

Abkehr von mit diesen ›Zeichen der Natur‹ inkompatiblen Lehrsätzen, der lateini-

schen Fachsprache sowie einem allzu prunkhaften Auftreten der Ärzteschaft, den

›gloridoctores‹. ›Gesundmachen‹ soll das ›Zeichen‹ des Arztes sein,wie oben zitiert,

nichts weiter. Jede Abweichung des von Paracelsus als funktional angemessenen

Angesehenen und in diesem Sinne Natürlichen nimmt hier die Form der Hoffart

an.97

Der Begriff der Hoffart ist als solcher bemerkenswert, weil er der traditionel-

len sündentheologischen Kategorie des Hochmuts bzw. des Stolzes (superbia) ent-

spricht,derSündederÜberheblichkeit.Siewird zeitgenössischoftmals (zusammen

mit der Habgier) als erste der Todsünden oder Ursünde begriffen. Paracelsus ist da

keine Ausnahme, denn »aus der hoffart ward diabolus geboren« (NP 216), der sich

gegen Gott auflehnende Luzifer.98

Es macht jedenfalls durchaus Sinn, Nutzloses auf diese Weise einzuordnen.

Denn es fällt bei Paracelsus außerhalb der auf die funktionalen Bedürfnisse aus-

gerichteten Sozialordnung, weswegen es dem übergeordneten metaphysischen

Ordnungsrahmen entgegensteht, ebenso wie es (etwa als Reichtum) außerhalb des

auf ›notdurft‹ beschränkten Erwerbsstrebens des Individuums fällt. Insbesondere

97 Grundsätzlich ist von theaterwissenschaftlicher Seite in Bezug auf diese genannte Kritik ›un-

nützer‹ sozialer Repräsentation und die o.g. epistemologische Orientierung auf ›natürliche

Zeichen‹ ein antitheatraler Gestus des paracelsischen Denkens identifiziert worden. Paracel-

sus ginge es, gerade auch in seinen Gesellschaftsvorstellungen, um ein »Theater ohne Masken

[Herv. i. O., PL]« (Schramm, Karneval, S. 78, vgl. ebd., S. 78f). Dem ist zweifellos zuzustimmen,

allerdings ist diese Feststellung dahingehend zu ergänzen, dass der zentrale Bezugspunkt

dieses Denkens im Tode zu verorten ist. Denn dieser fungiert, wie im Folgenden erläutert

wird, als der ultimative Entlarver aller gesellschaftlichen ›Maskeraden‹, d.h. aller hoffärtigen

(unnützen, unnatürlichen, sündhaften, ›falschen‹, nicht auf die ›notdurft‹ bezogener) sozia-

len Differenzierung und Hierarchisierung.

98 Zuletzt ist jegliche Sünde im christlichenVerständnis als hochmütig zu betrachten, da sie das

Wollen desMenschen über die Gebote Gottes stellt. Vgl. »Sünde«, in: Lexikon für Theologie und

Kirche, hg. vonWalter Kaspar mit Konrad Baumgartner u.a., 11 Bde., Freiburg u.a. 1993–2001.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 249

auch die soziale Ambition fällt somit unter Hoffart. Denn »was ist nun die hoffart,

als mehr sein wöllen als ein anderer« (NP 217), ein ›Überheben‹ des Selbst?99

Das Unwesentliche, Uneigentliche, Nutzlose und Sündhafte fallen so im Begriff

der Hoffart in eins – ebenso wie das Vergängliche. Denn freilich ist ›Hoffart‹ zu-

gleichmitEitelkeit zuübersetzen. ›Eitelkeit‹ betontdie auch imHochmutbeinhalte-

tenAspekte der SelbsttäuschungundSelbstverliebtheit, und zwar nicht nur imheu-

tigen Bedeutungsspektrum, wie Paracelsus Verurteilung prunkvoller Aufmachung

deutlich macht. Darüber hinaus ist das Eitle zeitgenössisch aber auch immer das

Vergängliche; die Bezeichnung betont dieHinfälligkeit unddamit dieUneigentlich-

keit jeder Selbsttäuschung und Selbstüberhöhung.

Freilich ist allesDiesseitige in diesemSinne eitel.Bei Paracelsus jedoch bezeich-

net ›Hoffart‹ offensichtlichdasjenige,wasdem›seligenLeben‹unwesentlichundäu-

ßerlich ist, oder, anders gesagt, dem in seiner Ausrichtung auf das ›Ziel zum Tod‹

auf die ›notdurft‹ beschränktenDaseinwiderspricht.Der Tod fungiert,wie das obi-

geZitat zeigt (»wasbistu,edelman?wasbistu,burger?«,NP426), als derMoment,an

dem dieses Hoffärtig-Überhebliche als solches hervortritt; es ist dasjenige, was der

eben am Tode sichtbar werdenden fundamentalen Gleichheit der Menschen wider-

spricht. Der Tod wird hier – in bemerkenswerter Nähe zu den oben herausgearbei-

teten sozialkritischen Potentialen der Totentänze – zumMahner der Uneigentlich-

keit sozialerDifferenzierungund zumProponentenundBegründer sozialerGleich-

heit.

Allerdings kennt natürlich auch die paracelsische Sozialordnung Ungleichhei-

ten: die funktional begründeten sozialen Differenzierungen inklusive der in De or-

dine doni benanntenHierarchisierungen.Diese Ungleichheiten erscheinen gerecht-

fertigt, ja, notwendig, insofern sie denBedürfnissen der ›notdurft‹ entspringen. In-

sofern sich die ›notdurft‹ im obigen Sinne selbst aus den Grenzen des Lebens(-be-

darfs) ableitet und die Reduktion auf dieselbe einer auf den Übergang in Jenseits

ausgerichteten Lebensführung entspringt, sind auch die sozialen Differenzierun-

gen und Hierarchisierungen als auf den Tod bezogen zu denken. Mehr aber noch

sind sie daraus begründet, dass auch sie im Tode zuletzt hinfällig werden.

Es ist hilfreich, sich in Erinnerung zu rufen, dass es sich bei der inDe ordine doni

geschildertenGesellschaft umeine diesseitige handelt undnicht umeineArt jensei-

tiges himmlisches Jerusalem, also eine jenseitigeNach-Welt. Sie ist Teil des diessei-

tigen ›seligenLebens‹,derVerwirklichungchristlicher Idealeunter irdischenBedin-

gungen. Bei aller Idealität ist sie in ihrer Verfasstheit auf diesseitige Gegebenheiten

99 Vgl. auch: »Was ist’s, dass wir unter uns soviel ämpter oder orden [d.h. soziale Gruppierun-

gen] etc. haben, einer mehr als der ander sein will? Ist das nicht ein hoffart, dass der [eine]

orden besser, höcher etc. sein soll als der ander? Sollenwir nit gleich sein, einer als der ander?

Also mit dem adel und andern ständen zu verstehn […]. Setz nit in orden in kleidung, in amt

etc« (NP 219).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

und die Befriedigung der entsprechenden Bedürfnisse ausgerichtet: Ein Bedürfnis

nach Ernährung, Seelsorge, Handwerk und menschlicher obrigkeitlicher Führung

ist weit von jeglichen Vorstellungen des jenseitigen Himmelreiches entfernt, auch

von denen des Paracelsus. Ist das Himmelreich ihm zufolge doch eine »ewige welt,

do kein tod ist, sonder ein ewigs leben, kein krankheit, sonder ewig gesundheit, alle

freud und fried und kein leid noch uneinigkeit« (NP 423).

Im Tode aber, dem der Mensch zustrebt, werden diese Bedürfnisse ebenso wie

alles andere Diesseitige offenkundig aufgehoben sein. Gerechtfertigt erscheinen

diese Ungleichheiten daher in einer Weise, die ebenfalls mit derjenigen vergleich-

bar erscheint, die an den Totentänzen festzumachen ist; nämlich hinsichtlich ihres

Bezugs auf den Übergang in die jenseitige Wirklichkeit, dem gegenüber sie als

vorläufig –wenn im Falle des Paracelsus auch nicht als hoffärtig – erscheinen.

Zusammenfassend erscheint der Tod als Mahner und Maßstab dessen, was ein

›seliges Leben‹ ausmacht, ihm entspricht und in ihm erlaubt ist. Auf individueller

Ebene liefert der Tod damit die Begründung für die Gleichheit der von Paracelsus

entworfenen Gesellschaft ebenso wie für ihre Ungleichheiten. Er ist der Bezugs-

punkt, auf den hin sich das gesellschaftlicheGefüge imobigen Sinne begründet und

stellt damit einen wesentlichen Strukturfaktor eben jener idealen, auf Solidarität

und Egalität basierenden Ordnung dar.

Zuletzt ist hinzuzufügen, dass in der Abkehr von allem Hoffärtigen die teleolo-

gische Ausrichtung des menschlichen Lebens auf den Tod, nicht nur als ein Reife-,

sondern zugleich als eine Art Reinigungsprozess erscheint. Das ›selige Leben‹

impliziert ein Absterben des Unwesentlichen, Uneigentlichen, das im Tod des sterb-

lichen Körpers kulminiert, sich aber während des gesamten menschlichen Lebens

vollzieht. Der Tod ist damit zugleich als ein Scheideprozess zu verstehen, in dem

nicht nur Seele, Geist und Körper sowie, der christlichen Eschatologie zufolge, die

zu Errettenden von den Verdammenswerten getrennt werden, sondern auch der

Mensch von allem seiner Seligkeit Hinderlichen, bis er »am jüngsten tag in einem

neuen himmlischen und clasifizierten [sic!] fleisch zum andern mal geboren«100

wird.

Es ist festgestellt worden, dass Paracelsus’ thanatologische Vorstellungen von

der Vollendung des Menschen in bemerkenswerter Weise seinem Alchemiever-

ständnis entsprechen. Denn Paracelsus begreift Alchemie ganz allgemein als eine

bewusste Vervollkommnung der vorfindlichen Natur durch den Menschen: Denn,

so schreibt er im oben genannten Paragranum »die Natur ist so subtil und so scharf

in ihren Dingen, daß sie ohne große Kunst nicht kann gebraucht werden, denn sie

gibt nichts an den Tag, das auf seine Art vollendet sei, sondern der Mensch muß es

100 Paracelsus, Sämtliche Werke, Abt. 1, Bd. 11, S. 333f; zitiert aus: Haas, »Sterben und Todesver-

ständnis«, S. 143f.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 251

vollenden. Diese Vollendung heißt alchimia.«101 Diese Übereinstimmung kann an-

gesichts des Obigen bestätigt werden und belegt noch einmal den grundsätzlichen

Zusammenhang des paracelsischen Denkens, insbesondere der in der Rezeption

traditionell getrennten Bereiche der Naturphilosophie undTheologie. In Bezug auf

den Tod als Vollendungsmoment des menschlichen Lebens übertragen bedeutet

das, dass der Mensch gewissermaßen zum Alchemisten seiner selbst berufen ist

(wobei die letztliche Vervollkommnung freilich in Gottes Hand liegt). Der Tod

verkörpert damit geradezu einen Schlüsselmoment im paracelsischen Denken:

Denjenigen der vollkommenen Transmutation zur Vollendung und Perfektion

des Bestehenden – eine Perfektion, die auf Ebene der sozialen Beziehungen die

weitmöglichste und zuletzt vollkommene Gleichheit aller Menschen bedeutet.

Diese vollzieht sich mit dem Tod der Einzelnen. Aber auch die ideale Gesell-

schaft, die Paracelsus in De ordine doni zeichnet, ist in seinem christlichen Bezugs-

rahmen ja auf letztliche Vervollkommnung harrend gedacht, nicht weniger als das

im ›seligen Leben‹ stehende Individuum.Die letztlicheVollendungderGesellschaft,

das ist die Apokalypse, der Tod der (Menschheits-)Gesellschaft, wenn man so will;

das Ereignis, in dem sie ihr Ende findet. Dieser Übergang vom diesseitigen ›seli-

gen‹ ins jenseitige ›ewige‹ Leben aber wäre angesichts ihrer Idealität und ganz in

Entsprechung zu Leben und Tod der Einzelnen, ebenfalls ein nahtloser Übergang.

Undwiedas Individuum imTode seinesKörpers von allemverbleibendenUneigent-

lichen und nunmehr vollends Nutzlosen und Hinfälligen gereinigt wird, so werden

mit der Wiederkunft Christi am Ende der Zeit auch alle verbliebenen, weil diessei-

tig notwendigen, sozialen Ungleichheiten und Hierarchien hinfällig werden. Dies

letztlich ist die vollkommeneGesellschaft, in der die volleGleichheit – imTodenäm-

lich – verwirklicht ist.

3.2.4 Der monetäre Störfaktor

Es ist nunoffensichtlich,dass Paracelsus jede Störung seiner dem vita beata entspre-

chenden Sozialordnung kategorisch auszuschließen bestrebt ist, die als ›hoffärtig‹

ihre solidarische Funktionalität unterlaufen muss. An dieser Stelle ist auf De ordine

doni zurückzukommen, wo er sich nach der Verfasstheit der oben erläuterten mon-

archia Geld, Handelspraxis und Kaufmannsstand widmet und welchen er allesamt

mit bemerkenswertemMisstrauen begegnet.

Zunächst wendet sich Paracelsus dem Geld im Abschluss seiner ausgesprochen

kurzen Äußerungen zur Rolle der Obrigkeit zu. Er sieht sie offenbar als besonders

gefährdet an, was den Umgang mit Geld angeht. So rät er den Angehörigen dieses

Standes:

101 Paracelsus, Werke, Bd. 5, S. 544. Vgl. Gantenbein, »Jenseits«, S. 162. Zur wissensgeschichtli-

chen Bedeutung dieses Alchemieverständnisses vgl. Lorber, »Alchemie«, v.a. S. 89f.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

[S]eid euch selbst vor schaden an der seel, weiset auch nit mit gelt euch abzufer-

tigen, sonder mit dem, das mit geld bezahlt muss werden, als mit korn, fleisch,

salz, holz etc. und nit mit geld. Wieviel sänfter und seliger mögen ihr regieren, so

ihr des gelds entledigt werden. Dann wo geld ist, da ist auch sorg. Das ursacht die

mörder: brot, fleisch etc. Tuts nit! Vom gelt werden ihr geizig, spielerisch, saufe-

risch, hurisch, und erscheußt [d.h. nützen, zugutekommen] euer geld niemandt.

Ihr gebts nit dem land, sonder nur den huren und gleißnern, und gibt in summa

nur bösen mut, schand, args und übels. reichtum, tanzen, turniren, bankettirn.

(NP 256)

Es handelt sich ganz offensichtlich um eine fundamentale Geldkritik. Geld ist hier

nicht, wie in der auf Aristoteles zurückgehenden geldtheoretischen Tradition, zum

Funktionieren des Sozialwesens notwendiges Tauschmedium, das zur Verteilung

ungleichmäßig distribuierter ›natürlicher‹ Reichtümer dient. Es ist noch weniger

einGerechtigkeit imsozioökonomischenGefüge erst herstellenderWertmesser,der

nur missbräuchlich und entgegen seiner Natur verwendet zu verurteilen ist.102 Der

Ausspruch »dann wo gelt ist, da ist auch sorg« entbehrt jeder Abwägung. Vielmehr

scheintParacelsusTransaktionenmitGeld rundumabzulehnenzugunsteneinerArt

naturalienwirtschaftlichen Abgabenökonomie.

Erhellend ist hierfür ein Blick in die –der hier benutzten Transkription zugrun-

de liegende – textkritische Fassung. Dort heißt es: »Dann wo gelt ist, da ist auch

sorg.Das vrsacht dieMörder,Brodt,Fleysch etc. thuts nitt« (NP632).Wie ersichtlich

scheint die oben eingefügte Interpunktion den Sinn des letzten Satzes zu verstel-

len. Sinnvoller scheint die Wiedergabe in der früheren, von Goldammer bzw. Sud-

hoff herausgegebenen Edition zu sein: »dás ursacht die mörder; brot, fleisch etc.

tuts nit.«103 Nicht Brot und Fleisch verführt zumMorden, sondernGeld! DieseDeu-

tung ist weitaus sinnreicher, da die obige Passage ja auf eine Kritik des Geldes zielt

und auf nichts sonst. Wenn aber Gütern wie Brot und Fleisch, gleichermaßen als

Bezahlung oder Abgabe erhaltenen, das destruktive Potential des Geldes abgespro-

chenwird, so lässt das darauf schließen,dass es die spezifischenEigenschaftendes-

selben sind, welche seine Ablehnung begründen. Und tatsächlich lassen sich, auch

wenn Paracelsus sich an keiner Stelle über die ›Natur‹ des Geldes äußerst oder sich

am Entwurf eines entsprechenden Begriffs versucht, seine Vorbehalte bei genaue-

rer Betrachtung den klassischen Geldfunktionen des Tauschmittels,Wertspeichers

undWertmessers zuordnen.

102 Der Missbrauch des Geldes besteht für Aristoteles darin, wenn es nicht i. o. Sinne als Mit-

tel Befriedigung natürlicher Bedürfnisse dient – was seiner ›Natur‹ entspricht –, sondern zur

Anhäufung von Reichtum verwendet wird, also als Zweck und nicht als Mittel ökonomischer

Transaktionen. Es ist das darauf ausgerichtete Erwerbsstreben, dasAristoteles unter demNa-

men chrêmatistikê kritisiert (vgl. Aristoteles, Staatstheorie, I, 9, 1257a-1258a).

103 Paracelsus, Sämtliche Werke, 2. Abt., Bd. 2, S. 49–69; hier: S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 253

Geldtheoretische Implikate

Als allgemeines und universal akzeptiertes Tauschmedium verspricht Geld eben auch

damals schon Zugang zu einer übergroßen Vielzahl von Gütern und Dienstleistun-

gen. Dieser Punkt ist der paracelsischen Kritik zweifellos implizit (und wird auch

von der weiter oben aufgezeigten Geldkritik im in etwa zeitgenössischen literari-

schenDiskurs Englands nahelegt).Mit diesemseinem,modern gesprochen,unmit-

telbaren Gratifikationsversprechen scheint sich das Geld in alles im Tausch Verfüg-

bare gleichsam verwandeln zu können.104 Gerade darin aber verleitet es für Para-

celsus offenbar weitaus mehr als die genannten Naturalien zur Gier, zur gewaltbe-

gleiteten oder gewalttätigen Inbesitznahme bis hin zumMord. Ferner bezieht sich

das Versprechen auf Verfügbarkeit jedwederWare oderDienstleistung auch auf das

moralisch Verwerfliche,mit dem es hier vornehmlich in Verbindung gebracht wird.

Dieser Punkt kann noch zugespitzt werden. Denn in seiner Austauschbarkeit

scheint das Geld über ›natürliche‹ Reichtümer erhaben. Als Versprechen auf die

Verfügbarkeit jedweder (anderen) Ware oder Dienstleistung ist es gleichsam mehr

als deren bloßes Äquivalent. Damit aber rückt Geld in die Nähe der ›Hoffart‹,

dem ›mehr-sein-Wollen‹ als es dem eigenen Stande entspricht. Ja, es erscheint

selbst als ›hoffärtig‹, da es nicht auf die vorherbestimmte Funktion ›natürlicher‹

Reichtümer (Holz, Fleisch etc.) beschränkt ist, sondern diese in seiner allgemeinen

Tauschfunktion allesamt – zumindest potentiell – zu inkorporieren verspricht: Es

scheint mehr zu sein, als es ist. In den bereits weiter oben zitierten Worten Arthur

Schopenhauers begegnet Geld »nicht bloß einemBedürfnis in concreto […] sondern

dem Bedürfnis überhaupt, in abstracto«105. Als reines, unbestimmtes Vermögen

etwas zu tun bzw. zu erlangen, als etwas, das seinen Wert allein in seiner zukünf-

tigen ›Verwandelbarkeit‹ in ein (tendenziell) beliebiges Anderes hat, droht es aber

nicht nur – wie geldtheoretisch seit Aristoteles reflektiert wird – zum Endzweck

allen wirtschaftlichen Handelns zu werden. Sondern es drängt auch immer »wie

von sich aus fortwährend zum Verwendetwerden«106. Auch weil es seinen Zweck

zuletzt nicht in sich selbst hat, nicht haben kann, zugleich aber allen Zwecken

dienlich ist, vermag es die Wünsche seines Besitzers besonders anzustacheln. Und

gerade, wenn die Grundbedürfnisse – in Paracelsus’ Worten die Erfordernisse der

›notdurft‹ – erfüllt sind, mag es die Begehrlichkeiten seines Besitzers auf diesem

sonst fernliegende, gegebenenfalls moralisch zweifelhafte, im Lichte der obigen

Ausführungen aber auf jeden Fall ›hoffärtige‹ Zwecke lenken.

104 Vgl. Haubl, »Money Madness«, S. 206; Paul, »Legitimität des Geldes«, 113f.

105 Schopenhauer, Sämtliche Werke, S. 414f; vgl. auch Haubl, »Money Madness«, S. 206, der sich

ebenfalls auf Schopenhauer bezieht.

106 Simmel, Philosophie des Geldes, S. 267; vgl. ebd., S. 134; vgl. auch Aristoteles, Staatstheorie, I, 9,

1257a-1258av.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

ParacelsusÜberlegungenweisenhier eine großeNähe zuVorstellungen auf,wie

sie zuvor inderScholastikprominent formuliertworden sind.ThomasvonAquin et-

wa schreibt, »dass derMensch [gerade] durch Reichtum [divitias] dieMittel erlangt,

jedwede Sünde zu begehen; und sein Verlangen nach jeder Sünde zu befriedigen,

da Geld demMenschen behilflich ist, jedwede Art weltlichen Guts zu erwerben, wie

es imBuch Kohelet 10[,19] heißt: All Dinge gehorchen demGeld [pecuniae].«107 Para-

celsus schließt an dieser Stelle offensichtlich an diese Argumentation an.Während

solchesHandeln beiThomas in guter aristotelischer Tradition jedoch bloß einMiss-

brauch des an sich moralisch neutralen Tauschmediums Geld darstellt,108 so reicht

Paracelsus’ Geldskepsis tiefer.

DennMonetäre erscheint hier als ein Unruhestifter, dessen Versprechen auf die

Verfügbarkeit jedweder Art von Gütern oder Dienstleistung gleichsam quer steht

zu den in ihrer funktionalen Differenzierung als voneinander abhängig gedachten

Ständen und dem Grundzug des ›Sichbescheidens‹ in eine vorbestimmte, festste-

hende Ordnung. Zumindest lässt sich die Spannung nicht leugnen zwischen der

auf die ›notdurft‹ bezogenen Arbeitsvorstellung und dem auf reine Funktionalität

ausgelegten Ständesystem einerseits und dem jederzeit gegen alles Verfügbare

austauschbare Geld andererseits. Dieses verführt nicht nur zu sündhaftem Fehl-

verhalten, sondern hat in der ›Ordnung der Gaben‹ keinen Platz, insofern es gar

nicht benötigt wird, wenn, wie Paracelsus schreibt, eine naturalwirtschaftliche

Abgabenökonomie ebenso zweckmäßig wäre. Als außerhalb der sozioökonomi-

schen Ordnung stehend aber stellt Geld auch in diesem Sinne eine ›hoffärtige‹

Ausschweifung über deren Ordnungsrahmen hinaus dar. Darüber hinaus hat das

Tauschversprechen des Geldes freilich nur Gültigkeit, insofern dieses tatsächlich

als Wertspeicher fungiert. Als solcher ist Geld, wie oben ausführlich besprochen,

zeitgenössisch vornehmlich abhängig von seiner materialen Existenz, insbesonde-

re aus ›Edelmetall‹ geprägten Münzen. Diese haben jenen offensichtlichen Vorteil,

dass der ihnen zugeschriebene Wert direkt an ihre Materialität gebunden ist und

vergleichsweise unabhängig von wertgarantierenden Institutionen erhalten bleibt

und übertragen werden kann. Dieser Aspekt ist bedeutsam hinsichtlich der weiter

oben besprochenen Begründung wechselseitiger Solidarität aus der Vergänglich-

keit der Dinge. Dort wird das Eintauschen von Überschüssen in nicht (oder kaum)

materialen Verfallprozessen unterworfene Geldobjekte oder ähnliche Sicherungs-

möglichkeiten gar nicht erst in Erwägung gezogen. Paracelsus unterlässt dies

107 Vgl. Man sehe »quod per divitias homo acquirit facultatem perpetrandi quodcumque pec-

catum, et adimplendi desiderium cuiuscumque peccati, eo quod ad habenda quaecumque

temporalia bona, potest homo per pecuniam iuvari; secundum quod dicitur Eccle. X, [19,] pe-

cuniae obediunt omnia [Herv. i. O, PL]« (Thomas von Aquin, Summa Theologiae, I-II, q84.1).

108 Vgl. Langholm, Economics, S. 207f.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 255

ungeachtet der offensichtlichen Tatsache, dass ein Aufteilen des Erlöses von Über-

schüssen gewiss vollkommen unproblematisch wäre. Aber offensichtlich verführte

Geld in seiner Wertspeicherfunktion, als der Vergänglichkeit idealerweise entho-

benes, todloses Wertaufbewahrungsmittel zur Akkumulation von Reichtümern. Es

stündedamit dengesellschaftsstrukturierendenPrinzipienderGleichheit undSoli-

darität entgegen, die sich aus der Vergänglichkeit der Dinge und der Beschränkung

des Erwerbslebens auf die Erfordernisse der ›notdurft‹ ergeben.109

Auch in seiner Funktion als Wertmesser bzw.Werteinheit steht das Geld in sei-

nen Überlegungen in der Kritik. So ergänzt Paracelsus im Folgenden seinen Rat-

schlag an die Obrigkeit, auf Geld zu verzichten, um die Begründung der Teuerung,

welche zulasten der Bauern ginge: »Dann müeßt ihr korn, fleisch, salz etc. zahlen,

so mügen ihrs einziehen, wie man einziehen muss geld [… Denn] »aufsätz« [d.h.

Aufschläge, Steuern] »bringen teurung uf [Ge]treid und auf brot, dass oft ein gül-

den oder vier kaum klecken [d.h. genügen] mügen, da ihr saget von eim pfenning«

(NP 255).

Dieser nicht ganz leicht zu verstehende Passus kritisiert offenbar die Praxis von

Gutsbesitzern, den ihnen verpflichteten Bauern willkürlich anmutende Abgaben-

erhöhungen zuzumuten. Ein nominell den Wert eines Pfennigs betragender Auf-

schlag würde, so der Vorwurf, leicht ein Vielfaches dieser Summe erreichen.110 Be-

klagt wird also die Differenz zwischen nomineller, vermeintlich angemessener und

wohl traditionell so bestimmter, in der Tat aberweit überzogener Abgabenlast.Geld

als vermeintlich stabile Werteinheit gerät hier als relative und für willkürliche und

ungerechteManipulation anfällige Einheit zur Berechnung ökonomischerWerte in

den Blick. Eine Erfahrung, die in einer von Geldwertschwankungen geprägten Zeit

gerade auch im südwestdeutschen Raum, den Paracelsus zur Zeit der Verfassung

seiner vita beata-Schriften intensiv bereiste, vertraut gewesen sein muss: Das Geld

ist nicht das, was es (demNamen nach) wert zu sein scheint.

Dass für Paracelsus dieses Problem bei den in irgendeiner Weise ja ebenfalls in

Maßeinheiten berechneten Naturalabgaben offenbar nicht vorhanden ist, legt eine

solche Lesart sogar nahe. Die Stabilität der Werteinheit erweist sich hier als bloß

vorgeblich, in jedem Fall unstet, wenn nicht gar uneigentlich, täuschend und ›hof-

färtig‹. Im geschilderten Zusammenhang gereicht es gerade den einfacheren Be-

völkerungsschichten zumNachteil, wird zum Auslöser für Unruhen und Unfrieden

109 Die ideale ›Todlosigkeit‹ des Geldes kann in Anbetracht der vorherigen Kapitel dahingehend

relativiert werden, dass weltliche (Geld-)Schätze, wie Lydgate betont, als wesentlich unbe-

ständig angesehen werden können und Copernicus, wie gezeigt, die ›körperliche‹ Hinfällig-

keit des Münzgeldes in den Fokus nimmt. Das sind freilich Aspekte, die Paracelsus in seinen

Überlegungen nicht in Erwägung zieht.

110 Vgl. zu dieser Deutung auch Paracelsus, Sämtliche Werke, Abt. 2, Bd. 2, S. 63, FN i.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

und zeigt sich so als schädlich für eine im Sinne des Paracelsus stabile und gerechte

Ordnung.

Zuletzt ist Geld der Sozialordnung des Paracelsus äußerlich, ja, sogar schädlich,

da in der funktional differenzierten Gesellschaft die wechselseitige Versorgung (et-

wa den ›Tausch‹ von Schutz gegen Nahrung) grundsätzlich nicht quantifiziert ist.

Vielmehr sinddiewechselseitigenVerpflichtungenper se als gleichwertig zubegrei-

fen. Dieser Punkt ist dem funktionalen Deutungsschema grundsätzlich implizit,111

in De ordine doni mit der Betonung der ›Gaben für die Nächsten‹ jedoch hervorge-

hoben: Es handelt sich bei Paracelsus Sozialordnung, wie hier noch einmal deut-

lich wird, um eine Gaben-Ökonomie auch in ganz buchstäblich wirtschaftstheo-

retischer Hinsicht. Da Geld aber wertäquivalente Tauschprozesse impliziert, neigt

es dazu, im weiter oben erläuterten Sinne (sozio-)ökonomische Beziehungen zwi-

schenTauschpartner:innenaufdenMomentderTransaktionzureduzieren,wasdas

konstitutiveBeziehungsgeflechtwechselseitigerVerpflichtungenundAbhängigkei-

ten einer Gabenökonomie torpediert.

Zusammenfassend verführt Geld als Tauschmedium in seiner allseitigen Aus-

tauschbarkeit nicht nur zu sündhaftem Verhalten; sondern es stellt in dieser Ei-

genschaft selbst einen Fremdkörper und damit einen Störfaktor der auf Funktio-

nalität ausgerichteten Gesellschaftsordnung des Paracelsus dar, der es zuletzt äu-

ßerlich und unwesentlich bleibenmuss. Darüber hinaus scheint es den oben erläu-

terten, fundamentalen Strukturprinzipen von Gleichheit und wechselseitiger Soli-

darität auf ganz basaler Weise entgegengesetzt, insofern es zur Akkumulation von

Reichtümern verführt, ja, dies als ›todloser‹ Wertspeicher erst möglich zu machen

verspricht. In der tatsächlichen Relativität seines Wertes erweist sich das Monetä-

re zuletzt selbst als ›hoffärtiger‹ Unruhestifter eines wohl geordneten sozioökomi-

schen Gefüges. Aus diesen Gründen ist es vollkommen nachvollziehbar, wenn Pa-

racelsus das Geld aus seiner Sozialordnung ausschließt. Auch wenn er selbst seine

Kritik nicht in dieser Form theoretisch entwickelt, sowird inHinblick auf die klassi-

schen Geldfunktionen doch ersichtlich, wie sehr das Geld den Grundsätzen der von

ihmentworfenenOrdnungwiderspricht. Es stellte für die seiner Sozialordnung zu-

grundliegenden Prinzipien der wechselseitigen Verbundenheit und Solidarität ein

zu vermeidendes und letztlich auch sinnloses Gefahrenpotential dar.

Kritik der Geldberufe

Angesichts dessen ist es auch kaumverwunderlich, dass Paracelsus sämtlichen pro-

fessionell mit Geld umgehenden Berufsgruppen einen Platz in seiner Ordnung ver-

weigert und er sie auch nicht (wie die vorgenannten Jäger und Fischer) als unter

Bedingungen integrierbar versteht. Der Abschluss von De ordine doni besteht daher

111 Vgl. Georges Duby, The Three Orders. Feudal Society Imagined, Chicago 1980, S. 118. Vgl. Graeber,

Schulden, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 257

auch in einer Aburteilung der ›Geldberufe‹ und ihrer verwerfenswerten Berufsprak-

tiken: »Außerhalben dieser monarchien«, so schreibt Paracelsus,

seind etlich rottenmit eingewurzelt, die außerhalbender vier ihre besonderenah-

rung haben, aber imweg der unseligkeit: als [da sind] die kaufleut, tuchleut, zins-

macher, geldleiher, fürkäufer [d.h. Spekulanten], grümpler, merzler [d.h. Trödler]

und dergleichen viel anderemehr, die sich alle, weder [als] herren noch als knecht,

aus den andern vieren ernöhren. Und nöhren sich ungöttlich einer frembden nah-

rung (NP 257).

Diese Schelte kaufmännischer Berufe ist im Kontext christlicher Sozialethik frei-

lich nicht ungewöhnlich. Sie ist schon in den patristischen Schriften verankert, und

schon 250 Jahre vor Paracelsus macht etwa Berthold von Regensburg gegen die trü-

gerischen Praktiken der Kaufleute nachdrücklich mobil. Auch Paracelsus’ Zeitge-

nosse Sebastian Brant kritisiert im Narrenschiff publikumswirksam die selbstver-

ständlich als unlauter vorausgesetzte kaufmännische Praxis.112

So wie die obige Geldkritik zielt aber auch diese Missbilligung der Kaufleute

tiefer. Sie gründet nicht bloß in der (vonParacelsus offenbar alsNormangesehenen)

Möglichkeit kaufmännischen Betrugs, etwawennmit Tuch handelnde »dem armen

mann ein tuch aus rosshaaren für lündisch oder scharlach geben« (NP 259).113

Die pauschale Verurteilung der genannten Berufe erscheint vielmehr grundsätzli-

cher, nämlich in der Praxis des profitorientierten Handelns selbst begründet. Das

112 Vgl. zur Kaufmannskritik in der Patristik Christoph Strosetzki, »Der Kaufmann von der Pa-

tristik zum honnête homme bei Savary«, in: Zwischen Bescheidenheit und Risiko. Der Ehrbare

Kaufmann imFokus der Kulturen, hg. von Christoph Lütge undChristoph Strosetzki,Wiesbaden

2017, S. 5–20; zu Berthold von Regensburg vgl. Jörg Oberste, »Geld undGewissen. SozialeMo-

bilität von Kaufleuten und normativerWandel in den Predigten Bertholds von Regensburg«,

in:Die bewegte Stadt.Migration, sozialeMobilität und Innovation in vormodernen Großstädten, hg.

von dems. und Susanne Ehrich, Regensburg 2015, S. 113–149; v.a. S. 133–149; vgl. auch die das

Narrenschiff Sebastian Brants zitierende Passage in Reynke de Vos, wo über den betrügeri-

schen Charakter der Zeit geklagt, in der man »Musdreck […] vnder pfeffer myst« (Gottsched,

Ausgewählte Werke, Bd. 4, S. 222).

Auch wenn diese Kritiken an Stand und Praktiken der Kaufleute nicht unkritisch übernom-

menwerden sollten, so scheinen sie doch eine grundlegende Berechtigung gehabt zu haben,

wie Studien zu Kölner Handelsakten des 16. Jahrhunderts nahelegen; vgl. Ermentrude von

Ranke, »Von kaufmännischer Unmoral im 16. Jahrhundert«, in: Hansische Geschichtsblätter 50

(1925), S. 242–250; hier: S. 244f); vgl.MarkHäberlein, »›Die Tag undNacht auff Fürkauff trach-

ten‹. Augsburger Großkaufleute des 16. und beginnenden 17. Jahrhunderts in der Beurteilung

ihrer Zeitgenossen undMitbürger«, in:AugsburgerHandelshäuser imWandel des historischenUr-

teils, hg. von Johannes Burkhardt, Berlin u.a. 1996, S. 46–68.

113 ›Lündisch tuch‹ bezeichnet das besonders feine Londoner, also englische Tuch (vgl. Neue Pa-

racelsus-Edition, Bd. 1, S. 259, FN 114), das nachwie vor herausragende Exportprodukt der eng-

lischen Wirtschaft. ›Scharlach‹ meint rot gefärbten Stoff (ebd., FN 115).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

verwundert nicht, bedenkt man die paracelsische Kritik am Gewinnstreben und

seine radikal anmutende Vorstellung von Tauschgerechtigkeit, die keine über die

Deckung des Lebensbedarfs hinausgehenden Gewinne erlaubt. Die genannten Be-

rufsgruppen ernähren sich,wie Paracelsus eben auch hier betont, »ungöttlich einer

frembden nahrung« (NP 257), insofern sie, in der Aussicht auf Gewinn, gleichsam

parasitär von anderer Hände Arbeit leben und im Sinne des ›Arbeitsgebots‹ Dieb-

stahl an den Nächsten begehen: »Ihr nahrung sollt mit härter arbeit sein und nicht

mit solicher bescheißerei […]. Von wannen kommt ihnen ihr gut her? Anderst nit,

dann dass sie mit liegen und triegen und unbillichem abnehmen gewonnen haben«

(NP 258f). Dass Paracelsus vom Stand der Handels- und Kaufleute »nur eine sehr

geringe Meinung«114 habe, wie angemerkt wurde, scheint daher weit untertrieben.

Die in De ordine doni getroffene Verurteilung jedweder kaufmännischer Tätigkeit

ist grundsätzlich: Wie kann »doch auf den nächsten menschen ein größerer betrug

sein, denn der von kaufleuten? All ihr Leben ist teufelisch« (NP 258) Betont kehrt

Paracelsus zudem die vermeintliche Nutzlosigkeit der Kaufleute heraus: »Seind sie

pfefferkrämer und handlen mit gewürz. Zu was ist es gut […]? Wem ist es nutz?

Welcher dreck ist der best, vom gewürz oder von bohnen? Lebt nit der baur im

rübenacker so wohl als einer der gewürz isset« (NP 258)? Der Handel, und insbe-

sondere der zeitgenössisch nach wie vor im Aufschwung begriffene Fernhandel,

scheint für ihn ausschließlich imDienste der ›Hoffart‹ zu stehen,wie er in derKritik

am Seidenhandel deutlich macht: »Wazu ist nun die seiden gut? Zu nichts anders,

dann dass durch sie alle hoffart aufkommt und alle hurnarbeit, nähen, stricken.

Und kommt darzue, daß die frommen frauen und jungfrauen wie die hurn herein

gehen, also, dass die hurn und frommen nicht auseinander zu erkennen seind«

(NP 259).115

Nicht nur begünstigt er die Suspendierung eindeutiger Markierung einer

›ordentlichen‹, in der Sozialordnung wohl positionierten Tätigkeit, sondern of-

fensichtlich auch eine besonders schändliche Form hoffärtiger Maskierung, in der

114 Paracelsus, Sozialethische Schriften, S. 47. Die Kritik spitzt sich dabei imgeläufigenNegativbild

des Wucherers (und Spekulantentums) zu: »Geld ausleihen, zins nehmen: zerstört den ge-

meinen nutz. Fürkaufungmacht große teurung, ist vom teufel und seiner obrigkeit« (NP 257).

Paracelsus steht hier ganz in der Tradition der mittelalterlichen Kritik der Zinspraxis, welche

zu diesem Zeitpunkt allerdings zunehmend als theologisch gerechtfertigt gilt (vgl. Schnaas,

Kleine Kulturgeschichte, S. 89–118; vgl. Andreas Pawlas, Luther zu Geld und Zins, Uppsala 2013).

Den Vorurteilen seiner und unglücklicherweise auch späterer Zeit entsprechend, bezeichnet

er Wucher bzw. Zinsnahme abwertend auch als »judenbrauch« (NP 257).

115 Wo, so könnte gefragt werden, kommen in einer profitorientiert arbeitende Kaufleute aus-

schließenden Sozialordnung auswärtige, womöglich dringend benötigte Güter her? Die Ant-

wort lässt an planwirtschaftliche Verhältnisse denken. Bedarf man »eines andern und frem-

den guts aus fremden landen«, so Paracelsus, »beschickt’s aus dem säckel, setzent einen

landsdiener, der euch das um sein lohn in andere fremde länder fertige« (NP 257).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 259

Achtbare und Ehrlose ununterscheidbar werden. Kaufmännische Berufe werden

daher aufmancherleiWeise als schädlich betrachtet undmüssen die von Paracelsus

entworfene ›gute‹ Ordnung grundsätzlich stören.

Hintergrund dieser Kritik amKaufmannsstand könnten durchaus eigene Erlebnis-

se gewesen sein. Sie könnten sich etwa aus Paracelsus’ Erfahrung mit den Apothe-

kern der Stadt Basel speisen, deren Kontrolle ihm als Stadtarzt oblag und die er al-

lem Anschein nach gewissenhaft wahrnahm. Neben irrigem Fachwissen beklagte

er insbesondere die ihm zufolge verbreitete Praxis der Kumpanei von habgierigen

Ärzten undApothekern (bzw.deren Personalunion). Siewürden sichmithilfe unnö-

tig komplex zusammenzustellender Rezepte, die aus teuren, importierten Ingredi-

enzien bestünden, an ihren Patienten in unlauterer Weise bereichern.116 In seiner

ersten medizinischen Schrift, Vom Holtz Guiaco gründlicher Heylung aus den Jahren

1529/1530 – also nach seiner Flucht aus Basel, aber vor der Niederschrift der meis-

ten zum vita beata gehörendenTexte–verurteilte er in diesemSinneden therapeuti-

schenGebrauchdes ausWestindien importiertenGuajakholzes.DessenWirkungen

insbesondere zur Behandlung der Syphilis, so Paracelsus, könnten ebenso gut von

weitaus billiger zu habenden, einheimischen Hölzern erbracht werden. Seine Ver-

wendung seiUnkenntnis undGewinnsucht derKaufleute geschuldet.117 Es ist nahe-

gelegtworden,dass er damit denUnmutderHandels- undBankiershäuser der Fug-

ger und Welser auf sich zog, welche von diesem äußerst lukrativen Handel enorm

profitierten. In der Tat wurde ein die paracelsischen Ausführungen missbilligen-

des Gutachten von Heinrich Stromer, Dekan der medizinischen Fakultät der Uni-

versität Leipzig, verfasst, der den Fuggern freundschaftlich verbunden war. Ob das

Handelshaus tatsächlich dahinter stand, ist letztlich nicht zu belegen. Das Gutach-

ten aber genügte demNürnberger Senat, der Schrift die Druckerlaubnis zu verwei-

gern. Diese Maßnahme galt nach einer seit 1524 gültigen Reichsverordnung für das

gesamte Gebiet des Heiligen Römischen Reiches undmusste ein weiterer schwerer

Schlag für Paracelsus’ Ambitionen gewesen sein.118

Angesichts der obigen Ausführungen zum Geld liegt aber noch eine weitere

Quelle der paracelsischen Empörung auf der Hand. Denn insbesondere die ge-

nannten Währungs- bzw. Geldwertschwankungen schmälerten das Ansehen von

Kaufleuten, welche die Asymmetrien verschiedenwertiger Prägungen in der in

Kapitel 2 erläuterten Weise für sich nutzen konnten: ›Findige‹ Kaufleute konnten

für den Ankauf von Waren vom Material her unterwertige Münzen verwenden.

Im Verkauf allerdings konnten sie, so es ihre Marktposition zuließ, hochwertigere

116 Vgl. zur Kritik Paracelsus’ u.a. Meier, Paracelsus, S. 234.

117 Vgl. dazu auch die entsprechenden Passagen im Paragranum (vgl. Paracelsus, Werke, Bd. 5,

S. 499–583).

118 Vgl. Geerk, Arzt, S. 92f

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Prägungen verlangen, was ihren Gewinn enorm steigern konnte. Diese Praxis war

bekannt und zum Teil als Wucher verschrien. Einer der bekanntesten Fälle war

bezeichnenderweise der sogenannte Basler Münzprozess von 1474/1475: Geschäfts-

leute der Stadt hatten 18.000 ›gute‹ (d.h. vomMetallgehalt her hochwertige) Gulden

in die ›minderwertigeren‹ Kreuzer getauscht und dafür Waren gekauft. BeimWie-

derverkauf hatte sie allerdings die Annahme ›schlechten Geldes‹ verweigert.119 Da

vor allem kleinere Denominationen von solchen Spekulationen betroffen waren,

das einzige Geld, das der ›gemeine Mann‹ jemals in die Hände bekam, waren auch

hier wiederum besonders die einfacheren Bevölkerungsschichten betroffen. Die

oben erwähnten Wertverschlechterungen des Rappenmünzbundes machten sol-

che ›Geschäfte‹ im ersten Drittel des 16. Jahrhunderts besonders attraktiv. Klagen

über diese Praxis lassen sich jedenfalls im Zusammenhang mit »allen oberdeut-

schen und schweizerischen Bauernaufständen des Spätmittelalters (1458–1526)«120

finden. Differierende Münzwerte hatten zwar auch für Kaufleute negative Auswir-

kungen. Diese hatten allerdings auch eher die Möglichkeit, Verluste auf abhängige

Handelsparteien abzuwälzen oder auf andere Währungen, Münzsorten oder Geld-

formen auszuweichen. Es ist offenkundig, dass diese Art der Geschäftspraxis für

Paracelsus als zutiefst unehrlich, ja, hoffärtig‹, weil falsch und heuchlerisch er-

scheinen musste. Auch wenn er sich in den hier genannten Schriften nicht direkt

dazu äußert, so ist doch anzunehmen, dass diese Erfahrungen dem weit gereisten

und eben vor allem im südwestdeutschen Raum umtriebigen Landfahrer vertraut

waren und sein Urteil über Geld und Kaufleute entschieden beeinflusste.

Zu bemerken ist nun, dass Paracelsus bei der Beschreibung der in ihrem Pro-

fitstrebenwesenhaft betrügerischen Kaufleute den Boden seiner idealen Sozialord-

nungverlässt und sich an einerwennauch sehr vagenundoberflächlichenKritik der

von ihm als verwerflich, ja, ›teuflisch‹ angesehenen tatsächlichen sozialen und öko-

nomischen Zustände seiner Zeit versucht. Diese erscheinen geradezu als Verkeh-

rung der ›eigentlichen‹, der metaphysischen Ordnung entsprechenden und in Be-

zug auf den Tod gerechtfertigten Verhältnisse, in denen,wie er in Anlehnung anMt

23, 6–12 im Liber de virtute humana auch schreibt, der »mehrer der minder« (NP 217)

sein soll. Alleine das Geld-Vermögen im doppelten Sinne, also die Fähigkeit imUm-

gang mit Geld und sein Besitz, scheinen ausschlaggebend für die gesellschaftliche

Position. Denn die nach Profit strebenden Kaufleute verführen, so heißt es in De

119 Vgl. Felix Burckhardt, »Der Basler Münzprozeß von 1474/75«, in: Schweizerische Numismati-

sche Rundschau/Revue Suisse de Numismatique 38 (1957), S. 21–46; hier: S. 24. Vgl. auch: Rössner,

Deflation-Devaluation-Rebellion, S. 47ff. Ebenfalls war den Beteiligten Kaufleuten und Geld-

wechslern vorgeworfen worden, Darlehen in vom Material her minderwertigen Münzen zu

vergeben, jedoch in hochwertigen zurückzufordern (vgl. Burckhardt, »Der Basler Münzpro-

zeß«, S. 32).

120 Rössner, Deflation-Devaluation-Rebellion, S. 47; vgl. zum Folgenden ebd., S. 42ff; vgl. auch Po-

livka, Basel, S 124.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 261

ordine doni weiter, nicht nur »alle ständ und sollen [angeblich] sein die besten, und

seind den fürsten die allerliebsten« (NP 258), sie haben auch »allen gewalt in städten

und ländern und haben’s darzu gebracht.Wellicher nit gut [d.h. Vermögen] hat, der

hat auchkeinehr […].Alsowirdnunderarmmannbetrogen […]und fällt auchauf ihr

meinung [d.h. schließt sich ihrer Meinung an] und lernet auch also betriegen, da-

mit er auch ein ansehen hab« (NP 259).DenKaufleuten kommt damit nicht nur eine

herausgehobenePosition zu,welche die beschriebene idealeOrdnung verkehrt –sie

»besitzendenobristen stuhl unddenobristen sitz amtischundwerdenvor allerwelt

›herr‹ geheißen« (NP 257) –, sondern sie treten gleichsam als Agenten eines sozio-

ökonomischen Wandels auf, insofern andere verführt oder genötigt erscheinen, es

ihnen in ihremStreben gleichzutun. Zugleichwird Besitz als entscheidendesMerk-

mal sozialer Stellung (undauchpolitischerMacht) identifiziert,der unabhängig von

bestehenden ständischen Positionen zugänglich ist. Angesichts der anzunehmen-

den Vertrautheit des Hohenheimers mit dem gesellschaftspolitischen Einfluss von

Kaufleuten und Bankiers – etwa des Handelshauses der Fugger auf internationaler

Ebene oder eben denwesentlich von der finanziellen Stellung diktierten politischen

Hierarchien der Stadt Basel – ist anzunehmen, dass er auch hier an (mehr oder we-

niger) persönliche Erfahrungen anschließt.

Dass auch hier Geld im Zentrum der Kritik steht, wird klar nicht nur angesichts

der historischen Tatsache, dass es eben dasMittel war, dem einzelne Kaufleute und

ihre Zusammenschlüsse Einfluss und Stellung verdankten. Sondern auch aus dem

Grunde, dass die Kaufleute nach Paracelsus’ Auskunft eben von unbändigem Ge-

winnstrebenmotiviert sind –Verhaltensweisen, die er, nach demObigen zu schlie-

ßen, implizit aus den wesentlichen Funktionen des Geldes ableitet.

Geld wird hier auch in seinemEffekt als ›hoffärtig‹ deklariert. Es wird zumMit-

tel derSelbstüberschätzung,welchesdieFähigkeiteneinesMenschen,Dingezu tun,

über seine ihm ansonsten gegebenen Möglichkeiten erhebt. Es wird zum hoffärti-

gen ›Maskierer‹121 ebenso wie zerstörerischen Verkehrer der eigentlich gebotenen

gesellschaftlichen Verhältnisse, indem es denMenschen in eineMachtposition ver-

setzt, welche anderweitig begründete Hierarchien unterläuft und ihn, somit – ›wie

ein Herr‹ – über seinen gesellschaftlichen Stand erhebt.

Zwar entfaltete die »geradezu ›abartige‹ Indifferenz«122 des Geldes, jedwedem

gleich welcher Stellung gleichermaßen zu Diensten zu sein, zur Zeit des Paracel-

121 Vgl. nochmals die theaterwissenschaftliche Analyse des paracelsischen Denkens in

Schramm, Karneval, S. 68-79; hier: S. 79.

122 Jochen Hörisch, Kopf oder Zahl. Die Poesie des Geldes, Frankfurt a.M. 1996, S. 66. Zum Folgenden

vgl., dass offenbar noch im 17. Jahrhundert das Eintreiben von Schulden Adliger durch bür-

gerliche Gläubiger als undenkbar galt: vgl. Volker Press, »Soziale Folgen des Dreißigjährigen

Krieges«, in: Ständische Gesellschaft und soziale Mobilität, hg. von Winfried Schulze, München

1988, S. 239–332; hier: S. 248.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

suskeineswegsdenEffekt völligerNivellierungder tradiertenStandesgrenzen.Aber

seine ›emanzipatorischen‹ Implikationenmussten die ständischeGesellschaftsord-

nung doch herausfordern, insofern sich bereits hier die bestehenden sozialen Dis-

tinktionen zugunsten eines allgemeinen, unsteten ›Sozialstandards‹ relativierten.

Ein Effekt, der sich, wie benannt, für das beginnende 16. Jahrhundert gut belegen

lässt undder insbesondere für das zeitgenössische, von einemweitgehend ›offenen‹

Geldpatriziat dominierte Basel als der Tendenz nach gegeben angenommenwerden

kann. Das Monetäre wird von Paracelsus ganz offensichtlich als dynamisierender

Strukturfaktor sozioökonomischer Verhältnisse begriffen,welcher der Standesord-

nung nicht bloß entgegensteht, sondern vielmehr die Verkehrung jeglicher verläss-

lichen Ordnung darstellt. Diese Un-Ordnung muss aus paracelsischer Sicht allein

schon auf konzeptioneller Ebene als ›teuflisch‹, weil der göttlich-metaphysisch be-

gründeten Sozialordnung widersinnig erscheinen. Darüber hinaus können ihr, ge-

wissermaßen als Beweis, auch die widrigen zeitgenössischen Zustände ursächlich

zugeschriebenwerden, nämlichwirtschaftlicheNot und bürgerkriegsähnliche Auf-

stände der benachteiligten Bevölkerungsschichten.

3.3 Die soziale Ordnung zwischen Tod und Geld

Angesichts der von ihm buchstäblich verteufelten sozioökonomischen Zustände,

deren Nöte Paracelsus aus eigener Anschauung und ›Erfahrenheit‹ kennt, greift er

in seinen Überlegungen zum sozialen Gefüge offenbar auf das Schema der funktio-

nalen Unterteilung als ein Modell zurück, welches er hinsichtlich seiner biblisch-

theologischen Vorstellung eines diesseitigen ›seligen Lebens‹ rekonfiguriert. Seine

Überlegungen implizieren dabei offenbar zwei sich im Effekt entgegenstehende

Strukturfaktoren gesellschaftlicher Ordnung, nämlich den Tod und das Geld.

Der Tod als Bezugspunkt ergibt sich aus der Einbettung seines sozialkritischen

Denkens in seinen christlich-theologischen Deutungsrahmen. Paracelsus benutzt

den Tod auf individual-ethischer Ebene als Bezugspunkt, umdie allgemeine soziale

Gleichheit zu begründen, die in Entsprechung steht mit der Gleichheit der Men-

schen vor Gott; eine Gleichheit, die im Tode ebenso offensichtlich wie zuletzt ver-

wirklicht wird. Zugleich wird der Tod zumMahner undMaßstab gottgefälliger, das

heißt hoffartfreier, auf die Bedürfnisse der ›notdurft‹ ausgerichteter, sozialer und

sozioökonomischer Beziehungen. Vor diesen allein sind gesellschaftliche Differen-

zierungen und Hierarchisierungen gerechtfertigt, bevor sie im Tode als Moment

individueller (und auch gesamtgesellschaftlicher) Vollendung aufgehoben werden.

Gleichheit wie Ungleichheiten sind somit sämtlich und gleichermaßen auf den Tod

bezogen begründet.

Auch beim Geld handelt es sich um einen Gleichmacher, insofern es bei zuneh-

mender sozioökonomischer Bedeutung anderweitige soziale Unterscheidungen

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 263

in der Tendenz nivelliert. Die Gleichheit vor dem Gelde impliziert, wie eingangs

beschrieben, zugleich jedoch anderweitig Ungleichheit, insofern gesellschaftliche

Positionennun vornehmlich durch die Verfügbarkeit vonGeld bzw.dasGeschick im

Umgangmit ihm bestimmt scheinen. Geld als gesellschaftsstrukturierender Faktor

führt in der Konsequenz zu einer Erosion stabiler Standesordnungen und der mit

ihnen verbundenen Hierarchien. Aus paracelsischer Perspektive ergibt sich, wie

seine Ausführungen zum Kaufmannsstand nahelegen, in eben diesem Sinne die

Un-Ordnung eines von unvorhersehbarer Mobilität geprägten, dynamischen Sozi-

algefüges, das als Kontrastfolie zu seiner oben entworfenen idealen Sozialordnung

dient.

Aufeinander bezogen scheinen sowohl Tod als auch Geld die im jeweils anderen

begründet liegende Sozialordnung zu negieren. Denn wie offensichtlich geworden

ist, erweist sich aus der Perspektive des Paracelsus die Geld-Gesellschaft als ›hof-

färtige‹, d.h. uneigentliche, der metaphysischen Wirklichkeit nicht entsprechende

Scheingesellschaft.Was diese als solche entlarvt aber ist der Blick auf den Tod. Das

Geld selbst erscheint als ›Verkehrer‹ der Verhältnisse bzw. Verursacher jener Ver-

hältnisse, wobei es in seiner ihm eigenen Unstetigkeit als zu immer neuen Trans-

aktionen herausfordernder, unzuverlässigerWertstandard selbst als von Grund auf

›hoffärtiges‹, sündhaft-täuschendes Strukturelement erscheinenmuss.

Geld negiert umgekehrt freilich weder den Tod noch notwendigerweise die

Existenz einer metaphysischen Wirklichkeit. Wohl aber wird in einem vom ›Sozi-

alstandard‹ Geld strukturierten Gesellschaftsgefüge die Entsprechung von sozialer

und metaphysischer Wirklichkeit zumindest fragwürdig. Zwar sind Geldwirt-

schaft und Ständegesellschaft, wenn auch spannungsreich, durchaus miteinander

vereinbar.123 Aber in einer in Bezug auf Geld und Geldvermögen strukturierten

Gesellschaft erscheinen anderweitig begründete soziale Differenzierungen und

Hierarchisierungen in letzter Konsequenz doch als ebenso scheinhaft, wie es die

monetär bedingten Strukturen vor demHintergrund einer als eigentlich angenom-

menen Entsprechung von ständischer Gesellschaftsordnung und metaphysischer

Wirklichkeit sind.

Stehen sichGeldundTodhier insofern gegenüber, als dass sie in ihrer jeweiligen

›Funktion‹ als soziale Gleichmacher und Ungleichmacher entgegenstehende sozio-

ökonomische Ordnungen begründen, so ist darüber hinaus bemerkenswert, dass

123 Das zeigt sich etwa daran, dass Paracelsus’ Zeitgenosse Martin Luther in seiner eigenen

Neukonzeption des Drei-Stände-Schemas problemlos einen ebenso ständisch wie perso-

nal gedachten ordo oeconomicus entwerfen kann und darüber hinaus zu einer der ökono-

mischen Praxis entgegenkommenden, pragmatischeren Einschätzung der Geldwirtschaft

kommt, freilich bei scharfer Verurteilung des Missbrauchs; vgl. Pawlas, Luther, S. 33–36; zu

Luthers Rezeption der Ständelehre vgl. auch Wilhelm Maurer, Luthers Lehre von den drei Hier-

archien und ihr mittelalterlicher Hintergrund, München 1970, S. 18–44.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Geld eben auch – gleichsam wesensgemäß – den im Tode begründeten Prinzipien

der obigen Ordnung widerspricht. Denn, wie erläutert, muss es als universal aus-

tauschbares Transaktionsmedium, als unsteter und unzuverlässiger Wertstandard

imSinne des Paracelsus selbst als ›hoffärtig‹, als uneigentlich und sündhaft erschei-

nen. Damit aber ist es seiner Vorstellung eines auf den Tod ausgerichteten ›seligen

Lebens‹ in jedem Sinne äußerlich. In gewissem Sinne gründet Paracelsus’ Ableh-

nung damit bereits in der zuerst von Aristoteles konstatierten ›Künstlichkeit‹ des

Geldes: Als zuletzt jedem ihm eigentlichen Gebrauchswert enthobenes, künstliches

(Wert-)Zeichen (!) läuft es zumaufEntdeckungundWertschätzung ›natürlicherZei-

chen‹ ausgerichteten Denken des Paracelsus vollkommen konträr. Die Künstlich-

keit des Geldes äußert sich aber auch in dessen ›Todlosigkeit‹. Als prinzipiell un-

vergänglicherWertspeicher verführt Geld zur bzw. ermöglicht erst eine dauerhafte,

potentiell unlimitierteWertakkumulation. Diese wiederum droht nicht nur, die im

Tod aller weltlichen Dinge mitbegründete allgemeine Solidarität zu suspendieren.

Sie provoziert zudem eine Abkehr von der von Paracelsus als fundamental erachte-

ten Ausrichtung aller sozioökonomischen Aktivitäten auf die Bedürfnisse der ›not-

durft‹, die allein einem auf die Vollendung im Tode angelegten Leben angemessen

ist.Geld erscheint demTodalso inmannigfacherundzugleichbuchstäblichwesent-

licherWeise entgegengestellt, nämlich in seinem die Sozialordnung strukturieren-

den Effekt – indemdas Geld in seinen hier vorgestellten Funktionen den Prinzipien

der auf den Tod bezogenen Sozialordnung entgegensteht; und insofern es selbst in

seiner wesentlichen Funktion als Wertspeicher der fundamentalen Todesverfallen-

heit der Schöpfung zuwiderläuft. Es handelt sich dabei offensichtlich um eineweit-

aus implizitere Korrelation vonGeld und Tod als im Falle Lydgates undCopernicus’,

die erst in der interpretierenden Analyse sichtbar wird; gleichwohl liegt sie Para-

celsus’ Überlegungen zugrunde. Geld und Tod bilden von Anfang, als Gleichmacher

undUngleichmacher,diewesentlichenBezugspunkteundStrukturfaktorender von

ihm verglichenen Gesellschaftsordnungen.

Wie gezeigt, spiegeln diese die Sozialordnung betreffenden Überlegungen des Pa-

racelsus das zeitgenössische kulturelle Umfeld wider: Die Verhandlung sozialhier-

archischer Fragen in der Todesmeditation und eine in soziopolitischer Hinsicht zu-

nehmend durchschlagende Macht des Geldes. Beidem konnte er, wie argumentiert

worden ist, in der und um die Stadt Basel im ersten Drittel des 16. Jahrhunderts be-

obachten.

Welche Rolle spielte die (sozio-)kulturelle Prägung der Stadt für die nach sei-

ner Flucht von eben dort verfassten sozialkritischen Texte? Angesichts des Obigen

scheint es nur plausibel, von einer gewichtigen Rolle auszugehen, bedenkt man,

dass Paracelsus gerade in und um Basel den mit großem sozialkritischen Potential

versehenen dortigen Totentanztraditionen–allen voran demTotentanz vonBasel –

ansichtigwerdenkonnte. InderTatbefandsichderLaienfriedhofdesDominikaner-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tod und Geld als Strukturfaktoren sozialer Ordnung 265

klosters nur einen dreiviertel Kilometer von seinemWohnhaus entfernt, vermutlich

in der heutigen Leonhardtstraße.124 Darüber hinaus befand sich das Kloster selbst

unweit der Universität, an der Paracelsus seinen Lehrtätigkeiten nachkam. Diese

Hinweise mögen angesichts der Größe des damaligen Basels – um die 10.000 Ein-

wohner:innen – kleinteilig erscheinen. Die verdeutlichen aber noch einmal, gerade

angesichts der zentralen Lage desWandgemäldes, wie selbstverständlich von einer

Vertrautheit des Stadtarztes Paracelsus mit demWandgemälde ausgegangen wer-

den kann.Zur selben Zeit und am selbenOrt dürfte er auchmit der ›monetaristisch‹

orientierten Sozialhierarchie der Stadt vertraut geworden sein. Auchwenn von ihm

keine die Führungseliten Basels direkt schmähenden Äußerungen von ihm überlie-

fert sind, so ist dochnaheliegend,dass ihmunter anderemdie Stadt,derenbetrüge-

risch-kaufmännisch agierende Ärzte- und Apothekerschaft er kritisierte, bekämpf-

te und beschimpfte, Anschauungsmaterial für seine vernichtende Kritik in seinen

nach seiner Flucht aus der Stadt verfassten Schriften bot. Die dortigen Kaufleute

hatten eben jene »gewalt in städten und ländern« (NP 259), für die er ihren Stand in

De ordine doni schmäht.

›Basel‹ – als Ort und Erfahrungsraum – markierte so nicht nur einen Wende-

punkt in seinem Leben, sondern auch einen Fokalpunkt in seinem sozialkritischen

Denken, das Geld und Tod zu zentralen Bezugspunkte bei der Verhandlung der Fra-

ge nach einer gerechten, wahrhaft christlichen Gesellschaftsordnungmacht.

124 Vgl. Geerk, Arzt, S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472941-005 - am 12.02.2026, 11:58:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

