1 Einleitung

1.1 Ausgangspunkt: Zur Frage des Anthropozentrismus

Wie behandeln Menschen nichtmenschliche Tiere und was dirfen sie mit
ihnen tun?! Die Tierethik ist ein Bereich der Moralphilosophie, der sich
mit diesen und anderen Fragen der Mensch-Tier-Bezichung auseinander-
setzt und in den letzten Jahrzehnten zunehmend an akademischer und
gesellschaftlicher Relevanz gewonnen hat. Zur Diskussion stehen gewisse
Praktiken im Umgang mit anderen Tieren, allen voran schmerz- oder
stressverursachende Versuche im Labor, Massenschlachtungen in riesigen
Fabriken oder die Jagd auf Wildtiere. Die Disziplin steht dabei exempla-
risch fir die Problematisierung eines anthropozentristischen Weltbildes,
das darin liegt, Menschen als alleiniges Zentrum moralischer Riicksicht-
nahme zu betrachten.? Stehen Menschen moralisch tGber Tieren? Was
das Verhaltnis zu anderen Lebewesen auf dem Planeten betrifft, ist die
Tierethik Ausdruck eines in Frage stehenden Selbstverstindnisses des Men-
schen. Die zentralen Herausforderungen fiir einen gerechten Umgang
mit Tieren sind der moralische Anthropozentrismus und der menschliche
Egoismus. Die verbreitetste Form der Tierethik, der moralische Individua-
lismus, versucht diesem Problem mit rationalen Argumenten und univer-
salisierbaren Prinzipien beizukommen. Konkrete Beispiele findet man in
den Arbeiten von Peter Singer (“2009) und Tom Regan (22004). Einfach
gesagt: Wenn ich meinen Hund nicht verspeise, wire auch der Konsum
von Schweinefleisch falsch. Hunde und Schweine besitzen namlich die
gleichen moralisch relevanten Eigenschaften (z. B. Empfindungs- oder Lei-
densfihigkeit) und dirfen z. B. nicht nur aufgrund ihrer schieren Spezies-
zugehorigkeit unterschiedlich behandelt werden.?

1 Im Weiteren wird aus Grinden der Einfachheit auf die explizite Unterscheidung
von menschlichen Tieren und nichtmenschlichen Tieren verzichtet und stattdes-
sen von ,Menschen“ und ,Tieren“ gesprochen. Sofern die Bezeichnungen ,wir®
und ,uns“ verwendet werden, sind damit Menschen gemeint.

2 Zur Unterscheidung der Adjektive ,anthropozentrisch® und ,anthropozentris-
tisch“ siche Kap. 2.2.

3 Genau genommen muss an dieser Stelle zwischen moralischem Anthropozentris-
mus und Speziesismus unterschieden werden (siche Kap. 2.2).

19

am 13.01.2026, 11:53:39. o


https://doi.org/10.5771/9783748931980-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Einleitung

Der Anthropozentrismus gilt aber nicht nur als moralisches Problem,
sondern wird zugleich als das Faktum eines menschlichen Standpunktes
bzw. einer menschlichen Perspektive (epistemischer Anthropozentrismus,
Anthropozentrik) bezeichnet. Wir betrachten die Welt durch menschliche
Augen, so die offenbar kaum bestreitbare Annahme. In epistemischer Hin-
sicht ist der Anthropozentrismus also ein Thema, das nicht nur die hiufig
in Kritik stehenden Praktiken der Massentierzucht und des Tierversuchs
betrifft, sondern z. B. auch die Heimtierhaltung oder den Tierschutz,*
denn die Art und Weise, wie Menschen die Welt und andere Tiere wahr-
nehmen, verstehen und kategorisieren, ist die Basis, aus der nicht nur die
blofe Instrumentalisierung und Ausbeutung von Tieren resultieren kann,
sondern auch deren liebevolle Wertschatzung und Bewunderung: Tiere
sind z. B. einerseits wissenschaftliche Objekte oder Fleischlieferanten, aber
andererseits auch Familienmitglieder, respektierte Individuen und Faszi-
nosa. Menschen genieflen in der Mensch-Tier-Beziehung offenbar unter-
schiedliche Dinge. Die Problematisierung des Anthropozentrismus in die-
sem und anderen Zugangen zur Tierethik ist Teil einer aktuellen Debatte
rund um den Postanthropozentrismus bzw. Posthumanismus. Allerdings
zeichnet sich dabei in Bezug auf die Tierethik kein einheitliches Feld mit
klarem Programm ab. Unklar ist, was tberhaupt kritisiert oder tiberwun-
den werden kann, z. B. Annahmen tber die Einzigartigkeit menschlicher
Fahigkeiten oder unsere daraus abgeleitete moralische Superioritt.

Damit zusammenhangende Fragen sind etwa: Was ist die Art und Wei-
se, wie Menschen die Welt bzw. Tiere wahrnehmen? Welche anthropo-
logischen oder epistemologischen Annahmen werden mit dem Verweis
auf den epistemischen bzw. moralischen Anthropozentrismus vorausge-
setzt? Inwiefern ist der Mensch bzw. das einzelne menschliche Subjekt
ein epistemisches Zentrum? Wie bilden Menschen ihr Wissen? Inwiefern
handeln Menschen egoistisch bzw. anthropozentristisch? Der Psychoanaly-
tiker und Sigmund-Freud-Interpret Jacques Lacan (1901-1981) greift diese
oder dhnliche gewichtige philosophische Fragen auf. Seine Psychoanalyse
ist namlich nicht nur eine klinische Praxis, die sich der Behandlung des
einzelnen Individuums verschreibt, sondern ist auch durch eine kritische

4 Der Begriff ,Heimtiere® bezeichnet domestizierte oder nichtdomestizierte Tiere,
die in menschlichen Haushalten leben und in vielen Fallen z. B. als Familienmit-
glieder gelten (vgl. Herwig Grimm et al. 2016, 82). Entgegen einer moglichen
Assoziation mit ,Heim* handelt es sich also nicht spezifisch um Tiere im oder aus
dem Tierheim. Der im alltaglichen Sprachgebrauch haufig synonym verwendete
Begriff ,Haustier bezieht sich auf domestizierte Tiere, z. B. auch Nutztiere, die der
Lebensmittelproduktion oder anderen wirtschaftlichen Zwecken dienen.

20

am 13.01.2026, 11:53:39. o


https://doi.org/10.5771/9783748931980-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Ausgangspunkt: Zur Frage des Anthropozentrismus

Auseinandersetzung mit philosophischer Ethik, Epistemologie und Onto-
logie geprigt. Trotz der Unterschiede zwischen der Philosophie und der
Psychoanalyse, wie sie Lacan selbst nicht mide wird zu betonen (z. B.
Jacques Lacan 2008c, 79-80; 21991b, 35; #1996¢, 83-84), bildet er viele sei-
ner Uberlegungen gerade in der Auseinandersetzung mit der Philosophie.
Aus diesem Grund wiirde er selbst auch nicht von einer Uberwindung von
fir ihn zentralen Philosophen wie Descartes, Kant oder Hegel sprechen
(z. B. Jacques Lacan 2016d, 227). Er nimmt aber in seinen theoretischen
Uberlegungen standig Bezug auf aus seiner Sicht unhinterfragte Annah-
men der Philosophie und formuliert die Voraussetzungen von Denken,
Wissen und Sein auf einzigartige Weise neu. Dabei geht es Lacan darum,
die Bedingungen menschlicher Subjektivitit zu ergriinden und eine Sub-
jekttheorie zu schaffen, die Gber bestehende philosophische Konzeptionen
des Menschen - oder besser des Subjekts — hinausgeht.

Das Anliegen der vorliegenden Arbeit ist es, die Psychoanalyse Lacans
als erganzende Perspektive zu den Problemen in der Mensch-Tier-Bezie-
hung zu nutzen. Dabei werden die ,subjektiven Griinde“ hinter morali-
schen Uberzeugungen oder Zweifeln — z. B. die Annahme, dass man Kiihe
essen darf, Hunde aber nicht — anhand verschiedener Modalitiaten des Ge-
niefens erklirt bzw. mit den Schwierigkeiten assoziiert, die das Genieffen
selbst mit sich bringen kann. Ziel ist es also nicht, die mogliche Richtig-
keit oder Falschheit tierethischer Argumente darzulegen. Aus psychoanaly-
tischer Sicht bleibt in der Tierethik die Frage nach den Bedingungen der
menschlichen Subjektivitit im Hinblick auf das Unbewusste weitgehend
unbertcksichtigt. Wieso liegen manche Tiere als Nahrung auf dem Tel-
ler, andere jedoch als Gefahrten auf unserem Schof, und zwar trotz des
Umstands, dass Menschen auch Sympathie gegeniiber Ersteren empfinden
konnen? Warum kann diese augenscheinliche Inkonsistenz Unbehagen
oder moralische Bedenken auslésen? Wieso verspiren manche Menschen
offenbar keine unangenechme Ambivalenz? Wihrend sich die Tierethik zur
Erklirung mitunter auf psychologische und ideologische Mechanismen be-
ruft, die mogliche unangenehme Gefithle zum Verschwinden bringen, gilt
das menschliche Subjekt dabei meist als klar bestimmbar bzw. wird es mit
den Erfahrungen des Bewusstseins und Selbstbewusstseins identifiziert.

Lacans Konzeption des Unbewussten und des Subjekts des Unbewussten
widerspricht dieser Auffassung. Die Ambition Lacans, philosophische Ka-
tegorien zu problematisieren und neu zu denken, erweist sich ebenso fiir
die tierethische Debatte tiber den Anthropozentrismus als relevant und
stellt einen Gewinn fir die Vielfaltigkeit der Tierethik dar. Lacan hinter-
fragt mit seinen Theorien namlich einerseits Annahmen tber das Mensch-

21

am 13.01.2026, 11:53:39. o


https://doi.org/10.5771/9783748931980-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Einleitung

sein, die menschliche Erkenntnis und Ethik, welche auch in der Tierethik
teilweise vorausgesetzt werden (v. a. im moralischen Individualismus),
andererseits liefert Lacans Psychoanalyse auch eine zusitzliche Perspektive
auf die Probleme, mit der sich die Tierethik u. a. beschaftigt: Die ange-
nommenen Inkonsistenzen und Ambivalenzen in der Mensch-Tier-Bezie-
hung. Dabei steht die Lacan’sche Theorie Uberzeugungen gegentiber, die
nicht nur unmittelbar durch unsere subjektive Erfahrung gegeben sind,
sondern die von einem epistemologischen bzw. naturwissenschaftlichen
oder evolutionsbiologischen Standpunkt aus klar gerechtfertigt zu sein
scheinen: Wir sind Menschen (lat. homo sapiens, griech. anthropos) und als
solche bestimmter Erkenntnisse fahig — inklusive unserer Selbstaffirmation
als Individuen der Art Mensch.

Lacans Theorie handelt demgegentber nicht davon, was sich ,von
selbst® unter dem Menschen oder einem Erkenntnissubjekt (oder dessen
psychologischen Motiven) zu verstehen scheint, sondern er spricht von
einem Subjekt des Unbewussten bzw. einem Subjekt des GeniefSens. Die-
ses Subjekt ist nicht mit dem gleichzusetzen, was man als Subjektives
im Gegensatz zum Objektiven oder als denkendes Bewusstsein sowie des-
sen subjektiv erlebte Zustinde auffassen kann. Um eine Idee davon zu
bekommen, warum Menschen sich gegentiber Tieren so verhalten, wie
sie es tun, muss man zunichst die Frage kliren, was mit der Rede vom
bzw. von Menschen vorausgesetzt wird. Lacans Theorie zielt dabei nicht
auf den Anthropos bzw. Homo sapiens als potentiell einsichtsvolles, ver-
ninftiges Erkenntnissubjekt oder als taxonomisch klassifizierbare Spezies
ab. Er leugnet damit nicht die Evolution oder die anerkannte Tatsache,
dass der Mensch selbst ein Tier ist, sondern er problematisiert ein damit
verbundenes Selbstverstindnis der Menschen. Thn interessiert, was Men-
schen zu Subjekten der Sprache und des Sprechens, des Begehrens und
des Genieflens (franz. jouissance) macht. Nach Lacans Verstindnis erzeugen
die in differenzieller Beziehung stehenden Elemente der Sprache (Buchsta-
ben, Signifikanten) nicht nur die Basis der menschlichen symbolischen
Wirklichkeit (z. B. Regeln, rituelle Praktiken und Rollenzuweisungen).
Sie haben zugleich eine Wirkung auf den Korper und priagen dabei den
Bereich des Genieflens, der zwar mit dem Symbolischen verbunden ist,
aber auch die Grenzen in der sinnstiftenden und normgebenden Funktion
des Symbolischen sptirbar macht (vgl. dazu Alenka Zupanci¢ 2020, 82-83).

In diesem Zusammenhang beschiftigt sich Lacan auch immer wieder
mit der Grenzziechung zwischen Mensch und Tier sowie der Frage, was
das ,Eigene“ des Menschen ist. Es ist nicht einfach das Selbstbewusstsein,
sondern das Unbewusste und ein unbewusstes Begehren sowie ein schwie-

22

am 13.01.2026, 11:53:39. o


https://doi.org/10.5771/9783748931980-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

