UMKAMPFTE DEUTUNGEN -
ZUR KRITIK SZIENTIFISCHER BESTIMMUNGEN
MENSCHLICHER EXISTENZ IN DER

BIOTECHNOLOGISCHEN MEDIZIN
Alexandra Manzei

Herausforderungen der Biomedizin fiir die
Sozialwissenschaften

Wie ein roter Faden zieht sich die Frage nach dem Menschen und sei-
ner Natur durch alle Debatten um die moderne Medizin. Ob in den 6f-
fentlichen, ethisch-rechtlichen Diskussionen oder in den Reflexionen
der Sozial- und Geisteswissenschaften, es scheint, als sei die Conditio
Humana der Dreh- und Angelpunkt, an dem sich die Geister scheiden.
So stand bereits in den gesellschaftlichen Auseinandersetzungen um
die Reproduktions- und Transplantationsmedizin in Deutschland An-
fang der 1990er Jahren die Frage nach Anfang und Ende menschli-
chen Lebens im Zentrum: Ist Mensch erst Mensch als Person? Sofern
er/sie iiber Geist, Bewusstsein, Kommunikations- und Handlungsfa-
higkeit verfiigt, wie es im Transplantationsgesetz von 1997 verankert
wurde? Oder ist bereits die befruchtete Eizelle — obwohl weder hand-
lungs- noch kommunikationsfdahig oder gar mit bloRem Auge sichtbar
- als menschliche Existenz zu begreifen, deren Leben und Wiirde es
unbedingt zu schiitzen gilt, wie es das Embryonenschutzgesetz von
1990 vorschreibt? Auch eine Dekade spater noch sind die ethischen
Debatten um Stammzellforschung und >stherapeutisches< Klonen
durch nahezu den gleichen Konflikt gekennzeichnet.! Was menschli-
ches Leben ist, wo es beginnt, wo es endet, und somit die Frage, wer
denn eigentlich zum Kreis der Menschen gehort, denen verglichen
mit anderen Lebewesen besondere Schutzrechte zukommen (sollen) -
es sind solche anthropologischen Fragen, die die Grundlage fiir ethi-

1 | Vgl. fiir die verschiedenen Positionen in der Bioethik Diskussion in
Deutschland Geyer (2001).

55

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra sche und rechtliche Entscheidungen bilden. Fragen, die wiederum ih-
Manzei rerseits nicht frei von normativen Implikationen sind.? In der Biome-
dizin sind anthropologische Deutungen aufs Engste mit normativen

Fragen verkniipft.

Gleichwohl erschopft sich die normative Dimension anthropologi-
scher Fragen nicht in jenen abstrakten moralischen Dilemmata, wie
sie haufig in bioethischen Debatten diskutiert werden.? Es liegt kei-
neswegs in der Natur der Sache, biomedizinische Probleme z.B. im
Lichte der Menschenwiirde zu diskutieren; dies ist vielmehr ein Spezi-
fikum christlich-westlicher Gesellschaften und erfdhrt in Deutschland
aufgrund seiner Geschichte noch einmal besondere Bedeutung.* Mit
der Technisierung des Menschen in der Biomedizin erhalten anthro-
pologische Fragen vielmehr eine normative Dimension, die weit {iber
moralische Fragen im engeren Sinne hinausgeht, und ebenso ethische
und &sthetische wie rechtliche und soziale Implikationen besitzt.?
Moderne europdische Vorstellungen iiber die >Natur des Menscheng,
iiber Anfang und Ende des Lebens, iiber die Unteilbarkeit individuel-
ler Existenz oder {iber das Verhiltnis von Ego und Alter erweisen sich

2 | Vgl. bspw. zur strategischen Dimension des Hirntodkonzeptes in der
Transplantationsmedizin Manzei (2003, Kap. 4).

3 | In der Debatte iiber Stammzellforschung bspw. stehen Fragen des Em-
bryonenschutzes und der Menschenwiirde im Zentrum und werden als abstrakte
moralische Dilemmata thematisiert: Wann die Wiirde menschlichen Lebens be-
ginne und was folglich der moralische Status >des Embryos« sei, wird gefragt,
um diesen Status dann der Wiirde jener Kranken gegeniiber zu stellen, die po-
tenziell von der Stammzellforschung profitieren konnten. Auf diese Weise wird
ein moralisches Dilemma konstruiert, das auf einer abstrakten Ebene die Wiirde
verschiedener menschlicher Wesen einander vergleichend und wertend gegen-
tiberstellt. In ihrer Grundstruktur dhnelt diese Gegeniiberstellung jener Frage,
die Mitte der 1990er Jahre die Diskussion um die Transplantationsmedizin do-
minierte. >Spenden oder nicht spendens, hieR dort das moralische Dilemma:
Wann das menschliche Leben und mit ihm seine Wiirde zu Ende sei, wurde ge-
fragt, um den moralischen Status so genannter Hirntoter den Bediirfnissen je-
ner Patienten gegeniiber zu stellen, deren Leben und Gesundheit von einer Or-
ganspende abhdngen. Vgl. zum schwierigen Verhdltnis von Gesellschaft und
Moralin der Bioethik Manzei (2005).

4 | Inanderen Kulturen, Religionen und Gesellschaften wird mit den gleichen
Fragen anders umgegangen. Vgl. dazu am Beispiel der Stammzellforschung:
Bender/Hauskeller/Manzei (2005), insbesondere die Einleitung.

5 | Dass moralische Fragen in der Debatte um die Biotechnisierung der Medi-
zin eine solche diskursive Dominanz gewinnen, wie es in Bezug auf Hirntod-
konzept und Stammzellforschung der Fall ist, erkldrt sich erst vor dem Hinter-
grund der spezifischen Struktur moderner Gesellschaften am Ende des 20.
Jahrhunderts; vgl. dazu Manzei (2005).

56

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als iiberholt, angesichts der dauerhaften Einverleibung fremder Kor-
perteile und Techniken. Erscheinungen, wie >warme Leichery,
»schwangere Hirntote< oder stiefgefrorene Embryonenc oder auch der
moralische Anspruch auf die Organe anderer Menschen, wie er durch
die Transplantationsmedizin entsteht, lassen sich mit den gewohnten
Gegeniiberstellungen, wie natiirlich/kiinstlich, organisch/technisch,
innen/auflen oder eigen/fremd, kaum mehr angemessen beschrei-
ben. Durch die Technisierung des Menschen in der Biomedizin wer-
den vielmehr unsere alltdglichen Handlungssicherheiten und Wahr-
nehmungsgewohnheiten, unser Alltagswissen, unsere sozialen Bezie-
hungen und nicht zuletzt unser gesellschaftlich geteiltes Selbstver-
stiindnis als Menschen in Frage gestellt.®

Diese anthropologische Verunsicherung besitzt eine soziale Di-
mension, die, iiber den Bereich der Medizin und Gesundheitsversor-
gung hinaus, weitreichende politische, rechtliche und 6konomische
Konsequenzen hat. Aktuelle Diskussionen, wie um die Kommerziali-
sierung des Organersatzes oder die Herstellung bzw. den Erwerb
menschlicher Embryonen zur Gewinnung humaner Stammzellen oder
auch um die Bedeutung der life-science-Industrie im internationalen
Wettbewerb, verdeutlichen die gesellschaftliche Relevanz szientifi-
scher Bestimmungen des Menschen.” Durch die unterschiedlichsten
medizinischen, 6konomischen, politischen und sozialen Akteure und
deren Interessen auf nationaler wie internationaler Ebene bestimmt,
gestaltet sich die Biotechnisierung der Medizin als konflikthafter,
vielschichtiger, globaler Prozess. Die moderne Medizin kann deshalb
nicht nur als ein gesellschaftlicher Teilbereich, ein Subsystem unter
anderen verstanden werden, das fiir die Verwaltung und den Umgang
mit Krankheit und Gesundheit zustdndig ist. Entsprechend sind auch
ihre Deutungen des Menschen als gesellschaftlich bedeutsame, an-
thropologische Verunsicherungen zu begreifen: als machtvolle, natur-
wissenschaftlich-technische Selbstinterpretationen menschlicher Exi-
stenz, die den Diskurs iiber den Menschen weit iiber den Bereich der
Gesundheitsversorgung hinaus bestimmen.®

Fiir die Sozialwissenschaften stellt sich damit die Frage, wie die
szientifischen Bestimmungen des Menschen und deren gesellschaftli-
che Bedeutung reflektiert, beschrieben, erklart und kritisiert werden
konnen, die mit der Biotechnisierung der Medizin einhergehen. Kann
sich die Soziologie angesichts der Dominanz, die naturwissenschaft-

6 | Vgl. dazu Manzei (2003). Vgl. zur Veranderung sozialer Beziehungen und
Verwandtschaftsbeziehungen durch den Anspruch auf Kdrperteile von anderen
lebenden und sterbenden Menschen: Hauser-Schaublin et al. (2001).

7 | Vgl. hierzu Hauskeller (2002) und Manzei (2003b).

8 | Vgl. zur Differenzierung der Begriffe >Biomedizin¢, >biotechnologische
Medizing, stechnisierte Medizin«: Manzei (2003a: 207 ff.).

57

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra lich-technische Deutungen heute gewinnen, noch - ihrer histori-
Manzei schen Genese gemdlR — von der Anthropologie abgrenzen und der Fra-
ge nach dem Menschen enthalten? In Deutschland versteht sich die
Soziologie ja traditionell nicht als Humanwissenschaft, sondern als
Wissenschaft von der Gesellschaft, dem Sozialen, von sozialen Syste-
men oder sozialem Handeln.’ Gleichwohl rekurrieren nicht nur hand-
lungstheoretische Ansitze'®, sondern auch Gesellschafts- und Sy-
stemtheorien implizit und explizit auf anthropologische Annahmen.
Sei es, dass implizit auf menschliche Gesellschaften, menschliche So-
zialitdt und menschliches Handeln Bezug genommen wird oder dass
mit Begriffen wie Individuum, Subjekt, Person oder Geschlecht expli-
zit von Menschen die Rede ist. In jedem Fall wird - zumeist unhinter-
fragt - ein sicheres Wissen dariiber vorausgesetzt, wer ein Mensch ist,
was ihn/sie als solchen auszeichnet und wer somit schon, noch oder

nicht mehr der menschlichen Gesellschaft angehort.!?

Wird dieses Wissen um die anthropologischen Differenz, also das
Wissen um den Unterschied zwischen Menschen und Anderen, jedoch
unhinterfragt, als quasi naturgegeben voraussetzt, kann weder die
sozio-technische Genese szientifischer Deutungen nachvollzogen
werden noch ldsst sich ihr strategischer, ausgrenzender Charakter
thematisieren. Mit anderen Worten: Solange es sich in der Soziologie
scheinbar von selbst versteht, wer ein Mensch ist, kdnnen szientifi-
sche Bestimmungen des Menschen nicht als kontextabhdngige, wirk-
madchtige soziale Inklusions- und Exklusionsprozesse wahrgenommen
werden. Erst die Denaturalisierung der eigenen unhinterfragten an-
thropologischen Vorannahmen wiirde dem soziologischen Blick die
politische Dimension der biomedizinischen Grenzziehung zwischen
Menschen und Anderen erdffnen. Dariiber hinaus verstellt der unre-
flektierte Bezug auf quasi natiirliche anthropologische Annahmen die
Sicht auf die Beteiligung der Soziologie selbst am gesellschaftlichen
Prozess der Deutung menschlicher Existenz: Befordert nicht gerade
das Verstdndnis menschlicher Individuen als historisch wandelbare,
nicht festgelegte, durch und durch gesellschaftliche und kulturelle
Wesen, wie sie sich fiir die Sozialwissenschaften in der Tradition der
Sozialphilosophie herausgebildet hat, die cartesianische Denkform,
indem sie die >Natur des Menschen¢ der Biomedizin {iberldsst?*

9 | Hier seien exemplarisch die Handlungstheorie Max Webers, die Soziologie
Georg Simmels, die Gesellschaftstheorie Max Horkheimers und Theodor W. Ad-
ornos und die Systemtheorie Niklas Luhmanns benannt.

10 | Handlungstheoretische Ansdtze stiitzen sich mit der Unterscheidung
zwischen Handeln und Verhalten anhand des Kriteriums der Intentionalitét ex-
plizit auf eine unhinterfragt vorausgesetzte Differenz von Mensch und Tier. Vgl.
hierzu die Kritik von Michael Weingarten o. J.

11 | Vgl. zu dieser Problematik ausfiihrlich Lindemann (2002, 2002a).

58

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In den letzten 15-20 Jahren ist nun auch in der deutschsprachi-
gen Soziologie eine verstdrkte Auseinandersetzung mit der Frage
nach dem Menschen und seiner leib-korperlichen Existenz zu beob-
achten. Anlass sind fiir viele AutorInnen, neben anderen Griinden,
eben jene anthropologischen Verunsicherungen, die mit den Techni-
sierungen menschlicher Existenz einhergehen. Ahnlich, wie sich die
Sozialwissenschaften in den 1980er und 90er Jahren durch die Tech-
nisierung der »auReren Natur< zum Uberdenken ihrer Grundbegriffe
gezwungen sahen, stellt sich auch mit der Biotechnologisierung der
sinneren Natur< des Menschen die Frage nach Gegenstand und Grund-
verstandnis der Sozialwissenschaften.! Arbeiten der feministischen
Theorie, der Wissenschaftsgeschichte und -theorie, der Technikfor-
schung sowie der Cultural Studies u.a. aufgreifend, findet eine inten-
sive Auseinandersetzung mit der Bedeutung des Korpers fiir die theo-
retischen Grundlagen der Sozialwissenschaften statt.'*

Eine zentrale Rolle fiir viele dieser Ansétze spielt dabei der Bezug
auf jene sozialwissenschaftlichen Klassiker, die den Kdrper als wichti-
gen grundlagentheoretischen Bezugspunkt begreifen, wie Theodor W.
Adorno und Max Horkheimer, Pierre Bourdieu, Irving Goffman, Geor-
ge Herbert Mead, Michel Foucault u.a. Gleichwohl betonen selbst viele
dieser Ansdtze die Notwendigkeit, sich wesenhaften anthropologi-
schen Deutungen zu enthalten oder plddieren gerade angesichts der
Moglichkeiten der Biomedizin dafiir, die Soziologie vom Ansatz her
vollstdndig zu »entanthropologisieren« (Lindemann 2002a). Zu Recht
wird auf die Probleme verwiesen, die mit der Rede vom Wesen des
Menschen verbunden sind, wie die Gefahr der Renaturalisierung, der
Entsozialisierung und der Dekontextualisierung menschlicher Selbstbe-
schreibungen.!®

Ich mochte im Folgenden begriinden, warum gerade eine kriti-
sche Soziologie trotz dieser Gefahren ihre Haltung zu anthropologi-
schen Annahmen {iberdenken und zur Frage nach dem menschlichen
Wesen Position beziehen sollte. Mit der Rede von Subjekten, Perso-
nen, Individuen oder Geschlechtern, anstatt von Menschen, gelingt

12 | Vgl. dazu auch Fischer in diesem Band.

13 | Viele soziologische Autoren nahmen die groBen industriell-technischen
Katastrophen der 1970er und 80er Jahre, wie Bhophal und Tschernobyl, zum
Anlass, eine grundlagentheoretische Reflexion des Verhiltnisses von Natur und
Gesellschaft in den Sozialwissenschaften zu fordern (vgl. Beck 1986) und das
Verhdltnis von Natur-, Technik- und Sozialwissenschaften zu liberdenken; wor-
aus neue soziologische Bereiche, wie die Techniksoziologie (vgl. bspw. Ram-
mert 1998) oder die Sektion Soziologie und Okologie der Deutschen Gesell-
schaft fiir Soziologie (vgl. Gérg 2003, Kap. 2) sowie neue diszipliniibergreifen-
de Arbeitsmethoden entstanden (vgl. Becker/Jahn 2003).

14 | Vgl. hierzu ausfiihrlich Jdger (2004: 37 ff.) sowie Meuser (1997).

59

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra es ihr ndmlich nur scheinbar, sich anthropologischen Deutungen und

Manzei den mit ihnen verbundenen Problemen zu entziehen. Denn einerseits

liegen auch diesen Begriffen Annahmen zugrunde, die aus Vorstel-

lungen iiber das Wesen des Menschen abgeleitet sind, wie Handlungs-

fihigkeit, Vernunft, Intentionalitit o.A.; wesenhafte anthropologi-

sche Deutungen werden mit diesen Begriffen also keineswegs umgan-

gen, sondern lediglich verschleiert. Andererseits sind gerade auch

Konzepte von Individualitdt, Personalitdt, Subjektivitit oder Ge-

schlechtlichkeit usf. nicht vor identitdtslogischen Ausgrenzungen ge-

feit, haben doch die Unterscheidungen von Personen und Nicht-Per-

sonen, Subjekten und Nicht-Subjekten, Mannern/Frauen und Ande-

ren ebenso machtvolle soziale Konsequenzen, wie die Differenz
Mensch/Nicht-Mensch.

Es ist deshalb angesichts der Wirkmdchtigkeit biomedizinischer
Menschenbilder fiir eine kritische Gesellschaftstheorie heute uner-
lasslich, die eigenen anthropologischen Grundannahmen zu reflektie-
ren und sich mit der Frage nach dem Menschen auseinander zu set-
zen. Die Sicherheit namlich, zu wissen, um wen es sich handelt, wenn
von Menschen die Rede ist, ist spatestens mit den Grenziiberschrei-
tungen der Biomedizin obsolet geworden. Solange die Soziologie sich
jedoch als Sozialwissenschaft von Menschen versteht, solange sie hi-
storisch konkrete Menschen und deren Selbst- und Weltverhdltnisse
empirisch und theoretisch zum Gegenstand hat, kommt sie nicht um-
hin, sich einen Begriff vom Menschen zu machen. Dass es sich dabei
nur um einen »Begriff vom Menschen [handeln kann], der die Un-
moglichkeit eines Begriffs vom Menschen begrifflich nachweist«
(Kamper 1973: 26), soll im Folgenden verdeutlicht werden. Orientiert
an der Positionalitdtstheorie des Lebendigen von Helmuth Plessner
soll gezeigt werden, dass philosophische Anthropologie nach dem
»Tode des Menschen« (Foucault), nach der Dekonstruktion und De-
zentrierung eines positiv bestimmten, universellen menschlichen We-
sens, dann sinnvoll mdglich ist, wenn sie gerade nicht zuerst nach
dem Menschen fragt, sondern von den unterschiedlichen Selbst- und
Weltverhiltnissen lebendiger Entitdten ausgeht.

Ich werde dabei in zwei Schritten vorgehen und zundchst einmal
exemplarisch implizite und explizite soziologische Wesensdeutungen
des Menschen reflektieren: Am Beispiel der Transplantationsmedizin
soll im néchsten Abschnitt gezeigt werden, in welcher Weise sozial-

15 | Vgl. zum Problem der Renaturalisierung anthropologischer Deutungen
bspw. die Debatte in der Zeitschrift fiir kritische Theorie: B6hme (1999), Gamm
(2001a), Manzei (2003a). Vgl. zum Problem der Entsozialisierung und Dekon-
textualisierung: Barkhaus/Fleig (2002a); Horkheimer (1935), Landwehr
(2001), Weingarten 0.J., zum Ansatz einer Entanthropologisierung der Soziolo-
gie: Lindemann (2002a).

60

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wissenschaftliche Grundannahmen die szientifischen Bestimmungen
menschlicher Existenz ergdnzen und damit die gesellschaftliche Wirk-
machtigkeit naturwissenschaftlicher Deutungen - auch ungewollt -
befordern. In einem zweiten Schritt soll dann mit Bezug auf Plessners
dialektische Anthropologie, die Unausdeutbarkeit menschlicher Exi-
stenz konzeptualisiert werden: Orientiert an der Theorie Plessners
wird verdeutlicht, wie eine anthropologische Erweiterung soziologi-
scher Grundbegriffe gelingen kann, ohne naturalistisch oder reduk-
tionistisch zu argumentieren, und welche Deutungsmdoglichkeiten die
Soziologie dadurch gewinnt. Zum Schluss ist es jedoch auch uner-
lasslich, auf die systematischen Probleme hinzuweisen, die einer kri-
tischen Gesellschaftstheorie mit dem Rekurs auf Plessners Anthropo-
logie entstehen.

Wirkmachtige Vereindeutigungen.
Wie sich natur- und sozialwissenschaftliche
Deutungen des Menschen ergidnzen

Nach dem Transplantationsgesetz gelten komatdse Patienten als tot,
wenn ihre Hirnfunktionen nach bestimmten medizinischen Kriterien
mit diagnostischen und technischen Verfahren nicht mehr messbar
sind.'® Diese Deutung des menschlichen Todes wird als Hirntodkon-
zept bezeichnet. Sie ist insofern problematisch, als das Absterben des
Gehirms mit dem Tod des Menschen gleichgesetzt wird, obwohl der
Korper nach alltagsweltlichen Erfahrungen als lebendig erscheint und
auch nach medizinischen Kriterien als »vital< gedeutet wird.'” Gesell-
schaftlich bedeutsam wurde diese Todesvorstellung erst in der zwei-
ten Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts, nachdem mit der Moglich-
keit der kiinstlichen Beatmung erstmals in den 50er Jahren die Sym-
ptomatik eines irreversiblen Komas beschrieben wurde, was die Inten-
sivmedizin vor die Frage des Behandlungsabbruchs stellte: Konnte
und durfte man Patienten weiterbehandeln, deren Genesung nach be-
stem medizinischen Wissen aussichtslos erschien? Ich mdchte jetzt
hier nicht néher die Entwicklung verfolgen, wie und warum es ausge-
hend von der Frage des Behandlungsabbruchs bei irreversiblem Koma
iiberhaupt zu einer neuen Todesdefinition kam - was keineswegs
selbstverstindlich ist.'® Anhand der parlamentarischen Debatte um
das Hirntodkonzept, wie sie 1995 kurz vor der Verabschiedung des

16 | Vgl. zum Transplantationsgesetz: Manzei (2003: 270 ff.).

17 | Welche Probleme Patienten, Angehdrigen aber auch dem medizinischen
Personal durch diese Deutung entstehen sowie die sozialen Folgen, die damit
verbunden sind habe ich an anderer Stelle ausfiihrlich beschrieben.; vgl. hierzu
Manzei (2003).

61

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra Transplantationsgesetztes im Bundestag gefiihrt wurde, soll vielmehr
Manzei gezeigt werden, wie sich natur- und sozialwissenschaftliche Annah-
men iiber das Wesen des Menschen erganzen.

Die Begriindungen, die von medizinischen Akteuren, wie der Bun-
desdrztekammer (Ausschussdrucksache 13/137), der Deutschen Ge-
sellschaft fiir Andsthesie und Intensivmedizin (Ad 13/149) der Deut-
schen Gesellschaft fiir Neurologie (Ad 13/161) u.a., fiir die Gleichset-
zung des Ausfalls des Gehirns mit dem Tod des Menschen angefiihrt
wurden, verkniipfen — mehr oder weniger explizit — biologische und
anthropologische Argumente.'® Das Gehirn besitze, so hei3t es in ver-
schiedenen Stellungnahmen, eine »integrative Steuerungsfunktion
fiir den gesamten Organismus« und wenn diese ausfalle sei »die Sy-
stemeinheit Mensch zerbrochen« (Stocker Ad 13/149: 2 £.), oder »der
Mensch als Leib-Seele-Einheit nicht mehr funktionsfahig«. Das Gehirn
sei dariiber hinaus der materielle Ort des eigenen Willens, der Auto-
nomie, des Bewusstseins und Selbstbewusstseins, der Erfahrung, der
Wahrnehmung, der Erkenntnis, des Gefiihls und des Geistes und wenn
das Gehirn ausfalle handele es sich nicht mehr um einen Menschen,
sondern nur noch um eine »leere leibliche Hiille« (Schone-Seifert, Ad
13/162: 7) oder einen »den Hirntod-iiberlebenden Restkorper« fiir
den jegliches menschliche Leben ausgeschlossen sei.??

Einwdnde, die sich aus sozialwissenschaftlicher Seite gegeniiber
dem Hirntodkonzept erhoben wurden, betreffen zum einen dessen
Ahistorizitat — die Annahme bspw., dass der Hirntod schon immer der
Tod des Menschen gewesen sei, man hdtte es aufgrund mangelnder
medizinisch-technischer Entwicklung nur nicht eher feststellen kon-
nen -, seinen mangelnden Bezug zum gesellschaftlichen Kontext —
also die Ausblendung der Interessen verschiedenster Akteure und
Machtverhdltnisse — sowie die Positivierung partikularer menschlicher
Eigenschaften als wesenhaft, natiirlich und universell.?* So berechtigt
diese Kritik an den Naturalisierungen, Entsozialisierungen und De-
kontextualisierungen des Hirntodkonzept ist, so zweideutig bleibt die
kritische Absicht dann, wenn die Soziologie implizit mit den gleichen
anthropologischen Deutungen arbeitet. Wenn sie — mehr oder weniger

18 | Das habe ich an anderer Stelle ausfiihrlich getan und auch AutorInnen,
wie Gesa Lindemann oder Werner Schneider haben die Genese und soziale In-
stitutionalisierung der Hirntodkonvention ausfiihrlich beschrieben. Vgl. zum
Folgenden: Lindemann (2002, 2003); Manzei (1997, 2003); Schneider (1999,
2001).

19 | Vgl. dazu die schriftlichen Stellungnahmen zur Bewertung des Hirntodes
sowie der engen und erweiterten Zustimmungslosung in einem Transplantati-
onsgesetz vor dem Ausschuss fiir Gesundheit des Deutschen Bundestages am
28.6.1995 in Bonn. Ausschussdrucksachen: 13/117, 13/136, 13/137, 13/140,
13/149, 13/161, 13/162, 13/165, 13/171, 13/173.

62

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

reflektiert — ebenfalls davon ausgeht, dass wesenhafte, universell-
menschliche, sei der Geist, sei Vernunft, Selbstbewusstsein, Person-
Sein, Intentionalitdt, Autonomie usw.

Denn selbst fiir Theorien, die universelle, essenzialistische Aussa-
gen iiber den Menschen zuriickweisen und sich kritisch von den Natu-
ralisierungen und Reduktionismen philosophischer Anthropologie ab-
grenzen, sind Annahmen {iber das Wesen des Menschen von grundle-
gender theoretischer Bedeutung. Horkheimer und Adorno haben sich
bspw. im Rahmen ihrer Gesellschaftstheorie kritisch mit den Grundan-
nahmen der Anthropologie Arnold Gehlens auseinandergesetzt. Sie
konnten zeigen, dass der biologisch fundierten These vom Mensch als
Méngelwesen und der darauf aufbauenden Institutionentheorie Geh-
lens ein konservatives und antidemokratisches politisches Weltbild
zugrunde liegt, welches durch die scheinbare Ableitung menschlicher
Eigenschaften aus der Biologie verdeckt wird (Horkheimer 1935, Ado-
mo/Gehlen 1965). Anhand der gleichen Texte ldsst sich jedoch auch
zeigen, dass Annahmen iiber das Wesen des Menschen fiir die (&ltere)
kritische Theorie von zentraler, grundlagentheoretischer Bedeutung
sind. So endet der Disput zwischen Adorno und Gehlen um die Frage,
ob die Soziologie eine Wissenschaft vom Menschen sei, mit einem em-
phatischen Plddoyer Adornos fiir die Befreiung der (im wertenden
Sinne) positiven Natur des Menschen von den repressiven gesell-

20 | »Der Mensch verliert durch den Tod seines Gehirns auBerdem und zu-
gleich die notwendige und unersetzliche Grundlage fiir alles, was an ihm un-
stofflich ist, und hort damit auf, die kdrperlich-geistige oder leiblich-seelische
Einheit zu sein, die der lebende Mensch ist. Ohne Hirntdtigkeit kann der
Mensch auch im menschlichen Sinne nichts mehr tun, nichts mehr erfahren
und nichts mehr erleiden, im einzelnen: nicht mehr handeln, nichts mehr fiih-
len und empfinden, auch kein innerstes und kein rein subjektives Empfinden
haben, nichts aus seiner Umgebung und nichts aus sich selbst wahrnehmen,
beobachten und beantworten, nichts mehr denken, erkennen, entscheiden, er-
leben und beabsichtigen, kein Ich-BewuRtsein und kein anderes Bewultsein
mehr haben. ZusammengefaRt entspricht der Hirntod einer duRerlich freilich
unsichtbaren Enthauptung, liber die hinaus der Rumpf und die Kopfweichteile
intensivmedizinisch weiterbehandelt werden«, so bspw. der Neurologe Heinz
Angstwurm (Ad, 13/173: 3). Kritisch demgegeniiber der Neurochirurg Andreas
Zieger: »Leben kann ein Mensch auch ohne Bewul3tsein; mit Hilfe intensivme-
dizinischer MaRnahmen und kiinstlicher Beatmung kann ein Mensch, dessen
Atemfunktion erloschen ist, {iberleben und am Leben gehalten werden. [...]
(Das) Atemzentrum laRt sich keineswegs nur im unteren Hirnstamm bzw. dem
verldngerten Riickenmark lokalisieren, [...]. Menschsein hort nicht am Hinter-
hauptsloch auf« (Zieger, Ad 13/161: 9).

21 | Vgl. als Uberblick iiber ethische und sozialwissenschaftliche Positionen:
Hoff/In der Schmitten (1995) sowie Manzei (1997) und Meyer (1997).

63

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra schaftlichen Institutionen: Erst die Last der eigenen Verantwortung
Manzei ermdgliche die Entwicklung von Autonomie und Selbstverwirklichung
(Adormo/Gehlen 1965: 246 ff.).2?

Es kommt mir nun nicht darauf an, das positive Menschenbild der
kritischen Theorie inhaltlich als unangemessen zu kritisieren.?® Ich
habe das Beispiel vielmehr gewdhlt, um zu zeigen, dass selbst jene
Gesellschaftstheorien, die sich kritisch von essentiellen Aussagen
iiber den Menschen abgrenzen, auf unhinterfragten anthropologi-
schen Annahmen basieren, die fiir ihre Theorie und damit fiir ihre
Deutung gesellschaftlicher Verhdltnisse von grundlegender Bedeu-
tung sind. Durch unreflektierte Annahmen {iber das Wesen des Men-
schen wird eine kritische Auseinandersetzung mit szientifischen Deu-
tungen der Biomedizin, wie dem Hirntodkonzept, jedoch erschwert:
Wenn Soziologie und Medizin sich letztlich auf dhnliche oder gleiche
anthropologische Vorannahmen stiitzen, wenn beide Personalitdt, Be-
wusstsein, Intentionalitdt und Kommunikations- und Handlungsfa-
higkeit als die wesentlichen Eigenschaften des Menschen erachten,
dann kann das Hirntodkonzept nicht als kontextabhdngige Deutung
wahrgenommen werden. Sofern mit der Abgrenzung der Soziologie
gegeniiber anthropologischen Aussagen eine Kritik der Normierung
menschlicher Existenz und der Verschleierung ideologischer Verhalt-
nisse intendiert ist, wird diese Kritik unterlaufen, wenn die gleichen
Menschenbilder zugrunde gelegt werden. Unterstiitzt durch die histo-
risch entstandene disziplindre Arbeitsteilung zwischen Sozial- und
Naturwissenschaften wird so im offentlichen Diskurs westlicher Ge-
sellschaften ein stillschweigender bis offensiver Konsens befordert,
der das genuin Menschliche als das Geistige, die Vernunft, das Be-
wusstsein usw. begreift.

Wichtig ist dabei festzuhalten, das nicht nur jene anthropologi-
schen Deutungen als reduktionistisch zu verstehen sind, die sich auf
universelle, unverdnderliche Wesensmerkmale festlegen, sondern
ebenfalls solche, die den Menschen als historisch wandelbares,
machtvoll diskursiv geformtes, durch und durch kulturelles und ge-
sellschaftliches Wesen beschreiben. Denn mit diesen Interpretationen
werden ebenfalls Vereindeutigungen vorgenommen, die reduktioni-
stisch und ausgrenzend sind. Am Beispiel der Beschreibungen Organ-

22 | Welche normative Bedeutung dem positiven Menschenbild der (alteren)
kritischen Theorie fiir deren theoretischen Grundannahmen zukommt zeigt sich
auch in dem Aufsatz »Individuum« (Institut fiir Sozialforschung 1972).

23 | Genauso wenig, wie ich den Bezug auf die altere kritische Theorie fiir an-
thropologische Fragen heute fiir gédnzlich unangemessen halte — im Gegenteil:
Vgl. dazu meine Auseinandersetzung mit dem theoretischen Motiv des Einge-
denkens der Natur im Subjekt und dessen Bedeutung fiir eine Kritik der Biotech-
nologisierung der Medizin: Manzei (2003a).

64

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

transplantierter, ihrer Angehdrigen und Pflegenden ldsst sich ver-
deutlichen, dass auch kulturalistische Vereindeutigungen den wider-
spriichlichen Selbsterfahrungen der Individuen in der Biomedizin
nicht entsprechen.

In Interviews und anhand der Berichte von Betroffenen der Trans-
plantationsmedizin 1dsst sich nédmlich zeigen, dass sich die Erfahrung
des eigenen Korpers sowie des Korpers der Anderen als widerspriich-
lich und uneindeutig erweist: Es werden sowohl Metaphern der Ge-
staltbarkeit als auch der Unverfiigbarkeit verwendet; es wird sowohl
von Kiinstlichkeit als auch von Natiirlichkeit gesprochen. Vorstellun-
gen des Eigenen und des Fremden, von innen und aufen sind ebenso
bedeutsam, wie die Erfahrung, diese Differenz angesichts der Einver-
leibung chemischer, technischer und organischer Artefakte nicht
mehr machen zu kdnnen. Es zeigt sich, dass die Exfahrung der Unver-
tretbarkeit des eigenen kranken Selbst sowie des Todes auch gegen-
iiber den biotechnologischen Verfiigungen der Medizin bedeutsam
bleiben. Auch die Erfahrung der Individualitdt 16st sich nicht allein
deshalb auf, weil die Korper faktisch geteilt werden. Und nicht zuletzt
spielen fiir Organtransplantierte Erfahrungen von Subjektivitdt und
Handlungsfahigkeit eine ebensolche Rolle, wie das gegenteilige Ge-
fiihl, sich im Netz von diagnostischen und therapeutischen MaRnah-
men aufzuldsen, also kein Selbst, kein abgegrenztes Ich mehr zu
sein.?*

Gegeniiber diesen widerspriichlichern, uneindeutigen Erfahrun-
gen konkreter Akteure in der Medizin erweisen sich Zuschreibungen
der Kontingenz und Wandelbarkeit menschlicher Existenz als ebenso
repressiv, wie die Normierung durch universell giiltige, unveranderli-
che Wesensmerkmale. Jede Vereindeutigung menschlicher Existenz
auf diese oder jene Eigenschaften, wird den widerspriichlichen Erfah-
rungen, die die Individuen in der Biomedizin von sich und anderen
machen, nicht gerecht. Sozialwissenschaftliche Theorien miissen des-
halb mit ihren je konkreten anthropologischen Grundannahmen
ebenso als Akteure in gesellschaftlichen Deutungsprozessen verstan-
den werden, wie die Naturwissenschaften. IThre ambivalente Haltung
zu anthropologischen Annahmen - sie einerseits abzulehnen und an-
derseits implizit und unreflektiert darauf zu rekurrieren — verschleiert

24 | Vgl. hierzu die Interviews, die Ulrike Baureithel, Anna Bergmann sowie
Vera Kalitzkus u.a. mit Transplantierten, ihren Angehdrigen und Pflegenden
durchgefiihrt haben (Baureithel/Bergmann 1999, Kalitzkus 2004). Vgl. dazu
auch Manzei (2003), insbesondere die Einleitung und Kap.5. Ein besonders be-
eindrukkendes Beispiel fiir die ambivalenten Gefiihle Transplantierter stellt
dariiber hinaus die Selbstreflexion des herztransplantierten Philosophen Jean
Luc Nancy dar. Vgl. Nancy (2000).

65

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra lediglich die Beteiligung der Soziologie am Diskurs {iber den Men-
Manzei schen.

Ebenso verkennt auch jeder Versuch, sich methodisch srein de-
skriptivc auf die Grenziiberschreitungen der Biomedizin zu beziehen,
den Anteil sozialwissenschaftlicher Theorien am gesellschaftlichen
Prozess der Deutung. Denn gerade wenn man davon ausgeht, dass so-
ziale Prozesse kontingent sind, also weder aus der Sache heraus bzw.
»naturbedingt« noch strukturfunktionalistisch erklart werden kénnen,
ist es notwendig, nach den sozialen Griinden verdnderter Deutungen
zu fragen. Eine sich rein deskriptiv verstehende Rekonstruktion szi-
entifischer Deutungen, wie des Hirntodkonzepts, kann lediglich indi-
viduelle historische Ereignisse konstatieren, die heute so und morgen
anders sind; damit begibt sie sich jedoch der Mdglichkeit, soziale Zu-
sammenhinge als Erklirungsgriinde in Betracht zu ziehen.?® Sie kann
dann - sofern sie nicht wiederum auf naturalistische bzw. struktur-
funktionalistische Begriindungen zuriickfallen will - keine Aussagen
dariiber machen, warum bestimmte Deutungen iiber Korper und
Krankheit vorgezogen und andere zuriickgewiesen werden oder war-
um bestimmte biomedizinische Verfahren 6konomisch erfolgreich
sind, ohne gegenwdrtig irgendeinen therapeutischen Nutzen aufzu-
weisen. 26

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass jede Vereindeutigung
menschlicher Existenz auf diese oder jene Eigenschaften, ob szientifi-
scher, soziologischer, ethischer, dsthetischer oder sonstiger Proveni-
enz, die Existenzweisen historisch konkreter Menschen um ihre Ent-
faltungsmaglichkeiten beschneidet und dass der unreflektierte Bezug
auf anthropologische Annahmen diese Verkiirzungen verschleiert. Ich
mochte deshalb dafiir plddieren, das begriffliche Instrumentarium der
Soziologie offensiv um anthropologische Deutungen zu erweitern. An-
gelehnt an Helmuth Plessners Theorie des Lebendigen werde ich im
folgenden Abschnitt ausfithren, wie eine solche anthropologische
Fundierung der Soziologie gelingen kann, ohne hinter die Erkennt-
nisse des Sozialkonstruktivismus und die Anthropologiekritik zuriick
zu fallen.

25 | Der Medizinhistoriker Thomas Schlich kann deshalb seine Studie iiber die
Entstehung der Transplantationsmedizin »Die Erfindung der Organtransplanta-
tion« (Hervorhebung A. M.) nennen und behaupten, dass die Genese der Or-
gantransplantation lediglich auf historisch kontingenten Faktoren beruhe, de-
ren Zusammentreffen in keinem gesetzmdRigen Zusammenhang stiinden
(Schlich 1998: 338).

26 | Wie bspw. die private Einlagerung von Nabelschnurblut, in der Hoffnung
daraus in Zukunft irgendwann individuell passende Organe biotechnologisch
herstellen zu kénnen; vgl. dazu Manzei (2003b).

66

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nicht-Identitdt von Mensch und Macht.
Das kritische Potenzial der Theorie exzentrischer
Positionalitat.

Die Theorie des Lebendigen, die Plessner in seinem Werk Die Stufen
des Organischen und der Mensch (Plessner 1975) entwickelt hat, bietet
fiir eine gesellschaftstheoretische Kritik szientifischer Deutungen in-
teressante Anschlussmoglichkeiten.?’ Zum einen (1.) ermdglicht sie
eine differenzierte Deutung menschlicher und anderer Lebewesen,
ohne — wie andere philosophische Anthropologien - ein hierarchi-
sches Entwicklungsprinzip zugrunde zu legen und ohne einen Begriff
des Menschen vorauszusetzen. Zum anderen gelingt es (2.), mit dem
Konzept exzentrischer Positionalitdt ein kritisches Prinzip zu formulie-
ren, dass anthropologische Vereindeutigungen jedweder Art zuriick-
weist und als normativer Bezugspunkt kritischer Gesellschaftstheorie
dienen kann. Zum Schluss (3.) ist es jedoch auch unerldsslich, die mi-
krosoziologische Perspektive des Plessner'schen Ansatzes zu kritisie-
ren, wenn man ihn fiir eine kritischen Auseinandersetzung mit der
Wirkmachtigkeit szientifischer Deutungen fruchtbar machen will.

1. | Obwohl Plessner seine Arbeit in den beiden Vorworten zu den
Stufen selbst im Vergleich mit der Philosophischen Anthropologie und
der Existenzphilosophie diskutiert, entwirft er in den darauf folgen-
den Kapiteln keine Theorie des Menschen, sondern eine Theorie des
Lebendigen, die sich inhaltlich auf natur-, sozial- und geisteswissen-
schaftliche Erkenntnisse stiitzt und methodisch erkenntniskritische,
phinomenologische und hermeneutische Elemente verbindet.?® Da-
bei leitet er weder nach klassischem Muster die Uber- oder Unterle-
genheit der menschlichen Spezies aus einem nur ihr zukommenden
Vermdgen oder Defizit ab, wie es die Anthropologen Max Scheler mit
»dem Geist< oder Arnold Gehlen mit dem »0rganmangel getan haben.
Noch entwirft er einen abstrakten existentialistischen oder system-
theoretischen Ansatz, der von der leiblich-materiellen Grundlage des
Menschen abstrahiert.?’ Er wihlt vielmehr einen grundsitzlich ande-
ren Ausgangspunkt. Er fragt danach, wie unbelebte, belebte und be-
wusstseinsbegabte Dinge im Verhdltnis zu ihrer Umwelt erscheinen. Die
einzige Vorannahme die er dafiir treffen muss, ist keine anthropologi-
sche, sondern eine erkenntnistheoretische: Er geht grundsétzlich da-

27 | Vgl. zur Einfiihrung in die anthropologische Theorie Helmuth Plessners
Arlt (1996), Fischer (2000), Habermas (1958), Honneth/Joas (1980).

28 | Fir die folgende Interpretation des methodischen Vorgehens Plessners
orientiere ich mich an Gesa Lindemann (2002a, 2004).

29 | Vgl. zum Problem systemtheoretischer Deutungen des Menschen in der
Biomedizin: Manzei (2003, Kap. 2).

67

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra von aus, dass sich Entitdten — ob lebendig oder nicht — von ihrer Um-
Manzei gebung abheben, sich von ihr unterscheiden miissen, um als eigen-
stdndig und abgegrenzt wahrgenommen werden zu konnen. Dieses
methodische Vorgehen unterscheidet die Theorie Plessners von klas-
sischen philosophischen Anthropologien, die zumeist einen Begriff

des Menschen voraussetzen.3°

Die Annahme der prinzipiellen Abgegrenztheit von Entitdten zu
ihrer Umwelt wird so zur Grundkategorie seiner Theorie des Lebendi-
gen.?! Nach Plessner ist anhand der Stellung, der Position eines Ob-
jekts zu seinem Umfeld erkennbar, ob es sich um eine unbelebte, eine
belebte oder eine lebendige, bewusstseinshegabte Entitdt handelt.
Diese Verhiltnisbestimmung des je konkreten Gegenstandes zu seiner
»Sphare« wird fiir Plessner zur entscheidenden Grundannahme seiner
Philosophie: Lebendige Dinge, so gelingt es Plessner zu zeigen, un-
terscheiden sich von unbelebten Dingen, indem sie sich selber gegen-
iiber ihrer Umgebung abgrenzen. Die Art und Weise, wie lebendige
Entitéten diese Grenzrealisierung selber vollziehen - sich aktiv auf ih-
re Umwelt beziehen, mit ihr im Austausch stehen und sich ihr gegen-
iiber abgrenzen - nennt Plessner »Positionalitdt«. Und innerhalb der
Gruppe lebendiger Dinge lassen sich belebte von lebendigen und be-
wusstseinsbegabten Dingen noch einmal dahingehend unterscheiden,
wie sie ihre Positionalitdt, also ihre Stellung zur Umwelt und zu sich
selbst, gestalten.3?

Obwohl Plessner mit diesem methodischen Vorgehen keinen Be-
griff des Menschen voraussetzt, ist es ihm dennoch moglich, Aussa-
gen iiber die Erscheinungsweisen historisch konkreter Menschen zu
machen. Denn die Frage nach dem Menschen thematisiert Plessner

30 | Vgl. zu dieser Einschétzung kritisch: Weingarten (2000).

31 | Vgl. zum Folgenden Plessner (1975, 89-123), Manzei (2003, Kap. 4.) so-
wie Fischer (2000: 272f), Habermas (1958), List (2001), Lindemann (2002,
Kap. 1).

32 | Diese Idee der eigenen Grenzrealisierung belebter Entitaten ist der Theo-
rie der Autopoiesis nicht undhnlich, wie sie von Maturana und Varela auf der Ba-
sis der systemischen Biologie Bertalanffys in den 1970er Jahren ausgearbeitet
wurde. Beide Theorien definieren die Merkmale des Lebendigen anhand dessen
Fahigkeit, sich auf die Umwelt zu beziehen und sich gleichzeitig von ihr abzu-
grenzen. Eine entscheidende und fiir die Kritik der Biotechnisierung des Men-
schen bedeutsame Differenz zwischen der Theorie der Positionalitdt und der
Theorie der Autopoiesis betrifft n.a. jedoch die Frage der Materialitdt. Wahrend
es fiir die systemtheoretische Biologie von untergeordneter Bedeutung ist, in
welcher Form sich ein System realisiert — ob physikalisch, biologisch oder virtu-
ell - spielt die Beschaffenheit des Gegenstandes, die leib-kdrperliche Existenz
von Lebewesen fiir Plessners Theorie eine entscheidende Rolle, wie der zweite-
Abschnitt zeigen wird. Vgl. hierzu ausfiihrlich: Manzei (2003).

68

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unter der gleichen Perspektive, wie die Frage nach der Erscheinung
anderer lebendiger Entitdten: als Frage nach der Organisation ihres je
konkreten Selbst- und Umweltverhéltnisses. Die Rede von den Stufen
des Organischen bezeichnet in diesem Sinne also »verschiedene Kom-
plexitdtsstufen der Umweltbeziehung« (Lindemann 2002a) und nicht
Entwicklungsstufen des Lebendigen im Sinne hoherer oder niedrige-
rer Entfaltung des Geistes, des Bewusstseins, der Seele o0.4.

Mit der Kategorie der Positionalitdt hat Plessner so einen theore-
tischen Rahmen entwickelt, der es ihm ermdglicht, zwischen ver-
schiedenen Formen des Lebendigen aufgrund ihres Verhdltnisses zu
sich und ihrer Umwelt zu differenzieren — zwischen »offenen« und »ge-
schlossenen Formen« und innerhalb der geschlossenen Form noch
einmal zwischen »zentrischen« und »exzentrischen Organisationsfor-
men«. In einem zweiten methodischen Schritt wird dann phanomeno-
logisch iiberpriift, ob diese unterschiedlichen Positionalitdtsformen
in der Wirklichkeit auffindbar sind und welche Lebewesen sich durch
welche Organisationsform auszeichnen. Auf diese Weise lassen sich
lebendige Entitdten hinsichtlich ihres Selbst- und Umweltbezugs mit
einander vergleichen — Pflanzen, Tiere und Menschen ebenso, wie Hy-
bride, Aktanten, Stammzellen und sonstige Biofakte. Dieser zweite,
phdnomenologische Schritt kann methodisch als ein »Priifprinzip der
Positionalitdtstheorie« (Lindemann 2002a) verstanden werden: Die
Theorie gilt nur wenn sich Phdnomene zeigen, die den verschiedenen
Formen der Positionalitdt entsprechen. Das heil3t, welche Entitdten
als lebendig gelten konnen, wird anhand der Deutung empirischer Sa-
cherhalte ermittelt.

Mit diesem methodischen Vorgehen erweist sich — und das ist fiir
den Anschluss an die Gesellschaftstheorie bedeutsam - die Frage
nach den Grenzen des Lebendigen als kontext- und deutungsabhdingi-
ger Prozess. Diese Annahme der Deutungsabhdngigkeit bildet die Vor-
aussetzung, um {iiberhaupt die Frage stellen zu konnen, wie in der
Medizin die Grenzen zwischen Menschen und anderen, zwischen Le-
bendigem und Totem gezogen werden. Fiir die Auseinandersetzung
mit dem Himmtodkonzept heil3t das, dass es sich weder von selbst ver-
steht noch universell beantworten ldsst, wer in den Kreis lebendiger
Entitdten gehort und wer nicht, wer ein lebendiger Mensch ist und
wer nicht. Erst wenn der Akt der Grenzziehung zwischen dem Leben-
digen und dem Unbelebten als kontextabhdngige Deutung interpre-
tiert wird, ldsst sich iiberhaupt problematisieren, wie diese Deutung
geschieht, welchen Interessen sie folgt, welchen Machtverhdltnissen
sie unterliegt. Solange die Soziologie diesen Prozess implizit als
selbstverstandlich und quasi naturgegeben voraussetzt, kann sie die
Frage nach der Deutung nicht stellen. Mit Plessners Theorie exzentri-
scher Positionalitdt gewinnt die Soziologie ein Verfahren, mit dem
sich die eigenen anthropologischen Grundannahmen denaturalisieren

69

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra lassen, ohne auf jegliche Differenzierungen zwischen Menschen und
Manzei anderen verzichten zu miissen.

2. | Dariiber hinaus formuliert die Theorie exzentrischer Positionali-
tdt ein kritisches Prinzip, das als normativer Bezugspunkt kritischer
Gesellschaftstheorie dienen kann, ohne auf eine positive Vorstellung
unverfiigbarer Natur zuriickgreifen zu miissen. Indem Plessner auf al-
len Komplexitdtsstufen seiner Theorie konsequent antireduktioni-
stisch argumentiert, formuliert er nicht nur eine Kritik an den Natura-
lisierungen szientifischer Bestimmungen. Es gelingt ihm dariiber hin-
aus, eine dialektische Anthropologie zu entwickeln, die die menschli-
che Existenz als unausdeutbar begreift und somit Vereindeutigungen
jedweder — szientifischer ebenso wie kulturalistischer, ethischer oder
dsthetischer — Art zuriickweist.

Eine fiir die kritische Reflexion szientifischer Deutungen ent-
scheidende Annahme seiner Theorie ist, dass bereits die Deutung un-
belebter Dinge konsequent antireduktionistisch gedacht wird. Denn
schon das physikalische Objekt geht, nach Plessner, in der Art und
Weise seines empirischen Erscheinens nicht auf. Um vielmehr die un-
terschiedlichen empirischen Seiten eines Objekts — quantitative wie
qualitative, sinnlich wie technisch wahrnehmbare - als einheitliche
Erscheinung eines Gegenstandes begreifen zu konnen, bedarf es viel-
mehr eines Bezugspunktes, der dem Beobachter nicht erscheint, den
er vielmehr aus der Konstellation der wahrmehmbaren Aspekte zu ein-
ander erschlieBen muss.33 Damit erfordert bereits die Wahrmehmung
unbelebter Objekte ein Wissen vom Gegenstand, dass nicht in dessen
empirischer Erscheinung aufgeht, sondern der Deutung unterliegt.
Diese »Doppelaspektivitdt«, wie Plessner die Verbindung wahrnehm-
barer und nicht wahrnehmbarer Seiten des Gegenstandes bezeichnet,
ist ein Grundaspekt aller Entitdten und gilt auch fiir die Erscheinung
lebendiger Dinge. Mit diesem Kriterium der »Doppelaspektivitdt des
gewohnlichen Wahrmehmungsdinges« hebt Plessner die Bedeutung
nicht naturwissenschaftlichen Wissens fiir szientifische Bestimmun-
gen hervor und formuliert damit bereits fiir die Deutung unbelebter
Erscheinungen ein antireduktionistisches Prinzip.

Auf der Ebene belebter Dinge gewinnt dieses Prinzip noch einmal
besondere Ausprdgungen. Anders als unbelebte Dinge zeichnen sich
belebte Dinge dadurch aus, dass sie sich gegeniiber ihrer Umgebung
selber abgrenzen; ein Umweltverhiltnis, das Plessner — wie schon ge-
sagt — als Positionalitdt bezeichnet. Belebte Dinge lassen sich nun
wiederum dahingehend unterscheiden, in welcher Form sie ihr Um-

33 | Um die Asche einer Zigarre als die Asche einer Zigarre deuten zu kdnnen,
bedarf es eines nicht nur naturwissenschaftlichen Wissens, das iiber die che-
misch-physikalische Analyse der Asche hinausgeht; vgl. Plessner (1975: 80 ff.).

70

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weltverhdltnis realisieren. Plessner differenziert hier zwischen offenen
und geschlossenen Formen der Positionalitdt. Als offene Positionalitét
beschreibt er bspw. das Umweltverhdltnis von Pflanzen, welches sich
dadurch auszeichnet, dass sich der Austausch mit der Umwelt als un-
mittelbarer chemischer Prozess an den Aulengrenzen der Pflanze
vollzieht. Sie ist ihrer Struktur nach »unselbstandig«, in ihren natiir-
lichen Lebenskreis eingegliedert und an ihren »Standort« gebun-
den.3* Anders hingegen jene Lebewesen, deren Existenz als geschlos-
sene Form erscheint; fiir sie gibt es wiederum zwei Moglichkeiten den
Austausch mit der Umwelt zu vollziehen: eine zentrische und eine ex-
zentrische.

Als zentrisch organisiert erscheinen erst jene Lebewesen, die iiber
ein zentrales Nervensystem verfiigen, wie bspw. Tiere. Uber dieses
Zentralorgan ist das Tier »in seine Mitte gesetzt«, wie Plessner es
nennt. Das heif3t, insofern sich ein zentrisches Lebewesen »selbst-
stdndig« und »mittelbar« in seiner Umgebung bewegt, reproduziert es
sich »als ein auf eine Mitte hin organisiertes Organsystem« (Hon-
neth/Joas 1980: 75). Wichtig ist nun, dass sich bereits auf dieser Ebe-
ne, also bei zentrisch organisierten Lebensformen, Momente von
Spontanitdt und Subjektivitdt erkennen lassen. Denn aufgrund ihrer
»Beweglichkeit« sind bspw. Tiere zu einem auf Umweltreize hin rea-
gierenden Verhalten aus sich heraus gezwungen; Reiz und Reaktion
miissen »spontan« zugeordnet werden. Insofern zentrisch organisier-
te Lebensformen damit nicht nur auf die duflere Welt reagieren, son-
dern ebenso auf ihre eigene Existenz, ist bereits auf dieser Ebene eine
einfache Form von »Reflexivitdt« mdglich: Auch tierische Lebensfor-
men konnen sich ihre korperlichen Bediirfnisse selbst zum Gegen-
stand machen, sie auf die eine oder andere Weise befriedigen oder
aufschieben. Diese Form der Selbst-Distanz beschreibt Plessner als
das Verhdltnis von Leib und Kérper (Plessner 1975: 237 ff.).

Dabei bezeichnen die Begriffe sLeib< und »Kérper< jedoch keine po-
sitiv unterscheidbaren Entitdten; in ihrer gegenstandlichen Dimension
sind Leib und Koérper vielmehr identisch. Der Ausdruck >Korper« steht
vielmehr fiir die Fahigkeit, sich die eigene Existenz zum Gegenstand zu
machen zu kénnen, bspw. Bediirfnisse wie Hunger, Schutz, Reinlich-
keit usw. wahrzunehmen und aktiv, den Umweltverhdltnisse entspre-
chend, zu befriedigen. Der Begriff >Leib< hingegen bezeichnet die exi-
stenzielle Dimension des Korpers, von der jeder Reiz ausgeht und auf
den sich jede Handlung richtet — von Plessner auch als Zustdndlichkeit
bezeichnet. Beide Dimensionen - Leib/Zustdndlichkeit sowie Korper/

34 | »0ffen ist diejenige Form, welche den Organismus in allen seinen Le-
bensduBerungen unmittelbar seiner Umgebung eingliedert und ihn zum un-
selbstandigen Abschnitt des ihm entsprechenden Lebenskreises macht« (Pless-
ner 1975: 219).

71

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra Gegenstandlichkeit — stehen in einem wechselseitigen Bedingungs-
Manzei verhdltnis zueinander, beide finden in der jeweils anderen Seite ihre
Ermdglichung sowie ihre Grenze.

Mit diesem dialektischen Selbstverhdltnis zentrischer Lebensfor-
men verbindet sich ein kritisches Prinzip, das in der Auseinanderset-
zung um die Biomedizin als normativer Bezugspunkt dienen kann.
Denn jede Art und Weise, sich den Korper zum Gegenstand zu ma-
chen, seine Bediirfnisse zu befriedigen oder eben auch technische
Eingriffe vorzunehmen, hat existenzielle Bedeutung fiir das Lebewe-
sen selbst, fiir seine Leiblichkeit, seine Zustandlichkeit. Und umge-
kehrt, ist die leibliche Existenz die Voraussetzung aktiver Bediirfnis-
befriedigung, bzw. eines jeden technischen Eingriffs. Jedes Korperer-
leben, auch jene unvertretbar subjektiven Empfindungen wie Hunger,
Durst, Schmerz, Krankheit usw. sind bereits auf der Ebene zentrischer
Lebensformen nur vermittelt zu denken. Jeder Versuch, leibliche und
korperliche bzw. existenzielle und gegenstandliche Erfahrungen von
einander getrennt positiv auszuweisen, wird der dialektischen Struk-
tur der Doppelaspektivitdt leib-korperlicher Existenz nach Plessner
nicht gerecht.>”

Die Technisierung des Lebendigen ldsst sich damit bereits auf der
Ebene zentrischer Positionalitdt als Gestaltungs- und Verdanderungs-
potenzial begreifen, das seine Bedingung und Grenze notwendig in
der dialektischen Struktur der Selbstbeziiglichkeit, also in der leib-
korperlichen Existenz des Lebewesens findet: Eine vollstdndige Tech-
nisierung, also eine Gestaltung, die das Lebewesen ungeachtet seiner
spontanen, selbstreflexiven Bediirfnisstruktur nach rein dulieren
MaRstdben formt, wiirde letztlich das Objekt ihrer Verfiigung — das
zentrische Lebewesen selbst — zerstoren. Eine solche >Entleiblichungg,
eine Missachtung seiner reflexiven Form, wiirde die Existenzweise des
Lebewesens auf eine einfache, rudimentére, nicht selbstbeziigliche
Organisation des Lebens reduzieren und damit eine Existenzweise
schaffen, die etwa der einer Pflanze gleichkédme. Falls und sofern dies
jedoch nicht die Intention des technischen Eingriffs wédre, konnte
auch den Akteuren des Biomedizin die Anerkennung dieser Grenze
unterstellt werden.

35 | Der Philosoph Hans-Peter Kriiger bspw. versucht die Kategorie des Leibes
als unmittelbare und die des Korpers als mittelbare Selbsterfahrung zu be-
schreiben (Kriiger 2000: 293 ff.). Der Schmerz sei eine AuRerung des Leibes
(»Leibesnot«), wahrend schmerzstillende MaRnahmen dem Kérper zuzuordnen
seien. Diese positivistische Trennung von Leib und Korper ist m. E. mit der
Plessner’schen Theorie nicht nur nicht vertretbar, sie verschenkt dariiber hin-
aus das kritische, nicht-reduktionistische Potenzial der Positionalitdtstheorie.
Vgl. hierzu Plessner (1975, Kap. 7) und als Kritik an einer Position wie der Krii-
gerschen Gamm (2001a).

72

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ebenso jedoch, wie sich mit der dialektischen Verhltnisbestim-
mung von Leib und Korper eine Minimalbedingung biotechnologi-
scher Verfiigung formulieren lasst, ldsst sich auch die Forderung einer
volligen technischen Enthaltsamkeit zuriickweisen: Sofern zentrische
Lebensformen, aufgrund ihrer reflexiven Organisation ohnehin darauf
verwiesen sind, ihr Selbst- und Umweltverhdltnis aktiv gestalten zu
miissen, lasst sich nicht begriinden, warum dies nicht prinzipiell auch
technisch geschehen kann. Was heiRt das am Beispiel? Je nach Um-
gebung, in der zentrische Lebewesen, wie bspw. Tiere, leben, ist ihr
Selbstbezug auch technisch (im weitesten Sinne méglich): Sie kon-
nen Verhaltenstechniken oder Werkzeuge verwenden, um an Futter zu
gelangen; sie konnen andere Lebewesen instrumentell zur Befriedi-
gung ihrer Bediirfnisse einsetzen; und sie konnen auch an den tech-
nologischen und pharmakologischen Errungenschaften teilhaben, die
die Biomedizin bereitstellt. Die Grenzen der Technisierung liegen in
der dialektischen Organisationsform zentrischer Lebewesen selbst;
dort, wo die existenzielle, zustdndliche Dimension auf die (techni-
sche) Verfiigung/Gestaltung reduziert werden soll, wenn bspw. eine
medikamentdse Therapie einen reflexiven Selbstbezug verhindert,
statt unterstiitzt.

Die Mdglichkeit der Selbstdistanz, die mit dem Verhdltnis von Leib
und Korper bereits zentrisch organisierten Lebensformen zukommt,
bleibt nun auch auf jener Komplexitdtsstufe erhalten, der Plessner die
Erscheinung des Menschen zuordnet, der exzentrischen Positionalitt.
Fiir exzentrische Lebensformen, wie Menschen, gilt, dass sie ihren
Umweltbezug - ebenso wie zentrische Lebensformen — auf der Basis
ihrer leib-korperlichen Existenz realisieren miissen. Es gibt fiir Tiere
wie fiir Menschen keine Organisationsform jenseits ihrer leib-kdrperli-
cher Existenz. Gegeniiber der einfachen Selbst- und Umweltbezogen-
heit zentrischer Lebensformen jedoch erscheint die Mdglichkeit
menschlicher Selbstdistanz noch einmal um eine Reflexionsstufe ge-
steigert. Aufgrund seiner exzentrischen Organisation muss der
Mensch nicht nur die Zustandlichkeit und Gegensténdlichkeit seiner
leib-korperlichen Existenz zum Ausgleich bringen; er muss diesen
Ausgleich dariiber hinaus reflexiv vollziehen. Er kann sich seine leib-
korperliche Existenz selbst wiederum denkend und handelnd zum Ge-
genstand machen kann - ob mythisch, religios, symbolisch oder heu-
te eben auch technologisch und virtuell. Obwohl sich Abstraktionsfa-
higkeit damit auch fiir Plessner als bedeutsame Fdhigkeit des Men-
schen erweist, ldsst sich die menschliche Existenz nach seiner Theorie
jedoch nie auf ihre geistige, symbolische oder technische Form redu-
zieren, weil die exzentrische Positionalitdt eine leib-korperliche Exi-
stenz voraussetzt.

»Mensch sein ist an keine bestimmte Gestalt gebunden [...] und konn-

te daher auch unter mancherlei Gestalt stattfinden, die mit der uns

73

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra
Manzei

bekannten nicht tibereinstimmt. Gebunden ist der Charakter des Men-

schen nur an die zentralistische Organisationsform, welche die Basis

fiir seine Exzentrizitdt abgibt.« (Plessner 1975: 293)

Gebunden an ihre leib-korperliche Existenz weist die exzentrische Le-
bensform insofern gleichwohl immer schon iiber ihre zentrische Basis
hinaus. Als distanziertes Gegeniiber ist sie in ein AuRen »gestellt,
sie erfahrt sich trotz ihrer Gebundenheit im »Hier-und-Jetzt« immer
auch als »zeit- und ortlos« (Plessner 1975: 288 ff.). Hinter diese
Selbstdistanz gibt es fiir exzentrisch organisierte Lebewesen kein Zu-
rlick. Dieses distanzierte und zugleich gebundene Selbstverhiltnis er-
lebt der Mensch als fundamentalen Bruch seiner Existenz, der alltags-
weltlich eine permanente Vermittlungsleistung erfordert, die gleich-
wohl nie erreicht wird. Es kommt in jeder AuRerung, jedem Bediirfnis,
in jeder Empfindung und in jeder aktiven Gestaltung des Selbst und
der Welt zum Ausdruck. Jedes Korpererleben, auch jene unvertretbar
subjektiven Empfindungen wie Hunger, Durst, Schmerz und Krank-
heit sind immer schon durch das gebrochene Verhiltnis zu sich selbst
geprdgt. Orientiert an seiner sozialen und natiirlichen Umgebung
muss er der Zwiespdltigkeit seiner Existenz Gestalt verleihen. Mit den
Worten Plessners, »muss er sich zu dem, was er schon ist, erst ma-
chen. Nur so erfiillt er die ihm, mit seiner vitalen Daseinsform aufge-
zwungenen Weise, im Zentrum seiner Positionalitét nicht einfach auf-
zugehen [...]. Der Mensch lebt nur, indem er sein Leben fiithrt« (Pless-
ner 1975: 309 £.) .

Im Kontext technischer Zivilisation ist dieser Vollzug des Lebens
immer auch ein technologischer. Fiir die Frage nach der Erscheinung
menschlicher Existenz in der Biomedizin heil3t das, der Umgang mit
Krankheit und Korper, mit Geburt und Tod ist immer auch technisch
moglich. Bezogen auf das Hirntodkonzept lieRe sich sogar sagen,
dass erst technologische, pharmakologische und soziale Verfahren die
exzentrische Organisationsform komatdser Patienten aufrechterhal-
ten; indem Beatmung und Medikation die zentrische Organisation er-
moglichen und Beziehungspartner und andere soziale Akteure vor-
iibergehend die notwendige Selbstdistanz gewdhrleisten. Gleichwohl
erfordert exzentrische Lebensform eben auch, nicht im Vollzug der
Vermittlung aufzugehen. Weshalb Hirntote dann keine exzentrische
Organisationsform mehr aufweisen, wenn jegliche Selbstdistanz von
technischen Verfahren und anderen sozialen Akteuren iibernommen
wird. Selbst dann wiirden sie jedoch, nach Plessner, noch nicht als tot
gelten, wird ihre zentrische Basis doch im Zusammenspiel von Leib/
Korper und Technik aufrechterhalten.

Insofern exzentrisch organisierte Lebewesen immer schon iiber
die Vermittlungsleistung hinaus sind, die sie notwendig vollziehen
miissen, um ihr Leben zu fithren, sind sie auch nie mit der Vermitt-
lung selbst identisch - sie sind nicht nur Hybride, technische Artefak-

74

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

te, Klone oder hirntot, ebenso wenig, wie sie mit Diskurs, Sprache,
Kultur, Sozialitdt oder Geschlechtlichkeit identisch sind. Jede Identi-
fikation entsprache vielmehr der Reduktion exzentrischer Lebensfor-
men auf ihre Vermittlungsleistung und damit der Vereindeutigung ex-
zentrischer Organisation auf ihre zentrische Basis.

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass es Plessners so auf jeder
Komplexitdtsstufe gelingt, die Positionalitdtstheorie des Lebendigen
antireduktionistisch zu konzeptualisieren und auch anthropologische
Deutungen als kontext- und deutungsabhdngige Prozesse zu begrei-
fen. Mit der dialektischen Konzeption der Positionalitatstheorie for-
muliert er ein kritisches Prinzip, das jede Vereindeutigung anthropo-
logischer Bestimmungen - ob natur- oder sozialwissenschaftlicher
Provenienz - zuriickweist. Dies gelingt ihm, ohne die Mdglichkeit der
Differenzierung zwischen unterschiedlichen Existenzweisen des Le-
bendigen aufzugeben.3® Mit dem Rekurs auf die Positionalitatstheorie
Plessners hdtte eine kritische Gesellschaftstheorie die Mdglichkeit ge-
wonnen, die eigenen anthropologischen Annahmen zu hinterfragen,
indem die Frage nach den Grenzen des Menschlichen grundsdtzlich
als kontextabhdngiger Deutungsprozess interpretiert wird. Vereindeu-
tungen jedweder Art lassen sich dann auf ihre historisch-konkreten
gesellschaftlichen Wurzeln zuriickfiihren und die Frage nach dem
Menschen ldsst sich im Rahmen der Theorie exzentrischer Positionali-
tdt nicht mehr universell beantworten: Was als dem Menschen we-
sentlich erachtet und wer als alter Ego erfahren wird, hiangt vom hi-
storisch-konkreten Kontext der jeweiligen sozialen und kulturellen
Umwelt ab.

Dariiber hinaus formuliert Plessner jedoch mit der Annahme des
immer auch zentrischen Charakters exzentrischer Positionalitdt eine
universell giiltige Minimalbedingung menschlicher Existenz, die gera-
de nicht von der Leib-Korperlichkeit des Menschen abstrahiert: Jede
exzentrische Gestalt des Menschen setzt seine leib-korperliche Exi-
stenz voraus. Erst diese Annahme macht es mdglich, zwischen kon-
kreten biomedizinische Erscheinungen des Lebendigen — wie Stamm-

36 | Damit erweist sich seine Theorie auch gegeniiber sg. postmodernen kon-
struktivistischen Theorien, wie bspw. denen von Donna Haraway oder Bruno
Latour, als vorteilhaft. Beide haben namlich zum einen das Problem, dass sie
mit der Abkehr vom Natur-Begriff ihre normative Basis und damit die Mdglich-
keit von Kritik untergraben. Zum anderen erlauben Vermittlungsbegriffe, wie
Cyborg oder Hybrid, keine Differenzierung zwischen unterschiedlichen Erschei-
nungsweisen des Lebendigen mehr: In einer technisierten Welt erscheinen alle
Lebewesen irgendwie als Cyborgs oder Hybride. Vgl. zur Problematik der Abkehr
vom Natur-Begriff: Manzei (2003a) sowie zur Kritik der normativen Grundlagen
bei Donna Haraway: Braun (1998), Weber (1998, 2000). Zur Kritik an Latour:
Gransee (2003), Gamm (2001).

75

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra zellen, Embryonen und Hirntoten — differenzieren zu konnen. Dar-

Manzei iiber hinaus ldsst die Positionalitdtstheorie die Frage offen, ob aus-

schlieRlich Menschen als exzentrisch organisierte Lebewesen gedeu-

tet werden konnen, und erdffnet damit prinzipiell die Denkmdglich-

keit fiir alternative Existenzweisen — sofern diese nicht jenseits eines
leib-korperlichen Daseins gedacht werden.

3. | Zum Schluss sei noch auf ein Problem verwiesen, das mit der
Relektiire der Positionalitdtstheorie aus gesellschaftstheoretischer
Perspektive verbunden ist. Denn es gelingt zwar mit Plessner, die
Grenzziehungen zwischen lebendigen und unbelebten Dingen als hi-
storisch konkrete Deutungsprozesse und damit die Antworten auf an-
thropologische Fragen als kontingent auszuweisen; allein auf dieser
Grundlage ldsst sich jedoch noch nichts dariiber sagen, warum in wel-
chem Zusammenhang bestimmte Deutungen bevorzugt und andere
zuriickgewiesen werden. Anders gesagt: Mit der Rede von der histori-
schen Kontingenz sozialer Deutungen verbindet sich hdufig — implizit
oder explizit — die Vorstellung der Zufdlligkeit; ein Ereignis sei, ob-
wohl so eingetreten, prinzipiell auch anders méglich gewesen.3” Die
Herkunft des Begriffs aus dem lateinischen Wort >contingeres, was so-
viel bedeutet, wie »sich beriihren¢, >zusammenfallen¢, und seine Ab-
leitung im Deutschen im Sinne von Zufall, Unbestimmtheit (Indeter-
mination)® legen diese Deutung ja auch nahe.

Gleichwohl handelt es sich bei biotechnologischen Interpretatio-
nen des Menschlichen nicht um zuféllige Interpretationen, sondern
um wirkmdchtige, umkdmpfte Deutungen. Dass sich bestimmte Deu-
tungen als sozial dominant erweisen, ist nicht nur der Form der be-
zeichneten Lebewesen geschuldet, sondern auch eine Frage konkreter
Machtverhdltnisse. Es gibt jeweils konkret benennbare Griinde indivi-
dueller wie institutioneller Akteure, bestimmte Deutungen zu prafe-
rieren und andere zuriickzuweisen. Dass bspw. Krankheiten heute als
»Organ-, Zell- oder Gendefekte« verstanden werden, ist nicht nur eine
Frage der Angemessenheit oder Unangemessenheit anthropologischer
Deutungen, sondern der Durchsetzung biotechnologischer Interessen
in medizinischen sowie alltagsweltlichen Vorstellungen iiber den
menschlichen Korper. Dass Coma-depassé-Patienten heute als Tote
gelten und dass das Hirntod-Konzept seit seiner Entstehung zuneh-
mend mehr Kérperbewegungen (der Arme, der Beine, des Gesichts)

37 | So deutet bspw. der Medizinhistoriker Thomas Schlich die Entstehung
des Organersatzkonzeptes in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts. Vgl.
Schlich (1995).

38 | Vgl. zum Begriff der Kontingenz: Ritter (1980: 1027).

76

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als mit dem Tod vereinbar interpretiert3?, ist auch einem wachsenden
transplantationsmedizinischen Organbedarf geschuldet.

Eine kritische Analyse muss auch soziale Ursachen anthropologi-
scher Deutungen benennen und als historisch entstandene herleiten
konnen. Sie muss ebenso fragen konnen, welche Attraktivitdt bio-
technische Konzeptionen fiir die betroffenen Individuen besitzen, wie
sie strukturelle Machtverhdltnisse und Institutionalisierungsprozesse
thematisieren kdénnen muss. Genau das ist jedoch im Anschluss an die
Theorie Plessners allein nicht moglich. Ausgehend von den sozialwis-
senschaftlichen Arbeiten Plessners, wie bspw. Macht und menschliche
Natur (Plessner 1931), ist es zwar mdoglich, subjektive Machtbeziehun-
gen als Interaktion zwischen Individuen zu thematisieren, strukturel-
le Macht- und Herrschaftsverhdltnisse lassen sich damit jedoch nicht
erfassen bzw. erklaren. Eigentum bspw. ldsst sich mit Plessner zwar
als individueller Besitz, nicht jedoch als gesellschaftliche Institution
thematisieren. Ebenso lasst sich das Hirntodkonzept zwar als Grenzre-
gime der Inklusion und Exklusion sozialer Akteure in den Bereich des
Menschlichen interpretieren*® und damit als Machtverhiltnis zwi-
schen den je konkreten Akteuren (Patienten, Arzte, Pflegepersonal
etc.) in den Blick nehmen; der Prozess seiner Institutionalisierung zu
einem wirkmdchtigen, handlungsleitenden und global agierenden Re-
gime lésst sich jedoch ohne den Rekurs auf macht- bzw. herrschafts-
theoretische Ansdtze nicht nachvollziehen.

Will man den Prozess seiner Institutionalisierung problematisie-
ren muss man also vielmehr auch den gesellschaftlichen (politischen,
Okonomischen) Kontext thematisieren, zu dem die zunehmende
Technisierung der Medizin ebenso gehort, wie der Umbau des Ge-
sundheitswesens nach marktwirtschaftlichen Prinzipien (wie die Indi-
vidualisierung und Privatisierung von Verantwortung, von Krank-
heitsursachen, von Gesundheitsleistungen, die Implementation von
Wettbewerb usw.). Das Hirntodkonzept muss dann im Lichte einer
Medizin gesehen werden, die biotechnische Therapien (Organtrans-
plantationen, Stammzelltransplantationen usw.) auch deswegen for-
ciert, weil damit auf dem Gesundheitsmarkt hohere Gewinne zu erzie-
len sind, als mit sozial- und gesundheitspolitischen Praventionsmal3-
nahmen. Um diesen institutionellen Charakter des Hirntodkonzepts
(oder auch der Stammzellforschung*!) zu problematisieren, darf es
ergianzender theoretischer Ansétze, die gesamtgesellschaftliche Pro-
zesse nicht nur vom Individuum ausgehend thematisieren. Und hier
liegen m.E. auch die eigentlichen Herausforderungen, bei der Frage

39 | Vgl. dazu Lindemann (2003).
40 | Vgl. hierzu ausfiihrlich: Lindemann (2003).
41 | Vgl. dazu Manzei (2003b, 2005).

77

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra nach der Verbindung zwischen gesellschaftstheoretischen und an-
Manzei thropologischen Ansdtzen.

Literatur

Adorno, T.W./Gehlen, A. (1965): »Ist die Soziologie eine Wissen-
schaft vom Menschen? Ein Streitgesprdchg, in: F. Grenz (Hrsg.),
Philosophie in Grundbegriffen, 1974, Frankfurt a. Main, S. 225-
255.

Arlt, G. (1996): Anthropologie und Politik. Ein Schliissel zum Werk Hel-
muth Plessners, Miinchen.

Barkhaus, A. et al. (Hrsg.) (1996): Identitit, Leiblichkeit, Normativi-
tit — Neue Horizonte anthropologischen Denkens, Frankfurt a.
Main.

Barkhaus, A./Fleig, A. (2002a): »Korperdimensionen oder die un-
mogliche Rede von Unverfiigbarem«, in: A. Barkhaus/A. Fleig
(Hrsg.), Grenzverldufe. Der Kérper als Schnittstelle, S. 9-25.

Barkhaus, A./Fleig, A. (Hrsg.) (2002): Grenzverliufe. Der Korper als
Schnittstelle, Miinchen.

Baureithel, U./Bergmann, A. (1999): Herzloser Tod. Das Dilemma
der Organspende, Stuttgart.

Beck, U. (1986): Die Risikogesellschaft, Frankfurt a. Main.

Becker, E./Jahn, T. (2003): »Umrisse einer kritischen Theorie gesell-
schaftlicher Naturverhiltnisse«, in: G. Bohme/A. Manzei (Hrsg.),
Kritische Theorie der Technik und der Natur, Miinchen, S. 91-113.

Bender, W./Hauskeller, C./Manzei, A. (Hrsg.) (2005): Grenziiber-
schreitungen. Kulturelle, religiose und politische Konflikte in der
Stammzellforschung weltweit, Miinster, i. E.

Bohme, G. (1985): Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Darm-
stddter Vorlesungen, Frankfurt a. Main.

Bohme, G. (1997): »Natur«, in: C. Wulf (Hrsg.), Vom Menschen.
Handbuch Historische Anthropologie, Weinheim, Basel, S. 92-119.

Bohme, G. (1999): »Kritische Theorie der Natur«, in: Zeitschrift fiir
Kritische Theorie, 9/1999, S. 59-73.

Béhme, G. (2002): »Uber die Natur des Menschen, in: A. Barkhaus/
A. Fleig (Hrsg.), Grenzverldufe. Der Kérper als Schnittstelle, Miin-
chen, S. 233-248.

Bohme, G./Manzei, A. (2003): Kritische Theorie der Technik und der
Natur, Miinchen.

Braun, K. (1998): »Mensch, Tier, Schimdre: Grenzauflosungen durch
Technologie«, in: G.-A. Knapp (Hrsg.), Kurskorrekturen, Frankfurt
a. Main.

Bundeszentrale fiir gesundheitliche Aufkldrung 11/97: Broschiire
zur Organspende.

78

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERbach, W. (1998): »Die Exzentrische Position des Menschen, in:
Freiburger Universitdtsbldtter, Heft 139, Mdrz 1998, S. 143-151.
Fischer, J. (2000): »Exzentrische Positionalitdt. Plessners Grundka-
tegorie der philosophischen Anthropologie«, in: Deutsche Zeit-

schrift fiir Philosophie, Jg. 48, Heft 2, S. 265-288.

Gamm, G. (2000): Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbe-
stimmten, Frankfurt a. Main.

Gamm, G. (2001): »Menschliche und nicht-menschliche Wesen. Zur
Wissenschafts- und Technikforschung von Bruno Latour«, in:
Rechtshistorisches Journal, 20/2001, S. 136-161.

Gamm, G. (2001a): »Aus der Mitte denkenc. Die >Natur des Men-
schen¢ im Spiegel der Bio- und Informationstechnologie«, in:
Zeitschrift fiir Kritische Theorie, 12/2001, S. 29-51.

Gamm, G. (2004): Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstrukti-
on von Subjektivitdt, Berlin/Wien.

Gehlen, A. (1993): Anthropologische und sozialpsychologische Unter-
suchungen, Einbeck bei Hamburg, S. 44-77.

Geyer, C. (Hrsg.)(2001): Biopolitik. Die Positionen, Frankfurt a.
Main.

Gorg, C. (2003): Regulation der Naturverhltnisse. Zu einer kritischen
Theorie der ékologischen Krise, Miinster.

Gransee, C. (2003): »Uber Hybridproduktionen und Vermittlungen —
Relektiiren der kritischen Theorie im biotechnischen Zeitalter,
in: G. Bohme/A. Manzei (Hrsg.), Kritische Theorie der Technik und
der Natur, S. 187-199.

Habermas, J. (1958): »Philosophische Anthropologie«. Ein Lexikon-
artikel, in: ders. (1973), Kultur und Kritik, S. 89-111.

Haraway, D. (1995): Die Neuerfindung der Natur; Primaten, Cyborgs
und Frauen, Frankfurt, Main/New York.

Hauser-Schdublin, B. et al. (2001): Der geteilte Leib. Die kulturelle
Dimension von Organtransplantation und Reproduktionsmedizin in
Deutschland, Frankfurt, Main/New York.

Hauskeller, C. (2000): Das paradoxe Subjekt, Tiibingen.

Hauskeller, C. (Hrsg.) (2002): Humane Stammzellen. Therapeutische
Optionen, Okonomische Perspektiven, Mediale Vermittlung, Lenge-
rich.

Hoff, J./in der Schmitten, J. (Hrsg.) (1994): Wann ist der Mensch
tot? Organverpflanzung und Himtodkriterium, Reinbek bei Ham-
burg.

Holz, H.H. (2003): Mensch — Natur. Helmuth Plessner und das Kon-
zept einer dialektischen Anthropologie, Bielefeld.

Honneth, A./Joas, H. (1980): »Anthropologie als Handlungslehre.
Arnold Gehlens Entwurf einer systematischen Anthropologiex, in:
dies.: Soziales Handeln und menschliche Natur, S. 48-62.

79

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra
Manzei

Horkheimer, M. (1935): »Bemerkungen zur philosophischen An-
thropologie«, in: ders. (1988): Gesammelte Schriften, Bd. III, S.
249-267.

Institut fiir Sozialforschung (1972): »Individuumg, in: dies.: Sozio-
logische Exkurse, Frankfurt a. Main, S. 40-54.

Jdger, U. (2004): Der Korper, der Leib und die Soziologie. Konigstein/
Taunus.

Kalitzkus, V. (2003): Leben durch den Tod, Frankfurt a. Main.

Kamper, D. (1973): Geschichte und menschliche Natur, Miinchen.

Kamper, D. (1996): »Menschg, in: C. Wulf (Hrsg.) (1997), Vom Men-
schen. Handbuch Historische Anthropologie, Weinheim/Basel, S.
85-92.

Kriiger, H.-P. (2000): »Das Spiel zwischen Leibsein und Koérperha-
ben. Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie«, in: Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 48, Heft 2, S. 289-318.

Landweer, H. (2002): »Konstruktion und begrenzte VErfiigbarkeit
des Korpers«, in: A. Barkhaus/A. Fleig (Hrsg.), Grenzverldufe. Der
Korper als Schnittstelle, Miinchen, S. 47-64.

Latour, B. (1985): Wir sind nie modermn gewesen. Versuch einer sym-
metrischen Anthropologie, Berlin.

Lindemann, G. (2000): »Der lebendige Korper — ein utopisches Ob-
jekt der szientifischen Wissbegierde«, in: A. Barkhaus/A. Fleig
(Hrsg.), Grenzverldufe. Der Korper als Schnittstelle, Miinchen, S.
211-232.

Lindemann, G. (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-techni-
schen Konstruktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin,
Miinchen.

Lindemann, G. (2002a): »Kritik der Soziologie«, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie, Nr. 50, S. 227-245.

Lindemann, G. (2003): Beunruhigende Sicherheiten. Zur Genese des
Himtodkonzeptes, Konstanz.

Lindemann, G. (2004): »Reflexive Anthropologie und die Analyse
des Grenzregimes«, in: U. Brockling et al. (Hrsg.), Disziplinen des
Lebens. Zwischen Anthropologie, Literatur und Politik, Tiibingen, S.
23-34.

List, E. (1997): »Telenoia — Lust am Verschwinden? Technologie als
Substitution des Lebendigen«, in: Das Argument. Zeitschrift fiir
Philosophie und Sozialwissenschaften 4/1997, S. 495-506.

List, E. (2001): Grenzen der Verfiigharkeit, Wien.

Manzei, A. (1997): Himtod, Herztod, ganz tot? Von der Macht der Me-
dizin und der Bedeutung der Sterblichkeit fiir das Leben, Frankfurt
a. Main.

Manzei, A. (2000): »Gewalt des Todes — Bemdchtigung des Lebens.
Die Transplantationsmedizin und die Bestimmung des Todes, in:

80

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialwissenschaftliche Informationen, Nr. 29, Heft 2/2000, S. 88-
96.

Manzei, A. (2003): Kérper — Technik — Grenzen. Kritische Anthropolo-
gie am Beispiel der Transplantationsmedizin, Miinster/Hamburg.

Manzei, A. (2003a): »Eingedenken der Lebendigkeit im Subjekt? -
Kritische Theorie und die anthropologischen Herausforderungen
der biotechnologischen Medizin«, in: G. Bohme/A. Manzei
(Hrsg.), Kritische Theorie der Technik und der Natur, Miinchen, S.
199-221.

Manzei, A. (2003b): »Mythos der unendlichen Rekonstruierbarkeit
des Korpers. Wunsch und Wirklichkeit der regenerativen Medizin
am Beispiel der Stammzellforschung«, in: Ethica. Wissenschaft
und Verantwortung, Jg. 11, Heft 4, S. 411-421.

Manzei, A. (2004): Zur Genese und Bedeutung >neoliberaler Subjekti-
vitdtc in der biotechnologischen Medizin. Unveroffentlichtes Manu-
skript.

Manzei, A. (2005): »Uber die Moralisierung der Bioethik-Debatte
und ihre gesellschaftlichen Ursachen. Das Beispiel des Stammzell-
diskurses in Deutschland«, in: W. Bender/C. Hauskeller/A. Man-
zei (Hrsg.), Grenziiberschreitungen. Kulturelle, religidse und politi-
sche Konflikte im Kontext der Stammzellforschung weltweit, Miin-
ster.

Meuser, M. (1997): Die leibliche Dimension sozialen Handelns. Zu ei-
ner Soziologie des Korpers, Universitdt Bremen: Habil-Vortrag.
Meyer, G. (1998): Der andere Tod. Die Kontroverse um den Himtod,

Frankfurt a. Main.

Nancy, J.-L. (2000): Der Eindringling. Das fremde Herz, Berlin.

Plessner, H. (1931): »Macht und menschliche Natur«, in: ders.
(1983): Gesammelte Schriften, Bd. V, Frankfurt a. Main, S. 135-
235.

Plessner, H. (1961): »Die Frage nach der Conditio Humanag, in:
ders. (1983): Gesammelte Schriften, Bd. III, Frankfurt a. Main, S.
136-218.

Plessner, H. (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch, Ber-
lin/New York.

Plessner, H. (1983): »Conditio humana«, in: ders., Gesammelte
Schriften, Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 136-217.

Rammert, W. (1998): »Technikvergessenheit der Soziologie?«, in:
ders. (Hrsg.), Technik und Sozialtheorie, Frankfurt a. Main, S. 9-
28.

Ritter, J. et al. (Hrsg.) (1980): Historisches Worterbuch der Philoso-
phie, Darmstadt.

Schlich, T. (1998): Die Eifindung der Organtransplantation. Erfolg
und Scheitern des chirurgischen Organersatzes (1880-1930),
Frankfurt, Main/New York.

81

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -

Umkdmpfte
Deutungen -
Zur Kritik
szientifischer
Bestimmungen
menschlicher
Existenz in der
biotechnolo-
gischen Medizin


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra
Manzei

Schneider, W. (1999): »So tot wie ndtig — so lebendig wie mdglich!<
Sterben und Tod in der fortgeschrittenen Modemne. Eine Diskursana-
lyse der fortgeschrittenen Diskussion um den Hirntod in Deutsch-
land, Miinster/Hamburg.

Schneider, W. (2001): »Vom schlechten Sterben und dem guten Tod
- Die Neuordnung des Todes in der politischen Debatte um Hirn-
tod und Organtransplantation«, in: T. Schlich/C. Wiesemann
(Hrsg.), Hirntod, Frankfurt a. Main, S. 279-318.

Schriftliche Stellungnahmen: Zur Bewertung des Hirntodes sowie
der engen und erweiterten Zustimmungslosung in einem Trans-
plantationsgesetz vor dem Ausschuss fiir Gesundheit des Deut-
schen Bundestages am 28.6.1995 in Bonn, in: AusschufSdrucksa-
chen: 13/117, 13/136, 13/137, 13/140, 13/149, 13/161, 13/
162, 13/165, 13/171, 13/173.

Weber, J. (1997): »Sprechen, wovon sich nicht sprechen ldsst? Zum
Naturbegriff in der aktuellen Feministischen Debatte«, in: Femini-
stische Studien, 2/1997, S. 109-120.

Weber, J. (1998): »Feminismus & Konstruktivismus. Zur Netzwerk-
theorie bei Donna Harawayx, in: Das Argument. Zeitschrift fiir Phi-
losophie und Sozialwissenschaften, Heft 227/1998, S. 699-712.

Weingarten, M. (2001): »Versuch iiber das Missverstandnis, der
Mensch sei von Natur aus ein Kulturweseng, in: ders. u.a. (Hrsg.)
(2002), Jahrbuch fiir Geschichte und Theorie der Biologie, VIII,
Berlin, S. 137-172.

Weingarten, M. (2003): Leben (bio-ethisch), Bielefeld.

Weingarten, M. (2004): Sterben (bio-ethisch), Bielfeld.

Weingarten, M. (0.J.): Bewegen, Verhalten, Handeln. Thesen zu unge-
kldrten Grundbegriffen der Anthropologie, unverdffentlichtes Ma-
nuskript.

82

hitps//dol.org/10.14361/9763838403198-004 - am 14.02.2028, 18:24:19., https/www.lnllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

