Resiimee

Eine Szene aus Sinasi Dikmens Satire »Hast du das Foto gesehen?«, 1983 in seinem ers-
tem Satireband Wirwerden das Knoblauchkind schon schaukeln erschienen, lisst sich als Pa-
rabel auf die Diskriminierung oder Nichtbeachtung tiirkischer Kiinstler in der Bundes-
republik lesen. Dikmen beschreibt hier, wie in einem deutschen Fotogeschift erstmals
das Bild eines tiirkischen Kindes ausgestellt wird. In seiner Erzihlung lockt dieses uner-
horte Ereignis in der Folge wahre Pilgerscharen von Tiirken an, die betend vor dem Foto
auf und ab gehen. Das Fotogeschift wird gleichsam zum Wallfahrtsort, und das Foto zu
einer Art Kaaba (oder zentralem Heiligtum). Der Vater des ausgestellten Kindes jubelt:

»Es istin Deutschland das erste Mal, dass das Foto eines tirkischen Kindes ausgestellt
wurde. Ausgerechnet das meines Kindes. Allah ist grof. Dieses Kind, dessen Foto in
einem deutschen Fotogeschaft ausgestellt wurde, habe ich ohne deutschen Befehl
gemacht. Das ist wahr, kein Deutscher hat mir dabei geholfen.« (S. 47)

Die skreative Eigenleistung, die der tiirkische Vater des ausgestellten Kindes hier voll-
brachte, korrespondiert mit derjenigen des tiirkischen Kiinstlers, dem sich erstmals eine
Tiir gedffnet hat, dessen Werk den Weg an die deutsche Offentlichkeit gefunden hat und,
indem es prasentiert wird, auch ihm eine gewisse Prisenz verleiht.

Doch Dikmen wire kein Satiriker, wenn sich seine Geschichte bereits darin erschopf-
te. Der Umstand, dass der Ausstellungsort ein deutsches Fotogeschift ist, erscheint pro-
blematisch, da die Kontrolle iiber das Bild damit in deutscher Hand liegt. Ein méglicher
Bezug, der sich aus dem zeitlichen Kontext der Entstehung der Geschichte ergibt, be-
steht zum Miinchner Institut fiir Deutsch als Fremdsprache, das ab Anfang der 1980er Jahre
Literaturpreisausschreiben unter Migranten veranstaltete und ihnen durch die Verof-
fentlichung ausgewdhlter Texte in deutscher Sprache die Méglichkeit bot, eine breitere
Offentlichkeit zu erreichen. Wihrend das Institut so einerseits dazu beitrug, die Lite-
ratur von Migranten sichtbarer zu machen, grenzte es sie andererseits aber auch durch
strikte Vorgaben ein. Die Jury bestand ausnahmslos aus Deutschen, die thematisch und
programmatisch festlegten, was unter Migrantenliteratur zu verstehen sei, wobei die
Auswahl der Werke ausdriicklich deutschen Geschmack und Konsum treffen sollte (vgl.
Arens S. 48). In »Hast du das Foto gesehen?« ist der Schritt des >Tiirken« in die soziale
und/oder kiinstlerische Sichtbarkeit ihnlichen Restriktionen unterworfen, und Dikmen

14.02.2026, 18:57:41. op



https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

treibt sein Spiel in gewohnter Weise so auf die Spitze, dass am Ende das Gegenteil des-
sen offenbar wird, was die tirkische Gemeinde anfangs so devot feierte: Die Sichtbarkeit
des Tiirken ist von Deutschen konstruiert, die bestimmen, welche Bilder wann und wie
lang ausgestellt werden. Ebenso wie die Auswahl des Fotos hingt auch dessen Verbleib
im Schaufenster vollstindig von der Willkiir des deutschen Geschiftsinhabers ab.

Unter diesem Gesichtspunkt des Ringens um Reprisentation und artistischen Aus-
druck lasst sich die Entwicklung von Migrantenkunstszenen allgemein beschreiben.
Zu restriktiven Grenzziehungen kommt es dabei nicht nur seitens der Mehrheitsge-
sellschaft. Ebenso wie das Miinchner Institut Vorgaben leistete und Kiinstler festlegte
und klassifizierte, geschah dies auch durch die Kiinstler selbst. In dieser Hinsicht sind
die Reihe Siidwind Gastarbeiterdeutsch (ab 1983 Siidwind Literatur) und der PoLiKunst Verein
ebenfalls kritisch zu betrachten, da sie gleichermafien programmatisch Standpunkte
festschrieben, wie etwa im Fall von Franco Biondis und Rafik Schamis Begriff einer
»Literatur der Betroffenheit«. Hiltrud Arens spricht in diesem Kontext von zwei do-
minierenden Blicken: einmal von auflen durch »deutsche Vereinnahmungsgestenc
(S. 48) und einmal von innen durch die »Gefahr der Homogenisierung durch bestimmte
Formen von (Selbst)Reprisentation« (S. 39).

All dies — die Dynamik zwischen duf3eren und inneren Festschreibungen, zwischen
Fremd- und Eigenreprisentation, die Konfliktzonen und kreativen Berithrungspunkte
zwischen verschiedenen kulturellen Bezugssystemen - ist ebenso fiir die Geschichte des
titrkisch-deutschen Theaters und Kabaretts bestimmend. Der Weg an die Offentlich-
keit, der Schritt ins Rampenlicht war auch hier stets der Versuch, sich freizuschreiben
(oder freizuspielen) und sich zu definieren, ein Ringen um Ausdruck und Selbstverwirk-
lichung. Kreativ zu werden bedeutete die Suche nach einer eigenen kiinstlerischen Iden-
titit in einem zunichst fremden Umfeld sowie nach den geeigneten Ausdrucksformen
fir dieses Unterfangen. Und ob man nun wollte oder nicht, man reprisentierte dabei
auch eine kulturelle oder ethnische Identitit, wie festgelegt diese auch sein mochte: Der
Kinstler tiirkischer Abstammung, der die Bithne betritt, wird dabei unwillkiirlich zum
>Tirkens, zum Stellvertreter einer als homogen betrachteten Masse. Das gilt mit weni-
gen Abstrichen bis heute — man denke nur an Serdar Somuncu, der trotz seines eindeu-
tig deutschen Theater- und Lebenshintergrundes dennoch als >tiirkischer< Schauspieler
angesehen wird und entsprechende Angebote erhilt.

Besonders ausgeprigt ist diese Problematik dann, wenn man sich innerhalb des
>deutschenc« Systems (das heifst auf deutschen Bithnen, in der deutschen Filmindustrie
etc.) behaupten will. Frei bewegen konne man sich da nicht, bemerkt etwa Tayfun
Bademsoy, »denn man muss ja, ob man will oder nicht, trotzdem ein bestimmtes Kli-
scheebild bedienen« (persénliches Interview 2002). Bademsoy weif3, wovon er spricht,
denn er blickt nicht nur auf eine 25-jihrige schauspielerische Laufbahn zuriick, son-
dern griindete 1998 auch die einzige internationale Schauspielagentur der BRD. Sein
Berliner Unternehmen Foreign Faces — im Jahr 2002 zu International Actors erweitert —
intendiert, Schauspielern fremder Herkunft ein Standbein zu bieten und ihnen einen
leichteren Zugang zu Film- und Theaterprojekten zu verschaffen. Nach wie vor gibe es
in Deutschland zu viele Hindernisse und Barrieren, stellt Bademsoy fest. »Das geht in
alle Richtungen: Akzente, Aussehen, du brauchst nur einen anderen Pass zu haben, und
so weiter und so fort. Und das ist ein Kampfl« (Ebd.)

14.02.2026, 18:57:41. op



https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Resiimee

Die Protagonisten des tiirkisch-deutschen Kabaretts, das, wie ich erwihnte, inner-
halb des deutschen institutionellen Rahmens entstand, fochten diesen Kampf von Be-
ginn an aus. Sinasi Dikmen entsinnt sich einer Episode aus den spiten achtziger Jahren:

Als wir mit Knobi-Bonbon Kabarett auf dem Gipfel unserer Bekanntheit waren, wollte
eine Fernsehanstalt unser ganzes Programm aufnehmen. Der damalige Programm-
direktor besuchte mich zu Hause in Ulm, wir aen sehr gut, tranken mehr als genug,
er fand das Essen und den tiirkischen Wein hervorragend, von meiner Frau besaR er
auch eine gute Meinung, da sie kein Kopftuch trug. Dann verabredeten wir uns auf
bald in seiner Stadt, und er fuhr weg. Nach noch nicht einmal einer Woche rief er
mich sehr traurig und betroffen an, dass er unser Programm in der Redaktionssit-
zung oder einer dhnlichen Kommission nicht durchsetzen konnte, nur weil wir bzw.
ich mit einem starken Akzent spriache. Nein, nein, das lage nicht am Programm, alle
seien von der Sprache, von dem Thema und von der Schauspielerei begeistert gewe-
sen, aber der Akzent, aber der Akzent [..] den kénnte man den Zuschauern einfach
nicht zumuten. (Personliches Interview 2002)

Wie diese Anekdote verdeutlicht, blieben Wege versperrt, da Unterschiede betont wur-
den und jede Abweichung geichtet wurde. Und wie Muhsin Omurca erwahnt, finden
Ausgrenzungen (oder auch >Unterschitzungen) bis zum heutigen Tag statt:

Manchmal in Interviews oder privaten Gesprachen verfillt mein Gegeniiber plotzlich
in so eine Art Gastarbeiterdeutsch, selbst wenn ich mich bemihe, ganz bedacht und
korrekt zu sprechen. Pldtzlich sprechen diese Leute mit ganz anderen Betonungen.
Das passiert mir sogar jetzt noch, obwohl man mich von der Bithne und vom Fernse-
hen kennt. (Personliches Interview 2003)

Wihrend das Migrantenkabarett von Beginn an auf deutsche Bithnen stattfand, musste
das tiirkisch-deutsche Theater sich erst mithsam eigene Rahmenbedingungen schaffen
und wurde dabei lang nicht ernst genommen. Erst als man sich zu etablieren begann und
zur Konkurrenz wurde, reagierte der deutsche Kontext: Sobald der »Ali-Auslinder« Kul-
turanspriiche erhebt, so Necati Sahin, Griinder des Arkadas Theaters, und »die deutsche
Kulturarena« betritt, entstehen Probleme: »Ich plane ja seit 20 Jahre im Rahmen des Ar-
kadas Theaters kulturelle Veranstaltungen in Deutschland. Doch irgendwie war ich immer
am Kimpfen — mit der deutschen Presse, mit den deutschen Behorden.« (Personliches
Interview 2003) Von solchen Auseinandersetzungen zermiirbt, orientiert sich Sahin nun
indie Tirkei (zuriick) und erklirt mit einem tiirkischen Sprichwort, dass der Stein in sei-
nem Ort schwerer sei (das heifdt: dass er als Kiinstler in seinem Herkunftskontext mehr
erreichen kénne als in der >Fremde<). Dass dieser Stein sein Zuhause auch 30 Jahre nach
der Migration noch in der Tiirkei lokalisiert, ist allerdings erstaunlich und zeugt von den
Schwierigkeiten des tiirkisch-deutschen Theater, in der BRD sheimisch< zu werden.

Viel stirker als im Kabarett vollzog sich die Entwicklung des tiirkisch-deutschen
Theaters unter stindiger Bezugnahme auf das tiirkische Kulturerbe, seine Theater-
formen, Traditionen und Mentalititen. >Tiirkische< Elemente finden etwa in Aufbau
und Struktur tirkisch-deutscher Theatergruppen und damit auch in der Gruppendy-
namik der Ensembles ihren Niederschlag. Wenn Ralf Milde im Fall des Tiyatroms von
internen »Macht- und Herrschaftsstrukturen« sprach, so lisst sich das zum Teil darauf

14.02.2026, 18:57:41. op

261


https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

zuriickfithren, dass in der Tiirkei private Theatergruppen meist um einen Star herum
entstehen, der, Schauspieler und Organisator zugleich, alle Fiden fest in der Hand hilt
(vgl. Diamond S. 336). Doch auch der Anspruch zahlreicher Gruppen, eine >Familie« zu
sein, spielt eine Rolle. Familienstrukturen waren allgemein kennzeichnend fiir frithe
tirkische Migrantengemeinden, und auch im Theater lisst sich diese Tendenz feststel-
len, was sich zum Teil direkt im Gruppennamen widerspiegelte (etwa Berlin Aile Tiyatrosu,
»Berliner Familientheater«)." Beziige zu tiirkischen Theatertraditionen findet man im
tirkisch-deutschen Theater aber auch in den Produktionen selbst. Meine Ausfithrungen
in Kapitel 3 zeigten, wie prisent gerade Elemente des Karagdz-Schattentheaters bis
heute geblieben sind. Man kénnte so weit gehen zu sagen, dass die Wiederbelebung
alter tiirkischer Theatertraditionen, die derzeit auch in der Tiirkei erfolgt, sich zu einem
nicht unwesentlichen Teil auf Theaterbithnen in der Bundesrepublik vollzieht. Demnach
liefie sich das zeitgendssische tirkisch-deutsche Theater aus zweierlei Sicht betrachten,
einmal als ein Spross des tiirkischen Theaters, indem hier tiirkische Traditionen in
einen anderen kulturellen und sprachlichen Kontext tiberfithrt und weiterentwickelt
werden, und zum anderen als eine nunmehr in Deutschland heimische Form, das heifSt
als Bestandteil einer erweiterten deutschen Kulturszene.

Wie ich beschrieben habe, entwickelte sich das tiirkisch-deutsche Theater iiber meh-
rere Schritte und Generationensetappen. In diesem Kontext sprach ich Emine Sevgi Oz-
damars These an, dass es dreier Generationen bedarf, bis eine Migrantenkultur sich im
neuen Heimatland eingefunden, Wurzeln geschlagen und eine Kunstszene gebildet hat,
die — vom eigenen Anspruch her wie auch von Seiten der Rezeption — diesem Land zu-
gehorig ist. Meine Darstellungen in den letzten beiden Kapiteln verdeutlichten, wie titr-
kisch-deutsche Kiinstler sich besonders ab den achtziger Jahren verstirkt auf den deut-
schen Kulturkontext zubewegten und wie es schlief3lich ab Mitte der Neunziger endgiil-
tig zum grofden Umbruch, beziehungsweise zu einem allgemeinen Generations-, Hal-
tungs- und auch Rezeptionswechsel kam. Im Theaterbereich zeigt sich das vor allem an
einem Projekt wie dem international und transkulturell ausgerichteten Diyalog Theater-
Fest (ab 1995); aber auch auf den grofieren Bithnen ist in den letzten Jahren eine dhnliche
Tendenz zu verzeichnen — im Fall des Arkadas Theaters ab 1997 und, mit Abstrichen, in den
letzten Jahren auch am Tiyatrom.

Deutlicher ist der Wandel allerdings im Bereich des Kabaretts. Wie Terkessidis an-
merkte, realisiert sich das tirkisch-deutsche Kabarett von Beginn an nicht in Abgren-

1 Sandra Hestermann erklart hierzu: »Mostly of rural South-Anatolian and East-Anatolian origin, the
Turkish migrants transferred whole village communities to Germany« (S. 333); und weiter: »Their
lack of knowledge of the German language and culture led to ghettoization in which the structure
of a closely knit community provided stability and orientation« (S. 339). Ralf Milde sprach davon,
dass am Tiyatrom der Stamm stets zusammenhalte, dass man loyal zur eigenen Gruppe sei. Er
bezeichnete Niyazi Turgay (den Direktor des Odak-Vereins, dem das Tiyatrom untergeordnet ist)
in diesem Kontext oft als »Turgay Agabey« und merkte an, dass er »ein grofier Stammesvater«
sei (personliches Interview 2003). (Zur Erklarung: Agabey ist eine Respektbezeichnung fir>alterer
Bruder<, wobei hier gewisse feudale Hierarchien mitschwingen, da Aga einen GroRgrundbesitzer
benennt.) Diese Familienstruktur erklért einige der Konflikte und Machtkdmpfe unter tirkischen
Gruppen, so auch Baykuls Mafia-Vorwurf. Emine Sevgi Ozdamar sagte zu diesem Thema lapidar:
»Eine Familie kommt an die Macht und sitzt da.« (Personliches Interview 2002)

14.02.2026, 18:57:41. op



https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Resiimee

zung vom deutschen Kabarett, sondern vielmehr »in Verschiebungen und Verriickun-
gen«. Zwar mit Elementen des tiirkischen Schattentheaters angereichert, doch in der
Hauptsache fest in der der Tradition des deutschen politisch-kritischen Kabaretts ste-
hend, reflektieren die Kabarettisten aktuelle politische Debatten und Diskurse iiber Aus-
linder, kommentieren die soziale und legale Stellung von >Tiirken« in Deutschland und
reagieren auf Festschreibungen seitens der deutschen Mehrheit mit ironischen Uber-
zeichnungen und Gegenbildern. Das Migranten-Kabarett fungiert so nicht nur als Zerr-
spiegel der deutschen Gesellschaft, sondern es kann als eine Art Seismograph sozialer
Veranderungen auch besonders rasch auf diese reagieren. Im Zuge der Liberalisierung
der deutschen Gesellschaft in der zweiten Hilfte der 1990er Jahre, vor allem aber ange-
trieben vom Nachriicken einer neuen Generation in Deutschland aufgewachsener Dar-
steller kam es so zu einem drastischen Umbruch, auf den auch die »alteingesessenen« Ka-
barettisten reagierten: Dikmens Bithnenfigur mutierte zum deutschen Haus- und Kul-
turbesitzer, und Omurca schuf einen deutschen Protagonisten, den er in die Tiirkei ent-
sandte, und erfand dazu einen Superman der Kanaken. Serdar Somuncu wiederum er-
griff von der deutschen Vergangenheit Besitz, und auch die Komédianten Django Asiil
und Kaya Yanar vermittelten neue hybride Bilder und vor allem ein gestirktes Selbstbe-
wusstsein. Die auferstandenen Bodenkosmetikerinnen schlieSlich beginnen ihr Programm
Arabesk zwar in der gewohnten Putzfrauenrolle, doch ebenso programmatisch wie pro-
vokant kehren sie nach der Pause als Bond-Girl und Lenny Kravitz-Verschnitt zuriick.
Die Bithne wird in allen diesen Fillen zum Freiraum fiir Verwandlungen und Grenziiber-
schreitungen, zum Ausdruck eines neuen, verspielten Eigenverstindnisses und des Be-
dirfnisses, sich nicht mehr linger von auflen festschreiben zu lassen.

Ich begann diese Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und politischen Kabaretts
mit dem Hinweis, dass derzeit eine neue Kohorte von Kiinstlern und Darstellern nach-
riickt und der Generationswechsel endgiiltig ansteht. Abschlieffend méchte ich eine per-
formative Kunstform ansprechen, die in den frithen achtziger Jahren entstand und in der
die >Kinder der Gastarbeiter< von Beginn an tonangebend waren: den HipHop. Kunst-
schaffen richtet sich hier nach vollig anderen Regeln als vor 20 Jahren, als noch keine
Bithne fiir kiinstlerische Auflerungen von Migranten existierte, keinerlei Infrastruktur,
innerhalb derer sie sich hitten bewegen kénnen. Und doch spiegeln sich auch hier ge-
wisse Haltungen und Tendenzen fritherer Tage wider.

Als 2002 der Band Fear of a Kanak Planet — HipHop zwischen Weltkultur und Nazi-Rap
auf den Markt kam, geschah dies — zumindest in Stadtvierteln mit einem hohen >Mi-
grantenanteilc wie Kreuzberg — mit viel Publicity. Die Autoren Hannes Loh und Murat
Giingor, die beide selbst lange Jahre als MCs und Organisatoren Teil der HipHop-Szene
gewesen waren, veranstalteten deutschlandweit eine Reihe von Lesungen, die als multi-
mediale Spektakel inszeniert waren und ebenso wie ihr Buch einen deutlich politischen
Charakter trugen.” Mit kimpferischem Gestus (das heifst ohne Betroffenheit erzeugen

2 Diese Beschreibung fasst meine eigenen Eindriicke von einer der Lesungen zusammen, der ich im
Oktober 2002 in Berlin beiwohnte. Im folgenden Abschnitt (iber HipHop stiitze ich mich haupt-
sdchlich auf die oben genannte Publikation und werde nur bei direkten Zitaten mit der Seitenzahl
darauf verweisen.

14.02.2026, 18:57:41. op

263


https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

zuwollen) prisentierten sie die >wahre<, unterdriickte Geschichte des HipHop in der BRD
und traten, untermalt von Videos, Musikeinspielungen, Reportagen und Interview-Auf-
zeichnungen, als Erzihler, Journalisten, MCs und Schauspieler auf. Das Publikum war
gemischt, doch >Migranten< waren zahlenmifig stark vertreten, und man konnte sich
des Eindruckes nicht erwehren, dass hier zwei unterschiedliche Gruppen anwesend wa-
ren: eine, die genau wusste, wovon die Rede war, und die andere, eine Art>deutsche Frak-
tiong, die fasziniert zuhérte. In der anschlieRenden offenen Diskussion waren es dann
vor allem die Insider, die zu Wort kamen und eigene Erlebnisse zur >Lesung« beisteuer-
ten.

Das Format der Auffithrung muss nicht verwundern: Giingér war 1997 ein Griin-
dungsmitglied der bundesweit organisierten politischen Gruppe Kanak Attak, und auch
Loh, von 1995 bis 1997 einer der Herausgeber des HipHop-Magazins Anarchists to the
Front, besitzt eine aktivistische Vergangenheit (vgl. S. 6).> Wie die Show ist auch das
Buch, bestehend aus einer Vielzahl von Beitrigen und kurzen Berichten, Interviews
und lyrischen Texteinlagen, in einem rap-artigen Stil gehalten und intendiert, die
Geschichte des HipHop aus der Perspektive der Abgedringten wiederzugeben. Die
HipHop-Bewegung in der Bundesrepublik, so berichten die Autoren, entstand unter
dem Einfluss der schwarzen Rapkultur in den Vereinigten Staaten zu Beginn der Acht-
ziger, vor allem unter Beteiligung von Jugendlichen aus dem Migrantenmilieu.* Die sich
rasch entwickelnde Szene bot ihnen einen Rahmen, innerhalb dessen sie gemeinsam
kreativ werden und sich miteinander austauschen konnten, dazu auch die Moglichkeit,
den eigenen (politischen) Standpunkt deutlich zu machen und sich neben Gehér auch
Respekt zu verschaffen. In den Worten des Berliner Rappers Deniz Bax: »HipHop ist
das Instrument, um das zu erzihlen, was die Medien dir nicht sagen, was die Politiker
vertagen und im Sand verlaufen lassen.« (Zit. auf S. 210)

Die neue Musikrichtung sprach vor allem junge Menschen von der Strafde an, die
nicht linger Nebenrollen in der deutschen Gesellschaft spielen wollten und nun eine
Chance sahen, ins Rampenlicht zu treten, darunter auch deutsche Jugendliche, die ih-
rem biirgerlichen Elternhaus entkommen wollten. Auflenseitertum war nicht eine Sache
der ethnischen Herkunft, sondern der inneren Haltung. HipHop besaf}, wie die Autoren

3 Als Co-Autoren verleihen sich Giingér und Loh gleichsam gegenseitig Legitimation — und damit
auch ihrem Buch und der begleitenden Lesung/Show: der tiirkischstimmige und der deutsche
Rapper (dieser zudem mit einem journalistischen Hintergrund, siehe etwa 20 Jahre HipHop in
Deutschland aus dem Jahr 2000) vertreten sozusagen>beide«Seiten, die Minderheits- wie auch die
Mehrheitsgesellschaft. (Sie selbst wiirden solche Klassifizierungen sicher ablehnen. Uberhaupt
ist in ihrem Buch auffillig, dass sie die Migrantenrapper selten ethnisch klassifizieren. Damit zei-
gen sie sich weiter dem universellen, internationalen Charakter des HipHops der frithen Jahre
verpflichtet, als alle, die rappten, gemeinsam eine Minderheit waren.)

4 Ab der gleichen Zeit bildeten sich auch verstarkt tirkische Jugendgangs nach amerikanischem
Vorbild (z.B. Two Nation Force, Cobra Bulldogs und Tiirkiye Boys), was als Reaktion auf die zunehmend
konservative Regierung (vgl. Innenminister Friedrich Zimmermanns restriktive Auslanderpolitik)
verstanden werden kann. Mitte der 1980er kam es zu immer mehr Ubergriffen seitens Neonazis,
auch Tirkenwitze kamen damals in Mode. In den Neunzigern traten viele der Mitglieder dieser
Gangs der HipHop-Szene bei; unter anderem entstand so der Gangsta Rap, wie ihn etwa die Grup-
pe Da Force betreibt. Vgl. hierzu den Aufsatz von Seidel-Pielen.

14.02.2026, 18:57:41. op



https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Resiimee

betonen, die gesamten achtziger Jahre hindurch eine riesige »kulturelle und soziale In-
tegrationskraft« (S. 22) und vermittelte den Beteiligten eine Identitit und ein Zugehorig-
keitsgefiihl »jenseits von Herkunft, Hautfarbe oder sozialem Status« (S. 95). HipHop war
fiir sie ein Lebensentwurf, eine Mischung aus Spiel, Selbstverwirklichung und Rebellion
gegen die Mainstream-Gesellschaft.

Anfang der neunziger Jahre dnderte sich das Bild allerdings grundlegend. Die deut-
schen Medien entdeckten den HipHop und begannen sofort mit seiner Vereinnahmung:
»Mit dem erwachenden Medieninteresse an HipHop in Deutschland zeigte sich bald,
dass Kiinstler bestimmten Kriterien zu geniigen hatten, um tiberhaupt in den Fokus der
Wahrnehmung zu gelangen.« (S. 251) Diese Entwicklung ist eng mit dem rasanten Auf-
stieg der Fantastischen Vier verbunden.” Nach dem iiberwiltigenden Erfolg ihres Debiit-
albums Die da!?! Im Jahr 1992 war die Bezeichnung »Deutschrap« geboren. Die Presse
glaubte, darin einer neuen deutschen Dichterkultur gewahr zu werden und machte sich
daran, HipHop in der BRD zu einer deutschen Mittelstandsgeschichte umzuschreiben:

Um diese Geschichte glaubhaft verbreiten zu kénnen, wird die Geschichte von Hip-
Hop in Deutschland unter Ausklammerung der Geschichte der Migration erzahlt. Dass
Gastarbeiterkinder die Ersten waren, die ihre Reime auf Deutsch kickten, dass die Sze-
ne in Deutschland von Jugendlichen tirkischer, kurdischer, jugoslawischer oder afro-
deutscher Abstammung aufgebaut wurde, all das passt nicht so gut zu der Erzahlung
von den deutschen Kindern in den Reihenhiusern, die in die Fufistapfen der grofRen
Dichter und Denker treten. (S. 122)

Die Migrantenkids, die HipHop initiiert hatten, wurden zunehmend aus der dominan-
ten Szene gedringt — und mit ihnen ihre politische Message. Wihrend Asylantenheime
brannten, wuchs in der deutschen Gesellschaft der Bedarf an unpolitischer SpafSkultur
und am Deutschrap: »Gute-Laune-Texte iiber Frauen, Partys und Saufen standen dortim
Mittelpunkt. Von der pogromhaften Stimmung draufien im Land spiegelte sich in den
Lyrics nichts wider. Mit Politik hatte man nichts am Hut — das war die Devise der Neu-
en Deutschen Reimkultur.« (S. 106) Kutlu von der Kélner Gruppe Microphone Mafia, be-
schreibt die Situation so: »Wenn du itber Themen wie Rassismus in Deutschland rappst,
dann bist du entweder Betroffenheitsrapper oder potentieller Gewalttiter. Beide Seiten
werden also abgedringt, und die deutsche Mitte kommt rein.« (Zit. auf S. 114)
Einerseits vereinnahmten also die deutschen Medien die HipHop-Bewegung ohne
Beriicksichtigung der Migrantenszene; andererseits aber distanzierte sich auch die
Migrantenszene »von dem eingedeutschten Mainstreamphinomen >Sprechgesang«
(S. 193). Die Pogrome bewirkten hier eine zunehmende Politisierung: Eine ganze Ge-
neration wandte sich dem HipHop als einer politischen Ausdrucksform zu und machte
sich daran, die Geschichte der Migration aus der eigenen Perspektive neu zu schreiben.
Die Gruppe Advanced Chemistry hatte bereits Ende der achtziger Jahre mit dem Lied
»Fremd im eigenen Land« Aufsehen erregt; nun formierten sich in Reaktion auf die

5 Uber die Fantastischen Vier wurde im Gegensatz zu den Migrantenrappern viel publiziert. Ich ver-
weise auf Andrea Miillers Buch Die Fantastischen Vier. Die Megastars des deutschen Rap (1996), dazu
auch auf die Autobiografie er Gruppe, die 1999 beim KiWi-Verlag erschien (in meiner Bibliografie
unter Die Fantastischen Vier).

14.02.2026, 18:57:41. op

265


https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

»Ahmed Giindiiz Problematik«® immer mehr Gruppen, darunter im Jahr 1993 auch die
Sons of Gastarbeita. In ihrem Song »S6hne der Gastarbeita« (1995) sprechen sie aus der
Perspektive der ersten und der zweiten Migrantengeneration und beschworen einen
»kreativen widerstand«:

ich kommen deutschland, viele jahre her

weil leben in heimat mir fallen schwer

[.]

jetzt sind wir da, die s6hne der gastarbeita

ich denke, allmahlich gescheiter, und ein teil dieser kultur pur
wir sind nicht nur die gaste im eigenen land (Zit. auf S. 60f.)

Dem gebrochenen Deutsch der ersten Generation — das nur als alleinstehender Text
pathetisch klingen mag, nicht aber gerappt — steht hier das selbstbewusste »frag nicht,
wer wir sind/wir sind die s6hne der gastarbeita« entgegen, mit deutlichen Beziigen zum
schwarzen Rap, der als Bezugspunkt des deutschen Migrantenraps iiberhaupt gelten
kann.

Es wird deutlich, dass diese Kiinstler der zweiten (und bald dritten) Migrantenge-
neration in Deutschland eine vollig andere Perspektive zu bieten haben und darstelle-
risch ganz andere Mittel anwendet als diejenigen der ersten Generation. Sie betrachten
sich als Bestandteil der deutschen Kultur und reagieren heftig auf fortgesetzte Diskri-
minierungen und Ausgrenzungen. Dennoch sehen sie sich — und dies ist eine Paralle-
le zu den in dieser Studie vorgestellten Bithnenprojekten — ebenfalls an den Rand ge-
dringt. Loh und Giingor beschreiben in ihrem Buch eine Vielzahl von Entwicklungen im
Migrantenrap, der sich ansonsten vollkommen im Schatten der Deutschrap-Szene ab-
spielt. Anhand von drei Beispielen seien einige Bezugspunkte zur Entwicklung tiirkisch-
deutscher Bithnenkunst angesprochen:

- Der oben erwihnte Kutlu von der 1989 gegriindeten Gruppe Microphone Mafia be-
gann Anfang der neunziger Jahre, auf Tirkisch zu rappen, und setzte damit eine
Entwicklung in Gang, in deren Verlauf sich viele Rapper von Deutsch als einer »Herr-
schaftssprache« abwandten (S. 52). Fast zeitgleich formierte sich der Frankfurter La-
bel Looptown, der 1994 das erste tiirkischsprachige HipHop-Album herausbrachte.
Man wollte »eigene Produktionsbedingungen schaffen«, erklirt Giingér, einer der
Griinder der Organisation (S. 180). Auch dies kann als Schritt zur Eigenabgrenzung
vom Deutschrap verstanden und im Kontrast zu Entwicklungen im tirkisch-deut-
schen Theater und Kabarett gesehen werden, wo die Bemithungen klar auf eine An-
niherung an den deutschen Kontext hinliefen.

« Ebenfalls die Gruppe Microphone Mafia, deren Debittalbum HipHop Hurra — Rap gegen
rechts sich bereits 1993 gegen jede »deutschtiimelnde Vereinnahmung« gewandt hatte

6 Tachi, Mitglied der Anfang der1990er Jahre gegriindeten Gruppe Fresh Familee, benennt mit dieser
Bezeichnung den »alltaglichen Rassismus« jener Zeit. »Ahmed Glndiiz« ist der Titel eines Songs
dieser Gruppe, der erste deutschsprachige Rap, der auf CD erschien (vgl. Loh/Giingor S. 105f.).

14.02.2026, 18:57:41. op



https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Resiimee

(S. 125),” reflektiert in ihrem Lied »Original« (2002) die weiter anhaltende Mode un-
ter deutschen Komddianten, den >Tiirken« zu mimen. Hier ein Textauszug: »deutsch
mit fremdem akzent nennt ihr assi mit inbrunst/bei mundstuhl und richie wird dar-
aus kunst/rennt ihnen die bude ein, ihr findet das so lustig/wenn sie uns karikieren
mit ihrem billigen slapstick/im alltag da wiirdigt ihr uns nicht eines blickes/auf der
bithne wird geklatscht, nur weil es schick ist« (Zit. auf S. 161) Noch vehementer als
im Kabarett reagieren hier Kiinstler auf abwertende Haltungen gegeniiber ihrer El-
terngeneration, von deren >sDemutshaltung sie sich zwar abgrenzen, die sie aber auf
keinen Fall von deutschen Komddianten beleidigen lassen wollen.

«  Und zuletzt sei hier die Gruppe Islamic Force genannt, die Giingor »die Seele Kreuz-
bergs« nennt (S. 172), um den mittlerweile verstorbenen Boe B., einer Integrations-
figur lokaler Jugendlicher, sowie Killa Hakan. Die Gruppe war ab Anfang der Neun-
ziger der Vorreiter fir den »Oriental Style« im HipHop und versteht die Kunst als
stark sozial verankert. D] Derezon erklirt, dass der Gruppenname provokativ ge-
meint sei, doch nicht andeuten solle, »dass wir Fundamentalisten sind und einen
religiésen Glauben verkdrpern. Er ist einfach nur ein grofies Fragezeichen, um die
Leute aufmerksam zu machen, was hier passiert: HipHop mit orientalischen Einfliis-
sen.« (Zit. auf S. 202) Hier wird der provokante Gestus deutlich, der fiir viele dieser
Gruppen kennzeichnend ist; zugleich zeigt sich am Fall von Islamic Force aber auch,
dass HipHop durch seine integrierende Kraft eine wichtige soziale Funktion erfillen
kann.

Ebenso wie das tiirkisch-deutsche Kabarett bietet der Migrantenrap einen gesellschaftli-
chen und politischen Kommentar aus der Sicht der Minderheit. Loh und Giingér prasen-
tieren in ihrer>unterdriickten< Version der Geschichte des HipHop diesen als eine Bithne
(nicht nur, aber vor allem) der Gastarbeiterkinder, die auf sich aufmerksam machen und
itber ihre Kunst politisch aktiv werden. Dabei sehen sie sich mit dhnlichen Problemen
konfrontiert wie die Akteure der Theater-/Kabarettszene: Ihnen wird ein Platz am Rand
der Bithne zugewiesen. und sie werden nach wie vor als Auslinder betrachtet: »Bei der
Betrachtung von Migranten-HipHop ist der kiinstlerische Aspekt meistens nebensich-
lich. Im Vordergrund steht bei fast allen Reportagen und Interviews der >Auslinder< an
sich.« (S. 184) Ein Unterschied zu den besprochenen Bithnenprojekten ist jedoch, dass
sich Migranten in diesem Fall einer neuen, nicht in der BRD heimischen Kunstform be-
dienen. Die Vereinnahmung durch den deutschen Mainstream bietet hier eine neue Va-
riante im Bemithen der Migranten um Reprisentation und Ausdruck.

Die Publikation von Fear of a Kanak Planet ist ein wichtiger Schritt hin zu einer inklu-
siveren Betrachtung der Migrationsgeschichte und der Migrantenkunst. Mitunter tritt
allerdings die politische Intention der Autoren allzu deutlich in den Vordergrund, und
die Geschichte der Diskriminierung wird zum bestimmenden Kriterium der HipHop-
Bewegung. Ich erwihnte den kimpferischen Gestus (oder auch politisch-performativen

7 Der Titel ist nimmt eine Tendenz vorweg, die Loh und Gliingér am Ende ihres Buches ausfiihrlich
behandeln, auf die ich hier aber nicht weiter eingehen kann: die zunehmende Unterwanderung
der deutschen HipHop-Szene durch rechtsradikale Gesinnungen ab Ende der 1990er Jahre (vgl.
bes. S. 278-315).

14.02.2026, 18:57:41. op

267


https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Charakter) der Lesungen. Loh und Giingér sind selbst Teil der von ihnen beschriebenen
Entwicklung, die besonders ab den frithen neunziger Jahren zu einer Politisierung der
Migrantenszene und ihrer HipHop-Texte fiihrte und unter anderem 1997 in der Griin-
dung der Organisation Kanak Attak (nicht zu verwechseln mit Lars Beckers Film Kanak
Attack von 2000) resultierte. Deren Mitgliedern ist daran gelegen, »aus einer migranti-
schen Perspektive heraus neu iiber Rassismus zu sprechen« (S. 36) und dabei auch die
Geschichte der Einwanderung umzuschreiben. Vor allem geht es den Beteiligten aber
darum, sich politisch Gehor zu verschaffen. Ein Auszug aus dem Manifest der Gruppe
vom November 1998 liest sich so:

Unser kleinster gemeinsamer Nenner besteht darin, die Kanakisierung bestimmter
Gruppen von Menschen durch rassistische Zuschreibungen mit allen ihren sozialen,
rechtlichen und politischen Folgen anzugreifen. Kanak Attak ist anti-nationalistisch,
anti-rassistisch und lehnt jegliche Form von Identitatspolitiken ab, wie sie sich etwa
aus ethnologischen Zuschreibungen speisen. (Offizielle Webseite)?

Die wohl spektakuldrste Aktion der Gruppe war die »KanakHistoryRevue — Opel Pitbull
Autoput«, die am 13. April 2001 an der Berliner Volksbiihne mit finanzieller Unterstiitzung
durch die Heinrich-Boll-Stiftung uraufgefithrt wurde. Giingér beschreibt:

Die Volksbiithne war innerhalb kurzer Zeit restlos ausverkauft. Insgesamt kamen tber
2.000 Zuschauer, um sich die Revue und das weitere Programm anzuschauen: ein
grofies Angebot aus Lesungen, Diskussionen, Vortrdgen, Konzerten und Partys. Ein
weiterer wichtiger Programmpunkt der Veranstaltung war die Vorfithrung von Ka-
nak TV: kurze Reportagen lber das Alltagleben in Deutschland. Bei Kanak TV ist der
Migrant nicht das Objekt einer deutschen Untersuchung, sondern Akteur und Befra-
gender zugleich. Der Spiefs wird umgedreht, Klischees, Stereotype und Projektionen
werden auf eine humoristische Art umgekehrt. (S. 39)°

Mit Aktionen wie der »KanakHistory Revue« — an der auch Emine Sevgi Ozdamar mit
einer Lesung beteiligt war und Siikriye Dénmez ihre Dramatisierung von Zaimoglus Ka-
nakSprak und Koppstoff vorstellte — wollte die Gruppe einen Wandel der Bezeichnung Ka-
nake »hin zu einem politischen Kampfbegriff« (S. 27) vorantreiben, wobei der Versuch
unternommen wurde, »die einst rassistische Zuschreibung in eine politische Form zu
transformierenc (S. 31). Diese Umwertung des Begriffes, die Migranten-Rapper ab den
frithen Neunzigern betrieben, ist mit dem Namen Feridun Zaimoglus verbunden, der
bis etwa 1999 eng mit den Aktivisten von Kanak Attak zusammenarbeitete.

In gewissem Sinne treibt Zaimoglu den politischen performativen Akt, das Schau-
spiel und die Selbstdarstellung auf die Spitze: In seinem Erstlingswerk Kanak Sprak: 24

8 In dieser Hinsicht unterscheidet sich die Organisation etwa von Black Power Bewegungen in den
USA, auf die sie sich sonst teils bezieht. Das Manifest »Kanak Attak und bastal« wurde u.a. in der
taz vom 28.01.1999 abgedruckt.

9 Im Jahr darauf beschreibt Kanak Attak die Aktion wie folgt: »Mit der Revue >OpelPitbullAutoputs,
Panels, Filmen und Gesprichen auf den Gangen richteten wir den Fokus auf die Geschichte des
migrantischen Widerstands, ein Thema, dessen Spuren sich bislang in Bibliotheken und persén-
lichen Archiven verloren. Das sollte sich endlich andern.« (Offizielle Webseite)

14.02.2026, 18:57:41. op



https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Resiimee

Misstine vom Rande der Gesellschaft, das thm 1995 einen unerwarteten Erfolg bescherte und
ihn zum Kultautor machte, proklamiert er: »Kanake! Dieses verunglimpfende Hetzwort
wird zum Identitit stiftenden Kennwort, zur verbindenden Klammer, zur verbinden-
den Klammer dieser s>Lumpenethnier«.« (S. 17) Der Literaturkritiker Tom Cheesman be-
schreibt 2002 in seinem Artikel »Ak¢am — Zaimoglu - >Kanak Attak«, wie Zaimoglu mit
dieser Publikation und gleichsam von dem Begriff »Kanake« Besitz ergriff, um sich selbst
zum Sprachrohr bislang unterdriickter Stimmen zu machen, und weist dabei auf zahl-
reiche >dramatische« Mittel der Selbstprisentation des Autors hin. Auch der Schriftstel-
ler und Journalist Jamal Tuschick urteilt im Nachwort zu Morgen Land — Neueste deutsche
Literatur aus dem Jahr 2000: »Die uniiberschaubaren Méglichkeiten eines vortragenden
Autors dehnte Zaimoglu zum performativen Akt.« (S. 283)

Tatsichlich kann man Zaimoglus Publikation wie auch seine 6ffentlichen Lesungen
und Auftritte in jeder Hinsicht als Schauspiele und Spektakel bezeichnen. Dies beginnt
mit dem Text selbst, den Cheesman wie folgt charakterisiert: »[I]t is a script for drama-
tic performance. Texts from Kanak Sprak have since been used on countless occasions in
adaptations for the stage, radio and films, not to mention recitations by the author in
(he claims) some 400 public readings in the past five years.« (S. 185)"°
sind Performances im wahrsten Sinne des Wortes. Zaimoglu selbst beschreibt dies in ei-

Auch die Lesungen

nem Interview aus dem Jahr 2002 so: »Manchmal werfich auf Lesungen Tische um, steh
auf und schnapp mir jemand. Es ist Rap, broken word, slam poetry, aber vor allem ist
es eins: Deutsch. Das muss den Leuten klar sein. Wenn nicht, dann sorg ich daftr! Ich
hab eben einen herben Auftrittscharme.« (»Betroffenheits-Bloédsinn«)* Vor allem voll-
zieht sich Zaimoglus Performance — und darauf weist er hier mit Nachdruck hin - iiber
das Medium der deutschen Sprache. »This is performance of street slang raised to the
level of dramatic political poetry«, beschreibt Cheesman und stellt fest: »Above all, the
writing displays a sheer delight in play with the language.« (S. 186) Bei Zaimoglu wird

10 Hinzufiigen wire, dass Dramatisierungen von Zaimoglus Texten sogar an grofen deutschen Biih-
nen stattfinden. So hatte beispielsweise das Theaterstiick zu seinem Buch Koppstoff am 13. De-
zember 2001 auf der Studio-Bithne des Maxim Gorki Theaters Premiere. Regie in diesem Ensemble-
projekt fithrte Dominic Huber, eine der Schauspielerinnen war idil Uner, und die Rapperin Aziza
A lieferte die Hintergrundsstimme.

11 Zaimoglu ist mafigeblich von der migrantischen Rap- und HipHop-Szene geprigt. In einem Inter-
view mit Loh und Giingér vom 5. Mai 2000 reagiert er auf die Frage, wie Kanak Sprak entstanden
sei, wie folgt: »Ali, der Frontman der HipHop-Crew Da Crime Posse, aus Kiel, sowie ein paar an-
dere Brothers und auch meine Wenigkeit saflen einmal in den Morgenstunden Ende 1993 nach
einer ziemlich arbeitsreichen Nacht zusammen in einem kleinen Studio und haben abgechillt.
Und dann legte Ali los, und zwar ohne dass ihn jemand gefragt hitte, was Sache ist. Das war kein
Innerlichkeitsgeschwitz nach dem Motto: Mein Sozialarbeiter ist ungliicklich mit mir. Ali hat los-
gelegt Uiber sein Standing, wieso die Musik, was er macht, woher das kommt und zwar in diesem
ganz bestimmten metropolianen Jargon. Das war eine richtige Sturzflut an Metaphern und Bil-
dern, ohne Filter, unverbliimt und ohne auf biirgerverfafite Vokabeln zuriickzugehen. Da ging mir
ein Lichtlein auf und ich dachte: Wow! Ich gehére selbst der 2. Generation an. Alle quatschten
immer was von ldentitat, dass sich die 1., 2., 3. Generation nicht vom Fleck rithren wiirde. Ich bin
einfach zu den unterschiedlichsten Leuten aus den verschiedensten Szenen gegangen und habe
denen ein Diktaphon unter die Nase gehalten und gefragt, wie es sich als Kanake in Deutschland
lebt. Das ist im Groben die Story.« (Ich danke Murat Giingor fir das Transkript dieses Interviews.)

14.02.2026, 18:57:41. op

269


https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Ethnizitit so vollends zum performativen Akt. Aus der Rolle des Underdogs begehrt er
auf gegen Festschreibungen und Restriktionen und wendet sich dabei gegen die Unter-
driicker ebenso wie gegen die kuschenden Unterdriickten, die er abschitzig als »lieb-ali-
lein« bezeichnet: »so'n lieb-alilein ist der wahre kanake, weil er sich den einheimischen
zwischen die ollen arschbacken in den kanal dienert, und den kakaoiiberzug als ne art
identitit pflegt.« (Kanak Sprak, S. 32) Die sneuenc< Kanaken aber sind aller ethnischen
Schanken befreit: Kanake ist nach Zaimoglu, wer die Gesellschaft durchschaut, unab-
hingig von seiner Herkunft — Cheesman spricht hier von einer »cross-ethnic counter-
identity« (S. 187).

Auch wenn Zaimoglu >Posse«in den vergangenen Jahren an Schlagkraft verloren ha-
ben mag, da der Mainstream den »Kanaken« mittlerweile ebenso entdeckt und kolonia-
lisiert hat wie einst den HipHop - inzwischen existieren sogar Worterbiicher auf Kana-
kisch-Deutsch (vgl. ebd. S. 193), deutsche Komédianten wie Erkan und Stefan mimen zur
Belustigung des Publikums den Kanaken und auch Omurcas humoristischer Kanakmin
hat den Kampfbegriff wohl etwas in Mitleidenschaft gezogen -, so hat er doch fiir eine
>Prisenz«der tirkisch-deutschen Minoritit in deutschen Medien gesorgt wie keiner vor
ihm und das deutsche Bild des >Tiirken< nachhaltig beeinflusst.

Die bisherige Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts lisst sich als
eine Vielzahl einzelner Schritte und Stationen beschreiben. Von seinen frithen Akteuren
wie Yiiksel Pazarkaya, Meray Ulgen, Emine Sevgi Ozdamar und Sinasi Dikmen bis hin
zu Feridun Zaimoglu und seiner provokanten Kanaken-Attacke aufs deutsche Establish-
ment war es ein weiter Weg. Unabhingig davon, welcher Sprache sie sich heute aufihrer
jeweiligen Bithne bedienen, ob diese nun verséhnlich oder aggressiv klingen mag, die
einstigen Migranten und ihre Nachkommen kreieren heute jedenfalls ihre eigenen Bil-
derund haben sich gerade auf der Theaterbiithne lingst aus den Fesseln des Straufy’schen
Bithnentiirken befreit. Tayfun Bademsoys optimistische Vision, mit der ich meine Studie
abschlieRen méchte, mag zwar noch einige Schritte und Stationen weit in der Zukunft
liegen, doch die tiirkischen Migranten und ihre in der BRD aufgewachsenen Nachkom-
men befinden sich auf dem Weg:

Die Position, die sich die Tiirken hier erarbeitet haben, die werden sie nicht mehr
aufgeben. Sie werden noch weiter gehen. [..] Sie werden selbst produzieren. Es wird
turkische Aichingers geben. Es wird vielleicht irgendwo echtes tiirkisches Theater ge-
ben, riesengrofd, mit viel Gerdt. Dann fahren sie vielleicht nicht nach Paris, um Theatre
de Soleil zu sehen, sondern dann kommen sie nach Berlin, um die Tirkengruppe zu se-
hen. Also, ich glaube schon, dass sich da unheimlich viel bewegen wird. (Personliches
Interview 2002)

14.02.2026, 18:57:41. op



https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

