
Resümee

Eine Szene aus Şinasi Dikmens Satire »Hast du das Foto gesehen?«, 1983 in seinem ers-

temSatirebandWirwerden dasKnoblauchkind schon schaukeln erschienen, lässt sich als Pa-

rabel auf die Diskriminierung oder Nichtbeachtung türkischer Künstler in der Bundes-

republik lesen. Dikmen beschreibt hier, wie in einem deutschen Fotogeschäft erstmals

das Bild eines türkischen Kindes ausgestellt wird. In seiner Erzählung lockt dieses uner-

hörte Ereignis in der Folge wahre Pilgerscharen von Türken an, die betend vor dem Foto

auf und ab gehen. Das Fotogeschäft wird gleichsam zumWallfahrtsort, und das Foto zu

einer Art Kaaba (oder zentralemHeiligtum). Der Vater des ausgestellten Kindes jubelt:

»Es ist in Deutschland das erste Mal, dass das Foto eines türkischen Kindes ausgestellt

wurde. Ausgerechnet das meines Kindes. Allah ist groß. Dieses Kind, dessen Foto in

einem deutschen Fotogeschäft ausgestellt wurde, habe ich ohne deutschen Befehl

gemacht. Das ist wahr, kein Deutscher hat mir dabei geholfen.« (S. 47)

Die ›kreative Eigenleistung‹, die der türkische Vater des ausgestellten Kindes hier voll-

brachte, korrespondiertmit derjenigendes türkischenKünstlers,demsich erstmals eine

Tür geöffnet hat,dessenWerkdenWegandie deutscheÖffentlichkeit gefundenhat und,

indem es präsentiert wird, auch ihm eine gewisse Präsenz verleiht.

DochDikmenwärekeinSatiriker,wennsich seineGeschichtebereits darin erschöpf-

te.DerUmstand, dass der Ausstellungsort ein deutsches Fotogeschäft ist, erscheint pro-

blematisch, da die Kontrolle über das Bild damit in deutscher Hand liegt. Einmöglicher

Bezug, der sich aus dem zeitlichen Kontext der Entstehung der Geschichte ergibt, be-

steht zumMünchner Institut für Deutsch als Fremdsprache, das ab Anfang der 1980er Jahre

Literaturpreisausschreiben unter Migranten veranstaltete und ihnen durch die Veröf-

fentlichung ausgewählter Texte in deutscher Sprache die Möglichkeit bot, eine breitere

Öffentlichkeit zu erreichen. Während das Institut so einerseits dazu beitrug, die Lite-

ratur von Migranten sichtbarer zu machen, grenzte es sie andererseits aber auch durch

strikte Vorgaben ein. Die Jury bestand ausnahmslos aus Deutschen, die thematisch und

programmatisch festlegten, was unter Migrantenliteratur zu verstehen sei, wobei die

Auswahl der Werke ausdrücklich deutschen Geschmack und Konsum treffen sollte (vgl.

Arens S. 48). In »Hast du das Foto gesehen?« ist der Schritt des ›Türken‹ in die soziale

und/oder künstlerische Sichtbarkeit ähnlichen Restriktionen unterworfen, undDikmen

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

treibt sein Spiel in gewohnter Weise so auf die Spitze, dass am Ende das Gegenteil des-

sen offenbarwird,was die türkischeGemeinde anfangs so devot feierte:Die Sichtbarkeit

des Türken ist von Deutschen konstruiert, die bestimmen, welche Bilder wann und wie

lang ausgestellt werden. Ebenso wie die Auswahl des Fotos hängt auch dessen Verbleib

im Schaufenster vollständig von derWillkür des deutschen Geschäftsinhabers ab.

Unter diesem Gesichtspunkt des Ringens um Repräsentation und artistischen Aus-

druck lässt sich die Entwicklung von Migrantenkunstszenen allgemein beschreiben.

Zu restriktiven Grenzziehungen kommt es dabei nicht nur seitens der Mehrheitsge-

sellschaft. Ebenso wie das Münchner Institut Vorgaben leistete und Künstler festlegte

und klassifizierte, geschah dies auch durch die Künstler selbst. In dieser Hinsicht sind

die Reihe Südwind Gastarbeiterdeutsch (ab 1983 Südwind Literatur) und der PoLiKunst Verein

ebenfalls kritisch zu betrachten, da sie gleichermaßen programmatisch Standpunkte

festschrieben, wie etwa im Fall von Franco Biondis und Rafik Schamis Begriff einer

»Literatur der Betroffenheit«. Hiltrud Arens spricht in diesem Kontext von zwei do-

minierenden Blicken: einmal von außen durch »deutsche Vereinnahmungsgesten«

(S. 48) und einmal von innen durch die »Gefahr der Homogenisierung durch bestimmte

Formen von (Selbst)Repräsentation« (S. 39).

All dies – die Dynamik zwischen äußeren und inneren Festschreibungen, zwischen

Fremd- und Eigenrepräsentation, die Konfliktzonen und kreativen Berührungspunkte

zwischen verschiedenen kulturellen Bezugssystemen– ist ebenso für die Geschichte des

türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts bestimmend. Der Weg an die Öffentlich-

keit, der Schritt ins Rampenlicht war auch hier stets der Versuch, sich freizuschreiben

(oder freizuspielen) und sich zu definieren, ein Ringen umAusdruck und Selbstverwirk-

lichung.Kreativ zuwerdenbedeutete die Suchenach einer eigenen künstlerischen Iden-

tität in einem zunächst fremden Umfeld sowie nach den geeigneten Ausdrucksformen

für dieses Unterfangen. Und ob man nun wollte oder nicht, man repräsentierte dabei

auch eine kulturelle oder ethnische Identität, wie festgelegt diese auch seinmochte: Der

Künstler türkischer Abstammung, der die Bühne betritt, wird dabei unwillkürlich zum

›Türken‹, zum Stellvertreter einer als homogen betrachteten Masse. Das gilt mit weni-

gen Abstrichen bis heute –man denke nur an Serdar Somuncu, der trotz seines eindeu-

tig deutschenTheater- und Lebenshintergrundes dennoch als ›türkischer‹ Schauspieler

angesehen wird und entsprechende Angebote erhält.

Besonders ausgeprägt ist diese Problematik dann, wenn man sich innerhalb des

›deutschen‹ Systems (das heißt auf deutschen Bühnen, in der deutschen Filmindustrie

etc.) behaupten will. Frei bewegen könne man sich da nicht, bemerkt etwa Tayfun

Bademsoy, »denn man muss ja, ob man will oder nicht, trotzdem ein bestimmtes Kli-

scheebild bedienen« (persönliches Interview 2002). Bademsoy weiß, wovon er spricht,

denn er blickt nicht nur auf eine 25-jährige schauspielerische Laufbahn zurück, son-

dern gründete 1998 auch die einzige internationale Schauspielagentur der BRD. Sein

Berliner Unternehmen Foreign Faces – im Jahr 2002 zu International Actors erweitert –

intendiert, Schauspielern fremder Herkunft ein Standbein zu bieten und ihnen einen

leichteren Zugang zu Film- und Theaterprojekten zu verschaffen. Nach wie vor gäbe es

in Deutschland zu viele Hindernisse und Barrieren, stellt Bademsoy fest. »Das geht in

alle Richtungen: Akzente, Aussehen, du brauchst nur einen anderen Pass zu haben, und

so weiter und so fort. Und das ist ein Kampf!« (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resümee 261

Die Protagonisten des türkisch-deutschen Kabaretts, das, wie ich erwähnte, inner-

halb des deutschen institutionellen Rahmens entstand, fochten diesen Kampf von Be-

ginn an aus. Şinasi Dikmen entsinnt sich einer Episode aus den späten achtziger Jahren:

Als wir mit Knobi-Bonbon Kabarett auf dem Gipfel unserer Bekanntheit waren, wollte

eine Fernsehanstalt unser ganzes Programm aufnehmen. Der damalige Programm-

direktor besuchte mich zu Hause in Ulm, wir aßen sehr gut, tranken mehr als genug,

er fand das Essen und den türkischen Wein hervorragend, von meiner Frau besaß er

auch eine gute Meinung, da sie kein Kopftuch trug. Dann verabredeten wir uns auf

bald in seiner Stadt, und er fuhr weg. Nach noch nicht einmal einer Woche rief er

mich sehr traurig und betroffen an, dass er unser Programm in der Redaktionssit-

zung oder einer ähnlichen Kommission nicht durchsetzen konnte, nur weil wir bzw.

ich mit einem starken Akzent spräche. Nein, nein, das läge nicht am Programm, alle

seien von der Sprache, von dem Thema und von der Schauspielerei begeistert gewe-

sen, aber der Akzent, aber der Akzent […] den könnte man den Zuschauern einfach

nicht zumuten. (Persönliches Interview 2002)

Wie diese Anekdote verdeutlicht, blieben Wege versperrt, da Unterschiede betont wur-

den und jede Abweichung geächtet wurde. Und wie Muhsin Omurca erwähnt, finden

Ausgrenzungen (oder auch ›Unterschätzungen‹) bis zum heutigen Tag statt:

Manchmal in Interviews oder privaten Gesprächen verfällt mein Gegenüber plötzlich

in so eine Art Gastarbeiterdeutsch, selbst wenn ich mich bemühe, ganz bedacht und

korrekt zu sprechen. Plötzlich sprechen diese Leute mit ganz anderen Betonungen.

Das passiert mir sogar jetzt noch, obwohl man mich von der Bühne und vom Fernse-

hen kennt. (Persönliches Interview 2003)

Während das Migrantenkabarett von Beginn an auf deutsche Bühnen stattfand,musste

das türkisch-deutsche Theater sich erst mühsam eigene Rahmenbedingungen schaffen

undwurdedabei langnicht ernst genommen.Erst alsman sich zu etablierenbegannund

zur Konkurrenz wurde, reagierte der deutsche Kontext: Sobald der »Ali-Ausländer« Kul-

turansprüche erhebt, so Necati Şahin, Gründer des Arkadaş Theaters, und »die deutsche

Kulturarena« betritt, entstehen Probleme: »Ich plane ja seit 20 Jahre im Rahmen des Ar-

kadaşTheaters kulturelle Veranstaltungen inDeutschland.Doch irgendwiewar ich immer

am Kämpfen – mit der deutschen Presse, mit den deutschen Behörden.« (Persönliches

Interview 2003) Von solchen Auseinandersetzungen zermürbt, orientiert sich Şahin nun

indieTürkei (zurück) underklärtmit einemtürkischenSprichwort,dass der Stein in sei-

nem Ort schwerer sei (das heißt: dass er als Künstler in seinem Herkunftskontext mehr

erreichen könne als in der ›Fremde‹). Dass dieser Stein sein Zuhause auch 30 Jahre nach

derMigration noch in der Türkei lokalisiert, ist allerdings erstaunlich und zeugt von den

Schwierigkeiten des türkisch-deutschenTheater, in der BRD ›heimisch‹ zu werden.

Viel stärker als im Kabarett vollzog sich die Entwicklung des türkisch-deutschen

Theaters unter ständiger Bezugnahme auf das türkische Kulturerbe, seine Theater-

formen, Traditionen und Mentalitäten. ›Türkische‹ Elemente finden etwa in Aufbau

und Struktur türkisch-deutscher Theatergruppen und damit auch in der Gruppendy-

namik der Ensembles ihren Niederschlag. Wenn Ralf Milde im Fall des Tiyatroms von

internen »Macht- und Herrschaftsstrukturen« sprach, so lässt sich das zum Teil darauf

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

zurückführen, dass in der Türkei private Theatergruppen meist um einen Star herum

entstehen, der, Schauspieler und Organisator zugleich, alle Fäden fest in der Hand hält

(vgl. Diamond S. 336). Doch auch der Anspruch zahlreicher Gruppen, eine ›Familie‹ zu

sein, spielt eine Rolle. Familienstrukturen waren allgemein kennzeichnend für frühe

türkische Migrantengemeinden, und auch imTheater lässt sich diese Tendenz feststel-

len,was sich zumTeil direkt imGruppennamenwiderspiegelte (etwaBerlinAileTiyatrosu,

»Berliner Familientheater«).1 Bezüge zu türkischen Theatertraditionen findet man im

türkisch-deutschenTheater aber auch in den Produktionen selbst.Meine Ausführungen

in Kapitel 3 zeigten, wie präsent gerade Elemente des Karagöz-Schattentheaters bis

heute geblieben sind. Man könnte so weit gehen zu sagen, dass die Wiederbelebung

alter türkischerTheatertraditionen, die derzeit auch in der Türkei erfolgt, sich zu einem

nicht unwesentlichen Teil aufTheaterbühnen in der Bundesrepublik vollzieht.Demnach

ließe sich das zeitgenössische türkisch-deutscheTheater aus zweierlei Sicht betrachten,

einmal als ein Spross des türkischen Theaters, indem hier türkische Traditionen in

einen anderen kulturellen und sprachlichen Kontext überführt und weiterentwickelt

werden, und zum anderen als eine nunmehr in Deutschland heimische Form, das heißt

als Bestandteil einer erweiterten deutschen Kulturszene.

Wie ich beschrieben habe, entwickelte sich das türkisch-deutscheTheater übermeh-

rere Schritte und Generationensetappen. In diesemKontext sprach ich Emine Sevgi Öz-

damars These an, dass es dreier Generationen bedarf, bis eine Migrantenkultur sich im

neuenHeimatland eingefunden,Wurzeln geschlagen und eine Kunstszene gebildet hat,

die – vom eigenen Anspruch her wie auch von Seiten der Rezeption – diesem Land zu-

gehörig ist.Meine Darstellungen in den letzten beiden Kapiteln verdeutlichten,wie tür-

kisch-deutsche Künstler sich besonders ab den achtziger Jahren verstärkt auf den deut-

schen Kulturkontext zubewegten undwie es schließlich abMitte der Neunziger endgül-

tig zum großen Umbruch, beziehungsweise zu einem allgemeinen Generations-, Hal-

tungs- und auch Rezeptionswechsel kam. ImTheaterbereich zeigt sich das vor allem an

einem Projekt wie dem international und transkulturell ausgerichteten Diyalog Theater-

Fest (ab 1995); aber auch auf den größeren Bühnen ist in den letzten Jahren eine ähnliche

Tendenz zu verzeichnen– imFall desArkadaşTheaters ab 1997 und,mit Abstrichen, in den

letzten Jahren auch am Tiyatrom.

Deutlicher ist der Wandel allerdings im Bereich des Kabaretts. Wie Terkessidis an-

merkte, realisiert sich das türkisch-deutsche Kabarett von Beginn an nicht in Abgren-

1 SandraHestermann erklärt hierzu: »Mostly of rural South-Anatolian and East-Anatolian origin, the

Turkish migrants transferred whole village communities to Germany« (S. 333); und weiter: »Their

lack of knowledge of the German language and culture led to ghettoization in which the structure

of a closely knit community provided stability and orientation« (S. 339). Ralf Milde sprach davon,

dass am Tiyatrom der Stamm stets zusammenhalte, dass man loyal zur eigenen Gruppe sei. Er

bezeichnete Niyazi Turgay (den Direktor des Odak-Vereins, dem das Tiyatrom untergeordnet ist)

in diesem Kontext oft als »Turgay Ağabey« und merkte an, dass er »ein großer Stammesvater«

sei (persönliches Interview 2003). (Zur Erklärung: Ağabey ist eine Respektbezeichnung für ›älterer

Bruder‹, wobei hier gewisse feudale Hierarchien mitschwingen, da Ağa einen Großgrundbesitzer

benennt.) Diese Familienstruktur erklärt einige der Konflikte und Machtkämpfe unter türkischen

Gruppen, so auch Baykuls Mafia-Vorwurf. Emine Sevgi Özdamar sagte zu diesem Thema lapidar:

»Eine Familie kommt an die Macht und sitzt da.« (Persönliches Interview 2002)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resümee 263

zung vom deutschen Kabarett, sondern vielmehr »in Verschiebungen und Verrückun-

gen«. Zwar mit Elementen des türkischen Schattentheaters angereichert, doch in der

Hauptsache fest in der der Tradition des deutschen politisch-kritischen Kabaretts ste-

hend, reflektierendieKabarettisten aktuelle politischeDebattenundDiskurse überAus-

länder, kommentieren die soziale und legale Stellung von ›Türken‹ in Deutschland und

reagieren auf Festschreibungen seitens der deutschen Mehrheit mit ironischen Über-

zeichnungen undGegenbildern.DasMigranten-Kabarett fungiert so nicht nur als Zerr-

spiegel der deutschen Gesellschaft, sondern es kann als eine Art Seismograph sozialer

Veränderungen auch besonders rasch auf diese reagieren. Im Zuge der Liberalisierung

der deutschen Gesellschaft in der zweiten Hälfte der 1990er Jahre, vor allem aber ange-

trieben vom Nachrücken einer neuen Generation in Deutschland aufgewachsener Dar-

steller kames so zu einemdrastischenUmbruch,auf den auchdie ›alteingesessenen‹Ka-

barettisten reagierten: Dikmens Bühnenfigur mutierte zum deutschen Haus- und Kul-

turbesitzer, und Omurca schuf einen deutschen Protagonisten, den er in die Türkei ent-

sandte, und erfand dazu einen Superman der Kanaken. Serdar Somuncu wiederum er-

griff von der deutschen Vergangenheit Besitz, und auch die Komödianten Django Asül

und Kaya Yanar vermittelten neue hybride Bilder und vor allem ein gestärktes Selbstbe-

wusstsein.Die auferstandenenBodenkosmetikerinnen schließlich beginnen ihr Programm

Arabesk zwar in der gewohnten Putzfrauenrolle, doch ebenso programmatisch wie pro-

vokant kehren sie nach der Pause als Bond-Girl und Lenny Kravitz-Verschnitt zurück.

Die Bühnewird in allen diesen Fällen zumFreiraum fürVerwandlungenundGrenzüber-

schreitungen, zum Ausdruck eines neuen, verspielten Eigenverständnisses und des Be-

dürfnisses, sich nicht mehr länger von außen festschreiben zu lassen.

Ich begann diese Geschichte des türkisch-deutschenTheaters und politischen Kabaretts

mit dem Hinweis, dass derzeit eine neue Kohorte von Künstlern und Darstellern nach-

rückt undderGenerationswechsel endgültig ansteht.Abschließendmöchte ich eine per-

formativeKunstformansprechen,die inden frühenachtziger Jahrenentstandund inder

die ›Kinder der Gastarbeiter‹ von Beginn an tonangebend waren: den HipHop. Kunst-

schaffen richtet sich hier nach völlig anderen Regeln als vor 20 Jahren, als noch keine

Bühne für künstlerische Äußerungen von Migranten existierte, keinerlei Infrastruktur,

innerhalb derer sie sich hätten bewegen können. Und doch spiegeln sich auch hier ge-

wisse Haltungen und Tendenzen früherer Tage wider.

Als 2002 der Band Fear of a Kanak Planet – HipHop zwischen Weltkultur und Nazi-Rap

auf den Markt kam, geschah dies – zumindest in Stadtvierteln mit einem hohen ›Mi-

grantenanteil‹ wie Kreuzberg – mit viel Publicity. Die Autoren Hannes Loh und Murat

Güngör, die beide selbst lange Jahre als MCs und Organisatoren Teil der HipHop-Szene

gewesen waren, veranstalteten deutschlandweit eine Reihe von Lesungen, die als multi-

mediale Spektakel inszeniert waren und ebenso wie ihr Buch einen deutlich politischen

Charakter trugen.2 Mit kämpferischem Gestus (das heißt ohne Betroffenheit erzeugen

2 Diese Beschreibung fasst meine eigenen Eindrücke von einer der Lesungen zusammen, der ich im

Oktober 2002 in Berlin beiwohnte. Im folgenden Abschnitt über HipHop stütze ich mich haupt-

sächlich auf die oben genannte Publikation und werde nur bei direkten Zitatenmit der Seitenzahl

darauf verweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

zuwollen)präsentiertensiedie ›wahre‹,unterdrückteGeschichtedesHipHop inderBRD

und traten, untermalt von Videos,Musikeinspielungen,Reportagen und Interview-Auf-

zeichnungen, als Erzähler, Journalisten, MCs und Schauspieler auf. Das Publikum war

gemischt, doch ›Migranten‹ waren zahlenmäßig stark vertreten, und man konnte sich

des Eindruckes nicht erwehren, dass hier zwei unterschiedliche Gruppen anwesendwa-

ren: eine,die genauwusste,wovondieRedewar,unddie andere, eineArt ›deutsche Frak-

tion‹, die fasziniert zuhörte. In der anschließenden offenen Diskussion waren es dann

vor allem die Insider, die zu Wort kamen und eigene Erlebnisse zur ›Lesung‹ beisteuer-

ten.

Das Format der Aufführung muss nicht verwundern: Güngör war 1997 ein Grün-

dungsmitglied der bundesweit organisierten politischen Gruppe Kanak Attak, und auch

Loh, von 1995 bis 1997 einer der Herausgeber des HipHop-Magazins Anarchists to the

Front, besitzt eine aktivistische Vergangenheit (vgl. S. 6).3 Wie die Show ist auch das

Buch, bestehend aus einer Vielzahl von Beiträgen und kurzen Berichten, Interviews

und lyrischen Texteinlagen, in einem rap-artigen Stil gehalten und intendiert, die

Geschichte des HipHop aus der Perspektive der Abgedrängten wiederzugeben. Die

HipHop-Bewegung in der Bundesrepublik, so berichten die Autoren, entstand unter

dem Einfluss der schwarzen Rapkultur in den Vereinigten Staaten zu Beginn der Acht-

ziger, vor allem unter Beteiligung von Jugendlichen aus demMigrantenmilieu.4 Die sich

rasch entwickelnde Szene bot ihnen einen Rahmen, innerhalb dessen sie gemeinsam

kreativ werden und sich miteinander austauschen konnten, dazu auch die Möglichkeit,

den eigenen (politischen) Standpunkt deutlich zu machen und sich neben Gehör auch

Respekt zu verschaffen. In den Worten des Berliner Rappers Deniz Bax: »HipHop ist

das Instrument, um das zu erzählen, was die Medien dir nicht sagen, was die Politiker

vertagen und im Sand verlaufen lassen.« (Zit. auf S. 210)

Die neue Musikrichtung sprach vor allem junge Menschen von der Straße an, die

nicht länger Nebenrollen in der deutschen Gesellschaft spielen wollten und nun eine

Chance sahen, ins Rampenlicht zu treten, darunter auch deutsche Jugendliche, die ih-

rembürgerlichenElternhaus entkommenwollten.Außenseitertumwarnicht eine Sache

der ethnischenHerkunft, sondern der innerenHaltung.HipHop besaß,wie die Autoren

3 Als Co-Autoren verleihen sich Güngör und Loh gleichsam gegenseitig Legitimation – und damit

auch ihrem Buch und der begleitenden Lesung/Show: der türkischstämmige und der deutsche

Rapper (dieser zudem mit einem journalistischen Hintergrund, siehe etwa 20 Jahre HipHop in

Deutschland aus dem Jahr 2000) vertreten sozusagen ›beide‹ Seiten, die Minderheits- wie auch die

Mehrheitsgesellschaft. (Sie selbst würden solche Klassifizierungen sicher ablehnen. Überhaupt

ist in ihrem Buch auffällig, dass sie die Migrantenrapper selten ethnisch klassifizieren. Damit zei-

gen sie sich weiter dem universellen, internationalen Charakter des HipHops der frühen Jahre

verpflichtet, als alle, die rappten, gemeinsam eine Minderheit waren.)

4 Ab der gleichen Zeit bildeten sich auch verstärkt türkische Jugendgangs nach amerikanischem

Vorbild (z.B. TwoNation Force, Cobra Bulldogs und Türkiye Boys), was als Reaktion auf die zunehmend

konservative Regierung (vgl. Innenminister Friedrich Zimmermanns restriktive Ausländerpolitik)

verstanden werden kann. Mitte der 1980er kam es zu immer mehr Übergriffen seitens Neonazis,

auch Türkenwitze kamen damals in Mode. In den Neunzigern traten viele der Mitglieder dieser

Gangs der HipHop-Szene bei; unter anderem entstand so der Gangsta Rap, wie ihn etwa die Grup-

pe Da Force betreibt. Vgl. hierzu den Aufsatz von Seidel-Pielen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resümee 265

betonen, die gesamten achtziger Jahre hindurch eine riesige »kulturelle und soziale In-

tegrationskraft« (S. 22) und vermittelte denBeteiligten eine Identität undeinZugehörig-

keitsgefühl »jenseits vonHerkunft,Hautfarbe oder sozialemStatus« (S. 95).HipHopwar

für sie ein Lebensentwurf, eineMischung aus Spiel, Selbstverwirklichung und Rebellion

gegen die Mainstream-Gesellschaft.

Anfang der neunziger Jahre änderte sich das Bild allerdings grundlegend. Die deut-

schenMedien entdeckten denHipHop und begannen sofortmit seiner Vereinnahmung:

»Mit dem erwachenden Medieninteresse an HipHop in Deutschland zeigte sich bald,

dass Künstler bestimmten Kriterien zu genügen hatten, um überhaupt in den Fokus der

Wahrnehmung zu gelangen.« (S. 251) Diese Entwicklung ist eng mit dem rasanten Auf-

stieg der Fantastischen Vier verbunden.5 Nach dem überwältigenden Erfolg ihres Debüt-

albums Die da!?! Im Jahr 1992 war die Bezeichnung »Deutschrap« geboren. Die Presse

glaubte, darin einer neuen deutschen Dichterkultur gewahr zu werden undmachte sich

daran, HipHop in der BRD zu einer deutschenMittelstandsgeschichte umzuschreiben:

Um diese Geschichte glaubhaft verbreiten zu können, wird die Geschichte von Hip-

Hop in Deutschland unter Ausklammerung der Geschichte derMigration erzählt. Dass

Gastarbeiterkinder die Ersten waren, die ihre Reime auf Deutsch kickten, dass die Sze-

ne in Deutschland von Jugendlichen türkischer, kurdischer, jugoslawischer oder afro-

deutscher Abstammung aufgebaut wurde, all das passt nicht so gut zu der Erzählung

von den deutschen Kindern in den Reihenhäusern, die in die Fußstapfen der großen

Dichter und Denker treten. (S. 122)

Die Migrantenkids, die HipHop initiiert hatten, wurden zunehmend aus der dominan-

ten Szene gedrängt – und mit ihnen ihre politische Message.Während Asylantenheime

brannten, wuchs in der deutschen Gesellschaft der Bedarf an unpolitischer Spaßkultur

undamDeutschrap: »Gute-Laune-TexteüberFrauen,PartysundSaufen standendort im

Mittelpunkt. Von der pogromhaften Stimmung draußen im Land spiegelte sich in den

Lyrics nichts wider. Mit Politik hatte man nichts am Hut – das war die Devise der Neu-

en Deutschen Reimkultur.« (S. 106) Kutlu von der Kölner Gruppe Microphone Mafia, be-

schreibt die Situation so: »Wenn du überThemenwie Rassismus in Deutschland rappst,

dann bist du entweder Betroffenheitsrapper oder potentieller Gewalttäter. Beide Seiten

werden also abgedrängt, und die deutsche Mitte kommt rein.« (Zit. auf S. 114)

Einerseits vereinnahmten also die deutschen Medien die HipHop-Bewegung ohne

Berücksichtigung der Migrantenszene; andererseits aber distanzierte sich auch die

Migrantenszene »von dem eingedeutschten Mainstreamphänomen ›Sprechgesang‹«

(S. 193). Die Pogrome bewirkten hier eine zunehmende Politisierung: Eine ganze Ge-

neration wandte sich dem HipHop als einer politischen Ausdrucksform zu und machte

sich daran, die Geschichte der Migration aus der eigenen Perspektive neu zu schreiben.

Die Gruppe Advanced Chemistry hatte bereits Ende der achtziger Jahre mit dem Lied

»Fremd im eigenen Land« Aufsehen erregt; nun formierten sich in Reaktion auf die

5 Über die Fantastischen Vier wurde im Gegensatz zu den Migrantenrappern viel publiziert. Ich ver-

weise auf Andrea Müllers Buch Die Fantastischen Vier. Die Megastars des deutschen Rap (1996), dazu

auch auf die Autobiografie er Gruppe, die 1999 beim KiWi-Verlag erschien (in meiner Bibliografie

unter Die Fantastischen Vier).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

»Ahmed Gündüz Problematik«6 immer mehr Gruppen, darunter im Jahr 1993 auch die

Sons of Gastarbeita. In ihrem Song »Söhne der Gastarbeita« (1995) sprechen sie aus der

Perspektive der ersten und der zweiten Migrantengeneration und beschwören einen

»kreativen widerstand«:

ich kommen deutschland, viele jahre her

weil leben in heimat mir fallen schwer

[…]

jetzt sind wir da, die söhne der gastarbeita

ich denke, allmählich gescheiter, und ein teil dieser kultur pur

wir sind nicht nur die gäste im eigenen land (Zit. auf S. 60f.)

Dem gebrochenen Deutsch der ersten Generation – das nur als alleinstehender Text

pathetisch klingen mag, nicht aber gerappt – steht hier das selbstbewusste »frag nicht,

werwir sind/wir sind die söhne der gastarbeita« entgegen,mit deutlichen Bezügen zum

schwarzen Rap, der als Bezugspunkt des deutschen Migrantenraps überhaupt gelten

kann.

Es wird deutlich, dass diese Künstler der zweiten (und bald dritten) Migrantenge-

neration in Deutschland eine völlig andere Perspektive zu bieten haben und darstelle-

risch ganz andere Mittel anwendet als diejenigen der ersten Generation. Sie betrachten

sich als Bestandteil der deutschen Kultur und reagieren heftig auf fortgesetzte Diskri-

minierungen und Ausgrenzungen. Dennoch sehen sie sich – und dies ist eine Paralle-

le zu den in dieser Studie vorgestellten Bühnenprojekten – ebenfalls an den Rand ge-

drängt. Loh undGüngör beschreiben in ihremBuch eine Vielzahl von Entwicklungen im

Migrantenrap, der sich ansonsten vollkommen im Schatten der Deutschrap-Szene ab-

spielt. Anhand vondrei Beispielen seien einige Bezugspunkte zur Entwicklung türkisch-

deutscher Bühnenkunst angesprochen:

• Der oben erwähnte Kutlu von der 1989 gegründeten Gruppe Microphone Mafia be-

gann Anfang der neunziger Jahre, auf Türkisch zu rappen, und setzte damit eine

Entwicklung inGang, in derenVerlauf sich viele Rapper vonDeutsch als einer »Herr-

schaftssprache« abwandten (S. 52). Fast zeitgleich formierte sich der Frankfurter La-

bel Looptown, der 1994 das erste türkischsprachige HipHop-Album herausbrachte.

Man wollte »eigene Produktionsbedingungen schaffen«, erklärt Güngör, einer der

Gründer der Organisation (S. 180). Auch dies kann als Schritt zur Eigenabgrenzung

vom Deutschrap verstanden und im Kontrast zu Entwicklungen im türkisch-deut-

schenTheater und Kabarett gesehen werden, wo die Bemühungen klar auf eine An-

näherung an den deutschen Kontext hinliefen.

• Ebenfalls die GruppeMicrophoneMafia, deren DebütalbumHipHopHurra – Rap gegen

rechts sichbereits 1993 gegen jede »deutschtümelndeVereinnahmung«gewandthatte

6 Tachi, Mitglied der Anfang der 1990er Jahre gegründeten Gruppe Fresh Familee, benenntmit dieser

Bezeichnung den »alltäglichen Rassismus« jener Zeit. »Ahmed Gündüz« ist der Titel eines Songs

dieser Gruppe, der erste deutschsprachige Rap, der auf CD erschien (vgl. Loh/Güngör S. 105f.).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resümee 267

(S. 125),7 reflektiert in ihrem Lied »Original« (2002) die weiter anhaltende Mode un-

ter deutschen Komödianten, den ›Türken‹ zumimen.Hier ein Textauszug: »deutsch

mit fremdemakzent nennt ihr assimit inbrunst/beimundstuhl und richie wird dar-

aus kunst/rennt ihnen die bude ein, ihr findet das so lustig/wenn sie uns karikieren

mit ihrem billigen slapstick/im alltag da würdigt ihr uns nicht eines blickes/auf der

bühne wird geklatscht, nur weil es schick ist« (Zit. auf S. 161) Noch vehementer als

im Kabarett reagieren hier Künstler auf abwertende Haltungen gegenüber ihrer El-

terngeneration, von deren ›Demutshaltung‹ sie sich zwar abgrenzen, die sie aber auf

keinen Fall von deutschen Komödianten beleidigen lassen wollen.

• Und zuletzt sei hier die Gruppe Islamic Force genannt, die Güngör »die Seele Kreuz-

bergs« nennt (S. 172), um den mittlerweile verstorbenen Boe B., einer Integrations-

figur lokaler Jugendlicher, sowie Killa Hakan. Die Gruppe war ab Anfang der Neun-

ziger der Vorreiter für den »Oriental Style« im HipHop und versteht die Kunst als

stark sozial verankert. DJ Derezon erklärt, dass der Gruppenname provokativ ge-

meint sei, doch nicht andeuten solle, »dass wir Fundamentalisten sind und einen

religiösen Glauben verkörpern. Er ist einfach nur ein großes Fragezeichen, um die

Leuteaufmerksamzumachen,washierpassiert:HipHopmitorientalischenEinflüs-

sen.« (Zit. auf S. 202) Hier wird der provokante Gestus deutlich, der für viele dieser

Gruppen kennzeichnend ist; zugleich zeigt sich am Fall von Islamic Force aber auch,

dassHipHopdurch seine integrierendeKraft einewichtige soziale Funktion erfüllen

kann.

Ebensowiedas türkisch-deutscheKabarett bietet derMigrantenrapeinengesellschaftli-

chenundpolitischenKommentar aus der Sicht derMinderheit. LohundGüngör präsen-

tieren in ihrer ›unterdrückten‹ Version derGeschichte desHipHopdiesen als eine Bühne

(nicht nur, aber vor allem) der Gastarbeiterkinder, die auf sich aufmerksammachen und

über ihre Kunst politisch aktiv werden. Dabei sehen sie sich mit ähnlichen Problemen

konfrontiert wie die Akteure derTheater-/Kabarettszene: Ihnen wird ein Platz am Rand

der Bühne zugewiesen. und sie werden nach wie vor als Ausländer betrachtet: »Bei der

Betrachtung von Migranten-HipHop ist der künstlerische Aspekt meistens nebensäch-

lich. Im Vordergrund steht bei fast allen Reportagen und Interviews der ›Ausländer‹ an

sich.« (S. 184) Ein Unterschied zu den besprochenen Bühnenprojekten ist jedoch, dass

sich Migranten in diesem Fall einer neuen, nicht in der BRD heimischen Kunstform be-

dienen. Die Vereinnahmung durch den deutschenMainstream bietet hier eine neue Va-

riante im Bemühen der Migranten um Repräsentation und Ausdruck.

Die Publikation von Fear of a Kanak Planet ist ein wichtiger Schritt hin zu einer inklu-

siveren Betrachtung der Migrationsgeschichte und der Migrantenkunst. Mitunter tritt

allerdings die politische Intention der Autoren allzu deutlich in den Vordergrund, und

die Geschichte der Diskriminierung wird zum bestimmenden Kriterium der HipHop-

Bewegung. Ich erwähnte den kämpferischen Gestus (oder auch politisch-performativen

7 Der Titel ist nimmt eine Tendenz vorweg, die Loh und Güngör am Ende ihres Buches ausführlich

behandeln, auf die ich hier aber nicht weiter eingehen kann: die zunehmende Unterwanderung

der deutschen HipHop-Szene durch rechtsradikale Gesinnungen ab Ende der 1990er Jahre (vgl.

bes. S. 278–315).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Charakter) der Lesungen. Loh und Güngör sind selbst Teil der von ihnen beschriebenen

Entwicklung, die besonders ab den frühen neunziger Jahren zu einer Politisierung der

Migrantenszene und ihrer HipHop-Texte führte und unter anderem 1997 in der Grün-

dung der Organisation Kanak Attak (nicht zu verwechseln mit Lars Beckers Film Kanak

Attack von 2000) resultierte. Deren Mitgliedern ist daran gelegen, »aus einer migranti-

schen Perspektive heraus neu über Rassismus zu sprechen« (S. 36) und dabei auch die

Geschichte der Einwanderung umzuschreiben. Vor allem geht es den Beteiligten aber

darum, sich politisch Gehör zu verschaffen. Ein Auszug aus dem Manifest der Gruppe

vomNovember 1998 liest sich so:

Unser kleinster gemeinsamer Nenner besteht darin, die Kanakisierung bestimmter

Gruppen von Menschen durch rassistische Zuschreibungen mit allen ihren sozialen,

rechtlichen und politischen Folgen anzugreifen. Kanak Attak ist anti-nationalistisch,

anti-rassistisch und lehnt jegliche Form von Identitätspolitiken ab, wie sie sich etwa

aus ethnologischen Zuschreibungen speisen. (Offizielle Webseite)8

Die wohl spektakulärste Aktion der Gruppe war die »KanakHistoryRevue – Opel Pitbull

Autoput«, die am 13. April 2001 an der Berliner Volksbühnemit finanzieller Unterstützung

durch die Heinrich-Böll-Stiftung uraufgeführt wurde. Güngör beschreibt:

Die Volksbühne war innerhalb kurzer Zeit restlos ausverkauft. Insgesamt kamen über

2.000 Zuschauer, um sich die Revue und das weitere Programm anzuschauen: ein

großes Angebot aus Lesungen, Diskussionen, Vorträgen, Konzerten und Partys. Ein

weiterer wichtiger Programmpunkt der Veranstaltung war die Vorführung von Ka-

nak TV: kurze Reportagen über das Alltagleben in Deutschland. Bei Kanak TV ist der

Migrant nicht das Objekt einer deutschen Untersuchung, sondern Akteur und Befra-

gender zugleich. Der Spieß wird umgedreht, Klischees, Stereotype und Projektionen

werden auf eine humoristische Art umgekehrt. (S. 39)9

Mit Aktionen wie der »KanakHistory Revue« – an der auch Emine Sevgi Özdamar mit

einer Lesung beteiligt war und Şükriye Dönmez ihre Dramatisierung von ZaimoğlusKa-

nakSprakundKoppstoff vorstellte –wollte dieGruppe einenWandel der BezeichnungKa-

nake »hin zu einem politischen Kampfbegriff« (S. 27) vorantreiben, wobei der Versuch

unternommen wurde, »die einst rassistische Zuschreibung in eine politische Form zu

transformieren« (S. 31). Diese Umwertung des Begriffes, die Migranten-Rapper ab den

frühen Neunzigern betrieben, ist mit dem Namen Feridun Zaimoğlus verbunden, der

bis etwa 1999 engmit den Aktivisten von Kanak Attak zusammenarbeitete.

In gewissem Sinne treibt Zaimoğlu den politischen performativen Akt, das Schau-

spiel und die Selbstdarstellung auf die Spitze: In seinem Erstlingswerk Kanak Sprak: 24

8 In dieser Hinsicht unterscheidet sich die Organisation etwa von Black Power Bewegungen in den

USA, auf die sie sich sonst teils bezieht. Das Manifest »Kanak Attak und basta!« wurde u.a. in der

taz vom 28.01.1999 abgedruckt.

9 Im Jahr darauf beschreibt Kanak Attak die Aktion wie folgt: »Mit der Revue ›OpelPitbullAutoput‹,

Panels, Filmen und Gesprächen auf den Gängen richteten wir den Fokus auf die Geschichte des

migrantischen Widerstands, ein Thema, dessen Spuren sich bislang in Bibliotheken und persön-

lichen Archiven verloren. Das sollte sich endlich ändern.« (Offizielle Webseite)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resümee 269

Misstöne vomRande derGesellschaft, das ihm 1995 einen unerwartetenErfolg bescherte und

ihn zumKultautor machte, proklamiert er: »Kanake! Dieses verunglimpfende Hetzwort

wird zum Identität stiftenden Kennwort, zur verbindenden Klammer, zur verbinden-

den Klammer dieser ›Lumpenethnier‹.« (S. 17) Der Literaturkritiker Tom Cheesman be-

schreibt 2002 in seinem Artikel »Akçam –Zaimoğlu – ›Kanak Attak‹«, wie Zaimoğlumit

dieser PublikationundgleichsamvondemBegriff »Kanake«Besitz ergriff,umsich selbst

zum Sprachrohr bislang unterdrückter Stimmen zu machen, und weist dabei auf zahl-

reiche ›dramatische‹ Mittel der Selbstpräsentation des Autors hin. Auch der Schriftstel-

ler und Journalist Jamal Tuschick urteilt im Nachwort zuMorgen Land – Neueste deutsche

Literatur aus dem Jahr 2000: »Die unüberschaubaren Möglichkeiten eines vortragenden

Autors dehnte Zaimoğlu zum performativen Akt.« (S. 283)

Tatsächlich kann man Zaimoğlus Publikation wie auch seine öffentlichen Lesungen

und Auftritte in jeder Hinsicht als Schauspiele und Spektakel bezeichnen. Dies beginnt

mit dem Text selbst, den Cheesman wie folgt charakterisiert: »[I]t is a script for drama-

tic performance. Texts from Kanak Sprak have since been used on countless occasions in

adaptations for the stage, radio and films, not to mention recitations by the author in

(he claims) some 400 public readings in the past five years.« (S. 185)10 Auch die Lesungen

sind Performances imwahrsten Sinne desWortes. Zaimoğlu selbst beschreibt dies in ei-

nem Interview aus dem Jahr 2002 so: »Manchmal werf ich auf Lesungen Tische um, steh

auf und schnapp mir jemand. Es ist Rap, broken word, slam poetry, aber vor allem ist

es eins: Deutsch. Das muss den Leuten klar sein. Wenn nicht, dann sorg ich dafür! Ich

hab eben einen herben Auftrittscharme.« (»Betroffenheits-Blödsinn«)11 Vor allem voll-

zieht sich Zaimoğlus Performance – und darauf weist er hier mit Nachdruck hin – über

das Medium der deutschen Sprache. »This is performance of street slang raised to the

level of dramatic political poetry«, beschreibt Cheesman und stellt fest: »Above all, the

writing displays a sheer delight in play with the language.« (S. 186) Bei Zaimoğlu wird

10 Hinzufügen wäre, dass Dramatisierungen von Zaimoğlus Texten sogar an großen deutschen Büh-

nen stattfinden. So hatte beispielsweise das Theaterstück zu seinem Buch Koppstoff am 13. De-

zember 2001 auf der Studio-Bühne desMaximGorki Theaters Premiere. Regie in diesem Ensemble-

projekt führte Dominic Huber, eine der Schauspielerinnen war İdil Üner, und die Rapperin Aziza

A lieferte die Hintergrundsstimme.

11 Zaimoğlu ist maßgeblich von der migrantischen Rap- und HipHop-Szene geprägt. In einem Inter-

view mit Loh und Güngör vom 5. Mai 2000 reagiert er auf die Frage, wie Kanak Sprak entstanden

sei, wie folgt: »Ali, der Frontman der HipHop-Crew Da Crime Posse, aus Kiel, sowie ein paar an-

dere Brothers und auch meine Wenigkeit saßen einmal in den Morgenstunden Ende 1993 nach

einer ziemlich arbeitsreichen Nacht zusammen in einem kleinen Studio und haben abgechillt.

Und dann legte Ali los, und zwar ohne dass ihn jemand gefragt hätte, was Sache ist. Das war kein

Innerlichkeitsgeschwätz nach demMotto: Mein Sozialarbeiter ist unglücklich mit mir. Ali hat los-

gelegt über sein Standing, wieso die Musik, was er macht, woher das kommt und zwar in diesem

ganz bestimmten metropolianen Jargon. Das war eine richtige Sturzflut an Metaphern und Bil-

dern, ohne Filter, unverblümt und ohne auf bürgerverfaßte Vokabeln zurückzugehen. Da gingmir

ein Lichtlein auf und ich dachte: Wow! Ich gehöre selbst der 2. Generation an. Alle quatschten

immer was von Identität, dass sich die 1., 2., 3. Generation nicht vom Fleck rühren würde. Ich bin

einfach zu den unterschiedlichsten Leuten aus den verschiedensten Szenen gegangen und habe

denen ein Diktaphon unter die Nase gehalten und gefragt, wie es sich als Kanake in Deutschland

lebt. Das ist im Groben die Story.« (Ich danke Murat Güngör für das Transkript dieses Interviews.)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Ethnizität so vollends zum performativen Akt. Aus der Rolle des Underdogs begehrt er

auf gegen Festschreibungen und Restriktionen und wendet sich dabei gegen die Unter-

drücker ebensowie gegen die kuschendenUnterdrückten,die er abschätzig als »lieb-ali-

lein« bezeichnet: »so’n lieb-alilein ist der wahre kanake, weil er sich den einheimischen

zwischen die ollen arschbacken in den kanal dienert, und den kakaoüberzug als ne art

identität pflegt.« (Kanak Sprak, S. 32) Die ›neuen‹ Kanaken aber sind aller ethnischen

Schanken befreit: Kanake ist nach Zaimoğlu, wer die Gesellschaft durchschaut, unab-

hängig von seiner Herkunft – Cheesman spricht hier von einer »cross-ethnic counter-

identity« (S. 187).

Auch wenn Zaimoğlu ›Posse‹ in den vergangenen Jahren an Schlagkraft verloren ha-

benmag, da der Mainstream den »Kanaken«mittlerweile ebenso entdeckt und kolonia-

lisiert hat wie einst den HipHop – inzwischen existieren sogarWörterbücher auf Kana-

kisch-Deutsch (vgl. ebd.S. 193),deutscheKomödiantenwieErkanundStefanmimenzur

Belustigung des Publikums den Kanaken und auchOmurcas humoristischer Kanakmän

hat den Kampfbegriff wohl etwas in Mitleidenschaft gezogen –, so hat er doch für eine

›Präsenz‹ der türkisch-deutschenMinorität in deutschenMedien gesorgt wie keiner vor

ihm und das deutsche Bild des ›Türken‹ nachhaltig beeinflusst.

Die bisherige Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts lässt sich als

eine Vielzahl einzelner Schritte und Stationen beschreiben. Von seinen frühen Akteuren

wie Yüksel Pazarkaya, Meray Ülgen, Emine Sevgi Özdamar und Şinasi Dikmen bis hin

zu FeridunZaimoğlu und seiner provokantenKanaken-Attacke aufs deutsche Establish-

mentwar es einweiterWeg.Unabhängig davon,welcher Sprache sie sich heute auf ihrer

jeweiligen Bühne bedienen, ob diese nun versöhnlich oder aggressiv klingen mag, die

einstigen Migranten und ihre Nachkommen kreieren heute jedenfalls ihre eigenen Bil-

der undhaben sich gerade auf derTheaterbühne längst aus den Fesseln des Strauß’schen

Bühnentürkenbefreit.TayfunBademsoysoptimistischeVision,mitder ichmeineStudie

abschließen möchte, mag zwar noch einige Schritte und Stationen weit in der Zukunft

liegen, doch die türkischen Migranten und ihre in der BRD aufgewachsenen Nachkom-

men befinden sich auf demWeg:

Die Position, die sich die Türken hier erarbeitet haben, die werden sie nicht mehr

aufgeben. Sie werden noch weiter gehen. […] Sie werden selbst produzieren. Es wird

türkische Aichingers geben. Es wird vielleicht irgendwo echtes türkisches Theater ge-

ben, riesengroß, mit viel Gerät. Dann fahren sie vielleicht nicht nach Paris, um Theatre

de Soleil zu sehen, sondern dann kommen sie nach Berlin, um die Türkengruppe zu se-

hen. Also, ich glaube schon, dass sich da unheimlich viel bewegen wird. (Persönliches

Interview 2002)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

