
 

 

4    Narrative Hermeneutik 

Der „Ordnungsschwund“… ist vielmehr eine fun-

damentale Wandlung im Verstehen der Welt und in 

den darin implizierten Erwartungen, Einschätzun-

gen und Sinngebungen. Solches Weltverstehen 

summiert sich nicht aus Tatsachen der Erfahrung 

und ist auch nicht ein ahnungshaftes und vorbewuß-

tes Tiefenwissen, sondern ein Inbegriff von Prä-

sumtionen, die ihrerseits den Horizont möglicher 

Erfahrungen bestimmen und die Vorgegebenheit 

dessen enthalten, was es für den Menschen mit der 

Wirklichkeit auf sich hat. 

HANS BLUMENBERG
1 

Die neue Verunsicherung darüber, „was es für den Menschen mit der Wirklichkeit 
auf sich hat“2 in Folge des Ordnungsschwundes3 der Neuzeit hat in vielerlei Hin-
sicht zur Entwicklung verschiedenster Bewältigungsstrategien im Umgang mit 
Unsicherheit, Ungewissheit, möglichen Zukünften, also Risiken, Gefahren und 
Chancen geführt.  

Das [17., BG] Jahrhundert befreite sich erst allmählich von der Unruhe, den Dilem-

mata, den Qualen, Rätseln und Experimenten, die durch das Zerbrechen der zuvor 

nicht in Frage gestellten Beziehung zwischen Erscheinung und Substanz ausgelöst 

wurden.4 

                                                             
1   Blumenberg: Geistesgeschichte der Technik. A.a.O., 103. 

2   Ebd., 103. 

3   „Unter dem Namen des ‚Ordnungsschwundes‘ suche ich die epochale Krise zu erfassen, 

die das geistige Gepräge der Neuzeit bestimmt hat.“ Ebd., 106; vgl. dazu: Ebd., Kap. 

IV. 

4   Esposito: Die Fiktion der wahrscheinlichen Realität. A.a.O., 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


242 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Elena Esposito macht in der Folge Luhmanns diese Verunsicherung an einer „Ablö-
sung der Schichtung bzw. stratifikatorischen Differenzierung durch eine neue, 
komplexere und von Kontingenz geprägte Ordnung“5 fest. Bis zum 17. Jahrhundert 
galt die Erscheinung als Ausdruck der Substanz, als der Wahrnehmung zugängli-
che, auf die Substanz verweisende Eigenschaften und hatte keinerlei ontologische 
Eigenständigkeit. Die Erscheinung war etwas an Substanzen. So konnte prinzipiell 
mit Gewissheit von der Erscheinung auf die jeweilige Substanz geschlossen und 
Wahres über diese ausgesagt werden. Diese Gewissheit des Erkennens von Wahr-
heit geriet ins Wanken, was sich in der intensiven Beschäftigung mit „Täuschungen 
und Ornamente[n], Verkleidungen und Metamorphosen, Perspektivwechsel und 
Paradoxa, Künstlichkeit und Natur“6 in Mode, Architektur, Kunst und Literatur des 
Barock zeigte. Die Beliebtheit beispielsweise von künstlichen Automaten, die Na-
türliches vortäuschen wie dem ‚schachspielenden‘ Schachtürken7 oder Vaucansons 

Ente8, die scheinbar eine Verdauung vollzog, sind bekannte Beispiele. Letztere 
bezeichnet Hans Blumenberg als „Höhepunkt der barocken Automatenspiele“9. Seit 
der Neuzeit und exemplarisch deutlich ab der barocken Faszination für das Auch-

anders-sein-Können der Welt, wie es im (trügerischen) Schein, den wechselhaften 
Erscheinungen der Automaten oder dem Trompe-l’œil gefeiert wurde, kann ein 
Niedergang der Substanz konstatiert werden, bis schließlich äußerst fraglich wurde, 
ob es überhaupt so etwas wie Substanz gibt.10 Schon das Ende des 17. Jahrhunderts 
brachte einige Bewältigungsstrategien hervor, die einen sinnvollen Umgang mit 
Unsicherheit, Kontingenz und Komplexität ermöglichen sollten. Mit diesen Bewäl-
tigungsstrategien werden die barocken Wunder zum Plunder. Blumenberg zitiert 
Goethe, der 1805 u.a. die Ente Vaucanson im Kuriositätenkabinett von Gottfried C. 
Beireis besichtigte. „[D]ie Vaucansonischen Automaten fanden wir durchaus para-
lysiert… Die Ente, ungefiedert, stand als Gerippe da, fraß den Haber noch ganz 
munter, verdaute jedoch nicht mehr“11.  

                                                             
5   Ebd., 10, Anm. 6. Systemtheoretisch gesprochen, heißt das „funktionale Differenzie-

rung“, vgl. Niklas Luhmann (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp, Kap. 4, VIII. 

6   Esposito: Die Fiktion der wahrscheinlichen Realität. A.a.O., 10. 

7   Vgl. Ute Raßloff (2003): Technik und Täuschung. 

8   Vgl. Carsten Priebe (2004): Vaucansons Ente. Norderstedt: Books on Demand. 

9   Blumenberg: Geistesgeschichte der Technik. A.a.O., 62. 

10   Zum Verhältnis von Erscheinung bzw. Akzidenz und Substanz und einer als Emanzipa-

tion der Akzidenz von der Substanz interpretierbaren „Akzidenzexpansion“ ab dem 17. 

Jahrhundert den Abschnitt → 5.1.1 Akzidenzexpansion. 

11   Goethe, Annalen, zitiert in: Ebd., 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 243 

 

 

Zwischen der Zeit, als der neuzeitliche Ordnungsschwund einen fundamentalen 
Zweifel an den entsicherten Weltverhältnissen bedeutete, die solche Automaten 
einst zu irritieren vermochten, und der Zeit von Goethes Perspektive, für den selbi-
ge nur noch „billigste Verblüffung“12 sein konnten, hat sich Epochales verändert.13 

Am Ende des [17., BG] Jahrhunderts kristallisierten sich dann einige Antworten her-

aus, die zu den Voraussetzungen semantischer Evolutionsprozesse gerinnen sollten. 

Erst langsam machte man im scheinbaren Chaos der Willkür und der grenzenlosen 

Kontingenz Kriterien und Regelmäßigkeiten aus, die eine Orientierung im Dickicht 

der Unsicherheit ermöglichten. Dazu gehörten die fiktionale Literatur und die Wahr-

scheinlichkeitstheorie, die in dieser Hinsicht als verwandt angesehen werden kön-

nen.14 

Dass die Wahrscheinlichkeitstheorie, in deren Zuge die oben erwähnten Strategien 
des Risikomanagements15 entstanden sind, das Ziel hatte, die verlorene mittelalter-
liche Wahrheitsgewissheit, die neue Unsicherheit wenigstens in Wahrheitsähnlich-

keit (verosimile)16, also Wahrscheinlichkeit zu verwandeln, ist wenig überraschend. 
Noch heute beruhen ein Großteil der Sicherheitsmaßnahmen auf Annahmen und 
Kalkulationen der Wahrscheinlichkeitstheorie: Restrisiko, Infektionsrisiko, Gefah-
renzonen, Ausfallrisiko, Sicherheitsstandards etc. liegen wahrscheinlichkeitstheore-
tische Einschätzungen von Unsicherheit zugrunde.  

Ungewöhnlicher ist schon die zweite Antwort auf den neuzeitlichen Ordnungs-
schwund, die Esposito angibt: die fiktionale Literatur. Beides, die fiktionale Litera-
tur, der moderne Roman, und die Wahrscheinlichkeitstheorie, entstehen nahezu 
zeitgleich gegen Ende des 17. Jahrhunderts. Als Gründungsdokumente können für 
den modernen Roman, wenn nicht Miguel de Cervantes Don Quijote (~1605)17, so 

                                                             
12   Ebd., 62. 

13   Der Wandel im 17. Jahrhundert ist derart, dass er es erlaubt, legitimerweise von einer 

neuen Zeit, eben einer legitimen Neuzeit zu sprechen. Exzellent hat dies Blumenberg 

beschrieben in: Hans Blumenberg (2010): Die Legitimität der Neuzeit. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp. 

14   Esposito: Die Fiktion der wahrscheinlichen Realität. A.a.O., 10–11. 

15   Der Umgang mit: Risiken, Risikopotenzialen, Irrtümern im Risikokalkül, → 3.3.3 

Klassische Risikostrategien. 

16   Vgl. Helmut Pulte (2010): Wahrheitsähnlichkeit. In: Ritter, Gründer und Gabriel (Hg.): 

Historisches Wörterbuch der Philosophie. 

17   In der Literaturwissenschaft gilt verbreitet Miguel de Cervantes’ fast 75 Jahre früherer 

Don Quijote als erster moderner Roman. E. Esposito weist für ihre Studie jedoch darauf 

hin, dass der Don Quijote „noch nicht die explizit fiktionale Wirklichkeitskonstruktion“ 

verkörpere, die charakteristisch für die moderne Form des Erzählens ist, sondern sei 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


244 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

La Princesse de Clèves von Madame de Lafayette18 (1678) und für die Wahrschein-
lichkeitstheorie etwa Libellus de ratiociniis in ludo aleæ. Or, the value of all chan-

ces in games of fortune19 von Christiaan Huygens (1657) bzw. Ars conjectandi von 
Jakob Bernoulli (1713)20 gelten.21 In Bernoullis Titel zeigt sich die Ursprungsbe-
deutung der Wahrscheinlichkeitstheorie, der Stochastik als στοχαστικὴ τέχνη – latei-
nisch ars conjectandi – d.h. Kunst des Vermutens. Entsprechend wählte einer der 
ersten Zukunftsforscher, Bertrand de Jouvenel, den Titel seines Gründungsdoku-
mentes der französischen Zukunftsforschung von 1964 L’art de la conjecture22. Das 
lateinische coniectare bedeutet gleichermaßen mutmaßen, vermuten, schließen, 

erraten und deuten,23 das griechische στοχαστικός klug, umsichtig, bedacht und 
überlegt.24 Daher konnte conjecture von de Jouvenels Titel im Deutschen auch als 
Vorausschau (im heutigen Sinne von Foresight, nicht als Vorhersage) bezeichnet 
werden, meint es doch klug bedachte Vermutungen. Im Zuge der Professionalisie-
rung wandelte sich dieses kluge Vermuten vom einstigen educated guess zu einer 
methodengestützten systematischen Praxis namens Foresight oder Zukunftsfor-
schung.25 Klar wird schon rein auf der semantischen Ebene, dass sowohl Wahr-
scheinlichkeitstheorie als auch die fiktionale Literatur sowie die Zukunftsforschung 
unterschiedliche Praxen des Mutmaßens darstellen. In dieser speziellen Hinsicht 
scheint es durchaus plausibel, sogar den gemeinsamen Vorfahren beider Praxen des 
Mutmaßens als Beginn der ‚modernen Literatur‘ anzunehmen, nämlich Morus’ 
Utopia, das immerhin nochmals ein Jahrhundert vor Don Quijote entstand. Das 

                                                                                                                                       
eher eines der ersten Experimente mit Wirklichkeit und Fiktion. Deshalb wählt E. Espo-

sito La Princesse de Clèves als Anfangspunkt des modernen Romans. Esposito: Die 

Fiktion der wahrscheinlichen Realität. A.a.O., 7. 

18   Madame de Lafayette (2012): La Princesse de Clèves: CreateSpace Independent Publi-

shing Platform. 

19   Christiaan Huygens (1714): Christiani Hugenii libellus de ratiociniis in ludo aleæ. Or, 

the value of all chances in games of fortune; … mathematically demonstrated: printed 

by S. Keimer, for T. Woodward. 

20   Jakob Bernoulli (1713): Ars conjectandi. Basel. 

21   Vgl. Brockhaus Enzyklopädie (op. 2005–2013): Wahrscheinlichkeitstheorie. In: Brock-

haus (Hg.): Brockhaus Enzyklopädie online. 

22   Bertrand de Jouvenel (1964): L’Art de la conjecture. Monaco: Éditions du Rocher. In 

Deutsch erschienen als Die Kunst der Vorausschau Jouvenel: Die Kunst der Voraus-

schau. A.a.O.  

23   Vgl. PONS.eu (2001–2013): Latein-Deutsch-Wörterbuch. 

24   Daneben bedeuten στοχαστής Denker und στοχασμός Gedanke, PONS.eu (2001–2013): 

Griechisch-Deutsch-Wörterbuch. 

25   Vgl. → 1. Zukunftsforschung. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 245 

 

 

verbreitete Urteil also, fiktionale Literatur habe es mit Nichtexistentem, die Wahr-
scheinlichkeitsrechnung hingegen mit realen Dingen zu tun, ist so gesehen ein 
Vorurteil.26 Wahrscheinlichkeitsrechnung als Technik des umsichtigeren Beden-
kens von Unsicherem ist eine Fiktion wie moderne Romane, da sie sich beide auf 
gegenwärtige Zukünfte, also auf unsere Zukunftsvorstellungen und damit wieder 
nicht auf die Realität, sondern auf die fiktive Sphäre unseres Vorstellens beziehen. 
Wie gesehen27, kann Wahrscheinlichkeit als Diskurstechnik zur Entscheidungs-
rechtfertigung, als Argument im Diskurs um Geltung von Zukunftsaussagen im 
Falle des Eintretens unwahrscheinlicher Vorfälle, mithin des Eintretens von Erwar-
tungsbrüchen, gesehen werden. Wer auf das Pferd mit 90-prozentiger Gewinnwahr-
scheinlichkeit setzt, kann, wenn die Realität selbiges als das proverbiale ‚falsche 
Pferd‘ erweist, im sozialen Diskurs schwerer der Fahrlässigkeit, des Hasardierens 
angeklagt werden, als wenn der Gewinn des Pferdes als weniger wahrscheinlich 

erschienen wäre. Wie Risiko ist die Wahrscheinlichkeit ein diskursives Instrument 
zur Erhöhung von (inszenierter, fiktiver) Erwartungssicherheit, d.h. zur Kontin-
genz- und Komplexitätsreduktion in sozialen Systemen. Jede Komplexitätsredukti-
on hat ihre Lebenslüge.28 Die der Wahrscheinlichkeit ist es, ihre Fiktionalität er-
folgreich verborgen zu haben. Dabei führt das Wort selbst den entscheidenden 
Hinweis mit sich: Wahrscheinlichkeit trägt nur den Schein von Wahrheit. Dieser 
Wahrheitsschein ist nach dem Ordnungsschwund seit der Neuzeit aber wahr genug, 
um für das Reale, das Wahre stehen zu dürfen. Das pangloßale29 ‚Es ist so, denn 
Gott hat es so eingerichtet.‘ wird vom stochastischen ‚Es ist so, denn es ist statis-
tisch erwiesen.‘ abgelöst. Beide Glaubensgewissheiten müssen jedoch als fiktiv 
entlarvt werden, wobei dies beide nur weniger real, nicht aber weniger wirklich 

                                                             
26   Zur Realität des Wahrscheinlichen, vgl. Esposito: Die Fiktion der wahrscheinlichen 

Realität. A.a.O., Kap. V. 

27   → 1.4.2 Gegenwärtige Zukunft, Trend-Gurus, Praxisfront. 

28   „Jede Weltvereinfachung hat ihre Lebenslüge.“ Marquard: Apologie des Zufälligen. 

A.a.O., 85. 

29   Candides Lehrer Pangloß ist ein von Voltaire karikierter Leibnizianer, der darauf ver-

traut in der ‚besten aller möglichen Welten‘ (Leibniz) zu leben und weder Erdbeben, 

Grausamkeit, Krankheit noch Kriegsgreul können ihn von dieser Meinung abbringen. 

Seine Überzeugung ist vorneuzeitlich unirritiert und unirritierbar, da er seine Gewiss-

heit aus der religiös gewissen Weltordnung vor dem Ordnungsschwund der Neuzeit be-

zieht. Der fiktionale Roman Candide oder der Optimismus wurde als Aufeinandertref-

fen von spätmittelalterlicher Seinsgewissheit und neuzeitlicher Ordnungsirritation 1759 

veröffentlicht. Kein Wunder, dass er nach Erscheinen umgehend vom Vatikan auf den 

Index gesetzt und öffentlich verbrannt wurde. Voltaire (2006): Candide oder der Opti-

mismus. München: dtv. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


246 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

macht.30 Lateinisch ‚fingere‘, aus dem sich fiktiv und Fiktion gebildet haben, heißt 
sich vorstellen, sich ausdenken – fictio die (erdichtete) Annahme – und ist daher 
sehr bedeutungsverwandt mit ‚coniectare‘. ‚Fingere‘ trägt aber im Gegensatz zu 
‚coniectare‘ eine gestalterische, schöpferische Bedeutung; eine Fiktion wird herge-
stellt und gestaltet, sie ist poietisch.31 Das literarische ‚Es könnte so sein, denn der 
Autor hat es realistisch (konsistent) konstruiert.‘ gesteht offen seinen poietischen 
Zug und ist als einzige der drei Aussagen ehrlich bezüglich des eigenen Fiktions-
charakters. So wie die Realität des Wahrscheinlichen oft überschätzt wird, wird die 
Wirklichkeit des fiktional Narrativen unterschätzt. 

Die Funktion der fiktionalen Narration als Komplexitätsreduktion, als Kompen-
sation des Ordnungsschwundes, als Bewältigung von Unsicherheit und ungewissen 
Zukünften, also als Risikomanagement und kluge Kunst des Vorstellens muss daher 
diesbezüglich rehabilitiert werden. Fiktionale Narration erzählt nicht, wie es ist, 
sondern wie etwas sein könnte, erschließt also nicht das bereits Wirkliche, sondern 
das noch und überhaupt Mögliche. Entgegen unserer modernen Geringschätzung 
der Fiktion als Falschem und Vorgetäuschtem, wie es etwa in der fiktionalen Litera-
tur erdichtet wird, gegenüber dem (vermeintlich) Faktischen, wie es z.B. in der 
Geschichtsschreibung berichtet wird, äußerte Aristoteles die entgegengesetzte 
Wertschätzung: 

Aus dem Gesagten ergibt sich auch, daß es nicht Aufgabe des Dichters ist mitzutei-

len, was wirklich geschehen ist, sondern vielmehr, was geschehen könnte, d.h. das 

nach den Regeln der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit Mögliche. Denn der 

Geschichtsschreiber und der Dichter unterscheiden sich [...] dadurch, daß der eine das 

wirklich Geschehene mitteilt, der andere, was geschehen könnte. Daher ist Dichtung 

etwas Philosophischeres und Ernsthafteres als Geschichtsschreibung.32 

                                                             
30   Zu dieser Unterscheidung von real und wirklich → S. 122, Anm. 48; zur Erinnerung 

Hegel: „Was wirklich ist, kann wirken, seine Wirklichkeit gibt etwas kund durch das, 

was es hervorbringt.“ Hegel: Wissenschaft der Logik II. Erster Teil. Die objektive Lo-

gik. Zweites Buch. Zweiter Teil. Die subjektive Logik. A.a.O., 208. 

31   fingō <fingere, fīnxī, fictum> bedeutet: gestalten, bilden, formen, verfertigen; künstle-

risch bilden, schaffen, darstellen; bauen, machen; sich vorstellen, sich einbilden; erdich-

ten, sich ausdenken; erheucheln, vorgeben; trügerisch verstellen. PONS.eu: Latein-

Deutsch-Wörterbuch. A.a.O. 

32   Aristoteles (1987): Poetik. Stuttgart: P. Reclam, 1451 a 37 - 1451 b 8. Diese Einschät-

zung ignoriert freilich den Umstand, dass auch die Geschichtsschreibung vom Allge-

meinen und Typischen handelt, wie es sich im jeweils historisch Besonderen und Ein-

zelnen zeigt und dass auch die Geschichtsschreibung nicht objektiv von wirklichem Ge-

schehen berichten kann, sondern erhebliche dichtende, fiktive Anteile benötigt und dazu 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 247 

 

 

Daher kann Heidegger Sein und Zeit einleitend ohne weitere Erklärung postulieren: 
„Höher als die Wirklichkeit steht die Möglichkeit.“33 Im Folgenden wird nicht 
explizit zwischen berichtender oder fiktionaler Narration unterschieden, da jede 
Narration immer fiktional ist, insofern sie zu Erzählendes in narrative Strukturen 
konfiguriert, die nicht der Realität entstammen, wie z.B. ein Anfang ohne Vorheri-
ges und ein Ende ohne Nachfolgendes. Selbst die ‚ehrlichste‘ Darstellung einer 
historischen bzw. real existierenden Person – selbst in einer Autobiographie – er-
zeugt eine unüberbrückbare Kluft zwischen selbiger Person und ihrer Darstellung, 
also zwischen der realen Person und ihrer narrativen Repräsentation. Letztere hat, 
weil sie narrativ dargestellt wird, notwendigerweise immer fiktionale Elemente. 
Erzählen ist daher, selbst in Form von Zeugenaussagen oder journalistischen News 
Stories etc., immer mehr oder weniger fiktional. 

So hat die Narration erstens einen Zukunftsbezug, insofern sie Mögliches er-
probt und den Erwartungshorizont prägt, zweitens einen Gegenwartsbezug, insofern 
die Anschauung durch den Wahrnehmungsfilter verschiedener narrativer Schemata 
bedingt und drittens einen Vergangenheitsbezug, insofern individuelle Erfahrung 
narrativ vermittelt und als kollektiver Erfahrungsraum narrativ sedimentiert. 

Der Ausdruck ‚narrativ‘ bezeichnet ein Textschema, das in allen Kulturen für die 

Ordnung von Erfahrung und Wissen grundlegend ist. Im Darstellungsschema der 

Narrativität [...] wird ein Zusammenhang von Geschehen und Handlung in eine nach 

Relevanzgesichtspunkten geordnete und unter einer temporalen Anschauungsform 

stehende Geschichte überführt.34 

Narrationen liegen schließlich nicht nur in Form fiktionaler Literatur im Schriftme-
dium vor, sondern v.a. auch im Medium einer oralen Erzählkultur. Die Narratolo-

gie35 ist die ausdifferenzierte Spezialdisziplin, was Narrativität und Fiktionalität 

                                                                                                                                       
auf Erzählung als Hauptmedium ihrer Vermittlung angewiesen ist. Am deutlichsten 

wird diese „historische Einbildungskraft“ wohl bei Hayden White, z.B.: Hayden V. 

White (2008): Metahistory. Frankfurt am Main: Fischer-Taschenbuch, 70–75. 

33   Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 51–52. 

34   Karlheinz Stierle (2010): Narrativ, Narrativität. In: Ritter, Gründer und Gabriel (Hg.): 

Historisches Wörterbuch der Philosophie, 21.458. 

35   Zur Klärung der Begriffe Erzähltheorie und Narratologie sei zunächst auf die Systema-

tisierung von Ansgar Nünning verwiesen, der Erzählforschung als Überbegriff für Er-

zähltheorie und Erzähltextanalyse fasst. Unter Erzähltheorie subsummiert er wiederum 

historiographische Erzähltheorie, philosophische Erzähltheorie (hier: Ricœur), linguis-

tische Erzähltheorie, klassische (strukturalistische) Narratologie sowie Romantheorie. 

Der klassischen Narratologie wiederum untergeordnet neben anderen Spezialnarratolo-

gien (semantische, pragmatische) fasst er die postklassische Narratologie u.a. mit ihren 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


248 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

betrifft. Für erste Antworten auf folgende Fragen scheint es daher sinnvoll, Er-
kenntnisse aus der (postklassischen) Narratologie zu übertragen: Wie kann der 
Anknüpfenmüsser Mensch sozial resilient anknüpfen? Wie können unvorhersehbare 
Vorfälle und ausdifferenzierte diverse Zukunftspfade mit dem jeweiligen Sinnhori-
zont verwoben werden – weaving capacity? Wie können individuelle und kollektive 
Erfahrungsräume miteinander verknüpft werden? 

 
Dazu soll folgendermaßen vorgegangen werden: Zunächst muss mit einer kurzen 
Disambiguierung zentraler Begriffe der Narratologie, wie sie im Folgenden benötigt 
werden, Klarheit geschaffen werden (→ 4.1 Narration). Dann werden die narrativen 
Basiselemente Veränderung (→ 4.1.1 Narrativität und Veränderung) und Ereignis 
aus narratologischer Sicht mit den entsprechenden Gradationen der Ereignishaf-

tigkeit dargestellt (→ 4.1.2 Ereignis und Ereignishaftigkeit). Anschließend werden 
die Effekte der Ereignisverknüpfung, der Fabelkomposition aus Sicht der phäno-
menologischen Erzähltheorie Paul Ricœurs, untersucht, die wesentliche Hinweise 
auf das sinnkonstituierende Anknüpfenkönnen überhaupt und damit auch darauf, 
wie es für die soziale Resilienz relevant wird, bieten (→ 4.2.1 Verbindende Brüche 
– Synthese des Heterogenen). Diese narratologischen Strukturmerkmale und Funk-
tionen sollen dann im Rahmen eines intermedial und transgenerisch erweiterten 
Narrationsbegriffes36 über die Sphäre von Texten hinaus in die Sphäre der Lebens-
welten erweitert, also als existenziale Narrativität gedacht werden (→ 4.2.2 Exis-
tenziale Narrativität). Dabei wird Narration als Medium fassbar, wie es technikphi-
losophisch oben dargestellt wurde, als Medium, das einen Möglichkeitsraum zeitli-
cher und kategorialer Vermittlung darstellt und Verstehen von Zusammenhängen 
zwischen Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft sowie Mensch und Technik ermög-
licht. Diese Ermöglichung von Verstehen wird zentral für das Vorhaben, Zukunfts-

                                                                                                                                       
Unterformen der kognitiven Narratologie, Rezeptionsästhetik oder Metanarratologie. 

Vgl. Ansgar Nünning; Vera Nünning (2002): Von der strukturalistischen Narratologie 

zur „postklassischen“ Erzähltheorie. In: Ders.: Neue Ansätze in der Erzähltheorie, 19. 

In dieser Arbeit wird, um die Nähe zur postklassischen, speziell der kognitiven und Me-

ta-Narratologie zu betonen und um die „schematische Unterordnung“ unter die klassi-

sche Narratologie (die Nünning wohl zeitlich meinte) nicht zu reproduzieren, von Nar-

ratologie im Sinne von Erzähltheorie (sensu Nünning) gesprochen. Gemeint sind dann 

zunächst unspezifisch alle Begriffe, die A. Nünning unter Erzähltheorie fasst, verbun-

den mit einer bereits begrifflichen Verortung jenseits der klassischen Narratologie und 

im Sinne der Nähe zur kognitiven und Metanarratologie (vgl. → 4.2.2 Existenziale Nar-

rativität). 

36   Vgl. Vera Nünning; Ansgar Nünning (2002): Erzähltheorie transgenerisch, intermedial, 

interdisziplinär. Trier: WVT Wiss. Verl. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 249 

 

 

vorstellungen etwa von sich entwickelnden Mensch-Technik-Grenzverschiebungen 
moderner Hochtechnologien hinsichtlich ihres Neogefahrenpotenzials und ihrer 
Bewältigungsmöglichkeiten zu erforschen.  

Dabei wird deutlich, dass sowohl die Identifizierung und Bewertung der basalen 
Strukturmerkmale der Narratologie als auch Verknüpfungskontexte ganzer Ge-
schichten in höchstem Maße interpretationsabhängig sind und daher der Hilfe einer 
weiteren ausdifferenzierten Spezialdisziplin, was Interpretation und Verstehen 
betrifft, benötigt, der Hermeneutik. Es zeigt sich, dass mit der Entwicklung der 
Erzähltheorie seit den 1990er-Jahren weg von der strukturalistischen (klassischen) 
Narratologie hin zur neueren (postklassischen) Narratologie eine Annäherung in 
Fokus und Methode an die Hermeneutik einhergeht.37 Insofern rüsten sich die neue-
ren Erzähltheorien ihrerseits mit interdisziplinär importierten Methodiken und 
Modellen auf38, darunter viele hermeneutische Kompetenzen. Beispielhaft sei die 
Tendenz genannt, nicht mehr (klassisch strukturalistisch) statische Beschreibungen 
von Textmerkmalen zu erarbeiten, sondern die Dynamik des Rezeptionsprozesses 
mit den spezifischen Wechselwirkungen zwischen Text und Rezipient zu erfor-
schen. Eine zweite „Neuausrichtung“ der Erzähltheorie „zeugt von einer Bevorzu-
gung ganzheitlicher kultureller Interpretation, einem an Clifford Geertz orientierten 
Ideal der ‚dichten Beschreibung‘“39. Mit dem Vorbild der ‚interpretativen Ethnolo-
gie‘40 rückt Geertz die Narratologie mit dem anthropologischen Universalitätsan-
spruch eines Homo narrans41 bis zur Ununterscheidbarkeit an die Hermeneutik 

                                                             
37   Vgl. Nünning und Nünning: Von der strukturalistischen Narratologie zur „postklassi-

schen“ Erzähltheorie. A.a.O., 24. 

38   A. Nünning nennt diese narratologischen Ansätze „Ansätze, die auf einer interdiszipli-

närem [sic] Weiterentwicklung der ‚klassischen‘ Narratologie beruhen und Erkenntnis-

se anderer Disziplinen in die Narratologie importieren.“ Vera Nünning; Ansgar Nün-

ning (2002): Produktive Grenzüberschreitungen. In: Ders.: Erzähltheorie transgene-

risch, intermedial, interdisziplinär, 14. 

39   Nünning und Nünning: Von der strukturalistischen Narratologie zur „postklassischen“ 

Erzähltheorie. A.a.O., 25. 

40   Die interpretative Ethnologie wird wegen ihres symbolischen bzw. semiotischen Kul-

turbegriffs auch Symbolische Anthropologie oder etwa als Verweis auf die Geertzschen 

Auffassung vom ‚common sense‘ als kulturelles System auch Sozialanthropologie oder 

(sic) hermeneutische Soziologie genannt.  

41   In Abgrenzung zum Homo ludens von Schiller und in der Spur von Wilhelm Schapp 

vgl. zum Homo narrans Christoph Schmitt; Siegfried Neumann (1999): Homo narrans. 

Münster: Waxmann; John D. Niles (1999): Homo Narrans. Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press; Lenk: Das flexible Vielfachwesen. A.a.O., 100; Bruno Gransche 

(2008): Der Homo Narrans. München: GRIN Verlag GmbH. Eine aktuelle und umfas-
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


250 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

heran, ist doch der Terminus der dichten Beschreibung eine hermeneutische Be-
schreibungsweise.42  

Angetreten als Auslegungskunst von Texten, ist die Hermeneutik ebenfalls eine 
Ars conjectandi, eine Kunst des Schließens und Deutens, des Auslegens. Der Ge-
genstand dieser Auslegung, einst kanonische Texte, wurde im Zuge der Professio-
nalisierung dieser Kunst auf die menschliche Existenz überhaupt erweitert, was bei 
Heidegger die Selbstauslegung des Daseins, Daseinshermeneutik bzw. Hermeneutik 

der Faktizität heißt. Damit wird Verstehen von einem Verhalten (z.B. gegenüber 
Texten) zur Grundbewegtheit des menschlichen Daseins. Von Heidegger unter-
schätzt, fehlt der Selbstauslegung des Daseins ein wesentliches Existenzial: die 
Narration.43 Dieses Manko gleichen der Husserl-Schüler Wilhelm Schapp und der 
von Husserl und Heidegger geprägte Paul Ricœur aus, weshalb mit diesen beiden 
von einer narrativen Hermeneutik gesprochen werden kann, die die Selbstausle-
gung des Daseins als poietisch-mimetische Auslegung eines in Geschichten ver-

strickten Daseins versteht. Effekt dieser narrativen Wende der Hermeneutik bei 
Ricœur, die einer allgemeinen interdisziplinären Hinwendung zur Narration in den 
1990er-Jahren vorausging (narrative turn44), war jedoch eine gewisse Vergangen-
heitsfokussierung und eine latente Vernachlässigung des Zukünftigen, dabei hatte 
die Zukunft bei Heidegger bereits das Primat der Zeitlichkeit inne.  

Kombiniert man diese Wendungen, so gelangt man zu einer Hermeneutik als re-
flexive Auslegungskunst des Menschen als einem existenzial narrativ verknüpftem 
Wesen mit Zukunftsprimat (→ 4.3 Narrative Hermeneutik der Zukunft). Dieses 
Verständnis schließlich liefert einen Zukunftsbegriff, wie ihn die Zukunftsfor-

                                                                                                                                       
sende Untersuchung des Homo narrans ebenfalls en suite mit Schillers Homo ludens 

und im Kontext einer Allgemeinen Erzähltheorie vgl. Koschorke: Wahrheit und Erfin-

dung. A.a.O. 

42   „Der Terminus der dichten Beschreibung stammt bekanntlich aus der Soziologie bzw. 

Anthropologie Clifford Geertz’ und meint dort eine hermeneutische Herangehensweise 

der Beschreibung, [...].“ Martin Gessmann (2012): Zur Zukunft der Hermeneutik. Mün-

chen: Wilhelm Fink, 222, Anm. 81. 

43   Zumindest ist dies nicht explizit der Fall, so v.a. Susanne Kaul (2003): Narratio. Mün-

chen: Fink. Die Frage nach dem Verhältnis von Heidegger und der Narrativität ist eine 

strittige, denn aus einigen Elementen der Heideggerschen Philosophie – Sprachlichkeit, 

Geschichtlichkeit, Lob des Dichters etc. – lassen sich Argumente für eine hohe Rele-

vanz des Narrativen ableiten. Vgl. etwa Tony Fisher (2010): Heidegger and the narrati-

vity debate. 

44   Vgl. zum narrative turn v.a. Hartwig Isernhagen (1999): Amerikanische Kontexte des 

New Historicism. In: Glauser und Heitmann (Hg.): Verhandlungen mit dem New Histo-

ricism, 176–180. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 251 

 

 

schung und Strategien zur Entscheidungs- und Handlungsbefähigung unter hyper-
komplexen Bedingungen benötigen, da er obsolete, aber eingeübte, singuläre Zu-
kunftsvorstellungen zugunsten eines Denkens in spezifischen Möglichkeitsräumen 
überwinden hilft. Schließlich ermöglicht eine solche narrative Hermeneutik der 

Zukunft ein anderes Verständnis der Vermittlung von Erfahrungsraum und Erwar-
tungshorizont und damit nicht zuletzt eine Möglichkeit zur Erhöhung sozialer Resi-
lienz, ohne auf vermutlich wahr scheinende, stochastische Antizipationen, angewie-
sen zu sein. 

4.1   NARRATION 

Narration leitet sich vom lateinischen narrare/narratio ab und ist daher zunächst 
der Latinismus von Erzählung. Narration und ihre Eigenschaftsform Narrativität 
sind zum wissenschaftlichen Fachterminus geworden, wenn auch zu einem immer 
noch „irritierenden“45. Im Unterschied zur klassischen Erzähltheorie, „die sich noch 
nicht Narratologie nannte“46 und Texte untersuchte, deren gemeinsames Spezifi-
kum es ist, von einer Erzählinstanz, einem Erzähler vermittelt zu werden, unter-
suchte die spätere strukturalistische Narratologie Texte mit bestimmten Merkmalen 
wie einer temporalen Struktur und dargestellten Veränderungen.47 Die beiden Per-
spektiven unterscheiden sich hauptsächlich in der Fokussierung auf die vermitteln-
de Instanz, wodurch sich auf diese aufbauend ein Verständnis von narrativ im wei-
teren und engeren Sinne operationalisieren lässt. Eine dritte Position schließlich 
sieht das spezifisch Narrative primär inhaltlich in der Darstellung menschlicher 

Erfahrungen mit oder ohne (explizite) Erzählinstanz.48 Der Slawist Wolf Schmid 
                                                             
45   „Narrativität ist ein ‚irritierender‘ Forschungsgegenstand – dieser Konsens der aktuellen 

Forschung bildete den Ausgangspunkt für den Workshop ‚Grundprinzipien von Narra-

tivität: Perspektiven und Perspektivierung in Sprache, Bild, Musik‘, der […] 2012 […] 

stattfand und das Forschungsfeld aus einer interdisziplinären Perspektive in den Blick 

nahm“. Natalia Igl; Sonja Zeman (2012): Auf der Suche nach den Grundprinzipien von 

Narrativität, 1. 

46   Wolf Schmid (2008): Elemente der Narratologie. Berlin, New York: Walter De Gruy-

ter, 1. 

47   Vgl. ebd., 1. 

48   Nünning ergänzte diesen dritten Ansatz eines primär inhaltlichen Merkmals des Narra-

tiven. Demnach wäre narrativ nicht primär, was Veränderungen, Ereignisse und Hand-

lung darstellt (so z.B. Gérard Genette) und nicht primär was von einem Erzähler erzählt 

wird (so z.B. Franz K. Stanzel), sondern auch, was durch seine narrative Struktur 

„menschliche Erfahrung“ zum Ausdruck bringt (so z.B. Monika Fludernik). Letztere 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


252 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

gibt folgende Definitionen eines einerseits traditionellen, andererseits strukturalisti-
schen Mischkonzeptes, wie er es für die aktuelle Narratologie49 als dominant an-
sieht:  

Narrativ im weiteren Sinne sollen entsprechend der strukturalistischen Konzeption 

Repräsentationen genannt werden, die die Veränderung eines Zustands oder einer Si-

tuation darstellen. Narrativität im engeren Sinne verbindet die Merkmale der struktu-

ralistischen und der klassischen Definition: Die Zustandsveränderung wird von einer 

Vermittlungsinstanz präsentiert.50 

4.1.1   Narrativität und Veränderung 

Verkürzt ließe sich also sagen: Narrativ ist, was Veränderung darstellt. Auch ohne 
weitere Einblicke in den Zusammenhang von Erfahrung, Erwartung und Narration, 
worauf einzugehen sein wird, wird bereits auf der Ebene dieser Minimaldefinition 
klar, warum die Narration (v.a. ihre fiktionale Teilmenge des modernen Romans) 
als Reaktion auf den neuzeitlichen Ordnungsschwund hervortrat und warum sie sich 
als Ansatz zur Katastrophenfähigkeit, zur Anknüpfungskompetenz einer als Fähig-
keit zur Veränderungsverkraftung gefassten sozialen Resilienz empfiehlt: Ihr Ge-
genstand und konstitutives Merkmal ist die Veränderung. 

                                                                                                                                       
dritte Sicht würde also auf die Frage, was narrativ sei, antworten: das, was menschliche 

Erfahrung darstellt. 

49   Narratologie als Wissenschaft kann in folgenden Teilaspekten und Arbeitsgebieten 

unterteilt verstanden werden: „Narratologie kann für die interdisziplinäre Praxis gelten: 

(1.) als Teilaspekt einer umfassenden Texttheorie, (2.) als Heuristik und ‚Werkzeug‘ zur 

Textanalyse und Textinterpretation; sie ließe sich dabei bis hin zu einer vorstrukturie-

renden Kasuistik erweitern, (3.) als systematisch entwickelter Deskriptionsmodus (der 

allerdings nicht frei von ‚Interpretation‘ zu halten ist), (4.) als interdisziplinäres Wis-

senssystem. […]  Dabei lassen sich für Narratologie im engeren Sinne (als Erzählfor-

schung/narrative studies), also primär für den Teilgegenstandsbereich ‚literarische Tex-

te‘, folgende Arbeitsgebiete abgrenzen: (1) Erzähltheorie/narrative theory (hier einge-

schlossen ist u.a. die Poetik des Romans): als theoretisch orientierte Narratologie mit 

(möglichen) Basistheorien aus Philosophie, Anthropologie/Kulturtheorie, Kognitions-

theorie, Kommunikationstheorie, Semiotik, Texttheorie, Linguistik; (2) Geschichte des 

Erzählens/history of narratives (insbesondere Gattungsgeschichte der Erzählprosa): als 

historisch orientierte Narratologie; (3) Erzähltextanalyse/analysis and interpretation of 

narratives: als angewandte Narratologie.“ Jörg Schönert (2006): Was ist und was leistet 

Narratologie? Literaturkritik.de, II. 

50   Schmid: Elemente der Narratologie. A.a.O., 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 253 

 

 

Eine Veränderung ist immer ein Wechsel von etwas an etwas Beständigem, also ein 
Mischphänomen von anderem an gleichem. Trifft man einen Bekannten nach län-
gerer Zeit wieder, kann man nur Veränderungen an ihm feststellen, wenn er genü-
gend beständige Merkmale aufweist, um ihn als denselben, wenn auch veränderten 
Bekannten erkennen zu können. Schmid definiert die Zustandsänderung, die dem 
engen und weiten Narrationsbegriff als Minimaldefinition eignet, als „mindestens 
eine Veränderung eines Zustandes in einem gegebenen zeitlichen Moment“51. Die 
veränderlichen Zustände können dabei als innere oder äußere und – ähnlich der 
Luhmann’schen Risiko-Gefahr-Dichotomie – entscheidungsabhängig oder -unab-
hängig, also von einem Agenten herbeigeführt, d.i. Handlung, oder einem Patienten 
zugefügt, d.i. Vorkommnis, differenziert werden.52 Entsprechend könnten mögliche, 
negative Effekte von Handlungen als Risiken und Effekte von Vorkommnissen als 
Gefahren verstanden werden. Die Zustandsveränderungen, die per definitionem in 
allen Narrationen repräsentiert werden, weisen erstens eine „temporale Struktur mit 
mindestens zwei Zuständen, einem Anfangs- und einem Endzustand“53 auf, die 
zweitens äquivalent sein, d.h. in Identität und Differenz ihrer Eigenschaften stehen 
müssen, um als Veränderung gefasst werden zu können.54 Schließlich müssen drit-
tens beide Zustände und die Veränderung derselben Entität zugeordnet werden 
können. Die Differenz zwischen äquivalenten Anfangs- und Endzuständen ergibt 
ein Minimalgeschehen, in dem Veränderungen (dynamische Elemente) und Bestän-
diges (statische Elemente) zusammen dargestellt werden: d.i. eine Geschichte55. 

                                                             
51   Ebd., 4. Schmid verweist hier u.a. auf Seymour Benjamin Chatman (1986): Story and 

discourse. Ithaca, N.Y, London: Cornell University Press, 32. 

52   Schmid: Elemente der Narratologie. A.a.O., 3. 

53   Ebd., 4. Anfang und Ende können hier immer nur relativ interpretiert werden. Von 

einem fertigen (gedruckten) Text ist Anfang und Ende leichter festzustellen als bei ei-

nem beobachteten oder zu berichtenden Geschehen. ‚Wo fange ich an?‘ lautet die Fra-

ge, die sich stellt, wenn man erzählen möchte, was einem da wieder für eine Geschichte 

passiert ist. Anfangs- und Endzustand können also immer auch vorläufige oder als An-

fang und Ende in Bezug auf eine konkrete Veränderung innerhalb einer Reihe von An-

fangs-, Übergangs- und Endzuständen gesetzt werden. Es bleibt immer offen ‚was da-

vor geschah‘ und ‚wie es weiterging‘. 

54   Volle Identität in den Eigenschaften der Zustände ergäbe keine Veränderung und volle 

Differenz der Eigenschaften ließe keinen Vergleich mehr zu, denn vergleichen setzt 

Gleiches, also Ähnlichkeit voraus. Bei voller Differenz der Eigenschaften erkennte man 

nicht mehr, dass ein Bekannter sich verändert hat, da man einfach zwei verschiedene 

Menschen wahrnähme und nicht einen veränderten Bekannten.  

55   Die Narration kann in vier Ebenen unterteilt formalisiert werden: 1. Geschehen, 2. 

Geschichte, 3. Erzählung und 4. Präsentation der Erzählung. – 1. „Geschehen (story): 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


254 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Um die Veränderung, also das, was geschieht, darstellen zu können (Narration), 
muss das Beständige, Zustände, Situationen, Settings beschrieben werden (Deskrip-
tion). Theoretisch stellen narrative Texte Geschichten und deskriptive Texte Zu-
stände dar. Durch die Äquivalenz der Zustände, ihrer Identität und Differenz beste-
hen Narrationen aber aus narrativen und deskriptiven Teilen. Auch wenn Deskripti-
on als Gegenbegriff zu Narration erscheint, so sind Deskription und Narration in 
ihrer für Geschichten notwendigen Mischung unterschiedliche Perspektiven, in 
denen ein Text je schwerpunktmäßig interpretiert werden kann:  

Wer diesen Text als Narration liest, wird das Unterschiedliche im Gemeinsamen fo-

kussieren und dafür eine Veränderung konjizieren. Wer den Text hingegen als De-

skription versteht, wird die Differenz der Situationen eher als Differenz von repräsen-

tativen Facetten ein und desselben zu beschreibenden Phänomens betrachten und sich 

auf das Gemeinsame im Verschiedenen konzentrieren.56 

Die Narrativität eines Textes stellt also ein interpretationsabhängiges Maß der Ver-
änderungsfokussierung dar und vice versa: Veränderungen können narrativ als 
Unterschiede im Gemeinsamen verstanden werden. Auch das empfiehlt die Narrati-

                                                                                                                                       
Alles, was in einer dargestellten Welt der Fall ist oder war. Das Geschehen umfaßt die 

Menge der Geschehenselemente (incidents, occurrences), von denen es drei Arten gibt: 

die Gegebenheiten, die Zustände und die Veränderungen.“ Peter Hühn; Jens Kiefer; 

Jörg Schönert et al. (2003): Narratologisches Begriffslexikon [Hervorh. BG]. „Das Ge-

schehen ist die amorphe Gesamtheit der Situationen, Figuren und Handlungen, die im 

Erzählwerk explizit oder implizit dargestellt oder logisch impliziert sind. Das so ver-

standene Geschehen bildet ein räumlich grundsätzlich unbegrenztes, zeitlich unendlich 

in die Vergangenheit verlängerbares, nach innen unendlich zerkleinerbares und in un-

endlich vielen Eigenschaften konkretisierbares Kontinuum.“ Schmid: Elemente der 

Narratologie. A.a.O., 251. – 2.  „Die Geschichte [plot, BG] ist das Resultat einer Aus-

wahl aus dem Geschehen. Sie konstituiert sich durch zwei Selektionsoperationen, die 

Unendlichkeit des Geschehens in eine begrenzte, sinnhafte Gestalt überführen: 1. Aus-

wahl von bestimmten Geschehensmomenten (Situationen, Figuren und Handlungen), 

Auswahl von bestimmten Qualitäten aus der unendlichen Menge der den gewählten 

Momenten im Geschehen zuschreibbaren Eigenschaften [...] Sie enthält die ausgewähl-

ten Geschehensmomente im ordo naturalis.“ Ebd., 252 [Hervorh. i.O.]. – 3. „Die Er-

zählung ist das Resultat der Komposition, die die Geschehensmomente in einen ordo ar-

tificialis bringt.“ Ebd., 253 [Hervorh. i.O.]. – 4. „Die Präsentation der Erzählung bildet 

die Phäno-Ebene (während die drei vorausgehenden Ebenen [Geschehen, Geschichte, 

Erzählung, BG] nur durch Abstraktion zu gewinnende Geno-Ebenen sind), d.h. sie ist 

als einzige der Ebenen der empirischen Beobachtung zugänglich.“ Ebd., 253. 

56   Ebd., 8 [Hervorh. BG]. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 255 

 

 

on als Ansatz zur Verknüpfung (tendenziell katastrophaler) Veränderungen mit 
einem verbindenden gemeinsamen Sinnhorizont. Das Anknüpfenkönnen wird be-
reits dadurch vorbereitet, einen (Erwartungs-)Bruch, eine Differenz, eine katastro-
phenträchtige Veränderung schon als eine narrative, d.h. eine im Gemeinsamen 

verortete Differenz wahrzunehmen. Der Erwartungsbruch, der als Veränderung 
wahrgenommen werden kann und an dessen Ereignen sich der Anfangs- überhaupt 
erst vom Endzustand unterscheiden lässt, ist das Ereignis. 

4.1.2   Ereignis und Ereignishaftigkeit 

Um relevante Veränderungen zu verstehen, d.h. sie in einen Sinnhorizont einglie-
dern zu können, muss das Phänomen genauer benannt und charakterisiert werden 
können, das für die Differenz, anhand derer zwei äquivalente Zustände voneinander 
unterschieden werden können, verantwortlich ist. Der Ereignisbegriff ist ein schil-
lernder, umstrittener, oft totgesagter, verbannter und überwunden geglaubter, aber 
auch mehrfach wiederbelebter, vielgedeuteter und -bedeutender Begriff, ein echter 
Polytropos (πολυτροπός) der Geistes-, Sozial- und v.a. den Geschichtswissenschaf-
ten.57 Diese Begriffshistorie muss aus Gründen des Umfangs hier weitestgehend 
ausgeblendet werden. Es wird angesichts dieser wissenschaftlichen ‚Auseinander-
setzungen an der Ereignisfront‘ ein pragmatisch-nüchternes Ereigniskonzept vorge-
stellt, das als Analysemittel benötigt wird und das zumindest eine gewisse Mehr-
heitsfähigkeit im heutigen narratologischen Ereignisdenken bietet.  

Die bloße (allabendliche) Zustandsveränderung ‚Es wurde Nacht.‘ unterscheidet 
zwar einen Anfangszustand Tag von einem Endzustand Nacht, motiviert aber noch 
nicht, warum sie erzählt, also in eine narrative Form gebracht und präsentiert wer-
den sollte. In einem Vampirroman etwa kann diese Zustandsveränderung, wenn sie 
faktisch (im Geschehen) stattgefunden hat, zu einem Ereignis von erheblicher 
Wichtigkeit werden. Narrationen handeln also nicht einfach nur von Zustandsver-

                                                             
57   Vgl. für einen überblicksmäßigen Zugang zur Vielfalt des Ereignisdenkens: Andreas 

Suter; Manfred Hettling (2001): Struktur und Ereignis. Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht; Reinhart Koselleck; Wolf-Dieter Stempel (1973): Geschichte – Ereignis und 

Erzählung. München: Fink; Marc Rölli (2004): Ereignis auf Französisch. München: 

Fink; Thomas Rathmann (2003): Ereignis. Köln: Böhlau; Bernhard Waldenfels (2004): 

Die Macht der Ereignisse. In: Godzich und Huber (Hg.): Ästhetik Erfahrung; Karlheinz 

Stierle (1975): Text als Handlung. München: Wilhelm Fink; Peter Hühn (2014): the 

living handbook of narratology. Hamburg: Hamburg University Press; Roberto Casati; 

Achille Varzi (2013): Events. In: Zalta (Hg.): The Stanford Encyclopedia of Philoso-

phy; Dieter Mersch (2002): Was sich zeigt. München: Fink. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


256 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

änderungen, sondern von mindestens faktischen58 und abgeschlossenen Verände-
rungen. Besondere faktische und abgeschlossene Zustandsveränderungen heißen 
Ereignisse.59 Das Ereignis ist „ein besonderer, nicht alltäglicher Vorfall.“60 Diese 
können je nach ihrer Besonderheit unterschiedliche Grade der Ereignishaftigkeit 
annehmen. 

Schmid nennt diese beiden Bedingungen der Faktizität bzw. Realität und Abge-
schlossenheit des tatsächlichen Vollzugs (Resultativität) notwendige aber nicht 
hinreichende Bedingungen, um Zustandsveränderungen als Ereignisse zu charakte-
risieren. Er nimmt einen Katalog von fünf Merkmalen der Ereignishaftigkeit an, 
der:  

[…] die Heuresis fördern [soll], insofern er zentrale Phänomene des Narrativen zu 

erkennen und zu unterscheiden hilft. Und damit unterstützt er die Artikulation von 

Werkinterpretationen. Ereignishaftigkeit ist ein kulturell spezifisches und historisch 

veränderliches Phänomen narrativer Repräsentationen.61 

Im Kontext dieser Untersuchung ist die heuristische Funktion der Ereignishaftigkeit 
relevant, insofern mit ihr die Hypothese untersucht wird, inwiefern die Wahrneh-
mung, Einschätzung, Erwartbarkeit und damit die potenzielle Katastrophenhaf-
tigkeit von Veränderungen mit der jeweiligen Ereignishaftigkeit korrelieren. Wenn 
mit E. Esposito sowohl die Wahrscheinlichkeitstheorie als auch der moderne Ro-
man als zeitgleiche Reaktionen auf den neuzeitlichen Ordnungsschwund zur Kon-
tingenzbewältigung und Komplexitätsreduktion hervortraten, dann ist zu erwarten, 
dass nicht nur die stochastische Wahrscheinlichkeit, sondern auch die Ereignishaf-
tigkeit einer Veränderung über deren Erwartungseinbettung und Erfahrungskompa-
tibilität und damit über ihre katastrophale oder innovative Wucht entscheidet. 

 
Notwendige, aber nicht hinreichende Bedingungen von Ereignissen sind also Reali-

tät und Resultativität. Darüber hinaus müssen die folgenden fünf Merkmale in 
unterschiedlichen Graden auf eine Veränderung zutreffen, damit von einem Ereig-
nis gesprochen werden kann und dieses Ereignis wird umso ereignishafter, je stär-

                                                             
58   Faktisch ist hier bezogen auf die Welt des Geschehens. Das beinhaltet fiktive Ereignis-

se, wenn sie in der fiktiven Welt real und nicht etwa nur erhofft oder erträumt sind. 

Dennoch kann auch ein Traum ein Ereignis sein, dann aber nicht der Inhalt des Trau-

mes, sondern eben der Traum selbst. 

59   Schmid: Elemente der Narratologie. A.a.O., 12. 

60   Ebd., 11. 

61   Ebd., 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 257 

 

 

ker diese Merkmale ausgeprägt sind.62 Die Interpretation der Ausprägung dieser 
Kriterien ist wesentlich kollektiver Natur, da Relevanzzuschreibungen oder die 
Beurteilung des Überraschungsgrades diskursiv verarbeitet, also auf ihre kollektive 

Validität geprüft werden. Der Grad, zu dem eines der Kriterien ausgeprägt ist, und 
damit der Grad der Ereignishaftigkeit von Veränderungen ist bedingt durch die 
kollektive Übereinstimmung der Einschätzung. 

Damit ist zugleich betont, daß die diskursive Verarbeitung oder Interpretation des in-

tuitiv und je individuell als Ereignis erfahrenen Geschehens wichtig ist. In der diskur-

siven Verarbeitung, so könnte man sagen, wird geprüft, ob die individuelle Einschät-

zung für die anderen Mitglieder eines Kollektivs valid ist oder nicht. In der diskursi-

ven Verarbeitung verständigt man sich über den „Sinn“ eines Ereignisses, konstruiert 

seine Bedeutung und setzt Begriffe.63 

Zentral für die diskursive Verarbeitung und kollektive Validitätsprüfung von Ver-
änderungsbeurteilungen ist somit die öffentliche Meinung, was der Inszenierung 
Relevanz und der Inszenierungskompetenz Macht verleiht. Was demokratietheore-
tisch idealisiert ‚öffentliche Meinung‘ heißt, nennt Virilio im Sinne einer massen-
medialen Gleichschaltung durch die Inszenierungsdominanz v.a. der audiovisuellen 
Medien „öffentliche Emotion“.64 Daraus folgt, dass nicht nur die Zukunftsvorstel-

                                                             
62   Die folgende Systematisierung der Merkmale der Ereignishaftigkeit beruht auf Ebd., 

14–22. 

63   Andreas Suter; Manfred Hettling (2001): Struktur und Ereignis. In: Ders.: Struktur und 

Ereignis, 24–25. 

64   „Es entsteht nämlich neben der notwendigen Bildung einer öffentlichen Meinung durch 

die diversen Informationsorgane die unerhörte Möglichkeit einer öffentlichen Emotion, 

deren Einstimmigkeit nur das Symptom des Verfalls jeder wahren ‚Demokratie‘ ist und 

dem konditionierten, nicht mehr ‚psychologischen‘, sondern ‚soziologischen‘ Reflex 

Raum gibt, diesem Auswuchs des panischen Schreckens der Bevölkerung angesichts 

des Übermaßes an realen und simulierten Bedrohungen.“ Virilio: Der eigentliche Un-

fall. A.a.O., 75 [Hervorh. i.O.]. – „Während die öffentliche Meinung sich mit Hilfe der 

Pressefreiheit, aber auch mit dem Erscheinen kritischer Werke in einer gemeinschaftli-

chen Reflexion herausbilden soll, wird die öffentliche Emotion ungestraft durch den 

Reflex erzeugt, dort, wo das Bild über das Wort siegt. Weil der Herdentrieb-Effekt mit 

einem Übermaß an Inszenierung leicht zu erzeugen ist, passt er perfekt zur audiovisuel-

len Kinematik und ebenso zur Interaktivität der kybernetischen Techniken, was der Zü-

gellosigkeit Tür und Tor öffnet. Während die republikanische Meinung seit ihren An-

fängen auf die Rede- und Lesekunst setzte, stützt sich die post-republikanische Emotion 

ihrerseits auf Licht und Ton, anders ausgedrückt auf die Sicht- und Hörbarkeit eines 

Spektakels, oder besser einer beschwörenden Liturgie, die nur scheinbar säkular ist [...] 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


258 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

lungen, die Gegenstand der Zukunftsforschung sind, oder die Risiken und Gefah-
ren, die Gegenstand der „Agenturen mit Spezialisierung auf Risikomanagement“65 
und der Politik sind, sondern auch die Definition dessen, welche Veränderung 
überhaupt als Ereignis wahrgenommen werden kann, unter die Dynamiken des 
Delphi-Problems fallen. Nicht nur welche Ereignisse als Risiko oder als Chance 
gesehen werden, sondern schon was allererst als Ereignis gelten darf, ist wesentlich 
Effekt von Inszenierung und unterliegt damit den Geltungsdynamiken sogenannter 
‚vermachteter Öffentlichkeit‘66. Virilio bewertet diese „Synchronisierung einer 
öffentlichen, kollektiven Emotion“ denkbar pessimistisch, da sie „in der Lage ist, 
nicht allein die repräsentative Demokratie abzuschaffen, sondern jede Institution, 
und an ihre Stelle Hysterie und Chaos zu setzen, für welches einige Kontinente 
bereits jetzt ein blutiges Beispiel abgeben.“67 Narrationen sind die ‚Königinnen‘ der 
kollektiven Emotionserzeugung.68 Sollte dies noch eines Belegs bedürfen, dann sei 
an die Selbstmordepidemie junger kollektiv Emotionaler in Folge des Erscheinens 
von Goethes Werther erinnert.69 Ungeachtet dieser Verve Virilios kann die Verbin-
dung von Kollektiv und Ereignis nicht überbetont werden und umgekehrt ist ein 
genauerer Blick auf Kriterien der Ereignishaftigkeit hilfreich, Phänomene nicht 
ihrer Realität, sondern ihrer Realitätseffekte, ihrer Wirklichkeiten nach zu verste-
hen. 

                                                                                                                                       
wie beim schon beschriebenen Missbrauch des Sendens in Endlosschleife nicht nur von 

Werbespots, sondern auch von erschreckenden Ereignissen.“ Ebd., 79. 

65   Ebd., 50. 

66   Jürgen Habermas (1998): Faktizität und Geltung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, Kap. 

VIII. 

67   Virilio: Der eigentliche Unfall. A.a.O., 85. 

68   Vgl. Koschorke: Wahrheit und Erfindung. A.a.O., II.8. 

69   In der Medienwirkungsforschung und der Sozialpsychologie, speziell der Suizidologie, 

ist der medieninduzierte Nachahmungssuizid und besonders die sogenannte Suizid-

Epidemie als Werther-Effekt bekannt. „Quellenmäßig belegt ist in jedem Fall eine zwei-

stellige Zahl von Suiziden in verschiedenen europäischen Ländern, die in direkter Ver-

bindung mit Goethes Buchpublikation stehen. Das Phänomen der Nachahmung des lite-

rarischen Vorbildes war bei diesen Fällen insofern evident, als sich die Suizidenten ge-

nau wie die tragische Romanfigur mit blauer Jacke und gelber Weste kleideten oder das 

Buch direkt beim Suizid bei sich führten […]. Man muss also davon ausgehen, dass 

durch Medienwirkungen Menschen zu Tode kommen, die sich normalerweise nicht das 

Leben nehmen würden.“ W. Ziegler; U. Hegerl (2002): Der Werther-Effekt, 41, 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 259 

 

 

§1 Kriterien der Ereignishaftigkeit 

Relevanz: Das Kriterium der Relevanz muss in einem Mindestmaß vorhanden sein, 
um eine Veränderung als Ereignis wahrzunehmen. Auch wenn gerade dies äußerst 
subjektiv und interpretationsabhängig ist, so ist eine Veränderung umso ereignishaf-
ter, je mehr sie (nach einer werkimmanenten Axiologie) „in der jeweiligen narrati-
ven Welt als wesentlich empfunden wird“70. Dieses Kriterium hängt also vom in-
nernarrativen Beobachter (Agenten, Patienten) ab: Der gewaltsame Tod eines Men-
schen etwa könnte, so es sich um einen antiken Versklavten handelt, für einen Kai-
ser wie Nero völlig irrelevant, für nahestehende Menschen hingegen nicht relevan-
ter sein. Die Relevanz eines Ereignisses ist insbesondere von der kollektiven Ein-
schätzung und deren Verarbeitungsmechanismen abhängig. 

 
Imprädiktabilität: Ebenfalls in einem Mindestmaß für Ereignishaftigkeit notwendig 
ist das Kriterium der Imprädiktabilität, also der Unvorhersagbarkeit. Dieses Krite-
rium ist ein Maß der Abweichung einer Veränderung von der jeweiligen öffentli-
chen Meinung und Erwartung (Doxa). Das Kriterium des Unerwartbaren bedeutet, 
dass Ereignisse prinzipiell im Wortsinne paradoxal (d.h. wider die Erwartung) 
sind.71  

[Ein] Kriterium dafür, daß eine beliebige Handlungssequenz als ein Ereignis erkannt 

werden kann, ist die vorsprachliche Erfahrung der Zeitgenossen, daß das, was vorge-

fallen ist, die „Vorstellung erschüttert“ oder sie „überrascht“ [...] Die Beteiligten oder 

zeitgenössischen Beobachter werden – vor jeder diskursiven Verarbeitung – damit 

konfrontiert, daß ihre herkömmlichen, gewohnten Erfahrungen in diesem Fall versa-

gen und die Handlungssequenz, von der sie Zeugen werden, sich eben durch die Qua-

lität des Erschütternden oder Überraschenden vom bloßen „Handlungsgeschehen“ 

unterscheidet.72 

                                                             
70   Schmid: Elemente der Narratologie. A.a.O., 14. 

71   Vgl. Aristoteles bestimmt das Paradox als Redetechnik in seiner Rhetorik als ‚der 

allgemeinen Erwartung widersprechend‘. Aristoteles, Rhetorik, 1412a, (6). „… denn 

der Zuhörer wird sich eher klar darüber, etwas gelernt zu haben, wenn es seiner bisheri-

gen Vorstellung widerspricht, […]. Dazu gehört auch das, was Theodoros mit ‚Neues 

sagen!‘ meint. Das geschieht, wenn etwas der Erwartung zuwiderläuft und, wie jener 

sich ausdrückt, nicht der bisherigen Ansicht entspricht … Das bewirken auch Späße, die 

die Abfolge von Buchstaben verändern, denn sie täuschen die Erwartung.“ Aristoteles; 

Gernot Krapinger (1999): Rhetorik. Stuttgart: P. Reclam jun., 177 [1412a, (6)] [Her-

vorh. BG]. 

72   Suter und Hettling: Struktur und Ereignis. A.a.O., 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


260 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Welche Veränderung Ereignischarakter hat, ist also bedingt vom individuellen und 
kollektiven Erfahrungsraum und Erwartungshorizont. Das Ereignis ist in diesem 
Kriterium definiert als Erwartungsbruch, Normverletzung und Grenzüberschrei-
tung. Das bedeutet, dass Erfahrung, Ereignis und Erwartung sich gegenseitig kon-
stituieren, insofern der Hintergrund von Erfahrung und Erwartung bestimmt, was 
als der Erwartung zuwider laufend, also als Ereignis wahrgenommen wird, und die 
zur Erfahrung hinzukommenden, erlebten Ereignisse bestimmen, was als erwartbar 
gilt und was nicht. Ereignisse beeinflussen die Bedingungen, die sie möglich ma-
chen. 

Der sozial geteilte Erwartungshorizont, an dem Überraschendes von Geschehen un-

terschieden wird, wird durch gemeinsame kulturelle Muster gebildet – konkreter 

durch kollektive Mythen, kollektive Geschichtsbilder, kollektive biographische Er-

fahrungen oder durch den Habitus im Sinne eines verinnerlichten Systems von 

Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungsdispositionen.73  

Somit ist das Ereignis der Ort, an dem das Neue zur Welt kommt; Neues, sofern es 
relevant ist, ereignet sich.74 Wer Erwartungsbrüche wegen ihres Katastrophenpo-
tenzials zu vermindern oder ganz zu verunmöglichen versucht, der verunmöglicht 
zugleich das Neue. So gesehen widersprechen sich die modernen Bestrebungen der 
Absicherung, der Herstellung von Erwartungssicherheit und die fetischisierte Wert-
schätzung des Neuen. Wenn Antizipationen die Erwartbarkeit von Zukünften zum 
Ziel haben, wodurch das Antizipierte nicht mehr überraschte, dann ist die Antizipa-

tionenindustrie75 einer Wissensgesellschaft die Verunmöglichung ihres eigenen 
Lebenselixiers: den Inventionen und Innovationen. Dies allerdings nur auf der Seite 

                                                             
73   Ebd., 24. 

74   Vgl. etwa zum Bruchcharakter und zur Brüchigkeit von Erfahrung: Bernhard Walden-

fels (2002): Bruchlinien der Erfahrung. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

75   Zu diesem ‚Wirtschaftsbereich‘ der Produktion von Antizipationen zählen neben der 

sogenannten Trendforschung auch diejenigen Teile der Zukunftsforschung, die noch – 

aus welchen Gründen auch immer, seien es operative, inszenatorische, wirtschaftliche 

etc. – dem prediction paradigm einer unterkomplexen Weltsicht unterliegen, in dem al-

lein Antizipationen möglich sind. Ebenfalls unter diesen Bereich zu subsummieren wä-

ren Forschungszweige, die etwa mittels Genanalysen über Krankheitszukünfte, soge-

nannte Genprognosen, oder mittels immer ‚realistischerer‘ und ‚wahrscheinlicher‘ soft-

waregestützter Zukunftssimulationen Veränderungen antizipieren. Die Genanalyse von 

23anMe, der ifo-Geschäftsklimaindex, Google-Grippe-Trends etc. sind Antizipations-

produkte dieser Branche. Vgl. 23andMe: Genetic Testing for Health, Disease & 

Ancestry; DNA Test. A.a.O.; CESifo: CESifo Gruppe München – Home; Google: 

Google Grippe-Trends | Deutschland. A.a.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 261 

 

 

der Vorstellungen, weshalb die nicht menschenabhängigen Veränderungen dann zu 
umso stärkeren Vorstellungsbrüchen führen, also zur Katastrophe werden. Als Ort 
des Neuen kommt dem Ereignis die Funktion zu, das Beständige, die Struktur ver-
ändern zu können. Ohne Ereignis passiert nichts, das erzählt werden könnte, ohne 
Ereignis schreitet die Geschichte nicht fort, gibt es also keinen Fortschritt. So hat 
der französische Philosoph Edgar Morin Ereignisse definiert „als diejenigen struk-
turtranszendierenden und -transformierenden Vorgänge, welche biologische wie 
soziale Systeme davor bewahrten, sich immer wieder selber zu reproduzieren und 
welche ihnen den historischen Wandel ermöglichten.“ 76 

Was die lebenden Organismen und auch die menschlichen Gesellschaften betrifft, so 

gilt eine Feststellung, die mir noch wichtiger und entscheidender scheint: In beiden 

Fällen handelt es sich um Systeme mit der starken Tendenz, ihren Zustand bewahren 

und sich ohne Veränderung immer wieder reproduzieren zu wollen. Trotzdem, sie 

verändern und entwickeln sich! Und wenn sie das tun können, dann dank Ereignissen 

– unruhestiftenden oder zufälligen, desorganisierenden oder zerstörenden Ereignis-

sen, die in bestimmten Fällen und innerhalb gewisser Grenzen eine reorganisierend-

erneuernde Wirkung entfalten.77 

Konsekutivität: Die unruhestiftende, desorganisierende, zerstörende sowie reorgani-
sierend-erneuernde Wirkung von Ereignissen, die Morin hier speziell mit Bezug auf 
biologische und soziale Systeme anführt, verweist bereits auf das dritte Kriterium 
der Ereignishaftigkeit, der Konsekutivität, der Folgenhaftigkeit. 

Diejenigen Ereignisse, die nicht nur einen Bruch mit Erwartungen oder bestän-
digen Strukturen bedeuten, sondern auch zu einem Umbruch derselben führen, also 
neben einzelnen Erwartungen den ganzen Erwartungshorizont in großem Stil ver-
ändern, wurden auch Metaereignisse genannt.78 Allerdings hat jedes Ereignis als 
Unterschied zu bloßem Geschehen gemäß dem Kriterium der Konsekutivität Wir-
kungen und Folgen auf einen Zustand bzw. eine Struktur (Veränderung an etwas 
Beständigem). Die Unterscheidung von Ereignissen und Metaereignissen ist also 
eine interpretationsoffene. 

Ereignisse [haben] im Unterschied zu bloßen Geschehen strukturverändernde Folgen, 

… Während Handlungsgeschehen die bestehenden Strukturen reproduziert oder sie 

langsam und unmerklich variiert, transformiert Ereignishandeln Strukturen gleichsam 

                                                             
76   Suter und Hettling: Struktur und Ereignis. A.a.O., 9–10. 

77   Morin, zitiert in: Ebd., 9–10. 

78   Vgl. zu Metaereignissen: Michael Titzmann (2003): Semiotische Aspekte der Literatur-

wissenschaft. In: Posner, Robering und Sebeok (Hg.): Semiotik, 3.081. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


262 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

an der Oberfläche des Geschehens. Anders gesagt: Ereignisse fügen dem strukturel-

len Kontext, aus dem sie entstanden sind, etwas Neues hinzu.79 

Kurz: Je tiefgreifender eine Veränderung für das Denken und Handeln eines sozia-
len Systems ist, umso ereignishafter ist sie. Folgenhaftigkeit ist typisch für Ereig-
nisse und eine wiederum typische Folge ist die Einfügung des Neuen. 

 
Irreversibilität: Die Ereignishaftigkeit einer Veränderung steigt mit dem Maße ihrer 
Irreversibilität, ihrer Unumkehrbarkeit. Ein Vorfall ist also umso ereignishafter, je 
weniger der resultierende Zustand rückgängig gemacht werden kann. Am Kriterium 
der Irreversibilität hängt erkennbar viel für die Einschätzung von Relevanz und 
Konsekutivität. Hierin dürfte wesentlich die hohe Ereignishaftigkeit von Todesfäl-
len, Suiziden oder Morden liegen: Sie sind 100-prozentig irreversibel. Auch einmal 
gefällte und handlungswirksam werdende Entscheidungen sind im Wortsinne irre-
versibel, insofern sie ein Davor von einem Danach der Entscheidung scheiden. Alle 
bisherigen Aspekte der Ereignishaftigkeit mit aleatorischem Vokabular verknüp-
fend verdeutlicht dieser Satz Julius Cäsars: Alea iacta est.  

 
Non-Iterativität: An der tendenziell hohen Ereignishaftigkeit von Todesfällen er-
scheint auch das fünfte Kriterium evident, das der Non-Iterativität, also Unwieder-

holbarkeit. Zwangsläufig ist ein Erwartungsbruch beim zweiten oder wiederholten 
Male immer weniger paradox, weil er umso erwartbarer ist, je öfter er bereits erfah-
ren wurde. „Die Anhäufung von Ereignissen unterbindet den Eindruck des Zu-
falls.“80 Deshalb kommt der Wiederholung81 eine wesentliche Rolle in der Ereig-
nisbewältigung zu, sei es durch Prozesse der iterativen Gewöhnung, in symbolisch 
wiederholenden Ritualen wie Gedenktagen oder in Regelmäßigkeit einbettende 
Standardroutinen wie Katastrophenübungen. Ein sich wiederholender Vorfall kann 
als zumindest ähnlich wiedererkannt werden, weshalb er weder völlig unerwartet 
noch neu sein kann. Während narrative Texte Geschichten, also Ereignisketten, die 
einen Anfangs- in einen Endzustand transformieren, erzählen, verschiebt Iteration 
den Fokus vom Narrativen auf das Deskriptive, also von der Veränderung auf das 

                                                             
79   Suter und Hettling: Struktur und Ereignis. A.a.O., 24–25. Die strukturverändernden 

Folgen der (Meta-)Ereignisse gegenüber dem bloßen Geschehen erinnert an die 

Krohnsche Definition der evolutionären Risiken gegenüber ‚normaler Risiken‘: „Evolu-

tionäre Risiken sind solche, die in einem gegebenen Kontext auftreten und zugleich die-

sen Kontext verändern. Sie beeinflussen die Bedingungen, die sie möglich machen.“ 

Krohn und Krücken: Risiko als Konstruktion und Wirklichkeit. A.a.O., 21–22. 

80   Sigmund Freud 1914/15, zitiert in: Virilio: Der eigentliche Unfall. A.a.O., 26. 

81   NB: Weder Ereignis noch Wiederholung werden hier im Sinne Heideggers verstanden. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 263 

 

 

Beständige.82 Dies äußert sich in den romanischen Sprachen beispielsweise im 
Gebrauch des Tempus Imperfetto. Es wird verwendet, um dauerhafte Zustände und 
sich regelmäßig wiederholende Handlungen der Vergangenheit sowie Hinter-
grunderzählungen darzustellen. Zustand und Wiederholung werden über das gleiche 
Tempus versprachlicht und von beiden wird Einmaliges, Neues, also Ereignishaftes 
abgehoben. Der Satz Mein Vater sagte … im Imperfetto – Mio padre diceva ... – 
bedeutet Mein Vater sagte (immer)/pflegte zu sagen …. Hingegen bedeutet der 
gleiche Satz im Tempus des Passato Prossimo – Mio padre ha detto … – Mein 

Vater sagte (in jenem Moment/jenes eine Mal) …. Aus der Kombination beider 
kann anders als im Deutschen nur über die Tempi eine Vordergrundhandlung vor 
einer Hintergrunderzählung dargestellt werden.83 Für eine Erzählung wie für die 
Erwartung tendiert die Wiederholung zum Zustand und vice versa ist Einmaligkeit 
und Non-Iterativität ein Merkmal von Ereignishaftigkeit. 

 
Das Ereignis lässt sich über die Kurzdefiniton ‚besonderer, nicht alltäglicher Vor-
fall‘ mittels der Kriterien nun genauer fassen: Ein Ereignis ist eine reale, abge-

schlossene Veränderung, die als wichtig und unerwartet sowie folgenhaft, unum-

kehrbar und nicht wiederholbar angesehen wird. In den entsprechenden Termini 
technici heißt das: Eine reale, resultative Veränderung ist umso ereignishafter, je 

relevanter, imprädikabler, konsekutiver, irreversibler und non-iterativer sie ist. 

Es muss auf zwei Abhängigkeiten der Interpretation bzw. Einschätzung dieser 
Kriterien hingewiesen werden. Die Zuschreibung der jeweiligen Merkmalsausprä-
gungen und damit Einstufung einer Veränderung als mehr oder weniger ereignishaft 
hängt stark von den beurteilenden Instanzen84 sowie vom jeweiligen Kontext ab.  

Entscheidend ist erstens der Instanzenbezug der Beurteilung, da diese je nach 
Instanz variiert, also je nachdem, ob sie aus der Sicht der Figuren, des Erzählers, 
des abstrakten, fiktiven oder realen Autors oder des abstrakten, fiktiven oder realen 
Lesers vorgenommen wird. Ein für die Figur unerwartetes Ereignis kann für den 
Leser ein sicher zu erwartendes Gattungsmerkmal darstellen oder durch den Erzäh-
ler bereits proleptisch angekündigt worden sein. Oder der Erwartungshorizont des 
fiktiven Lesers (an den sich der Text explizit wendet: ‚Der geneigte Leser möge 
beachten, dass …‘) und der des realen Lesers differieren mitunter durch einige 

                                                             
82   Schmid: Elemente der Narratologie. A.a.O., 18. 

83   Zum Beispiel: La mattina andavo al bar e la ho incontrato. Das bedeutet: Morgens 

(jeden Morgen) ging ich in die Bar und traf sie (an diesem speziellen Morgen, von dem 

die Rede ist). Das lässt sich rein durch die Tempi umkehren. La mattina la incontravo e 

siamo andati al bar. Das bedeutet: Morgens trafen wir uns (immer) und gingen (an die-

sem speziellen Morgen) in eine Bar.   

84   Vgl. für die Instanzen des Erzählwerks: Ebd., II. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


264 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Jahrhunderte Abstand derart, dass dem fiktiven Leser etwa ein Phänomen des Mag-
netismus als weltverändernd relevant offeriert wird, während der reale Leser heute 
– wie Goethe seiner Zeit – nicht einmal mehr „billigste Verblüffung“85 empfindet. 

Zweitens ist für die Interpretation der Ereignishaftigkeit aus Sicht der postklas-
sischen Narratologie wie auch der Hermeneutik schon seit Schleiermacher der 
Kontext in (nach Schmid86) vierfacher Hinsicht relevant. Die erste Kontextabhän-
gigkeit besteht hinsichtlich des Systems sozialer Normen und Werte der Entste-
hungszeit eines Werks oder der in ihm dargestellten Handlungszeit. Die zweite 
Kontextabhängigkeit besteht hinsichtlich der individuellen Werte, Normen und 

Ideologien, die den verschiedenen Instanzen zugeschrieben werden. Die dritte 
Kontextabhängigkeit betrifft das Ereigniskonzept in den Gattungen und literari-
schen Richtungen einer Epoche. „Die Ereignishaftigkeit konkreter Werke wird im 
Kontext ihrer Zeit besser verstehen, wer den Ereignis-Kode der entsprechenden 
Gattung und Richtung kennt.“87 Jede Zeit und jede Gattung hat bei der Entstehung 
des Werkes spezielle Vorstellungen, was als ereignishaft gelten soll, die – siehe der 
Unterschied von fiktivem und realem Leser – nicht unbedingt mit den Vorstellun-
gen anderer Instanzen übereinstimmen. Die vierte und nach Schmid unterschätzte 
Kontextabhängigkeit ist der unterschiedliche intertextuelle Kontext. So kann eine 
Veränderung textimmanent für alle Instanzen evtl. nicht als ereignishaft verstanden 
werden, wohl aber für einen Leser, der wiederholt verschiedene Prätexte, Texte der 
gleichen Epoche und Gattung, Topoi (z.B. Irrfahrten) und Protofiguren (z.B. tragi-
scher Held) etc. rezipiert hat.  

§2 Das Katastrophen-Ereignis 

Damit wäre das Konzept der Ereignishaftigkeit soweit dargestellt, wie es für eine 
Klärung der These vom Wahrnehmungsprimat und von der Anknüpfungskompatibi-

lität durch ereignishafter Veränderungen benötigt wird. Damit erscheint auch be-
reits der Bezug von Narratologie und sozialwissenschaftlicher Katastrophenfor-
schung deutlicher. Beide konzeptualisieren Veränderungen zentral gemäß ihrer 
Erwartbarkeit. Die narratologischen Kriterien der Ereignishaftigkeit können auf die 
Einschätzung der Katastrophenhaftigkeit von Veränderung angewandt werden. 
Katastrophal wird eine Veränderung nur, wenn sie erstens real-faktisch ist – aus 
Albträumen wacht man einfach erleichtert auf, und in realen Katastrophen wünscht 
man sich nicht selten ein solches Erwachen – wenn sie zweitens relevant ist, was 
fast trivial ist und stark mit ihrer Folgenhaftigkeit und Unumkehrbarkeit korreliert. 

                                                             
85   Blumenberg: Geistesgeschichte der Technik. A.a.O., 62. 

86   Schmid: Elemente der Narratologie. A.a.O., 20–21. 

87   Ebd., 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 265 

 

 

Veränderungen, die man revidieren kann, haben in dem Sinne keine Folgen, die 
man bewältigen müsste, was sie meist auch weniger relevant werden lässt. Die 
Katastrophe wurde oben als Erwartungsbruch dargestellt, der die weaving capacity 
des betroffenen Systems übersteigt, also als nicht in den Sinnhorizont des betroffe-
nen sozialen Systems integrierbarer Bruch. Wie bei dem Ereigniskriterium der 
Imprädiktabilität, durch das auch das Ereignis einen Erwartungsbruch darstellt, ist 
die Interpretation einer Veränderung als Katastrophe an die Interpretationsinstanz 
gebunden. Die Katastrophe als im Wortsinne paradoxal, ist so ein relationales 
Phänomen zwischen Erwartungshorizont der Beobachtungsinstanz (Agent/Risiko 
oder Patient/Gefahr) und einer ereignishaften Zustandsänderung. Nun wirken Er-
eignisse strukturverändernd, verändern also auch die Erwartungsstruktur eines 
(sozialen oder biologischen) Systems, wie oben mit Edgar Morin gesehen. In die-
sem Sinne kann von einer sozialisierenden oder gar pädagogischen Wirkung von 

Katastrophen gesprochen werden88 und so können Erwartungsanpassungen durch 
Gewöhnung, Einsicht, Erfahrung, Lernen etc. (adaptive capacity) verstanden wer-
den. Eine Katastrophe kann sich – auch das kann man von den Ereigniskriterien 
lernen – nicht wiederholen, sonst wäre sie im strengen Sinne keine Katastrophe 
mehr. Daher hat die Erwartungsanpassung (adaptive capacity) ihre immanente 
Leistungsgrenze, da sie immer nur an das aus Erfahrung Disponierte und das auf die 
Vorstellungskraft Verwiesene Anpassungen leisten kann, an die sich die künftige 
Katastrophe per definitionem nie halten wird, denn sie ist, sofern sie Ereignis ist, 
der Ort des Neuen. Das antizipierte Neue ist aber nichts gänzlich Neues, sondern 
nur die Realisierung einer Antizipation. Ereignis und Katastrophe können also nicht 
über Antizipation ex ante bewältigt werden und leichter als bei der Katastrophe 
weiß man beim Ereignis sofort, warum das für Lebewesen wie Kulturen und Ge-
sellschaften, für biologische wie soziale Systeme und besonders für die Spezialform 
einer Wissensgesellschaft mit einem Fetisch des Neuen selbst wieder katastrophal 
wäre: Es gäbe dann nichts Neues mehr, die Geschichte wäre (mal wieder) zu Ende. 
Daneben übersehen die auf Antizipation beruhenden Strategien des Risikomanage-
ments, dass Ereignisse grundsätzlich kontingent und daher grundsätzlich nicht zu 
antizipieren sind. Dies ist fast tautologisch zu sehen, denn wären Veränderungen 
erwartbar, antizipierbar, dann wären sie keine Ereignisse. Ereignisse sind nie not-
wendig, sie könnten genauso gut nicht oder anders sein, was sich bereits in ihrer 
Interpretationsabhängigkeit zeigt und sie sind nie unmöglich, da sie sich mit ihrem 
Eintreten entweder ultimativ belegen oder eben nicht eintreten. Nicht notwendig 
und nicht unmöglich zu sein heißt kontingent sein. Lateinisch contingere bedeutet 

                                                             
88   Vgl. Peter Sloterdijk (1987): Wie viel Katastrophe braucht der Mensch. In: Psychologie 

Heute: Wieviel Katastrophe braucht der Mensch?. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


266 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

sich ereignen.89 Die Katastrophenforschung steht hier wie die Risikoforschung und 
viele andere vor dem Problem der Kontingenzbewältigung, d.h. speziell: Katastro-
phenträchtige Ereignisse mit dem sozialen System so zu verknüpfen, dass zwar die 
Schäden ihrer Katastrophenhaftigkeit (Kontingenz mit negativen Folgen), nicht 
jedoch der Nutzen ihrer Ereignishaftigkeit (innovative Kontingenz des Neuen) 
minimiert werden kann. Kurz: Wie lässt sich der Bruch als Bruch verknüpfen? 
Oder: Wie lässt sich Kontingenz bewältigen und zugleich anerkennen? 

4.2   NARRATIVES VERSTEHEN 

Es hat sich bereits in der Auffassung von Narrativität als Perspektive auf das Unter-

schiedliche im Gemeinsamen angedeutet: Das Ereignisdenken hat ein Konzept 
entwickelt, dass das Ereignis als verbindenden Bruch des Geschehens konzeptuali-
siert. Ausgearbeitet hat dies der französische Philosoph Paul Ricœur im Rahmen 
seiner phänomenologischen Narratologie bzw. seiner narrativen Hermeneutik.90  

4.2.1   Verbindende Brüche – Synthese des Heterogenen 

Eine bemerkenswerte Eigenschaft der narrativen Funktion besteht darin, daß sie die 

Kontingenz anerkennt und sogar, wenn ich so sagen darf, in Ehren hält, – und daß 

sich in ihr zugleich eine der Narrativität eigene Intelligibilität verkörpert.  

Jede Erzählung erkennt die Kontingenz in dem Maße an, wie sie Ereignisse erzählt, 

das heißt etwas, das geschieht.91 

                                                             
89   Meist unpersönlich in der Form contingit in der Bedeutung es ereignet sich.  

90   Ricœur gibt über das narratologische Fundament, auf dem er seine Theorie aufbaut, in 

einem Essay von 1986 Auskunft: „The theory of narration I am going to sketch here is 

quite recent since in its elaborated form it hails from the Russian and Czechish forma-

lists of the twenties and thirties and from the French structuralists of the sixties and the 

seventies. But it is a very old theory, too, to the measure that I find it prefigured in Aris-

totle’s Poetics.“ Paul Ricœur (1986): Life: A Story in Search of a Narrator. In: Doeser 

und Kraay (Hg.): Facts and Values, 121–122. 

91   Paul Ricœur (1986): Zufall und Vernunft in der Geschichte. Tübingen: Gehrke, 11. Die 

wesentlichen Gedanken Ricœurs zur Narrativität werden in Zeit und Erzählung, Band I, 

Teil I expliziert, Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 13–136. Für einen prägnanten 

Zugang zu seinen relevanten Ideen in Bezug auf Kontingenz, wie sie hier im Fokus ste-

hen, wird verstärkt die Argumentation von Zufall und Vernunft in der Geschichte einbe-

zogen. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 267 

 

 

Mit diesen ersten Zeilen von Kontingenz und Rationalität in der Erzählung92 hat 
Ricœur den Zusammenhang von Ereignis und Kontingenz, die paradox scheinende 
‚Ehre der Kontingenz‘ und die Bewältigungsfunktion der Narrativität betont. Zu-
nächst unterscheidet Ricœur den bloßen Vorfall als außernarratives Geschehen und 
Ereignis als narratives, multikriteriell qualifiziertes Element einer Geschichte.93 Ein 
Vorfall wäre demnach irgendeine Veränderung und ein Ereignis wäre diese Verän-
derung mit einer Funktion und Position in einer Erzählung.94 

Eine Kontingenz ehrend bewältigende Operation, die Vorfälle zu Ereignissen 
macht und also Erwartungsbrüche zueinander und zu einem (relativen) Ausgangs- 
und (relativen) Endzustand in Beziehung setzt, ist die Komposition der einzelnen 
Ereignisse zu einer Geschichte. Dieses Zusammenfassen („prendre-ensemble“95) 
verschiedenster Ereignisse zu einer Geschichte mit erkennbarem Thema ist die 
narrative Repräsentation des Unterschiedlichen im Gemeinsamen, ist eine Synthese 

des Heterogenen.  

                                                             
92   Dies war der Titel des Vortrags, den Ricœur 1985 in Tübingen hielt. Das Buch Zufall 

und Vernunft in der Geschichte ist einer erweiterte Fassung dieses Vortrages. Ricœur: 

Zufall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O. 

93   Die Kriterien stimmen weitestgehend mit den oben entwickelten der Ereignishaftigkeit 

überein.Ebd., 11–12. 

94   „Das Ereignis, im neutralen Sinne des Vorfalls, ist, kurz gesagt, alles, was der Fall ist.“ 

Ebd., 12. Ricœur nennt sowohl Vorfall als auch Ereignis ‚Ereignis‘ und unterscheidet 

dann nicht ereignishafte Ereignisse im Sinne von Vorfall und ereignishafte Ereignisse 

im Sinne ‚echter‘ Ereignisse. Faktizität und Resultativität sind also auch Kriterien der 

am wenigsten ereignishaften Ereignisse (event I), der Vorfälle. – Eine ähnliche Unter-

scheidung nimmt Peter Hühn vor, wenn er von event type I und event type II spricht. 

„The term ‚event‘ refers to a change of state, one of the constitutive features of narrati-

vity. We can distinguish between event I, a general type of event that has no special re-

quirements, and event II, a type of event that satisfies certain additional conditions. A 

type I event is present for every change of state explicitly or implicitly represented in a 

text. A change of state qualifies as a type II event if it is accredited – in an interpretive, 

context-dependent decision – with certain features such as relevance, unexpectedness, 

and unusualness. The two types of event correspond to broad and narrow definitions of 

narrativity respectively: narration as the relation of changes of any kind and narration as 

the representation of changes with certain qualities.“ Peter Hühn (2014): Event and 

Eventfulness. In: Ders.: the living handbook of narratology, 1. 

95   Ricœur: Zufall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


268 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

§1 Mythos, Mimesis, Poiesis  

Ricœur nennt diese Operation der Synthese des Heterogenen ausgehend vom aristo-
telischen Mythos-Begriff „mise en intrigue“ 96 bzw. „Fabelkomposition“97. Ricœur 
will mit dieser Begrifflichkeit den dynamischen, operativen Charakter der Kompo-
sition, also den des Komponierens, betonen. Die Mise en intrigue ist damit nah am 
Mythos des Aristoteles als herstellende Hervorbringung, als ποίησις, als Poietik 
angesetzt.98 Diese Auffassung plausibilisiert die oben genannte Position, dass Nar-
ration immer ein Mindestmaß an Fiktion enthält, denn, wie gesehen, hat das lateini-
sche ‚fingere‘ ebenso wie das griechische ποίησις u.a. die Bedeutung der schöpferi-

schen Gestaltung.99 Das Zusammennehmen ist also aristotelisch eine aktive „An-
ordnung von Tatsachen, dergestalt daß ein Anfangszustand in einen Endzustand 
transformiert wird.“100 Den Mythos-Begriff ergänzt Ricœur mit dem „einen umfas-
senden Begriff“101 der Poetik, der mimesis – die nachahmende Darstellung oder 
schöpferische Nachahmung102 – und beharrt bei beiden auf deren dynamischen 
Prozesscharakter: 

                                                             
96   Ebd., 12–13 Die Mise en intrigue ist von Helga Marcelli hier als Einfädeln einer Intrige 

und englisch mit plot übersetzt. Besser wäre für die ricœursche Intention des dynami-

schen Charakters das englische emplotment, das Hayden White in seiner Metahistory 

einführt. Es kann am ehesten mit ‚Strukturierung/Gestaltung/Modellierung der Erzähl-

struktur/Handlung‘ übersetzt werden. Vgl. White: Metahistory. A.a.O., 10, 21–25. Zum 

Verhältnis von White und Ricœur vgl.: Jörn Stückrath; Jürg Zbinden (1997): Metage-

schichte. Baden-Baden: Nomos. Intrige soll im Folgenden als eine solche Geschichte 

verstanden werden, nicht im deutschen Wortsinne einer Verschwörung, auch wenn 

wiederum der Komplott (Complot) auf das englische plot verweist. 

97   In Zeit und Erzählung wird der aristotelische Mythos mit „Fabelkomposition“ übersetzt:  

Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 54–86, 105. 

98   „Ich spreche … von Komposition oder Konfiguration. Es ist dies der Sinn des aristoteli-

schen Mythos, den die Poetik, wie wir sahen, als ‚Zusammensetzung der Handlungen‘ 

definiert.“ Ebd., 104. 

99   → S. 246. 

100  Ricœur: Zufall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 13. 

101  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 57. 

102  „Die Nachahmung oder Darstellung ist eine mimetische Tätigkeit, sofern sie etwas 

schafft, nämlich gerade den Handlungsaufbau durch die Fabelkomposition.“ Ebd., 59. 

Ricœur erweitert den aristotelischen Mimesisbegriff in mehrfacher Hinsicht. Hier wird 

der Begriff im weiteren ricœurschen, nicht im engeren aristotelischen Sinne verwendet. 

Zur expliziten Abgrenzung der Mimesis bei Ricœur und Aristoteles, vgl: Ebd., I, 2–3. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 269 

 

 

Es ist nicht gleichgültig, als Ansatz zur Untersuchung des Begriffspaars mimẽsis-

mythos den Terminus zu wählen, durch den die gesamte Analyse in Gang gebracht 

und eingestuft wird: das Adjektiv „poetisch“ [...] Es verleiht schon von sich aus allen 

Analysen das Gepräge des Produktiven, Konstruktiven und Dynamischen, und das 

zunächst hinsichtlich der beiden Begriffe mythos und mimẽsis, die als aktive Vorgän-

ge und nicht als Strukturen zu verstehen sind. […] 

Darum tritt schon in den ersten Zeilen [der Poetik von Aristoteles, BG] der mythos 

als Objekt eines Verbs auf, das komponieren, aufbauen bedeutet. Damit wird die Poe-

tik kurzerhand mit der Kunst, „Fabeln aufzubauen“ […] identifiziert. Das gleiche 

Kennzeichen muß bei der Übersetzung von mimẽsis bewahrt werden: ob man nun 

von Nachahmung oder von Darstellung spricht [...], verstehen muß man darunter die 

mimetische Tätigkeit, den aktiven Prozeß des Nachahmens oder Darstellens. Nach-

ahmung und Darstellung müssen daher im dynamischen Sinn des Zur-Darstellung-

Bringens, der Umsetzung in darstellende Werke verstanden werden. […] [S]o vertei-

dige ich den Primat der fabelkomponierenden Tätigkeit gegenüber jeder Art von sta-

tischer Struktur, von zeitlosen Paradigmen, von überzeitlichen Invarianten.103 

Die Übersetzung von mise en intrigue mit Einfädeln einer Intrige zeigt, dass in 
intrigue die Bedeutung des Verstrickens, Verwebens von Fäden, von Gewebe ange-
legt ist; an intrigue schließen daher semantisch ‚nahtlos‘ sowohl die weaving capa-

city der Resilienz und die Gewebemetaphorik von Medium und Textur der Tech-
nik104, als auch die ‚urphänomenologische Geschichtsphilosophie‘ Wilhelm 
Schapps an. Für Schapp ist der Mensch immer schon in ein „Geschichtenbezugs-
gewebe eingewoben, weshalb er konstitutionell betrachtet als der ‚In-Geschichten-
Verstrickte‘ bezeichnet werden kann.“105 

§2 Kontingenz und Konfiguration 

Erst in der Synthese des Heterogenen treten nach Ricœur Vorfall und Ereignis 
auseinander:  

In einer Erzählung ist ein Ereignis ein Vorfall, der zur weiteren Entwicklung der Er-

zählung beiträgt. Umgekehrt bestimmt die Zugehörigkeit zu gerade dieser oder jener 

                                                             
103  Ebd., 56–57 [Hervorh. i.O.]. 

104  Textur heißt wörtlich Gewebe, von lat. texere: weben, zusammenfügen. 

105  Karsten Joisten 2012, in: Wilhelm Schapp (2012): In Geschichten verstrickt. Frankfurt 

am Main: Klostermann, V. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


270 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Intrige einen Vorfall als Ereignis. Die Wahl der Intrige ist gleichzeitig die Wahl des-

sen, was als Ereignis gilt.106 

Das bedeutet, dass derselbe Vorfall in jeder Geschichte ein anderes Ereignis dar-
stellt. Einen Umstand, den man als ‚enharmonische Ereignisverwechslung‘ be-
zeichnen könnte. Die enharmonische Verwechslung bezeichnet in der Musik107 den 
Umstand, dass identische108 Töne als andere Töne umgedeutet werden können, also 
z.B. das Gis als As.109 Dabei wird bei einem Klavier dieselbe Taste gedrückt und 
physikalisch entsteht dieselbe Frequenz, es ereignet sich aber je nach Tonart des 
Stückes ein anderer Ton. Die „Materialität der Tatsachen mag dieselbe sein, die 
Differenz des Sinns, die aus der Zugehörigkeit zu zwei verschiedenen Intrigen 
herrührt, bewirkt jedoch, daß es sich jedes Mal um verschiedene Ereignisse han-
delt.“110 Damit bekommt der kontingente Vorfall durch seine Zugehörigkeit zu 
einer Intrige einen Sinn. Dies führt zum ersten ricœurschen Kunstgriff zur anerken-
nenden Bewältigung von Kontingenz durch die narrative Operation, denn sie trans-
formiert „die irrationale Kontingenz in eine geregelte, bedeutsame, intelligible 
Kontingenz.“111 Der Vorfall bleibt kontingent und bricht mit der Erwartung; als 
Teil einer Geschichte, als Ereignis hat er jedoch Sinn.  

Eine erste Möglichkeit, einen katastrophenträchtigen Vorfall im Sinne sozialer 
Resilienz überhaupt erst sinnhorizontkompatibel einbettungsfähig zu machen, be-
steht somit darin, ihn als Ereignis, d.h. hinsichtlich seiner narrativen Operationali-

                                                             
106  Ricœur: Zufall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 13. Letzteres verdeutlicht die 

dritte Kontextabhängigkeit der Ereignishaftigkeit, die des genrespezifischen Ereignis-

konzeptes nach Schmidt, vgl. → S. 264. 

107  Der Ausgriff auf die Musik ist hier aus mindestens zwei Gründen legitim: erstens be-

ginnt Aristoteles seine Poetik mit der Aufzählung der zu behandelnden Gattungen: 

Epik, tragische Dichtung, Komödie und Dithyrambendichtung und fügt die Musik hin-

zu, genauer das Flöten- und Zitherspiel. (Aristoteles, Poetik, 1447a). Zweitens nennt 

Ricœur das Begriffspaar mimesis-mythos den „melodischen Kern“, Ricœur: Zeit und 

Erzählung. A.a.O., 56. 

108  Hier wird von einem Klavier ausgegangen, denn bei anderen Instrumenten mit anderen 

Stimmungen können die enharmonisch verwechselte Gegenparte in der Tonhöhe leicht 

variieren. 

109  Funktionsharmonisch reformuliert kann derselbe Ton (z.B. der Kammerton A) je nach 

Tonart des Stücks, also je nach musikalischem Kontext, sich z.B. als Tonika oder Do-

minante ereignen. 

110  Ricœur: Zufall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 13–14. 

111  Ebd., 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 271 

 

 

sierbarkeit zu verstehen. Wie weiter unten zu zeigen sein wird, ist dies etwas, dass 
die Menschen als immer schon in Geschichten Verstrickte immer schon tun. 

Nicht nur treten Vorfall und Ereignis durch das Zusammennehmen, das Einfä-
deln der Intrige auseinander und unterscheiden sich in ihrer jeweiligen, irrationalen 
vs. bedeutsamen Kontingenz. Die Fabelkomposition, die Mimesis112, hat eine mehr-
fach vermittelnde Funktion.113 Die erste Vermittlung besteht zwischen den einzel-
nen Vorfällen und der als Ganzes betrachteten Geschichte, wodurch aus den Vorfäl-
len, wie gesehen, Ereignisse werden. Die Vermittlung bezieht Ereignis und Ge-
schichte in einer Wechselbedeutung (intersignification114) aufeinander. Ein Ereignis 
ist mehr als ein Einzelfall, nämlich ein Vorfall, der zu einer Geschichte gehört und 
zu ihrem Fortgang beiträgt. Eine Geschichte ist mehr als die verkettete Summe von 
Vorfällen, nämlich die sinnhafte Totalität der Ereignisse unter einem Thema. 
„Kurz, die Fabelkomposition ist der Vorgang, der aus einer bloßen Abfolge eine 
Konfiguration macht.“115 Das bedeutet: Vorfälle folgen nacheinander (après 

l’autre), Ereignisse folgen durch einander (à cause de l’autre).116 „Hier liegt der 
entscheidende Gegensatz: „nacheinander“/„durch einander“ [...] Nacheinander, das 
ist die episodische, also unwahrscheinliche Abfolge; durch einander, das ist die 
kausale Verkettung und damit das Wahrscheinliche.“117 

Zweitens vermittelt die Mimesis zwischen äußerst heterogenen Faktoren wie 
‚Handelnden, Zielen, Mitteln, Interaktionen, Umständen, unerwarteten Resultaten 
usw.‘118 Diese Elemente bekommen dadurch einen Sinn, dass sie als einer Ge-

schichte zugehörig konfiguriert, dass sie als „quasi-kausale“119, teleologische und 
systemische Segmente einer Handlung koordiniert werden. Auch auf dieser Ebene 
der Vermittlungsfunktion der Mimesis geschieht eine Transformation der Kontin-

genz, da eine Reihe von vorfallenden Zufällen als Bestandteile einer Gesamtheit mit 

                                                             
112  Genauer die Mimesis II, worauf zurückzukommen sein wird. 

113  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 105–107. 

114  Ebd., 92. 

115  Ebd., 106. 

116  Ricœur kennzeichnet das nacheinander mit nach Aristoteles (Poetik, 1452 a 4) dem 

griechischen meta – met’ allẽla – und das durch einander mit dia – di‘ allẽla. Ebd., 70. 

117  Ebd., 70. 

118  Ebd., 106. 

119  Ricœur verweist mit dieser Formulierung auf Georg H. von Wright, der dies in Erklären 

und Verstehen expliziert und mit quasi-kausal eine Verknüpfung von praktischen Syllo-

gismen und Kausalitätsverknüpfungen unter systemischen Zwängen meint. Ricœur: Zu-

fall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 15. Vgl. Georg Henrik von Wright (2008): 

Erklären und Verstehen: EVA Europäische Verlagsanstalt; Ricœur: Zeit und Erzählung. 

A.a.O., 271, 273. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


272 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

einem integrierenden Sinneffekt versehen wird. Solche Zufälle wären das Zusam-

mentreffen zweier unabhängiger kausaler Serien, jeweiliger Strategien von Agenten, 
beabsichtigter Ereignisse und ungewollte Konsequenzen usw.120 Die meisten Lie-
besgeschichten, inklusive der je eigenen, beruhen auf einem initialen Zusammen-
treffen zweier Menschen, auf einem Vorfall, der zunächst einer unter unendlich 
vielen ‚wilden‘ Zufällen ist und dann zum ‚bedeutenden‘ Anfang einer Liebesge-
schichte wird. Dieser Anfang ist ein kontingenter Vorfall, der auch anders hätte sein 
können, aber zugleich das notwendige (Initial-)Ereignis genau dieser Liebesge-
schichte. So wird durch die Konfigurationstätigkeit121 aus der „– für den reinen 
Vorfall charakteristischen – wilden Kontingenz eine geregelte Kontingenz“122. 
Diese Domestizierung der Kontingenz nennt Ricœur eine Transformation der Dis-

sonanz des Lebens in die Konsonanz der Narration. Mit den Begriffen der Disso-
nanz und der Konsonanz führt Ricœur seine beiden Hauptbezugspunkte, Augusti-
nus und Aristoteles eng, wobei er Augustinus’ Dissonanz mit Aristoteles’ Konso-
nanz überwinden will. Die Dissonanz, die Augustinus beklagt, ist bedingt durch die 
innerpsychische Dreiteilung der Zeit, wie sie in Kapitel 1 besprochen wurde, in 
gegenwärtige Vergangenheit, gegenwärtige Gegenwart und gegenwärtige Zukunft. 
Er fühlt sich „dem Wechsel der Zeiten hingegeben“ – deren Ordnung ihm „uner-
forschlich ist“ – und „von dem stürmischen Wechsel zerrissen“123 (distentio ani-

mi124).  

Augustinus seufzt infolge des existentiellen Zwanges der Dissonanz. Aristoteles er-

kennt im dichterischen Akt … den Triumph der Konsonanz über die Dissonanz. 

Selbstverständlich bin ich es, als Leser von Augustinus und Aristoteles, der diesen 

                                                             
120  Vgl. Ricœur: Zufall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 15. 

121  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 106. 

122  Ricœur: Zufall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 16. 

123  „[…] mich von meiner Vergangenheit abwende, vergesse, was da hinten ist, und mich 

ausstreckend nicht nach dem, was künftig und vorübergehend, […] ich aber bin dem 

Wechsel der Zeiten hingegeben, deren Ordnung mir unerforschlich ist; meine Gedan-

ken, das innerste Leben meiner Seele, werden von dem stürmischen Wechsel zerrissen, 

[...].“ Augustinus und Lachmann: Die Bekenntnisse des heiligen Augustinus. A.a.O., 

Buch 11, Kapitel 29. 

124  Ricœur diskutiert die Aporien der Zeiterfahrung von Augustinus zentraler Frage „Was 

also ist Zeit?“. Dabei spielt die Ausgedehntheit (distentio) und gleichzeitige Nichtmess-

barkeit von Zeit für Augustinus eine zentrale Rolle. Vgl. ebd. Distentio animi kann ent-

sprechend als Ausgedehntheit der Seele übersetzt werden. Angesichts der Ausgustini-

schen Zerrissenheit (Buch 11, Kapitel 29) scheint eine Übersetzung als Verzerrung des 

Geistes hier adäquater. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 273 

 

 

Zusammenhang zwischen einer lebendigen Erfahrung, in der die Dissonanz [der kon-

tingenten Vorfälle, BG] die Konsonanz zerreißt, und einer im besonderen Sinne 

sprachlichen Tätigkeit herstellt, in der die Konsonanz [der Fabelkomposition, BG] 

die Dissonanz überwindet.125 

Diese Dissonanz in der lebendigen Erfahrung besteht in der Konfrontation mit 
unerwarteten Veränderungen, Erwartungsbrüchen, im kontingenten Nacheinander 
einer sinnlosen Jetztfolge, also mit Aristoteles in einer „Abfolge der einzelnen 
Episoden ohne Wahrscheinlichkeit und Notwendigkeit“126. Wahrscheinlichkeit und 
Notwendigkeit sind die Ordnungsprinzipien, d.h. Kontingenzbewältiger, der narra-
tiven Operation und so wird die „unerforschliche Ordnung“, die erwartungsbre-
chende, wilde Kontingenz der heterogenen Vorfälle zu einem sinnvollen Zusam-

menstimmen – lat. consonare: zusammenklingen, harmonieren – narrativ sinnho-
mogenisierter Ereignisse. Der Triumph der Konsonanz ist jedoch keine disneyfizier-
te Harmoniewelt ohne Brüche, sondern gerade die dialektische Aufhebung127 der 
Dissonanz in der Konsonanz.  

Der Versuch, die distentio animi des Augustinus und den tragischen mythos des Aris-

toteles zusammenzudenken, wird jedoch zumindest als plausibel erscheinen, wenn 

man berücksichtigt, daß die aristotelische Theorie nicht nur das Zusammenstimmen 

hervorhebt, sondern sehr subtil auch das Wirken der Unstimmigkeit innerhalb dieses 

Zusammenstimmens. Eben diese innere Dialektik der dichterischen Komposition 

macht den tragischen mythos zur inversen Figur des augustinischen Paradoxes.128 

Diese „innere Dialektik der dichterischen Komposition“ macht es möglich, die 
„stürmischen Wechsel“ – oder katastrophenträchtigen Veränderungen – zu über-
winden, ohne jeglichen Wechsel – oder aussichtsreiche Veränderungen – zu ver-
unmöglichen. Die dialektische Figur dieser Überwindung ist die dissonante Konso-

nanz. Die Kompositionskunst fügt das Dissonante in das Konsonante ein, 
‚ent-zufälligt‘ die dissonanten Ereignisse, indem sie sie wahrscheinlich und not-

                                                             
125  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 54. „Die augustinische Analyse gibt nämlich von 

der Zeit eine Vorstellung, in der die Dissonanz unaufhörlich den für den animus konsi-

tutiven Wunsch nach Konsonanz dementiert. Die aristotelische Analyse hingegen stellt 

das Übergewicht der Konsonanz über die Dissonanz in der Konfiguration der Fabel 

fest.“ Ebd., 14. 

126  Aristoteles, Poetik 1451b33–35, zitiert nach: Ebd., 70. 

127  Ricœur überschreibt Abschnitt I, 2, 3. von Zeit und Erzählung mit Die aufgehobene 

Dissonanz. Ebd., 71–77. Aufhebung ist hier durchaus im dreifachen Sinne Hegels zu 

verstehen, als Negation, Konservierung und Niveauerhöhung.  

128  Ebd., 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


274 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

wendig macht und „nimmt so das Erschütternde ins Intelligible auf.“129 Diese Auf-

nahme ist es, die die dissonanten, „wilden“, d.h. tendenziell katastrophenträchtigen 
Ereignisse allererst intelligibel macht und damit ihre Anknüpfbarkeit an Sinnhori-
zonte vor der Ansatzmöglichkeit jeder weaving capacity ermöglicht.130  

 
Durch die narrative Konfiguration wird aus einer Veränderung, die im Modus des 
Vorfalls einen wilden kontingenten und im Modus des Ereignisses einen bedeu-
tungsvoll kontingenten Zustandsbruch darstellt, ein verbindender Bruch. Ein Bruch 
ist das Ereignis, insofern es ereignishaft ist, also faktisch, folgenhaft, relevant, 
unerwartet usw. eintritt, in einen Zustand einbricht. Eine Verbindung ist das Ereig-
nis, insofern eine Geschichte aus nichts anderem besteht als einer Konfiguration 
von Ereignissen. Die Minimalgeschichte „veni vidi vici“ besteht aus den drei Ereig-
nissen Ankunft, Sichtung und Sieg und deren sinnhaft verknüpfender Konfiguration. 
Ohne diese Ereignisse wäre am 20. Mai 47 v.u.Z. bei der (heute türkischen) Stadt 
Zela niemand Besonderes eingetroffen, hätte niemand den gewohnten Zustand 
relevant verändert (veni), hätte niemand mit ‚einem Blick‘ strategisch-militärische 
Überlegenheit erlangt (vidi) und hätte es keine Schlacht, keinen Sieger und keine 
Besiegten gegeben (vici). Alle drei Ereignisse sind Brüche, und da sie (qua-
si-)kausal in einer konfigurierten Verkettung durch einander statt nur nacheinander 
folgen – das vidi führte, durch das veni ermöglicht, zum vici –, ergibt ihr Zusam-
menhang und Zusammenklang ihre Verbindung. Das Ereignis ist verbindender 

Bruch im Modus der dissonanten Konsonanz.  

§3 Weltverstehen und Präfiguration 

Dass dieser sinnvolle Zusammenhang von kontingenten Vorfällen überhaupt herge-
stellt werden kann, dass sich Zufälle allererst dialektisch als Ereignisse aufheben 
lassen, dass sich das end- und anfangslose Nacheinander der Elemente der Erfah-
rungswelt zu einem relevanzlogischen Durcheinander (à cause de l’autre) narrativ 
konfigurieren lässt, liegt daran, dass Lebenswelt, Alltagsleben und Weltwahrneh-
mung narrativ präfiguriert sind. Der mimetisch-poietischen Transformation der 
wilden irrationalen Kontingenz in bedeutungsvolle intelligible Kontingenz geht eine 

                                                             
129  Ebd., 75. 

130  Eine dritte Vermittlungsfunktion erfüllt die Mimesis nach Ricœur, nämlich die Vermitt-

lung ihr eigener Zeitmerkmale. Diese Funktion ist für Ricœurs Fragestellung in Zeit und 

Erzählung zentral, kann hier, wo es um den Zusammenhang von Narrativität und Er-

wartungsbruch bzw. Kontingenz geht, übergangen werden, zumal unten Narrativität als 

existenziales Schema gefasst und unter dieser Perspektive darauf zurückzukommen sein 

wird. Vgl. zur Vermittlungsfunktion eigener Zeitmerkmale der Mimesis Ebd., 106–109. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 275 

 

 

basale pränarrative Intelligibilität unserer Wahrnehmung von etwas als etwas vo-
raus. Die narrative Intelligibilität bringt für Ricœur die Einsicht zum Ausdruck, 
„daß wir narrative Intrigen in rudimentärer Form im Alltagsleben antreffen – und in 
verfeinerter Weise auf der Ebene der Literatur.“131 Der Mimesis der Konfiguration 
geht eine Mimesis der Präfiguration immer schon voraus, ohne die das narrativ 
Dargestellte im Rezeptionsakt nicht wieder als bedeutsam an eine Leserwelt an-
knüpfbar wäre, also eine dritte Mimesis der Refiguration dann die Kluft von Narra-
tiv und Welt nicht zu überbrücken in der Lage wäre. Ricœur nennt die mimetisch-
poietische Präfiguration Mimesis I, die Konfiguration Mimesis II und die Refigura-

tion Mimesis III. In diesen Termini technici heißt das für unsere pränarrativ gepräg-
te Weltwahrnehmung, dass die Mimesis III die Mimesis II versteht, weil die Mime-
sis I dieses Verstehen vorbereitet: „Trotz des von ihr gesetzten Bruches [eines An-
fangs ohne Vorhergegangenes, BG] wäre jedoch die Literatur [wie jegliches narra-
tiv Dargestellte, BG] unrettbar unverständlich, wenn sie nicht etwas gestaltete, was 

in der menschlichen Handlung bereits Gestalt hat.“132 
 

Nach dem bislang zur narrativen Konfiguration Gesagten stellt sich die Frage, 
warum Merkmale der Dichtung und der Fabelkomposition, die aus narratologischer 
oder literaturwissenschaftlicher Sicht für Textanalysen fiktionaler oder historischer 
Texte relevant sind, Potenzial für die Bewältigung katastrophaler Erwartungsbrüche 
und prinzipieller Unvorhersehbarkeit hochmoderner Neogefahren besitzen. Das 
wird deutlich, wenn die beiden Anschlussstellen des Erzählten mit dem Erlebten 
betrachtet werden, also die Übergänge von der Welt der Vorfälle in die narrative 
Konfiguration und von dieser zurück in die Welt der Handlungen und Absichten. 
Letztere, die Sphäre der Vorfälle, ist, wenn man diese theoretische Dreiteilung 
Ricœurs zu Analysezwecken für den Moment mitzugehen bereit ist, geprägt durch 
irrationale Kontingenz und bloß episodisches Nacheinander. Genau diese wilde 
Kontingenz macht ihr Katastrophenpotenzial aus, da diese Irrationalität nicht vor-
stellbar und damit nicht an Vorstellungen anknüpfbar ist. Die Welt ist für einen In-
Geschichten-Verstrickten aber in dieser Irrationalität nicht wahrnehmbar. Wir erle-
ben die Welt „bereits als Kinder“133 als symbolisch vorstrukturiert, als narrativ 

präfiguriert. Das bedeutet, dass wir die Welt im Filter einer Eignung für eine narra-
tive Operationalisierbarkeit selegieren. Der Unterschied zwischen roher irrationaler 
Vorfallfolge und präfiguriert wahrgenommenem ‚Ausgangsmaterial‘, das für eine 
Narrativisierung infrage kommt, besteht im Handlungsbezug. In der Narration wird 

                                                             
131  Ricœur: Zufall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 20. 

132  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 104 [Hervorh. BG]. 

133  Ricœur: Zufall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


276 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

etwas gestaltet, „was in der menschlichen Handlung bereits Gestalt hat.“134 Insofern 
nehmen wir an Vorfällen wahr – und lernen wir durch frühere Erzählungen wahr-
zunehmen –, was das Zeug zum Ereignis hat, was für eine potenziell noch zu erzäh-
lende Geschichte taugt. Da Geschichten prinzipiell von Handlungen erzählen – 
Mythos ist die Zusammensetzung von Handlungen – heißt das, dass Menschen die 
Welt nach Handlungsrelevanz selegiert wahrnehmen. Alles, was für Handlungen 
Relevanz hat, besitzt mit Ricœur gesprochen narrative Intelligibilität, also eine 
Disponiertheit, als geregelte Kontingenz an Rationalität anschlussfähig gemacht 
werden zu können. Viele Menschen, die in existenziellen Not- und Krisensituatio-
nen waren, teils mit der Möglichkeit ihres unmittelbaren Todes konfrontiert, berich-
ten danach von Vorstellungen an die aktuelle Situation aus der Perspektive einer 
späteren Geschichte heraus, von ‚Visionen der Schlagzeilen des nächsten Tages‘.135 
Der irrationale Bruch eines unerwarteten Vorfalls wird so schon während des Erle-
bens in eine narrativierbare Ereignisform umgedeutet. Daher erlebt man diese 
Wahrnehmung von außergewöhnlichen (paradoxalen) Erlebnissen auch manchmal 
‚wie im Film‘. Diese Umdeutung von Vorfällen in eine rudimentäre Ereignisform 
stellt die niedrigste Ebene der Narrativisierung, d.h. der Aufnahme in die Sphäre 
der narrativen Intelligibilität dar. Literatur hingegen wäre mit eine der elaboriertes-
ten Formen, aber keineswegs die einzige.136  

                                                             
134  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 104 [Hervorh. BG]. 

135  Viele solcher Aussagen finden sich in Untersuchungen über Krisen- und Katastrophen-

verhalten, über Massenpaniken und Heldentum usw. vgl. etwa Ripley: Survive. A.a.O. 

Beispielsweise folgende Aussage: „Während die Schießerei und das Geschrei ihren un-

erträglichen Höhepunkt erreichten, schoss Pabón plötzlich eine Vision der Schlagzeilen 

vom nächsten Tag durch den Kopf: Er sah ein Foto von sich und ein anderes Bild der 

auf dem Boden liegenden Geiseln, alle tot. Die Bilder schossen ihm in den Kopf und 

verschwanden ebenso schnell wieder. Pabóns Gehirn erwog die möglichen Ergebnisse 

seines Handelns, so wie Diego Asencio sich vorgestellt hatte, wie es wäre, seiner Fami-

lie und Kollegen gegenüberzustehen, wenn er während der Schießerei mangelnden Mut 

gezeigt hätte.“ Ripley: Survive. A.a.O., 131. 

136  Die postklassische Narratologie erforscht zunehmend interdisziplinär auch die Rezepti-

onsprozesse dieser transgenerischen (d.h. über Genregrenzen hinweg) und intermedia-

len (z.B. Text, Film, Comic, bildende Kunst, …) Narrativität, jedoch bleibt die Literatur 

und das Textmedium, was den Korpus der narratologischen Studien betrifft, wohl noch 

lange dominant. Lediglich die Filmnarratologie hat bereits eine weitere Ausarbeitung 

erfahren. Das entwicklungsstarke Feld der Videospiel-Narrationen ist jedoch noch 

kaum untersucht. Jedoch ist deutlich eine Tendenz zu breiter Intermedialität narratolo-

gischer Studien festzustellen, vgl. Ansgar Nünning; Vera Nünning (2002): Neue Ansät-

ze in der Erzähltheorie. Trier: WVT Wiss. Verl; Nünning und Nünning: Erzähltheorie 

 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 277 

 

 

Ricœur nennt dieses spezielle Weltverstehen des erzählenden Wesens Präfiguration 

oder Mimesis I137. Für ihn ist „die Fabelkomposition in einem Vorverständnis der 
Welt des Handelns verwurzelt: ihrer Sinnstrukturen, ihrer symbolischen Ressourcen 
und ihres zeitlichen Charakters.“138 Diese drei Merkmale – Semantik, Symbolik, 
Zeitlichkeit – charakterisieren die Mimesis I. Die Mimesis II (die narrative Kompo-
sition) ist in der Mimesis I (dem praktischen Verstehen139) verankert, insofern wir 
erstens die Kompetenz besitzen, ihre Sinnstrukturen, das Begriffsnetz des Bereichs 
der Handlung sinnvoll zu verwenden und von anderen Begriffsnetzen, z.B. dem 
physikalischen, abzugrenzen. Eine Handlung setzt ihre spezifischen Begriffe, Ziele, 
Motive, Subjekte, Umstände, Interaktionen und Ausgänge (Ergebnisse) voraus.140 
Handlungen können mit dieser Semantik der Handlung141 „nach Fragen über das 
‚Was‘, das ‚Warum‘, das ‚Wer‘, das ‚Wie‘, das ‚Mit wem‘ oder ‚Gegen wen‘ der 
Handlung eingeteilt werden“142. All diese Elemente sind nicht isoliert voneinander 
bestimmbar, sondern stehen zueinander im Verhältnis der Wechselbedeutung (in-

tersignification143): „Beherrscht man das Begriffsnetz im Ganzen und jeden Begriff 
als Element dieses Ganzen, so verfügt man über die Kompetenz, die man das prak-

                                                                                                                                       
transgenerisch, intermedial, interdisziplinär. A.a.O.; Marion Gymnich; Ansgar Nün-

ning (2005): Funktionen von Literatur. Trier: Wissenschaftliche Verl. Das Medium der 

Computerspiele wird inzwischen ebenfalls zunehmend als Erzählmedium untersucht, 

vgl. Klaus Walter (2002): Grenzen spielerischen Erzählens; Jan-Noël Thon (2006): To-

ward a Model of Perspective in Contemporary Computer Games; Jan Simons (2007): 

Narrative, Games, and Theory. GameStudies.org; William Gibbons (2011): Wrap Your 

Troubles in Dreams; Espen Aarseth; Magy Seif El-Nasr; Mia Consalvo et al. (2012): A 

narrative theory of games. In: El-Nasr (Hg.): Proceedings of the International Con-

ference on the Foundations of Digital Games. Computerspiele fordern besondere theo-

retische Modelle, da sie, wie Marie-Laure Ryan betont, zwischen diegetischer (d.i. er-

zählter) und mimetischer (d.i. z.B. szenisch dargestellter) Narrativität anzusiedeln sind: 

„[W]e need to expand the catalog of narrative modalities beyond the diegetic and the 

dramatic, by adding a phenomenological category tailor-made for games.“ Marie-Laure 

Ryan (2001): Beyond Myth and Metaphor. 

137  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 90–104. 

138  Ebd., 90. 

139  Das griechische πρᾶξις bedeutet: Praxis, Tat, Handlung. Das ‚praktische Verstehen‘ 

(Mimesis I) ist also der ‚Zusammensetzung von Handlungen‘ (Mimesis II) vorausge-

setzt, als es im Wortsinne das Handlungsverstehen ist. 

140  Ebd., 90–91. 

141  Ebd., 90. 

142  Ebd., 91. 

143  Ebd., 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


278 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

tische Verstehen nennen kann.“144 Dieses praktische Verstehen steht zum narrati-

ven Verstehen im Verhältnis der Voraussetzung und der Umwandlung. Die Narrati-
on setzt die Vertrautheit mit einerseits einem spezifischen Begriffsnetz der Hand-

lung (Akteur, Ziel, Mittel, Konflikt, …) voraus, ohne die eine Geschichte (plot) 
nicht verstanden werden könnte. Andererseits setzt sie eine Vertrautheit mit den 
diskursiven Merkmalen, den narrativen Kompositionsregeln voraus, ohne die die 
Erzählung, d.h. die komponierte Geschichte, nicht verstanden werden könnte.145 
Beispielsweise könnte der Film Pulp Fiction146 ohne diese Vertrautheiten nicht 
verstanden werden, da die Erzählung (für die Pulp-Literatur147 typischerweise) in 
der Zeit der Geschichte stark vor- und zurückspringt. Was jeweils als verstehbare 
Narrativität gilt und was unverständlich irritiert, hängt von der Aktualität der Ver-
trautheiten zusammen. Durch die narrativen Kompositionsregeln geleitet, wird das 
Begriffsnetz aktuell gehalten und werden mehrfach ihre heterogenen Elemente 
(Akteure, Motive, Umstände) integriert. Somit werden in der synchronen Vertraut-
heit mit den Begriffen und Regeln eben diese Begriffe und Regeln diachron, in ihrer 
Wandlungsgeschichte aktualisiert bzw. innovativ umgewandelt. Man kennt die 
heutigen Begriffe der Handlung (wie Handelnder oder Entscheidung eines moder-
nen Subjekts) und versteht sie zugleich als Entwicklungsprodukt früherer Begriffe 
und Regeln (wie Erduldender oder Schicksal eines Odysseus).  

In diesem Sinne bildet die zweifache Beziehung zwischen Regeln der Fabelkomposi-

tion und Handlungsbegriffen eine Beziehung der Voraussetzung und zugleich der 

Verwandlung. Eine Geschichte verstehen heißt, zugleich die Sprache des „Tuns“ und 

die kulturelle Überlieferung zu verstehen, auf der die Typologie der Fabeln beruht.148 

Zweitens ist die narrative Komposition (Mimesis II) im praktischen Verstehen 
(Mimesis I) verankert, insofern – und hier folgt Ricœur vor allem Ernst Cassirers 
Konzept der symbolischen Vermittlung149 – im Praktischen bereits symbolische 

                                                             
144  Ebd., 92. 

145  Vgl. zu den vier narrativen Ebenen Geschehen, Geschichte, Erzählung und Repräsenta-

tion der Erzählung → S. 253, Anm. 55. 

146  Pulp Fiction (Quentin Tarantino, 1994). 

147  Vgl. etwa zu italienischen letteratura pulp Volker Kapp (2007): Italienische Literatur-

geschichte. Stuttgart: Metzler, 405–411. 

148  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 93. 

149  Vgl. Ernst Cassirer (2010a): Philosophie der symbolischen Formen. Hamburg: Meiner; 

Ernst Cassirer (2010b): Philosophie der symbolischen Formen. Hamburg: Meiner; Ernst 

Cassirer (2010c): Philosophie der symbolischen Formen. Hamburg: Meiner; Ernst Cas-

sirer; Reinhard Kaiser (1996): Versuch über den Menschen. Hamburg: Felix Meiner; 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 279 

 

 

Ressourcen angelegt sind: „Daß nämlich die Handlung erzählbar ist, beruht darauf, 
daß sie in Zeichen, Regeln und Normen artikuliert: immer schon symbolisch vermit-

telt ist.“150 Eine lesbare Narration, d.h. eine refigurierbare Konfiguration bzw. das 
Verstehen von Erzählungen, setzt also eine narrativierbare Vorform, d.h. eine 
konfigurierbare Präfiguration bzw. das Erzählen von Erfahrung, in der Wahrneh-
mung voraus: „Bevor die symbolische Vermittlung zum Text wird, hat sie eine 
Textur … So verleiht die Symbolik der Handlung eine Vorform der Lesbarkeit.“151 
Auf diese Wahrnehmungsspezifik für und durch Narration wird in Abschnitt 4.2.2 
Existenziale Narrativität eingegangen. Sie verweist bereits auf eine weitere Plausi-
bilisierung der These vom Wahrnehmungsprimat von Ereignissen. Wenn der 
Mensch seine Wahrnehmung grundsätzlich auf Handlungsrelevantes und symbo-
lisch Vermitteltes fokussiert, dann erst recht auf Ereignishaftes, das per definitio-
nem für eine Handlung relevant und bedeutungsvoll ist. 

Ricœur führt eine dritte Fundierung narrativen Verstehens im Weltverstehen an, 
nämlich das Vorverständnis pränarrativer Zeitstrukturen. Konkret bedeutet dies, 
dass das praktische Verstehen bereits eine Verschränkung der drei Gegenwarten des 
Augustinus mit sich bringt.  

Worauf es ankommt, ist die Art und Weise, wie die Alltagspraxis die Gegenwart der 

Zukunft, die Gegenwart der Vergangenheit und die Gegenwart der Gegenwart zuei-

nander ins Verhältnis bringt. Denn diese praktische Verflechtung ist die elementarste 

Vorform der Erzählung.152 

Die gegenwärtigen Zukünfte meinen dabei den Erwartungshorizont, also das, was 
ich von nun an vorhabe, hoffe, ablehne, mir wünsche zukünftig zu tun, was ich 
riskiere zu erleiden oder zu gewinnen. Die gegenwärtigen Vergangenheiten meinen 
den Erfahrungsraum, also das, wodurch diese Absichten, Hoffnungen etc. sich 
herausbildeten, wie es zu den je eigenen Zukunftsvorstellungen und dem je eigenen 
Möglichkeitskorridor für mögliche Zukunftspfade kam. Die gegenwärtige Gegen-

wart meint: „Daß ich jetzt dies tue, weil ich es jetzt tun kann.“153 Das bedeutet, dass 

                                                                                                                                       
vgl. für einen Überblick zu Cassirers Konzept des animal symbolicum: Lenk: Das fle-

xible Vielfachwesen. A.a.O., 192–206, 260–283. 

150  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 94. 

151  Ricœur spezifiziert: „Einen Ritus verstehen heißt, ihn im Zusammenhang eines Rituals, 

dieses in einem Kult und schließlich in der Gesamtheit der Konventionen, Glaubensvor-

stellungen und Institutionen zu sehen, die das Symbolnetz der Kultur bilden. Ein Sym-

bolsystem liefert somit einen Beschreibungskontext für besondere Handlungen.“ Ebd., 

95. 

152  Ebd., 99 [Hervorh. i.O.]. 

153  Ebd., 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


280 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

die gegenwärtigen Zukünfte und die gegenwärtigen Vergangenheiten die gegenwär-

tige Gegenwart als Zeit der Handlung verständlich machen. Dass eine Handlung als 
Resultat einer aus der Vergangenheit erwachsenen Motivation mit einem in die 
Zukunft projizierten Ziel verstanden werden kann, zeigt diese protonarrative Form 
der (dialektischen) Verschränkung der Dreizeitlichkeit.154 Diese Dialektik der Drei-
zeitlichkeit wurde von Heidegger als Einheit der drei Zeitekstasen ausgearbeitet.155 
Die Einheit der Trias nennt Heidegger „gewesend-gegenwärtige Zukunft“156. 

Ricœur bezieht sich für sein Argument, dass die Möglichkeit narrativer Konfigura-
tion in einem pränarrativen Zeitverständnis gründe, auf die existenzial-ontologische 
Verankerung der von Heidegger sogenannten Innerzeitigkeit in der Zeitlichkeit.  

Demnach ermöglicht die existenziale Zeitlichkeit sensu Heidegger als gewe-

send-gegenwärtige Zukunft das eigentliche „Ganzseinkönnen“157 bzw. die „Struk-
turganzheit“ des Daseins: „Der ursprüngliche ontologische Grund der Existenziali-
tät des Daseins aber ist die Zeitlichkeit. Die gegliederte Strukturganzheit des Seins 
des Daseins als Sorge wird erst aus ihr existenzial verständlich.“158 Der Mensch 

                                                             
154  In der Veni-vidi-vici-Minimalerzählung verdeutlicht und vom Moment des zweiten 

Ereignisses aus hieße das: ‚Ich sehe, denn ich kam zuvor, um jetzt sehen zu können und 

ich sehe jetzt, um dann siegen zu können.‘ 

155  Vgl. dazu den entsprechenden Abschnitt im Kontext der ‚Akzidenzexpansion‘: → 5.1.1 

Akzidenzexpansion. – „Die ekstatisch-horizontale Zeitlichkeit zeitigt sich primär aus 

der Zukunft. Das vulgäre Zeitverständnis hingegen sieht das Grundphänomen der Zeit 

im Jetzt und zwar dem in seiner vollen Struktur beschnittenen, puren Jetzt, das man 

‚Gegenwart‘ nennt. Hieraus läßt sich abnehmen, daß es grundsätzlich aussichtslos blei-

ben muß, aus diesem Jetzt das zur eigentlichen Zeitlichkeit gehörige ekstatisch-

horizontale Phänomen des Augenblicks aufzuklären oder gar abzuleiten. Entsprechend 

decken sich nicht die ekstatisch verstandene Zukunft, das datierbare, bedeutsame 

‚Dann‘ und der vulgäre Begriff der ‚Zukunft‘ im Sinne der noch nicht angekommenen 

und erst ankommenden puren Jetzt. Ebensowenig fallen zusammen die ekstatische Ge-

wesenheit, das datierbare, bedeutsame ‚Damals‘ und der Begriff der Vergangenheit im 

Sinne der vergangenen puren Jetzt. Das Jetzt geht nicht schwanger mit dem Noch-nicht-

jetzt, sondern die Gegenwart entspringt der Zukunft in der ursprünglichen ekstatischen 

Einheit der Zeitigung der Zeitlichkeit.“ Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 563–

564. 

156  Ebd., 432. 

157  Ebd., 432. Bezüglich der Augustinischen dreifache Gegenwart nennt Heidegger die 

Zukunft das Sich-vorweg-sein, die Vergangenheit (bei Heidegger heißt die Vergangen-

heit, wenn sie sich auf Menschen, ein Dasein bezieht Gewesenheit) Schon-sein-in und 

die Gegenwart das Sein-bei. Ebd., 433. 

158  Ebd., 311–312 [Hervorh. i.O.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 281 

 

 

versteht sein Leben als Ganzes nur, wenn er es in der Struktur der Zeitlichkeit ver-
steht. Von dieser existenzialen Zeitlichkeit abgeleitet sind die Geschichtlichkeit159 
und schließlich die Innerzeitigkeit des Daseins. Innerzeitigkeit meint die Eigen-
schaft von Seiendem in-der-Zeit zu sein, innerhalb einer bestimmten, begrenzten 
Lebenszeit, Zeit (ver-)brauchend für Handlungen, für Verstehen, für Lernen, für 
Erholung etc. mit Zeit zu rechnen, Zeit zu haben, sich zu nehmen, zu verlieren oder 
zu messen.160 Geschichtlichkeit und Innerzeitigkeit sind beide in der existenzialen 
Zeitlichkeit des Daseins fundiert. Diese Zeitlichkeit ist der Sinn der Sorge. „Die 
Seinsganzheit des Daseins als Sorge besagt: Sich-vorweg-schon-sein-in (einer 
Welt) als Sein-bei (innerweltlich begegnendem Seienden).“161 Sich um etwas zu 
sorgen heißt zukünftig sein, da die Sorge wie die Hoffnung oder Erwartung eine 
gegenwärtige Zukunft ist. Sich um sein Kind sorgen, heißt dafür zu sorgen, dass es 
ihm morgen gut geht, denn wie es ihm heute geht, war Gegenstand der Sorge von 
gestern. Das Sich-vorweg-Sein, das für die Sorge charakteristisch ist, gründet be-
kanntlich für Heidegger im Sein zum Tode. Das bedeutet, dass der Mensch in ab-
schätzbarer aber nicht genau vorhersehbarer Zeit sterben muss, was der Zeit zwi-
schen Geburt und Tod als knappe Ressource eine besondere Relevanz verleiht.  

Die Menschen sind „zum Tode“, allerdings ganz unemphatisch, nämlich – im Sinne 

jener Philosophie der Knappheit der Ressource Lebenszeit, die auch in Heidegger 

steckt – so: wie ihre Natalität beträgt auch die Mortalität der menschlichen Gesamt-

population nach wie vor 100 Prozent.162 

Im Gegensatz zur chronologischen anfangs- und endlosen Folge der Vorfälle weiß 
das Dasein um seinen Anfang als kontingenten Anfangspunkt ohne Vorhergehendes 
(Geworfenheit) und um sein Ende ohne Nachfolgendes (Sein zum Tode). Damit ist 
die Zeitlichkeit des Daseins (hier auf der Ebene der Geschichtlichkeit) näher an der 
Zeitstruktur der Geschichte, die auch Anfang und Ende hat, als an der physikalisch 
messbaren puren Jetztfolge. Bezogen auf das eigene Ende ist jeder Vorfall des 

                                                             
159  Auf die existenziale Geschichtlichkeit des Menschen wird im Kontext der ‚Akzidenz-

expansion‘ zurückgekommen; → 5.1.1 Akzidenzexpansion. 

160  „Sichverbrauchend braucht das Dasein sich selbst, das heißt seine Zeit. Zeit brauchend 

rechnet es mit ihr. Das umsichtig-rechnende Besorgen entdeckt zunächst die Zeit und 

führt zur Ausbildung einer Zeitrechnung. Das Rechnen mit der Zeit ist konstitutiv für 

das In-der-Welt-sein. Das besorgende Entdecken der Umsicht läßt, mit seiner Zeit rech-

nend, das entdeckte Zuhandene und Vorhandene in die Zeit begegnen. Das innerweltli-

che Seiende wird so als ‚in der Zeit seiend‘ zugänglich. Wir nennen die Zeitbestimmt-

heit des innerweltlichen Seienden die Innerzeitigkeit.“ Ebd., 440. 

161  Ebd., 433. 

162  Marquard: Apologie des Zufälligen. A.a.O., 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


282 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Lebens ein (Minimal-)Ereignis, sofern es allein durch seinen Zeitverbrauch der 
knappen Lebenszeit relevant ist. Die Innerzeitigkeit, das In-der-Zeit-Sein des Men-
schen und damit seine zeitknappe Vergänglichkeit, sein gewisses Ende bricht mit 
der linearen Zeitvorstellung einer end- und anfangslosen Jetztfolge. Die Sorge 
besitzt in Heideggers Ontologie allerhöchsten Rang, es gilt das Primat der Sorge. 
Dies formuliert Heidegger unmissverständlich: „Das Sein des Daseins ist die Sor-
ge.“163 Weil die Sorge eine gegenwärtige Zukunft ist, gilt außerdem unter den drei 
Zeitekstasen konsequenterweise das Primat der Zukunft.164 Ein Daseins-Sein zum 

Tode in der Sorge ist wie das narrative Sein zum Ende der Geschichte etwas fun-
damental anderes als ein bloßes Sein nach eben und vor gleich. 

Damit wird aufgrund des Primats der Sorge eine erste Schwelle der Zeitlichkeit über-

schritten. Indem man diese Schwelle anerkennt, schlägt man eine erste Brücke zwi-

schen der Ordnung der Erzählung und der Sorge. Auf dem Sockel der Innerzeitigkeit 

erheben sich dann zusammen die narrativen Gebilde und die entwickelteren Formen 

der Zeitlichkeit, die ihnen entsprechen.165 

Weil dem so ist, weil das menschliche Leben und die Erzählungen eine nichtlineare, 
‚endlich wichtige‘ Zeitstruktur haben und teilen, kann die narrative Operation aus 
dem so verstandenen Leben (Mimesis I) Geschichten konfigurieren (Mimesis II), 
die für das Leben von Menschen wieder verständlich sind (Mimesis III). „Damit 
wird der Sinn der mimẽsis I in seiner Vielschichtigkeit deutlich: Eine Handlung 
nachahmen oder darstellen heißt zunächst ein Vorverständnis vom menschlichen 
Handeln haben, von seiner Semantik, seiner Symbolik und seiner Zeitlichkeit.“166 

§4 Mimetischer Zirkel und Refiguration 

Eine Erzählung wäre nicht verstehbar, wenn sie nur aus einer Zusammenstellung 
von Aspekten einer bestimmten Weltsicht bestünde, wenn sie nicht rezipiert, ge-
hört, gelesen, mit- und nachvollzogen würde; „die Erzählung erlangt ihren vollen 
Sinn, wenn sie in der mimẽsis III wieder in die Zeit des Handelns und des Leidens 
eintritt.“167 Die menschliche Weltwahrnehmung ist von einer protonarrativen Vor-

form geleitet, die die Wahrnehmung nach narrativer Operationalisierbarkeit vorse-
legiert und die Aufmerksamkeit, Einschätzungen, Bewertungen etc. prägt. Erfah-

                                                             
163  Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 545. 

164  Deshalb heißt die Formel auch gewesend-gegenwärtige Zukunft und nicht zukünftig-

gegenwärtige Vergangenheit oder vergangen-zukünftige Gegenwart. 

165  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 103. 

166  Ebd., 103. 

167  Ebd., 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 283 

 

 

rungen werden unter narrativen Vorzeichen gemacht, deshalb können sie in narrati-
ve Formen konfiguriert, d.h. in Geschichten gefasst und erzählt werden, die dann 
wiederum vor dem Hintergrund eines Lebenserfahrungswissens aufgenommen und 
verstanden werden können und schließlich wieder die Wahrnehmung und Handlun-
gen leiten und prägen. So schließt sich der Kreis über Mimesis II zu Mimesis III 
wieder zur Mimesis I. Ricœur legt aus gutem Grund großen Wert darauf, dass nar-
rativ präfigurierte Wahrnehmung nicht vollständig ein Effekt vorangegangener 
Rezeptionserfahrungen, also früherer Begegnungen mit narrativen Formen ist, dass 
die Mimesis I nicht gänzlich ein Sinneffekt der Mimesis III ist. Wäre dem so, be-
schriebe der Mimesis-Kreislauf einen circulus vitiosus. „Die mimẽsis II würde dann 
nur der mimẽsis III zurückerstatten, was sie der mimẽsis I entlehnt hat; denn die 
mimẽsis I wäre dann schon das Werk der mimẽsis III.“168 

Nicht zuletzt aus diesem Grund hat Ricœur seine Analyse des narrativ präfigu-
rierten Weltverstehens auf die anthropologische Basis von Cassirers Animal symbo-

licum sowie auf das fundamental-ontologische Existenzial der Innerzeitigkeit Hei-
deggers aufgebaut. Grundlegender geht es kaum und so kann weder die existenziale 
Zeitlichkeit noch die prinzipielle symbolische Vermittlung in toto als Effekt von 
Geschichten verstanden werden. Versteht man hingegen, dass die Erzählung eine 
(recht weitentwickelte) Form der symbolischen Vermittlung ist und sie auf demsel-
ben nichtlinearen Zeitcharakter beruht wie das Sein des Daseins, dann ist klar, dass 
der „Erfahrung als solcher ein narrativer Ansatz zuzugestehen ist“169 und von einer 
„pränarrativen Struktur der Erfahrung“170 selbst ausgegangen werden muss. Damit 
ist Erfahrung nicht (nur) der Effekt von Erzählung, sondern Erzählung folgt aus 
Erfahrung. Unter Rückgriff auf Wilhelm Schapps Geschichtenphilosophie zeigt 
Ricœur, wie sehr das menschliche Leben einer (noch) nicht erzählten Geschichte 
gleicht. Er nennt das Leben, so der Titel einer seiner Aufsätze, „A Story in Search 
of a Narrator“171. Das Schapp’sche immer schon Verstricktsein in Geschichten sieht 
Ricœur als „Vorgeschichte“172 der erzählten Geschichte, in die der Erzähler einen 
Anfang setzt und zu erzählen beginnt, wodurch er die je zu erzählende Geschichte 
von dem Hintergrund der „lebendigen Verschachtelung“ aller erlebten Geschichten 
absetzt. So gesehen ist das Erzählen ‚nur‘ ein (konfiguriertes) „Bekanntwerden der 
Geschichte“. „Das Erzählen, Mitvollziehen und Verstehen von Geschichten ist nur 

                                                             
168  Ebd., 117. 

169  Ebd., 118. 

170  Ebd., 118. 

171  Vgl. Ricœur: Life: A Story in Search of a Narrator. A.a.O. Dieser Titel Ricœurs ist 

wohl eine Anspielung auf Luigi Pirandellos Sei personaggi in cerca d’autore. 

172  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 119. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


284 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

die ‚Fortsetzung‘ dieser unausdrücklichen Geschichten.“173 Die Konfiguration 
vermittelt die präfigurierte Welt (Vorgeschichte) des Autors mit der des Textes 
(Geschichte) und die Refiguration schließlich vermittelt zwischen der Welt des 
Textes mit der des Lesers. Nun ist aber jeder Autor immer auch Leser und jeder 
Leser immer auch Autor.174 

Ricœur spricht von einem hermeneutischen Zirkel175, der kein circulus vitiosus, 
sondern ein „gesunder Zirkel“176 ist, sofern die jeweiligen Durchgänge einen Erfah-
rungs-, Sinn- oder Verstehensüberschuss bedeuten, zwar traditionelle Aspekte 
(Vertrautheit) hat, aber auch die innovative Kraft, Traditionen neu zu sedimentieren 
(Umwandlung).177 Die Kompetenz der Hermeneutik, Bedeutungen traditioneller, 
sedimentierter Überlieferungskontexte in einem spezifischen Verstehenskontext neu 
zu aktualisieren, macht die Hermeneutik zuständig, die Gesamtheit des Mimesis-
Kreises verstehend nachzuvollziehen. 

Aufgabe der Hermeneutik ist es …, die Gesamtheit der Vorgänge zu rekonstruieren, 

durch die ein Werk sich von dem undurchsichtigen Hintergrund des Lebens, Han-

delns und Leidens abhebt, um von einem Autor an einen Leser weitergegeben zu 

werden, der es aufnimmt und dadurch sein Handeln verändert. … Die Hermeneutik 

… bemüht sich darum, den gesamten Bogen der Vorgänge zu rekonstruieren, durch 

die aus der praktischen Erfahrung Werke, Autoren und Leser hervorgehen. … Es 

geht also um den konkreten Prozeß, durch den die Textkonfiguration zwischen der 

Vorgestaltung (préfiguration) des praktischen Feldes und seiner Neugestaltung (refi-

guration) in der Rezeption des Werkes vermittelt.178 

Demnach ist das Weltverstehen nach jedem Durchlaufen des Zirkels anders als 
davor. Anderes als zuvor überrascht, anderes ist nicht mehr unbekannt, anderes 
wird erwartet, anderes hat Ähnlichkeit und anderes ist fremd. Geschichten machen 
einen Unterschied.179 Die Refiguration einer Konfiguration vor dem Verstehenshin-

                                                             
173  Ebd., 119. 

174  Autor, Text und Leser werden hier der Kürze halber für den narrativen Konfigurator 

(Alltagserzähler, Historiker, Literaturautor, …), das narrative Medium (Text, Bild, 

Sprache, Szene, Zeichen, …) und den narrativen Refigurator (Leser, Hörer, Publikum, 

Rezipient, …) genannt. Im Einzelfall, wäre das zu spezifizieren. 

175  Der hermeneutische Zirkel darf als „Kerninstrumentarium“ der Hermeneutik gelten. 

Vgl. Gessmann: Zur Zukunft der Hermeneutik. A.a.O., 217–219. 

176  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 120. 

177  Vgl. ebd., 109–113. 

178  Ebd., 88 [Hervorh. i.O.]. 

179  „Stories can keep a political party out of office, bring down a government, justify a war, 

determine guilt or innocence, blight a life or raise the undeserving to great heights. We 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 285 

 

 

tergrund der eigenen Präfiguration bewirkt eine Neugestaltung der Welt, in der wir 
agieren und erleiden. Entsprechend können Refigurationsakte selbst ereignishaft 
sein. Das Sehen eines Filmes, das Lesen eines Buches, das Hören einer Erzählung 
von Freunden, Familie, Kollegen oder Vorbildern ist ein Ereignis, sofern es relevant 
und folgenhaft ist und unerwartete Wendungen darstellt, denn der erste Rezeptions-
akt ist per se so unwiederholbar und unumkehrbar, wie es unmöglich ist, zweimal 
als derselbe in den selben Fluss zu steigen.  

Die narrative Hermeneutik Ricœurs, die hermeneutische Rekonstruktion des 
narrativen Verstehens durch den Mimesis-Kreis, geht über eine narratologische 
Binnenanalyse der Erzählmodi, -eben und -instanzen weit hinaus. In der Erweite-
rung des aristotelischen Mimesis-Begriffs der eigentlichen schöpferischen Nach-
ahmungstätigkeit um eine Mimesis I und III nimmt Ricœur die Wechselwirkungen 
des Narrativen mit der Welt des Handelns und Leidens (also Realität180) und dem 
jeweiligen ‚Selbst‘ in den Blick. Sein Fokus liegt auf den Wechselwirkungen der 
jeweiligen Zeitkonzeptionen der Erzählung und der Realität, daher der Titel Zeit 

und Erzählung. Seine zentrale Hypothese ist, dass es eine notwendige kulturüber-
greifende Korrelation zwischen „dem Erzählen einer Geschichte und dem zeitlichen 
Charakter der menschlichen Erfahrung“181 gibt. „Mit anderen Worten: daß die Zeit 
in dem Maße zur menschlichen wird, in dem sie sich nach einem Modus des Narra-
tiven gestaltet, und daß die Erzählung ihren vollen Sinn erlangt, wenn sie eine Be-

                                                                                                                                       
make judgments according to the plausibility of the narrative arc and act on those jud-

gements.“ Ainslie Yardley (2008): Living Stories: The Role of the Researcher in the 

Narration of Life, 12. 

180  Die Opposition von Narrativität und Realität als den Sphären des Erzählten und der des 

Handelns und Leidens scheint fremd, da doch auch Narrationen real sind oder von Rea-

lem handeln. Hier soll folgende (weiche) Unterscheidung infolge der bereits getroffenen 

Differenz von Realität und Wirklichkeit gelten: Realität bezeichnet alles, was der Fall 

ist, Wirklichkeit alles, was wirkt, also Auswirkungen auf die Realität hat, Narrativität 

bezeichnet alles nach narrativen Regeln (mehr oder weniger) Konfigurierte und Fiktio-

nalität den Bereich des Als-Ob. Beispiele: Odysseus ist fiktional, narrativ und wirklich. 

Napoleon ist als Mensch, wie er Zeitgenossen begegnet ist, real und wirklich, seit sei-

nem Tod als Legende oder Mythos narrativ und wirklich und in jenen Eigenschaften, 

die ihm eine spezielle narrative Konfiguration verleiht (z.B. in Tolstojs Krieg und Frie-

den), ist er narrativ und sowohl wirklich als auch fiktiv. Die Geschichtsschreibung im 

Speziellen hat es mit real fundierten, fiktiv ergänzten, narrativ konfigurierten ‚histori-

schen Personen‘ zu tun. Nicht selten sind Fiktionen wirklicher als die Realität, weil sie 

als geregelte Kontingenz glaubhafter und wahrscheinlicher (wenn auch nicht real) sind, 

als die Realität. Die Realität ist sehr oft sehr unwahrscheinlich.  

181  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


286 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

dingung der zeitlichen Existenz wird.“182 Das Selbst, das seine narrative Identität 
versteht, d.h. sich als Erzähler der Geschichte seines Lebens begreift, ohne gänzlich 
dessen Autor zu sein, versteht sein Leben, wie es Geschichten versteht; als einzel-
nes Neues, das aus einer Tradition von Ähnlichem aber Anderem hervorgeht. 

[W]e do not cease to re-interpret the narrative identity that constitutes us in the light 

of stories handed down to us by our culture. In this sense our self-understanding 

presents the same traits of traditionality as the understanding of a literary work goes. 

In this way we learn to become the narrator of our own story without completely 

becoming the author of our life.183 

Bedeutungshafte Handlungen haben im Leben wie in narrativen Figurationen ähnli-
che Merkmale. Das Verstehen des eigenen Lebens, der eigenen Biographie sowie 
das mitvollziehende Verstehen der Leben der Anderen, sei es vermittelt durch Be-
obachtung, direkte (Alltags-)Erzählungen, Gerüchte, jahrhundertealte und litera-
risch verallgemeinerte Geschichten oder bloße typische Figuren und Topoi, kann 
mit Ricœur analog zum Verstehen von Narrationen gefasst werden. Somit kann von 
Methoden etwa der Erzähltheorie am Medium von literarischen Texten für die 
Interpretation von ‚Geschichten‘ des individuellen und kollektiven Lebens gelernt 
und können umgekehrt deren Modelle unter erweiterter Perspektive jenseits der 
Texte auf ihre Grenzen abgeklärt werden. Die klassische Narratologie zeichnete 
sich durch ihre Textzentriertheit und ihr ahistorisches, synchrones und universalisti-
sches Erkenntnisinteresse aus.184 Ricœur erweiterte den Fokus bereits vor dem 
narrative turn und den Entwicklungen hin zur postklassischen Narratologie im 
Sinne seiner narrativen Hermeneutik, in der sich das Selbst im Verhältnis zu Erzäh-
lungen versteht.  

4.2.2   Existenziale Narrativität 

Zentral für die narrative Hermeneutik Ricœurs ist das Verhältnis von Selbst, Ver-

stehen und Erzählung. Im Zuge der Interdisziplinarisierung der Narratologie sowie 
der jüngeren Karriere der Neuro-Kogno-Disziplinen wird die Frage nach dem narra-
tiven Verstehen und den Effekten der spezifischen Weltwahrnehmung eines Homo 
                                                             
182  Ebd., 87. 

183  Ricœur: Life: A Story in Search of a Narrator. A.a.O., 131. Mit dieser Differenzierung 

zwischen Erzähler und Autor reagiert Ricœur auf die Kritik, dass Leben gelebt und 

nicht erzählt und das Geschichten erzählt und nicht gelebt würden. „I will take a com-

mentator’s statement: Stories are told and not lived; life is lived and not told.“ Ebd., 

121. 

184  Nünning und Nünning: Produktive Grenzüberschreitungen. A.a.O., 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 287 

 

 

narrans in einer kognitiven Narratologie185 ausgearbeitet. Hierbei verschiebt sich 
der Fokus von der Innertextlichkeit der klassischen Narratologie auf den Rezepti-
onsprozess einerseits und auf die pränarrative Lesbarkeit der Welt, also narrativ 
geleitete Wahrnehmung, anderseits. Hauptgegenstand dieser Perspektive wird die 
Interdependenz von Erfahrung, Wahrnehmung/Weltverstehen und Erzählung. Ein 
Aspekt hierzu wurde oben mit Ricœur herausgestellt: Jede menschliche Erfahrung 

ist narrativ vorstrukturiert. An einer anderen Stelle des Mimesis-Zirkels ansetzend 
gilt aber auch: Jede Narration ist durch einen Erfahrungsraum und Erwartungsho-

rizont geprägt. Mit Ricœur über Ricœur hinaus soll im Folgenden eine Erweiterung 
der Reichweite der Narrativität betont werden. Narrativität ist als kognitives Sche-
ma erklärbar, wodurch die These von der narrativ geleiteten Weltsicht und Wahr-
nehmung aus kognitionswissenschaftlicher Sicht aktuelle Unterstützung erfährt und 
somit eine fundamentale Narrativität allen Verstehens plausibel erscheint. Im Rah-
men der heideggerschen Semantik, aber über seine Ontologie hinaus, müsste dann 
Narrativität als Existenzial angenommen werden, da es eine notwendige Vorausset-
zung des Daseins ist, dessen ursprüngliche Vollzugsform das Verstehen ist.186 
Wenn Verstehen der „ursprüngliche Seinscharakter des menschlichen Lebens sel-
ber“187 ist und alles Verstehen als ursprünglich narrativ geleitet betrachtet werden 
muss, dann ist die Narration ein existenziales Strukturmerkmal des Daseins. 

                                                             
185  „Cognitive narratology can be defined as the study of mind-relevant aspects of storytel-

ling practices, wherever – and by whatever means – those practices occur. As this defi-

nition suggests, cognitive narratology is transmedial in scope; it encompasses the nexus 

of narrative and mind not just in print texts but also in face-to-face interaction, cinema, 

radio news broadcasts, computer-mediated virtual environments, and other storytelling 

media. In turn, ‚mind-relevance‘ can be studied vis-à-vis the multiple factors associated 

with the design and interpretation of narratives, including the story-producing activities 

of tellers, the processes by means of which interpreters make sense of the narrative wor-

lds (or ‚storyworlds‘) evoked by narrative representations or artifacts, and the cognitive 

states and dispositions of characters in those storyworlds. In addition, the mind-

narrative nexus can be studied along two other dimensions, insofar as stories function as 

both (a) a target of interpretation and (b) a means for making sense of experience – a re-

source for structuring and comprehending the world – in their own right.“ David Her-

man (2014): Cognitive Narratology. In: Hühn (Hg.): the living handbook of narratolo-

gy, [2]. 

186  Vgl. Hans-Georg Gadamer (2010): Wahrheit und Methode. Tübingen: Mohr Siebeck, 

264. 

187  Ebd., 264. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


288 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

§1 Sein, das verstanden werden kann, ist Erzählung. 

Eine Auslegung der eigenen Existenz, des eigenen Lebens, des Selbst, des Daseins 
bliebe ohne Beachtung dieses ursprünglichen Strukturmerkmals der existenzialen 

Narration missverstanden. Wenn es darum geht, den neuen Zufällen der hochmo-
dernen Neogefahren ohne vergebliche Antizipationsmühen, ohne Apotheose des 
Wahrscheinlichen und des beruhigenden Kalküls, ohne fatalistische Duldungsstarre 
und ohne hasardierende Gesamtselbstriskanz zu begegnen, dann müssen Wege 
gefunden werden, wie die katastrophenträchtige wilde Kontingenz dieser Zufälle 
verstanden werden kann. Wilde Kontingenz verstehen heißt zunächst in ihr das 
Bedeutsame finden, was immer auch ein Erfinden ist. Die Kontingenz wird in einen 
Zusammenhang gestellt, in dem sie, wenn auch zunächst nur als Bruch, eine Rolle 
spielt, Relevanz hat. Diese kontextuelle Relevanz, die sich aus einer Position in 
einem Zusammenhang und aus der Relation zu anderen Brüchen ergibt, ist der erste 
Schritt zur Domestizierung der Kontingenz, die aber noch Kontingenz zulässt. Das 
Verstehen dieser Kontingenz als narrativ intelligible, also dem Verstand zugängli-
che, ruht auf der Immer-schon-Narrativität des Weltverstehens des Homo narrans. 
Dieses Fundament legt es nahe, das Erzählen nicht als eine Form der Kulturhand-
lung oder bloßen Akt der schönen Künste zu verstehen, sondern als ‚ursprüngli-
ches‘ Weltverhältnis des Menschen. Erzählen ist eine besondere Form des ‚Spre-
chens‘188 und die unhintergehbare sprachliche Verfasstheit des menschlichen Welt-
bezugs ist fast so alt wie die Wahrscheinlichkeitsrechnung und der moderne Ro-
man, er kann bis zum Sprachdenken Vicos und Herders im 18. Jahrhundert zurück-
verfolgt werden. Nietzsche, Freud, Heidegger, Cassirer, Gadamer und der linguistic 

turn in den Humanwissenschaften des 20. Jahrhundert etablierten den Homo loqu-

ens189 und so gilt: 

Der Mensch spricht. Wir sprechen im Wachen und im Traum. Wir sprechen stets; 

auch dann, wenn wir kein Wort verlauten lassen, sondern nur zuhören oder lesen, so-

gar dann, wenn wir weder eigens zuhören noch lesen, stattdessen einer Arbeit nach-

gehen oder in der Muße aufgehen. Wir sprechen ständig in irgendeiner Weise. Wir 

                                                             
188  Da es nicht sprachliches Erzählen gibt (mimetische Narration), ist das Sprechen hier in 

einem weiten Sinne zu verstehen, so, wie wir auch eine sprechenden Geste oder 

an-sprechende Kunst verstehen. Gadamer führt die Sprache der Kunst und die Sprache 

der Natur an. Vgl. ebd., 478. 

189  Vgl. Lenk: Das flexible Vielfachwesen. A.a.O., 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 289 

 

 

sprechen, weil Sprechen uns natürlich ist. … Als der Sprechende ist der Mensch: 

Mensch.190 

Entsprechend formuliert Gadamer den universellen Aspekt der Hermeneutik mit 
seiner berühmt gewordenen Formel: 

Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache. Das hermeneutische Phänomen wirft 

hier gleichsam seine eigene Universalität auf die Seinsverfassung des Verstandenen 

zurück, indem es dieselbe in einem universellen Sinne als Sprache bestimmt und sei-

nen eigenen Bezug auf das Seiende als Interpretation. So reden wir ja nicht nur von 

einer Sprache der Kunst, sondern auch von einer Sprache der Natur, ja überhaupt von 

einer Sprache, die die Dinge führen.191 

Diese Universalität der Sprache meint offensichtlich mehr als unsere verschiedenen 
Grammatiken und Semantiken, sondern das, was Kunst, Natur, Dinge oder das Sein 
uns zu verstehen geben. Nun ist Hermeneutik seit Schleiermacher eine universale 
Lehre des Verstehens und Auslegens und seit Heidegger keine reine Text- oder 
Werkauslegung, sondern Seinsverstehen des Daseins selbst. „Phänomenologie des 
Daseins ist Hermeneutik in der ursprünglichen Bedeutung des Wortes, wonach es 
das Geschäft der Auslegung bezeichnet.“192 Heidegger identifiziert die ganze Philo-

                                                             
190  Martin Heidegger (1985): Unterwegs zur Sprache (1959). Frankfurt am Main: Kloster-

mann, 9. 

191  Gadamer: Wahrheit und Methode. A.a.O., 478. 

192  Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 50. Heidegger setzt explizit eine ‚ursprüngli-

che‘ Bedeutung von Hermeneutik an: „Im Titel der folgenden Untersuchung ist Herme-

neutik nicht in der modernen Bedeutung und überhaupt nicht als noch so weit gefaßte 

Lehre von der Auslegung gebraucht. Der Terminus besagt vielmehr im Anschluß an 

seine ursprüngliche Bedeutung: eine bestimmte Einheit des Vollzugs des έρμηνεύειν 

(des Mitteilens), d.h. des zu Begegnung, Sicht, Griff und Begriff bringenden Auslegens 

der Faktizität.“ Martin Heidegger (1988): Ontologie: Hermeneutik der Faktizität 

(1923). Frankfurt am Main: Klostermann, 14. – Dieses Programm ist im Kontext von 

Sein und Zeit kaum überzubewerten. Später wird Heidegger zumindest vom Ausdruck 

‚Hermeneutik‘ abkommen, was nach Günter Figals Deutung bereits in Sein und Zeit an-

gelegt ist. Dennoch stellt Heidegger, auch wenn man mit gewissen Recht behaupten 

kann, er habe keine Hermeneutik betrieben, eine der Zäsuren mit großer Folgenhaf-

tigkeit für die philosophische Hermeneutik nach ihm, z.B. die Gadamers, dar. Vgl. Gün-

ter Figal (1982): Selbstverstehen in instabiler Freiheit. In: Birus (Hg.): Hermeneutische 

Positionen. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


290 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

sophie mit der phänomenologischen Ontologie und erklärt die Hermeneutik des 
Daseins zu deren Ausgangspunkt.193 

Die Hermeneutik hat die Aufgabe, das je eigene Dasein in seinem Seinscharakter die-

sem Dasein selbst zugänglich zu machen, mitzuteilen, der Selbstentfremdung, mit der 

das Dasein geschlagen ist, nachzugehen. In der Hermeneutik bildet sich für das Da-

sein eine Möglichkeit aus, für sich selbst verstehend zu werden und zu sein.194 

Bei Gadamer geht das Verstehen grundlegend auf Sprache zurück, für ihn ist Seins-
verstehen wie jedes Verstehen grundsätzlich Sprachverstehen. Denn: „Was verstan-
den werden kann, ist Sprache. … Zur-Sprache-kommen heißt nicht ein zweites 
Dasein bekommen. Als was sich etwas darstellt, gehört vielmehr zu seinem eigenen 
Sein.“195 Daraus kann hier zweierlei festgehalten werden. Erstens: Die Darstellung 

von etwas, gehört zum Sein dieses etwas.  
Beispielsweise müsste so die Darstellung einer Zukunftsentwicklung als Teil 

dieser Zukunftsvorstellung gesehen werden. So ist die Risikoinszenierung Teil des 
Risikos wie die autobiographische Selbstdarstellung Teil des Selbst ist. Die Darstel-
lung von etwas ist immer eine bestimmte Darstellung und somit die Darstellung 
einer bestimmten Interpretation, eines Verständnisses des Darzustellenden. Was ein 
Text darstellt, ist zunächst das Verstehen eines Autors, das dieser im Text darstellt. 
Wer einen Text darstellt (vorträgt), der präsentiert in der Darstellung wiederum sein 
Verständnis des Textes. Darstellung und Interpretation sind daher eines. Zum Sein 

von etwas gehört seine Darstellung und Interpretation, als Summe aller früheren 
und späteren Darstellungen und Interpretationen, die zu diesem etwas gehörend 
zusammengenommen werden können. Was zum Sein von etwas also gehört, ist 
seine Wirkungsgeschichte.196 In gewisser Weise radikalisiert, sieht dies Schapp 
ähnlich: „Für uns deutet sich der Gegenstand um in Geschichten … Wir haben dies 
auch so ausgedrückt, daß jeder Gegenstand seine Geschichte mit sich trägt, wir 
können auch sagen, daß er Geschichte ist und nichts ist ohne Geschichte.“197 

Zweitens ist die Darstellung von Sprache, wenn sie von Bedeutsamem, von Er-
fahrung, von Handlungen und Veränderung, davon, was geschieht (quod accidit) 
spricht, Erzählung. Erzählung ist eine besondere, manchmal sprachliche Darstel-

                                                             
193  „Philosophie ist universale phänomenologische Ontologie, ausgehend von der Herme-

neutik des Daseins, die als Analytik der Existenz das Ende des Leitfadens alles philoso-

phischen Fragens dort festgemacht hat, woraus es entspringt und wohin es zurück-

schlägt.“ Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 51. 

194  Heidegger: Ontologie: Hermeneutik der Faktizität (1923). A.a.O., 15. 

195  Gadamer: Wahrheit und Methode. A.a.O., 479. 

196  Vgl. ebd., 305–312. 

197  Schapp: In Geschichten verstrickt. A.a.O., 178–179. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 291 

 

 

lungsform und in der narrativen Hermeneutik Ricœurs auch eine besondere Form 
des Weltverstehens. 

In der universalen Hermeneutik des Seinsverstehens von Selbst und Welt dem 
linguistic turn einen narrative turn folgen zu lassen, bedeutet wiederum zweierlei: 
Nämlich einerseits eine (erneute) Erweiterung des Verstehenskonzeptes über die 
Gebundenheit an ‚Sprache‘ (sensu vulgo) hinaus, denn nicht alles, was erzählt wird, 
wird in Sprache erzählt, wie etwa die nichtdiegetische, mimetische Narration198. 
Nur dem berühmten Diktum Gadamers nach wäre die nichtsprachliche Erzählung, 
allein, weil sie etwas zu verstehen gibt, auch als ‚Sprache‘ (sensu Gadamer als 
verstehbares Sein) zu verstehen, womit aus der Erweiterung eine Bestätigung wür-
de, je nach Sprachverständnis.199 Andererseits könnte das Diktum Gadamers in 
narrativer Wendung – ‚Sein, das verstanden werden kann, ist Erzählung.‘ – eine 
Einschränkung bedeuten, wenn so nämlich nur narrativ Strukturiertes und narrativ 
Operationalisierbares verstanden werden könnte. Diese Einschränkung wäre aber 
keine notwendige, wenn grundsätzlich gälte, dass der Mensch als Homo narrans 
ohnehin nur versteht und je verstehen kann, was zumindest ein Mindestmaß an 

                                                             
198  Z.B. Filme ohne Erzählerstimme, Ballett, die meisten Alltagsbegebenheiten, …  

199  Mit Gadamer kann in der Hermeneutik trotz seiner Identifikation ‚Was zu verstehen 

gibt, ist Sprache.‘ eine gewisse Rückwende zu Werk und Text, zur Textlichkeit konsta-

tiert werden. „Die Hermeneutik, wie sie von Gadamer in Wahrheit und Methode be-

gründet wurde, hatte sich nicht zuletzt im Kielwasser des Strukturalismus voll und ganz 

in der Zeichenebene ihrer Operationen verständigt und sich damit im literarischen Sinne 

des Verstehens auf die Vertextung aller Wahrheit eingeschworen.“ Gessmann: Zur Zu-

kunft der Hermeneutik. A.a.O., 217. – Gessmann führt mit der Bildtheorie ab den 

1990er-Jahren Gegenstimmen zu dieser Tendenz der Vertextung an, die mit der Über-

tragung des hermeneutischen Zirkels auf neue mediale Zusammenhänge auch das Ver-

ständnis des Verstehens ändern mussten, denn mit Gadamer gilt, dass die Darstellung 

zum eigenen Sein dazugehört. Sieht man diese Vertextungstendenz bei Gadamer, so 

stellt der narrative turn eine Art von hermeneutischer Versöhnung zwischen liguistic 

turn und iconic turn des Verstehens dar. Schließlich gibt es eine Narratologie der bil-

denden Kunst, etwa die von Mieke Bal im Rahmen einer Kulturtheorie mit Nähe zur 

‚dichten Beschreibung‘ und zur Dekonstruktion, die der Trennung von Wort und Bild 

verpflichtet ist. Vgl. Mieke Bal; Thomas Fechner-Smarsly; Sonja Neef (2006): Kultur-

analyse. Frankfurt am Main: Suhrkamp. Vgl. zur Roman-Malerei-Intermedialität Fran-

ziska Mosthaf (2000): Metaphorische Intermedialität. Trier: WVT, Wissenschaftlicher 

Verlag Trier. Vgl. für verschiedene intermediale narratologische Studien unter der 

Klammer eines ‚metareferenziellen turns‘ Werner Wolf; Katharina Bantleon; Jeff Thoss 

(2011): The metareferential turn in contemporary arts and media. Amsterdam, New 

York, NY: Rodopi. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


292 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Erzählhaftigkeit, also an narrativer Intelligibilität aufweist. Dann wäre klar: Das 
Verstehen des Menschen ist derart fundamental narrativ geprägt, dass nur, was 
erzählt werden könnte, verstanden werden kann, weil das Zu-verstehen-Geben des 
Seins die rudimentäre Form eines Von-sich-Erzählens hätte. Dann wäre Heideggers 
Formel narrativ zu wenden: ‚Der Mensch erzählt. Wir erzählen, weil Erzählen uns 
natürlich ist. Als der Erzählende ist der Mensch: Mensch.‘  

§2 Hypernarrativität als Medium 

Diesen Ansatz verfolgt die Literaturwissenschaftlerin und Narratologin Susanne 
Kaul in einer Studie, in der sie, mit Ricœur und Heidegger und über beide hinaus-
gehend, Narration als Grundstruktur des Verstehens herausstellt.200 Anschlussfähig 
an die Intrigue Ricœurs und das Verstricktsein Schapps ist die dominante Metapho-
rik auch hier die des Gewebes. 

Die erlebten Geschichten finden sich zunächst in einem opaken Gewebe. Narratio ist 

nicht primär die ordentlich eingefädelte Geschichte, sondern die Weise, wie das Le-

ben verstanden wird. Das heißt nicht, daß eine erlebte Geschichte bereits einen roten 

Faden hat, sie ist nur ein Stück Stoff im Geschichtengewebe. Was wir erleben, hat die 

Gewebestruktur der Narratio: das heißt, daß wir alles, was geschieht, von vornherein 

narrativ verstehen, weil das Verstehen selbst narrativ konstituiert ist. … Es muß eine 

ursprüngliche Narrativität gedacht werden, die die narrative Funktion des Erschlie-

ßens mit der erschließenden Funktion der Narration vereint.201 

Die wesentliche Pointe von Kauls Studie besteht in der Ausarbeitung einer „ur-
sprünglichen Narratio“202, die analog zur ursprünglichen Zeitlichkeit wesentlich auf 
Heidegger aufbaut, jedoch dessen blinden Fleck, was Narration betrifft, trotz seiner 
Fundierung des Verstehens in Sprache und Geschichtlichkeit überwindet. „Da die 
Geschichtlichkeit des Verstehens ein Verstehen der Geschichtlichkeit mit sich 
bringt, ist das Sichverstehen aus Möglichkeiten, das hermeneutisch das Seinkönnen 
kennzeichnet, ein Verstehen aus Geschichten.“203 Dies macht Narration zum Exis-
tenzial, also zu einem Strukturmerkmal des Daseins, ohne dessen Berücksichtigung 
das Dasein sich im Selbstverstehen mindestens so verfehlt wie etwa ohne die Be-
rücksichtigung der Strukturmerkmale des In-der-Welt-Seins oder des Mit-Seins. 
Um der Komplexität und Nichtlinearität der Bezugsstrukturen zwischen Menschen, 
Dingen, Welt und Erzählung gerecht werden zu können, schlägt Kaul eine Aktuali-

                                                             
200  Vgl. Kaul: Narratio. A.a.O. 

201  Ebd., 9. 

202  Ebd., 93–112. 

203  Ebd., 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 293 

 

 

sierung des Metaphernfeldes des Gewebes, der Textur vor, insofern statt von einem 
Text von einem Hypertext geredet werden sollte, da dieser dynamische, nichtlineare 
Verweisungsstrukturen abbilden und aktuell halten kann. Die Vorstellung eines 
Textes, eines Gewebes mit identifizierbarem roten Faden verstelle, so Kaul, „den 
Blick auf ein Geschichten-Gewebe, das kontingent, komplex und offen ist.“204 So 
schlägt Kaul den Begriff der Hypernarrativität vor, der sich von der Narrativität so 
unterscheidet wie der Hypertext vom Text.  

Hypertextuell liegt alles kreuz und quer und kann durch zeitliche Sprünge, Wiederho-

lungen und Assoziationen, verbunden werden, so daß es den Rahmen der linearen 

Logik sprengt. Der Text ist ein isoliertes Produkt der ihm zugrunde liegenden Hyper-

struktur. Der Hypertext ist der Versuch einer technischen Angleichung an die Kom-

plexität der sprachlichen Wirklichkeit.  

Der Begriff der Hypernarrativität ist eine Akzentuierung der Narrativität des Verste-

hens hinsichtlich dieser Komplexität und Offenheit der Verweisungsstruktur.205 

Diese zugrunde liegende Hyperstruktur stellt, mit Gadamer gesprochen, unsere 
hermeneutische Situation206 dar, in der wir uns immer schon verstehend befinden 
und aus der heraus unsere Verstehensaufgabe nie vollendet werden kann. Wir 
(miss-)verstehen immer schon, müssen immer verstehen, können es aber nie voll-
enden, sodass einem ‚Ich habe verstanden‘ immer ein neues und anderes ‚Ich ver-
stehe‘ folgt. Wenn eine ursprüngliche Narrativität angenommen werden kann, dann 
befinden wir uns in der hermeneutischen Situation der Hypernarrativität, in die wir 
hineingewoben sind, in der wir je nach Hinsicht, Erkenntnisinteresse und Mitvoll-
zug konkrete Narrationen formieren. Mit Ricœurs bereits zitierter Differenzierung 
zwischen Autor und Erzähler sind wir zwar Narrator unserer Narrationen, aus denen 
wir die Welt, uns selbst und andere verstehen, aber nicht der Autor der zugrunde 
liegenden Hypernarrativität, aus der wir die konkreten Narrationen formen. Nach 
Kaul sind wir zwar in die Hypernarrativität, hineingewoben, aber immer schon über 
sie hinaus, da wir, mit Heidegger, solange wir leben uns-vorweg sind, da bis zum 

                                                             
204  Ebd., 160. 

205  Ebd., 162. 

206  Gadamer: Wahrheit und Methode. A.a.O., 307. Erstaunlicherweise übergeht Kaul 

Gadamer in ihrer Studie Narratio gänzlich. Erstaunlich ist das deshalb, da sie Heideg-

ger und Ricœur im Kontext von Dilthey, Kierkegaard, Kant, Husserl und Lévinas disku-

tiert. Wo Gadamer doch seine Hermeneutik in der Folge Heideggers aufbaut und durch 

seinen Fokus auf das hermeneutische Gespräch, das als zu verstehen gebendes, gemein-

sames Erzählen gesehen werden kann, für eine narrative Hermeneutik aussichtsreich 

scheint. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


294 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Tode noch etwas aussteht. Dieser Ausstand207 verdeutlicht die grundsätzliche Of-
fenheit und nicht zu vollendende Aufgabe des narrativen Verstehens. Diese Offen-
heit verweist auf eine prinzipiell „unendliche Komplexität“208 möglicher Verbin-
dungen, die prinzipielle Unabgeschlossenheit und Nichtlinearität des Verstehens, 
was umso deutlicher wird, wenn man mit Heidegger das Existenzial des Daseins als 
Mit-Sein, mit Ricœur das Verstehen als Nach- und Mitvollzug, also die soziale 
Verstrickung des Menschen mitdenkt. „Die Narrativität des Verstehens wird so auf 
eine Hypernarrativität des Mitverstehens hin ausgelegt.“209 

Der Ebenenwechsel von der Narrativität zur Hypernarrativität erinnert stark an 
den Metaphern- und Konzeptwechsel der Technik von der Textur zum Medium. 
Jeweils ersteres hat konkretere Strukturen im Sinn und ermöglicht noch das Auffin-
den eines roten Fadens im Gewebe. Hypernarrativität kann als Medium verstanden 
werden, das als Möglichkeitsraum bedingt, was zu Formierung infrage steht. Das 
zugrunde liegende Medium der Hypernarrativität ermöglicht gewisse Narrationen, 
verunmöglicht andere und hinterlässt im ‚Artefakt‘, in der Erzählung, seine typi-
schen Spuren, wie der Meißel im Stein der Skulptur, anhand derer erst auf das 
Medium geschlossen werden kann. Die gegenwärtige Situation der Technik als 
Medium konnte in Kapitel 2 als vom zunehmenden Verlust der Spuren gekenn-
zeichnet verstanden werden. Ein Welt- und Selbstverstehen des Homo narrans im 
Medium der Hypernarrativität steht, um den Effekt der Offenheit und Komplexi-
tätsfähigkeit willen, in der Gefahr ebenso der Spuren verlustig zu gehen, die ein 
Verstehen als Verstehen einer Entstehungsgeschichte ‚mit Meißelspuren‘, als Ver-
stehen aus einer Überlieferungstradition und Wirkungsgeschichte heraus zugänglich 
macht und leitet.  

Insofern stellt das Konzept der ursprünglichen Narration als Hypernarrativität 

des Mitverstehens eine Weiterentwicklung des heideggerschen Seinsverstehens des 
Dasein und der ricœurschen Hermeneutik des narrativen Selbst dar. Mit der ‚Tiefer-
legung‘ der Narration auf die Ebene der Fundamentalontologie Heideggers wird – 
um den tendenziellen Verlust konkret operativer Anwendbarkeit – die Relevanz der 
Narration und der Mensch als Homo narrans zu Recht betont. Narration und Tech-
nik können beide als Medium und miteinander vermittelt verstanden werden. Nicht 
nur wird Narration durch konkrete Erzähltechniken210 vollzogen, sondern auch 
Technik erzählt, indem sie uns als Sein, das verstanden werden kann, etwas zu 

                                                             
207  Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., §46–48. 

208  Kaul: Narratio. A.a.O., 163. 

209  Ebd., 163. 

210  Vgl. Schmid: Elemente der Narratologie. A.a.O.; Koschorke: Wahrheit und Erfindung. 

A.a.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 295 

 

 

verstehen gibt.211 So lässt sich die Formulierung Günther Ropohls von Technik als 
integralem Bestandteil der soziokulturellen Totalität, die oben bereits auf das prin-
zipielle Verunfallen212 bezogen wurde, hier erneut variieren: ‚Narrativität ist integ-
raler Bestandteil der soziokulturellen Totalität, worin die conditio humana, die 
menschliche Lebenslage eingebettet ist. Dies theoretisch auszuloten und praktisch 
zu gestalten, das ist die Herausforderung für die menschliche Zukunft.‘213 Dabei 
verbindet Narrativität die Ebene der Technik mit der des Menschen und des Un-
falls, da die narrative Kraft zur Synthese des Heterogenen die kategorial, ontolo-
gisch und epistemologisch verschiedenartigen Phänomene von Mensch, Technik 
und Unfall sinnvoll als Komponenten einer Geschichte zusammenführbar macht.  

§3 Zwischenfazit 

Narrative Hermeneutik meint die Selbstauslegung des Daseins als poietisch-

mimetische Auslegung eines in Geschichten verstrickten Wesens. Diese Hermeneu-
tik ist universal in dem Sinne, dass sie Menschen, Leben, Geschichten, Handlungen, 
Ereignisse, Veränderungen aller Art interpretiert, darstellt und zu verstehen sucht, 
unabhängig von den Medien, in denen diese sich zu verstehen geben; seien es Tex-
te, mündliche Erzählungen, Szenen, Symbole, Filme, Tänze oder Ähnliches. Die 
namensgebende hermeneutische Situation ist die Immersion in narratives Gewebe, 
in Hypernarrativität, der zugehörige hermeneutische Horizont ist eine narrativ prä-
figurierte Wahrnehmung. Narrativ ist diese Hermeneutik, insofern das, was sich zu 
verstehen gibt, narrativ ist, von sich erzählt und der Verstehende narrativ geprägt 
und geleitet nach Erzählbarem sucht.  

Bezüglich der Hypothese von der Wahrnehmung von Vorfällen in Abhängigkeit 
zu ihrer Narrativität kann nun gesagt werden, dass Veränderungen dann bevorzugt 
wahrgenommen werden, wenn sie Wahrnehmungsaffinität haben und dies bedeutet 
bei einem narrativ Eingebetteten der Besitz von narrativem Potenzial. Solches Po-

                                                             
211  Eine Hermeneutik der Apparate schlägt Gessmann in Was der Mensch wirklich braucht 

vor, in dem es ihm um die Frage geht, wie sich aus unserem Umgang mit Apparaten 

wieder eine sinnvolle Geschichte ergibt. Vgl. Gessmann: Was der Mensch wirklich 

braucht. A.a.O. 

212  → 2. Gegenwartsdiagnose. 

213  Das Originalzitat lautet: „Mit einem Wort: Technik ist, nicht im Sinn eines Wesens-

merkmals, sondern im Sinn einer angemessenen Problembeschreibung, integraler Be-

standteil der soziokulturellen Totalität, worin die conditio humana, die menschliche Le-

benslage eingebettet ist. Dies theoretisch auszuloten und praktisch zu gestalten, das ist 

die Herausforderung für die menschliche Zukunft.“ Ropohl: Technikbegriffe zwischen 

Äquivokation und Reflexion. A.a.O., 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


296 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

tenzial ist dann einerseits in der Bruchkraft des Vorfalls fundiert, also in einer Min-
destereignishaftigkeit der Veränderung – Relevanz, Unvorhersehbarkeit, Unum-
kehrbarkeit etc. –, die überhaupt unsere narrativ gestimmte Aufmerksamkeit erregt. 
Anderseits muss die Veränderung derart sein, dass sie noch als Veränderung an 

etwas verstehbar wird, also gerade noch ein Mindestmaß an narrativer Intelligibili-
tät aufweist, um von den je aktuellen narrativen Wahrnehmungsschemata noch 
erfasst werden zu können. Deshalb hat die weaving capacity, die oben über die 
coping capacity zum sozialen Resilienzkonzept hinzugefügt wurde, so zentrale 
Relevanz für eine Haltung, die ohne Antizipationsabhängigkeit, Störungen und 
Brüche verkraftet und zugleich davon profitiert, resilienter wird. Die Narration als 
weaving specialist verknüpft katastrophenträchtige Veränderungen als äquivalente, 
d.h. vermittelt zwischen Differenz und Identität.214 So macht sie Veränderung als 

Wandel an etwas Beständigem verständlich und das bedeutet ein Verweben des 
Bruchs mit dem jeweiligen Sinnhorizont, wodurch dieser dialektisch aufgehoben, 
sein Katastrophenpotenzial annulliert (aufgehoben) und seine Innovationskraft 
erhalten (aufgehoben) wird. 

Erzählen ist hochgradig selektiv, und pränarrative Wahrnehmung, also eine 
nach Narrativierbarkeit selegierende Weltsicht, erzeugt einen spezifischen Erwar-
tungshorizont mit je eigenen Vertrautheitserwartungen, eingespielten Erzählmus-
tern etc. „Schematisches Erkennen beruht auf Erwartungen. […] Schemata sind also 
Dispositive von einem mittleren Härtegrad, insofern sie die in ihnen enthaltenen 
Elemente konfigurieren, aber nicht bis ins Letzte festschreiben.“215 Ein Schema ist 
ein aus Gründen der Komplexitätsreduktion als Ganzes aktivierbares und schon 
vorverknüpft parat gehaltenes Erwartungsbündel, das wieder mit Neben-, Meta- 
oder Subschemata einhergehen kann. Daher hängt die Wahrnehmung von einem 
Vorfall als Ereignis und die Einschätzung diese Ereignisses als Katastrophe ganz 
wesentlich davon ab, welcher Schemakultur, welcher Tradition narrativer Sedimen-
tierung, welchem kollektivem Gedächtnis man angehört.216 Daher muss die Frage, 
welche Veränderung als Katastrophenereignis verstanden wird und wie unvermeid-
bar eintretende Ereignisse ihrer Katastrophenhaftigkeit entledigt werden können, 
aus narrativ-hermeneutischer Sicht beantwortet werden. Beides, Ereignis und Er-
wartung, stellen narrative Entitäten dar, die ihrerseits vor dem Hintergrund einer 

                                                             
214  → S. 253. 

215  Koschorke: Wahrheit und Erfindung. A.a.O., 29. 

216  Vgl. zum narrativen Schema v.a. Ebd., II.2 sowie für die Entwicklung einer allgemei-

nen narrativen Schemastruktur Brigitte Rath (2010): Narratives Verstehen. Weilerswist: 

Velbrück, sowie Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 107, 109–113; Catherine Emmott; 

Marc Alexander (2014): Schemata. In: Hühn (Hg.): the living handbook of narratology. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 297 

 

 

kulturellen Tradition, eines kulturellen Gedächtnisses217, einer Überlieferungsge-
schichte verstanden werden müssen. 

4.3   NARRATIVE HERMENEUTIK DER ZUKUNFT 

Ausgehend von den bisherigen Befunden dieser Untersuchung, lässt sich nun die 
Perspektive einer narrativen Hermeneutik der Zukunft einnehmen, die Verstehen 
und Vorstellungskraft bezüglich der hochmodernem Ungewissheitssituation, bezüg-
lich der Komplexitätsüberlastung und der anachronistischen Starre angesichts über-
fordernder Neogefahren ermöglichen könnte. Es wurde gesehen, dass die postklas-
sische Narratologie sich transgenerisch, intermedial und interdisziplinär218 bereits 
wesentlich hermeneutischen Positionen angenähert hat, weshalb fraglich ist, ob eher 
von einer narrativen Hermeneutik oder von einer hermeneutischen Narratologie 
gesprochen werden sollte. Die Narratologie kann von der Hermeneutik lernen, sich 
von ihren angestammten Medien, v.a. den Texten zu lösen. Eine Entwicklung, die 
die Hermeneutik schon lange vollzogen hat, was in der Daseinshermeneutik Hei-
deggers einen vorläufigen Höhepunkt erreichte. Mit interdisziplinären Zuschnitten 
wie der kognitiven Narratologie – oder den narratologisch gelehrten Kognitionswis-
senschaften – kommt auch hier das Dasein, das menschliche Leben samt Selbst- 
und Weltverständnis in den Blick, wenn auch erst seit Kurzem und angesichts der 
hermeneutischen Vorleistungen eher spät. Die Schnittstellen zwischen Hermeneutik 
und Narratologie sind so vielfältig, dass es verwundert, warum kein früherer, inten-
siverer Austausch stattfand. Bei Heidegger hat die Geschichtlichkeit und Sprach-
lichkeit des Verstehens eine fundamentale Rolle; die Strukturen, Funktionen und 
die Rolle des Narrativen ließ er unbearbeitet.219 Die Hermeneutik ging von Texten 
aus und hat ihren Fokus in einer wechselhaften Geschichte220 erweitert bis hin zum 
Welt- und Selbstverstehen als fundamentalem Daseinsvollzug. Die Narratologie 
ging ebenfalls von Texten aus und erarbeitete ‚kleinteilige‘ Analysemodelle sowie 
eine Affinität für Fiktionen, für das Als-ob der Dichtung und Literatur. So wäre 
eine bewusste Kooperation und Fusion von Narratologie und Hermeneutik, die 
voneinander aus den Fehlern und Siegen der Geschichte des jeweils anderen lernen, 
                                                             
217  Vgl. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis. A.a.O. 

218  Vgl. Nünning und Nünning: Erzähltheorie transgenerisch, intermedial, interdisziplinär. 

A.a.O. 

219  Vgl. Kaul: Narratio. A.a.O. 

220  Vgl. für eine aktuelle Übersicht der Geschichte der Hermeneutik in den drei Phasen 

Herkunft, Klassik und Gegenwart Gessmann: Zur Zukunft der Hermeneutik. A.a.O., 

Kap. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


298 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

eine aussichtsreiche Position, um irritierende, überfordernde Phänomene unserer 
Zeit verständlich zu machen. Eine solche Kooperation hätte die Aufgabe, geltungs-
dominante Ansätze wie alle Apotheosen der Stochastik und Kalkulation zu entthro-
nen, die die Scheinwahrheit der Wahrscheinlichkeit aus Gewohnheit und aus den 
Wahrnehmungsdefiziten eines Gläubigen gegenüber seiner Glaubenssache heraus 
auf Phänomene anwenden, die längst, wenn nicht schon immer, jenseits aller Kal-
kulierbarkeit liegen.  

§1 Zukunftsprimat der narrativen Hermeneutik 

Einzig einen Nachteil scheinen sowohl Hermeneutik als auch Narratologie zu ha-
ben, nämlich eine nicht zeitgemäß scheinende Vergangenheitsorientierung. So liest 
man in Rezensionen etwa von zeitgenössischen Reflexionen über die Hermeneutik: 
„Da man nur zu verstehen trachten kann, was schon geschrieben, gemalt, kompo-
niert wurde, bezeichnet die Hermeneutik ein Vergangenheitsverhältnis. Insofern ist 
sie eine Replik auf unsere Vergänglichkeit.“221 Sowohl Wirkungsgeschichte als 
auch Geschichte im Doppelsinne von story und history, sowohl das Nachvollziehen 
zu Ende erzählter Geschichten, das prinzipielle ex post Verstehen als auch der Fo-
kus auf Erfahrung, Gedächtnis, Tradition usw. verweisen auf dieses vermeintliche 
Vergangenheitsprimat. Der Hermeneut und der Narratologe kommen im 21. Jahr-
hundert der Neogefahren, der Millisekunden-Trader und Neofetischisten mit der 
wenig schmeichelhaften Aura des altphilologischen Bibelexegeten und Erzählon-
kels, mit dem Gestus des Immer-schon-Zeigefingers und der Stimme der früheren 
Generationen daher. Wie unzeitgemäß scheint dies für die Heutigen, die lieber mit 
dem Schein der Morgigen für die kommenden Generationen zukunftsfähig, also fit 
für Zukunft sein wollen.  

Wie falsch diese Einschätzung ist, zeigt man am besten mit der Hermeneutik 
selbst, mit Heidegger. Wie gesehen gilt bei Heidegger wegen der menschlichen 
Sterblichkeit eine fundamentale Lebenszeitknappheit, die das Dasein sich um sein 
Sein sorgen lässt.222 Zeit ist bei Heidegger keine lineare kontinuierliche Jetztfolge, 
sondern Zeitlichkeit in Form der Einheit der drei Zeitekstasen. Im Gegensatz zum 
‚vulgären‘ Zeitverständnis, in dem Zukunft ein Nicht-Sein meint, nämlich das 
Noch-nicht-Sein, ist die ekstatische oder existenziale Zukunft ein Sein: das Sich-

vorweg-Sein. Die existenziale Zukunft ist ein je eigener endlicher Möglichkeits-
raum, in dem das Dasein sich auf seine je eigenen Seinsmöglichkeiten hin entwer-
fen kann. Deshalb ist die existenziale Zukunft im Gegensatz zur Zukunft als unend-

                                                             
221  FAZ (2012): Rezension: Gessmann, Martin: Zur Zukunft der Hermeneutik. 

222  Das ist das Primat der Sorge und dies bedeutet das Primat der Zukunft. Heidegger: Sein 

und Zeit (1926). A.a.O., §65. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 299 

 

 

liche Jetztfolge auch endlich. Jede Entscheidung und Handlung modifiziert diesen 
je eigenen Möglichkeitsraum, ändert die Möglichkeiten meiner Zukunft, die mit 
meinem Tod enden.223 Daher versteht sich das Dasein als dasjenige, dem ein histo-
risch und sozial einmaliges Set an spezifischen Seinsmöglichkeiten offen steht, 
inklusive einer spezifischen Zeitknappheit, die jede Wahl, jedes Ergreifen einer 
Alternative vor einer anderen bedeutsam, zum Ereignis macht. Das Sichverstehen 
des Daseins dieser Hermeneutik ist also ein Sichverstehen als Sich-vorweg, als auf 
die je eigene Zukunft hin entworfen.224  

Die aktuelle Narratologie, wie sie der Literaturwissenschaftler Albrecht Ko-
schorke wegweisend in Wahrheit und Erfindung225 zu einem transgenerisch, inter-
medialen, interdisziplinären State-of-the-Art der Narratologie zusammenstellt, teilt 
dieses Zukunftsprimat, wenn auch in gegenwartsdiagnostischer Absicht. Koschorke 
beschreibt die Gegenwart als Tauschplatz und Verhandlungsort von vergangener 
Zukunft und zukünftiger Vergangenheit bzw. von gegenwärtiger Zukunft und zu-
künftiger Gegenwart.226 Im Gegensatz zur verbreiteten Vorstellung, die Zukunft sei 
‚noch nicht‘ und also offen und die Vergangenheit ‚gewesen‘ und also faktisch 
fixiert, zeigt Koschorke, dass die Vergangenheit gleichsam Modelliermasse für das 

Verstehen ist.227 Es finde eine ständige ‚Umschrift der Vergangenheit aus der Per-

                                                             
223  Auch dies bestätigt die Zukünftigkeit des Daseins und die Unbestimmtheit der Zukunft: 

„Zukünftigkeit des Daseins: Wo wir eine bestimmte Möglichkeit zu sein ergreifen, ent-

scheiden wir uns für eine bestimmte Zukunft, sei es in der Form eines Entschlusses, der 

dann das Handeln leitet, sei es auch nur in der Form einer Vorstellung davon, wie wir 

gerne sein möchten, ohne uns selbst an die Realisierung der vorgestellten Möglichkeit 

zu machen oder machen zu können. Die Zukunft ist also einmal unbestimmt und zum 

anderen bestimmt. Daß dabei der unbestimmten Zukunft ein Vorrang zukommt, dürfte 

unmittelbar einleuchten: Wäre die Zukunft nicht unbestimmt, brauchten wir uns nicht 

zu überlegen, wie wir sein wollen.“ Günter Figal (2003): Martin Heidegger zur Einfüh-

rung. Hamburg: Junius, 83–84. 

224  „Das ‚vor‘ und ‚vorweg‘ zeigt die Zukunft an, als welche sie überhaupt erst ermöglicht, 

daß Dasein so sein kann, daß es ihm um  sein Seinkönnen geht. Das in der Zukunft 

gründende Sichentwerfen auf das ‚Umwillen seiner selbst‘ ist ein Wesenscharakter der 

Existenzialität. Ihr primärer Sinn ist die Zukunft.“ Heidegger: Sein und Zeit (1926). 

A.a.O., 433 [Hervorh. i.O.]. 

225  Koschorke: Wahrheit und Erfindung. A.a.O. 

226  Vgl. ebd., 224. 

227  „Denn auch die Vergangenheit wird der Gegenwart fortlaufend assimiliert, sie erhält 

nicht allein ihre Deutungen, sondern auch einen Teil ihrer Strukturen ex post und ist in-

sofern bis zu einem gewissen Grad fiktiv – als Modelliermasse einer retrospektiv zuge-
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


300 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

spektive eines besseren gegenwärtigen Wissens‘228 heraus statt.229 Deutliche Bei-
spiele hierfür sind die epochalen Umschriften der Vergangenheit im Zuge weltge-
schichtlicher Revolutionen. Diese Umschriften werden von Zukunftsvorstellungen 
geleitet und finden „Tag für Tag statt, weil keine Erinnerung ganz ohne ein teleolo-
gisches Element auskommt, das die Vergangenheit zur Vorgeschichte des gegen-
wärtigen Zustandes erklärt und entsprechend adjustiert.“ 230 Auf diese Weise werde 
nicht nur „ein Teil der Gegenwartskontingenz in die Vergangenheit zurückgetra-
gen“231, sondern auch ‚die Kontingenz der Jetztzeit eingedämmt und Innovation in 
Tradition verankert, um den neu erreichten Status quo abzusichern‘.232  

Zwischen den Zeiten besteht demnach eine zyklische, nicht monodirektionale seman-

tische Beziehung. Eine Geschichte – sowohl im Sinn von story als auch von history – 

ändert sich in allen ihren Teilen, je nachdem, wie sie ausgeht, weil sie nie vollkom-

men linear, sondern nur schleifenförmig erzählt werden kann: Der Anfang bestimmt 

über den Ausgang (causa efficiens), aber der Ausgang wirkt entgegen der Zeitrich-

tung auf die Koordinaten des Anfangs zurück (causa finalis).233 

Auch Ricœur betont dieses zyklische Zeitverständnis der Erzählung des narrativen 
Verstehens: „Indem wir das Ende im Anfang und den Anfang im Ende lesen, lernen 
wir es auch, die Zeit selbst gegen den Strich zu lesen, nämlich als Rekapitulierung 
der Ausgangsbedingungen eines Handlungsverlaufs in seinen letzten Konsequen-
zen.“234 Über das so narrativ Gelernte versteht sich das Dasein aus seiner Seins-

                                                                                                                                       
schriebenen Signifikanz und als Objekt einer Rekonstruktion, die ihre Kategorien aus 

der jeweiligen Jetztzeit bezieht und rückwärts anwendet.“ Ebd., 225. 

228  Ebd., 227. 

229  Eine solche Umschrift macht etwa die wissenschaftstheoretische Unterscheidung der 

Wissensproduktion von Modus 1 und Modus 2 nötig, da sich zeigen lässt, dass nicht 

Modus 2 das neue Paradigma ist, dass Modus 1 ablöst, sondern das Modus 2 als wis-

senschaftstheoretisches Immerschon gelten kann. Dieses Um-Schreiben nennt Helga 

Nowotny – titelgebend für ihr Buch – das „Es könnte auch anders sein“. „[Dominique 

Pestres holt] die Allgegenwärtigkeit von Modus 2 aus der Unsichtbarkeit [hervor] und 

[macht] das Vergessene und Verdrängte durch den konkreten Akt einer Um-Schreibung 

der Wissenschaftsgeschichte sichtbar [...].“ Helga Nowotny (1999): Es ist so. Es könnte 

auch anders sein. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 77 [Hervorh. BG]. 

230  Koschorke: Wahrheit und Erfindung. A.a.O., 228. 

231  Ebd., 228. 

232  Vgl. ebd., 228. 

233  Ebd., 228 [Hervorh. i.O.]. 

234  Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 109. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 301 

 

 

ganzheit als Sich-vorweg-schon-sein-in235 deshalb besser, weil das existenziale 
Dasein und das narrative Selbst, weil Mensch und Erzählung sich in ihrer Zeitstruk-
tur gleichen und sich gleichermaßen von der physikalischen, linearen Zeit abgren-
zen.236 Hermeneutik und Narratologie heute sind beide durch ein fundamentales 
Zukunftsprimat zu kennzeichnen. Dies hat natürlich Konsequenzen für ein aktuelles 
Verständnis der Moderne, die Koschorke aus dem Zukunftsbezug ableitet, „über den 
Gesellschaften sich ein Bild ihrer selbst erzeugen.“237 

Dies ist ein besonderes Kennzeichen der Moderne, die gegenüber traditionalen Welt-

ordnungen radikal von Vergangenheits- auf Zukunftsreferenz umgestellt hat. Es 

kennzeichnet ihr Zeitbewusstsein, die jeweilige Gegenwart im Vorgriff auf eine zwar 

ungewisse, aber gerade darum gestaltbare Zukünftigkeit hin zu interpretieren. Zu-

kunft ist das plastische Medium, durch das moderne Gesellschaften in Kontakt mit 

ihrem möglichen Anderssein treten.238 

Dieser Vorgriff, dieses kollektive Sich-vorweg-Sein, findet im Medium diskursiv 
artikulierter Erwartungen, Fiktionen, in gegenwärtigen Zukünften statt. „Zukunfts-
fiktionen dienen dazu, dieser Ungewissheit einen Ort im gesellschaftlichen Imagi-
nationshaushalt zu geben, sie gleichsam in die Gegenwart einzupreisen und umge-
kehrt die jeweilige Gegenwart auf das, was kommen wird, hin zu öffnen.“239 

Diese moderne Ungewissheit verweist auf den zu Beginn dieses Kapitels zitier-
ten Ordnungsschwund im Sinne Blumenbergs, auf den verunsichernden Verlust von 
Erwartungssicherheit. Das entsprechende Zitat bringt diese moderne Umstellung 
von Vergangenheits- auf Zukunftsreferenz als fundamentale Wende eines herme-
neutischen Horizontes zum Ausdruck. Daher nochmals die Worte Blumenbergs, 
jedoch mit eigenen Hervorhebungen: 

Der „Ordnungsschwund“… ist vielmehr eine fundamentale Wandlung im Verstehen 

der Welt und in den darin implizierten Erwartungen, Einschätzungen und Sinngebun-

gen. Solches Weltverstehen summiert sich nicht aus Tatsachen der Erfahrung und ist 

                                                             
235  Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 433. 

236  Diesen Zusammenhang sowie prinzipiell die Nähe von Narratologie und Hermeneutik 

betonend stellt Željko Radinković ein Konzept einer „Hermeneutik der Zukunft“ vor, 

das ähnlich wie die Studie von Kaul „Narration als ursprüngliche daseinsontologische 

Ausdrücklichkeit“ fasst. Dabei betont auch Radinković die „ontologische Entsprechung 

vom existentialen und narrativen Selbst“. Željko Radinković (2011): Hermeneutik der 

Zukunft, 58; vgl. Kaul: Narratio. A.a.O. 

237  Koschorke: Wahrheit und Erfindung. A.a.O., 230. 

238  Ebd., 230 [Hervorh. BG]. 

239  Ebd., 230. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


302 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

auch nicht ein ahnungshaftes und vorbewußtes Tiefenwissen, sondern ein Inbegriff 

von Präsumtionen, die ihrerseits den Horizont möglicher Erfahrungen bestimmen 

und die Vorgegebenheit dessen enthalten, was es für den Menschen mit der Wirk-

lichkeit auf sich hat.240 

Nicht die Vergangenheit, die Tatsachen der Erfahrung leiten das moderne Weltver-
stehen, sondern ein „Inbegriff von Präsumtionen“. Was bedeutet das? Erstens ist ein 
Inbegriff mit der bereits anzitierten Formel Husserl zu verstehen: „Ein Inbegriff 
entsteht, indem ein einheitliches Interesse und in und mit ihm zugleich ein einheitli-
ches Bemerken verschiedene Inhalte für sich heraushebt und umfasst.“241 Inbegriffe 
kommen demnach durch ‚Zusammendenken‘ verschiedenster noch so disparater 
Inhalte zustande. Husserls Beispiel ist das Zusammendenken von Röte, Mond und 
Napoleon.242 Der Akt des Zusammendenkens stellt eine Synthese von Heterogenem 
unter einem Inbegriff her.243 Zweitens ist eine Präsumtion ein vernünftiger Vor-
griff, eine Vermutung, eine „Voraussetzung, Annahme von etwas Unbekanntem 
oder Zukünftigem aus bloßen Gründen der Wahrscheinlichkeit“244, modern gespro-
chen: ein educated guess. Dabei unterscheidet sich das Vermuten als Präsumtion 
von dem der conjecture. Leibniz erklärt Präsumtionen als „ce qui doit passer pour 
verité par provision, en cas que le contraire ne se prouve point“245, also etwa die 

                                                             
240  Blumenberg: Geistesgeschichte der Technik. A.a.O., 103 [Hervorh. BG]. 

241  Husserl: Philosophie der Arithmetik. A.a.O., 79. 

242  „Fragen wir, worin die Verbindung bestehe, wenn wir z.B. eine Mehrheit so disparater 

Dinge wie die Röte, der Mond und Napoleon denken, so erhalten wir die Antwort, sie 

bestehe bloss darin, dass wir diese Inhalte zusammen denken, in einem Acte denken.“ 

Ebd., 79. 

243  Ein solcher Akt des Zusammendenkens ist die Narration, denn Röte, Mond und Napo-

leon lassen sich wohl kaum leichter zusammendenken, als in einer Geschichte, z.B: 

‚Napoleon sah den Halbmond auf rotem Grund des osmanischen Heeres und stellte sich 

bei Abukir zur Schlacht (1799).‘ Eine Geschichte ist so gesehen ein Inbegriff, ihr The-

ma das gemeinsame Interesse. 

244  „Daher präsumtiv, was wahrscheinlich oder unter gewissen vorausgesetzten Bedingun-

gen eintreten wird, wie ein präsumtiver Thronerbe.“ Meyers Konversationslexikon: 

Präsumtion. 

245  Präsumtion wurde oft mit Konjektion (fr. conjecture) gleichbedeutend verwendet, was 

Leibniz beklagt: „on appelle presomption chez les Jurisconsultes, ce qui doit passer 

pour verité par provision, en cas que le contraire ne se prouve point, et il dit plus que 

conjecture, quoyque le Dictionnaire de l’Academie n’en ait point epluché la difference“, 

Leibniz, zitiert in: K. Reisinger; O.R Scholz (2010): Vermutung. In: Ritter, Gründer und 

Gabriel (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, 46.726. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 303 

 

 

Annahme einer nur wahrscheinlichen Tatsache als gewiss, solange das Gegenteil 
nicht bewiesen ist.246  

Ein Inbegriff von Präsumtionen ist mit Blumenberg der „Horizont möglicher 
Erfahrungen“ also eine Positionierung des hermeneutischen Horizontes, von dem 
aus das Verstehen der Welt vorgegeben bzw. präfiguriert ist. Als was etwas ver-
standen werden kann, ist bedingt durch den jeweiligen und je eigenen Inbegriff von 

Präsumtionen. Narrative Schemata, wie sie etwa auch Zukunftsvisionen instanziie-
ren, sind Teil dieser Präsumtionen; das besagt die These von der narrativen Präfigu-
ration unseres Weltverstehens. Blumenbergs Diagnose vom ‚fundamentalen Wan-
del im Verstehen der Welt als präsumtive Vorgegebenheit dessen, was es für den 
Menschen mit der Wirklichkeit auf sich hat‘ kann als Beleg für ein hermeneutisches 
Zukunftsprimat gelten. Es lässt sich in der Aussage zusammenfassen, dass nicht 
unsere Erfahrung bestimmt, wie wir die Welt verstehen, sondern unsere Erwartung. 
Daher gewinnt die „Deutungsmacht über Zukunft“247 zentrale Relevanz in der 
Gesellschaft, denn sie bestimmt auch über Deutung, Geltung und das Verstehen der 
Gegenwart und der Vergangenheit. Dieser Macht unterliegen alle Zukunftsproduk-

tionen bzw. Zukunftsvernichtungen, die „den beherrschenden Parameter moderner 
gesellschaftlicher Funktionssysteme“248 darstellen; und zwar „[ö]konomisch (durch 
Investition), politisch (durch Zukunftsversprechen), wissenschaftlich und technisch 
(durch Innovation), disziplinarisch (durch Prävention), schließlich ökologisch 
(durch Akkumulation von Umweltrisiken)“249. Hier ist klar, dass diese Deutungs-

macht der Zukunft hart umkämpft ist und immer schon war; sei es von Orakeln, wie 
dem delphischen, von Börsenspekulanten oder Trendgurus. Als zu protohermeneu-
tischen Zeiten der antike Hermeneut noch als „sophistischer Supertechniker“, als 
Dolmetscher der Götter, als Überbringer höherer Wahrheiten auftrat, durfte dieser 
Hermeneut auch gewissermaßen als Nachfahre der Wahrsager gelten. „Und so 
gesehen hat natürlich auch der Philosoph in seinem hermeneutischen Stammbaum 
den Wahrsager als seinen disziplinären Vorfahren einzuschätzen.“250  

                                                             
246  Die meint mehr als conjecture. Ein Kontrast des jeweiligen Gebrauchs im heutigen 

Französisch klärt dies am schnellsten: présomption: Vermutung, Annahme etwa im ju-

ristischen Sinne der Unschuldsvermutung (présomption d’innocence) oder eines Prima-

facie-Beweises oder Anscheinsbeweises (présomption du fait de l’homme). Conjecture 

hingegen ist deutlich schwächer und bedeutet: Vermutung, Mutmaßung, Erahnen, Spe-

kulieren.  

247  Koschorke: Wahrheit und Erfindung. A.a.O., 232. 

248  Ebd., 232. 

249  Ebd., 232. 

250  Gessmann: Zur Zukunft der Hermeneutik. A.a.O., 137. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


304 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

So ist der erste Schritt zu einer narrativen Hermeneutik der Zukunft kein kreativer, 
sondern ein deiktischer, nämlich der Hinweis, dass Hermeneutik und Narratologie 
ein wesentliches Zukunftsprimat implizieren. Die Hermeneutik und die Narratolo-
gie unterliegen in toto zwar keinem Vergangenheitsprimat, sind aber in Vergleich 
zum deutungs- und diskursmächtigen ‚Sektor‘ der Sicherheits- und Risiko-
agenturen, der entsprechenden Auguren der Risikogesellschaft auch kaum an der 
Deutung der Zukunft (natürlich nicht im orakelnden Sinne) beteiligt, was doch nach 
dem Gesagten zu ihrem Kerngeschäft und v.a. Kernkompetenz gehören sollte.  

§2 Zur Zukunft der Hermeneutik 

Die Frage ist also, wie die Zukunft der Hermeneutik zu sehen ist. Wie kann sie ihre 
spezifischen Erkenntnisse nutzen und einbringen und so z.B. die Zukunftsforschung 
vom hermeneutischen (ekstatischen) Zukunftsbegriff profitieren lassen oder die 
Risikogesellschaft von ihren auch narratologisch errungenen Einsichten zur prä-
sumtionsbedingten Erwartungsabhängigkeit der Zukunft und damit ihres Risikos 
und ihrer Katastrophenhaftigkeit? 

So stellt sich nicht nur die Frage nach der Zukunft der Hermeneutik, wie dies 
der Philosoph Martin Gessmann tut, sondern auch nach einer Hermeneutik der 

Zukunft. Gessmann plädiert in seinem Buch Zur Zukunft der Hermeneutik251 zu-
nächst für eine post-postmoderne Erdung des „Begriffs zurück auf den Boden einer 
Wirklichkeit“252, was einhergeht mit einer bescheidenen Haltung einer Wissen-
schaft, die es zwar immer besser weiß als der Autor selbst, aber eben nicht besser 
als die anderen Wissenschaften. Dies ist bereits ein Schritt hin auf eine neue Inter-
disziplinarität, wie sie derzeit die Narratologie ansatzweise schon vollzieht und 
dieser Schritt besteht in der selbstbewussten Bescheidenheit einer Hermeneutik als 
„Philosophie der begrenzten Vernunft“253. 

So wäre schließlich die Hoffnung, die sich an die methodologischen Überlegungen 

einer Hermeneutik als einer neuen Methodenlehre des 21. Jh.s anschließt, jene, daß 

sich eine geistespolitisch zentrierte Hermeneutik, wie sie sich hier ankündigt, nicht 

als eine Theorie versteht, die die Ökumene zur Vorschrift macht, sondern vielmehr 

als eine Theorie, die aus dem gelebten Alltag einer bereits veränderten Wissen-

schaftskultur am Ende nur noch die methodologischen Konsequenzen zieht.254 

                                                             
251  Ebd. 

252  Ebd., 226. 

253  Günter Figal (1996): Der Sinn des Verstehens. Stuttgart: P. Reclam, 11–12. 

254  Gessmann: Zur Zukunft der Hermeneutik. A.a.O., 240. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 305 

 

 

Ein weiterer Schritt in der Zukunft der Hermeneutik, auch eine Hermeneutik der 

Zukunft zu sehen, besteht darin, die Umstellung von Vergangenheits- auf Zukunfts-
referenz der Moderne auch in der eigenen Zunft abzubilden, um zu einem modifi-
zierten Instrumentarium zu gelangen, dass die zeitliche Partikularität der heutigen 
Phänomene nicht verfehlt. Hauptansatzpunkt hierfür ist für Gessmann der herme-
neutische Urbegriff der Wirkungsgeschichte: 

– einer Wirkungsgeschichte freilich, die nicht mehr alleine als der Versuch einer 

nachholenden Stiftung einer Einheit der Deutung mit dem Blick allein auf Vergange-

nes verstanden wird. Vielmehr befinden wir uns in der außerordentlichen hermeneu-

tischen Situation, in der es gilt, zukunftsorientiert zu denken und dementsprechend 

eine vorausdeutende Stiftung von Einheit zu konzipieren.255 

Verständigungsbrüche sollen so nicht mehr „nachdeutend überspielt“, sondern 
„vorausdeutend minimiert“256 werden. Diese Vorausdeutung, so dürfte Gessmann 
verstanden werden, wäre eine gekonnte Präsumtion – keine conjecture –, ein aus 
dem Gespräch mit anderen Wissenschaften (v.a. derzeit der Life Sciences) infor-
mierter, hermeneutically educated guess. Hermeneutisches Vorausdeuten heißt 
eben nicht das magische-orakelnde Vorauswissen von Noch-nicht-aber-bald-
Fakten, sondern eine besondere Weise des verstehenden Sich-vorweg-Seins,257 das 
vor dem Hintergrund der dreizeitlichen Einheit und den fundamentalen narrativen 
Strukturen des Verstehens sowie aus der diskontinuierlichen Kontinuität eines 
geschichtlichen Zusammenhangs heraus zu verstehen sucht. „Wo man sich diese 
Lizenz zu einer hochmodernen Zukunftsaussicht nimmt, ist zugleich die postmo-
derne Scheu vor den großen Erzählungen nicht mehr am Platz“258. Angesichts der 
hochmodernen Problemkomplexität besteht die einzige Lösungsmöglichkeit nur in 
der Steigerung der Lösungskompetenz. Der interdisziplinär offenen Hermeneutik 

                                                             
255  Ebd., 228. 

256  Ebd., 228. 

257  „Freilich muß man vorsichtig sein, wenn in der Philosophie davon die Rede ist, daß 

Zukunftsprognosen gegeben werden. Und so soll die vorangegangene Aussicht auch 

nicht als eine Form von Prophezeiung erscheinen, die im Sinne der Geschichtsmetaphy-

siken des 19. Jh.s mit irgendeinem bestimmten Ereignis rechnet oder auch nur den 

Wechsel einer konkreten Einstellung oder einer bestimmten Bewußtseinshaltung vor-

hersagt. Gemeint ist vielmehr nur soviel, daß die Wirkungsgeschichten, die wir im Sin-

ne der Hermeneutik zu schreiben gewohnt sind, selbst eine absehbar andere Struktur 

annehmen werden, wenn es nicht mehr die Hauptaufgabe der verstehenden Philosophie 

sein muß, modernespezifische Brüche in unserem Weltverständnis im nachhinein wie-

der überschaubar und handhabbar zu machen.“ Ebd., 229. 

258  Ebd., 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


306 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

geht es nicht nur wieder ‚um die Sache selbst‘ und um neue Probleme, sondern in 
der Dimension einer großen Erzählung um das Big Picture des Weltverständnisses 
und das kann sie nur im Verbund mit anderen Wissenschaften leisten;259 z.B. mit 
den Erkenntnissen einer allgemeinen Narratologie der Zehner-Jahre des 21. Jahr-
hunderts.260 Was Gessmann hier als Zukunft der Hermeneutik entwirft, kommt in 
den avisierten Eigenschaften einem Moduswechsel gleich: Vom Modus 1 einer 
Wissenschaft des kunstgerechten Text- und Rechtauslegens einer klassischen, hie-
rarchischen Akademia, wie er an Universitäten und traditionellen Institutionen 
verortet ist, hin zum Modus 2 einer heterogenen, transdisziplinären Wissensproduk-
tion einer problemtemporären Forschungscommunity, die sich auf konkreten gesell-
schaftlichen Bedarf und Problemdruck hin in praktischen Anwendungsfällen rele-
vanten (echten) Problemen zuwendet.261 Durch die Big-Picture-Größe der gewähl-
ten Aufgabe wird dieses Temporäre der Modus 2-Wissensproduktion zumindest 
soweit auf Dauer gestellt, dass sich interdisziplinäre Annäherungs- und Verständi-
gungsaufwände mehr lohnen. 

Als möglicher geeigneter Forschungsgegenstand einer interdisziplinären Mo-

dus 2-Hermeneutik, auf dem Weg in ihre eigene Zukunft und zugleich als legitime 
Nachfolgerin der hermeneutischen Wirkungsgeschichte, sieht Gessmann das Kon-
zept des kollektiven Gedächtnisses. Als letzte Wende dieses Konzeptes der 1920er 
sieht er in den Nuller-Jahren des 21. Jahrhunderts dessen „neuerliche Erdung“262 
auf gegenwärtige lebensweltliche Bedürfnisse. Als ausstehende Forschungsdeside-
rate sei zu untersuchen, wie aus der Wechselwirkung des kollektiven Gedächtnisses 
mit dem individuellen eine „mögliche Vergesellschaftung der Memorierenden“ 
entstehen könne oder wie analog zum aktuellen Konzept der distributed cognition 
das Konzept eines distributed memory untersucht werden könne. Bei letzterem 
bliebe v.a. zu untersuchen, wie die „Aufgabenverteilung bei der Wahrnehmung im 
Kollektiv“263 und die „Aufgabenverteilung in der Memorierung im Kollektiv“264 
ineinandergreifen, um so zu einer kollektiven Identität mit letztlich kollektiver 
Intelligenz (Schwarmintelligenz) zu gelangen.  

Es bleibt abzuwarten, wie offen sich die Neurologie solchen Überlegungen in naher 

Zukunft zeigt. Jedoch ist aus einer hermeneutischen Sicht klar, daß mit der Erfor-

schung des kollektiven Gedächtnisses und seiner objektiven wie subjektiven Netz-

                                                             
259  Ebd., 236–237. 

260  Vgl. Koschorke: Wahrheit und Erfindung. A.a.O. 

261  Nowotny: Es ist so. Es könnte auch anders sein. A.a.O., hier 66–78. 

262  Gessmann: Zur Zukunft der Hermeneutik. A.a.O., 247. 

263  Ebd., 257. 

264  Ebd., 257. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 307 

 

 

strukturen ein ausgezeichneter Kandidat gefunden wäre, um eine Kritik des Verste-

hens auf einem zeitgemäßen Niveau und ausgehend von der umfassendsten Reich-

weite aller heute nur denkbaren Welterschließung zu leisten.265 

Eine interdisziplinäre Erforschung des kollektiven Gedächtnisses wäre eine Kandi-
datin nicht nur für eine zukünftige Hermeneutik, sondern gerade auch für eine zu-
künftige Narratologie. Sind doch die Medien Sprache und Erzählung ausgezeichne-
te Kontaktformen, in denen Individuum und Kollektiv miteinander in Beziehung 
treten.266 So ließe sich auch die individuelle Sinnproduktion mit der kollektiven 
Horizontselektion und jeweiligen sozialen Axiologie mit den Spezialmitteln einer 
prä-, kon- und refigurativen narrativen Vermittlung verbinden. Erzählung ist zudem 
im Vergleich zur elektronischen Netzstruktur und den Speicherarchiven eine intel-
ligente Form des Gedächtnisses, denn sie selegiert und vergisst und sie hat – wie 
bereits an Mythen gesehen – eine enorme Speicherdauer.267 Die Erforschung des 
kollektiven Gedächtnisses ist also wie geschaffen dafür, von einer interdisziplinär 
orientierten, narrativen Hermeneutik in Angriff genommen zu werden. 

Wenn man sich für den Moment die zeitliche Dreiteilung des Augustinus in Er-
innerung ruft – gegenwärtige Vergangenheit (Erinnerung), gegenwärtige Gegenwart 
(Wahrnehmung) und gegenwärtige Zukunft (Erwartung) –, ließe sich der For-
schungsgegenstand kollektives Gedächtnis entscheidend erweitern: Gessmann nennt 
zwar das kollektive Gedächtnis, aber nicht die kollektive Erwartung, zwar die Auf-
gabenverteilung bei der Wahrnehmung und der Erinnerung im Kollektiv, aber nicht 
die bei der Erwartung, zwar die Schwarmerinnerung, nicht aber die Schwarmerwar-
tung. Erfahrung und Erwartung bestimmen sich gegenseitig, insofern die Erwartung 
auf die Erfahrung rückwirkt und diese um- und neuschreibt, je nach erwarteter 
Zukunft, und die Erfahrung wiederum disponiert, was sinnvoll erwartet oder nur 

                                                             
265  Ebd., 257. 

266  Im erweiterten Kontext der Mediologie nach Régis Debray wäre ein ganzes Ensemble 

von spezifischen soziotechnischen Mitteln der symbolischen Übermittlung, der kulturel-

len Kommunikation wie etwa Institutionen im Gesamtzusammenhang von Medientech-

nik, Medienorganisation und Medienästhetik zu berücksichtigen. Vgl. Frank Hartmann 

(2003): Mediologie. Wien: WUV. 

267  Gessmann sieht einen geeigneten Ausgangspunkt, um der Hermeneutik in Zeiten der 

elektronischen Speichermedien einen Zugang zu einer Phänomen des Vergessens zu 

ermöglichen, ohne das es kein Gedächtnis, sondern nur Speicher gäbe, gerade in der 

narrativen Hermeneutik Ricœurs. „Auf solcherlei Grundüberlegungen [Ricœur: Zeit und 

Erzählung, BG] gilt es aufzubauen und zu fragen, wie eine Hermeneutik des Vergessens 

Eingang finden könnte in eine Netzkultur, die in Sachen Gedächtnis mehr sein will als 

nur eine Speicherkultur.“ Gessmann: Zur Zukunft der Hermeneutik. A.a.O., 253. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


308 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

erträumt werden kann. Für die Moderne, das konnte mit Blumenberg deutlich wer-
den, und Koschorke hat es in seiner allgemeinen Erzähltheorie ausgeweitet, ist die 
leitende und prägende Dominanz der Erwartungen typisch. Mit Marquard wurde 
unter dem Stichwort der tachogenen Weltfremdheit gesehen, dass taugliche direkte 
Erfahrung beschleunigungsbedingt abnimmt. Schließlich wies Koselleck auf die 
konträre Abhängigkeit von Erfahrung und Erwartung hin: 

Je geringer der Erfahrungsgehalt, desto größer die Erwartung, die sich daran schließt. 

Je geringer die Erfahrung, desto größer die Erwartung, dies ist eine Formel für die 

zeitliche Struktur der Moderne, sofern sie vom ‚Fortschritt‘ auf ihren Begriff ge-

bracht wurde.268  

Die wichtige Verbindung von Kollektiv und Ereignis wurde bereits betont. Auch 
der Umstand, dass Erfahrung, Ereignis und Erwartung sich gegenseitig konstituie-
ren. Der „sozial geteilte Erwartungshorizont“269 und der gesellschaftliche „Imagi-
nationshaushalt“270 strukturieren, was als überraschend, was als erwartbar und was 
als irrelevant verstanden wird. Wenn eine legitime Nachfolgerin für die hermeneu-
tische Wirkungsgeschichte gesucht wird und klar ist, dass Geschichte ständig narra-
tiv zwischen Individuum und Kollektiv, zwischen Erfahrung und Erwartung vermit-
telt, dann kann diese legitime Nachfolgerin nicht allein das kollektive Gedächtnis 
sein, denn es fehlte die kollektive Präsumtion, es fehlten die kollektiven Konjektio-

nen, Erwartungen, die gegenwärtigen Zukünfte. An einer Kombination aus beidem 
ließe sich dann „der Versuch einer nachholenden Stiftung einer Einheit der Deu-
tung mit dem Blick allein auf Vergangenes“271, wie ihn die Wirkungsgeschichte 
darstellte, mit dem zukunftsorientierten Versuch einer „vorausdeutende[n] Stiftung 
von Einheit“272 zusammenbringen und als narrative Hermeneutik der Zukunft ver-
stehen. Konkreter Untersuchungsgegenstand einer solchen Hermeneutik der Zu-
kunft, der kollektiven Präsumtionen, wäre primär der Habitus „im Sinne eines 
verinnerlichten Systems von Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungsdispositio-
nen.“273 Eine weitere Disziplin, die für eine solche Modus 2-Erforschung der kol-

                                                             
268  Koselleck: Vergangene Zukunft. A.a.O., 374. 

269  Suter und Hettling: Struktur und Ereignis. A.a.O., 24. 

270  Koschorke: Wahrheit und Erfindung. A.a.O., 230. 

271  Gessmann: Zur Zukunft der Hermeneutik. A.a.O., 228. 

272  Ebd., 228. 

273  „Der sozial geteilte Erwartungshorizont, an dem Überraschendes von Geschehen unter-

schieden wird, wird durch gemeinsame kulturelle Muster gebildet – konkreter durch 

kollektive Mythen, kollektive Geschichtsbilder, kollektive biographische Erfahrungen 

oder durch den Habitus im Sinne eines verinnerlichten Systems von Denk-, Wahrneh-
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 309 

 

 

lektiven Präsumtionen und Zukunftsvorstellungen, dieses Habitus, in Kooperation 
mit einer narrativen Hermeneutik der Zukunft zu beteiligen wäre, ist die Zukunfts-

forschung. Die Zukunftsforschung hat hierfür einerseits typische Kompetenzen für 
die Herausforderungen bei der Erforschung von Zukünftigem, wie ein spezifisch 
methodischer Umgang mit Wahrnehmungsfiltern (z.B. die End of History Illusion), 
eine kommunikativ-partizipative Integration verschiedener Akteure (Entscheider, 
Betroffene, Wissens- und Kompetenzträger, Experten, Öffentlichkeit etc.), einer 
spezifischen Methodik, die zur Utopie zurückreichend mittels Szenarien, Zukunfts-
bildern, Kausaler Mehrebenenanalyse etc. Nummern und Narrationen274 verbindet. 
Andererseits könnten diese Kompetenzen um den hermeneutischen Zukunftsbegriff 
und die narrativen Vermittlungsleistungen von Erfahrung und Erwartung sowie um 
das narrativ-hermeneutische Zukunftsprimat erweitert werden. 

4.4   FAZIT 

Ausgehend von der Anders’schen Diagnose des invertierten Utopisten, dessen 
Vorstellen seinem Herstellen nachsteht, wurde diese Diagnose um eine prinzipielle 
Erweiterung dieses prometheischen Gefälles ergänzt: Nämlich um die Erkenntnis, 
dass den Menschen angesichts von Neogefahren, der modernen Hochtechnologien 
und den hyperkomplexen, beschleunigten soziotechnischen Wandlungsdynamiken 
zu Beginn des 21. Jahrhunderts das Herstellen zu einem Anstellen geraten ist. Be-
mühungen, auf dieses nochmals prekarisierte prometheische Gefälle zu reagieren 
und dieses Gefälle auszugleichen, konnten zahlreich festgestellt werden, die jedoch 
verschiedene Leistungsgrenzen nicht überwinden können.  

So bestand ein erster begriffsanalytischer Schritt, um zunächst die soziotechni-
sche Komplexitätssteigerungen zu verstehen, in der Entwicklung eines komplexe-
ren Technikbegriffes, der in Lage ist, die Vielfalt des Technischen an etwas und 
dessen Verflechtungen mit der Vielfalt des Sozialen an etwas dem Vorstellen zu-
gänglich zu machen. Dazu wurden die Begriffe Technik als Textur und Technik als 

Medium angeführt. Wobei der Texturgriff den Vorzug hat, dem Vorstellen zugäng-
licher zu sein, indem er noch einzelne nachvollziehbare Fäden annimmt, anhand 
derer Spuren von Mitteln, Akteuren, Verantwortungszuschreibungen, Inkulturati-
onsstadien etc. nachvollzogen werden konnten. Angesichts von hochmodernen 
Natur-Technik-Vermischungen wie gentechnisch veränderten Organismen zeigte 
                                                                                                                                       

mungs- und Handlungsdispositionen.“ Suter und Hettling: Struktur und Ereignis. 

A.a.O., 24. 

274  „Integrating Narratives and Numbers“ COST A22: Foresight Methodologies. A.a.O. 

Vgl. auch: Eric Kemp-Benedict (2004): From Narrative to Number. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


310 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

sich jedoch auch die Komplexitätsgrenze des Texturbegriffes. Der Medienbegriff 
dagegen hat den Vorzug, derzeit alle Hybridisierungen und Fusionen – wie sie etwa 
im Biofaktischen benannt wurden – in deren Komplexität fassen zu können, dafür 
entgleiten dem Medienbegriff die Anschlussmöglichkeiten an das Vorstellen, wenn 
etwa gewohnte Konzepte wie Handlungsträgerschaft, Zwecksetzungsautonomie, 
Verantwortung etc. sich derart in der absoluten Metapher auflösen.  

Ein weiterer Schritt zur Komplexitätssteigerung des Vorstellens besteht seitens 
der Zukunftsforschung darin, Lösungsnetzwerke zu gestalten, die mit einer kol-
lektiven Intelligenz das prometheische Gefälle aufholen können. Dazu wird v.a. der 
Prozessnutzen der Foresight-Prozesse angeführt, also dem Zusammenbringen aller 
relevanten Akteure und der Änderung bzw. Schärfung des Problembewusstseins 
dieser Community. Dazu liegt in der Zukunftsforschung in Ansätzen die Kompe-
tenz vor, die moderne Umstellung auf Zukunftsreferenz des Weltverstehens in einer 
Linie von den ersten Utopien über v.a. die Futurologie Flechtheims bis zur heutigen 
Zukunftsforschung nachzuvollziehen und daraus resultierende Effekte für zukünfti-
gen Wandel dem Vorstellen zu eröffnen. Allerdings operiert die Zukunftsforschung 
zu oft mit unterkomplexen Begriffen – etwa Technikbegriffen – und ringt mit ihrem 
frühen Professionalisierungsgrad – dem Fehlen von Qualitätsstandards, geringer 
spezifischer Ausbildung und kaum eigener Institutionen.  

Die Narratologie schließlich hat spezifische Kompetenzen über fiktionales Pro-
behandeln – auch im Erbe der Utopie – und wissenschaftlichen Zugang zu einem 
Medium, in dem das kollektive Gedächtnis eingeschrieben, überliefert und ständig 
aktualisiert wird. Schließlich können aus der narratologischen Methodik wichtige 
Erkenntnisse gewonnen werden: Zu nichtlinearen Zeitkonzepten, die der Erzählung 
und dem Leben gleichermaßen eigen sind, zu fundamentalem Welt- und Selbstver-

stehen der Menschen, das entscheidend pränarrativ strukturiert ist, zu Art und Funk-
tion der Inszenierung, die handlungsleitend und epochemachend (Risikogesell-
schaft) eminent wichtig ist. 

 
Einer Erkenntnis aus der narrativ-hermeneutischen Perspektive auf Neogefahren 
und andere Zukünfte soll im nächsten Kapitel abschließend nachgegangen werden. 
Da jede Technik, wie gesehen, ihren eigenen Unfall potenziell mit sich führt und 
Erzählen mittels Erzähltechniken vollzogen wird und die Erforschung komplexen 
soziotechnischen Wandels u.a. narrativ informiert werden soll, stellt sich die Frage, 
was der Normal Accident des Erzählens ist. Das kognitive Schema der Narrativität, 
die narrativ geleitete Welt- und Selbstwahrnehmung, stellt ein hochgradig selekti-
ves Wahrnehmen dar. In der Terminologie der Kausalen Mehrebenenanalyse ließe 
sich sagen, dass narrativ geprägte Wahrnehmung, die Welt gemäß der Litanei (All-
tagssprache), der Weltbilder, der Mythen und Basisnarrationen versteht. Zwar ver-
knüpfen narrative Schemata Vorfälle mit vorhandenen narrativen Sinnstrukturen, 
sie erzeugen aber auch ihrerseits starke Wahrnehmungsfilter, die sowohl die Wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NARRATIVE HERMENEUTIK | 311 

 

 

nehmung und die Interpretation als auch das Erinnern und Rekonstruieren bestim-
men. Angesichts hochmoderner Neogefahren bedeutet dies: Was nicht einmal als 
Bruch zur Geschichte passt, wird nicht oder entsprechend narrativiert wahrgenom-
men. 

Das bedeutet auch, dass solche Schemata sich in Basiselementen des Weltbe-
zugs, wie Metaphern und zur Alltagssprache gewandelte ehemalige Metaphern 
niedergeschlagen haben und als Begriffe, Vokabular, allgemein Sprache unser 
Verstehen bedingen.  

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839430385-005 - am 14.02.2026, 18:22:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

